Massimo Scaligero

IL IiE[l[IillS
NUOVI MISTERI

TESED - ROMA






DELLO STESSO AUTORE

AVVENTO DELL'UOMO INTERIORE
Lineamenti di una tecnica dell'esperienza sovrasensibile
(SANSONI - Firenze, 1959)

TRATTATO DEL PENSIERO VIVENTE
Una via oltre le filosofie occidentali, altre lo Yoga, oltre lo Zen
(Presso LIBRERIA TOMBOLINI - Roma, Via IV Novembre)

LA VIA DELLA VOLONTA SOLARE
Fenomenologia dell'Uomo interiore
(PRESSO LIBRERIA TOMBOLINI - Roma, 1962)

DELL'AMORE IMMORTALE
(Tilopa - Roma, 1963)

SEGRETI DELLO SPAZIO E DEL TEMPO
(TILOPA - Roma, 1963)

LALUCE
Introduzione all'imaginazione creatrice
(Tilopa - Roma, 1964)

IL MARXISMO ACCUSA IL MONDO
(Tilopa - Roma, 1964)

MAGIA SACRA
Una via per la reintegrazione dell'uvomo
(Tilopa - Roma, 1966)



LA LOGICA CONTRO L'UOMO
Il mito dello scienza e la via del pensiero
(Tilopa - Roma, 1967)

RIVOLUZIONE
Discorso ai giovani
(Perseo — Roma, 1969)

GRAAL
Saggio sul Mistero del Sacro Amore
(Perseo — Roma, 1969)

LOTTA DI CLASSE E KARMA
(Perseo — Roma, 1970)

YOGA, MEDITAZIONE, MAGIA
(Teseo - Roma, 1971)

LA TRADIZIONE SOLARE
(Teseo - Roma, 1971)

DALLO YOGA ALLA ROSACROCE
(Perseo — Roma, 1972)

MANUALE PRATICO DELLA MEDITAZIONE
(Teseo - Roma, 1971)

Per informazioni bibliografiche, rivolgersi al
dott. Alfredo Rubino, Via Rubicone 42 - Roma



Massimo Scaligero

11 Logos

e i Nuovi Misteri

Teseo * Roma 1973






INDICE

1 - Responsabilita dell'Esoterismo
2 - Scienza, Realismo ingenuo

3 - La fede nel fatto fisico

4 - Forme della droga: mistica, corporea, dialettica
5 - La Liberta

6 - 1l segreto della Materia

7 - Lo Spazio e il lampo del Logos
8 - Cristo nel Pensiero

9 - Il darsi della Luce: ['ldea

10 - I Nuovi Misteri

11 - Androgine e Iside Sophia

12 - 1l segreto della Meditazione

11
17
25
35
49
61
77
85
103
117
127
141






Perché splendesse la tua Luce sulla Terra,
ogni giorno, nel tempio segreto della Terra, e
stato operato il rito del Sacro Amore: la cui virtu
ora ti dischiude il varco verso i Nuovi Misteri.






1 - RESPONSABILITA' DELL'ESOTERISMO

Facilmente puod essere mostrato come il superamento del
limite meccanicistico al quale si ¢ arrestata la Cultura umana,
non si debba attendere dalla Cultura medesima o dalla Scienza,
bensi dalle Scienze Spirituali. Alla mancata funzione di queste
¢ possibile far risalire la difficolta della Cultura a prender
coscienza del proprio attuale declino.

La Scienza si ¢ arrestata nella sfera della quantita, non a
causa dei propri procedimenti, bensi perché il sistema di questi
¢ stato privato della necessaria controparte interiore: che
sarebbe dovuta venire come contenuto intuitivo da coloro che
assumono la funzione di orientatori secondo i Principi della
perennita. Questi orientatori si sono limitati all'analisi del
mondo moderno: non hanno ritrovato dietro I'analisi il
retroscena spirituale: proprio dell'Esoterismo ad essi richiesto,
non sono stati capaci.

In effetto, gli scienziati e 1 tecnologi svolgono
coscienziosamente la loro opera: riguardo al loro compito essi
sono in regola, realizzando in ogni campo cido che ¢ loro
pertinente. Lo stesso non puo dirsi delle comunita spirituali, il
cui ruolo ¢ la connessione dell'umano con i Principi edificatori.

La funzione delle comunita spirituali invero non ¢
riecheggiare le conoscenze del passato, bensi penetrare il
conoscere presente, ossia il conoscere da cui muove la stessa
ricerca dei valori della perennita. Il loro compito dovrebbe
essere lo sviluppo della conoscenza richiesta dallo Spirito in

11



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

rapporto alla “presente” situazione della civilta: identificare
che cosa lo Spirito vuole attraverso 1'esperienza della quantita:
quale connessione esiga ora con l'umano, oltre la connessione
che ebbe nel passato, quando non esisteva dominio della
quantita.

Giustamente riconoscendo nel dominio della quantita il
livello della caduta, le confraternite spirituali cercano la
riconnessione fuori di tale dominio: lo cercano in cio che era
prima, come se il processo dello Spirito nel tempo non fosse
intemporale. Lo cercano con il conoscere presente, il cui limite
dialettico non viene superato per il fatto che si rivolge a
dottrine cui tale limite era ignoto. E tuttavia questo conoscere
ha il potere di interpretare la Tradizione e i suoi testi, secondo
un' “attuale” capacita di astrazione e di correlazione
concettuale, che agli Autori di quei testi era sconosciuta.

Il “passato” viene ripristinato mediante una ‘“connessione
interiore” presente, che occorrerebbe scorgere. Non scorgerla
significa privare l'attuale condizione umana della connessione
richiesta dal suo presente processo interiore: nel quale soltanto
pud presentarsi la Forza. Non riconoscere la connessione
richiesta dalla situazione presente, significa vietarsi di
incontrare la Forza dove realmente- continua secondo la sua
perennita. Tale perennita ¢ la vera Tradizione, alla cui
attuazione presente involontariamente si sottraggono gli
assertori nominali di essa: gli Esoteristi, loro malgrado,
dialettici.

Coloro che identificano la perennita con il passato
temporale opposto al presente attuale, ricercano la connessione

12



1 - Responsabilita dell'Esoterismo

antica mediante il mentale moderno. Che non pud essere
superato grazie al semplice riferimento intellettuale, mistico e
filologico, alla connessione antica, in quanto il mentale
moderno ¢ il prodotto della perdita di tale connessione.

L'indicazione della connessione antica crede di muovere al
di sopra del grado di coscienza che le consente il muovere:
edifica su questo il sistema di valori mediante cui lo rifiuta:
ritiene di possedere un grado superiore a quello su cui fonda la
edificazione e che sostanzialmente ignora. Rende impossibile
in tal modo la conoscenza di sé, fuori della forma riflessa o
dialettica: dalla quale non riesce a distinguersi.

Malgrado il nobile intento, lo slancio interiore e il regolare
apparato filologico, tali confraternite rinunciano alla coscienza
del conoscere che attuano e mediante il quale propongono un
conoscere che dovrebbe trascenderlo: edificano percio
sull'inconscio.

Additando una connessione metafisica fuori del conoscere
da cui muovono, essi distolgono la ricerca spirituale dal punto
d'incontro del mondo con la sua originaria Forza: dall'unico
punto dal quale ¢ possibile la ripresa del cammino interrotto.
Di conseguenza, il dominio meccanicistico della quantita
prosegue inarrestabile, continuando ovunque a eliminare la
personalita, la qualita, il valore, il reale umano. Percio lo
Spirito, che comunque ha in sé il potere del superamento, deve
seguire altre vie.

Alle accennate confraternite sfugge I'elemento originario
della coscienza chiamato a rispondere alla richiesta cognitiva
del sensibile: e quando talune di esse propongono un

13



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

superamento del livello “materialistico”, in base all'analisi del
processo della Scienza, tale superamento ¢ da temere piu del
Materialismo medesimo, perché ignora lo Spirituale impegnato
nei processi sensibili con la sua forza piu elevata, rispondente
al momento noetico dell'autocoscienza. Questo momento, in
cui si esprime l'elemento originario della coscienza, sia pure
nella forma piu bassa, ¢ I'impulso che, reso cosciente, ha in sé
il potere di superare il limite della quantita. Proprio questo
elemento  originario viene ignorato dalle accennate
confraternite, quando vogliono indicare soluzioni o
integrazioni spirituali per la Scienza: sfugge ad esse l'affiorare
dell'lo nel processo cognitivo che intendono trascendere.

A tale livello, l'equivoco ¢ contrapporre all'elemento
individuale affiorante, l'universale misticamente evocato. Il
Soggetto escluso dal dominio della quantita e dalla sua logica,
viene sostituito, ad opera dei moderni Gnostici, da uno
Spirituale trascendente, in effetto irreale.

Il Materialismo nasce dalla separazione delle strutture
logiche dal reale operatore che ¢ il Soggetto umano. La logica
formale, o riflessa, diviene logica della Materia, quando
l'indagatore non scorge la connessione del pensiero logico con
I'To: T'oggettivita esteriore acquisisce un potere di 1a dalla
coscienza dell'lo, dalla quale in realta esso muove. II
rovesciamento del rapporto Spirito-Materia, tuttavia, viene
oggl inconsapevolmente perpetrato anche dagli Esoteristi che
non scorgono lo Spirituale dove sta sorgendo: nel moto iniziale
dell'autocoscienza, 1a dove l'intuizione logica discende dal
Logos. In realta, la logica formale viene sottratta al Logos non

14



1 - Responsabilita dell'Esoterismo

soltanto dai cultori della quantita, ma soprattutto dai suoi
presunti superatori, che non riescono a scorgere la scaturigine
della determinazione logica la dové il Logos si fa strada nella
coscienza mediante il puro elemento individuale.

Essi tendono a sovrapporre al processo della quantita
I'Universale metafisica che non riescono a scorgere nel
processo dell'autocoscienza: intimo all'lo, non certo riflesso
dell'lo. Per essi, I'lo ¢ I'lo contingente, o riflesso, da eliminare-
come sorgente dell'individualismo, in nome di un lo elevato, al
di sopra dell'umano: l'universale con cui tendono a integrare la
matematica del mondo fisico, la Scienza e la Tecnologia,
secondo l'eco di una connessione trascorsa dell'umano con i
suoi principi.

Quando I'esoterista tradizionale parla di un Assoluto che ¢
uno e tutto, infinito ed eterno, immanifesto eppur sorreggente i
gradi della manifestazione, non si puod non essere concordi con
lui, ma al tempo stesso non si pud non constatare che egli
questo Assoluto si limita a rappresentarselo, ossia a proiettarlo
fuori di sé: egli ricorre a pensieri, ai quali perd non riconosce la
categoria dell'infinito e dell'universale: non lo puo, perché quei
pensieri sono privi di vita: esigono la loro specifica ascesi,
un'ascesi di questo tempo, che la Tradizione non contempla.

Il tradizionalista non attua la verita o la forza originaria di
quei pensieri, non conoscendo la via pre-dialettica: si riferisce
bensi a un contenuto di la da essi, ma in quanto lo pensa e

15



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

simultaneamente lo nega come pensiero. Onde prospetta il
presupposto Universale, riducendo l'unico universale di cui
dispone ad un concetto indeterminato, ma affermato con
l'esclusiva autorita della determinazione non consapevole di sé:
affermato percid dogmaticamente. In definitiva, la dinamica di
una simile affermazione del pensiero ¢ il sentimento: la
posizione del Misticismo ingenuo.

16



2-SCIENZA, REALISMO INGENUO

In verita, il pensiero che ha concepito la matematica del mondo
fisico, attraverso i primi sperimentatori del sensibile - Copernico,
Galileo, Newton, Kepler, ecc. - recava un impulso inatteso: che
poteva cognitivamente giungere al sensibile, al livello della
quantita, o della mineralita, grazie al suo recare un'attitudine
nuova: l'indipendenza dall'antica rivelazione, riguardo alle forze
edificanti la vita mediante la mineralita. Un simile impulso non
aveva mai agito prima d'allora nell'indagare umano, come potere
cosciente di sperimentazione. Ma ancora la coscienza della
Cultura non mostra di aver afferrato il senso di esso.

Il pensiero che si dedichi alla rappresentazione matematica
dell'oggetto, essenzialmente fisica, in effetto coglie di questo
soltanto il valore minerale. Ignora la struttura interiore: si lascia
muovere solo dall'apparire  fisico  dell'oggetto, senza
considerazione del suo essere immisurabile. L'immisurabile
permane solo in tale movimento del pensiero: non cosciente. La
coscienza poggia sul “misurabile”. Dedicandosi al puro elemento
matematico dell'oggetto, il pensiero deve limitare il proprio
movimento alla determinazione formale: deve attingere a sé,
piuttosto che a presupposti metafisici, il potere di osservazione e
di determinazione per l'oggetto. Che ¢ dire: esige da sé un
momento d'intuizione “indipendente” dall'anima, istintivamente
portata a sentire il contenuto interiore. E il pensiero che reca
I'impulso di una nuova relazione con il mondo: ignota agli
sperimentatori egizi precristiani come a quelli arabi dell'Era
Cristiana, per i quali I'indagine del mondo sensibile era conforme
all'universale sovrasensibile: 1'anima mistica si inseriva in essa.

17



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

In realta, l'attuale oggetto dell'osservazione e della
determinazione, come oggetto meramente misurabile, esige una
indipendenza del moto del pensiero dall'anima, ossia da quella
matrice soggettiva, nella quale I'elemento psichico, il mentale e il
cerebrale normalmente sono mescolati. Sorge cosi un elemento
interiore necessariamente esente di psichismo e di cerebralismo,
non vincolato a processi subconsci, per determinarsi secondo
l'esclusiva richiesta del calcolabile: la pura obiettivita. Si puod dire
che tanto piu il pensiero realizza la sua a-psichicita e la sua non-
mentalita, quanto piu ¢ chiamato alla esatta determinazione
concettuale dell'oggetto fisico-matematico.

Se v'¢ un elemento essenziale del pensiero, di cui non si pud
dubitare, come di un moto originario di certezza, ¢ appunto
questo, che si manifesta nella determinazione concettuale fisico-
matematica. Il pensiero muove secondo la propria pura interiore
natura, in quanto la determinazione comporta la sua rigorosa
correlazione con sé.

La pura correlazione con sé del pensiero ¢ appunto cio che si
attua mediante la correlazione matematico-fisica. La quale vale
obiettivamente, ma come correlazione unidimensionale del reale:
'assunzione dell'astratta quantita. Tale correlazione non ¢ la realta
dell'oggetto, o del fenomeno fisico, ma un'iniziale sintesi del
pensiero con il datum della mineralita sensibile, in cui tuttavia il
pensiero opera secondo la propria natura intuitiva, essenzialmente
immisurabile, ossia non identificabile con la quantita, ma percio
capace di muovere con autoritd nella misura e di congiungere
misura a misura.

Senza la sua indipendenza dal dato misurabile, il pensiero non
potrebbe operare di continuo di calcolo in calcolo, come di
intuizione in intuizione, mediante il tema fisico-matematico. Tale

18



2 - Scienza, realismo ingenuo

indipendenza pero ¢ cido che rimane sconosciuto allo scienziato
moderno: la correlazione fisico-matematica ignora la relazione
concettuale pura che la rende possibile.

V'¢ un dato sensibile che non puo che essere percepito, ovvero
sperimentato, ma il suo senso non viene ricavato dalla percezione
stessa, bensi dal pensiero: e non dal pensiero determinato, bensi
dal suo momento di volonta o di determinazione concettuale:
volonta e determinazione che erano ignote al mentale tradizionale,
come ¢ possibile rilevare nella struttura stessa, ideografica o
geroglifica, delle lingue tradizionali, conforme a procedimento
psichico-imaginativo, piuttosto che concettuale.

L'intuizione pura si puo riconoscere come l'intima matematica
del concetto, in senso metafisica, essendo il potere immisurabile
della forma: di cui il concetto matematico non ¢ che la proiezione
inferiore.

Quando una formula viene conseguita, o un teorema
dimostrato, la verita della formula o del teorema non ¢ il tracciato
che ne esprime simbolicamente il costrutto, bensi I'interna
matematica del pensiero che si ritrova in esso. L'errore comincia
nel fatto che il pensiero in tale ritrovamento non riconosce se
stesso: viene meno allo spirito matematico, col non afferrare la
propria determinazione.

Nella conoscenza matematico-fisica la possibilita intuitiva del
pensiero viene sollecitata, non in quanto processo speculativo,
filosofico, o morale, ma in quanto azione diretta dello Spirito
assumente il mondo nella forma concettuale fisico-matematica:
sulla base della percezione sensibile. Ma lo Spirito non scorge la

19



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

propria azione: ¢ l'inizio dell'errore. L'elemento intuitivo viene
chiamato a dare il suo piu spirituale apporto dalla correlazione con
la pura mineralita del mondo: l'oggettivita concreta, ma
assolutamente astratta, perché limitata alla calcolabilita. Tale
assoluta astrattezza ¢ la garanzia della purita del pensiero, o della
a-psichicita della conoscenza, ma comincia a costituire
I'impedimento a questa, in quanto lo Spirito in essa non ravvisa il
proprio operato.

La realta del processo intuitivo € riconoscibile dal suo essere il
contenuto concreto dell'esperienza. Il processo del reale, che
s'identifica normalmente con la fenomenologia sensibile, nella
immediatezza percettiva si svolge nel “corpo sottile”, o eterico,
che ¢ in continuo movimento secondo la mobilita o le forme e i
colori del mondo circostante. Non ¢ la Materia che si muove, ma
il mondo eterico immateriale, 1'identico eterico che nell'uomo ¢
veicolo immediato del processo intuitivo: identico bensi al
fenomeno fisico, ma non fisico. Che non sia fisico, ¢ l'ulteriore
esperienza di cui deve divenire cosciente l'indagatore, in quanto
acquisisca consapevolezza di cid che avviene in lui, mentre
sperimenta I'obiettivita fisica.

Egli intuisce un processo che ritiene processo del reale, perché
lo vede svolgersi nel fenomeno, ma, ove sia attento, pud
riscontrare che tale processo e il suo contenuto intuitivo
coincidono: se non coincidessero, egli non saprebbe nulla di quel
che si verifica: non avvertirebbe il cosiddetto processo del reale.

I fenomeni piu semplici della natura, il fiume che scorre, la
pietra che cade, il vapore che ascende, non sarebbero nulla per
I'osservatore, se etericamente la sua coscienza non s'identificasse
con essi, unificando le note sensibili, collegando momento a
momento, punto a punto, del processo fisico. In realta il pensiero,

20



2 - Scienza, realismo ingenuo

come moto intuitivo, pre-dialettico, penetra la percezione: il
contenuto della percezione sorge come processo del reale, che lo
sperimentatore pertanto vede svolgersi fuori di sé. Lo puo vedere
svolgersi fuori di sé, in quanto in realta etericamente si svolge in
lui, apparendo al tempo stesso nel fenomeno.

La scena in cui si svolge l'intuito processo del reale, ¢ la
coscienza dell'indagatore. Ed ¢ un grave impedimento al cammino
dell'vomo, forse il piu grave di questo tempo, il fatto che gli
Spiritualisti  appellantisi alla perennita non riconoscano
nell'identita del processo interno del fenomeno con il suo
momento intuitivo, il punto in cui lo Spirito riprende la sua azione
nel mondo: sfugge ad essi I'elemento originario della coscienza
dell'uvomo moderno. Elemento originario nel quale soltanto si puo
nuovamente cominciate ad afferrare il Sovrasensibile.

Il carattere tipico del pensiero fisico-matematico ¢ la
determinazione pura per l'oggetto fisico o per l'oggetto
matematico: determinazione che rende il pensiero indipendente
dalla psiche, sollecitando di esso l'intima forza intuitiva.
L'essenzialita di questa ¢ tale che agisce come contenuto della
verita dell'oggetto, mediante il suo darsi fisico o come
rappresentazione matematica.

Il darsi fisico-matematico ¢ il supporto o il tracciato per il
contenuto intuitivo: talmente identico ad esso, che normalmente lo
sperimentatore, esclusivamente attento all'oggetto, ritiene risiedere
in esso o accogliere da esso. Invero, l'identita c'¢, ma nella
coscienza di lui, non fuori di essa.

La mancanza di coscienza dell'identita altera la visione del

21



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

reale, legittimando la dualita: potenzia l'oggettivita astratta del
mondo di contro al soggetto umano, deviando la ricerca
medesima. La Tecnologia nasce ed ¢ vera, ma non ¢ seguita
dall'originario pensiero intuitivo: non piu sollecitato. L'intuizione
viene sostituita dal Sapere: ma ¢ il Sapere che si vincola
all'oggetto e lo colloca in un'alterita opposta al pensiero intuitivo
da cui la sua verita ¢ sorta. Dinanzi al Sapere assurgente a valore
spirituale, il pensiero originario si smorza come autentico
Spirituale: ogni volta ripercorre non intuitivamente, ma
meccanicamente il processo: che cessa di essere processo di
verita: opera come automatismo dell'alterita, tagliando l'oggetto
fuori della corrente intuitiva da cui ¢ nato. L'alterita diviene reale
in sé come processo della meccanicita, condizionante il Soggetto
umano.

Tuttavia, l'identita del momento intuitivo con l'oggetto, ¢ il
germe reale del processo: piu reale del Sapere stesso, che ne ¢ il
prodotto. L'identita ¢ il fondamento, ma il fondamento ignorato.
Essa dovrebbe costituire 1'apice della ricerca, in quanto esperienza
superiore della coscienza, mentre normalmente non viene neppure
supposta come evento iniziale. Viene utilizzata senza essere
riconosciuta come momento originario del processo: viene
oscurata dal proprio “prodotto” cognitivo: il Sapere.

Il sapere scientifico estraniato al momento dell'identita
intuitiva, da la possibilita di operare sull'oggetto o sul
procedimento fisico-matematico, non mediante le iniziali forze
cognitive della identita, ossia non mediante diretta azione
interiore, bensi mediante azione esteriore, fisicamente mediata:

22



2 - Scienza, realismo ingenuo

I'azione di una cosa sull'altra: secondo lo sviluppo del processo
dell'alterita fenomenica o matematica.

E I'analogo del processo induttivo-deduttivo della logica, che
puo svolgersi automaticamente, fuori del momento originario del
pensiero, e fuori della realta a cui si riferisce.

La Tecnologia nasce dalla Scienza, come processo obiettivo
che perde il contatto con l'iniziale spirito dell'esperienza,
acquisendo una sua realta indipendente dal soggetto indagante,
mentre non ha altro presupposto. Il pensiero tecnologico perde
definitivamente la consapevolezza del momento intuitivo quale
identita del Soggetto con il processo fisico-matematico. Il nucleo
germinale da cui muove l'esperienza, viene smarrito proprio sul
piano dell'esperienza.

Cosi Galileo, guardando la lampada oscillante del Duomo di
Pisa, intuisce la legge del pendolo, e ogni volta da allora lo
studioso apprende la storia di quel momento intuitivo, in quanto
gli si da come sapere: ma questo sapere, fissato e divenuto
nozione, nella sua astrattezza non suscita piu l'esperienza del
momento intuitivo originario: salvo il caso che il cercatore
meditativamente lo riproduca in sé, riaccendendone la pura vita.
Caso raro, ma indicatore della via interiore che la ricerca esigeva.

La persona umana viene tagliata fuori dal processo della
Scienza e della Tecnologia, che si fa automatico secondo lo
sviluppo logico interno alla alterita: la relazione sfugge al
Soggetto, divenendo la morta possibilita dell'azione di un oggetto
sull'altro e di questo ancora su un altro, secondo una
concatenazione che cessa di essere dominata dall'uvomo che l'ha
suscitata, in quanto egli ha rinunciato all'iniziale movimento: anzi
lo ha ignorato. Egli ritiene valida la concatenazione unicamente
nella sua alterita oggettiva: non riconosce in tale alterita la

23



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

meccanicita avente fuori di sé il fondamento, ed esigente percio
dal profondo la connessione con esso.

Il processo della concatenazione, avverso alla direzione del
momento intuitivo da cui nasce proiettato nella obiettiva alterita,
in sostanza si pone come limite di pensiero al pensiero, togliendo
all'uvomo la possibilita di concepire una azione diretta sulla
oggettivita mediante I'elemento originario. Onde egli comincia a
ritenere progresso secondo sviluppo indefinito, la possibilita di far
agire la serie concatenata dei meccanismi, egli rimanendo il
passivo accoglitore dei risultati tecnologici, in ogni campo:
sorgendo l'illusione di conquiste decisive per 1'umano, lungo la
indefinita linea della progressivita meccanica.

La progressivitd meccanica si verifica ed ¢ altresi necessaria,
ma manca di coordinamento secondo necessita interiore,
attingendo il coordinamento non dal Soggetto, bensi dalla ferrea
istanza del proprio sviluppo a tale livello: che dovrebbe essere
dominato dal pensiero capace di riconoscere l'alterita come
meccanicitd e di usarla secondo gli essenziali intenti umani. In
realtd 1'uvomo non ha il pensiero che colleghi allo Spirito la
Tecnologia, perché manca di pensiero originario: non riesce a
vedere nella macchina il simbolo della provvisoria autolimitazione
del pensiero.

24



3-LA FEDE NEL FATTO FISICO

L'impulso intuitivo da cui ¢ nata la Scienza ¢ ancora
sconosciuto. Eppure ad esso occorre tornare, se si vuole ritrovare
l'interrotto cammino dello Spirito: non solo la ripresa della
Scienza, ma soprattutto la via al Sovrasensibile richiesta dai nuovi
tempi: I'orientamento ulteriore della Scienza;

Dal pensiero nato secondo la pura determinazione dell'oggetto,
¢ potuto sorgere il Sapere che inconsciamente si contrappone
secondo l'automatismo della sua logica riflessa, eppero della sua
astratta dialettica, all'elemento originario della determinazione.

L'errore non ¢ del costrutto logico o tecnologico, invero
regolare al suo livello, bensi dell'assunto cognitivo sottrattosi alla
direzione originaria, ossia alla logica dell'essenza, eppero alla
responsabilita del Soggetto. Il pensiero identifica 1'oggetto, ma
non vede se stesso: smarrisce il momento puro della
determinazione, germe della ricerca, senza il quale non avrebbe
contenuto oggettivo. Questo infatti pud sorgere in quanto il
Soggetto dell'esperienza inconsciamente si contrappone ad esso:
ignaro del proprio originario potere, comincia ad attuarsi come
Soggetto di contro al fenomeno o al dato oggettivo, 1'oggettivita
essendo il suo riconoscimento: scaturente dalla originaria
determinazione. Che permane pero la determinazione ignota.

L'indagatore che non operasse come Soggetto, non potrebbe
ritrovare la propria determinazione nella oggettivita: non potrebbe
ritrovare il proprio moto intuitivo fuori di sé come contenuto
dell'esperienza.  Persino quando, sul piano dell'astratta
meccanicita, dimentica il momento originario del pensiero e opera
su un oggetto che appare immediato e primo, ma in realta ¢

25



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

secondo rispetto alle forze intuite del primo oggetto, cosi che un
oggetto agisca sull'altro e questo, a sua volta, su altri, egli
permane il pernio dell'esperienza. Anche cadendo nel
meccanicismo, questa esperienza puod avere senso solo in quanto
continua ad avere il suo pernio nel Soggetto umano.

La realta ¢ che anche la Tecnologia ¢ un mondo interiore
all'uomo, un sistema di valori che si svolge nella coscienza di lui:
ma nella coscienza alienata, che ignora la propria produzione
originaria, eppero reca in s€¢ e al tempo stesso ignora il senso
ultimo di tale sistema di valori.

Anche qui l'vomo ¢ il Soggetto dell'esperienza, in quanto il
dominio della Tecnologia, epperd del meccanicismo, si afferma
grazie all'assenso di un sentimento della verita, che sorge in lui
come intuizione: non ¢ l'intuizione originaria, che ha la possibilita
della determinazione indipendente dall'oggetto, bensi l'intuizione
che ha rinunciato a riconoscere se stessa, epperd vede nel dato
esteriore, nel fenomeno, nel fatto, il presupposto: non lo riconosce
in s¢ medesima, onde il suo moto verso l'oggetto diviene
conformita, dipendenza, mistica remissione alla sua realta. La fede
risorge, ma nella forma piu bassa: come ‘fede nel fatto fisico”.

In verita I'nomo non esce da sé per possedere il fenomeno, né il
fenomeno entra nella sua testa: non c'¢ una trasposizione fisica
dell'oggetto o del fatto: come dovrebbe essere, se I'asserto
materialista rispondesse a verita. In realta si svolge una
fenomenologia immateriale, perché si dia e sia pensato l'apparire
materiale, invero mediato dal corpo eterico dell'uomo, in continuo
movimento secondo 1 valori eterici delle cose - forme, colori,

26



3 - La Fede nel fatto fisico

movimento, ecc. - non secondo la loro materialita. Grazie alla
relazione eterica, l'oggetto, il fatto, sorge nella coscienza come
percezione, rappresentazione, concetto. Il concetto coincide con
l'oggetto: donde la relazione concettuale come tessuto del
conoscere: il Soggetto mette in rapporto gli oggetti tra loro, 1 fatti
tra loro, mediante concetti.

Il pensatore poco sveglio, pero, crede di operare mediante
oggetti, fatti, fenomeni, isolati fuori di lui, estranei alla sua
interiorita: interiorita, che egli ancora non ha sufficienti forze di
coscienza per percepite. Crede di aver a che fare con cose, € non
con concetti: crede a una relazione materiale tra le cose, € non a
una relazione intuita tra forze eteriche manifestantisi mediante le
cose: non percepisce il proprio corpo eterico al centro della
relazione, come tessuto reale di essa.

In quanto intuitiva e pre-dialettica, la relazione connette
oggetto a oggetto: il ricercatore si serve di essa, ma la conosce
solo nella fase dialettica. Conoscerla come sintesi originaria ¢
l'impresa che puo condurre I'empirismo alla coerenza interiore con
sé, di cui manca. L'indagatore non muove da cosa a cosa, ma da
pensiero a pensiero: pud porre in rapporto oggetti tra loro in
quanto li persegue come concetti. In ogni percezione ¢ presente il
principio dei concetto: perché vi € anzitutto presente il Soggetto,
grazie a un immediato veicolo: il pensiero pre-dialettico. Non v'e
percezione, senza presenza del Soggetto in essa: senza, percio,
germe del concetto.

Questo pensiero pre-dialettico, come immediata presenza
dell'lo, € in sé uno: tuttavia ha due forme del suo scaturire: il
momento intuitivo puro e il momento del percepire puro: due
momenti recanti il potere della sintesi, epperd originanti il
processo del conoscere: nondimeno pre-coscienti, o pre-dialettici.

27



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

Va sottolineato tuttavia che non si tratta di momenti trascendenti,
fuori della percezione e del pensiero, bensi insiti in essi, ma non
coscienti: occorre al pensiero un atto di volonta e di liberta, per
essere il veicolo consapevole della propria forza, che ¢ la Forza
dell'lo.

Allorché si parla di immediata presenza dell'lo nel pensiero
pre-dialettico, non s'intende identificare 1'lo con esso, ma solo il
suo fluire in uno dei due momenti o simultaneamente in ambedue,
grazie alla purita del veicolo di cui dispone: l'intuito pensante,
l'intuito percipiente. E, invero, l'iniziale veicolo del ritrovamento
di un dominio perduto dall'lo e che, in quanto perduto, sorge di
contro all'lo come forma della sua alienazione, ossia come realta
obiettiva, mondo esteriore, non-lo.

Tuttavia non ¢ con il volgere mediante il pensiero labile e
riflesso alla evocazione delle forze di cui le dottrine dello Spirito
indicano la funzione perenne, che si restaura il dominio perduto,
bensi col percepire il livello al quale si sono vincolate tali forze e
il punto in cui esse oggi affiorano come forze dell'Autocoscienza.

La presenza delllo nel pensare ¢ il potere di cui l'uomo
moderno si serve, ignorandone l'esistenza. Per [I'abitudine
millenaria a trarre il senso di s¢ dall'elemento psichico, conforme -
nelle epoche trascorse - all'elemento spirituale, 1'uvomo moderno
ha una scarsa coscienza della nascita dell'lo immanente. Non
scorge 1l retroscena del pensiero matematico-fisico, la cui
funzione ¢ isolare I'attivita pura del pensiero dalla psiche, cosi che
I'lo possa riconoscere se stesso nella correlazione. Questa,
mancando della animadversio cosciente, ignora il suo momento

28



3 - La Fede nel fatto fisico

originario e si identifica con la propria proiezione, escludendo 1'lo
con le forze dell'lo appena nate.

All'interno del pensiero dialettico, come all'interno del
percepire, la dynamis pre-dialettica ¢ il senso vero dell'esperienza,
di continuo presente in essa. Ma appunto tale dynamis ¢ il valore
che l'indagatore crede vedere fuori di sé: né avverte di vederlo
come forma, come concetto. Interna al pensiero, immanente, di
continuo sollecitata, la dynamis ¢ 1'atrio del mondo sovrasensibile,
che l'indagatore cerca all'interno del sensibile. Sia che volga a una
essenziale Materia, sia che volga a un supposto mondo della
Sovra-materia, egli illusoriamente cerca all'interno o al di sopra
dell'oggetto qualcosa che, in realta, ¢ nell'intimo della
correlazione: cio¢ nell'identita con I'oggetto, nell'identita non
cosciente.

L'essenziale, l'originario, il puro energetico, sono di continuo
fluenti e di continuo smarriti nell'esperienza fisica. L'indagatore di
questo tempo si dice moderno, perché non pud avere piu
misticamente, o mediante fede, l'essenza. Egli ha progredito:
l'originario gli ¢ divenuto immediato alla coscienza, ma la
coscienza, ancora come ottusa coscienza mistica, tende a
identificare fuori di sé l'essenziale, il reale, che ha in sé: ritiene di
doversi rimettere ad essi piuttosto che realizzarli. Concepisce fuori
di sé dialetticamente o meccanicamente 1'essenza delle cose o dei
fenomeni, per “credere” in essi: non avverte che tale concepire ¢
possibile, perché muove dall'essenza.

L'aver rinunciato alla coscienza del momento originario
dell'esperienza, ha tolto alla Scienza la possibilita di conoscere il
valore umano delle sue conquiste pratiche: ha prodotto qualcosa,
per l'uvomo, che comincia a escludere lui dalla scaturigine della sua
creativita, in quanto questa ha radici in cid che ¢ “prima” della

29



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

forma dialettico-razionale in cui si esprime. La creativita si ¢
arrestata alla prima tappa del suo estrinsecarsi: si ¢ arrestata al suo
momento piu basso, ossia al suo dar forma quantitativa all'essere:
dalla quale non giunge a muovere oltre, mentre tutti i problemi
posti dall'attuale organizzazione dell'umano, chiedono appunto
alla Scienza questo muovere oltre: che non ¢ un insistere nella
stessa direzione, ma un ritrovare 1' elemento originario di questa.

L'assenza di coscienza della direzione originaria, ossia del
momento creativo del conoscere, ha essiccato nell'indagatore la
connessione con I'Essenziale. Il suo indagare ¢ empirismo solo
nella forma: nella sostanza scade in inconscio “misticismo del
sensibile”. L'attivita spirituale che mosse gli originari
sperimentatori del sensibile, si ¢ inceppata nella cerebralita, la
quale non pud avere che come semplici nomi le cose dello
Essenziale: non pud avere moto morale, L'ingenuo misticismo del
sensibile ¢ difficilmente individuabile dietro il sovrabbondante
apparato analitico del pensiero riflesso.

Colui che pensa, pone in relazione un concetto con I'altro, ma
questa relazione non ¢ posteriore ai concetti: anzi anteriore. La
relazione ¢ il moto sintetico originario: un identico potere
originario dei pensiero forma i concetti e li unisce, secondo
l'interna logica di ogni processo della realta, recando pero in s¢ la
forza del Principio stesso della realta. Il moto della relazione pura,
identico a quello del nucleo intuitivo del concetto, € in s€ un
illimitato “potere di Vita”, a cui la coscienza dialettica ¢
necessariamente chiusa.

Sarebbe erroneo vedere nell'idea del potere pre-dialettico del

30



3 - La Fede nel fatto fisico

pensiero un tema filosofico: si ¢ infatti dinanzi al puro
sperimentare  interiore:  dinanzi  all'iniziale  percezione
sovrasensibile, ossia a ci0 che unicamente puo considerarsi
esperienza esoterica, capace di superare il limite al quale si ¢
arrestata la Scienza.

Il moto della relazione pura ¢ il momento pre-dialettico in cui
sorge la coscienza: coscienza che, pero, apprende sé stessa non
dove nasce, bensi dove si aliena. In realta si aliena, perché si
arresta al determinarsi dialettico, per il suo provvisorio
estrinsecarsi secondo il supporto cerebrale, neuropsichico,
corporeo.

Il moto della relazione pura, inerendo al supporto, non esplica
la sua libera dynamis, come sintesi originaria: non conosce la
propria essenza, perché si fa cosciente secondo il supporto, e
pensa l'essenza fuori di sé: vede la realta del mondo, esteriore o
estranea, possente nella sua alterita, come avesse fondamento in
sé, e affermante il suo apparite nella forma della Materia. Smarrita
la relazione interiore, il potere di sintesi viene utilizzato dalla
relazione logica, che muove secondo l'apparire della Materia, o
della quantita: mediante un esatto processo induttivo-deduttivo,
che si giova riflessamente del potere sintetico originario, ma
opponendosi ad esso.

La dynamis della relazione, come momento della liberta,
sfuggendo all'lo, diviene automatismo, istintivitd, visione
materiale, avversione al Principio, al Logos. Tale avversione ¢
congeniale non solo al materialista, ma anche allo spiritualista
che, seguendo le morte vie della Tradizione, non riconosce il
Principio del disincantamento dell'umano dalla natura animale,
nell'elemento concreto del conoscere: nella relazione pura.

31



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

La Materia del Materialismo e la Cosa in sé kantiana sono lo
stesso pensiero morto: il pensiero scisso, che vede una realta fuori
di sé e I'assume come verita altra da sé: la Materia, 1'Essenza, Dio,
il Mondo fisico, il Mondo metafisico. Non gia che tale realta non
esista: ma normalmente sfugge il suo valere secondo il grado del
conoscere dell'uvomo, e sfugge che un grado del conoscere
realizzato cessa di essere vero rispetto al grado immediatamente
superiore. Sfugge che l'esistere di tale realta a un determinato
momento coincide con il suo essere, € che questo essere
comunque sorge come correlazione del Soggetto che lo
percepisce, lo sente, lo pensa. N¢ il percepire e il pensare sono
processi separati dalla realta del mondo. Questa realta esiste, ma
I'nvomo non s'avvede che in lui sorge come idea e che le idee fanno
parte della realta: ma egli non puo giungere nel cuore di essa fino
a che ignora il proprio fondamento ideante.

L'errore, il male dell'uomo ¢ questo “essere” che sta fuori di
lui: privo della correlazione che lo fa essere: accampato fuori di
lui come una realta a cui egli non puod non conformarsi secondo il
sapere che essa impone: nascendo tale sapere dalla non coscienza
della correlazione, ossia dal pensiero che non vede l'idea da cui
muove. Il pensiero non afferra la correlazione, perché non riesce
ad afferrare se stesso: non riesce a pensare se stesso. E il pensiero
che pone il mondo, ma non sa porre se stesso. E il pensiero che
produce il Materialismo, perché esclude da sé la Materia: la
feticizza, perché la idealizza, senza saperlo.

L'Idealismo non ¢ un fatto negativo, quando ¢ cosciente del suo
processo ideale: diviene un fatto equivoco quando si ritiene
Materialismo: non sa di fondare il suo edificio sull' “idea” di

32



3 - La Fede nel fatto fisico

Materia. Il materialista ¢ proprio colui che si vieta di conoscere la
Materia, perché, senza saperlo fa di essa un presupposto, in
sostanza valido solo come pensiero, che per lui pero coincide con
la realta.

Il pensiero che non riesce a penetrare se stesso, non penetra la
Materia. Essendo impotente dinanzi ad essa, crede ad essa come a
un fondamento che gli sta di contro obiettivo: in sostanza la
relazione che stabilisce con essa ¢ una relazione di fede: 1'oscuro
residuo dell'antica fede.

33



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

34



4 - FORME DELLA DROGA:
MISTICA, CORPOREA. DIALETTICA

La Materia non penetrata dal Pensiero, suscita il suo
Misticismo, in varie forme, dalla scientifica alla religiosa. La non
coscienza del contenuto interiore della percezione porta alla
deficiente esperienza del mondo, o al mondo privo di Logos.
Appunto questa impercezione del Logos genera la deificazione
della Materia, ossia il Materialismo.

Non dissimile ¢ la causa che porta l'attuale revivificazione della
Tradizione, della Mistica, della Teosofia, dell'Alchimia,
dell'Ermetismo ecc., a quella forma sottile di Materialismo che ¢
l'idolatria dei simboli, dei nomi, delle giaculatorie ecc.: perché
cerca il Logos dove non c'¢ piu, nella tomba dalla quale invece
Esso ¢ risorto, nascendo come intima vita dell'anima, come vita
pre-dialettica del pensiero.

La Gnosi viene revivificata, in quanto giustamente si avverte
che nell'attuale coscienza dialettica non ¢ piu possibile trovare il
Logos: ma si commette l'errore di cercarlo nelle forme del
passato, senza uscire dalla coscienza dialettica, perché non si
dispone di cio che la supera: non si scorge dove nella coscienza
sta per risorgere il Logos. La revivificazione della Misteriosofia,
per quanto si giovi delle forme della Tradizione, non esce dal
condizionamento dialettico, anzi lo patisce piu radicalmente,
perché ritiene esserne fuori. Ignorando la tecnica interiore
necessaria alla penetrazione del moderno fenomeno della
dialettica, ignora il passaggio dal dialettico al pre-dialettico, ossia
dall'elemento umano-animale all'umano originario.

35



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

La Misteriosofia formalmente revivificata manca di
consapevolezza del suo essere tagliata fuori della corrente viva
dell'antica Gnosi: essa stessa ¢ una dialettica alla quale la
controparte interiore viene fornita dalla medianita e dal
sentimento mistico, incapace di superare il limite soggettivo,
coincidente appunto con il limite dialettico.

Medianita e sentimento mistico incapace di indipendenza
dall'incantesimo della Materia, costituiscono lo stesso livello:
livello animicamente inferiore a quello delle scienze della
quantita, perché privo del grado di consapevolezza richiesto dalla
dialettica della determinazione matematico-fisica. Percio non v'¢
Materialismo piu ottuso di quello che, in nome di un'astratta
evoluzione della coscienza, tende, per esempio, nella Chiesa a
scalzare Il'elemento tradizionale della liturgia e arriva alla
dissacrazione della Messa: la quale invece dovrebbe essere
lasciata intatta nella forma tradizionale, proprio ai fini evolutivi
dell'attuale coscienza, la quale deve essa giungere a risonare
secondo 1 contenuti originari, non questi venir adattati alla sua
decadente dialettica e ai correlativi isterismi. La forma
tradizionale della Messa ¢ necessaria non solo al tipo umano
ancora immerso nell'anima senziente, oppure a cercatori ancora
capaci di pervenire mediante essa ad una evocazione dei Misteri,
ma soprattutto agli adolescenti e ai giovani prima dell'eta della
responsabilita cosciente: soprattutto a questi. Il fanciullo mitizza
regolarmente secondo verita: recando spontaneo I'elemento
obiettivo della favola, ha la rara facolta di sollevare il dato
sensibile al livello sovrasensibile: percio puod vivere per
immediata comunione interiore il contenuto dei Misteri. Privarlo
di questi nei Sacramenti significa corrompere in lui la linfa vitale
dell'anima, mediante una mitica inversa.

36



4 - Forme della Droga

Tali equivoci sono possibili al livello del pensiero caduto e
come presunzioni di una revivificazione agnostica del Sacro,
caratterizzata dal suo ignorare l'attuale contraddizione del pensiero
nella vita dell'anima: radicalmente opposto al Logos.
Istintivamente infatti essa avversa la Scienza dello Spirito, ossia la
conoscenza che da modo di penetrare con 1'elemento volitivo della
coscienza nel processo mediante il quale il pensiero diviene
veicolo della liberazione, appunto movendo inizialmente dalla
opposizione: assumendone coscienza e superandola. Non ¢
possibile superamento dell'elemento umano-animale, che tra
l'altro si esprime negli impulsi della dissacrazione, senza
coscienza della opposizione dialettica del pensiero al Logos.

Proprio le dottrine che sembrano indicare le vie del Logos,
della Mistica, della Devozione, tolgono all'uomo moderno la
possibilita di ridestare il Sentimento delle Cose Divine, perché
ignorano la tecnica richiesta dalla mutata costituzione interiore di
lui: la loro occulta funzione ¢ deviare la ricerca del Logos
dell'vomo attuale, non diversamente che il Materialismo.
Peculiare Materialismo invero ¢ quello che ritiene essere
spirituale, in quanto usa con sicurezza misticamente filologica i
nomi dello Spirito. La mistica filologica ¢ la sublimazione della
pedanteria dialettica propria al pensiero riflesso, vincolato
comunque alla propria sterilita, malgrado i conati esoterici.

* %k %k

\

Il pensiero dialettico ¢ talmente identico alla propria
dimensione riflessa, da non poterne concepire altra. Anche quando
crede concepire il pensiero vivente, lo riduce senza saperlo alla
propria misura, imaginandolo riflesso in movimento. Cid spiega

37



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

come dal filosofare o dall'idealismo non sia stato possibile che
scaturisse ascesi liberatrice.

Come dimensione dell'impotenza, il pensiero riflesso non
concepisce liberazione che non sia l'estrinsecarsi in altra forma
della propria dimensione. Percio giunge a credere, tra l'altro, a
un'esperienza spirituale fuori dello Spirito, conseguibile mediante
processi fisiologici specificamente provocati: pud credere alla
efficacia di sostanze come la mescalina, l'acido lisergico, la
psilocibina, ecc., quali veicoli al Sovrasensibile.

Della droga si puo dire che ¢ l'illusoria via interiore, rispetto
alla quale i1 deboli vengono annientati, 1 forti vengono introdotti a
una magia demoniaca, o magia di patto, onde I'anima ¢ ceduta a
forze submateriali di cui non si liberera piu - salvo il miracolo di
una redenzione di tipo faustiano, invero rara - i sani, che sono i
veri forti, lottano tragicamente per liberarsene.

L'equivoco della droga ¢ legato all'oscura aspirazione a
superare la prigionia della coscienza riflessa. Tale aspirazione non
riesce a elevarsi alla coscienza del compito che le corrisponde:
comprendere il passaggio dal pensiero riflesso al vivente: ossia
dall'organo dell'errore - veritiero soltanto quando ¢ misura del
calcolabile - all'organo della verita, o della realta. Solo il pensiero
vivente puo avere la percezione della irrealta del pensiero riflesso:
con il pensiero riflesso non ¢ possibile afferrare la realta del
pensiero vivente, l'assoluta diversita, la dimensione trascendente.
Occorre l'esperienza: ma questa esige 'ascesi della Volonta, che ¢
appunto la Via del Pensiero.

La via della droga ¢ facile, perché non esige iniziativa interiori,
ma solo mediazione sensibile, che da al pensiero riflesso
l'illusione di superare il limite sensibile. Solo il materialista puo
credere di conseguire mediante veicolo materiale il superamento

38



4 - Forme della Droga

della visione materiale. La non conoscenza delle forze cosmiche
operanti alla base della Materia, tiene inesorabilmente 1'uomo
prigioniero della Materia.

Erroneamente si pensa che un processo fisico, sollecitato da
droga o da discipline fisiche - quali alterazioni dello Hathayoga -
possa togliere al percepire sensibile 1' ostruzione che gli cela il
Sovrasensibile. Questa ostruzione si verifica negli organi dei sensi
mediante il sistema dei nervi, per il fatto che il pensiero diviene
cosciente e dialettico vincolandosi all'organo cerebrale.

Dal vincolo al sistema nervoso sorge la visione esclusivamente
fisica del reale, in quanto tale sistema ¢ dominato dall'Ente
cosmico che vive nella Materia fisica, ma non nella Materia quale
appare all'uvomo, bensi a un grado subsensibile che ¢ la tenebra
della Materia: in una sfera che ha le sue manifestazioni, le sue
forze, i suoi processi extrasensibili. E questo Ente che pud
dominare 1'uvomo mediante il pensiero riflesso, in quanto il grado
del pensiero riflesso ¢ quello in cui Esso ¢ dominatore e pud
velare all'uvomo il Sovrasensibile. Esso domina il supporto
necessario al pensiero per afferrare sé stesso riflesso.

Dallo stato riflesso il pensiero pud svincolarsi solo mediante
l'auto-movimento che faccia leva sul fondamento ossia sul suo
essere pre-riflesso o pre-cerebrale. La droga invece potenzia la
soggezione del pensiero allo stato riflesso: esalta per via nervosa
la riflessita sino a fare di essa 1'animazione del fantomatico, la cui
forma risponde a un contenuto, ma in quanto questo non viene
dallo Spirituale bensi dall'animico sopraffatto dal fisico: non
supera il sensibile, anzi lo patisce ancora piu che prima,
patologicamente, perché scende al di sotto del livello sensibile,
ossia a un grado inferiore a quello della normale percezione
sensoria.

39



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

Lo stato morboso suscitato per via nervosa si traduce in
visione: 'ente ahrimanico che domina il sistema dei nervi e afferra
I'anima quanto piu questa inerisca a tale sistema, mediante la
droga acquisisce un potere radicale sull'anima. L'ente ahrimanico
riesce a fornire la visione extrasensibile, mediante possessione,
ma ¢ la visione del regno che Esso domina, il sub-sensibile, ossia
la potenza infera del sensibile. E il regno delle forze che
normalmente valendo mediante il sistema nervoso, ma dominando
basalmente dalle ossa ossia dallo scheletro, sul piano della
coscienza quotidiana, privano l'uomo interiore della percezione
sovra-sensibile negli organi dei sensi: gli consentono la visione
fisica ossia esclusivamente minerale del mondo - e questo ¢ il loro
legittimo compito - rendendo il pensiero riflesso, o dialettico. Ma
¢ il regno della Morte, 1'Ade, il regno delle ombre.

La droga puo far luccicare il regno ahrimanico delle ombre,
animandolo con le sopraffatte correnti dell'anima drogata. La
poetica visionaria ed esaltatoria di quel mondo viene dall'Entita
luciferica, mentre la potenza dell'allucinazione viene da Ahrimane.
E una potenza che in taluni soggetti pud temporaneamente
assumere forma e presunzione magica, in quanto l'anima abbia
I'impulso dell'abdicazione assoluta al proprio principio e
spregiudicatamente si apra all'ossessione ahrimanica, lascian-
dosene possedere: ne riceve una forza di distacco dalle emozioni e
dalle passioni che da il senso dei dominio dell'umano: ¢ invece la
paralisi del sentire. I soggetti deboli non giungono a questo ¢
dall'angoscia e dalla paura quotidiana sono sempre piu spinti
all'intossicazione eppero avviati prematuramente al regno delle
ombre.

L'angoscia e la paura sono il residuo correttivo dell'elemento
interiore dell'anima: in sostanza coloro che soffrono e lottano,

40



4 - Forme della Droga

attraversando esperienze tragiche, sono i soggetti per i quali c'¢ la
speranza che l'anima reagisca in nome della sua residua
autonomia. Coloro che invece si rafforzano mediante una sorta di
“magia di patto”, hanno qualcosa da spartire con Ahrimane, col
potente dominatore del sistema osseo-nervoso, in cui sono celate
le forze magiche che il discepolo della “via solare” ha il compito
di conquistare scendendo da dominatore cosciente in quella
profondita.

Coloro che sopportano la droga e ne traggono energie
psichiche, sono soggetti che hanno compiti direttivi ahrimanici al
centro di confraternite occulte, il cui scopo ¢ la lotta contro 1'uomo
interiore: in realta contro il Logos. Hanno il compito di
corrompere 1 molti con la diffusione del mito dell'extrasensibile
conseguibile mediante mezzi fisici, droga, o medianismo magico,
0 hathayoga deformato: la via futura della perdita del livello
umano.

Il processo di liberazione in verita s'incentra sul problema del
pensiero riflesso, perché sul piano del pensiero riflesso si decide la
scelta umana: I'uvomo ¢ libero di scegliere tra il Logos e Ahrimane.
La reale via iniziatica ¢ quella che conduce 1'asceta alla coscienza
del pensiero riflesso e del suo limite: lo porta a riconoscere come
condizione decisiva per l'esperienza sovrasensibile il superamento
della riflessita.

L'identita con la riflessita porta la coscienza a concepire
I'assurdo di un'esperienza sovrasensibile mediante mezzi estranei,
o opposti, al Sovrasensibile. Cio che nel Tantrismo ¢ considerato
illimitatamente lecito a una via della “mano sinistra”, ¢ un
concetto che ha a che fare con il pensiero riflesso, o caduto. Per il
pensiero vivente non ha senso una distinzione tra mano sinistra e
mano destra, perché esso ¢ la forza-pensiero che non necessita di

41



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

mediazioni lecite o illecite per I'esperienza sovrasensibile: ha la
propria autoritd in se medesimo, non dipende da categorie di
pensiero, destra o sinistra.

La via del Pensiero-Logos ¢ la via diretta, rispetto alla quale
ogni mediazione risultando semplicemente preliminare, o
preparatoria, deve essere conforme a una rigorosa disciplina. Il
compito di coloro che non sono ancora pronti o non si sentono
capaci della via diretta - e sono 1 piu - ¢ conformarsi a norme e a
discipline, la cui regolarita consiste nel provenire da chi possiede
la via diretta: data infatti dal Maestro dei nuovi tempi. La garanzia
della legittimita di questa ¢ il suo presupposto, l'ascesi della
Volonta, la Via del Pensiero, che fa appello al pensiero cosciente
della normale vita di veglia e lo conduce, per intensita di
concentrazione, ad attingere alla sua originaria forza, sino a
identificarsi con essa e a superare la dimensione riflessa.

Nell'epoca dell'assoluto pensiero riflesso, o dialettico, in cui
'anima patisce come ottusita il livello a cui la costringe il pensiero
caduto, ogni sviluppo interiore che non segua la linea ascendente
della coscienza di veglia, non pud che essere medianica ed in tal
senso ¢ minimamente una droga. Droga mistica, o spiritistica, o
gnostico-medianica, secondo una gamma che giunge alla droga
propriamente detta, essa ¢ la scelta inevitabile del pensiero
dialettico, incapace di afferrare la propria dimensione riflessa.

Per afferrare il reale senso della riflessita, il pensiero dovrebbe
percepire la dimensione che gli ¢ simultanea sul piano
sovrasensibile: che ¢ il segreto della sua reintegrazione. Il
pensiero vive al tempo stesso nei tre mondi, fisico, animico,
spirituale: movendo in basso, muove simultaneamente in alto:
deve intensificare il momento della propria forza, per percepirsi
nella propria interezza: secondo il principio della retta

42



4 - Forme della Droga

concentrazione.

Una forma della moderna droga psichica ¢ il mito della
evoluzione animale. Il pensiero riflesso, privo di moto di
autoconoscenza, concepisce un'evoluzione materiale secondo una
concatenazione di anelli, di cui pero gli sfugge il primo, il piu
importante, che ¢ in lui, affiorando appunto come coscienza del
processo evolutivo, 0 momento intuitivo di un essere che, come
essere diveniente, non puo non coincidere nell'essenza con il moto
originario stesso della concatenazione. In pari tempo, non v'¢
congiunzione da anello ad anello, che non sia il percorso sintetico
del pensiero, seguente il filo di quel moto primo: non potrebbe
seguirlo, se non lo avesse in sé.

Non v'¢ momento della evoluzione che per I'indagatore non sia
il moto del pensiero che afferra quel momento e lo congiunge con
gli altri. Senza la capacita di congiunzione originaria del pensiero,
I'evoluzione biologica non sarebbe concepibile: ma ¢ concepibile
quando il pensiero attua in sé la relazione, avendo compiuto sino
all'Autocoscienza il proprio percorso: si da poterlo riassumere. Lo
riassume allorché I'impulso spirituale da cui muove, diviene forza
della determinazione per l'indagine del fenomeno fisiologico.
Come pensiero cosciente, esso ¢ l'ultimo anello della catena,
capace di dare assenso al processo e di identificarlo: ¢ questo
ultimo anello che, se ¢ capace di percepire se stesso, puo
riconoscersi come il primo, in quanto fiorisce direttamente dal
Principio della concatenazione.

L'evoluzione biologica ¢ vera: l'errore della sua dottrina ¢ il
non essere compiutamente logica, ossia il non riconoscere nella

43



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

ricostituzione della concatenazione delle forme biologiche I'anello
decisivo, in quanto evento del pensiero: scaturente dal Principio
indipendente dal processo anzi suo dominatore. L'evoluzionista,
che usa la concatenazione del pensiero e crede riconoscere nella
concatenazione delle forme un processo esteriore, come se una
forma filiasse dall'altra, fuori dell'intimo processo connettivo
indipendente da ogni forma, rischia di non vedere il reale
Principio che unisce una forma all'altra e che in ogni forma
esprime sempre piu precisamente se medesimo: rischia di credere
a un'origine animale dell'uomo: ma non puo evitare di cadere in
simile trabocchetto, quando “crede” ai fatti e non al pensiero che
li intuisce e li interpreta, né riconosce come pensiero il filo
conduttore dell'evoluzione che egli concepisce.

Per cui questo filo non puo soccorrerlo quando egli, cercando
l'anello primo, non lo trova: stringe il vuoto e si sfoga in teorie che
tradiscono la posizione mistica: il credere ai fatti e alle
dimostrazioni e ignorare il pensiero che intuisce i fatti e costruisce
le dimostrazioni, avendo in sé il potere sintetico che 1i unisce.

Ove manchi I'anello primo della catena evoluzionistica, tutta la
concatenazione viene meno, perché non v'e¢ catena che non abbia
un primo anello. E se si considera come primo il secondo, ossia
I'anello immediatamente afferrabile, si rischia di considerare
elemento primario il derivato: che ¢ un capovolgere il processo
quale ¢ in realta e opinare che I'nomo deriva dalla scimmia.

Non diversamente la moderna logica analitica si comporta con
la deduzione, che pud essere giusta nella sua concatenazione
formale, mentre manca sempre del primo anello: che esso surroga
con l'enunciato primo, o il presupposto, o l'assioma: l'illusorio
fondamento, o fondamento di argilla dell'edificio logico, di ogni
logica del cosiddetto reale.

44



4 - Forme della Droga

In realta, la relazione pura antecedente ai concetti, connette
originariamente pensiero a pensiero, concetto a concetto, idea a
idea. La determinazione del pensiero per la ricerca sensibile,
comincia col sollecitarla, ma la smarrisce nel secondo tempo:
quello della fenomenologia e del procedimento logico.

Il pensiero determinato non ¢ il pensiero determinante: ¢ il
pensiero riflesso, che smarrisce la relazione originaria, perché
ignora di presupporla e la utilizza ignorandola. Ma, mentre la
smarrisce, ne serba la funzione, alterata: utilizza al livello della
riflessita la relazione originaria, tra cosa e cosa: relazione che non
puo essere tra cosa € cosa, o tra punto e punto della Materia, o tra
misurazione e misurazione, bensi tra concetto e concetto. Tra cosa
e cosa, invero, non esiste relazione se non del pensiero: appunto
l'originaria. La quale, riflessa, pero, non pud non essere astratta, o
irreale, nella sua obiettivita.

La relazione matematica € vera, ma non € la relazione
dell'essenza: si svolge tra gruppi di note sensibili o insiemi di
particolari di un identico ente, ma non come relazione organica di
tale ente o di diversi enti: non come unita sostanziale, bensi come
relazione parziale di molteplicitd, cui sono apponibili altre
relazioni parziali di molteplicita dell'identico ente. E il conoscere
particolare che, tendendo a valere come universale, snatura 'unita
di qualsiasi processo organico, connettendo particolare a
particolare, fuori della relazione originaria: secondo l'immediata
relazione quantitativa, che muove nella regolarita formale,
conforme a un aspetto astratto ossia separato dagli altri aspetti
dello stesso contenuto: donde il suo operare come droga
ideologica. A una simile regolarita formale sfugge la forza

45



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

formatrice, il vero contenuto, in quanto contenuto unitario. Non ¢
la reale relazione, ma solo un simbolo di essa: un simbolo vuoto di
essenza: relazione meccanica, esatta, ma priva di realta. Quel
vuoto ¢ abitato dall'errore, perché non ¢ presente in esso la realta
interiore dell'oggetto, bensi l'istinto, Il'inferiore fede del
quanticamente misurato: la fede acritica nella veste modernamente
legittima, logico-matematica. L'economia logico-materialistica, ad
esempio, non afferra piu il processo economico, che un tempo
invece veniva dominato dall'uvomo dotato di intuito concreto,
anche se ignaro di scienze economiche.

Dal mentale privo del moto sintetico originario sorge 1'ingenua
idea che la giustizia sociale sia conseguibile grazie ad una
matematica distribuzione giuridica, se non costrittiva, dei beni,
piuttosto che ad un libero processo interiore: libero e percio
morale. Non si riesce a concepire che la matematica distributiva
dei beni non approdera mai a nulla - anzi peggiorera la situazione
gia esistente - se non ha al centro valori interiori come l'autonomia
della iniziativa individuale, il riconoscimento delle specifiche
vocazioni spirituali in ogni campo, la coscienza del valore
assolutamente extrapolitico del principio spirituale.

La dove il pensiero muore alla propria corrente di vita, diviene
dialettico e cosciente: ma la dove questo pensiero presume
dirigere, per esempio, un processo economico, ¢ inevitabile che
elimini in esso l'elemento coesivo di vita, ossia la dynamis della
circolazione armonica dei beni umani secondo la sua intrinseca
necessita: la logica in movimento nella loro produzione e
conseguente  distribuzione viene paralizzata, in quanto

46



4 - Forme della Droga

meccanizzata. Questo pensiero, in quanto morto, non puo afferrare
il moto vitale che, come un istinto cognitivo superiore, da impulso
immediato alla connessione economica: impulso che per
estrinsecarsi sino alla sfera degli istinti, deve muovere
direttamente dallo Spirito. Gli occorre un pensiero vivente: quello
che nel passato operd come pensiero intuitivo-istintivo di geniali
organizzatori della produzione, ai quali i popoli piu evoluti
debbono il benessere che ora stanno perdendo. E sara sempre piu
perduto: perché il pensiero astratto, non economico, bensi politico,
non puod che paralizzare l'elemento di vita del processo
economico, ossia il suo moto causale che, nella essenzialita, non €
afferrabile dalla misurazione numerica e logica, avente solo un
compito di registrazione interpretativa e di indicazione. Allo
stesso modo il pensiero razionale paralizzerebbe la circolazione
del sangue, se, per sventura dell'uvomo, riuscisse a dirigerne il
moto vitale.

In realta, al livello piu basso, quello della produzione dei beni
economici, puod agire solo il pensiero piu alto: al quale occorre
essere libero, perché non si estrinseca teoreticamente, ma
“direttamente” nei dati sensibili, secondo la connessione intuitiva
necessaria dei concetti rispondenti a tali dati: concetti percepibili
rispettivamente nell'immediatezza dei dati in movimento, grazie a
una pratica capacita di penetrazione, che non patisce costrizione
ideologica.

Coloro che nel passato hanno cominciato a edificare
'organismo economico in alcune zone della Terra, dalle quali
questo tendeva a irradiarsi nel mondo, non erano teorici
dell'economia, o politici, bensi pratici portatori dell'intuito
economico: l'aurea razza degli organizzatori del lavoro umano;
che I'ideologia livellatrice va perseguitando ed eliminando su tutta

47



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

la Tetra, nell'illusione di colpire in essi l'egoismo proprio alla
prassi economica, in realta insito nell'anima umana e solo in essa
trasformabile.

48



5-LALIBERTA

La relazione pura, come moto pre-dialettico, ¢ all'origine del
pensiero dialettico, epperod della relazione logico-dialettica, che
normalmente ne smarrisce 1'essenza, ma di essa mantiene, secondo
inconscio arbitrio, I'impulso connessivo formale. Tale arbitrio ¢ il
germe della liberta: I'impulso formale, infatti, pud rivestire
qualsiasi contenuto. Questo contenuto, perd, mancando di
connessione interiore, non puo superare il limite psichico, ossia la
soggettivita umano-animale, l'istintivita.

La logica del contenuto psichico ¢ quella della quotidiana
dialettica, di cui ciascuno legittimamente si avvale per oppone le
proprie ragioni a quelle di altri, che dispone di altrettanto costrutto
formale per sostenere le proprie. Ciascuno, con la sua logica, ha
pienamente ragione: ciascuno ¢ in buona fede nella sua lotta
contro gli altri. Ma la buona fede non elimina la responsabilita
rispetto all'effettivo contenuto interiore.

Tuttavia si € visto nascere la determinazione del pensiero
fisico-matematico dal pensiero puro, la relazione logica dal potere
connessivo della relazione pura. E giustificato pensare che se la
relazione originaria avesse dominato il pensiero dialettico, I'uomo
avrebbe pensato automaticamente la verita: egli non avrebbe
avuto una natura di contro a sé, perché si sarebbe sentito in essa
come nel proprio corpo: il conflitto con l'altrui verita non sarebbe
stato possibile, il Male non sarebbe esistito sulla Terra: ma 1'uvomo
non avrebbe avuto la possibilita della liberta.

La liberta nasce come momento di opposizione dell'uomo alla
propria natura: percio anzitutto alla propria natura spirituale. Si
puo dire che la natura fisica nasce come mondo di forze esteriore

49



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

all'To, in quanto I'lo lo perde come mondo interiore, o natura
spirituale. Se una condizione edenica ¢ stata la condizione
originaria dell'uvomo, essa era indubbiamente la relazione pura,
come virtu trascendente, ordinante attraverso lui i processi del
reale. L'uvomo doveva sottrarsi a tale dominio trascendente, per
divenire libero.

Solo dove un potere di verita non costringe, l'uvomo comincia a
sentirsi libero: libero di essere costruttore della propria verita.
Questa, pero, dapprima non pud non essere la parziale verita, o
l'errore. Infatti, per quanto procedente secondo la direzione della
liberta entro il piu limitato aspetto della verita; quello fisico-
matematico, l'vomo subisce un condizionamento, mediante il
quale riaffiora inconsciamente in lui [l'antica attitudine a
dipendere, secondo fede, da un principio fuori di lui. Un tempo
era la necessita sovrasensibile, ora ¢ la sensibile. La dipendenza,
un tempo legittima e veicolo del Potere superiore, oggi diviene
veicolo delle Forze avverse all'uomo. In realta l'attuale pensiero,
ignaro della propria autonomia, dipende dalla mediazione
cerebrale. Questa mediazione da modo all'uomo di affrancarsi
dall'antica dipendenza, ma lo fornisce di una coscienza meramente
riflessa. Per tale coscienza il pensiero ¢ libero, ma non possiede la
liberta, se non come imagine riflessa: percio espressione della
corporeita, o della psiche soggettiva.

La determinazione cosciente del pensiero, che nel congiungersi
volitivamente con l'oggetto sensibile si libera dalla psiche
soggettiva ed ha un momento di verita nella coincidenza con la
misurabilita dell'oggetto, viene smarrita dall'uvomo che ignora la
dipendenza dalla mediazione cerebrale. Per tale dipendenza egli,
secondo I'antico impulso della non-liberta, o della remissione alla
verita rivelata, ¢ portato a riferirsi a un Vero fuori di lui: il mondo

50



5 -Taliberta

impietrato nella sua alterita, simbolo del potete perduto dell'lo.
Egli ¢ portato a credere che la verita sia nell'oggetto esteriore, nel
fenomeno quantizzabile, o nella formula fisico-matematica, e non
nel pensiero che ne attua l'immediata intima connessione.
L'oggetto sensibile ¢ sempre l'aspetto parziale di un ente, la cui
interezza viene fornita dal pensiero. E il pensiero mediante il
quale 1'lo comincia a riconquistare il proprio dominio perduto, il
suo essere centro della struttura del mondo.

La liberta ¢ il momento del pensiero che muove secondo il
proprio Principio, attuandolo perd entro i limiti postigli dalla
mediazione cerebrale, che lo isola bensi dall'anima antica, ma lo
derealizza sul piano dialettico: onde non v '¢ liberta di cui 1'uvomo
possa legittimamente parlare, prima della indipendenza del
pensiero dalla mediazione cerebrale. La liberta che 1'vomo crede
trovare fuori di sé, in eventi o strutture esteriori, non € che un
miraggio, perché ¢ sempre proiezione dei vincolo della psiche: il
vincolo che tende ad affermarsi come impulso libero,
illegittimamente. Il cercatore della liberta deve scoprire che
qualsiasi limite trovi ad essa fuori di s¢, ¢ un limite che gli ¢
interno. Libero puo essere solo il pensiero, o lo Spirito: la liberta
di un desiderio o di un istinto, ¢ la vera prigionia dell'uomo.

Il pensiero razionale non ¢ libero, ma ha la possibilita della
liberta: reca riflesso il potere sintetico originario, lo ha come
momento d'indipendenza dalla relazione metafisica, ma
simultaneamente come possibilita di indipendenza dalla relazione
fisica, che suscita l'opposizione al metafisico. Esso pero ignora
tale possibilita, scambiando per normale condizione la

51



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

menomazione riflessa. In sostanza esso si determina come
opposizione alla scaturigine metafisica, ma, nella reificazione
dell'alterita fisica, annienta il momento di liberta: ignora il moto
originario della relazione, servendosi tuttavia di esso: attinge a un
potere che gli rimane sconosciuto. In effetto ¢ libero, ma non esce
dalla mediazione cerebrale che lo asserve inconsciamente agli
istinti, ossia alla natura umano-animale.

La realta costringe, la parvenza lascia liberi. L'uvomo moderno,
nel disconoscere la realta metafisica, ha l'iniziale momento della
liberta, ma non lo afferra, perché non lo afferra dove sorge: onde
esso non coincide con il momento della realta eppero della verita.
Egli bensi volge le spalle alla realta metafisica, ma, non
conoscendo la dipendenza del pensiero dalla mediazione
cerebrale, si lega alla realta fisica, ossia alla parvenza della realta.
Questa non lo costringe, lo lascia libero, perché consente
l'illimitatezza della soggettivita: egli non afferra la liberta dove
sorge, bensi dove si aliena, riflessamente correlata all'aspetto
sensibile dell'apparire. Percido egli non pud distinguere
"“apparire” dal “sensibile”.

La vita degli istinti ¢ correlata all'apparire. L'apparire sorge
mediante il sensibile, ma non ¢ sensibile esso stesso, essendo la
proiezione della relazione originaria. Il vero Sovrasensibile ¢ il
disincantamento dell'apparire, o il superamento della condizione
riflessa. La coscienza sensibile muove dalla relazione originaria,
ma, nel suo limitarsi all'apparire, che lascia libero il suo essere
soggettivo, non puo non opporsi ad essa. Tuttavia 1'uvomo ha nella
dimensione della liberta l'esigenza di un principio che non
necessiti, per essere, di sostegno fisico né metafisico, essendo in
sé l'assoluto originario, capace di disincantamento dell'apparire,
eppero di reale dominio fisico: di reale reintegrazione degli istinti.

52



5 -Taliberta

I quali dominano la psiche la dove il pensiero riflesso, credendosi
libero, subisce la mediazione cerebrale. Invero, la liberta
dell'uvomo attuale, inconsapevole della propria interna dipendenza,
¢ una liberta animale, in cui l'elemento animale subisce una
corruzione, che 1'animale medesimo non conosce.

La liberta ¢ il momento della determinazione pura del pensiero
rivolto al calcolabile, o alla connessione logico-dialettica: ma ¢ il
momento che ha fugace vita, perché, venendo trasposto il potere
connessivo all'apparire, il reale viene identificato con il sensibile e
la relazione diviene meramente quantitativa: I'ombra o la parvenza
della relazione originaria. Rispetto alla parvenza, l'uomo ¢ libero,
ma non puo realizzare la libertd, perché trasferisce l'antica
dipendenza dalla verita interiore a quella esteriore. La verita
esteriore, nella sua unidimensionalita quantitativa, lascia I'uvomo
libero in tutte le residue attivitda non impegnate nella logica del
sensibile, ma lo tiene con l'inconscio vincolo dell'antica fede. La,
fede ¢ trasferita nel fatto palpabile, nella dimostrazione. Tale
oscura fede ¢, nell'uomo di questo tempo, la “controparte
mentale” della dipendenza dagli istinti. Egli non avverte che palpa
il fatto con un atto interiore: crede al prodotto di questo atto
interiore, di cui gli manca coscienza.

In effetto, il pensiero libero ha il suo momento potenziale nella
coincidenza della connessivita originaria con la struttura
calcolabile o logica dell'oggetto: che non ¢ la sua realta. Questo
momento il pensiero lo perde: perde percio la possibilita della
realta sostanziale, in quanto ritiene la relazione appartenere
all'oggetto o al fenomeno, e non al proprio potere di sintesi: non

53



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

vede all'interno di sé e trasferisce fuori di sé la relazione che gli ¢
immediata. Nell'oggetto indubbiamente c'¢, ma una con il suo
principio, che solo nell'intima vita del pensiero egli potrebbe
incontrare.

La realta sensibile ¢ il simbolo della richiesta immanente della
liberazione: non di una liberazione a meta, ossia di una liberazione
di cui si appropri 1'lo contingente, o riflesso, per muovere libero
entro la propria prigionia, secondo la dipendenza dagli istinti.
L'oggetto sensibile ¢ invero l'istanza dell'azione liberatrice: non
del possesso fisico, che ¢ 1'impotenza a possederlo dall'interno. Un
“possesso fisico in sé non ha senso”. L'uiomo ne viene posseduto,
non ¢ libero.

La relazione ¢ nell'oggetto, ma nasce nel pensiero: e non ¢
I'oggetto, ma solo c¢id che di esso il pensiero comincia a liberare
dall'alterita. E l'identitd iniziale che andrebbe continuata, non
fissata essa stessa come alterita: 1'identita iniziale che sfugge al
pensiero insufficientemente consapevole del proprio movimento.

La relazione appartiene all'oggetto, ma non ha altra sede che la
coscienza: la relazione, nascente come pensiero, appartiene
all'oggetto altrettanto quanto le caratteristiche sensibili di questo.
Non cogliendo la relazione, 1'elemento libero del pensiero non
coglie sé stesso e percio identifica il proprio momento di liberta
con la forma dialettica: diviene cosi incapace di distinguere se
stesso dal rappresentare sensibile. La mediazione cerebrale lo
domina: gli istinti, mediante I'organo cerebrale, giungono a
manovrarlo, onde esso scambia per propria affermazione libera
l'estrinsecazione dell'istinto.

Sulla scena in cui si svolge il dominio della coscienza riflessa,
la corrente istintiva manovra razionalmente I'elemento
“meccanico” e tecnologico, grazie alla identitda inconscia

54



5 -Taliberta

dell' “istintivo” con il “cerebrale”. D'altro canto, qualsiasi
possibile analisi dei fenomeni istintivi, non pud non muovere dal
mentale gia dominato dagli istinti. L'impulso di una simile
indagine non potrebbe non essere esso stesso ravvisato come
espressione della natura istintiva provvista della forma piu
persuasiva, quella della rigorosa logica.

Se si ¢ seguito il filo delle nostre considerazioni riguardo al
formarsi della relazione logica come surrogato della relazione
pura, ¢ facile rendersi conto della possibilita della logica di
costruire l'edificio formale di ogni sapere che presupponga il
proprio oggetto, assunto come dato originario, per il suo semplice
apparire: percido senza il fondamento da cui realmente muove,
ossia senza riconoscimento di quel pensiero che, determinandosi
per il sensibile, ha in sé il nucleo originario del processo
dialettico. Onde, fuori dello specifico ambito della ricerca
matematico-fisica, sorgono come sistemi del sapere complessi di
strutture formalmente vere, ma prive di realta, in quanto prive di
contenuto originario.

Lo sperimentatore tende a ritrovare la relazione pura. La prima
relazione che egli sperimenta ¢ quella logica: riconosce in essa il
potere sintetico del pensiero, ma riflesso. Comprende che tale
potere ¢ piu importante della sintesi a cui da luogo. La relazione
dialettica non ¢ la relazione pura, percio non ¢ il potere di sintesi,
ma la sua proiezione inferiore, il riflesso: il supporto della
coscienza condizionata dagli istinti, o della effimera liberta.

Il logico-dialettico opera sempre mediante tale proiezione,
ignorando I'elemento sintetico originario a cui attinge, per seguire
il fenomeno, la formula, il discorso. Quando egli acquisisce una
conoscenza, non riesce a vedere in sé l'elemento vivo del pensiero
messo in atto, ma crede di riconoscerne il movimento nella cosa:

55



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

questo compenetra bensi la cosa, ma sorge in lui come conoscere:
appartiene alla cosa, in quanto percepita, ma, inconsciamente
integrandola, si da come pensiero di essa. In tale processo, che
nella sua unitd appartiene obiettivamente al reale, sfugge al
logico-dialettico il momento della sintesi.

Il logico-dialettico non sa di vedere cio che egli pensa della
cosa, inserito in essa: crede la cosa compiuta fuori di lui, senza
tale pensiero: sia che guardi la formula matematica e creda essa
contenere I'elemento di verita e non il pensiero movente mediante
essa: sia che guardi un organismo e ne afferri I'interna unita, come
se questa risultasse dalle note sensibili ¢ non dall'immediato
pensiero unitivo in esse.

Certo, un pensiero non dialettico: un pensiero direttamente
intuitivo entro il percepire, un pensiero immediato epperd non
cosciente, espressivo della stessa originaria forza collegante i
concetti come relazione pura: anche questa normalmente non
cosciente. Un potere immediato di correlazione, senza il quale il
percepire sarebbe il susseguirsi delle impressioni sensorie prive di
nesso.

Se questo pensiero originario si ravvisa, si scorge alla sua
scaturigine il Logos. E I'identica forza-pensiero che contiene in sé
gia l'unita dell'essere, epperd non conosce dualita nel suo
immediato identificarsi con l'essere, nel momento pre-dialettico
del pensare come del percepire. Ma questo immediato identificarsi
¢ inconscio: si fa cosciente a prezzo della mediazione cerebrale
eppero del riflettersi mediante. questa, sino a divenire un
“apparire” del pensiero, che cessa di “essere”: un apparire che ha

56



5 -Taliberta

in sé ancora il potere dell'identita, ma solo per coincidere con
l'apparire del mondo: la maya che non costringe, ma lascia I'vomo
libero: estraniato all'autorita dello Spirito, ma anche all'essere
come essere del pensiero. Libero, ma caduto nella visione duale:
libero, ma privo di forza formatrice rispetto alla materia del
proprio essere, onde la materia gli sfugge e la vede fuori di sé.

E percio il pensiero che ha la stessa corporeita fisica esterna a
s¢, eppero vede fuori di sé¢ anche il percepire, il cui inconscio
elemento vivente invece ¢ uno con il mondo. Onde vive la strana
contraddizione di identificarsi con una realta che ha espulsa da sé,
smarrendola come mondo della sua unita: conferendo ad essa, in
quanto dualizzata e opposta, il crisma successivo dell'identita
riflessa, ovvero della illusoria unita.

Sorge in tal modo il mondo che esiste da sé, senza il Logos:
l'apparenza piu forte, l'allucinazione quotidiana confermata dal
fatto che questa realta esteriore esiste, ha la sua logica ferrea:
condiziona l'uomo, lo arresta, lo incanta, lo travolge: gli fa
ostacolo. Ma con cio stimola il suo conoscere. Paralizza il suo
conoscere, ma lo conduce alla via senza uscita del totale
meccanicismo, che il conoscere ¢ costretto a superare, per non
cessare di essere il senso della vita: per ritrovare in sé, di contro
all'errore e alla continua inevitabile contraffazione della verita, la
relazione pura: il movimento che per ora sa vedere solo fuori di
sé. In verita 1'uvomo puo percepire il movimento in virtu di cid che
in Iui muove indipendente dalla corporeita.

k %k ok

Per via di Ascesi, si puo scorgere la relazione pura come “Luce

di Vita” del pensiero: moto originario, che reca in sé 1'unita del

mondo: l'intimo potere sintetico del concetto e parimenti
57



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

I'immediata vita del pensiero nel percepire. Si ¢ potuto accennare
a un'ipotesi indicatrice: che se la relazione pura dominasse il
pensiero, l'uomo realizzerebbe compiutamente il Vero, non
conoscerebbe l'errore né di conseguenza il male. Ma non sarebbe
libero: sarebbe un impeccabile automa spirituale: quello al quale
oggi tendono senza speranza taluni Mistagoghi ¢ Kabbalisti in
ritardo, inconsciamente opponentisi al segreto impulso del Logos
sulla Terra.

E evidente che 'vomo ha smarrito il potere sintetico originario,
per conoscere, di contro al mondo duale e alla sua alternativa, la
dimensione della liberta: per poter successivamente riconquistare,
secondo l'individualita libera, il potere sintetico originario. Ma un
simile assunto esige la correlativa Conoscenza orientatrice ossia il
suo Esoterismo per non fallire: dal momento che il processo
preliminare della liberta si svolge per 1'uvomo secondo la visione
despiritualizzata delle cose, quella dell'apparire minerale, a un
livello in cui la dualita scinde soggetto da oggetto, pensiero da
vita, materia da forma.

E una liberta retorica, priva di linfa vitale, perché scaturente
dall'adesione del pensiero riflesso all'alterita onde il mondo fisico
acquisisce illegittimamente un potere di realta, che costituisce il
limite allo Spirito non desto: il “l/imite che manovra la liberta”. 11
pensiero riflesso, aderendo alla cerebralita, non pud distinguere se
stesso dalla natura fisiologica: la quale, pur essendo in sé una con
l'esteriore mondo fisico, viene sentita, riguardo a questo,
dualmente, come mondo della soggettivita rispetto a quello
opposto della obiettivita.

I1 rapporto della natura scissa con s¢ medesima ¢ la brama: la
quale potrebbe perdere il suo potere sull'uomo soltanto ove il
pensiero di lui per virtu del momento sintetico originario,

58



5 -Taliberta

conseguisse l'identita con s¢ eppero 1'unita trascendente che ¢ alla
base del mondo, realizzasse cio¢ 1'essere umano in profondita uno
con il Logos, eppero con il mondo, di la dall'apparire di questo
come molteplicita fisica. L'essere umano diviene nuovamente uno
con il mondo mediante il pensiero che si dona al mondo,
determinandosi per il sensibile: ma proprio l'arresto dialettico di
questo pensiero paralizza l'iniziale forza, genera la dualita: la
contraddizione che alimenta la brama.

L'vomo guarda il mondo e lo pensa, con il pensiero che reca in
s€¢ ma ignora l'impulso sintetico originario. La forma in cui sorge
il mondo da questo guardare e pensare, comincia a essere
superamento della dualita: ¢ I'iniziale ricostituzione dell'unita
originaria, sia pura nell'unidimensionale forma sensibile. Ma
perché questa ricostituzione prosegua, eccone che sia
riconosciuta: occorre che l'uomo conosca il “moto extrasensibile”
mediante cui comincia a operare nel sensibile: questo moto ¢
l'immediata vita del meditare.

In verita, 'uvomo puo seguire cido che nel mondo si muove fuori
di lui, in quanto egli inconsciamente sperimenta il movimento nel
proprio corpo eterico. Che egli veda la Materia muoversi, e il
movimento svolgersi da s¢, all'esterno, ¢ l'errore, in quanto gli
sfugge la correlazione eterica che rende possibile il movimento e
simultaneamente la sua percezione: il moto interiore di ogni cosa
esistente. L'uomo che non conosca questo moto in s¢, non puo
possedere la vera meditazione, la via della liberta, perché ¢ unito
con il mondo mediante una forza che gli sfugge. In verita la
Materia non si muove, € mossa.

59



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

60



6 - IL SEGRETO DELLA MATERIA

La liberta dialettica € il simbolo della liberta, non ¢ la liberta.
Inconsapevole di essere libero, piuttosto che nel pensiero, nella
parvenza del pensiero e in rapporto alla parvenza del reale,
I'vomo, mediante la logica della parvenza, che ¢ la dialettica, pud
codificare la propria soggezione alla necessita materiale. La
mediazione cerebrale necessaria al momento dialettico domina il
processo di cui dovrebbe essere semplicemente veicolo: 1'organo
cerebrale, piuttosto che come strumento del pensiero. opera come'
organo del sistema nervoso, ossia della struttura animale
dell'uomo, della psiche: la serie delle sensazioni, delle impressioni
e degli impulsi istintivi, manovra il pensiero in quanto pensiero
dialettico, privo di vita. L'umano animale asserve Il'umano
spirituale.

Malgrado si ritenga libero, 1'vomo dialettico non puo fare a
meno di pensare secondo la propria natura fisica, per via della
dipendenza del pensiero dall'organo cerebrale: non conosce il
momento della indipendenza del pensiero da tale organo. Non
conosce il potere sintetico originario del pensiero in cui vive lo
Spirito: potere di vita, fluente dal sistema di forze che operano
indipendenti dal karma, ma vengono portate a sottostare al karma,
la dove il pensiero soggiace, mediante la cerebralitd, a una
determinata natura senziente. Sono forze che, compenetrando il
sensibile, dominano strutturalmente 1'organismo fisico, quali forze
formatrici: le forze della forma di ogni grado della materia. Grazie
alla volitiva congiunzione con esse, il pensiero ritorna vivente:
anzi, cessa di essere pensiero, per risorgere forza creatrice.

61



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

L'operazione dell'uvomo che pensa, ¢ unica nell'Universo:
nell'incontro dell'lo con il corpo astrale, il pensiero sorge come
una Luce di Fuoco, che divampa a seconda dello scaturire del
libero volere individuale. Di questa Luce di Fuoco l'intelligenza
dialettica ¢ lo smorto riflesso. Soltanto 'uvomo ¢ libero di pensare
quello che vuole: il pensiero degli Dei ¢ sempre identico alla
propria perfezione. Compito iniziatico ¢ percepire la Luce di
Fuoco che si accende grazie al momento di liberta, nel pensiero
originario: questa percezione esige il superamento del livello
dialettico: che ¢ il pensiero condizionato dalla materialita fisica.

Per quanto il pensiero dialettico sia la derealizzazione del
pensiero originario, tuttavia attinge inconsciamente a questo: trae
da esso il moto relazionale logico, cosi come trae il senso del reale
dall'elemento extrasensibile della percezione. Malgrado la
dipendenza dalla mediazione cerebrale, il pensiero nell'ordinario
percepire-rappresentare comincia a sollevarsi dalla riflessita, o
dalla dualita, riconducendo di continuo a “forma interiore” la
materia che incontra: ma lo ignora. In tale forma, esso inizia
minimamente, embrionalmente, la riunificazione di cio che ¢ stato
separato: tende a percepire il proprio Fuoco di Luce. In realta, al
livello dei sensi, operano le piu possenti forze dello Spirito: quelle
mediante cui l'uomo spirituale si fa uomo terrestre. Sono le forze
che 1'Esoterismo tradizionalista contemporaneo tende a ignorare:
mentre costituiscono la materia prima dell'Opera.

Lo sperimentatore cosciente porta a ulteriore sviluppo
I'embrionale riunificazione, sino a percepire la corrente della Luce
vitale che si unisce con il Calore ridestato dalla mineralita
nell'esperienza sensoria. Egli deve anzitutto conoscere che cosa
avviene in lui sul piano sovrasensibile, quando percepisce e si
rappresenta il mondo: cid egli pud conseguire penetrando i

62



6 - 1/ Segreto della Materia

processi mediante i quali percepisce € pensa, sino a conoscere le
forze che si esprimono attraverso tali processi, indipendentemente
dal loro oggetto.

Non esiste una Materia che si muova da sé¢, ma solo un
“movimento” che opera mediante la Materia, oltre essa, malgrado
essa, vincendo la sua gravita. Tale movimento ¢ immateriale: ¢ la
dinamica eterica del mondo, che ha la sua sintesi nel corpo eterico
dell'uvomo, ed ¢ alla base di ogni percepire e pensare. L'uomo pero
non ha sufficienti forze di coscienza per avvertire in sé¢ la
relazione eterica che lo congiunge con il mondo, affiorando
minimamente nel percepire-pensare: crede che il mondo stia fuori
di lui, altro, obiettivo, isolato, in attesa di essere conosciuto.

La Materia continua a esistere come alterita, di la dal percepire-
rappresentare, perché questo viene ogni volta privato, dal pensiero
riflesso, dell'elemento originario dell'identita. L'iniziale identita
non pud essere riconosciuta, se non grazie a “ulteriori” forze di
coscienza, o forze originarie capaci di superare il livello della
riflessita.

I non riconoscimento dell'identita all'origine di ogni
conoscere, porta all'illusoria impressione che il mondo, quale
appare, sia tale fuori del percepire e del rappresentare. Questa
impressione determina a sua volta l'attitudine dell'uvomo rispetto
alla propria interioritd. L'interiorita originaria non ha alcuna
autorita su di lui: scende in lui soltanto come un potere mediato.
Egli ¢ libero: non obbligato da certezza metafisica, bensi soltanto
da “certezza fisica”, la quale perd ¢ contingente, in quanto
correlata all'apparire, ossia alla misurabilita fisica del reale.
Questa, mentre lo vincola al livello sensibile, lo lascia libero a
ogni altro livello, morale, psicologico, spirituale: ma libero solo di
dare giustificazione logica a qualsiasi scelta, al livello del

63



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

misurabile: scelta che non puo non essere determinata dagli istinti.

L'interiorita, non coincidendo col momento originario della
determinazione riflessa, che, come si ¢ visto, ¢ un momento di
indipendenza dalla psiche soggettiva, coincide necessariamente
con il prodotto della determinazione, al livello psichico, o
psicofisico. Tale prodotto si svolge bensi anch'esso come processo
extra-animico, o a-psichico, ma entro il dominio astrale-animale, o
psichico, alienato dell'elemento spirituale da cui la determinazione
scaturisce. Percio la virtuale liberta dell'vomo esprime la sua
mobilita entro la prigione dell'apparire della materia. Egli di
continuo attinge allo Spirituale un elemento di liberta che, per via
della determinazione riflessa, non potendo identificarsi con il
contenuto spirituale, s'identifica necessariamente con il contenuto
senziente, ossia con l'istinto. L'“umano” coincide con 1' “umano-
animale”.

L'uomo attuale ¢ libero, perché non obbligato da certezze
sovrasensibili: le certezze che egli si forma essendo correlate
all'apparire. Tali certezze non lo obbligano, ma egli ignora la
relazione che esse hanno con l'apparire. La relazione scaturisce
dal suo essere interiore, come momento intuitivo puro: non
veduto, non cosciente. Di continuo egli perde tale momento e
perde con esso l'inizio della identita con il mondo: che tuttavia gli
sorge dinanzi grazie alla iniziale identitd. Per via dell'alienazione
di questa, il mondo gli sorge dinanzi come alterita a lui opposta:
ma ¢ opposta, invero, alla sua coscienza animale. La Materia
esiste in relazione a tale coscienza.

Dall'opposizione scaturisce la liberta condizionata, come germe
di una libertda che l'uvomo non puo realizzare nella sfera della
dualita. Per quanto l'atto interiore sia in sé indipendente, infatti,
poggia comunque sull'alterita, dipende cio¢ dalla psiche, o dalla

64



6 - 1/ Segreto della Materia

natura senziente, o animale. Questa liberta nasce come
opposizione allo Spirituale: nasce come negazione del
Sovrasensibile  nella  correlazione  matematico-fisica, o
quantitativa, con il sensibile: ma il suo punto germinale, come si ¢
mostrato, ¢ il momento puro della determinazione: momento da
cui scaturisce l'iniziale potere d'identita dell'lo con il mondo.
Questo momento originario ¢ subito perduto, ma rimane come
impulso interiore rivolto al sensibile, e, cosi derealizzato,
utilizzante ugualmente le forze dell'anima, per la propria
estrinsecazione a tale livello. Necessita del supporto sensibile, non
avendo la possibilita di scorgere se medesimo come supporto
puro, ossia come fondamento: non sa conoscersi come momento
originario, potere d'identita con il sensibile.

Questo momento originario l'asceta deve ritrovare, perché esso
soltanto ha il potere di superare la barriera della Materia che
costringe l'umano entro I'umano-animale. Questo elemento
primordiale, che gli Spiritualisti sonnolenti cercano nelle dottrine,
nei miti e nei simboli del passato, ¢ il principio presente, “folgore
della luce” dell'lo, che affiora segreto, essenziale, ma ignorato, nel
pensiero “caduto”. Inconcepibile ai Materialisti, eluso dagli
Spiritualisti, gli uni e gli altri in realta identificati con la loro
dialettica, esso ¢ il filo adamantino che congiunge 1'anima con il
suo centro di perennitd: percid reca il potere di superamento
dell'incantesimo della materia, sino al livello in cui l'anima puo
decisamente volerlo.

k %k ok

E questa volonta che nel veicolo logico del pensiero riflesso
puo volgere all'origine della riflessita. Come il pensiero ¢ la luce
65



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

caduta nella riflessita, cosi la Materia ¢ la Luce caduta e rappresa
allo stato di fisicitd. Il pensiero logicamente dialettico, puo
avvertire la essenziale logicita del ricongiungersi con la propria
corrente imaginativo-intuitiva e aprirsi in s¢ al vivente principio di
Luce che gli consente il moto logico. Il moto logico ¢ il segno
della Luce, o la sua indicazione, ma rispetto alla sua potenza
creatrice ¢ un nulla.

Infatti, come si ¢ mostrato, 1'lo non pud vivere nel pensiero
riflesso. L'lo dialettico ¢ in sostanza un lo la cui esistenza
legittimamente puo essere messa in dubbio: ¢ un lo riflesso, del
quale si puod discutere secondo illimitata dialettica, senza la
minima penetrazione della sua realtd. Percio l'uomo non puo
penetrare l'interno di un pensiero, o di un sentimento, o di un
impulso, non pud entrare in nulla: si deve limitare alla
misurazione superficiale di tutto e dietro la superficie sentire la
realta della materia. Convive con il caos della sua vita psicofisica,
limitandosi a un controllo periferico, pellicolare e quantitativo, o
dialettico, di essa. Non opera veramente dal centro di sé, dall'lo:
non puo penetrare il “profondo”, perché crede a un tessuto interno
della materia. Questo interno ¢ la sua interiorita in cui egli non sa
penetrare.

Nel pensiero imaginativo-intuitivo invece, 1'lo vive: il senso
della storia dell'uvomo riprende. Egli pud comprendere il senso
della sua prigionia nel sensibile, che gli impedisce di penetrare nel
mondo sensibile. Ancora invero 1'uomo non ¢ entrato nel sensibile:
cio ¢ la fonte del suo errore, l'origine del male: bramare il
sensibile, sentendosi fuori di esso, mentre in realta egli ¢ in esso,
ma senza sufficienti forze di coscienza per avvertirlo. La
coscienza dialettica lo separa dalla propria realta profonda: che ¢
la profondita del suo essere inserito nel fisico-sensibile.

66



6 - 1/ Segreto della Materia

La corrente intuitivo-imaginativa a cui il pensiero in quanto
libero puo attingere, non ha un mondo sensibile di contro a s¢, o
una “materia” da conoscere come alterita, perché contiene in sé il
sensibile. A tale corrente non v'¢ materia che si opponga.

La Materia ¢ opposta non alla Luce, bensi al riflesso della
Luce, ossia al pensiero riflesso. “La Luce splende nelle tenebre”.
In realta, la tenebra ¢ la Luce inversa emanante dalla Materia.
Grazie al percepire sensorio, ogni volta il sorgere dell'alterita
materiale in forme e colori ¢ l'iniziale risorgere della Luce dalla
Materia: non v'¢ percezione sensoria, infatti, in cui non sia
presente la Luce del pensiero pre-dialettico. I colori del mondo
sono il segno della lotta della Luce con la Tenebra: ogni colore ¢ il
grado di una vittoria della Luce sulla oscurita della Materia. Dalla
quale comincia a liberarsi la sostanza originaria della Luce: grazie
all'uvomo percipiente e pensante.

L'impresa dell'uvomo sulla Terra ¢ la Resurrezione della Luce
che giace disanimata nella Materia. I1 Pensiero in realta si
disanima, per congiungersi con la Materia. Prescindendo dalla
vanificazione della Materia cui oggi perviene, sia pure
astrattamente, la teoretica nucleare occorre dire che non esiste una
Materia fuori dell'uomo, se non nella misura in cui, mediante il
percepire e il pensare, la coscienza alienata alla propria Luce
formatrice, necessita di un supporto sensibile, per sussistere.
L'uomo anteriore alla “caduta” nei limiti sensibili, disponeva di
una Vita dell'anima che non necessitava di forma individuale, per
irradiare, essendo essa stessa forma edificata dalle Potenze di
Luce del Cosmo.

La Materia divenne alterita come supporto necessario all'anima
caduta, movente alla conquista della propria forma, ossia
dell'elemento cosciente della Luce. Le forze sovrasensibili

67



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

operanti nella profondita della struttura corporea al supporto
dell'anima, sono le piu potenti che all'asceta sia dato conoscere
mediante la liberazione del principio cosciente. Nel percepire-
rappresentare, il discepolo comincia a scorgere tali forze, in
quanto fanno sorgere nella “forma” la Materia: questa forma ¢, in
realta, “interiore”: € Resurrezione della Luce.

Forma interiore ¢ lo spazio tridimensionale in cui questa
Materia appare collocata: forma interiore il suo apparire, cosi
come qualsiasi relazione tra un punto e l'altro di essa. Quando
l'uvomo pensa l'interno della Materia, non s'avvede di pensare il
suo interiore volume alla cui superficie si ripresenterebbe
nuovamente la sua forma, ove egli penetrasse tale interno. L'uvomo
pensa la forma interiore della Materia: non ha altro modo di
cominciare a penetrare in essa, di superarne la irreale alterita. In
verita, non ¢ lo sperimentare materiale a cui il pensiero si affida
come a uno strumento, ma il pensiero stesso, che pud penetrare
direttamente la struttura della materia: in quanto realizzi in s¢ la
forma mediante cui la incontra.

La percezione sensibile ¢ il dato del mondo della forma
materiale, ma questo dato, nell'essere percepito, viene gia sottratto
alla materialita. Non v'¢ altra materia oltre quella relativa al
percepibile: che ¢ il dato nel quale ha inizio il superamento
dell'alterita. Una Materia oltre il percepibile, ¢ l'alterita riprodotta
imaginativamente e aggiunta al percepito, dal debole pensiero
dialettico.

Per questo debole pensiero, la Materia ¢ vera e giustamente
esso deve esplorarla, cosi come il viandante rincorre la propria

68



6 - 1/ Segreto della Materia

ombra, che non si pud negare che sia vera, anche se non ha realta
in sé. Il viandante rincorrera la propria ombra, finché non si
accorgera di esserne il proiettore e non scoprira se stesso. Cosi il
pensiero riflesso, ombra della luce del pensiero, costituendosi
come valore nella sua morta discorsivita o ombratilita, si opporra
sempre al pensiero vivente: terra sempre a mantenere intatta la sua
alienazione rispetto ad esso, perché in tale alienazione la visione
duale di cui necessita, sussiste, la Materia continuera
misticamente ad esistere, il reale continuera ad essere oggetto di
indagine, ossia di una forma che non afferrera mai nulla di esso
per quanto infinitesimalmente lo frughi in senso matematico-
fisico.

Il processo del pensiero riflesso ¢ possibile soltanto a
condizione che ogni volta si verifichi la morte del pensiero
vivente. Ci ¢ stato possibile considerare che se il pensiero vivente
dominasse il mentale, I'uomo sarebbe uno con la realta del mondo:
non conoscerebbe errore, non conoscerebbe separazione, non
conoscerebbe il male: neppure conoscerebbe la morte, perché
lI'inesauribile corrente della vita non troverebbe interruzione
nell'organo mediante cui sorge la coscienza, come coscienza
sensibile: come coscienza che non pud non sorgere sul piano
dell'opposizione duale. Su tale piano, invero, il mentale si oppone
al pensiero vivente: il sensibile viene identificato con cid che
appare, in quanto privo di quel che lo sostiene: il Sovrasensibile.
Onde il pensiero riflesso cerchera questo sempre oltre o dietro i
fenomeni della Materia, mentre ¢ la dimensione a cui €sso
all'interno di sé di continuo attinge e simultaneamente si estrania.

Che la Materia si muova, o evolva, ¢ il tragico errore di
pensiero dell'uvomo ottuso ma dialettico e logico, ¢ la
superstizione, l'abbaglio, l'oscura fede. In verita la Materia si

69



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

oppone al movimento, resiste, contraddice qualsiasi evoluzione: ¢
il simbolo della Morte. Essa evolve solo se muore a se stessa, se
viene disintegrata, se viene annientata da Potenze sovrammateriali
che la dominano e, invertendone l'intima polarita, edificano
mediante essa la Vita.

La Materia ¢ l'impietramento di un pensiero originario, la cui
potenza, I'vomo caduto, a un determinato momento, non ¢ stato
piu capace di pensare. La Materia in tal senso € un simbolo, non ¢
una realta: ¢ il passato, ossia il creato caduto fuori della forza
originaria: fuori della forza con cui il pensiero originario lo
pensava. E asceta dei nuovi tempi, o asceta solare, colui che
riconosce l'iniziale ridestarsi della forza nel libero auto-
movimento del pensiero: indipendente dal passato. Nell'ordinario
percepire-rappresentare egli riconosce in embrione un atto
interiore che ¢ inizio dello spietramento della Materia: non v'¢
impietramento che, percepito-pensato, gia non cominci a essere
superato.

La Materia, in realta, € Luce inversa solidificata, che la Luce
del Pensiero vivente puod ridestare. Questo ¢ il reale movimento
della Materia, onde essa viene afferrata e ricreata nella Natura
vivente dal Pensiero universo, secondo specifici archetipi.

La Materia esiste, indubbiamente, ma in quanto mondo che
sorge mediante la percezione sensibile: la quale non si da se non
per un Soggetto che immediatamente la compenetra di contenuto
interiore: nel quale ¢ in atto la forza della ‘‘forma della materia”.
Una Materia esistente in sé fuori di tale processo formale, ossia
fuori del Soggetto percipiente e del suo atto interiore in essa, non
esiste, se non pensata, o imaginata, e aggiunta a quella che gia si
percepisce. In realta cio che si percepisce, ¢ tutto, in quanto a sé
sufficiente. La Materia esiste, ma occorre avvertire che esiste dove

70



6 - 1/ Segreto della Materia

si percepisce e non oltre: non ha un suo “interno”, o un
“profondo”. La profondita ¢ sempre una dimensione interiore:
relazione di pensiero. Occorre badare a non fare della Materia
un'entitd mitica, ossia una superstizione moderna, dialettica,
logica.

L'impietramento della Materia ¢ il simbolo dell'impresa solare
del pensiero: che ha inizio grazie alle forze che il pensiero
sviluppa immergendosi nella sfera dei sensi. L'atto cognitivo
dell'vomo in parte ¢ impegnato nella percezione, in parte affiora
come rappresentazione e concetto. Tale atto appartiene alla realta,
non meno che la Materia e l'energia proprie alla sua struttura
sensibile. Il pensiero, o il concetto, costituisce anzitutto una unita
pre-dialettica con 1'oggetto al quale si riferisce: tale unita perd non
¢ cosciente. L'asceta ha il compito di realizzarla. La realta del
fenomeno fisico contiene con la stessa necessita il suo darsi
sensibile e il suo contenuto intuitivo. Dalla possibilita di una
coscienza di tale contenuto dipende la maggiore o la minore
capacita di penetrazione del fenomeno.

Il pensiero fa parte della realta, la quale sembra darsi grazie al
suo “essere”. In questo essere, invece, ¢ gia presente il pensiero: il
pensiero piu potente, in quanto ‘“‘forza della forma” della Materia.
Non ¢ il pensare razionale, o dialettico, ma il pensare che come
forza ¢ identico all'essere. Questa identita e questa forza sono
ignote. L'asceta sperimentalmente apprende che questo pensare,
come immediata pura forza, ha il potere di penetrare direttamente
la Materia, meglio che I'esperienza fisica, che si arresta all'astratta
quantita, provvisorio veicolo del pensiero non cosciente del suo
essere-forza.

Nel suo far parte della realta, il pensiero ¢ vivente, ma non
cosciente. La dove sorge cosciente, ¢ dialettico e disanimato:

71



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

percio disanima o paralizza nell'astratta materialita la realta fisica
alla cui forma inconsciamente coopera. Il pensiero che mediante
disciplina consegue un grado di interiore vita, in sostanza,
volgendosi alle cose, ha sino a quel grado la loro interiore vita:
rianima il mondo.

La disciplina di tale pensiero consiste nel vincere la materialita
in se medesimo, ossia non soltanto la dipendenza dal supporto
fisico, ma anche l'impronta formale di questo: il pensiero realizza
come proprio il potere formale: cosi da essere secondo il proprio
fondamento. Esso puo attuare quella sua interiore vita che non ha
bisogno di supporto corporeo per esistere, anzi, quanto piu si
rende indipendente da esso, tanto piu manifesta la sua virtu
formatrice. L'interiore vita del pensiero ¢ parimenti presente
nell'immediata percezione: la non coscienza di essa fa apparire
all'uvomo il mondo materiale, opposto, disanimato, duale.

La disanimazione del pensiero, da cui consegue la disanimazio-
ne del mondo, si ¢ realizzata per una funzione positiva: liberare
l'anima dall'antico mondo interiore ormai privo di elemento spiri-
tuale vivo, epperd sopravvivente in impulsi di superstizione. La
disanimazione del pensiero, comporta che l'uomo attinga vita
interiore non alla psiche, ma al puro rapporto del pensiero con la
materialita sensibile. Un compito di purificazione dell'elemento
spirituale cosciente ¢ legato all'esperienza positiva del sensibile.
L'ulteriore forma di tale compito non ¢ aggiungere anima alla
materialita quale viene indagata, bensi superare l'iniziale
astrattezza dell'atto conoscitivo mediante la coscienza del pensiero
realizzato, nel quale urge una nuova vita dell'anima. Tale
coscienza previene ogni inconscia rappresentazione mistica
tendente a unirsi gratuitamente alla percezione: coglie la “pura
presenza” dello Spirito nel pensiero compenetrante la percezione.

72



6 - 1/ Segreto della Materia

Il pensiero fa parte della realta che appare fisica, e la dove esso,
mediante la percezione, vi ¢ presente, esprime il massimo della
sua vita: 1'vomo pero € cosciente non nel pensiero vivente, bensi
nel pensiero riflesso o disanimato. Tuttavia, senza la corrente
indialettica del pensiero attraverso gli organi dei sensi, non
sarebbe possibile quella immersione nel sensibile, grazie alla
quale il pensiero esprime il massimo della sua forza: forza
normalmente incosciente, che 1'Ascesi del Pensiero ha il compito
di identificare.

La percezione ¢ un'esperienza vivente, il cui contenuto di vita,
perd, si svolge al livello della coscienza di sonno e di sogno. Colui
che conquistasse consapevolmente tali gradi di coscienza, avrebbe
l'esperienza integrale della realta: conoscerebbe il segreto del
mondo a tre dimensioni. In questo segreto si penetra di continuo
mediante la percezione, ma in stato di non coscienza. Tale non
coscienza ¢ il limite della coscienza dialettica, che percio ha il
mondo materiale fuori di sé e alla sua alterita subordina il
pensiero, perdendo il senso spirituale della sua immersione nel
sensibile.

Il conoscere dovrebbe essere la realizzazione cosciente di cio
che gia la percezione possiede a un grado di coscienza di sonno o
di sogno. Oggi lo scienziato compenetrato di positivismo, aspira a
stare al puro dato dell'esperienza, senza aggiungere nulla di
personale ad essa: ma ci0 non gli ¢ possibile finché egli manipola
un dato che non gli ¢ cosciente. Nel percepire, egli ha bensi il dato
sensibile, ma simultaneamente, inserito in esso, il dato interiore,
che gli sorge come concetto: ma lo ignora. Ignora l'iniziale
superamento che egli attua della dualita: in realta il pensiero gli si
da allo stesso modo che 1'oggetto sensibile. Il concetto che egli si
forma di un oggetto o di un fenomeno, ¢ il tentativo di ricostituire

73



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

mediante pensiero cosciente il contenuto interiore presente nella
percezione.

E questo contenuto che normalmente da I'impressione di
trovarsi, grazie alla percezione, dinanzi alla realta: ma si
commette l'errore di considerare questa realta fondata su sé e
opposta al pensiero eppero, come tale, da conoscere: mentre il
conoscere ¢ gia cominciato nella percezione. I processi sensibili
spazio-temporali sono essenziali per la struttura della percezione,
ma questa ¢ tenuta insieme da un contenuto interiore che
costituisce l'essenza di quelli. La misurazione matematico-fisica
dell'oggetto, manca appunto di tale contenuto. Il concetto
matematico-fisico difficilmente puo ricostituirlo: solo un uso
“superiore” di tale concetto puo renderlo veicolo della coscienza
del contenuto essenziale.

Un tale conseguimento ¢ connesso alla possibilita che il
cercatore nell'esperienza attui la liberazione del principio della
coscienza sperimentante, o dell'lo. Da un punto di vista assoluto,
l'esperienza della Materia ha funzione ascetica e purificatrice:
mediante essa, lo sperimentatore pud avvertire che, come il
mondo sensibile gli si rivela grazie al moto puro della percezione,
con pari moto puro gli si da il corrispettivo pensiero. Il pensiero
gli ¢ dato obiettivamente, cosi come il contenuto sensibile.
L'esperienza di tale darsi del pensiero nel percepire, ¢ il vero
senso della conoscenza sensibile: esso porta la ricerca oltre il
limite al quale si ¢ arrestata la Scienza.

La coscienza del pensiero quale dato altrettanto obiettivo
quanto quello offerto dal mondo sensibile, avvia lo sperimentatore
alla animadversio del pensiero originario che gli si da bensi entro
la percezione, ma ¢ al tempo stesso il nucleo originario del
concetto. Il concetto, in realta, supera la Materia.

74



6 - I/ Segreto della Materia

Dall'esperienza sensibile dunque non si pud dedurre 1'esistenza
della Materia: la quale, invero, come entita esistente in sé¢ di Ia
dalla forma in cui si percepisce, se ben si osserva, si ha soltanto
come rappresentazione inconscia. La realta sensibile ¢ vera, ma
una Materia che stia alla base di essa come un universale in sé
concluso, ¢ un'idea, non consapevole di essere idea, epperd non
consapevole del proprio obiettivo contenuto: una rappresentazio-
ne, come tale, inconscia. Rappresentazione di un quid che, per
assenza dell'elemento pre-dialettico della percezione a cui si
riferisce, illegittimamente si colloca dietro alle forme, ai colori,
alle grandezze e ai suoni delle cose, come un substrato a sé stante.
Tali fenomeni sono veri, ma una Materia che stia sotto o dietro, €
soltanto una rappresentazione ingenua: alimento subconscio della
moderna idolatria della Materia.

Se la Materia a cui si allude, esiste come interna struttura, ci si
deve chiedere a quale altro tipo di percezione si deve ricorrere per
percepirla, oltre cid che di essa gia si da come forma, grandezza,
colore, suono ecc. nelle ordinarie percezioni: che ¢ 1'unico essere
sensibile di cui si ha diritto di parlare. Unico essere sensibile che,
se si ¢ lucidi e onesti sorge come obiettivo rapporto percettivo:
incontro, sintesi pre-dialettica, identita dellTo con la cosa
percepita: che ¢ tutto il processo percettivo, dietro il quale ¢
assurdo aggiungere qualcosa che sta dietro. Perché “dietro o
sotto” non c'¢ altro che “lo stesso”: che gia si percepisce.

75



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

76



7-LO SPAZIO E IL LAMPO DEL LOGOS

La percezione del contenuto vivente della percezione da modo
al cercatore di sperimentare l'elemento vivente, a cui ¢ chiusa la
coscienza riflessa, che pure lo ha presso di sé, accanto, ma non sa
dove: e segretamente lo intuisce e crede di afferrarlo, ma di
continuo se lo sente sfuggire nella sensazione.

L'esperienza del contenuto vivente della percezione da modo di
conoscere 1l segreto delle tre dimensioni. Di queste una sola ¢
sensibile, le altre due sono interiori, come sovrasensibili relazioni
strutturali della prima, costituendo di essa il contenuto vivente
accennato. Il volume ¢ la forma interiore della materia, nata dalla
necessita della coscienza di rapportare i diversi punti dello spazio
all'essenziale ordine costituzionale. Se la lunghezza come distanza
lineare ¢ la relazione immediata tra un punto e l'altro al livello
sensibile, la larghezza come superficie ¢ gia la relazione interiore
tra due lunghezze, e l'altezza o la profondita come volume ¢ la
relazione interiore tra due superfici.

Lo spazio nasce dalla spontanea ma inconscia ‘“sintesi
interiore” delle tre dimensioni. Fuori della relazione interiore dei
punti sensibili, secondo il triplice rapporto accennato, il concetto
di spazio fisico ¢ insostenibile. Si imagini che spariscano i punti di
riferimento sensibili: lo spazio si presenterebbe come un gran
vuoto: ma un tale gran vuoto sarebbe impercepibile fisicamente.
Occorre ritornare al dato interiore del percepire sensorio, per
avere il senso reale dello spazio.

L'elemento vivente che irrompe nell'inorganico e afferra le
sostanze materiali per edificare la vita, affiora come contenuto
interiore nella percezione: contenuto occultamente coincidente

77



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

con il moto strutturale dei corpi, secondo il loro stampo
germinale. La percezione di un minerale si distingue da quella di
una pianta, per il fatto che l'elemento vivente in-dialettico nella
percezione del minerale si intuisce libero dalla fisicita, nella quale
lascia la propria cosmica impronta: nella pianta lo si vede
impegnato nella spazialita interiore, secondo un ritmo strutturale
extraterrestre, obbediente a una terrestre “necessita”.

Nelle forme viventi della terrestrita lo Spirito si adegua a
questa necessita. Esso vi scende a condizione di adattarsi alle
leggi della manifestazione fisica. Questa necessita condiziona
parimenti le forze interiori che ulteriormente si incarnano per la
struttura dell'animale e dell'uvomo. L'lo dell'uomo non pud non
contraddire tale necessita, essendo lo Spirito libero fuori di essa e
tuttavia operante in essa. La vita interiore dell'uvomo, animica e
spirituale, non ¢ che minimamente incarnata, ma neppure
disincarnata, come ¢ nella sua sublime realta sovrasensibile, bensi
riflessa. Nell'essere riflessa, pero, malgrado il suo recare il
superamento della necessita della natura, la subisce: e questo ¢ il
senso della sua effimera liberta.

Tuttavia si ¢ veduto che v'¢ un momento di “incarnazione”
dello Spirito nel lampo pre-dialettico del pensiero, come nel
contenuto essenziale della percezione. Colui che potesse
sperimentare tale momento della incarnazione dello Spirito,
avrebbe il segreto della Vita che dal mondo adimensionale dello
Spirito entra nel mondo a tre dimensioni.

Riguardo alla materialita inorganica, ¢ evidente la trama ideale
delle dimensioni rispetto alla condizione fisica, che ¢ l'unica
sensibile, eppero riferibile a una sola delle tre dimensioni: le altre
due, la II e la III, sono sovrasensibili. Anche la I, tuttavia, come
relazione da un punto a un altro dello spazio ¢ sovrasensibile, in

78



7 - Lo Spazio e il Lanpo del I ggos

quanto relazione di pensiero: tuttavia ¢ l'unica ad esprimere un
valore sensibile. La II e la III dimensione la integrano in quanto
rispondono alla triplice necessita di rapporto che I'uomo
inconsciamente reca nella propria vita interiore, rispetto alla
dimensione fisica. Tale vita interiore si esplica come esperienza
fisica, ma sorge simultaneamente come rappresentazione e
concetto.

Il rapporto muta rispetto al vivente, perché in questo regno la
relazione dimensionale ¢ portata entro la struttura dei corpi.
Riguardo all'apparire dell'inorganico, la relazione tridimensionale
¢ un atto pre-dialettico del pensiero, mediato dalla percezione
sensoria: nel vivente invece la relazione coincide inconsciamente
con un processo interiore strutturale. E vero che gli enti viventi, le
piante, gli animali, gli uomini, esistono nello spazio
tridimensionale, cosi come gli enti disanimati, ma cio che per gli
enti disanimati ¢ il tessuto esteriore dello spazio, negli enti animati
muove comunque da un impercepibile e a-spaziale vuoto, come
processo edificatore. Il vivente ¢ l'espressione della dimensione
dello Spirito compenetrante le altre due dimensioni sino alla
fisicita.

* %k ok

Nel vivente, lo sperimentatore puo cogliere I'elemento-lampo
dello Spirito che dal suo vuoto rompe l'incantesimo della Materia,
unificando la molteplicita esteriore, mediante un potenziale di
estinzione e di riedificazione della materialita: che attua come
forma un ordine archetipico. Tale potenziale sovrasensibile, quale
tessuto dinamico dello spazio, penetra lo spazio, o 1'ambito
interiore degli enti, in cui l'uomo per ora penetra solo

79



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

intuitivamente: egli concepisce lo spazio bensi come relazione
ideale tra punto e punto sensibile, ma inconsciamente lo identifica
con la obiettivita esteriore. Questa, in realta, per il pensiero
caduto, viene prima dell'apparire dello spazio, o dello spazio
apparente.

Mediante il corpo vivente, entra nello spazio apparente il moto
extraspaziale della Vita e della Luce di Vita. Tale moto opera
come potenza irresistibile di un “vuoto” che gradualmente, per il
suo attingere all'essenza, si fa vuoto piu del vuoto, sino a divorare
la materia e a ricrearla sotto il suo segno: I'Archetipo. Dal suo
canto, il pensiero umano ¢ possibile mediante un vuoto che il
momento della determinazione pensante produce grazie a un
processo distruttivo della vita organica cerebrale: il Pensiero
creatore, che edifica il vivente, esige un “vuoto piu del vuoto”,
mediante il quale annienta e riplasma dall'interno la Materia, per
edificare la forma della Vita.

L'elemento dello Spirito, per la sua “qualita fulgurea”, non
scende nella sua totalita, che brucerebbe la Vita: la quale, come
vita terrestre, partecipa della natura piuttosto che della
sopranatura, tendendo a mantenere, al livello senziente, la
struttura animale, come una difesa dallo Spirituale. L'elemento-
lampo viene dalla sopranatura e affiora riflesso dalla coscienza
come pensiero. E il pensiero che, tuttavia, nel suo momento
sorgivo, ¢ il potere intuitivo del processo per cui lo Spirito diviene
Natura, vincolandosi alle condizioni vitali e vitali-animali.
L'elemento-lampo  affiora  nelluomo a condizione di
“distruggere” in lui ci0 che come natura edificata dallo Spirito
tende ad esprimere la propria vitalitd-animale in forma spirituale.

La nascita dello Spirito nell'uvomo si verifica a prezzo di una
morte di cio che in lui ¢ vivente in funzione della necessita

80



7 - Lo Spazio e il Lanpo del I ggos

terrestre. Le antiche vie dello Spirito erano per asceti che
tendevano interiormente a non perdere il collegamento della
umana necessita terrestre con il Divino, regolandola come
manifestazione inferiore del Divino, ad evitare che la natura
umana venisse sopraffatta dalle correnti della terrestrita. Ma
I'nvomo doveva compiere l'esperienza della terrestrita, per la quale
tutta la vicenda aveva avuto origine secondo il dramma della
perdita del Logos primordiale: doveva compiere l'esperienza della
terrestrita, sino alla conquista della coscienza egoica e della liberta
correlata alla visione del mondo priva di Divino, o di Logos.

Quando il discepolo attuale dello Spirito, mediante 1'uso
cosciente del principio della liberta, riconosce la struttura
sovrasensibile del mondo e della propria natura psico-fisiologica,
scopre che lo Spirito pud ‘“ripermeare” questa natura solo
distruggendola e riedificandola: non commettera sé medesimo ai
metodi dello Yoga e della Saggezza trascorsa o delle loro
adattazioni moderne, tendenti a continuare il rapporto mediato un
tempo da Entita irregolari dominate dalle Gerarchie celesti grazie
al Rito tradizionale - rapporto in realta esaurito - ma seguira il
metodo dei nuovi tempi, a cui apre il varco il pensiero immediato,
potente della sua immediatezza, intensificata sino a divenire
cosciente. Tale pensiero si attua mediante una opposizione ad
antichi processi naturali formativi e ad una distruzione
dell'elemento vitale-fisico, necessarie a produrre un vuoto al fluire
delle pure forze dell'lo. L'Ascesi dei nuovi tempi da modo allo
sperimentatore di portare volitivamente in profondita tale processo
di distruzione della natura vitale, con cio radicalizzando il “vuoto”
e aprendo il varco allo Spirito riedificatore.

Il pensiero in atto nella concentrazione, il pensiero liberato, ¢
ancora pensiero umano, traente la propria forza dalla sua

81



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

contrapposizione alla natura “abbandonata dal Divino”. A questo
livello esso sviluppa come intimo moto sovrasensibile, 1'impulso
della liberta, ma deve superare questo livello per realizzare la
liberta: deve superare il limite umano-animale per restituire alla
Natura la connessione con il Principio perduto. Puo risalire la
direzione cosmica della caduta nella materialita, in quanto si
congiunge in sé con l'intimo “Impulso cosmico”: con il Principio
al quale la Natura si ¢ alienata.

Ascesi vera ¢ quella che da modo al Logos-folgore di
“percuotere” la natura vitale-animale: la quale tende a serbare
intatti 1 propri processi psico-fisiologici, in cui in realta ¢ inserita
la necessita della Morte. La natura vitale-animale non va fornita di
poteri spirituali, i trasformata. Questa trasformazione, quando ¢
autentica, ¢ sostanzialmente un processo di distruzione e di
riedificazione. Il processo spirituale che nel vivente congiunge la
dimensione materiale con il potere archetipico edificatore, onde la
I e la II dimensione costituiscono l'interna relazione
sovrasensibile della Materia, in sostanza ¢ quel processo di
disintegrazione-reintegrazione della Materia, che si manifesta
come Vita. La disintegrazione e la reintegrazione della Materia ¢ il
presupposto del processo della Vita. La Materia, come si € potuto
considerare nel capitolo precedente, ¢ Luce solidificata nel suo
negarsi: ogni disintegrazione della Materia ¢ un momento di
riaccensione della Luce, fisicamente impercepibile.

L'To dell'uvomo, come autocoscienza e liberta, diviene portatore
di tale processo di disintegrazione e reintegrazione, recando in sé¢
una direzione opposta a quella della natura vitale-fisica, che attrae
la Luce dello Spirito a sé per i propri processi animali-vitali. L'To
nel veicolo del “pensiero puro” inverte tale direzione e tende a
distruggere quei processi. Esso va incontro alla natura vitale-

82



7 - Lo Spazio e il Lanpo del I ggos

fisica, non per legarsi ad essa e subire persino l'inganno del
potenziarsi yoghico-medianico di essa in quanto natura egoico-
animale, ma per distruggerla e riedificarla secondo lo Spirito.

E una distruzione-riedificazione che si compie gradualmente
mediante I'Ascesi del Pensiero. Il pensiero come ordinario
processo mentale ¢ in sé l'iniziale processo di morte dell'antica
natura spirituale-animale: ¢ simultaneamente un processo di morte
e di “sparizione” della Materia. Il pensiero diviene, oltre che
distruttore, riedificatore, quando per insistenza nel suo trarsi dalla
propria originaria Luce, riproduce in s¢ il processo mediante cui il
Logos edifica la Vita. La Vita della propria Luce il pensiero puo
ritrovarla nel proprio momento pre-dialettico, come nel contenuto
in-dialettico della percezione. La risoluzione della Materia ¢
dapprima un fatto logico: questo fatto logico deve divenire
esperienza interiore: in tal senso coincide con la fulgureita del
Logos che annienta l'oscurita dell'umana natura.

L'oscurita ¢ quella che determina il livello etico della umana
cultura, dei processi sociali ed economici, esplicandosi secondo
una sistematicita giustificata dai fini teorici perseguiti: sistema di
ferrea necessita, riguardo al quale tuttavia non v'¢ trasformazione
che non debba avvenire occultamente per virtu di una corrente
distruttrice-riedificatrice, in senso assolutamente interiore,
secondo I'Impulso del Logos, che solo risolve il dominio della
Materia e della sua dialettica, che € i1l dominio della Morte.

L'arte dell'asceta ¢ connettersi con cido che ¢ assolutamente
nuovo nella Terra e che domina la terrestrita proprio perché non
appartiene alla Terra. Il “nuovo” a cui oggi aspirano i
“rivoluzionari” - non tanto perd da non servire inconsciamente un
processo conservatore, nel suo esteriore meccanicismo - ¢ appunto
questo. Tutto quel che nell'umano ¢ umano, € cio per cui l'umano

83



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

procede verso la Morte. L'Impulso che restituisce all'umano la
Vita, annienta l'umano mediante cui vive l'ego, gelosamente
custodente l'antica natura con le sue velleita umano-animali,
rivoluzionarie o conservatrici.

L'Impulso restitutore della Vita non appartiene alla Terra,
perché ¢ piu che la Terra, come suo fondamento trascendente,
epperd parimenti come Principio indipendente da essa. Il suo
regno “non ¢ di questo mondo”, perché il mondo come terrestrita
morta € soltanto un'ombra del suo reale dominio, che invero
contiene il mondo oltre il suo stato di morte.

Ogni uomo ha come istanza segreta della vita il superamento
dell'oscurita dell'umano, che ¢ la terrestrita implicante la Morte.
L'uomo cerca il Logos, perché oscuramente cerca il Principio che
lo sottragga al male, all'errore e alla distruzione, ma non puo
trovarlo finché ignora il proprio Io che reca in sé la forza del
Logos. La nascita dell'lo come autocoscienza, nei tempi moderni,
non ha altro senso: non legarsi alla natura psicofisiologica, non
diventare di essa una sorta di epifenomeno, bensi realizzare
l'indipendenza da essa, per muovere dal proprio fondamento
sovrasensibile, ossia dal Principio che ha il potere di distruggere e
riedificare la Vita.

84



8 - CRISTO NEL PENSIERO

La corrente intuitivo-imaginativa viene percepita dall'asceta
come realta interiore di tutto cid che del mondo appare esteriore: ¢
il Logos, che non puo avere di contro a sé il mondo, perché lo ha
in s¢. Compito dell'asceta ¢ realizzare tale possibilita. Egli ¢
separato dal Logos nel pensiero riflesso, ma nelle forze originarie
del pensiero ¢ libero di incarnarlo, per poterlo un giorno incarnare
compiutamente nell'anima, sino alla volonta organica: sino alla
corporeita minerale.

Che dal Padre scenda il Logos e che il Logos si faccia carne, ¢
I'imagine di un evento a cui nei tempi moderni ¢ connesso il
processo trascendente del pensiero, piuttosto che del sentimento e
della volonta. Tuttavia, storicamente, nella fase preparatoria di tale
processo, il sentimento e la volonta, secondo il permanere di un
impulso originario, dispongono essi soli del potere di comunione
con il Logos sulla Terra. Il primo Cristianesimo iniziatico infatti
ha solo “misticamente” l'intuizione del Logos. E il potere
intuitivo che entrera direttamente in azione nella coscienza,
allorché animera il pensiero razionale, determinantesi nel sensibile
per l'edificazione delle Scienze della Natura.

Man mano che questo moto intuitivo si trasferisce alla
coscienza pensante, di esso viene privata l'anima senziente-
affettiva, l'antica anima mistica. L'intuizione del Logos non puo
avere piu come sede il sentimento, da quando suo immediato
veicolo ¢ il pensiero: essa stessa diviene potere d'identita pre-
dialettica del pensiero, cio¢ un potere puro della volonta. Cio
significa pero che, nella misura in cui il pensiero attuale non ¢
cosciente del suo intimo potere d'identitd e non realizza di

85



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

conseguenza la logica del proprio movimento, inverso al moto
riflesso, la fonte intuitiva del Logos si dissecca nell'anima. In
realta, il sentire e il volere “attendono” dalla redenzione del
pensiero la riconnessione con il Logos.

E per quanto le tradizioni e le religioni si sforzino penosamente
di riattizzare il contenuto della rivelazione e dei Misteri, mediante
le forme rituali revivificate e 1 nuovi dogmi, nulla in sostanza
funziona piu: la coscienza riflessa manca di elemento vivente. Lo
Spirituale misticamente revivificato, mediante il soccorso della
Cabbala e 1 simbolismi ermetico-alchemici, lo Yoga, 1'Occultismo,
la Magia, non escono dalla sfera del sentimento che patisce la
prigionia del pensiero riflesso. Dietro la revivificazione dello
Spiritualismo tradizionale, opera sostanzialmente [I'impulso
tendente a impedire I'esperienza vivente del Logos. Il disanimato,
il cadaverico, si pud muovere solo meccanicamente, ossia a
condizione di sottoporsi alla dynamis logica della quantita:
mediante provvedimenti esteriori, cerimoniali, dialettici, psico-
fisiologici, morti: privi di Logos.

L'incarnazione del Logos diviene un evento sempre piu
impenetrabile alla ragione umana, proprio nell'epoca in cui il
pensiero trac dal Logos la forza della determinazione per
l'indagine fisica. Questa forza oggi ¢ I'unica sconosciuta del
processo pensante: percio il processo pensante si derealizza alla
soglia del sensibile e legittimamente trova questa soglia
invalicabile.

La sconosciuta forza della determinazione ¢ la parte vivente del
processo del pensiero: non ¢ fuori di questo, anzi gli ¢ interno. La

86



8 - Cristo nel Pensiero

non coscienza di essa rende il pensiero inerte alla soglia del
sensibile. La cultura di questo tempo ¢ il segno dell'impotenza a
penetrare il sensibile: cosi come la Tradizione formalmente
revivificata ¢ il segno dell'impotenza dell'anima a ritrovare il
Logos, o il Sovrasensibile. Ambedue ignorano le potenze del
pensiero vincolate alla cerebralita, onde tutta I'anima soggiace al
sensibile.

L'incapacita di penetrate il sensibile trapassa nella inconscia
idolatria del mondo fisico: ma, per la stessa ragione, la
revivificazione del cadavere della Tradizione diviene idolatria di
una serie comparativa di simboli, miti e nomi, ai quali ¢
impossibile restituire 1'originario contenuto, per l'impossibilita di
afferrate l'originaria Forza estinsecantesi nel sensibile: non
venendo superato il pensiero riflesso: venendo disconosciuta
1'Ascesi del Pensiero.

Senza superamento della mediazione cerebrale che da riflesso
il pensiero, non ¢ possibile elevazione al contenuto reale
dell'Alchimia, del Graal: ¢ sbarrato l'adito al Logos, ai Nuovi
Misteri. L'Esoterismo nominalistico suscita forze che, non
conoscendo la loro scaturigine, ostacolano la liberazione: non
superando il limite cerebrale, non possono superare la sfera della
medianita. Si diviene forti e pieni_ di afflato mistico o magico, ma
si rimane zimbello degli istinti e delle passioni. Il presunto
edificio esoterico viene eretto sul fondamento d'argilla del
sentimento, incapace di uscire dal limite soggettivo, perché
incapace di superate il mentale cerebrale.

Si ¢ potuto tuttavia considerare come il superamento della
dualita nel momento intuitivo pre-dialettico, in quanto potere
d'identita e di sintesi dell'lo in sé uno con il Logos, abbia reso
possibile il pensiero matematico-fisico. Questo pensiero

87



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

inconsciamente attinge al Logos, ma sul n della liberta riflessa si
oppone ad Esso: lo respinge secondo una potenza di opposizione
che esso non ha mai posseduta rispetto al Divino. Cio prepara
l'aggravamento della presente crisi umana: che ¢ la richiesta
generale della coscienza umana al Logos, non certo mediante i
fisici, o i matematici, o i tecnologi, bensi mediante gli “incaricati”
dello Spirituale.

Il germe del superamento della dualita € una realta trascendente
dell'anima. Il Logos che si fa carne, ¢ l'imagine di un evento
germinalmente sperimentabile dall'asceta nella sintesi pre-
dialettica del pensiero: che non ¢ pensiero, ma corrente di Vita. In
tale sintesi egli comincia a vivere la Resurrezione di cio che in lui
¢ morto, continuamente muore: il pensiero riflesso, la negazione
della luce. La Luce viene da lui ritrovata. La Resurrezione ¢ la
vita di ci0 che “ha vinto il mondo”, in quanto ha in sé superato la
dualita: € il Potere di sintesi del Divino con l'umano, onde
all'umano viene restituito l'elemento originario, capace di
esprimersi come potere d'individualita.

Nel momento vivente del pensiero, 1'lo comincia a vivere la
Luce del Mondo, che ha superato la separazione. E un Potere che
esige essere identificato: non pensato, non rappresentato, non
intuito, bensi percepito. Questo ¢ l'atto della liberta: il senso
ultimo della liberta dialettica che ha inizio come opposizione al
Principio della Luce, da cui scaturisce.

Il Divino si fa umano, I'umano si ricongiunge con il Divino, nel
Cristo. Chi percorre il sentiero della Iniziazione, riconosca o no il
Cristo, a un dato momento del cammino, sa che non V'é

88



8 - Cristo nel Pensiero

Iniziazione senza un tale Maestro. Non ¢ il riconoscimento del
nome che conta, ma il riconoscimento della Forza. L'asceta deve
superare l'interminabile serie dei miraggi esoterici, per rendersi
conto che I'Iniziazione ha una sola scaturigine, il Cristo: non certo
il Cristo mistico, o gnostico, o quello limitato a una religione,
bensi il Cristo cosmico, il Principio metafisica della individualita
assoluta e della liberta.

Vero “Esoterismo” ¢ quello che fornisce al discepolo 1 mezzi
per riconoscere presente nell'lo la Forza che vince la soggezione
dell'anima alla corporeita: soggezione per cui l'umano coincide
con l'umano-animale e sottomette all'organo cerebrale le forze
originarie del cuore. Vero Esoterismo ¢ quello che da modo al
discepolo di liberare nella testa le forze originarie del cuore e di
superare per tale via la soggezione umano-animale, dalla quale
nasce la visione duale del mondo.

Il Logos superatore della dualita, ¢ quello con cui I'lo in sé ¢
uno. Da questa sua fonte, 1'lo puo trarre 1'inesauribile Forza, la sua
primordiale Forza: quella per cui ¢ radicalmente un o, che supera
I'umano-animale. Il segreto dei Nuovi Misteri ¢ il sentiero della
massima negazione e della massima affermazione dell'lo.

Il Monismo, l'ideale di tutti i sistemi della Sapienza orientale,
dai Brahmana al Vedanta, al Buddhismo, al Taoismo, allo Zen,
come di tutte le vie della Gnosi islamica e di quella cristiana:
lI'ideale della universalita metafisica, risolutrice della dualita, in
effetto non ha mai superato la problematicita del mentale. Non si
tratta invero di mentale, né di non-mentale. Nel corso della storia
dello Spirito, ogni asceta che abbia creduto superare il mentale in
realtd ha sempre superato soltanto una barriera dialettica, non il
mentale. Poteva conseguire il superamento del mentale, solo a
condizione di sciogliersi dall'umano e di ascendere all'estasi:

89



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

lasciando in balia della corporeita animale l'umano: lasciando
irrisoluto il problema della dualita, dell'errore, della malattia, della
morte.

Soltanto la Forza originaria stessa puo dire di sé “lo sono la
Luce del Mondo”, in quanto, come Vita della Luce, si ¢ incarnata
al livello della terrestrita, o della corporeita animale. Puo
riafferrare 1'umano vincolato alla terrestrita: superare la dualita,
vincere l'errore, la malattia e la morte. La dualita ¢ superata la
dove si attua l'incarnazione del Divino nell'umano: l'errore e la
malattia vengono superati dalla estrinsecazione delle potenze della
verita e del risanamento recate dal Principio che realizza tale
incarnazione. Soltanto la Forza originaria stessa, risolvendo in sé
il limite della terrestrita nella incarnazione, puo superare la dualita
e percio vincere la Morte. L'lo ¢ 1'lo perché ha in sé questa
originaria Forza. Esso ha un solo compito: essere I'lo che ¢. Essere
secondo il Logos, non secondo la soggezione dell'anima alla
corporeita, nella quale l'elemento animale, in sé puro malgrado
l'inferiore livello, si corrompe. La Natura invero diviene
peccaminosa nell'uomo.

L'ideale delle Iniziazioni ¢ delle Tradizioni, il trascendimento
dell'umano e la realizzazione umana del Divino, I'anelito
millenario degli Iniziati, dei Santi e degli Asceti, viene per la
prima volta realizzato come processo concreto nell' “invisibile”
della Terra, dal rito visibile del Cristo. Ma non ¢ la rivelazione che
puo dar conto del contenuto trascendente di tale azione, all'uomo
moderno, perché l'organo capace di percepire la rivelazione
nell'anima oggi non c'¢, o meglio, non si € ancora ricostituito.
Esso subi una graduale atrofizzazione, mano a mano che I'uomo
interiore si andava sempre piu identificando con la corporeita
fisica: I'nvomo interiore invero soggiacque al deliquio dell'lo. L'lo

90



8 - Cristo nel Pensiero

si attuti quale principio spirituale, ¢ al tempo stesso 1'uomo
comincio ad avere di esso contezza razionale o filosofica, ossia
cerebrale, ed esperienza concreta solo in quanto ego fisico.

Appunto la Forza primordiale dell'lo venne intimamente
ridestata nell'anima dall'Impulso del Logos risolutore del vincolo
animale umano, perché vincitore della Morte. Fu il germe della
restituzione iniziatica del Principio dell'lo. Questa restituzione
pero necessita nell'anima dell' “atto libero” dell'uvomo, per
realizzarsi. L'lo ha il compito di essere I'lo che ¢, indipendente
dall'anima, perché l'anima ritrovi la sua natura cosmica,
indipendente dallo stampo umano-animale.

L'impulso del Logos ¢ cid che 1'lo era primordialmente: pur
permanendo metafisicamente immutabile, 1'lo era caduto
umanamente nella incoscienza corporea. A tale livello riebbe
segretamente il potere del movimento della propria originaria
Essenza: grazie all'identita con l'intima Forza del Logos, cerco la
via diretta nell'anima mediante la determinazione del pensiero nel
sensibile, recando esso stesso l'intuizione del proprio essere nel
pensiero: tutto cio secondo un processo donato, non conquistato,
ma conquistabile dall'uvomo libero. Che, pero, puo essere libero
solo nella sfera della oscurita della Terra.

Questo pensiero, avente nel suo nucleo il potete originario della
rivelazione, come si diceva, mosse non conosciuto e tuttavia
intuitivamente cosciente, 1 primi indagatori del sensibile,
Copernico, Galileo, Newton ecc.

La corrente di vita in cui dapprima poté incarnarsi, in quanto
donata, l'identita con il Divino, fu il “sentimento”: ma perché
questa identita divenisse conquista umana, ossia germinale Magia
divina nell'uvomo, cio¢ essa stessa- incarnazione “individuale” del
Logos, doveva sorgere come determinazione volitiva dell'lo

91



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

nell'anima: doveva essere idea creatrice, germe del “pensiero”
capace di penetrare la Materia: germe della responsabilita
cosciente, che desse alluomo la possibilita di scegliere
liberamente tra 1'Essenza-Logos e cio che gli si oppone sulla
Terra.

Solo dove l'uomo ha la facolta di negare il Logos, nella sfera
della necessita terrestre, pud liberamente scegliere la via del
Logos. Per 1'nvomo dei nuovi tempi, non ¢ concepibile scelta del
Logos che non sia libera: la corrente della Volonta libera ¢
portatrice dell'autentica Forza, ossia della Forza dell'lo che puo
operare con assoluta indipendenza dalla necessita terrestre,
umano-animale.

Chi cerca il Logos lungo le vie della Tradizione, non ¢
consapevole di seguire sostanzialmente una via del sentimento,
piuttosto che della conoscenza. Nel pensiero, quale attivita
razionale, giustamente egli sente di non poter trovare il Logos:
percid lo cerca mediante la conoscenza tradizionale, ma non
s'avvede che l'elemento intuitivo a cui fa appello per tale ricerca,
non ¢ piu nel sentimento, ma alla sorgente del pensiero con cui
pensa.

I Mistici e 1 Santi cristiani ebbero la missione di incarnare la
sintesi umano-divina del Logos nel sentimento, in un'epoca in cui
l'organo dell'Autocoscienza non era ancora formato: potevano
incarnarla nell'impulso della devozione, non nella volonta
correlata al pensiero, - come doveva cominciare a verificarsi
nell'indagatore di tipo galileiano - epperdo a condizione che il
pensiero non presumesse comprendere il Logos. Attitudine saggia,

92



8 - Cristo nel Pensiero

perché in effetto il pensiero meramente umano non puo
comprendere il Logos. Il compito attuale del pensiero tuttavia non
¢ comprendere, o intuire il Logos: impresa retorica, concepibile
solo in base a scarsa consapevolezza del limite dialettico del
pensiero. Compito del pensiero ¢ incarnare 1'elemento di Vita che
gli ¢ intimo e a cui si estrania per farsi dialettico: elemento di Vita
sovrasensibile da cui muove e senza cui non sarebbe, anche
quando riveste l'errore. Compito del pensiero ¢ attuare il proprio
nucleo intuitivo, in cui il Logos ¢ presente come Forza originaria.
Il pensiero deve risorgere come Pensiero Magico.

Il congiungimento con il Logos oggi non puo essere opera del
sentimento, la funzione del quale ¢ scaduta in un passivo risonare
secondo contenuti soggettivi, nell'ambito della coscienza riflessa.
Il sentimento del Divino deve risorgere da uno stato di morte: esso
e piu che mai la forza dell'Opera, ma come tale esige essere
ridestato. Un tempo, nel sentimento il mystes o il santo poteva
abbandonarsi al dominio del Logos, non mediante un atto di
volonta, ma mediante una radicale rinuncia all'elemento
individuale della volonta. Cid che egli compieva di prodigioso era
azione del Logos “mediante” lui. Oggi, 1'esperienza del Logos fa
appello unicamente all'elemento individuale della volonta: ma
questo giunge al sentimento, passando per il pensiero. Negli asceti
della Tradizione, il sentimento non era certo l'esangue e psichico
sentire dell'uomo moderno, ma l'originaria forza del sentire
superindividuale e cosmico, eccezionalmente sopravvivente: in
essi tale sentire operava come veicolo sovrasensibile, in attesa
dell'epoca della volonta individuale ¢ della liberta: ossia dell'epoca
in cui il Logos puo avere un centro di forza nell'Autocoscienza ed
essere alimento dell'lo. Nella coscienza stessa, la virtu originaria
della mediazione pensante, l'immediatezza assoluta, pud essere

93



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

sperimentata dall'asceta: l'iniziale elemento individuale della
volonta puo essere da lui contemplato come scendente dal Logos.

Discorso, questo, né¢ teologico né mistico, né tanto meno
filosofico, bensi esclusivamente pratico. Vero realismo ¢ scoprire
che I'vomo non manca di lo, bensi di anima. Cio significa che
manca del rapporto dell'anima con I'To. Risonando I'anima
esclusivamente per il sensibile, non v'¢ che il pensiero che possa
essere veicolo dell'lo, o dello Spirito, nell'anima: ma il pensiero
puo superare la condizione riflessa, come soggezione al sensibile,
in quanto disponga della forza acquisita nel sensibile.

L'anima che oggi, nella condizione che le ¢ ordinaria, tenda ad
aprirsi allo Spirituale, mediante metodi che ignorino la
mediazione del Pensiero, non puo evitare di aprirsi a forme
inferiori di forza e di volutta, che vincolano ancora piu I'anima,
epperd 1I'lo riflesso, alla corporeita: conseguendo un
potenziamento dell'ego. I Santi e 1 Mistici potevano ancora aprire
I'anima al Logos, nel veicolo del sentire, in un'epoca che puo dirsi
preparatoria rispetto ai tempi moderni: il Logos non aveva ancora
come veicolo immediato nella coscienza il pensiero capace di
estrinsecare, nella “donazione di sé” al sensibile, il potere
d'identita dell'lo. In realta il donarsi del pensiero al sensibile ¢ un
iniziale moto di Volonta e di Amore dell'anima cosciente: che
l'anima cosciente ancora non conosce.

La vita dell'antico sentire ¢ esaurita: il suo varco verso il Logos
si ¢ chiuso nell'anima, allorché il pensiero si ¢ congiunto con il
sensibile, individuandosi per la determinazione matematico-fisica
della quantita: il risonare assoluto dell'alterita fisica nell'anima ha
paralizzato la mediazione del sentire. Il sentire devoto e mistico
dell'vomo moderno ¢ una parodia rispetto a quello di cui era
capace l'uvomo antico. Nel pensiero si ¢ trasferito, come impulso

94



8 - Cristo nel Pensiero

d'identita con il sensibile, l'antico potere del sentire, la donazione
di sé: dalla cui ottusa coscienza scaturisce il Materialismo. La
forza della donazione di sé deve divenire cosciente al pensiero,
perché possa ridestare il sentire, superare il Materialismo.

La sorgente dell'antica fede si ¢ disseccata e al suo luogo ¢
rimasto il debole sentire soggettivo, capace di vibrare solo per
valori della vita fisica. Incapace di risonare secondo il Logos, il
sentire anela alla comunione con Esso secondo nostalgia
profonda, ma senza saperlo, percio senza speranza: senza altra via
d'uscita che il dolore.

La via del Pensiero Vivente ¢ in definitiva il ritrovamento
“cosciente” della forza dell'antica fede. Tale forza ritorna come
organo della certezza immanente. L'Iniziato Solare dei nuovi
tempi ha la piu elevata visione sovrasensibile e ne traccia il
cammino, cosi che il discepolo lo percorra con I'lo nell'imaginare
liberato e sperimenti la propria storia cosmica. Chi non intende
tale processo e pensa alle descrizioni non antropomorfiche degli
eventi dell'esperienza sovrasensibile, come a uno smagliante
fantasticare spirituale, ancora non ha le forze per afferrare il senso
della volonta nata dall'Autocoscienza al livello sensibile.

La volonta insita nell'Autocoscienza ¢ il germe di una nuova
forza umano-cosmica: nasce nel concetto, o nell'idea, o
nell'imaginare liberato. La via magica dei nuovi tempi ¢ possibile
solo a chi comprenda come 1'uvomo moderno ha la possibilita di
superare la materia con il concetto. Il concetto ¢ in sé imagine-
sintesi: I'lo che incontri tale imagine-sintesi, si muove in qualcosa
che ha in sé la forza di compiersi nella realta vivente. L'lo ritrova

95



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

cosciente nell'intima vita del concetto la forza dell'antica fede.

L'antica fede, la mediazione del sentire superindividuale, erano
possibili un tempo, grazie a un'azione del Logos nell'anima, che
esigeva l'esclusione della coscienza razionale, della iniziativa
egoica, dell'autonomia pensante. Era dono del Logos, piuttosto
che conquista dell'lo: non era vittoria della volonta individuale
sull'ego. L'ego nell'asceta non veniva dominato dall'lo individuale,
ma dalla Forza dell'lo Superiore, che gli era trascendente ed
esigeva da lui l'abbandono delle cose terrene e della volonta
individuale, per essere operante in lui.

Il Logos poteva operare a condizione che tacesse 1'lo. Non era
I'To che determinava se stesso, ma il Logos che si faceva
determinazione in lui. Un dono che ancora I'vomo non poteva
realizzare come concretezza, perché poteva essere accolta da lui a
condizione di escludere l'iniziativa dell'lo e la stessa coscienza
dell'lo.

La presenza del Logos nell'anima si realizza mediante 1'lo
libero. Questa liberta, che ¢ la possibilita della massima
autonomia nel sensibile conquistata al livello sensibile, ¢
simultaneamente la possibilita della massima identita con il
Logos. La reale liberta equivale alla “massima dipendenza” dal
Logos: quanto piu I'lo attua il suo essere libero, tanto piu esso ¢
identico al Logos. La consacrazione al Logos ¢ il senso ultimo
della liberta umana ed ¢ al tempo stesso il segreto della
resurrezione cosciente dell'antica fede.

La via “diretta” del Logos nell'anima ¢ quella della coscienza
di veglia. Normalmente, nel sentire I'uvomo realizza una coscienza
di sogno, non ¢ sveglio: ¢ sveglio nel pensiero, ossia nell'attivita
piu bassa dell'anima, perché¢ la piu legata al sensibile, ma
simultaneamente 1'unica della quale egli possa decidere con lucido

96



8 - Cristo nel Pensiero

stato di veglia lo scioglimento dal sensibile. La parte spirituale o
pre-dialettica del pensiero ¢ immersa anch'essa in stato di sonno,
ma l'uvomo puo indirettamente operare mediante essa, con il retto
pensiero di veglia: ha facolta di ascendere ad essa, realizzandone
la forza interiore al lucido livello di veglia, mediante la
concentrazione e la meditazione. In tal senso 1'Ascesi del Pensiero
¢ la Via al Logos. Il vincolo della coscienza al sensibile per via del
pensiero, ove non sia superato dal pensiero stesso, rende la
coscienza sorda a qualsiasi risonanza del Logos: del quale rimane
solo il vuoto nome, riempito di sentimentalismo mistico.

Il segreto potere di vita del Pensiero ¢ il Logos, ma ¢ parimenti
il potere di vita del Sentimento e della Volonta. Nel Pensiero perd
la presenza del Logos ¢ immediata. Il discepolo pud incontrare
direttamente tale presenza, mediante 1'Ascesi del Pensiero: puo
sperimentare 1'accendersi del pensiero nell'astrale: dove affiora
I'To. Il potere d'identita del pensiero con il sensibile, la dedizione
del pensiero al sensibile, grazie alla quale nasce la scienza della
natura, ¢ in s¢ potere di Vita del Logos.

Scopo della concentrazione ¢ destare nel pensiero l'interno
potere di Vita immerso nel sonno della sopracoscienza. Grazie a
questa liberazione, il sentire rivive secondo la sua fonte di Vita e
perde la possibilitd di avvincere I'anima alla miseria quotidiana
del piacere e del dolore personale, dell'attrazione e della
repulsione. I sentimenti divengono alimento di vita dell'anima, in
quanto possono fluire nel “cuore”, che 1li accoglie e 1i rinvia
purificati, radianti nuovamente nel mondo.

Mediante il sentire ordinario, I'uvomo ¢ dominato da un'Entita
cosmica che tende a fornirgli le esperienze dello Spirito appaganti
il suo ego: gli fornisce anche forze vitali - di effimera consistenza
- purché egli non sia libero, ma dipenda da lei. Questo sentire, in

97



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

quanto condizionato dal pensiero vincolato ai sensi, per via
cerebrale, non puo fluire verso il cuore: perché cio sia possibile,
allo sperimentatore occorre come veicolo la corrente della
Volonta. Egli perd non pud ritrovare tale corrente, se non
sottraendola al dominio dell'Entita luciferica. La corrente della
Volonta esige la liberazione del Pensiero, ossia l'ascesi della
concentrazione nella sede dell'anima in cui si accende la coscienza
di veglia. Il discepolo pud accedere ai Nuovi Misteri, ove
percepisca il punto in cui il corpo astrale si accende dello
splendore fiammeo dell'lo, allorché da lui € voluto determinata-
mente il momento dinamico del Pensiero.

Una tecnica essenziale per ridestare il sentimento del Divino
mediante il pensiero, ¢ la seguente. Quando si sia consapevoli di
padroneggiare la disciplina della concentrazione, ci si pud
esercitare ad avvertire il sorgere di un pensiero e a coglierlo prima
che assuma forma dialettica, si da seguirne il movimento, in
quanto prosegua in tal modo il proprio percorso, non venendo
riflesso. Se si ¢ attenti, si vede questo movimento congiungersi
con il cuore. L' esperienza ulteriore consiste nel tener fermo al
livello di questo passaggio del pensiero non riflesso dalla testa al
cuore: livello che si smarrisce, se si viene presi dalla sensazione di
beatitudine che legittimamente emana dal cuore, non come moto
sensibile, bensi sovrasensibile, e tuttavia destinata a scadere nel
corporeo, se immediatamente sentita. La prevenzione mistica ¢
l'impedimento: il non scorgere la priorita del pensiero-forza.

L'esperienza autentica comincia quando la percezione del
pensiero non dialettico fluente verso il cuore, da modo di avvertire

98



8 - Cristo nel Pensiero

il formarsi del pensiero che gli ¢ immediatamente connesso e
anche questo si coglie prima della forma dialettica e lo si vede
avviarsi verso il cuore: e si sa che si congiunge con il cuore,
mentre si ¢ attenti al pensiero immediatamente successivo, con il
quale viene ripetuta 1'operazione, e cosi via: come accogliendo un
tutto sopra-mentale che si da ritmicamente: un Universale
percepibile grazie alle forze che si sviluppano nell'esistere fisico,
che appunto esige il pensiero capace di immersione nel fisico, ma
simultaneamente la sua redenzione secondo la sorgente del cuore.

E questa la preliminare via, mediante la quale la corrente del
pensiero accoglie I'elemento vivente, che, in quanto vivente, ¢ in
sé, pre-dialetticamente, congiunto con la corrente del cuore. E la
via che prepara l'esperienza del Cristo nel pensiero. Il fluire del
pensiero diviene fluire della Forza-Cristo, in quanto ogni pensiero
realizzi la propria conversione, nel sorgere. Tale fluire non puod
rimanere pura sopra-mentale Luce: deve entrare nel mentale
umano, dove normalmente si corrompe come pensiero dialettico.
La conversione del quale ¢ appunto l'accendersi cosciente del suo
momento sorgivo, pre-dialettico.

Viene a questo punto afferrato un Rito segreto del Pensiero, che
introduce ai Nuovi Misteri e apre il varco alla corrente
rigeneratrice della Terra. La preparazione a tale Rito ¢ opera del
discepolo, ma la sua forma e il suo contenuto gli rimangono
sconosciuti, fino al momento in cui il Mondo Spirituale non gliene
consente la percezione. Non ¢ lo sperimentatore che puo
giudicare, ancora entro i limiti individuali, la propria maturita a
cio.

Occorre anzitutto conoscere il fluire del pensiero come pura
relazione continua, non legata a nulla e tuttavia meta-fisicamente
presente come connessione essenziale di tutto, come contenuto

99



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

interiore di ogni percezione sensibile, e come concetto puro.
Questo fluire normalmente non si conosce se non nella forma
inferiore di continuita dialettica procedente secondo la
determinazione del pensiero per il sensibile, epperd avuta come
connessione condizionata dal supporto corporeo e dalla
molteplicita fisica.

Il fluire risponde alla natura superumana del pensiero: il suo
tessuto € una trascendente Luce Aurea, che ha in sé la forza risorta
del sentire. Perché il suo fluire si faccia umano, non ¢ sufficiente
che sia aperto ad esso un varco: qualsiasi moto mentale verso esso
gli si oppone: qualsiasi pensiero lo pensi, lo respinge. Occorre che
il pensiero operi al livello in cui non ¢ avverso al Logos. Questo
livello ¢ realizzato dalla forza che il pensiero sviluppa come
“donazione” di sé al sensibile: il livello della sua caduta, €
parimenti quello del suo ritrovamento, perché della sua liberta.
Tale livello va conosciuto: solo in esso ¢ svincolabile il Pensiero
che reca in sé il massimo potere di Volonta. Tale il senso
dell'Ascesi del Pensiero da noi indicata.

Quel che si ¢ fatto umano come Logos incarnato, si puo veder
affiorare come germe intuitivo del pensiero che si determina per il
sensibile. Questo germe si pud riconoscere come il punto di
confluenza dell'Intelligenza celeste con il pensiero umano: pud
essere realizzato dal pensiero che si dona al sensibile, senza
timore di perdersi. Esso fu spontaneamente avuto nella sua
purezza dai primi sperimentatori occidentali del sensibile: deve
ora essere ritrovato in tale purezza. A quegli sperimentatori esso
non fu mai cosciente. L'ascesi dei nuovi sperimentatori consiste
nel realizzarlo cosciente. E la via superiore dell'lo.

Si ¢ visto come il pensiero dialettico si opponga alla propria
scaturigine intuitiva, onde si serve astrattamente dei concetti che

100



8 - Cristo nel Pensiero

pur sorgono dal momento intuitivo. Ordinariamente tra questi
concetti non c'¢ relazione se non discorsiva: non v'¢ relazione
interna, percid non ¢ possibile il fluire del pensiero, come
continuita organica: percido non ¢ possibile all'anima correlazione
d'Amore: che ¢ correlazione dell'lo. Cio dipende dalla mancata
coscienza del momento di donazione del pensiero al sensibile, che
¢ il momento del fluire del Divino nell'astrale umano: il punto in
cui nasce 1'lo nel pensiero.

L'ascesi deve dar modo al ricercatore di sperimentate il
“concetto puro”, sino alla capacita di rilevare il suo intimo potere
di connessione con ogni altro concetto, secondo I'impulso
originario del pensiero determinantesi per il sensibile. Tale
connessione deve essere sollecitata sino a che si svolga per forza
propria, secondo il suo darsi trascendente.

Questo darsi ¢ il fluire della Luce di Vita nell'anima, nel
momento formativo del concetto. La Luce di Vita ¢ identica in
ogni concetto: onde la concentrazione su un qualsiasi oggetto
conduce ad essa, grazie alla identificazione del suo nucleo
sostanziale. Dalla esperienza del fluire della serie pura dei
pensieri, sorge la possibilita di andare incontro alle forme sensibili
con il loro contenuto interiore: il Logos viene restituito al mondo
che appare duale, perché ne ¢ privo.

La privazione ¢ la condizione dell'lo avulso dal Logos.

Tale privazione ¢ all'origine dello stato di necessita materiale
del mondo: del suo essere la solidificazione permanente del
“passato” spirituale, che ¢ il passato di tutto l'essere, compreso
c10 che nell'uomo ¢ il supporto psico-fisiologico dello Spirito. Qui
l'vomo ¢& alla mercé continua della brama, dell'errore e della
malattia. L'umano, che ¢ tale in quanto si identifica con le
strutture “compiute” del proprio essete animico-fisico, in realta si

101



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

oppone al Superumano. Nelle categorie in cui si esprime il passato
dell'uvomo, nella mineralita, nella psiche, nella cerebralita, operano
gli Ostacolatori.

Nel pensiero puro fluisce l'elemento sempre nuovo dello
Spirito, indipendente dal passato, e percio dal karma. In tale fluire
lo sperimentatore ha la possibilita di un rito segreto del pensiero,
in cui si attua il contenuto vitale dell'Avvento del Cristo: che ¢ il
senso finale del pensiero: la correlazione dell'umano con il
Divino, la resurrezione del sentire spirituale, mediante il quale il
Divino penetra nell'umano.

102



9-1IL DARSI DELLALUCE: L'IDEA

Il dono del Logos cessa di essere una recezione da parte
dell'vomo nella sfera dell'anima rispondente allo stato di sonno o
di sogno: il sentimento del Divino deve divenire esperienza
dell'To. L'uomo desto, 1'uvomo autonomo in quanto indipendente
dall'antica connessione sovrasensibile ha le condizioni per far suo
il proprio Principio interiore: la linfa segreta della vita di veglia.
Puo volitivamente ricostituire la  connessione con il
Sovrasensibile, la connessione diretta. Ma deve operare dal
gradino in cui diviene autocosciente: non puo saltare questo
gradino, che ¢ il piu basso, nel quale realizza I'iniziale dimensione
dell'autonomia. In realta nessuno puo saltarlo: saltarlo puo essere
solo 1'illusione di chi coltiva la facile Forza o la facile Calma o la
facile Devozione.

Lo Spirituale continua a essere operante nell'intima anima, ma
la connessione non puod essere piu l'antica. Qualcosa ¢ mutato in
una profondita di cui 1'uvomo non ha ancora coscienza: egli puo
giungere a tale profonditd, se non abbandona il filo della
coscienza mediante cui comincia a realizzate la conoscenza di sé.
Questo filo pud condurlo lontano, se egli lo segue: ma puod
seguirlo solo se lo riconosce. E l'iniziale rivolo sottile di una
fiumana che di verra impetuosa, contenendo in sé la forza della
concatenazione dei mondi. E' la vera “via magica”, che non si
lascia avere se non sul filo della limpida coscienza, della
donazione illimitata di sé al Logos, del rigore volitivo dell'anima
con se medesima nel rapporto col prossimo: l'assoluto
superamento di ogni polemos, malgrado le diversita: onde la via
magica ¢ la via dell'armonia fraterna, il senso umano della

103



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

gerarchia delle forze ritrovanti il proprio centro.

L'“idea voluta” dal centro del proprio formarsi, congiunge 1'lo
con il Logos, perché per essa la corrente del Pensiero trapassa
nella corrente della Volonta. L'idea voluta dall'intimo della propria
forma, libera il sentire dalla prigionia soggettiva e lo lascia
ricongiungere con il cuore. L'armonia delle tre forze, pensare
sentire, volere, ¢ la soglia dei Nuovi Misteri.

L'idea, non penetrata, diviene esigenza della connessione
esaurita, malgrado la retta intenzione: un impulso regressivo.
Tuttavia, se la retta intenzione possiede lo slancio corrispondente
della volonta, non puo nel tempo non realizzare la propria idea-
forza. La connessione tradizionale va conosciuta, ma non deve
condizionare la concreta continuitd in quanto perennita,
indipendente dalle forme passate, apprese mediante il pensiero
dialettico presente.

Volgere alle forme della Tradizione, come ai contenuti attuali
dello Spirito, rischia di essere un arresto del cammino: quanto
l'adesione passiva al mondo della quantita. La negazione del
mondo moderno non supera in tal senso il livello della sua
accettazione come valore. La Scienza dello Spirito parla di due
Ostacolatori operanti nel corpo sottile dell'vomo: 1uno dal
Sovrasensibile, l'altro dal sensibile: Lucifero e Ahrimane. Quando
l'vomo crede di combattere uno dei due aspetti del Male,
ingenuamente ritiene che il suo contrario sia il bene, mentre ¢
l'altro aspetto dell'identico Male.

E sempre il male della dualita: che attende il suo superamento
dall'uvomo che ne reca in sé, nel pensiero caduto, la causa, ma
parimenti la possibilita della sintesi risolutrice. Il Logos che si ¢
fatto carne, ¢ presente nell'anima come Potere germinale del
pensiero, perché ¢ la virtu della sintesi originaria: operante come

104



9 - I/ darsi della I uce: ['Idea

momento sovrasensibile del concetto che si determina per
'oggettivita sensibile.

La sintesi ogni volta si scinde nel pensiero dialettico al livello
della percezione sensoria: il cui contenuto, non penetrato,
costituisce l'alterita e fa sorgere la materia come obiettiva
sostanzialita, con una sua “internitd” invero semplicemente
pensata, ma senza coscienza di pensarla: grazie al pensiero
riflesso, privo della sintesi originaria. Il compito che attende lo
sperimentatore ¢ realizzare asceticamente questo potere di
determinazione del pensiero.

In ogni pensiero che pensa, la presenza del Logos ¢ potenziale.
L'uomo ha a portata di mano il principio della liberazione:
continuamente lo usa, ma ne dissipa senza saperlo il potere. Nella
percezione sensoria ne ha di continuo la magica immediatezza, ma
talmente inerente al dato sensibile al dato sensibile da
identificarlo con questo, e da smarrirlo nella grossolana
sensazione.

A proposito della “Pietra Filosofale” una delle prime
comunicazioni sulla sua esistenza, verso la fine del Secolo XVIII,
allude alla “materia prima” di essa, come a qualcosa che chiunque
quotidianamente ha a sua disposizione. Questa materia prima in
realta ¢ l'elemento di vita originario della percezione e del
pensiero fluente inconscio percid anche nel respiro. Chiunque
oggi additi un sentiero diverso verso la Pietra Filosofale, inganna
il cercatore dello Spirito, anche se ¢ vero che questi necessita di
un tale inganno per superare una determinata prova della
“preparazione”.

105



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

Nella percezione sensoria ¢ il segreto del primo vivere del
pensiero: essa sorge gia integrata dal Logos. Lo sperimentatore
che sorprenda la vita sottile della percezione sensoria, ha la prima
vita del Logos nel pensiero non dialettico. L'impressione sensoria
non va spiegata, come presume ingenuamente la psicofisiologia,
con un mondo di vibrazioni che stanno dietro di essa, ponenti
percio, in quanto esse stesse impressioni sensorie, il problema
della loro percezione, bensi con il suo darsi medesimo. Questo
darsi va contemplato, non dialettizzato: ma, a cio, esige quella
distinzione dell'lo da esso, che consegue alla esperienza
contemplativa del pensiero: il darsi del pensiero. Normalmente la
coscienza ¢ una con la percezione, come con il pensiero. L'lo non
si distingue da essi: la distinzione ¢ il nascere delllo. Che ¢
veramente uno con c¢id da cui puo distinguersi, non con cio da cui
non sa distinguersi. L'lo che avverta il darsi del pensiero, possiede
veramente il pensiero e nel pensiero afferra la volonta. Dalla
ritrovata correlazione del pensiero con la volonta, scaturisce la
liberata vita del sentire: la vera bhakti.

La realta sensibile esiste, ma concretamente si svolge nella
scena della coscienza, come continua esperienza interiore, la cui
ricchezza di vita sfugge alla ordinaria coscienza di veglia, che si
arresta alla sensazione e alla rappresentazione, in cui 1Mo ¢ il
soggetto coinvolto. Non ¢ il reale Soggetto. Del resto, 1'esperienza
della corrente sovrasensibile sfugge, perché la coscienza di veglia
sarebbe travolta dal suo potere di vita, se essa avesse modo di
lasciarlo irrompere in lei, senza disporre di adeguate forze di
identificazione. La disciplina della concentrazione e della
osservazione pura, o percepire puro, prepara la coscienza ad
aprirsi al proprio potere di vita, o al Logos, In realta ¢ il nascere
dell'To. L'lo comincia a distinguersi dal dato che gli si da non sol

106



9 - I/ darsi della I uce: ['Idea

tanto come oggetto sensibile, ma anche come pensiero: come
contenuto interiore dell'oggetto. Nel distinguersi, I'lo infine
domina la corrente della Volonta: sulla quale non puo nulla, finché
¢ coinvolto nei pensieri.

L'To che sperimenti non soltanto il darsi dell'oggetto, ma anche.
il darsi del pensiero che lo integra, non come pensiero dialettico,
ma come contenuto interiore, coopera al realizzarsi di un processo
cosmico, in quanto porta a compimento l'integrazione del dato
sensibile, gia cominciata nella percezione. Il Logos ¢ presente
nella ordinaria percezione, perché presente nel pensiero puro
immediato, o pre-dialettico, intimo, come veicolo della coscienza,
alla percezione.

L'To che sperimenti il darsi del pensiero come il darsi della
percezione, comincia a vivere in una nuova Corrente della
Volonta: sperimenta il fluire del Pensiero come fluire della
Volonta. Puo anche chiamare Kundalini questa corrente, ma essa
invero ¢ il Logos, la forza del sentire di profondita, o dell'Amore
celeste: che ogni volta affiora e si estingue come determinazione
del quotidiano pensiero.

La determinazione del pensiero diviene l'inganno di tutto
l'esistere, se non si trasforma in determinazione della Volonta,
mediante 1'ascesi che il pensiero esige secondo il processo stesso
del determinarsi. Si ¢ determinato appunto per questo, per
afferrare la forza della propria determinazione, ossia la propria
corrente di Vita. Questa corrente fluisce ininterrotta, ma, non
accolta dall'anima cosciente, devia verso la sua molteplice
alienazione in istinti e passioni.

L'asceta, mediante la disciplina, scopre che il pensiero ¢ per lui
un “dato”, cosi come ogni altro dato del mondo esteriore o
interiore: pero il dato della immediata coscienza. Egli sperimenta

107



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

il darsi del pensiero, come l'iniziale darsi del Sovrasensibile.
Scopre soprattutto che il pensiero non gli appartiene, non ¢ una
sua produzione: gli ¢ donato, cosi come sul piano fisico gli ¢
donato il mondo sensibile. In sostanza egli normalmente si serve
del pensiero, per sentire egoicamente se stesso: non essendo
ancora capace di vivere nell'lo, che solo pud prescindere dal
pensiero.

Lo sperimentare il pensiero come qualcosa di esteriore o
obiettivo rivela all'asceta il segreto della liberazione, anzitutto
perché restituisce al pensiero la sua funzione riguardo alle idee
viventi: poi perché infine, per essere, per sentirsi essere, egli non
ha bisogno di pensare: “assiste” ai propri pensieri. Mediante una
simile esperienza, nei momenti della meditazione e della
contemplazione, gli si svela la dynamis originaria del pensiero,
come una corrente cosmica di vita che in lui normalmente
scendendo si aliena e si disanima, in quanto egli inconsciamente si
identifica con essa per avere coscienza di sé, per sentirsi essere,
per sapere della propria natura. Normalmente egli si identifica con
il proprio pensare e con ci0 lo derealizza. Nel rafforzamento del
pensiero, in sostanza l'asceta mette in moto 1'lo, ossia il Principio
che in sé non ha bisogno del pensiero per essere congiunto con il
mondo.

La corrente cosmica del pensiero, scendendo nel mentale, si
aliena come pensiero dialettico, ma appunto nel mentale l'asceta
superando il limite dialettico, separa il pensiero da sé e lo
contempla sino a vedere il suo darsi. E la contemplazione di
questo darsi che lo libera dalla “brama del pensiero” e libera il
pensiero dalla impronta egoica con cui egli di continuo lo altera
per necessita dialettica. Sperimentare il pensiero puro significa
percepire I'elemento vivente dei concetti e delle idee, come forza

108



9 - I/ darsi della I uce: ['Idea

obiettiva, liberata dalla necessita di esprimere la natura egoico-
senziente. In realtad l'vomo derealizza normalmente il pensiero
mediante la brama tesa a far valere la propria necessita senziente:
percid egli ottusamente s'identifica con il pensiero, lo ritiene
proprio, si attacca ad esso, non pud fare a meno di esso, ne ¢
posseduto: anzi la natura animale lo possiede mediante il pensiero.
Quando una simile situazione si da forma logico-dialettica, ne
risulta la Cultura di questo tempo, con le sue ideologie della
quantita, ma anche I'Esoterismo che ignora la Via del Logos.

Il primo conseguimento dell'ascesi ¢ la liberazione del pensiero
dalla brama della espressione pensante dell'astrale inferiore. La
brama del pensiero, l'attaccamento al pensiero, 1'identificarsi con il
pensiero, il continuo lasciarsi trasportare dal pensiero, ¢ in
sostanza l'asservimento del pensiero al corpo senziente, o corpo
astrale bramoso di sensazioni. L'inversione ahrimanica della
funzione del pensiero, genera la coincidenza dell'umano con
I'umano-animale.

In realta il pensiero normalmente non serve lo Spirito, ma la
sua alienazione fisica. L'esercizio della concentrazione restituisce
il pensiero all'lo, libera il pensiero dalla “fenacia senziente”. Ove
tale liberazione superi il limite psichico, il pensiero si manifesta
come una forza in sé, indipendente dal corpo astrale: una forza di
continuo donata dal Sovrasensibile. Cio equivale a dire che I'lo si
disidentifica dal corpo astrale: ora pud operare su esso: l'astrale
puo essere pacificato, perché, venendo privata dell'espressione
pensante la sua soggezione alla natura fisica, esso comincia a
risonare secondo 1' “armonia’ della struttura originaria.

L'asceta che realizzi il pensiero come un dato, ¢ libero, perché,
non dipendendo dai pensieri, il suo Io non ¢ involto dal corpo
astrale, anzi lo domina. Il pensiero gli giunge dal Mondo

109



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

Spirituale e gli diviene tessuto della rivelazione di questo: ¢ al
tempo stesso una corrente di Vita e di Amore, che riunisce in sé la
natura sovrasensibile della Luce e del Fuoco. In questa corrente,
1'To ha il supporto e I'imagine della propria donazione. L'asceta ora
puo sapere che |' “essenza” di tale donazione ¢ il Logos: puo avere
l'esperienza del Cristo cosmico,

Dal punto di vista iniziatico, ¢ decisivo per l'asceta riconoscere
nelle forze sovrasensibili della natura vivente, correnti spirituali
dominate dalla necessita della manifestazione, ai gradi senziente,
vitale, fisico. Tutta la Natura gli appare simbolo di una “presenza
trascendente” del Divino, il segno della presenza “trascorsa”,
I'impronta, in cui il momento creatore delle forme non ¢ piu in
atto: il Sovrasensibile in tali forme non ¢ piu presente, se non
come “ripetizione” meccanica o come eco. Del Logos che ¢
l'origine di tali forme, 1'uvomo ha la possibilita di resurrezione, per
il fatto di essere libero nel cuore della terrestrita necessitante: ha la
possibilita della resurrezione nel momento originario del pensiero
che, conoscendo lo svincolamento dalla necessita sensibile, ritrovi
il proprio movimento cosmico. Egli ripercorre il Pensiero della
caduta, in quanto afferra obiettivamente il moto del pensiero che
gli ¢ immediato.

L'asceta dei nuovi tempi apprende come compito iniziatico
I'andare incontro alle forme del creato prive di Logos, con la
corrente pura dell'lo. Il Pensiero cosmico, che fu all'origine, pud
risorgere in lui, in quanto I'lo realizzi la liberta al livello della
caduta. E il Pensiero che vince I'animalita dell'umano: il Pensiero
della risalita vittoriosa, o della Resurrezione. L'lo deve incontrare
le percezioni del mondo allo stato puro, perché il Logos creatore
risonando nell'anima sia restituito come forza germinale della
Terra futura.

110



9 - I/ darsi della I uce: ['Idea

Mediante la tecnica della liberazione del pensiero, l'asceta di
questo tempo realizza ' “idea” come idea-forza, in quanto afferra
I'impulso originario di vita del concetto, ossia del pensiero che si
determina per I'oggetto. L'asceta antico conosceva il pensiero, ma
attingeva la forza di la da esso: non conosceva l'idea, bensi
I““universale”, che gli era trascendente. Al luogo dell'idea, egli
aveva l'ispirazione, come potenza la cui inesistibilita e vastita non
¢ concepibile al moderno pensiero dialettico.

L'asceta moderno puo ritrovare tale irresistibilita e vastita, ove
la forza di determinazione del pensiero, sperimentata, lo conduca
alla “percezione” dell'idea. Egli puo ravvisare ogni ente esistente
come la pietrificazione di un'idea originaria. Idee pietrificate o
costrette a un moto meccanico necessitato dal loro essere
archetipico, sono le forme della natura. L'uomo pero reca in s¢ il
principio della sopra natura: puo rivivere in s¢ il potere originario
dell'idea, quale era prima della pietrificazione e della
meccanizzazione. La concezione hegeliana della natura in tal
senso ¢ ecsatta, ma non va oltre l'idea condizionata nel suo
movimento dalla forma necessaria alla natura: l'idea, per quanto
dinamica nella sua immanenza, non supera il limite dialettico, non
perviene al cosmico. L'idea ritorna vivente solo se ¢ ripresa dal
principio indipendente dall'umano, ossia indipendente dalla
necessita naturale, o dialettica: allora essa riattinge Vita dal
proprio centro. Ma cid0 puo verificarsi grazie al fatto che la
coscienza ritrovi in sé il proprio centro di Vita, il Superumano.

Il pensiero liberato pud ripercorrere il moto dell'idea sino
all'Archetipo, cosi che l'idea ritorni potere di Vita nell'anima: essa
rivive dal suo centro. Al livello della natura minerale scaturisce

111



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

per l'vomo tale elemento di liberta, ossia il principio stesso di cui
¢ privata l'idea creatrice, costretta al meccanismo della natura.
Egli puo superare il momento dialettico dell'idea, rivivendo in sé,
grazie all'elemento di liberta, il moto cosmico che nell'ente si ¢
pietrificato o meccanizzato. Questo moto cosmico lo rimanda
nell'intimo dell'anima al suo Principio, al Logos, alla soglia dei
Nuovi Misteri.

Il segreto dell'idea ¢ il suo sorgere da un proprio centro, da cui
attinge potere di vita: senza il quale essa non potrebbe valere per
la coscienza. Con l'idea, la coscienza si trova dinanzi a un ente
dotato di vita autonoma, avente in s¢ il fondamento, la scaturigine
del proprio essere. Le Entita creatrici del cosmo invero si
accostano all'uomo mediante idee.

L'asceta sperimenta l'idea, in quanto la incontra nel suo
scaturire, sino a sentirla scaturire dalla propria interiorita. Ove non
incontri tale scaturigine, egli sa di trovarsi dinanzi a un contenuto
che necessita di “spiegazione”, ma con cid viene nuovamente
proiettato nella dialettica, o nella retorica: nella sfera delle idee
prive di vita, epperd necessarie a giustificare logicamente 1'umano.

L'umano € I'umano-animale che tende ad asservire a sé l'idea,
per evitare la trasmutazione secondo il proprio impulso originario,
che ¢ impulso d'Amore cosmico-umano. L'umano ¢ avvinto alla
propria dialettica dal sotterraneo terrore di dover conseguire la
liberta dalla propria natura animale: di dover superare 1'ideologia,
la dottrina che codifica il suo servaggio agli istinti. Quando noi ci
riferiamo ai Nuovi Misteri, a una via iniziatica dei nuovi tempi,
alludiamo a qualcosa che ¢ oltre lo Spiritualismo e I'ldealismo,
caratterizzati da un limite antropomorfico, per cui l'idea ¢ si l'idea
mistica, o spiritualistica, ma in sé espressione dell'umano, che ¢
I'umano-animale. Liberare I'umano dall'umano-animale, ¢ aprire

112



9 - I/ darsi della I uce: ['Idea

un varco umano all'Amore superumano. L'idea ¢ una forza che ha
in sé il proprio “centro’: o si domina, o se ne ¢ dominati. Quando
se ne ¢ dominati, I'umano-animale si esprime mediante essa.
L'idea chiede di essere posseduta dall'intimo principio di vita che
reca in sé: entro tale principio, lo sperimentatore sa che, per
penetrare, deve decisamente volersi. Ma non puo volersi se non
mediante il pensiero, cosi rigorosamente intensificato, che possa
giungere al proprio silenzio: lasciando fluire solo il puro volere.

Il pensiero giunge all'idea trapassando nella volonta: allorché il
discepolo si eleva al pensiero vivente, in sostanza sperimenta la
corrente creatrice dell'idea, perviene al suo centro. Tale centro ¢ il
principio di vita nel quale egli puo penetrare in quanto lo vive dal
proprio centro interiore, dall'lo. L'lo realizza nell'intimo dell'idea
il proprio essere come potere d'identita: sperimenta in un centro di
vita inizialmente a lui esteriore, 1'essenza della obiettivita, nella
misura in cui realizza l'assoluta soggettivita. Nell'assoluta
soggettivita esso trascende la propria provvisoria formazione
psichica, che ¢ I'ego umano-animale.

Mediante l'idea, il discepolo sperimenta un germe archetipico
nel quale urgono le potenze perenni della creazione: non ¢ l'idea
astratta del filosofo, ma l'idea che egli giunge a percepire pregna
di Vita, quando desta nel pensiero la corrente della Volonta.
Mediante il pensiero posseduto grazie alla regolare disciplina,
epperd vitalmente reintegrato, incontra l'idea, che egli deve
dapprima lasciar vivere secondo la sua potenza di sintesi, per poi
penetrare. In tal modo penetra nella corrente della Volonta della
creazione.

Dinanzi all'idea vivente, o sperimentatore cessa di pensare: il
pensiero gli serve solo da veicolo puro o da moto di vita dell'lo
che percepisce l'idea. Nell'idea incontra un “essere vivente”,

113



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

un'intelligenza dotata di potere d'azione secondo un ordine
extraumano, anche se operante nel terrestre e nell'umano. E
I'extraumano che costituisce la base reale dell'umano, ma che
l'vomo normalmente non conosce, in quanto egli concepisce
I'umano solo in relazione al proprio rappresentare antropomorfico,
vincolato al sistema nervoso. Questo rappresentare, chiuso nella
psiche, ¢ chiuso alla realta dell'Universo: ¢ l'idea che esprime
I'umano-animale. L'impurita non ¢ nella categoria animale, ma in
quella umano-animale, in cui la Natura, in sé casta, diviene
peccaminosa.

Che la percezione dell'idea elevi da un ordine umano a un
ordine cosmico, ossia al mondo in cui l'umano ha fondamento, ¢é
garantito allo sperimentatore dal fatto che il fondamento dell'idea
non viene prodotto da lui, ma gli viene incontro, in quanto egli
domina e porta al “silenzio” il pensiero. L'idea ¢ un essere vivente
dotato di proprio fondamento: I'arte dell'asceta ¢ giungere a tale
fondamento. Platone lo vedeva in una sfera trascendente 1'umano:
l'asceta attuale lo realizza immanente quale coronamento dell'atto
della coscienza: egli giunge nel cuore dell'obiettivita del mondo,
attuando nell'idea il potere radicale della soggettivita, 1'lo, il
Logos. Incontra, come essere conoscente, le Entita creatrici del
mondo.

Per giungere all'idea, deve superare il pensiero: deve possedere
il concetto. Nel concetto ha il modello nucleo dell'idea. L'idea
scorre analiticamente nei pensieri, come essenza del pensare:
l'essenza che il pensiero dialettico non possiede onde manca di
vita e di verita e tale mancanza compensa con impulsi della psiche
soggettiva, erigendo strutture dialettiche prive di relazione con la
realta. Ma percio si puo dire che nel moderno pensiero dialettico
si affacciano idee-forza opposte alle idee-forza fondamento della

114



9 - I/ darsi della I uce: ['Idea

realta umana.

L'asceta deve dominare 1'idea per poter incontrare il centro di
essa. E bene perd comprendere che tale dominio non & un
impedire che l'idea manifesti se stessa, ossia riveli il proprio
essere centrale. Erigersi da dominatori dinanzi all'idea, significa
vincere le potenze istintive del pensiero che ascendono dalla
psiche per impedire che il pensiero incontri la propria essenza, ¢ a
ci0 suggeriscono costrutti dialettici. Sono potenze dell'umano-
animale il cui compito ¢ ostacolare la funzione liberatrice dell'lo,
la sua centrale identita con il cosmico-umano.

Fondamentale compito preparatorio ¢ possedere mediante la
concentrazione il concetto dell'oggetto: nel concetto puro, I'asceta
si libera dai vincoli della psiche dialettica. Il concetto puro gli
diviene veicolo verso la sfera delle idee creatrici: gli archetipi
degli enti, dei corpi, delle facolta dell'anima: la sfera di forze alla
quale egli fa appello nella meditazione, evocando idee e sintesi di
idee: enti in perenne movimento presso 1'anima, come piccoli soli
intorno al Sole interiore del Logos, che splende come potere di
donazione dell'To.

La pluralita infinita delle idee-forza ¢ di continuo tenuta dalla
virtu unificatrice del Logos: percio il seguace della Via puo dal
centro dell'lo suscitare idee-forza formatrici del destino umano.
Dall'uomo responsabile dipende che la sua essenziale attivita dia
luogo a una produzione demoniaca, o ad una produzione angelica,
o superumana, di idee. La produzione angelica ¢ la connessione
con i Nuovi Misteri a cui I'anima tende come alla reintegrazione
della propria originaria realta.

115



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

116



10 -1 NUOVI MISTERI

Allorché le Potenze del Pensiero, suscitate, entrano in azione €
orientano il discepolo verso la Grande Opera, esigono da lui, a un
determinato momento, 1'estinzione del pensiero stesso. Dapprima
il pensiero si trasforma in capacita di visione mediante imagini:
questa visione ¢ necessaria all'orientamento di lui nel
Sovrasensibile: ma solo allorché gli ¢ possibile superarla, egli puo
entrare nell'oggettivo dominio sovrasensibile: meritare la
consacrazione assoluta di sé.

Superato il rappresentare interiore echeggiante il sensibile, ¢
superato lo spazio fisico: il mondo a cui il discepolo ora puo
accedere, ¢ tessuto di tempo, ma confinante in ogni sua voluta con
il mondo in cui il tempo ¢ trasceso, in ogni punto affiorando come
“durata”, o tempo eterico degli enti. Il destino fisico-cosmico
delle cose cessa di apparire pietrificato: la storia degli enti si
rianima dal quadro gia fatto. Dove sorge come Luce il pensiero
non dialettico, la Vita si rivela di continuo nel momento della
perennita creatrice, indipendente dalla visione umano-animale, per
la quale vale il cosmo naturale gia fatto, il passato come
condizione del tempo.

Si varca la soglia di un Tempio e si sa che si entra nella Sede
dei Nuovi Misteri: gradualmente si conosce il Sacrario del Sole,
dal quale il centro del cuore attinge la Forza, o la Vita della Luce,
normalmente respinta dal pensiero mentale. Questo pensiero
diviene umanamente forte, nella misura in cui esprime 1'umano-
animale ed ¢ razionale e dialettico, ossia in quanto attinge tale sua
forza alla capacita di opporsi all'intima Forza del cuore, al
Sacrario del Sole. L'avversione umana, l'odio ¢ la brama, sono

117



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

intessuti di un tale pensiero, che ad essi fornisce giustificazione.

Il sentiero che conduce alla Sede dei Nuovi Misteri, ¢ il
pensiero che cessa di attingere la propria forza dalla opposizione
alla scaturigine della Luce: anzi, si congiunge con tale scaturigine.
Vera via verso 1'lniziazione ¢ la conoscenza esoterica che insegna
la conversione o la trasmutazione del pensiero dialettico, il segreto
del passaggio dal pensiero riflesso al vivente.

Allorché l'opposizione si arresta, sorge la condizione per
l'incontro con 1 Maestri che donano I'Iniziazione e aprono il varco
al Tempio dei Nuovi Misteri, onde il discepolo conosca il senso
dell'ulteriore cammino e le prove che ancora lo attendono. Egli
deve conoscere la sua relazione con il Sacrario dei Sole, perché
l'imagine di essa gli sia di guida nei momenti dell'esistenza in cui
l'intento primo sembra sopraffatto dalla intensita della maya
quotidiana.

I1 discepolo ¢ in correlazione con i Nuovi Misteri anche quando
ancora non ne ha la visione e tuttavia procede secondo la retta
ascesi: egli accoglie I'orientamento dalla conoscenza e mediante il
Pensiero liberato si rende autonomo non solo dalla maya
dell'esistenza sensibile, ma anche da quella delle tecniche
spirituali inattuali. Egli ¢ comunque congiunto con il Sacrario del
Sole, presso il quale le Entita spirituali e i discepoli umani, si
uniscono ritualmente, ai confini del sensibile, per l'assunto della
reintegrazione.

Il senso che a un determinato momento diviene chiaro al
discepolo riguardo al Sentiero, ¢ I'importanza di divenire degno di
partecipare a tale Rito, al quale ¢ sempre indirettamente connesso.
La connessione esige segreto e silenzio, perché l'indipendenza
dalla maya delle cose terrestri e da quelle ingannevolmente
spirituali, divenga potenza orientatrice. Fin dalla iniziale ascesi

118



10 - I Nuovi Misteri

del pensiero, la scaturigine del cuore suggerisce il senso
sovrasensibile del percorso aperto dal Maestro dei nuovi tempi
verso il Sacrario Solare, il luogo della Fedelta e della Grande
Serieta: dove non ha senso il conflitto umano e la valutazione
terrestre delle cose. Senza conoscenza di un tale percorso, non ¢
possibile Iniziazione nel tempo attuale.

La Grande Serieta ¢ il prendere sul serio sopra ogni altro valore
il centro da cui scaturisce il contenuto del destino dell'uomo e del
mondo, in conseguenza del convergere in esso del Volere
elaborato nella sfera sensibile. La pura vita del Volere muove
verso tale centro, che ¢ il suo centro originario: pud muovere
come essenza del Pensiero, come essenza del sacrificio quotidiano
e della conoscenza, della donazione di sé e della liberazione
cosciente. E la pura corrente del Volere in cui fluisce il Pensare
che si libera dall'opposizione alla Luce di Vita, presso il centro del
Cuore: la Forza dell'identita con il contenuto del Sacrario Solare.

La pura corrente del Volere ¢ quella che, per virtu del Logos,
scende nel segreto della mineralitd e qui afferra il potere delle
tenebre, per trasformarlo in fiamma del suo originario Impeto di
Vita. Il gelido odio e la tenacia dell'avversione sono al livello
minerale potenze della natura, con la quale I'anima
inconsciamente s'identifica: non dominate dalla corrente del
Volere, esse ascendono dominatrici, generando brama e
avversione.

Grazie alla connessione dell'lo con i suoi originari Misteri,
eppero alla virtu di Resurrezione, la Corrente del Volere trasforma
la tenebra della Materia in Luce, la gelida avversione in Calore
d'Amore, facendo ascendere l'intima forza della Materia dalla
natura della Terra a quella dell'Acqua, da questa a quella dell'Aria,
da questa a quella del Fuoco. Qui I'originario Impeto di Vita che,

119



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

scendendo nel sensibile, diviene brama e avversione, si trasforma
in Calore d'Amore.

Sono pure Potenze della Natura quelle che, non dominate dalla
corrente della Volonta, ascendono nell'anima come Potenze
d'alterazione, divenendo brama e paura, ira e avversione,
generando la malattia e la necessita della Morte. L'ascesi del
Pensiero, in quanto concreta ascesi della Volonta, porta al
superamento e al dominio di tali Potenze, il cui reale senso ¢
divenire poi aiutatrici. Esse vengono redente dalla Parola
resurrettrice, pronunciabile dall'uomo che, conoscendo il sentiero
aperto dal Maestro dei nuovi tempi, in sé ritrovi il Logos. La
Corrente del Volere € la Corrente della Resurrezione, che afferma
sulle Potenze della tenebra generanti la brama, I'odio e la Morte, il
Potere che vince la Morte e genera come flamma di vita I'Amore
vincitore della Morte. Percio 1'ascesi di tale volere introduce ai
Nuovi Misteri: ma ¢ l'ascesi della Devozione che nasce come
ascesi del Pensiero. La via che, movendo dal Pensiero, ritrova la
Luce e l'originario Calore di vita, puo condurre ai Nuovi Misteri,
perché ¢ la Via del Graal.

Il cammino del Graal ¢ il cammino della reintegrazione
segretamente anelata da ogni essere umano, in relazione ad un
Archetipo inconcepibile al pensiero riflesso, anche quando questo
muova secondo intento spirituale. E il ritrovamento di cio che era
perduto, ma non annientato, non distrutto, bensi immerso nel
sonno ¢ nella dimenticanza. Il sogno scaturente da tale sonno ¢
divenuto talmente intenso da apparire realta e da essere necessaria
la Morte perché si dia risveglio da esso. Il cammino del Graal ¢ il
risveglio da vivi, nell'ambito dell'essere che esiste terrestremente,
ossia nell'ambito dominato dalla Morte.

L'accesso al regno del Graal presuppone la conoscenza dei

120



10 - I Nuovi Misteri

Nuovi Misteri, cio¢ la conoscenza del segreto per cui la corrente
della Volonta, liberata nel Pensiero, attinge direttamente agli
Spiriti della Volonta che muovono i mondi. E la corrente della
Volonta, che ¢ all'origine della creazione e il cui momento
originario pud essere restituito dalluomo come Principio
redentore della natura. Nella natura, infatti, tale Volonta opera
alienata al proprio Principio. L'uomo puo esserne il liberatore, ove
attui la Volonta che trasforma la gelida mineralita in calore di Vita,
e la corrente dell'odio in fiamma d'Amore “non bruciante”, di
continuo accendente se stessa dal suo consumare il Male della
Terra, la necessita della Morte.

E la corrente della Volonta alla quale, come si & veduto, l'ascesi
del Pensiero, divenendo ascesi della Consacrazione di sé,
conferisce il potere di scendere nelle profondita della struttura
corporea, per ricongiungersi dinamicamente con la Volonta
divenuta Potenza della Materia, ossia per ritrovare e ridestare
nella tenebra il proprio essere radicale. Questa ricongiunzione ¢
liberatrice secondo il Logos, perché ¢ uno sprofondamento di
dedizione e di coraggio piu potente dell'annientamento dovuto, al
livello sensibile, alla brama: ¢ un donarsi voluto, che scende
redentoriamente 1a dove il donarsi normalmente ¢ solo movimento
della brama, ossia la soggezione delle forze piu elevate dell'anima.
Il donarsi illimitatamente voluto ¢ appunto la Consacrazione.

L'Eden, invero, ¢ racchiuso nell'anima, prigioniero in
profondita degli Usurpatori della sua Luce di Vita. Dell'alterazione
di tale Luce di Vita, possibile mediante il deliquio e la non
conoscenza dell'anima, si alimentano le potenze della brama. In
quella profondita possono scendere liberatrici solo le forze
dell' “Unigenito del Padre”: sono le forze dell'lo Superiore che la
nuova Ascesi del Pensiero, ritrovante la comunione con il Logos,

121



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

ha il compito di ridestare, perché solo esse, consumando la brama,
introducono nei Nuovi Misteri. Il Sacrario Solare ¢ ritrovabile
nell'anima, da chi segua non la illusoria, ma la reale via del Logos:
la via del Pensiero Vivente, che ¢ appunto la via al Graal.

Il Sacrario Solare ¢ il luogo della resurrezione perenne dell'lo
Superiore: dove I'lo inferiore compie il sacrificio della propria
forza, e puo compierla per Amore, perché sul piano sensibile
ritrova la Via del Pensiero, come via inversa a quella della caduta.
Mediante l'ascesi, il pensiero viene infatti sacrificato e redento, in
quanto, al livello sensibile, cessa di attingere la forza dal suo
opporsi alla Luce del cuore, al Sacrario Solare: cessa di ricevere
sicurezza dal Demonio della Terra.

Prima di tale sacrificio, ogni forza ¢ illusoria, anche se
conquistata per via ascetica. Ma occorre che ci sia tale forza,
occorre che essa si esprima in basso come forza dell'lo inferiore,
perché I'offerta sia possibile, ossia la discesa di profondita. In tal
senso la via al Sacrario Solare ¢ la Via del Graal.

Il segreto del Graal ¢ il senso ultimo dell'Ascesi del Pensiero,
come Ascesi della Consacrazione. E questa Ascesi che desta la
corrente della Volonta capace di scendere nella sfera delle forze
impegnate in profondita a tenere la struttura animale e a
continuarne la generazione. E una “discesa” di redenzione nel
mondo di forze dominato dalla brama e dall'eros: nella sede in cui
ogni amore umano si corrompe € si estingue. Ma ¢ la sede in cui
puo penetrare il potere di un Amore piu forte, dotato del Volere
che abbia ritrovato la sua sorgente solare grazie alla retta ascesi,
indicata come Ascesi del Pensiero. In realta, nei nuovi tempi, la

122



10 - I Nuovi Misteri

reintegrazione dell'lo nel suo dominio sovrasensibile, ¢ la sua
discesa nel mondo delle forze organizzanti I'esistenza corporea e
la sua continuita fisica, come continuita della specie. La discesa,
in quanto liberatrice, coincide necessariamente con la ripresa
dell'esperienza cruciale delle forze dell'eros, eppero con l'esigenza
ultima della missione della coppia umana.

Nel nostro Graal, saggio sul Mistero del Sacro Amore,
abbiamo potuto indicare l'esperienza del Graal come la
ricostituzione dell'accordo originario della coppia umana, grazie
alla resurrezione, per via contemplativo-operativa, del potere
androginico di ciascuna anima, eppero secondo la sintesi “solare”
di tali poteri individualmente risorti. In conformita al principio di
non comunicare insegnamenti di cui non si possa rispondere in
base ad esperienza effettivamente compiuta, si ¢ data la serie delle
imagini di un rito della comunione contemplativo-operativa,
possibile alla coppia umana, ove essa muova dall' Ascesi dei nuovi
tempi, che ¢ Ascesi del Pensiero-Logos, non contemplata nei
metodi tradizionali.

Il tracciato del rito scaturisce da un'esperienza di forze sopra-
mentali, il cui risveglio fa appello alla corrente del Volere liberato,
secondo la tecnica del Pensiero costantemente sottolineata nelle
nostre opere, come una via che, per impulso di resurrezione del
Sacro, traccia per sé una precisa distinzione metodologica.
Credere di ritrovare dietro un simile tracciato precedenti di altri
insegnamenti o analogie con qualche moderno tentativo di schema
spagirico o ermetico-gnostico, non pud che derivare da “non
conoscenza’: non conoscenza sia dello schema ermetico-gnostico
in questione, sia del contenuto della citata opera.

L'accennata descrizione della via del Sacro Amore risponde a
una volitiva esperienza interiore, indipendente da qualsiasi

123



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

presupposto esoterico-didattico: procedente soltanto di concerto
con la logica della forza liberata, che apre il varco a se stessa
mediante superamenti interiori € conoscenze, cio¢ mediante la
connessione sperimentale con le Potenze cosmiche dell'anima. Per
noi viene prima l'esperienza di poteri ridestati dell'lo, grazie alla
retta ascesi, poi la possibile connessione con i simboli e le
morfologie tradizionali: che ¢ utile, ma non strettamente
necessaria.

La differenza profonda tra la via da noi indicata e le vie
dell'Esoterismo formalmente tradizionale, consiste nel fatto che
questo, nel ricercatore attuale - salvo il caso di personalita
d'eccezione - s'identifica con il rappresentare interiore che
reagisce alla visione razionalistico-materialistica, rifiutando il
mondo moderno e apponendogli quello di altre eta, in base alle
conoscenze, ai simbolismi e alle rappresentazioni correlative, ma
non esce fuori dal suo limite antropomorfico, non supera il modo
di vedere che gli ¢ umanamente proprio, perché ignora il limite
dialettico, sia pure compensato di dynamis sostanzialmente
mistica: non conosce se non cio che porta in sé e che ¢ vero solo
in rapporto alla coscienza quale umanamente ¢; mentre la via del
Logos, o dei Nuovi Misteri, consiste nell'esperienza di cio che
l'uvomo “non” ¢ rispetto all'attuale stato di coscienza, ossia di cid
che ¢ cosmicamente, in rapporto alle proprie strutture corporee:
che ¢ dire, nell'esperienza volitiva di quel che egli ¢ effettivamente
oltre 1'umano, ossia “fuori” della interiorita limitata al sistema
nervoso, o al grado piu disanimato della sua corporeita: interiorita
dialettica, istintivamente portata a includere in sé lo Spirituale e il
Tradizionale.

L'esperienza sovrasensibile comporta fondamentalmente la
disciplina del pensiero, in quanto nell'vomo moderno il pensiero ¢

124



10 - I Nuovi Misteri

l'unica attivita dell'anima, che muove simultaneamente nei tre
mondi: fisico, animico, spirituale. Quando muove in basso, muove
simultaneamente in alto. Nel suo tracciato inferiore, il pensiero
puo operare in senso rituale, cosi da risonare nella sfera superiore.
Per tale via, esso diviene capace di superare il vincolo neuro-
sensorio e di congiungersi con la propria sorgente extraumana.

Occorre non dimenticare che I'umano condizionato dalla
corporeita, come umano-animale, non puo valere se non mediante
la dialettica di se medesimo, ossia mediante il pensiero vincolato
al sistema neuro-sensorio. E l'umano che va superato e che si
supera ordinariamente soltanto grazie alla Morte. Percio
I'Iniziazione ai Nuovi Misteri ¢ una via della Volonta, alla quale
occorre un Pensiero capace della dimensione oltre-umana, o del
Logos della Resurrezione, per attuare l'indipendenza dalla
corporeita animale-dialettica, durante la vita. E la corporeita nella
quale l'elemento animale si degrada come non ¢ possibile
all'animale vero e proprio.

Inattuali sono le vie che postulano il Logos, ignorando la
correlazione segreta gia esistente nell'anima dell'vomo: la
possibilita presente della congiunzione dell'lo con la Luce eterica
del cuore, cio¢ con quello che si ¢ indicato come il segreto del
Sacrario Solare. Tale congiunzione passa rigorosamente attraverso
la liberazione del Pensiero, in quanto pensiero cosciente dell'uomo
del presente tempo, ossia attraverso la liberazione dell'anima la
dove ¢ crocefissa alla necessita degli istinti e delle passioni, dalla
sua soggezione al sistema cerebrale: soggezione onde la natura, in
s¢ casta, si corrompe come natura umano-animale.

L'impresa del Graal ¢ 'azione liberatrice dell'anima nella sfera
del sistema corporeo che l'avvince alla terrestrita per la
produzione della coscienza pensante: percio il pensiero ¢ la testa

125



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

del serpente da afferrare, cosi come all'interno del pensiero ¢ la
forza da recuperare. Qualsiasi orientamento verso il Graal ignori
I'Ascesi del Pensiero indicata, pud bensi stimolare lo spirito della
ricerca, ma non condurla a realizzazione. Gli Ostacolatori oggi
ispirano una via del Manas, senza Logos, o con un artificioso
paradisiaco Logos: ossia senza il Soggetto reale dell'esperienza. 11
Soggetto non puo ritrovare se stesso, se non possiede il veicolo
mediante il quale immediatamente si esprime nel mondo, € se non
risale la corrente del pensiero, che ¢ tale veicolo, sino a incontrare
l'elemento cosmico della coscienza.

126



11 - ANDROGINE E ISIDE SOPHIA

L'anima ¢ la sede della contemplazione dei Nuovi Misteri, la
custode dei processi sovrasensibili della conoscenza, della vita
segreta del pensiero: la portatrice inconosciuta della Saggezza
delle cose perenni. Questa saggezza ¢ la perenne Sophia,
identificabile come la simbolica Vergine Sophia, o la purita
costituzionale dell'anima, che 1'anima ha perduta: ¢ I'Iside che
Lucifero ha rapita a Osiride, e che percio attende essere liberata
nel regno di Lucifero.

Occorre entrare con le forze della donazione assoluta di sé in
tale regno. Entrarvi ¢ il presupposto dell'accesso ai Nuovi Misteri,
o al Sacrario del Graal. Ma a tale impresa occorrono mezzi
adeguati, non dottrine che non solo non hanno alcun potere
sull'Avversario, ma ne sono occulto strumento. La stessa Via del
Pensiero rischia di divenire una via dell'orgoglio o del sublime
egoismo, se non conduce alla consacrazione di sé¢ al Divino e
all'amore illimitato per il prossimo: appunto il ritrovamento della
Iside-Sophia.

La realizzazione dell'intelletto puro, o della mediazione
originaria del pensiero, non ¢ ancora il ritrovamento della Iside-
Sophia. Tutte le tecniche meditative patiscono oggi il male della
disanimazione costituzionale del pensiero. Talune di esse tuttavia
possono dar modo all'asceta di ritrovare il movimento puro. Il
movimento puro, come intuito restituito al pensiero, pud sondare
l'iniziale retroscena extra-dialettico del mondo, senza coscienza
delle forze ideativo-imaginative messe in atto. Il moto intellettivo
umano, o dialettico, vincolato alla corporeita, mantiene cosi il suo
dominio di fondo. Onde rimane muta, ermeticamente

127



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

impercepibile, la Conoscenza delle essenze perenni, che ¢ la
chiave della reintegrazione. Malgrado l'ascesi, l'anima supera
minimamente la condizione di prigionia e di sordita, propria allo
stato riflesso: permane “/imitata” a una percezione umana di sé,
non cosmica, non extra-umana, quale ¢ in realta.

L'intelletto che si riaffermi secondo l'interiore moto del
pensiero ritrovato, ma senza ritrovamento del segreto della vita
dell'anima, ossia senza liberazione della Iside-Sophia, continua a
patire l'inconscio vincolo di profondita: senza saperlo, nel suo
rafforzamento, obbedisce ancora al Potere della natura destituita,
priva di Logos.

Questo intelletto, peraltro, ove muova secondo antiche vie
dello Spirito, con la Saggezza del passato, non pud attuare la
relazione che 1'anima aveva con il mondo prima della caduta nella
riflessita, ossia prima dell'epoca dell'Autocoscienza e della
Liberta, perché patisce il male della riflessita senza possibilita di
conoscerne la controparte sovrasensibile, ossia il momento di
autodeterminazione come momento d'identita con il Logos. Gli
manca la connessione illuminante con la Iside-Sophia. L'anima in
sostanza si fortifica nell'ambito della propria alienazione, senza
consapevolezza di questa: ha la capacita del movimento magico,
ma dispone di una vita che non viene dalla scaturigine della Vita,
bensi dalla riflessita rafforzata. Il limite umano-animale continua a
condizionarla.

La via al Logos comunque ¢ preclusa all'intelletto che mediante
nuove forme imprigiona alla coscienza dialettica la Iside-Sophia.
La coscienza dialettica, fondata inconsciamente sul sentimento,
piuttosto che sul pensiero, puo credere di essere “tradizionale”:
confortata dalla cultura filologica e dalla sagacia simbologica, puo
conseguire la persuasione di una restituita Sapienza delle cose

128



11 - Androgine ¢ Iside Sophia

perenni. Un inganno non dissimile a quello del dialettismo
materialista. L'ingenuita di tale coscienza ¢ il suo non riconoscere
scaturente dal Logos il pensiero capace di tradurre in termini di
intuizione e di logica attuale le dottrine della Tradizione.

Il “dogma” della sopra-natura vale quanto quello della natura:
sono lo stesso dogma. Sono la valenza di un'alterita metafisica di
contro all'uomo come Soggetto che la concepisce e nel concepirla
ignora di cominciare a superarla. Si tolga questo concepire al
Soggetto: la relazione non ¢ piu possibile: il Soggetto ha di fronte
a s¢€ solo il simbolo della propria alienazione. Ove una simile
situazione si traduca in “dottrina”, in realta il Soggetto, nel cui
intimo soltanto puo affiorare il Logos, viene in forma dottrinaria
inconsciamente eliminato.

La Via solare d 'Occidente oggi vale per ogni asceta della Tena,
che cerchi realmente I'originaria Vita della Luce. La Iside-Sophia
¢ il simbolo di tale originaria Vita che congiunge l'anima con il
Divino: il tessuto segreto dell'anima, che l'anima non pud piu
percepire, da quando inconsciamente vive solo nel riflesso. Non ¢
la meta forza mistica, né soltanto la virtu trascendente del sentire,
bensi la polarita “femminile” dell'anima come intelletto celeste,
rispetto alla polaritda “maschile” dello Spirito come Volonta: la
natura originaria dell'anima, la virtu intuitiva delle cose divine,
che nei primordi si esprimeva come potenza d'Amore. Essa
costituiva infatti la Vita della Luce dell'anima, prima della sua
prigionia nel regno di Lucifero, ossia nella sfera dell'alterna
vicenda psichica della esaltazione e della depressione. La Vita
della Luce invero ¢ cio che nell'anima incarnata normalmente si fa

129



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

Amore umano.

Il sentire che sente in conseguenza della caduta del pensiero
nella riflessita, ¢ dominato senza contrasti da Lucifero, che lo
rende capace bensi di risonare spiritualmente, ma non oltre i limiti
dell'egoita riflessa: attraverso la continua oscillazione dell'attra-
zione e della repulsione, del tripudio e della disperazione, la
dualita senza uscita: il limite stesso dell' Amore umano. E questo
sentire che invade l'anima, mediante le tensioni mistiche o
spirituali. Rispetto ad esso, pero, lo sperimentatore sa che, nei
tempi moderni, la possibilita della determinazione per l'astratta e
calcolabile realta fisica, rende temporaneamente indipendente
dalla psiche luciferica il pensiero riflesso. Un varco verso il
superamento della oscillazione ¢ aperto, ma non ¢ cosciente.

Costituzionalmente, nel rappresentare si esprime la polarita
femminile dell'anima, mentre nel volere si esprime la polarita
maschile. Nel rappresentare volto determinatamente al mondo
misurabile, si inserisce I'elemento della volonta. Ma il connubio
delle due polarita viene reso sterile dalla condizione riflessa. Il
germe androginico dell'anima ¢ isolato: il suo potere cosmico
permane tacito o ignoto. Compito dell'asceta ¢ rianimarlo 1a dove
esso si priva della sua corrente di Vita.

Quando la Volonta fluisce spontaneamente nel rappresentare, si
ha l'imaginare. Tale imaginare tuttavia esprime normalmente il
dominio di Lucifero, in quanto il suo impulso non ¢ il volere puro,
o cosciente: la vita che esso reca, viene dal sentire. Per tale via,
1'Iside-Sophia permane prigioniera della psiche riflessa, il regno di
Lucifero. Nell'imaginare, tuttavia, puo essere inserita la Volonta
cosciente: I'elemento “maschile” del volere pud essere unito con
I'elemento “femminile” del rappresentare. In questa unione si
ridesta il germe androginico dell'anima: ha inizio la liberazione

130



11 - Androgine ¢ Iside Sophia

della Iside-Sophia dal dominio di Lucifero, per l'operazione
androginica superiore in cui rivive I'Amore originario.

Pensiero e Volonta sono due forze polarmente opposte, in
continua combinazione tra loro. Il Pensiero ¢ sveglio, ma privo di
Vita: la Volonta ¢ immersa nel sonno profondo, ma portatrice di
Vita. 11 Pensiero perd puo suscitare la Volonta profonda, come
normalmente avviene quando il semplice rappresentare suscita il
movimento degli arti. Questa possibilita del Pensiero di scendere
nella Volonta motrice degli arti, € il punto di partenza, o il segreto,
della ricongiunzione delle due forze secondo un potere cosmico
originario. Tale potere ¢ riconoscibile come la corrente dell'lo
indipendente dalla psiche nell'anima, ossia indipendente
dall'influenza di Lucifero.

L'intelletto puro puo elevarsi sino a congiungersi con il Logos,
se ritrova la Vergine Sophia, che ¢ l'imaginazione liberata dal
dominio di Lucifero: ¢ il sentire che risorge in quanto cessa di
sentire secondo Lucifero, ossia secondo l'egoita riflessa, per
accogliere cio che il sentire di Lucifero esclude sempre: il
contenuto Logos di ogni ente, come di ogni evento. Per 'assenza
di tale contenuto, I'uvomo soffre e gioisce illusoriamente, perché si
comporta come se quello fosse afferrabile dalla coscienza riflessa,
di continuo compiendo 1'“irreale” esperienza dell'essere che gli
appare ‘“reale”: non avendo mai le cose, perché non ne ha
I'Essenza.

Quando si parla di pensiero vivente, in realta si allude
all'intima forza animatrice simboleggiata dalla Vergine Sophia. Il
pensiero dialettico € quello che ha perduto il segreto della Vergine
Sophia e di tale sua perdita impronta il sentire. Quando nel corpo
astrale si accende il Fuoco di Luce dell'lo, per l'atto del pensiero
cosciente, per attimi, la luce di Lucifero viene redenta dalla Luce

131



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

del Logos: si anima l'inconscio germe della liberazione della
Vergine Sophia. Questo germe pud divenire Vita edificatrice
cosciente, se viene percepito come intimo nucleo dell'idea.

Il sentire che di continuo per identico processo soffre e gioisce,
¢ la virtu della Vergine Sophia prigioniera di Lucifero. Il sentire
chiede non essere eliminato, ma svincolato dal livello umano-
animale, o dall'anima razionale: chiede cio¢ irradiare la sua reale
Vita. Questa ¢ la simbolica Sophia, la virtu del Pensiero vivente:
essa sola puo sentire, secondo musicalita primordiale, il Logos,
ma non puo, se non viene liberata. Questa liberazione viene dal
restituito connubio del Pensiero con la Volonta, che, come iniziale
esperienza androginica, ¢ la via moderna del rinnovamento dei
Misteri, o della Magia Divina. Alla Iniziazione dei nuovi tempi
conduce il Pensiero, che trovi la propria sorgente volitiva: la
sintesi della polarita maschile e femminile dell'anima.

L'Amore celeste ¢ il vero senso dell'amore umano. Ogni amore
umano muove, senza saperlo, dal suo contenuto celeste, ma senza
speranza di realizzarlo, perché nell'ambito della psiche patisce la
prigionia di Lucifero: l'incantesimo dell'apparire. Che, assunto
come realtd mediante la coscienza riflessa, ma con il potere
dell'lo, ossia con la Forza dello Spirito che comunque ¢ dietro,
genera la brama irresistibile, la continua avidita dell'effimero e la
sua delusione.

* %k ok

Il massimo impedimento all'esperienza dell'Androgine, o alla
reale Via Iniziatica, ¢ l'inconscio vampirismo del sentire, di
continuo alterante la vita affettiva, eppero l'equilibrio dell'anima,

onde oggi si danno vie magiche che propongono 1' “indipendenza
132



11 - Androgine ¢ Iside Sophia

piu facile” dalla emotivita, quella che elimina nell'anima
l'elemento della compassione e della comprensione: eliminazione
dalla quale scaturisce una indubbia forza, capace di apici magici,
che pero non viene dall'lo, bensi dal suo opposto. Il pericolo
dell'esoterista moderno € appunto la conquista della forza facile a
prezzo di una castrazione animica, il cui simbolo nella leggenda
del Graal ¢ Klingsor, e i cui campioni moderni sono Crowley e
Gurdjeef.

La calma trascendente, l'indipendenza dal sentire luciferico,
non vengono dal dare via libera al “doppio ahrimanico”, ossia
all'essere-base della forza dell'ego, la cui potenza innegabile sul
piano vitale-animale, ¢ il cinismo e la cui possibilita
d'indipendenza dalle emozioni in sostanza ¢ la malvagita: questo
in sostanza ¢ un vampirismo ben piu grave che quello emozionale
luciferico. La vera indipendenza dall'emotivita luciferica viene da
una capacita di donazione di sé illimitata, che ha in sé tutta la
forza della emotivita, ma la trascende, grazie alla congiunzione
del Pensiero con la Volonta, nella cui corrente opera I'lo, il reale
vincitore dell'umano, perché vincitore dei due Ostacolatori: colui
che fa della forza di questi un uso creativo secondo lo Spirito. La
vera correlazione d'Amore nasce dallo Spirito capace di
indipendenza sia dalla emotivita, o dalla facile mistica, sia dalla
egoistica imperturbabilita, o dalla facile forza magica.

La via che riconnette il Pensiero con la sua fonte metafisica,
apre il varco all'Amore che edifica la Vita e il reale rapporto della
fraternita, superando il vampirismo luciferico dell'affetto
possessivo e 1l vampirismo ahrimanico della eliminazione del
sentire, o della falsa forza magica. L'anima puo rivivere. soltanto
grazie all'originaria forza dell'lo: ma le occorre il segreto della
connessione con il Logos: anzitutto il ricordo della connessione.

133



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

La Iside-Sophia ¢ il livello originario dell'anima, perduto: la
memoria dello Spirito, la luce primordiale del cuore, non veduta:
il reale contenuto dell'essere. Che appare essere di la dal pensare,
perché l'identita originaria di essere e pensare ¢ perduta. Tale
identita originaria ¢ appunto il suono primordiale del nucleo
androginico dell'anima, dimenticato. Onde il mondo appare
obiettivo, esteriore, prosaico, privo di Logos, afferrabile soltanto
mediante calcolo e dialettica.

La ricongiunzione del pensiero con 1'lo ¢ I'iniziale moto della
Volonta magica: l'atto della liberta possibile unicamente all'uomo
autocosciente. La pura connessivita del pensiero dialettico puo
portare lo sperimentatore a intuite una simile logica del pensiero
vivente: 'autonomia di questo, rispetto ai sensi e alla psiche, la
sua possibilita di donare 1'iniziale esperienza del corpo sottil”. Ma
cido non ¢ ancora ritrovare il Logos: anzi, questo ¢ il momento in
cui l'asceta corre il rischio di usare inconsciamente l'acquisita
virtu del puro pensiero contro il Logos: secondo un residuo
impulso della radicale natura egoica. Egli pud diventare l'istruttore
di molti discepoli avidi di dipendenza da un maestro che
dialetticamente mostri di possedere la via.

La Via del Pensiero rischia di divenire una via del sublime
egoismo, se non viene illuminata dalla Luce della Iside-Sophia.
V'¢ un possibile punto di arresto nella sfera dell'intellettualismo
esoterico, dotato della sua dinamica interiore e persino dei suoi
poteri: certamente limitati. Si puo parlare di una zona di arresto
della via, al livello di un intellettualismo esoterico organico ma
incapace di connessione radicale con 1'lo, ossia con il Logos. E la

134



11 - Androgine ¢ Iside Sophia

zona che puo essere superata soltanto, ove si segua radicalmente
I'Ascesi del Pensiero: cosi che apra la via al cuore, dal quale
risorge la Memoria delle cose divine, la Iside-Sophia.

Per superare la zona neutra, in cui ¢ di continuo possibile il
ritorno della vilta senziente o il tradimento dell'intelletto, occorre
il trasferimento dal sussistente modo di essere dell'anima a un
modo di essere originario, perduto: che era necessario perdere, per
riconquistarlo da un grado di spontaneita a un grado di liberta: la
Memoria delle essenze perenni, che ¢ 'intima struttura dell'anima,
smarrita: eliminata dalla coscienza dialettico-sensuale.

L'originario modo di essere dell'anima risorge nella misura in
cui essa giunga a contemplare “fuori” di sé cio che le € divenuto
processo intimo: il formarsi dell'idea, 1'imaginare creatore. Questo
imaginare ¢ il “sentire” liberato, che volge verso la zona in cui
pud accendersi, come fiamma dell'Amore Divino, la potenza
dell'antica fede ridestata, la virtu dell'assoluta consacrazione di sé.
Essa viene preparata dal connubio del Pensiero con la Volonta.

Il Pensiero suscita la Volonta motrice negli arti. Ogni volta che
un pensiero o un'imagine si traduce in movimento degli arti, si
accende nel corpo astrale e permea l'eterico sino al fisico, la
Volonta Magica. La tecnica della Volonta Magica consiste nel
realizzare nei movimenti incarnanti determinati comandi mentali e
nel percepire imaginativamente la luce aurea del Volere in tali
movimenti. E un contemplare la corrente del Volere in atto, e
simultaneamente sperimentare la sua assoluta autonomia rispetto
alla psiche o al corpo astrale. Questa autonomia viene percepita
come il potere superiore dell'lo, la sua olimpica impersonalita. E

135



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

importante per il discepolo avvertire la purita di tale corrente del
volere, come vita luminosa dell'anima, indipendente dalla psiche
bramosa e percio essenziale come “misura” della purita della
corrente dell'eros, quale ¢ prima di essere corrente sensuale
animale.

Uno sviluppo di tale tecnica consiste nell'imaginare il
movimento degli arti, pur essendo in stato di immobilita. Si
imagina e si contempla una posizione degli arti diversa da quella
in cui realmente si sta, indi si realizza questa posizione e si
imagina quella reale precedente. Inoltre, permanendo in stato di
immobilita, si pud imaginare un movimento continuo degli arti,
per esempio il camminare o il correre, percependo l'autonomia
della corrente del volere.

Questi esercizi d'imaginazione-contemplazione risvegliano il
Pensiero nella corrente della Volonta e la Volonta nella corrente
del Pensiero. La Forza interiore che essi destano non conosce altro
limite che la incapacita dell'anima ad accoglierla nella sua
pienezza. Ma ¢ lo stesso connubio del Pensiero con la Volonta,
che prepara l'anima a superare l'istintiva opposizione egoica al
fluire della potente impersonalita della Forza.

La Volonta deve essere voluta, perché la sua Forza metafisica si
incarni, ma non ha altro suscitatore e operatore che il Pensiero.
Essa muove in realta dal Pensiero, ma il Pensiero muove in realta
dalla Volonta, perché, nel reale Metafisica, Volonta e Pensiero
sono un'unica Forza. Il segreto di tutta l'ascesi ¢ la realizzazione
umana di questa Forza.

Non ¢ sufficiente ritrovare il pensiero puro, il percepire puro.
L'ascesi del percepire e del pensare realizza un'iniziale e
momentanea indipendenza dal dominio della  psiche:
simbolicamente dal regno di Lucifero. L'indipendenza vera ¢

136



11 - Androgine ¢ Iside Sophia

quella che si realizza rispetto al regno di Ahrimane, il donatore
della “facile forza”, perché il reale asservitore dell'To.

La contraddizione dell'anima ¢ essere vincolata alla corporeita
e tuttavia anelare alla propria liberazione mediante la coscienza
fondata su tale vincolo. D'altra parte, l'indipendenza dovuta
all'ascesi ¢ momentanea: la luce che essa produce diviene
spirituale nutrimento della psiche assetata di parvenza e di
estrinsecazione sensuale, ove non si dia la connessione con la
Iside-Sophia. L'individualita interiore, rafforzata ma non liberata,
puo affezionarsi ancora piu sottilmente alla vita, in quanto maya
sensibile.

V'¢ un impulso, senza il quale non si procede: un impulso che
non puo venire dalle sensazionali rappresentazioni magiche, ma
solo dalla capacita di comprensione dell'errore terrestre e di
compassione per i fratelli umani: ¢ un sentimento di amore, che
scaturisce come autentica forza dell'lo, dall'accordo profondo del
Pensiero con la Volontd. E I'Amore che nasce dall'impulso
dell'Inconcepibile, supercosciente, assoluto: il ricordo della qualita
originaria che solo pud rammemorare all'anima la sua verace
natura: il risveglio dal sonno leteo dell'avversione, il superamento
della relazione prosaica con il mondo privo di Logos.

Ritrovata la Iside-Sophia, ¢ ritrovato il Logos: l'anima viene
vergineamente fecondata dal Logos. Questo momento coincide
con la visione del Sacrario solare. La presenza del Logos viene
realizzata perché percepita. Anche se presente, non pud essere
realizzata, ove non venga percepita. L'organo di percezione ¢ il
potere volitivo del Pensiero, ossia la corrente in cui il Pensiero ¢
uno con la Volonta.

La “via arida” e tuttavia luminosa del Pensiero porta al
ritrovamento della Iside-Sophia, perché ¢ la via assolutamente a-

137



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

psichica. La musicalita segreta dell'anima viene ritrovata come
forza strutturale, oltre quel dominio della prosaicita che ¢ il
realismo del calcolabile, ossia dell'inesistente. Lo stato poetico
non ¢ la vocazione dell'irreale, bensi la logica segreta dell'anima,
la relazione supernamente matematica, perché ritmica sino alla
“armonia delle sfere”. La "logica perduta” dell'anima ¢ invero cio
che viene chiamato Vergine Sophia.

Questa logica puo essere ritrovata, perché in germe affiora nel
pensiero intuitivo. L'ascesi del pensiero porta all'articolazione
dell'originario pensiero in imagini, che ne rendono visibile il
contenuto trascendente. L'immediato vivere di tale pensiero ¢
appunto I'imaginare creativo.

L'imaginare ordinario soggiace alla coscienza riflessa, eppero,
quale che sia il suo espandersi, non esce dalla prigionia luciferica
della psiche. L'imaginare intuitivo supera il limite psichico e
libera I'anima dal dominio di Lucifero: ¢ la liberazione del sentire
celeste, che supera l'avversione e attua la compassione. Lo
sperimentatore comincia a ritrovare la conoscenza delle cose
divine, o la Vergine Sophia, dando vita mediante forme
imaginative ai principio androginico dell'anima: il connubio del
rappresentare con il volere. Questo connubio ha inizio quando il
sentimento partecipa non soltanto come forza latente di
consacrazione, ma anche come moto cosciente alla sintesi del
pensare con il volere, realizzabile mediante la retta
concentrazione, la retta meditazione.

Tale partecipazione ¢ 1'accendersi del sentire per virtu del senso
ultimo con cui lo sperimentatore vive I'Ascesi del Pensiero:
l'intento profondo che egli immette nell'atto della concentrazione-
meditazione. La purita di questo intento ¢ la misura del potenziale
spirituale dell'atto in cui ¢ il lampo del volere pensante. II limite di

138



11 - Androgine ¢ Iside Sophia

Lucifero, superato nell'intento, non ¢ percio superato nell'anima:
ma la sintesi del pensare e del volere pud dare potere operante a
tale intento: puo portarlo a incontrare la virtu impersonale che gli
corrisponde: la virtu originaria della Luce. L'incontro con Ia
Vergine della Luce ¢ in sostanza l'incontro con la Luce del Logos:
che non puo avvenire se non grazie alla sintesi androginica delle
forze.

139



1/1 0905 ¢ £ Nuovi Misteri

140



IL SEGRETO DELLA MEDITAZIONE

Si ¢ indicata una Via del Pensiero, in quanto essa soltanto
conduce alla percezione del processo cosmico che si verifica
nel retroscena della coscienza, ogni qual volta I'lo incontra
l'astrale umano, per 1'atto pensante. Questo superiore momento
del Pensiero deve essere conosciuto da un asceta cosciente. Il
pensiero, la razionalita, la ragione dei filosofi e degli psicologi,
non ¢ il reale pensiero, bensi la sua manifestazione inferiore.
Anche quando una intuizione pura acquisisce forma di
pensiero, il pensatore non sperimenta tale intuizione, ma la sua
veste dialettica.

L'esperienza sovrasensibile consiste nel ritrovare, per
potenziamento della Volonta, la “connessione cosmica” del
pensiero, mediante l'esaurimento della sua forma dialettica.
Normalmente l'interiore Luce presente in ogni pensiero,
scompare nel processo dialettico, per urgere nella forma del
pensiero immediatamente successivo. Essa da iniziale vita alla
dialettica, che simultaneamente, per essere formalmente
riconoscibile, per essere pensiero umano, la elimina. La vera
forza dell'uomo si affaccia nel momento che precede - non
temporalmente - il pensiero cosciente, ma questo ¢ l'unica
attivita della coscienza capace di ritrovarla in sé, come proprio
auto-trascendimento.

L'uomo ¢ di continuo al confine della propria forza, o del
suo essere perenne: presuppone di continuo una corrente di
Vita inalterabile: che non s'incarna, non scorre in lui, perché

141



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

egli si chiude ad essa. La respinge, perché ha bisogno del
pensiero che rivesta la sua necessita animale, la quale assurge a
necessita psichica e persino spirituale. Oggi vi sono sistemi
spirituali, che, malgrado la loro wveste aristocratica,
sostanzialmente non superano tale livello. Non saprebbero
indicare una via verso la percezione del potere cosmico della
Luce che arde pre-dialetticamente, ad ogni scaturire di
pensiero, come fuoco dell'anima cosciente, a cui la dialettica,
quale forma della paura, normalmente si oppone, sfuggendone
la consapevolezza. Non saprebbero indicarla, perché malgrado
l'oggetto metafisico, il loro livello interiore ¢ quello della
dialettica, in cui lo Spirito ¢ avversato. Si puo dire che tali vie
hanno la funzione di impedire la reale esperienza
sovrasensibile dell'uvomo moderno e di fornire la fabbrica degli
spostati spirituali che tutta la vita parleranno di Spirito, di
Iniziazione e di Esoterismo, senza sapere dove stiano di casa.

Alla stessa maniera che il materialista si rappresenta una
Natura che fuori di lui si ¢ fatta da sé, 1'esoterista si rappresenta
una Tradizione che per forza propria sussiste e si lascia
conoscere da lui: che, per ritrovarla, non deve far altro che
prendere contatto filologico e mistico con la forma che essa
rivesti in un determinato tempo e in un determinato luogo.
L'esoterista che non riconosca la tipica ascesi del pensiero,
richiesta dall'anima cosciente nel presente tempo, non ha la
possibilita di distinguere l'elemento di perennita dell'anima,
dall'elemento formale-dialettico.

L'uymano quale ¢ secondo la coscienza dialettica che lo
esprime, non ¢ l'autentico umano, ma l'umano-animale che

142



12 - 1] Segreto della Meditazgione

l'vomo deve superare. La presenza dell'uvomo sulla Terra ha
questo senso. Il continuo esplodere del Male e il continuo
limite della Morte sono per lui il segno della non conoscenza, o
ignoranza, di tale senso. L'umano ¢ ci0o in cui totalmente
s'intesse la brama: normalmente occorre la Morte perché
I'vomo ne sia liberato. Lo svincolamento volitivo durante la
vita € invece l'elaborazione reale dell'umano, la relazione con
I'Essenza, che I'vomo deve attuare in quanto vivo e cosciente,
non per merito della Morte.

Ove il distacco e la contemplazione donati dalla Morte,
possano essere realizzati, per virtu ascetica, come impeto di
Vita, durante la vita, lo sperimentatore in sostanza affronta
cosciente le potenze di una Morte a cui ogni volta segue la
Resurrezione. Lo sperimentatore scopre che la Vita, in sé
sempre intaccata dalla Morte, ¢ quella impercepibile che
sorregge l'esistenza animale, ma la dove non ¢ impegnata in
questo processo vitale, affiora, senza lasciarsi percepire, come
pensiero, recante in sé l'originario impulso cosmico.

Senza lasciarsi percepire: questo lo sperimentatore dei nuovi
tempi deve intendere. Se egli giunge a percepire il momento in
cui I'lo incontra l'astrale, per generare il pensiero, incontra un
processo cosmico. Il percepire la Vita che ogni volta si annienta
come pensiero dialettico, ¢ il segreto della reintegrazione del
pensiero e percio dell'umano: la possibilita di sperimentare
I'elemento vivente della natura e della storia, I'iniziale
soluzione dei problemi umani: il senso vero del darsi del
pensiero.

Il pensiero non ¢ una produzione umana, ma qualcosa che si

143



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

da all'uomo e con cui egli ha il torto di identificarsi: gli si da di
continuo come “simbolo” della vita originaria perduta. Fuori
che come simbolo, il pensiero ¢ una maya. Percepire il pensiero
¢ percepire la Vita: la fiammea Luce creatrice, la forza magica.
Il pensiero non ¢ una produzione umana, ma qualcosa che a lui
viene donato: ¢ il mondo sovrasensibile che gli si da come, sul
piano fisico, gli si da il mondo sensibile.

L'impercepibile vita da segno di sé direttamente
nell'elemento pre-dialettico, immediato al pensiero e permeante
la percezione. Il pensiero dialettico ¢ la maya del pensiero pre-
dialettico, cosi come la percezione ¢ la maya del manifestarsi
sovrasensibile, onde la percezione “appare” in sé€ compiuta,
senza l'elemento pre-dialettico ogni volta, operante in essa.

L'elemento della vita, come elemento della perennita epperd
della immortalita, ¢ l'antecedente intemporale del pensiero:
'immediato sovrasensibile del pensiero: non del sentimento,
non della volonta, che, come si € mostrato, muovono nel loro
elemento di vita grazie all'intima mediazione del pensiero,
sotto il segno della spontaneitd. Sempre un contenuto di
pensiero sollecita emotivita o impulsivita.

Il pensiero umano, come pensiero dialettico, non pud
pensare il Logos: pud soltanto operare su sé per accoglierne la
Vita. Il pensiero dialettico non pud afferrare il Logos, allo
stesso modo che la mano tesa verso I'alto non puo afferrare il
cielo. L'inganno del pensiero dialettico ¢ non conoscere il

144



12 - 1] Segreto della Meditazgione

proprio limite, che, come si ¢ veduto, ¢ lo stato riflesso: onde
puo discorsivamente argomentare su tutto cid che ¢
sovrasensibile, ignorando che il Sovrasensibile ¢ tale in quanto
si trova oltre tale limite. E il limite che il pensiero dialettico
subisce senza conoscere, ¢ tuttavia € l'unico inconosciuto che
puo conoscere e percid possedere per il proprio
trascendimento.

Il pensiero umano non pud pensare il Logos, ma puod
ritrovare se stesso nel Logos. La dove I'lo incontra il corpo
astrale, il pensiero sorge come una ‘“Luce fiammea”, dotata di
potere creatore perché sorge dal Logos. Questa Luce di Fuoco
si estingue ogni volta nella coscienza dialettica. L'inganno del
moto dialettico ¢ il volgere a tutto, ma non poter concepire il
volgere a se medesimo: concepire tutto, ma non la via che lo
porta a percepire la propria Vita di Luce. E la via che gia
percorre per essere riflesso, o dialettico: l'unica, tuttavia,
inconosciuta al pensiero.

Nell'essere riflesso, il pensiero umano si oppone al Logos,
ma la dove non € ancora riflesso € ha il suo momento intuitivo,
muove come Fuoco di Luce del Logos. Il Logos medesimo
consente la riflessita, nella cui opposizione al Logos 1'uomo
realizza la liberta. Ma ¢ la liberta che gli deve dare modo di
ritrovare, come essere libero, il Logos da cui muove.

Il segreto della guarigione dell'uvomo, ¢ la percezione della
Luce di Fuoco di cui divampa pre-dialetticamente il pensiero.
Dalla perdita della Luce fiammea del Logos, origina il male di
cui l'uomo soffre. Il male dell'anima, il male del corpo, il male
del sentire e del volere, in realta ¢ il male del pensiero oscurato

145



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

e privo di potere di vita, dotato di potere di Morte. Nel pensiero
comincia la malattia dell'uomo: nel pensiero ¢ la possibilita
della guarigione. Occorre pero entrare nel segreto del pensiero:
rendersi conto che non € una via razionale, ma una via della
Volonta. La Volonta supera la razionalita, ma di questa deve
possedere anzitutto il processo, per poterlo trascendere: per
poter superare il processo mediante cui di continuo nel
pensiero la Morte elimina la Vita.

Il Logos si manifesta sempre come una vampa di Luce di
Fuoco, dal “roveto ardente” alla Luce folgorante di Paolo sulla
via di Damasco. Da quando il Logos si ¢ incarnato e ha vinto la
Morte, luomo ha la possibilita di pensare secondo la
Resurrezione, in quanto in ogni pensiero che egli pensa si
accende la fiammea Luce del Logos: ma per percepirla, egli
deve superare la “tenebra” del pensiero dialettico. Solo tale
percezione ricongiunge I'anima con l'originaria Luce folgorante
del Logos.

L'elemento di perennita ¢ il continuo universale del
pensiero, che puo rivestite l'errore o il contenuto psichico,
contraddicendo la propria natura e divenendo pensiero del
particolare, sul piano della riflessita. L'errore di pensiero ¢ il
non sapere di congiungere ogni volta il “particolare” con
l'universale, ossia non essere veramente pensiero: perché il
particolare come tale, per il pensiero, in s€ uno, in realta “non
esiste”. Che non ¢ problema filosofico, bensi di ascesi pratica e

146



12 - 1] Segreto della Meditazgione

di redenzione, secondo l'istanza della dialettica riflessa, per la
quale il riflesso contraddice di continuo la Luce. Non esiste
particolare fuori dell'universale, se non per il pensiero caduto,
incapace di attuare, pensando, il proprio potere di Vita: che ¢
Vita della Luce.

Il Sovrasensibile non ¢ il sovrasensibile pensato, o sentito, o
intuito, ma il Sovrasensibile “intimo” al pensiero, 1'in s¢ del
pensiero, il suo moto di Vita: il moto di Vita di continuo
richiesto dal pensiero per la dialettizzazione, che appunto
estingue ogni volta tale moto. Lo esige di continuo per
estinguerlo.

Questa estinzione ¢ necessaria al pensiero dialettico, per la
propria estrinsecazione sul piano sensibile: in realta essa si
verifica per aprire il varco all'atto interiore libero, che pero
I'nvomo non ¢ capace di compiere. L'estinzione dovrebbe avere
la propria compensazione in una restituzione dell'elemento di
vita da parte del pensiero che, per rigorosa coscienza di sé,
completasse il processo: afferrando il proprio movimento e la
sua corrente di Vita, ossia il potere di conoscenza, al quale
infine il mondo sensibile rivela direttamente il suo contenuto.
Che ¢ l'ascesi dei nuovi tempi, la piu avversata, la meno
compresa persino da coloro che presumono esserne depositari.

Il problema della liberta ¢ appunto questo: l'uso della
estinzione dell'elemento vitale originario, ossia l'uso del
“vuoto” prodotto dalla estinzione, Ove non divenga il per-
corso di una volonta pronta ed energica, asceticamente
preparata, quel vuoto viene riempito dall'elemento vitale della
natura psico-fisiologica. Ordinariamente, l'uomo si sente

147



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

compensato della morte dell'elemento originario di vita del
pensiero, da qualcosa che ¢ piu che il pensiero, perché ha in sé
una forza, ma di natura vitale-animale: percid non puo credere
che dal pensiero possa venire come forza lo Spirito. Sceglie in
tal modo una via della liberta inconsciamente legata alla natura
fisica.

In tali condizioni, se volge allo Spirituale, evita la Via del
Pensiero, che gli appare priva di vita interiore, € segue una via
del sentimento o della volonta, che non pud condurlo oltre i
limiti dell'anima senziente, o dell'umano-animale, perché non
esce dal sistema neuro-sensorio. Entro la propria limitata
soggettivita, egli elabora una via yoghica, o mistica, o
medianica, mediante le quali il vacuo dello Spirito viene
riempito di emozionalismo spiritualistico, di sensualita
sacralizzata, o di etica retorica.

L'uvomo sfugge alla propria liberazione attraverso vie
materialistiche, come spiritualistiche. Egli nullifica il Soggetto
interiore, col proiettare di contro a sé una totale realta fisica,
come una totale realta metafisica: vuole realta, da cui
dipendere, non conoscenza. Ma si tratta di una realta imaginata,
non posseduta. In quella proiezione c'¢ tutto, fuorché il
Soggetto umano.

L'inganno della vita quotidiana viene dalla degradata
universalita del pensiero che, a qualsiasi livello della propria
degradazione, diviene forma della conoscenza che le

148



12 - 1] Segreto della Meditazgione

corrisponde. Ma, a qualsiasi livello, il pensiero ¢ parimenti il
veicolo del ritrovamento del proprio potere universale, in
rapporto alla contingenza del contenuto.

L'errore non ¢ mai l'errore reale, bensi l'errore di pensiero.
Ma neppure l'errore di pensiero ¢ prospettabile come errore,
essendo il pensiero, qualunque pensiero, in s¢, una forza.
L'errore ¢ non possedere questa forza, ma esserne posseduti.
L'errore ¢ l'universale che non conosce se stesso riguardo al
momento in cui, sul piano riflesso, diviene forma del contenuto
particolare. La soggettiva natura senziente usa come propria
veste il pensiero, che ¢ l'universale, ma come riflesso non ha il
potere dell'universale. La forma riflessa, opposta all'universale,
diviene cosi la veste dell'errore, che appare realtd ed ha il
potere di muovere la vita dell'anima sino a influenzare il ritmo
sanguigno e nervoso: sino a corrompere la vita.

Tale processo pero ¢ reversibile: il riflesso puo mediare la
propria luce, se ' “lo opera in esso”. L'lo puo operare mediante
il riflesso, ossia mediante il pensiero determinato, che, come si
¢ visto, reca in sé il potere della a-psichicita e della
impersonalita: la giusta tecnica della concentrazione realizza
una simile possibilitd. L'universale del pensiero puo
congiungere con la potenza della forma la propria materia, cosi
che il particolare, I'errore, il contenuto psichico, si dissolvano e
le forze impegnate in essi riconvergano verso il loro centro di
vita.

La magia del pensiero, che I'nomo quotidianamente usa
senza saperlo, contro la salute dell'anima e del corpo, puo
essere realizzata secondo la sua pre-dialettica direzione

149



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

creatrice. Non si tratta di mutare il pensiero, ma di volerlo, di
intensificarlo, quale che esso sia. Il pensiero, fortificato, si
avviva del proprio intimo potere, che ¢ il potere del Logos:
disanimato e riflesso, ¢ veicolo delle Potenze avverse al Logos.
“Non esiste pensiero erroneo’”, ma solo pensiero riflesso:
qualsiasi pensiero, perdendo la riflessita, in quanto rafforzato,
diviene veicolo del potere del Logos: il potere d'invincibilita
dell'To. Il processo distruttivo del pensiero € reversibile, grazie
all'atto volitivo che afferra e fa sua la determinazione riflessa,
attingendo al momento originario del processo. Con la magia
del pensiero 1'uvomo pud mutare il proprio destino e il destino
altrui: non secondo arbitrio, ma secondo direzione
sovrasensibile.

Mediante la liberazione del pensiero, 1'uomo pud conoscere
la serie delle dipendenze della sua vita interiore e risolverle: la
vita interiore ha solo un centro, 1'lo Superiore, o Logos, a cui si
sottrae con la dipendenza dai valori della visione riflessa. La
serie delle dipendenze ¢ la serie dei fittizi valori umani. Tali
valori sono simboli dell'alterazione dei contenuti: che non
possono essere superati solo per il fatto che li si avverta come
illusori. Occorre che la magia del pensiero operi la loro
conversione: la continua trasformazione dell'errore in verita.

Il Male del mondo puod essere evitato mediante sagacia
spirituale, ma non viene percio risolto. Una simile sagacia ¢ la
forma piu sottile del Male, che si perpetua attraverso le varie
forme dello Spiritualismo privo di Logos. Lo sviluppo interiore
porta l'asceta a scorgere le connessioni segrete del Male nella
natura umana, sotto le forme religiose, etiche, teologiche,

150



12 - 1] Segreto della Meditazgione

ideologiche. Il Male ¢ l'uso illegittimo dell'universale del
Pensiero: uso illegittimo possibile in quanto il .pensiero riflesso
viene afferrato dalla natura istintiva, che si sostituisce all'lo.

E inevitabile che, movendo dal Pensiero-Logos, l'asceta
incontri il Male della natura umana. Questo incontro si svolge
nell'intimo della coscienza ed ¢ un'operazione eroica di
trasformazione, o di conversione, del contenuto erroneo:
I'anima supera un'ulteriore zona di non coscienza di sé, eppero
di dipendenza dalla tenebra, dalla quale ascendono di continuo
il dolore, la brama, I'angoscia, l'odio ecc. Ascendono
giustificati dalla ragione e dai fatti, secondo una legittimita
incontrovertibile, ma proprio con ci0 distruggono le strutture
dell'anima e del corpo: divorano la vita.

Occorre porsi obiettivamente il contenuto psichico e
compenetrarlo di pensiero: integrarlo con il pensiero di cui
manca, cio€ con la corrente della Volonta, a cui normalmente si
sottrae. Esso ¢ angoscia o brama o paura, perché ha invertito il
rapporto: manovra esso 1l pensiero. L'esercizio della
concentrazione ¢ della obiettivazione del pensiero, da modo
allo sperimentatore di compenetrare di potere volitivo il
contenuto erroneo: l'attenzione cosciente dapprima volge al
reale senso di esso: lo traduce in contenuto d'idea, ossia in
integrale pensiero. L'operazione introduce alla possibilita di
volere l'interna sostanza dell'erroneo contenuto psichico:
questo volere lo disintegra.

151



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

Non v'¢ moto psichico, che, per quanto oscuro e impulsivo,
non sia convertibile nel suo esatto contenuto di pensiero.
Questo contenuto pud essere voluto dall'interno, ossia
compenetrato di volonta pensante, che ne trasforma la sostanza,
ritrovandone la forza pura. In realta, ogni corrente impulsiva ¢
mossa da un pensiero che sfugge alla coscienza, in quanto
dominato dal sentire e dal volere senzienti, ossia da quella
corrente del corpo animico che l'uomo ha in comune con
l'animale. Si puo dire che ogni moto psichico muove mediante
un pensiero germinale portato a operare in senso inverso a
quello del pensiero della coscienza autonoma.

L'arte dello sperimentatore ¢ giungere a identificare la
germinazione inversa del pensiero: sino a percepirla. Dapprima
egli compie un'analisi che muove per virtu di forza-pensiero,
piuttosto che di dialettica. L'identificazione dei pensiero
germinale del moto istintivo, deve raggiungere tale concretezza
da divenire percezione: in tal modo esso sorge come imagine in
movimento: una imagine in cerca della propria realta alterata. Il
suo movimento si redime lasciandosi compenetrare
dall'imaginare volitivo con cui lo sperimentatore le va incontro.
Questo imaginare viene preparato nella meditazione.

Lo sperimentatore deve inizialmente prospettarsi, con
I'obiettivita che gli ¢ possibile, la situazione istintiva che egli
attraversa, sino a tradurla in puro potere di pensiero. Egli
realizza dinanzi ad essa la stessa autonomia che ha appresa
mediante 1'ascesi del percepire, esercitandosi ad avere il
contenuto puro di un oggetto sensibile. Il contenuto istintivo
tuttavia, dapprima, egli non puo averlo allo stato puro, se non

152



12 - 1] Segreto della Meditazgione

come concetto: mediante insistenza contemplativa, questo
concetto si traduce in un processo volitivo, in cui la corrente
della Volonta svincola e trasforma il contenuto psichico. Il
processo si da come imagine. La contemplazione dell'imagine
coincide con la trasformazione del contenuto in contenuto
spirituale: che si percepisce come iniziale corrente di vita
fluente al luogo della corrente istintiva. Con la pratica,
I'imagine pud essere posseduta al punto che possa venir ogni
volta contrapposta all'improvviso sorgere di un impulso
irregolare.

La corrente vitale del pensiero reca la Forza trasformatrice
del Logos nella sfera degli istinti. Lo sperimentatore puod
conseguite la capacita di un'azione diretta della Volonta in tale
sfera.

La magia diretta del Pensiero ¢ il suo afferrare in sé la
direzione del Logos, l'elevarsi al proprio momento pre-
dialettico. Tale elevazione normalmente non gli ¢ possibile se
non movendo da una struttura dialettica. Si ¢ veduto infatti
come sia possibile nel veicolo di una sequenza dialettica,
inserire 1'lo nella connessione pura, superando la coscienza
discorsiva formale e la correlazione sensibile, sino
all'esperienza della forza medesima della connessione: che
attinge il centro del cuore.

Questa congiunzione pud essere realizzata nel suo nascere
medesimo: ma ¢ ingenuo tentarla prima del possesso lucido

153



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

della sequenza pre-dialettica. Prima era un ricongiungere il
pensiero con la sua sorgente di vita: ora ¢ uno sperimentare il
punto in cui il pensiero, per il suo rinascere, incontra tale
sorgente.

Malgrado il suo rinascere puro in quanto pre-dialettico, il
pensiero patisce comunque la dualita: in quanto pensiero
umano, non ¢ pura Vita spirituale: ora invece esso pud nascere
uno con il Logos, attuando, oltre la morte della dialettica, la
sintesi umano-divina, che prepara la restituzione dello “stato
primordiale”: la resurrezione dalla morte della dialettica.
Procede aprendosi al proprio movimento, che gia conosce
come movimento non dialettico, ogni momento di questa
apertura a se medesimo ¢ subito seguito dal momento puntuale
della coscienza della continuita.

La continuita cessa di essere sorretta dalla puntualita:
diviene istantaneita pura, quando il pensiero in-dialettico viene
“folgorato” dal Logos. Il pensiero risorge, per attimi, Folgore
del Logos.

Questa esperienza, attuabile in quanto al massimo della
volonta individuale risponda il Volere Divino, da modo
all'asceta di contemplare iniziaticamente le imagini del
percorso compiuto dall'lo nella evoluzione terrestre: imagini-
forza date dal Maestro dei nuovi tempi a suscitare
contemplativamente l'itinerario verso la restaurazione dello
Stato Primordiale, in quanto sia percepito nell'anima cosciente
'To-Logos.

Si ¢ potuto mostrare come una simile possibilita
presupponga la resurrezione del pensiero dallo stato di morte

154



12 - 1] Segreto della Meditazgione

implicito alla sua scissione dal proprio originario nucleo di
vita. Cio che ¢ scisso, riflesso, astratto, disanimato, in quanto
dialettico, si ricongiunge con la propria virtu originaria,
ricostituendo una unita, che, ove si alimenti delle sue imagini-
forza, si traduce in visione. Questa visione, comunque
accordata dal Mondo Spirituale, ¢ necessaria, in quanto libera
l'imaginare eterico dalla impronta antropomorfica. Essa ¢ un
evento-modello che nell'anima realizza “germinalmente” la
reintegrazione dell'umano, alla quale ha aperto il varco il
Logos, attraverso l'incarnazione, la Morte e la Resurrezione.

Questo Impulso cosmico dei pensiero ¢ uno con il sentire e
il volere superindividualii non appartiene alla natura
individuale, pur essendo il potere di elevazione di questa.
Scendendo nella corrente degli istinti, ne attua direttamente la
trasformazione: dapprima separando la pura forza da cio a cui ¢
bramosamente avvinta. L'impurita ¢ sempre 1'animico coinvolto
in una sensazione, della quale non domina il contenuto
obiettivo, perché ne ¢ dominato. L'impulso cosmico del
pensiero reca il potere eliminatore di ogni aderenza della
psiche alla natura: esso ha in sé la virtu intemporale del ritmo,
necessario alla insistenza nella istantaneita, mediante la quale il
Divino si congiunge con l'umano. Nella istantaneita si affaccia
come Folgore il Logos: questa Folgore trasforma l'istinto:
simultaneamente lo estingue e lo riemana come potere dello
Spirito.

155



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

L'insistenza nella concentrazione ha come senso il
conseguimento di questo momento fulgureo, senza il quale non
puo esservi risoluzione dell'elemento animale dell'umano.
L'umano, come umano-animale, va superato: altrimenti esso
domina sottilmente tutta I'Opera, riducendola sempre al proprio
segreto servaggio. Il limite animale da superare si presenta ogni
volta nella concentrazione.

Il pensiero fulgureo ha il potere della circolazione di
profondita e della risoluzione di cid che nel Male umano ha il
potere della radicalitd. Questa radicalitd non pud essere
raggiunta se non dalla Folgore-Logos del Pensiero la cui forza
sulla Terra scaturisce dal compimento della impresa divina alle
radici dell'umano: la vittoria sulla Morte, la Resurrezione.

Il compito reale del pensiero ¢ divenire veicolo della
Resurrezione. Si ¢ potuto mostrare come il pensiero sia soltanto
il simbolo della propria forza. Esso infatti, come pensiero
razionale, sorge dalla estinzione di questa forza: ma perciod
l'estinzione medesima del pensiero diviene resurrezione della
forza. In realta il pensiero dialettico ¢ il pensiero morto,
illegittimamente usato come pensiero vivo. La Folgore-Logos
del Pensiero si accende dalla morte del pensiero dialettico,
nella concentrazione positiva.

Il pensiero chiede di essere pensato sino a cessate di essere
fantasma del suo vero essere. Il vero essere del pensiero ¢
quello sperimentabile uno con il sentire incorrotto dell'anima.
Dalla resurrezione del pensiero, viene restituita la purita del
sentire, risorge la fede creatrice. L'Iside Sophia, la Vergine
della Luce, viene reintegrata come vita fiammea dell'anima:

156



12 - 1] Segreto della Meditazgione

senza la quale non ¢ possibile Opera iniziatica all'uomo di
questo tempo.

Percio il vero essere del pensiero ¢ il Logos della
Resurrezione. Fino a che tale vero essere non sorga, il pensiero
dialettico esprime la dimensione antropomorfica, o umano-
animale, e si scatena in strutture prive di vita: si estrinseca in
strutture meccaniche, la cui possente ingegnosita ¢
indubbiamente opera dello Spirito, ma ignora lo Spirito.

Recarsi sulla Luna, senza ancora aver penetrato sulla Terra il
mistero della nascita di un filo d'erba, o la struttura interiore
della materia, significa spostarsi non nello spazio cosmico, nel
quale non ¢ possibile penetrare mediante macchine, ma nello
spazio della non-conoscenza: estendere la non-conoscenza,
rafforzandone il dominio. Significa credere di arrivare sulla
Luna, ma in realta trasferirsi da un punto a un altro dell'angusta
visione duale della materia. La dualita € un male terrestre, che
va superato sulla Terra: non ha senso proiettarlo nell'Universo e
credere d'indagare questo obiettivamente. “L‘uomo invero non
e mai arrivato sulla Luna”, ma soltanto nel regno dell'imagine
che di essa si fa secondo i limiti della Terra: l'imagine
fotografica, ingrandita, 1'imagine mediante la quale sulla Terra
egli ¢ alla mercé della natura animale. La triste monotonia
dell'indagine materialistica viene estesa a tutto il Cosmo, e non
ci si accorge che non si esce da quel limite cerebrale, che puo
essere superato soltanto sulla Terra; mediante la realizzazione

157



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

della verace natura del Pensiero. Infatti, nel reale Cosmo
I'nvomo penetra concretamente soltanto dopo la Morte, quando
non ¢ piu prigioniero della corporeita fisica. Percio la reale
esperienza dello Spirito ha inizio come svincolamento del
pensiero dalla cerebralita: svincolamento mediante il quale
l'vomo da vivo cessa di essere prigioniero spirituale della
materialita fisiologica.

Questo svincolamento ¢ l'atto della liberta di cui I'vomo
possiede potenzialmente il principio nella opposizione del
pensiero riflesso, o dialettico, alla Luce originaria.
L'opposizione ¢ lo stato del pensiero afferrato dalle Forze
ostacolatrici, grazie a quella inerzia che gli permane quale
retaggio dell'antica dipendenza dalla rivelazione. L'inerzia
permane nel pensiero che non sa muovere libero, perché non sa
volgere alla propria sorgente, alla quale pud chiedere tutta
l'iniziativa, tutta la decisione e tutto il coraggio: una sorgente
magica e inesauribile, che non funziona se egli non attinge ad
essa. Puo attingervi per amore: per “liberare il prossimo”
dell'accusa di un Male che egli deve superare in se medesimo,
se veramente vuole togliere 1'ostruzione al fluire del Divino nel
mondo.

L'uomo libero rimane prigioniero del limite corporeo: ¢
portato all'uso umano-animale della liberta: rinuncia a
sperimentare la liberta come dimensione indipendente dalla
corporeita, ossia dalla cerebralita: ignora il “pensiero libero dai

158



12 - 1] Segreto della Meditazgione

sensi”. Mediante il pensiero vincolato alla cerebralita, la psiche
umana ¢ asservita alla natura fisica, all'eros, agli istinti, alle
passioni, alle cerebrazioni, ecc.

Il pensiero vincolato alla cerebralita ha rinunciato all'antica
connessione metafisica, conseguendo la propria iniziale
autonomia col determinarsi per il sensibile: ha cominciato ad
attingere direttamente allo Spirituale con l'iniziale autonomia.
In realta lo Spirituale si ¢ servito della mediazione cerebrale
per giungere alla connessione matematico-fisica con il
sensibile. L'iniziale moto di autonomia, pero, si ¢ arrestato al
momento della mediazione cerebrale: rispetto alla conquistata
Scienza del Sensibile, il pensiero non ha saputo identificarsi
con il moto d'autonomia che gli ha consentito il processo
cognitivo della Scienza, ma si ¢ identificato con la meccanica
cerebrale dell'autonomia. Si ¢ rimesso alla liberta dialettica,
ripetendo, rispetto al sensibile, l'attitudine della dipendenza
dalla trascorsa rivelazione sovrasensibile. Percio la liberazione
esige 1'azione del puro elemento individuale: la decisione del
contatto diretto, nell'anima, con la fonte dell'iniziativa e del
coraggio: decisione per amore della comunita umana, poiché il
Logos attraverso l'atto individuale affiora nel mondo e strappa
all'animalita I'umano.

Nella posizione agnostica, come nella gnostica, 1'attitudine
del pensiero a dipendere dalla rivelazione, si deve al suo
mancare di coscienza del proprio moto di Luce, eppero del
momento di indipendenza che gli ha consentito di rompere con
I'antica Rivelazione. L'attitudine inconscia della dipendenza
viene occultamente alimentata dal Demone della Materia o

159



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

della razionalita riflessa, e dal Demone del sentire, ai quali oggi
¢ possibile il dominio dell'anima nella misura in cui essa
manchi della coscienza della nuova forza con cui si trova sia
dinanzi alla Materia, sia dinanzi allo Spirito: 1' “idea”. L'idea,
che non ¢ l'objectum mentis della filosofia o della dialettica
idealistica, bensi la presenza della Luce dell'lo nel pensiero: il
potere d'identita dell'lo con la realta sensibile, che, svincolato,
conduce alla Realta Sovrasensibile, al fondamento.

La determinazione dinamica dell'lo nell'anima mediante
l'idea, fa appello a una nuova Scienza della Meditazione.
Questa non puo essere la meditazione del pensiero che vedeva
il Logos fuori di sé, bensi quella del pensiero che attinge la
Luce di Vita del Logos in sé, cessando di essere dialettico.

Il pensiero che ancora vede il Logos fuori di sé, ¢ identico a
quello che oggi vede eppero deifica una Materia fuori di sé. In
tali condizioni ¢ inevitabile contraddire il Logos: ¢ inevitabile
accusare l'altro, detestarlo a causa della sua cattiveria, sia pure
patente, mentre la Luce del Logos da modo di vedere questa
stessa cattiveria sorgere nella propria anima, come
risentimento, accusa, condanna, secondo un suo ulteriore
sviluppo: ¢ la cattiveria che chiede invece essere vinta da chi ¢
piu cosciente e piu forte, grazie al coraggio di un atto libero
nell'intimo dell'anima: dove comincia a risplendere il Logos.

Ritrovare il Logos nell'anima ¢ liberare 1'anima dall'accusa
verso chi sbaglia o desta risentimento: a lui si giunge a essere

160



12 - 1] Segreto della Meditazgione

grati, perché aiuta a scoprire nell'anima ci0 che va superato
perché il Logos vi domini con la sua pura Luce. N¢ la
gratitudine puo essere disgiunta dalla compassione verso di lui,
in quanto egli porta un peso rispetto al quale ancora non ha
forze di sopportazione e di liberazione. E chiaro che una simile
comprensione per l'altro secondo il Logos, ¢ richiesta a chi
volge al reale Sovrasensibile, essendo essa la misura della
liberazione del Pensiero dal vincolo dialettico, o umano-
animale, il senso ultimo dell'Ascesi del Pensiero: ed €
parimenti chiaro che una tale comprensione non esclude la
correzione dell'errore, 1 necessari provvedimenti per eliminarlo.
In verita l'azione del Logos sulla Terra non ¢ soltanto
ricondurre 1'umano al Divino, - che ¢ gia l'ideale del Vecchio
Testamento - ma soprattutto vincere nell'umano la natura che di
continuo corrompe il Divino, corrompe cio¢ la struttura astrale-
eterico-fisica donata all'uomo dal Divino. La natura invero ¢
pura, anche nel suo essere natura caduta: essa diviene impura
nell'uomo. Che I'animalita divenga un potere intelligente
nell'uomo ¢ il vero Male: il Male che puo essere vinto soltanto
dalla Forza che nella incarnazione terrestre strappa l'umano
all'animalita corrompentesi: animalita che lo compenetra e gli
suggerisce anche 1 modi dell'etica e dello Spirito. L'esperienza
di tale Forza ¢ per I'umano il reale rapporto con il Cristo.
Ritrovare il Logos ¢ il senso dell'attuale crisi dell'uomo, il
senso ultimo della sua vita. La non connessione con il Logos
priva I'uomo della conoscenza di cid che puo unire gli esseri, al
di sopra di ogni dissenso: lo priva, in ogni campo, del senso
reale dell'esperienza. La razionalita numerica e logica non ha il

161



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

potere della verita: appoggiandosi esclusivamente a questa,
I'nvomo non pud non sbagliare in ogni campo. E tuttavia la
razionalitd ¢ essa stessa segno della presenza del Logos.
L'errore € non afferrare il Logos dove comincia a essere attivita
della coscienza e cercarlo mediante gli impulsi dell'anima che
sostanzialmente lo respingono, in quanto lo riducono al cliché
necessario all'egoita riflessa, alla sua etica, al suo potere
terrestre, alla sua dialettica. Il Logos di cui politicamente si
parla non ¢ il Logos, ma il suo contrario.

Ritrovare il Logos ¢ l'impresa del coraggio del Pensiero:
coraggio di ritrovare la Vita non dialettica del Pensiero e percio
di rinnovare la Vita, grazie alla Luce da cui scaturisce.
Coraggio per amore della verita: che ¢ amore per I'umanita, il
vero amore: non quello che si esprime secondo la ragione
politica, o secondo ossequio ai miti del tempo.

Il coraggio del Pensiero ¢ non subire tali miti. E facile
predicare Pace, Amore, Giustizia, e dare cosi a ogni fazione
l'esca per l'accusa all'altrui assenza di tali ideali. Il coraggio del
Pensiero ¢ il coraggio del superamento della dialettica:
superamento che non puo darsi senza il fluire della Vita, grazie
alla quale sorge il Pensiero. Tale Vita ¢ il Logos. C'¢ nel
pensiero, ma questo ne ¢ la “parvenza”, anche quando ¢
pensiero dello Spirituale, o pensiero della meditazione.
Occorrono asceti che ritrovino la “realta” dietro la parvenza:
ma tali asceti debbono muovere nella parvenza, possedere la
parvenza, se vogliono trovare cio che ¢ di l1a da essa.

Muovere nella parvenza ¢ muovere dal pensiero del
sensibile, per superarlo. II superamento ¢ 1'iniziale restituzione

162



12 - 1] Segreto della Meditazgione

del suo contenuto interiore. Cosi I'Evento del Cristo si da in
una storia umana, in una storia sensibile, a cul occorre restituire
il contenuto reale, sovrasensibile. Nativita, Vita, Comunione
con il mondo e con 1 Discepoli, Passione, Morte, Resurrezione,
si svolgono come eventi sensibili, nei quali occorre ritrovare
I'immediato contenuto sovrasensibile: ma, a sua volta, questo
rimanda al contenuto cosmico. Questo ¢ il vero contenuto: non
afferrabile dal pensiero dialettico, ma solo dal pensiero che
superi la maya sensibile: superi comunque la dialettica, sia
idealistica sia materialistica.

Il vero Pensiero ¢ oltre la maya di cid che normalmente si
realizza come pensiero: al quale la forma viene data dal
sensibile. Il mondo sensibile si veste di questo pensiero e
I'nvomo guarda il mondo, come se esso fosse cosi da sé: non vi
riconosce la veste di pensiero né il moto eterico mediante i
quali esso gli appare: in realta egli pensa in base a tale apparire,
ignorando ogni volta la reale vita del Pensiero. Come chi
conoscesse l'acqua solo in relazione al bere e all'estinzione
della sete, non sapendo nulla di cio che essa ¢ obiettivamente:
allo stesso modo I'uomo conosce il pensiero solo come forma
del sensibile, o come astrazione di tale forma: non lo conosce
come “potere” di Vita in sé. Il vero “in s¢” che all'uomo ¢ dato
sperimentare ¢ nel quale, per virtu d'identita, gli ¢ dato
percepire 1'in sé delle cose.

In questo potere comincia la guarigione dell'uomo, eppero la
guarigione del mondo, perché ¢ il germe del Logos che si ¢
incarnato e ha vinto la Morte con la Resurrezione. Il suo darsi ¢
il risultato della Morte del pensiero dialettico e della

163



1/ L ogos e i Nuovi Misteri

Resurrezione del suo elemento di perennita, al livello della
coscienza di veglia, dove normalmente la perennita entra nel
dominio della Morte: che ¢ il transitorio esistere umano. Il
pensiero dialettico € un pensiero gia morto: ma la sua Morte
medesima reca il germe della Resurrezione. La perennita
rinasce nell'idea, se I'idea ha coscienza di sé€. Per il discepolo ¢
decisivo conseguire coscienza della morte del pensiero
dialettico. Il vero senso della concentrazione e della
meditazione ¢ il passaggio dallo stato di morte del pensiero
dialettico, al Pensiero in cui fluisce la Vita del Logos: che ha
vinto la Morte, perché ha vinto l'animalita che nell'uvomo
s'impossessa della Vita.

Cio che nel pensiero con cui si pensa non ¢ discorso, o
dialettica, e tuttavia ha il potere della struttura logica, ¢ il vero
Pensiero. Questo potere va afferrato. Lo sperimentatore scopre
che dal nulla della dialettica, dalla negazione della dialettica,
dallo zero, o dal vuoto della dialettica, scaturisce il Pensiero-
forza. Gli occorre perd andare oltre, per incontrare il potere
originario. Il Cristo ¢ presente in questo potere originario: che ¢
il potere del non-pensare dialettico, del non-mentale: a cui
occorre aprire il varco, in quanto si possegga il pensiero
dialettico, si padroneggi il mentale. Senza possesso del
pensiero, o del mentale, di qualsiasi silenzio o vuoto del
mentale si servono le Potenze infere per penetrare nella
coscienza temporaneamente priva della sua ordinaria difesa, e
fornire la fantomatica esperienza extrasensibile. L'esperienza
sensibile rafforza il pensiero, perché lo porta dall'indeterminato
alla determinazione, grazie alla quale il potere cosmico

164



12 - 1] Segreto della Meditazgione

dell'indeterminato limita bensi se stesso, ma penetra
nell'umano. Solo alle piu elevate forze dello Spirito ¢ possibile
scendere nella sfera dei sensi. L'esperienza di tali forze deve
trapassare ad ascesi cosciente, inizialmente almeno ad opera di
pochi, acciocché 1'lo sia desto nell'anima del mondo, o
nell'anima della collettivita, secondo un'azione univoca nella
molteplicita individuale.

Il Pensiero si rafforza mediante la determinazione, ma deve
usare tale forza per superare il limite della determinazione, che
¢ la dialettica, il mentale: deve ritrovare come Pensiero vivente
la potenza dell'indeterminato in cui fluisce il contenuto reale
dell'umano: il contenuto di reintegrazione. Il pensiero che si
arresti alla determinazione e non conosca la forza da cui essa
scaturisce, rinuncia al proprio elemento di vita, traendo vita dal
supporto animale e corrompendo tale vita, mentre
dialetticamente si alimenta dell'inanimata esperienza della
terrestrita, il cui simbolo ¢ la macchina. Tale pensiero reca con
s¢ la necessita della malattia e della morte: priva I'uvomo della
originaria corrente di vita, che ¢ la corrente della immortalita.

Il Pensiero deve conoscere la propria morte, per restituire
all'umano I'immortalitd. Autocoscienza e volonta hanno la
funzione di dare al Pensiero la forza del suo annientamento: nel
quale ¢ insito dinamicamente il lampo della Resurrezione.
Questo lampo ¢ l'identita del Pensiero con il Logos, da cui
origina il potere dell'indeterminato nella determinazione: percio
il lampo che folgora e risolve la materialita della Terra.

165



