Massimo Scaligero

LOTTA
CLASSE
KARMA






LOTTA DI CLASSE E KARMA



DELLO STESSO AUTORE

AVVENTO DELL'UOMO INTERIORE
Lineamenti di una tecnica dell'esperienza sovrasensibile
(SANSONI - Firenze, 1959)

TRATTATO DEL PENSIERO VIVENTE
Una via oltre le filosofie occidentali, oltre lo Yoga, oltre 1o Zen (Presso LIBRERIA
TOMBOLINI - Roma, Via IV Novembre)

LA VIA DELLA VOLONTA SOLARE
Fenomenologia dell'Uomo Interiore
(PRESSO LIBRERIA TOMBOLINI - Roma, 1962)

DELL'AMORE IMMORTALE
(TILOPA - Roma, 1963)

SEGRETI DELLO SPAZIO E DEL TEMPO
(TILOPA - Roma, 1963)

LALUCE
Introduzione all'imaginazione creatrice
(TILOPA - Roma, 1964)

IL MARXISMO ACCUSA IL MONDO
(TILOPA - Roma, 1964)

MAGIA SACRA
Una via per la reintegrazione dell'uomo
(TILOPA — Roma, 1966)

LA LOGICA CONTRO L'UOMO
Il mito della scienza e la via del pensiero
(TILOPA - Roma, 1967)

HEGEL, MARCUSE, MAO.
MARXISMO O RIVOLUZIONE?
VOLPE — Roma, 1968

RIVOLUZIONE
Discorso ai giovani
(PERSEO - Roma, 1969)

GRAAL
Saggio sul Mistero del Sacro Amore
(PERSEO - Roma, 1969)

Per informazioni bibliografiche, rivolgersi al
dott. Alfredo Rubino, Via Rubicone 42 - Roma



MASSIMO SCALIGERO

LOTTA DI CLASSE E KARMA

PERSEO
ROMA






INDICE

1 - Via a una Metafisica cosciente

2 - Genesi “borghese” della dialettica di Classe
3 - Spiritualismo, Hegelismo, Materialismo

4 - L'Arabismo e l'equivoco esoterico

5 - La via del Marxismo verso la liberta

6 - 1l Karma operaio

7 - La Coscienza “operaia” come Coscienza di
Classe “borghese”

8 - L'opposizione gnostica all'idea di Karma

9 - Karma e liberta

10 - Coscienza dell'lo come coscienza del Karma
11 - Crepuscolo e alba della comunita umana

12 - Istanza ultima del Karma

13
25
37
53
73
87

107
121
137
155
181
201






L'attesa fedele ha la sua luce al limite della
tenebra, quando l'aurora pone fine alla lunga
notte: si ridesta libero allora l'angelo prigioniero
della Terra, che riporta all'originario
compagno umano il mistero del Sacro Amore.






La mancata meditazione del tema del karma nella cultura
del presente tempo, ha tolto anche ad osservatori qualificati la
possibilita di cogliere il retroscena degli eventi. 1l lento
spegnersi della Democrazia su tutta la Terra, oggi si riesce
appena a collegare con il fatto che il Potere centrale
superpolitico, espressivo della saggezza e dell'autodeter-
minazione dei Popoli, eppero capace di garantire l'autonomia
delle forze sociali, viene assunto da una corrente di parte, o da
un meccanismo politico.

L'agonia dello Stato, quale nucleo supernazionale di una
collettivita, e visibile su tutta la Terra, nel suo mancare alla
funzione di superiore imparzialita regolatrice, venendo esso
portato fuori di sé a operare nei processi socioeconomici e a
impedire lo svolgersi di questi secondo il loro proprio
principio. Quando cio si verifica, non e piu lo Stato che opera,
esso invero non c'e piu: al suo luogo opera una corrente che
ha sopraffatto le altre e conferisce potere statale al proprio
impulso di parte. Lo Stato, che dovrebbe garantire
l'espressione verace della Cultura, l'uguaglianza di tutti
dinanzi alla Legge, ['autonomia nazionale-internazionale
dell'Organismo Economico, non c'e piu. La Democrazia si
riduce a un mero nome, la lotta di classe puo essere chiamata
in causa.

1l fenomeno e riconoscibile come paralisi delle forze

organizzatrici dell'umano, ad opera di forze della polarita
11



opposta, la cui insorgenza e possibile grazie alla surrettizia
collusione della dialettica con il sub-umano. Da una simile
situazione di consunzione, non e possibile uscire se non
mediante la conoscenza delle forze in giuoco: il cui retroscena
e sovrasensibile. Prescindendo dalle condizioni richieste a
un'indagine del genere, si puo dire che il retroscena e
cognitivamente afferrabile, grazie alla vivificazione attuale
dell'idea tradizionale. di karma: termine sanscrito il cui ampio
significato e in particolare riferibile al tipo di forza operante
nell'umano, come struttura del “destino” individuale e
collettivo, secondo una logica trascendente, di cui 'uomo e,
nella profondita della coscienza, cooperatore. La necessita di
ravvisare la presenza di una simile forza nell'attuale processo
umano-sociale, e il tema del presente libro: nel quale tra l'altro
viene mostrato come la cultura sia dominata da impulsi che si
oppongono all'idea di karma, nell'epoca in cui questa puo
essere, per la cultura, germe di reintegrazione.

12



1-VIAAUNAMETAFISICA COSCIENTE

I problemi che 1'uvomo contemporaneo riesce a impostare con
chiarezza e di volta in volta a risolvere, si da poterne trarre un
sapere certo, sono quelli da lui totalmente riducibili in termini
fisico-matematici. E il dominio della fisica, della chimica, della
tecnologia: riguardo al quale 1'indagine puo lecitamente affidarsi
al procedimento deduttivo-induttivo, in quanto muove dall'oggetto
come dal proprio presupposto: le € consentito rinunciare alla
consapevolezza di muovere da un'idea, persino nel caso di
intuizione di leggi, dato che l'idea e l'oggetto fisico coincidono.
Ma, recando come limite originario la misurabilita, il
procedimento fisico-matematico non pud non generare il carattere
dogmatico delle proprie conoscenze: esso da luogo all'attuale
sistema del Sapere, malgrado manchi della consapevolezza del
proprio dogmatismo, allo stesso modo che della struttura ideale
dell'oggetto da cui muove. Malgrado tale limite realistico-
dogmatico, tuttavia, il pensiero scientifico rende conto cogni-
tivamente dell'aspetto sensibile del mondo: del quale I'vomo del
presente tempo sembra pago.

A torto, pero, I'uvomo di questo tempo ¢ portato a risolvere con
lo stesso tipo di pensiero gli altri problemi, morali, psicologici,
sociali, culturali, il cui oggetto, essendo ideale, non pud venir
presupposto come reale, ove tale realta non sia la sua struttura
extrasensibile, ossia la sua originaria identita con il pensiero, resa
cosciente. Si tratta di temi che esigono bensi la medesima
lucidezza di coscienza richiesta dai temi fisico-matematici, ma né
sono traducibili in quantita calcolabili né sono in sé afferrabili

13



Lotta di Classe ¢ Karma

soltanto mediante la logica: essi esigono invero l'attivita
cognitivamente capace della forma logica, ma in quanto anzitutto
capace della coincidenza con l'oggetto interiore che il pensiero
logico normalmente consegue con l'oggetto esteriore.

Quando, per il suo volgere a temi morali o ideali, il pensiero
logico manca del supporto fornitogli nell'indagine fisica dalla
coincidenza con l'oggetto sensibile, deve attingere direttamente al
proprio moto interiore, se vuole attuare l'ulteriore relazione,
capace della stessa virtt di coincidenza con l'oggetto non
sensibile. Proprio la coscienza di un simile moto ¢ stata trascurata
dal pensiero moderno: moto a cui, comunque pensi, il pensiero
attinge, ma a cui si estrania e finisce con l'opporsi, se cade
nell'illusione di trarre il  proprio principio dall'oggetto:
“dall’'oggetto che non ha se non come oggetto pensato”.

L'intento che mosse Hegel, quando costrui la Scienza della
Logica, fu collegare la dialettica del concetto con il suo principio
interiore, cosi che il concetto non fosse deviato dalla sua forma
riflessa. Affiord per un momento nella filosofia la possibilita
positiva dello Spirito, richiesta dalle nuove esigenze del
conoscere. Ma subito si perdette: venne meno la possibilita che 1
problemi morali, psicologici, sociali, culturali, fossero conosciuti
mediante la stessa coincidenza del pensiero con l'oggetto, che si
andava conseguendo nell'indagine fisica. E ormai normale che in
tale indagine il pensiero ignori il rapporto con il proprio principio
epperod patisca il limite empirico, affidandosi esclusivamente alla
possibilita di seguire con sempre piu precisa misurazione il
fenomeno fisico. Un tale limite diviene fonte di errore, se recato,
come normalmente avviene, nel conoscere teorico o etico, o nella
“interpretazione” del fenomeno fisico, o nella Filosofia della
Scienza. Si tratta comunque di un errore che puo essere superato
soltanto 1a dove nasce: nell'incontro del pensiero con I'oggetto
sensibile. Il pensiero potrebbe superare il limite empirico-
dogmatico, unicamente se giungesse a prender coscienza del
momento in cui, come pensiero volto al sensibile, attua la

14



1 - Via a una Metafisica Cosciente

coincidenza con l'oggetto, e afferrasse cosi il proprio elemento
originario, intuitivo-ideale: per virtu del quale sorge la relazione
con l'oggetto, la sua realta: realta che il pigro di pensiero crede gli
giunga ponendosi per virtu propria, senza il suo percepire, senza il
suo pensare. Nell'indagine non fisica, il rapporto del pensiero con
'oggetto non dovrebbe essere determinato dal fatto che 1' oggetto
venga assunto come presupposto, ma dal fatto che il pensiero
abbia imparato la lezione dell'indagine fisica e sappia che ogni
dato fisico ¢ sempre risolto in idea e che l'attivita della scienza ¢
comunque operazione di idee. Lo scienziato in realta non ha a che
fare con percezioni, ma con pensieri tratti da percezioni, non con
oggetti, ma con concetti. Volgendosi all'oggetto non fisico - che
puo essere “psiche”, “lavoro”, “societa”, ‘“spazio”, ecc. - il
pensiero dovrebbe acquisire coscienza di non avere come
presupposto un quid realistico, ma un'idea: sorta bensi
dall'esperienza, ma in quanto l'esperienza ¢ sostanzialmente atto
interiore, in cui 1'lo, il soggetto umano, ¢ presente, come in un suo
momento di vita, che ¢ simultancamente momento di vita del
mondo. Dovrebbe essere capace di consapevolezza della sua
riduzione dell'oggetto a idea, che inconsapevolmente, come
pensiero scientifico, compie ogni volta con l'oggetto fisico. In
verita, il pensiero dello scienziato fisico non muove mediante
“cose”, bensi mediante “concetti di cose”: una simile
consapevolezza sarebbe oggi preziosa allo scienziato, ma
dovrebbe essere richiesta come garanzia di verita all'indagatore di
temi ideali o morali.

Nella conoscenza del mondo fisico, l'elemento interiore del
pensiero ha la possibilita di esprimere il suo potere sintetico
mediante la forma logica, in quanto dispone del supporto del
fenomeno fisico. L'osservazione obiettiva sollecita indirettamente
I'“in s¢” del pensiero: l'unico “in sé” del quale al pensiero sia
legittimo parlare, essendogli interno e identico. Il pensiero non ha
necessita di sollecitare tale identita nella indagine fisica, perché
essa viene indirettamente provocata dall'osservazione del

15



Lotta di Classe ¢ Karma

fenomeno.

Per l'indagatore contemporaneo sarebbe decisivo comprendere
come il fine dell'indagine sensibile sarebbe dovuto essere non
tanto la costruzione del sistema della Scienza, quanto l'esperienza
dell'identita del pensiero con il proprio principio interiore,
richiesta dall'edificazione di tale sistema. L'evento extrasensibile
insito nell'esperienza scientifica ¢ mancato all'uvomo: il pensiero,
identificandosi con il moto riflesso, ha ignorato il proprio potere
di sintesi, pur servendosi di esso nell'indagine. Cosi la dialettica,
separata dal proprio moto originario, ¢ divenuta l'attivita capace di
rivestire qualsiasi contenuto, salvo appunto il caso del
procedimento fisico-matematico, in cui non coscientemente attua
il moto originario, l'identita del contenuto concettuale con
l'oggetto, possibile grazie al darsi tangibile dell'oggetto, o del
fenomeno.

In quanto il rapporto del pensiero riflesso con il proprio moto
interiore, nell'indagine fisica, non diviene esperienza della
coscienza dopo il compimento dell'indagine, il pensiero si arresta
a uno stato di “alienazione”, come vincolato all'oggettivita fisica,
secondo una perdita di coscienza della propria autonomia, o
inalienabilita: rispetto alla propria corrente noetica, esso cade in
una condizione di estraneamento, da cui sorgono per esso
incontrollabili possibilita di arbitrio, in forma che continua a
essere logica: della cui reale identitd non pud rispondere,
mancando della propria interna identita. L'inganno del pensiero
riflesso ¢ possibile per il fatto che, mediante la forma dialettica,
esso muove estraniato al proprio “in sé”, ossia al proprio essere
reale, senza saperlo, onde fa sorgere di contro a s¢ un mondo
“reale”, fisico o metafisico, nel quale non riesce a scorgere cio che
egli stesso vi immette perché appaia reale.

Un contenuto c'¢ per il logico o il dialettico che erra, ma non ¢
quello che egli crede. Non avendo egli la possibilita di seguirne il
processo interiore, in quanto s'identifica con il pensiero riflesso
estraniato alla propria luce intuitiva, ¢ inevitabile che un

16



1 - Via a una Metafisica Cosciente

contenuto psichico, o istintivo, assuma in lui la veste dialettica e
che egli edifichi come scienza sociale o economica o storica,
qualcosa che viene dal suo modo di sentire, o dalla sua natura
soggettiva, e che il suo costrutto scientifico sia tuttavia plausibile,
per la sua conformita al sentire e all'istintivita altrui, fuori di un
rapporto con la realta. La forma logica in tal caso puod divenire la
veste della necessita inferiore dell'umano, I'espressione delle sue
inclinazioni piuttosto che dei suoi ideali, e tuttavia apparire
rispondente a esigenze d'indagine sociale e storica.

L'esperienza di sé del pensiero si trova riflesso nel sistema di
Hegel. E importante tuttavia notare che non vi si trova l'esperienza
in sé nella sua compiutezza: questa, Hegel, se gli fosse stato
possibile, avrebbe potuto esprimerla come un Jnanayoga
occidentale, ossia come un metodo di ascesi del pensiero. Egli
invece non comunico la propria “esperienza” dell'atto pensante e
del puro momento intuitivo, bensi soltanto il suo prodotto
dialettico, l'estrinsecazione speculativa, logica e gnoseologica.

I discepoli di Hegel, che non afferrarono questo “in sé¢” del
pensiero su cui si fondava il filosofare del maestro, non essendo
dotati del potere intuitivo di Iui, non sospettarono che Ia
Fenomenologia dello Spirito avesse come senso finale l'affrancarsi
“dell'autocoscienza  dall'alienazione” dovuta al momento
dell'oggettivita: oggettivita. ritenuta da Hegel relativa e
strumentale, da Marx invece proclamata sovrana, in sé reale e
permanente, secondo la persuasione connessa ad ogni realismo
immediato. Questa oggettivita, che divenne il riferimento assoluto
di Marx, avrebbe dovuto, nel disegno noetico di Hegel, operare
quale sollecitatrice del compimento dell'autocoscienza, in quanto
questa riconoscesse l'essenza dell'oggettivita nell'“in sé” del
pensiero: da tale compimento, se si sa leggere Hegel, sarebbe
dovuto scaturire il rapporto con la realta. Evidentemente manco a
Hegel la capacita di mostrare 1'esperienza dell' “essenza” come un
conseguimento simultaneamente pragmatico (da praxis) ¢
ascetico.

17



Lotta di Classe ¢ Karma

Il caso di Marx e di ogni sviluppo dottrinario marxiano, mostra
la possibilita di uno svolgimento della dialettica, prescindente
dall'esperienza dell'essenza, epperd come “posizione assoluta”
della coscienza riflessa. Donde la sua sistematicita. Quando
l'assolutezza non ¢ giustificata dal pensiero quale moto sintetico
originario a sé sufficiente, bensi da “altro”, ossia da un “pensato”,
come l'oggettivita del mondo, ogni sua posizione ¢
inevitabilmente dogmatica: lo sviluppo del cosmo dialettico a cui
da luogo non ¢ 1'idea in movimento, bensi il pensiero condizionato
dall'oggetto, epperd capace solo di sviluppo logico, ossia di
movimento deduttivo dal presupposto. Tuttavia, in sé€, sempre
riduzione del mondo a “idea”, materialista, socialista, comunista,
ma inevitabilmente idea: in cid la speranza che possa come tale un
giorno divenire consapevolezza di sé.

L'auto-conoscersi dello Spirito, che era il senso finale del
pensiero di Hegel, non ebbe piu significato per quei discepoli: ad
alcuni dei quali non fu possibile concepire altro contenuto del
processo dialettico che quello sensibile, sfuggendo loro il
momento meta-dialettico del pensiero assumente tale contenuto.
L'equivoco tuttavia fu possibile in quanto Hegel non propose la
realizzazione dello Spirito che era riuscito appena a scorgere,
bensi la sua filosofia: egli non fondo I'esperienza dello Spirito che
gli consentiva il conoscere, bensi la forma del conoscere, come
prodotto dello Spirito, la dialettica: che cosi poté essere usata
meccanicamente, “fuori dello Spirito”, da pensatori ansiosi di
realismo storico, sociale, naturale.

Giova chiarire questo punto, perché da allora tutta la
produzione razionale, sino alle forme attuali della logica, al Neo-
hegelismo di destra e di sinistra, al generale modo di pensare,
patisce le conseguenze di questo equivoco, costituendo per ['uomo
l'impossibilita a uscire dal limite discorsivo per afferrare la realta,
oltre quello che di essa gli ¢ consentito assumere fisicamente e
tradurre in attivita tecnologica.

Riguardo a simile alienazione del pensiero nella dialettica, ¢

18



1 - Via a una Metafisica Cosciente

importante comprendere il senso del momento riflesso del
pensiero, in cui il pensatore comune ha la possibilita della
coscienza di sé, che ingenuamente scambia per la reale coscienza,
sfuggendogli la coscienza del momento originario del pensiero:
che Hegel conobbe, ma non uno dei suoi discepoli comprese. In
effetto Hegel scorse il retroscena del processo del pensiero, che fu
deliberatamente ignorato da Marx: il quale dal retroscena
prospettato da Hegel trasse l'apparato dialettico, a sostegno del
contenuto che gli era necessario far valere: quello sensibile,
dell'uvomo corporeo, dotato dell'anima in funzione del corpo e non
del corpo in funzione dell'anima: il rovesciamento della visione di
Hegel.

Se il pensiero ¢ una luce che I'nvomo comune puo avere soltanto
come luce riflessa dall'organo cerebrale, ossia come dialettica,
l'arte del pensatore, quale aiutatore di sé e del prossimo, consiste
nel mantenere congiunto il riflesso con la luce da cui origina: arte
che Hegel in qualche modo conobbe, ma fu considerata nebbioso
misticismo da Marx. Questi ebbe ragione di fare del pensiero
estraniato alla propria sorgente la veste del sensibile, la forma
dell'apparire materiale del mondo, ravvisando nella struttura del
mondo fisico il principio assoluto: gli sfuggi che l'apparire ¢ gia
tale forma, dietro la quale non vi ¢ una materia, se non come
materia imaginata. Spezzate una pietra, ogni frammento di essa
ripetera cid che la pietra ¢ in grande, apparire formale e
fenomenologia chimica, sempre risolubili in pensiero, sino al
pulviscolo.

Furono indubbiamente ragioni interiori che portarono Marx ad
elevare a sistema e a valore universo il pensiero riflesso, negante
la luce di cui ¢ riflesso, acciocché fosse possibile la proclamazione
dell'oggettivita fisica come realta indipendente dal percepire e dal
pensare umano, percid non piu riferibile al soggetto conoscente,
bensi a un essere reale, non come soggetto in s¢, ma solo in
quanto postulante il soggetto vero, la Societa. L'individuo, come
essere riflesso, ossia correlato all'oggettivita riflessa, risulto reale

19



Lotta di Classe ¢ Karma

semplicemente in quanto essere corporeo, di cui ogni credo, etica,
posizione culturale, filosofia, non ¢ che proiezione. La proiezione
della corporeita assoluta fu in sostanza l'impossibilita di scorgere
l'alienazione dell'uvomo nella riflessita, piuttosto che nella
situazione sociale. Le ragioni di Marx ebbero potere irresistibile,
in quanto con la loro espressione si trovo a coincidere il generale
livello della coscienza umana, nella quale forze immanenti piu
profonde avrebbero avuto bisogno, per assumere l'oggettivita del
mondo, di un impulso piu radicale che la Logica di Hegel:
l'animadversio  pragmatica  dell'autocoscienza  destantesi
nell'esperienza rigorosa del sensibile. Tale animadversio ¢
mancata. Quelle forze che, una volta consapevoli della loro
dimensione, sarebbero dovute confluire nella conoscenza della
realta extrasensibile, fluirono invece nella direzione opposta,
auspice Marx: ma non si puo dire a causa di Marx, la cui fortuna
fu I'andare incontro alla generale tendenza della coscienza umana.
I1 centro del problema ¢ identificare il tipo di deficienza spirituale
a cui si ¢ dovuto il prevalere di questa generale tendenza della
coscienza.

Il Materialismo non ¢ una causa, ma una conseguenza: ‘il
male non e il Materialismo ma cio che lo combatte senza
conoscerlo”, cid0 che lo nega credendo di possederne il
superamento. Ci sono oggi critiche della civilta che sembrano
recare le forze di superamento del Materialismo: esse sono
preoccupanti perché presumono indicare una via dello Spirito e
tuttavia mancano di penetrazione di quell'elemento dialettico del
Materialismo, la cui conoscenza ¢ il principio del suo
superamento. Le nuove forze dell'autocoscienza si sarebbero
dovute ricongiungere con la loro scaturigine meta-dialettica, non
per restaurare sistemi del passato, o tradizioni esaurite, ossia non
per un ritorno a stati di dipendenza interiore, bensi per rendere
cosciente l'uomo razionale dell'elemento originario del suo
conoscere, onde la conoscenza compiesse il trapasso dal grado
riflesso a quello della sua realta sovrasensibile, per un'esperienza

20



1 - Via a una Metafisica Cosciente

diretta del reale, della natura, della materia, del cosmo: che € la
vera esperienza del Sensibile. Marx aveva la lodevole intenzione
di liberare 1'uvomo dalla soggezione alla metafisica, ma dimentico
che I'uvomo puo liberarsi unicamente di cid che riesce a possedere.
In effetto, la conquista della realta fisica, epperd socio-economica,
non puo venire se non da una conquista del grado metafisica di
tale realta. Il Materialismo sarebbe stato utile all'uomo, se avesse
avuto come controparte una “metafisica cosciente”’, capace di
riconoscere le ragioni sovrammateriali di esso: non dunque una
“metafisica tradizionale”, sapiente eppur impotente dinanzi al
“mondo moderno”.

Il pensiero riflesso, valendo unicamente come riflesso,
estraniandosi o abdicando alla propria sorgente di forza, non pud
non rimettersi all'oggettivita cui fornisce configurazione. Esso
ignora di fornire tale configurazione, perch¢ non ha coscienza
della parte di s¢ impegnata nel configurare: senza l'incontro di tale
parte di sé con l'elemento sensibile non sorgerebbe
rappresentazione. E mancata all'uomo di questo tempo la
coscienza di questo momento del conoscere fisico, che certo non
gli puo venire dall'antica Metafisica, o dalla Gnosi, né dalle
dottrine orientali, proprie a un tipo umano ancora non necessitante
dell'esperienza fisica del reale. Il senso ultimo di tale esperienza ¢
appunto la percezione cosciente del momento originario del
pensiero, che un tempo operava come intuito extra-cosciente.

Nel procedimento fisico-matematico il pensiero attua un
movimento che normalmente in sé¢ non possiede, in quanto lo
genera in relazione a un tema o ad un oggetto: senza lo stimolo di
tale relazione opponentegli “/'alterita esteriore”, esso non
genererebbe il proprio movimento. La generazione del movimento
un giorno sara riconosciuta come ci0 che ¢ necessario alla
penetrazione “dell'alterita interiore”. 11 movimento del pensiero,
infatti, sperimentato in sé¢ allo “stato puro”, si rivela come
I'oggettivo sovrasensibile, capace di congiungere con la propria
scaturigine il Soggetto pensante: si rivela come il senso ultimo

21



Lotta di Classe ¢ Karma

dell'esperienza fisica, in quanto attuazione di una relazione con il
sensibile necessaria alla coscienza che volga all'esperienza
sovrasensibile: esperienza un tempo giustamente cercata oltre la
coscienza, ma che oggi ¢ grave errore di pensiero cercare
“tradizionalmente” allo stesso modo. E decisivo scoprire che
nell'esperienza scientifica lo Spirito, come potere extra-soggettivo,
affiora, sia pure al livello piu basso, perché la coscienza apprenda
la capacita di contemplare l'oggetto impersonalmente, con
indipendenza dalla psiche: ¢ la capacita richiesta alla
contemplazione dell'oggetto sovrasensibile. Lo Spirito che i
Materialisti negano in nome della concretezza scientifico-fisica e
che gli Spiritualisti cercano fuori di essa, “sfugge ad ambedue
come attivita che penetra tale concretezza”.

La via dello Spirito dei nuovi tempi, essendo la via dell'lo, ¢ la
“via del pensiero”. Le reazioni concordi della recente filosofia e
della generale cultura materialistica allo Hegelismo, hanno servito
egregiamente lo scopo di confondere tale via del pensiero con una
sorta di nuovo Hegelismo, o con un qualsiasi altro tipo di
idealismo. In verita, quella che noi chiamiamo “via del pensiero”
non ha nulla a che vedere né con l'idealismo, né con alcun'altra
dialettica. Puo essere compreso il senso di tale “via”, se si tiene
conto che le filosofie europee dell'lo, come l'esperienza fisico-
matematica del mondo, a cominciare da Galileo, sono i segni di un
mutamento di rapporto della coscienza umana con lo Spirito. Lo
Spirito affiora nel pensiero: esso non ¢ quello cercato dagli
Spiritualisti nei seducenti sistemi metafisici del passato, né quello
che 1 Materialisti ravvisano come attivita pensante della Materia
rivolta alla stessa Materia. L'esperienza sensibile ¢ una via verso
la conoscenza, solo nella misura in cui possa rivelare il proprio
contenuto sovrasensibile, nel quale il Perenne Spirituale delle
antiche tradizioni oggi affiora: la forma inaspettata della Verita,
secondo 'ammonimento di Eraclito.

L'ascesi del pensiero, come compito pragmatico, ¢ implicita nel
metodo sperimentale della Scienza: alla quale invero manca la

22



1 - Via a una Metafisica Cosciente

coscienza delle forze interiori impiegate nella sperimentazione del
mondo fisico. Il possesso di tali forze decidera dell'imminente fase
della civilta. Il cercatore spirituale che riproduca il movimento del
pensiero, svincolandolo dall'oggetto fisico-matematico, puo
sperimentare il pensiero come “puro darsi”, o rivelarsi, di una
vita sovrasensibile in sé obiettiva, normalmente presente nel
percepire come immediato potere di relazione con I'oggetto,
esteriore o interiore. E la via della concentrazione e della
meditazione. Un ente puo essere oggetto di pensiero, in quanto in
sé ¢ gia fatto, ¢ un passato: si da come oggetto al pensiero, in
quanto il pensiero vive nel momento in cui sorge ex se, come
continuum presente, ogni volta indipendente dal passato, libero da
oggetto: onde ¢ il dato originario, in cui l'ulteriore pensiero non ha
bisogno di alienarsi per assumerlo come oggetto, anzi ritrova se
stesso vivente: si riconosce come l'elemento dinamico di continuo
integrante il percepire sensorio. E la Via del Pensiero, che
riconduce allo Spirito, e percio ¢ rifiutata con pari opposizione dai
Materialisti misticamente deificanti la Materia e dagli Spiritualisti
materialisticamente ricercanti lo Spirito nei testi, o nelle formule
tradizionali.

23



Lotta di Classe ¢ Karma

24



2 - GENESI “BORGHESE”
DELLADIALETTICA DI CLASSE

Con la visione marxiana della realta, con l'interpretazione
univoca della storia, dell'economia, del fatto sociale, del senso di
ogni attivita, dalla religiosa alla fisiologica, in funzione della
Materia, si ¢ verificato un fatto singolare: che una simile
interpretazione ¢ andata talmente incontro alla condizione
generale umana, da riuscire a prevenire qualsiasi altra visione del
reale. Qualsiasi altra interpretazione non ha avuto la forza di
persuasione di quella che ha risposto al grado della massima
coincidenza della natura umana con 1 suoi bisogni fisici e percio
con l'inclinazione a spiegare in un solo modo i fenomeni sociali:
donde la vocazione a far ricadere su qualcuno o qualcosa di
identificabile fisicamente la responsabilita di cid che ¢ irregolare
nei processi sociali, piuttosto che a ravvisare nella “struttura
morale” di questi 'irregolarita.

Se una possibilita esisteva di identificare dal punto di vista del
soggetto umano, ossia dello Spirito, il senso dei processi sociali,
delle attivita economiche, del lavoro umano e delle sue
implicazioni etiche e giuridiche, questa ¢ stata prevenuta: ¢ stata
sopraffatta dalla unanime rispondenza dell'umana natura
all'interpretazione che piu ha incontrato il grado della sua
identificazione con il supporto fisico: il grado della coscienza
riflessa. Della quale non ¢ stato piu possibile concepire la
transitorieta, né essere consapevoli di aver assunto come normale
la transitorieta.

Per la sua dipendenza dall'organo fisico che lo riflette, il
pensiero riflesso non puo identificare cause morali, ma solo cause

25



Lotta di Classe ¢ Karma

fisiche. Al pensiero riflesso non pud non risultare retorico il
motivo morale, che € l'eco di una realta basale della coscienza a
cui esso, come riflesso, sorge opposto. L'opposizione dovrebbe
essere momentanea, in quanto mediazione. Per la dialettica
riflessa, la momentaneita dell'opposizione diviene un fatto
definitivo, mentre il senso reale del pensiero riflesso sarebbe
mediare il “pensiero originario”. Questo originario viene
ignorato.

Privo dell'accordo con la propria scaturigine, eppero di
contenuto vivente, il pensiero riflesso non puod non divenire forma
del sensibile: che in tal modo assurge a contenuto della realta.
Onde si verifica la strana situazione che, per quanto ogni
contenuto di pensiero sia “idea” e l'uomo dialettico conferisca
realta al sensibile mediante un ideare, sia pure riflesso, egli ¢
incapace di riconoscere la natura ideale del pensiero con cui lo
assume. Limitandosi all'immediata coscienza riflessa, egli, anche
se professante Spiritualismo, anche se “gnostico”, o “borghese”, ¢
materialista per insufficiente coscienza della struttura ideale del
proprio pensiero. Se si guarda, ormai tutta la scienza patisce la
posizione realistico-ingenua connessa all'identificazione del
pensiero riflesso con l'oggetto sensibile: la cosiddetta
“alienazione”. E non solo la scienza, che ne ha piu di una
giustificazione, ma anche la filosofia che non ne ha alcuna: ¢ raro
ormai il filosofo capace della distinzione tra pensiero riflesso e
pensiero vivente. Cid0 puo far intendere il fenomeno che si
esaminera nei seguenti capitoli: la filiazione del Materialismo dal
pensiero gnostico e, sulla stessa linea, “/'estremismo formale
proletario del pensiero borghese”.

Nessuno dei pensatori di questo periodo ormai mostra di saper
concepire la distinzione tra pensiero riflesso e pensiero vivo, resa
urgente dai problemi dell'epoca: problemi che il pensiero riflesso
bensi pone, ma non puo impostare né risolvere. Un filosofo, o un
pensatore, che fosse capace di una simile distinzione,
inevitabilmente dedicherebbe tutte le sue forze e la sua stessa vita

26



2 - Genesi “Borghese” della Dialettica di Classe

alla disciplina e alla dottrina della disciplina del pensiero vivente.
Egli sentirebbe l'urgenza del pensiero vivente richiesta dalla
situazione umana: saprebbe che per virtu del pensiero ricongiunto
con la propria corrente originaria, almeno una minoranza umana
ritroverebbe “/'essenza” perduta, la realta di 1a dalla parvenza.
Una tale minoranza sarebbe necessaria alla salvezza dei molti.

Tutto cio che appare irregolare fuori, ¢ la proiezione di cio che
¢ irregolare dentro: non v'¢ giustizia sociale che non debba essere
sanata all'interno dell'anima umana: illusoriamente il materialista,
condizionato dalla riflessita, credera di trovare fuori le soluzioni
che solo possono venire da un mutamento della sua coscienza. Se
tra 1 pensatori riconosciuti autorevoli nel mondo, ve ne fosse uno
capace di distinguere il pensiero vivo dal pensiero riflesso, la sua
opera non potrebbe non essere dedicata all'impresa della
restituzione del pensiero quale organo della verita: essa dovrebbe
essere riconoscibile da questo, ma appunto per questo rischierebbe
di cessare di essere autorevole, non rispondendo alla dialettica
della cultura dominante, asservita agli istinti: all'intelligenza della
materia che, possedendo l'uomo, grazie al pensiero passivo, o
riflesso, tende a esprimere se stessa mediante 1'uomo.

Occorre dire che un supporto sensibile all'alterazione del
pensiero ormai esiste. Le conseguenze negative dell'opposizione
del pensiero riflesso alla propria sorgente, non si colgono soltanto
nella situazione immediata della riflessita, che del resto
teoreticamente era stata identificata da Hegel, ma soprattutto nel
fatto che il pensiero riflesso ¢ stato fissato e organizzato a sistema
nel suo momento di opposizione, ossia nel suo momentaneo
potere di autonomia dal proprio principio interiore. Tale
autonomia, ave avesse tuttavia conseguito coscienza di sé,
avrebbe agito in un secondo tempo come veicolo della liberta del
principio interiore: invece, mancandole tale coscienza, ¢ scaduta
nell'identificazione con la corporeita, a beneficio della vita degli
istinti. Nel veicolo del pensiero riflesso, lo strumento della liberta
¢ stato impugnato dal polo opposto allo Spirito. Del rapporto tra

27



Lotta di Classe ¢ Karma

luce incidente e luce riflessa del pensiero, il cui senso sarebbe
dovuto essere un accordo, per il sorgere di una coscienza della
liberta, al contrario, ad opera dei decadente Hegelismo, ¢ stato
fatto un dissidio: dissidio che si manifesta sul piano umano “in un
uso dell'elemento della liberta da parte di cio che non e libero”
nell'uomo, la sfera dell'Inconscio. In sostanza, la dipendenza del
pensiero riflesso dalla cerebralita si traduce nella identificazione
della liberta con l'istinto.

Il dissidio reagisce sul decorso stesso della mediazione
cerebrale da cui origina come semplice opposizione, anzi come
opposizione inizialmente necessaria all'autonomia del pensiero.
riflesso: tale autonomia degenera. L'organo cerebrale, che
dovrebbe funzionare come strumento rispecchiante del pensiero,
estraneo all'essere del pensiero, interferisce invece nel processo
pensante, in quanto viene irregolarmente sollecitato dall'uso
impertinente della dialettica: che ¢ “/'autonomia del pensiero
alienata nella riflessita”. L'uomo ¢ libero, ma, non possedendo il
principio del suo essere libero, va ad esprimere mediante il
supporto corporeo la liberta. La illecita sollecitazione ¢ inevitabile
ormai a qualsiasi operazione dialettica, in cui la riflessita, come
forma iniziale, epperd provvisoria, dell'elemento libero della
coscienza, viene usata fuori di esso: alla meramente formale
autonomia, il contenuto viene fornito dagli istinti. Con cio, la
provvisorieta diviene regolarita e il rappresentare riflesso,
subendo la necessita sensibile, muove in contrasto con le leggi del
pensiero. Tuttavia, provvisto di regolare struttura formale, tale
pensiero puo sentirsi pago di conformita alle leggi della dialettica.

L'uomo puo credersi libero, in quanto muove originariamente
da un principio libero: del quale perd non avverte il momento
dell'alienazione. Il pensiero, che ¢ in sé una corrente di vita, si
scinde dal proprio contenuto di vita per divenire cosciente di sé,
ma come riflesso. Ove non si scindesse dalla propria corrente di
vita, il pensiero non avrebbe problema del conoscere, perché non
vedrebbe duale il mondo, ossia sé opposto al mondo: si

28



2 - Genesi “Borghese” della Dialettica di Classe

percepirebbe uno con 1'essenza del mondo, ma non sarebbe libero:
avrebbe in sé la verita delle cose come un continuum fluente, che
lo condizionerebbe. Il pensiero deve in un primo tempo perdere la
verita extra-cosciente del mondo, per riacquisirla cosciente. La
sua liberta consiste nella sua indipendenza dalla propria interna
verita, nella possibilita persino di dubitare di essa, nell'opporsi ad
essa eppero sentendo opposta a sé 1'oggettivita del mondo. Ma gia
nella relazione che comincia a ristabilire con il mondo, come
pensiero razionale indagante, esso volge a restaurare 1'unita sotto
il segno della autocoscienza e della liberta. Ma ¢ la restaurazione
iniziata appena da qualche secolo in Occidente e gia compromessa
ad opera del Materialismo e dello Spiritualismo. Da una parte,
infatti, lo Gnosticismo, il neo-Esoterismo “tradizionale” e lo Yoga
in ritardo, tendono a disconoscere il senso di tutto il processo del
pensiero e a restaurare l'antica sua dipendenza dall'interna verita -
che invero non c'¢ piu - dall'altra, il Materialismo tende ad
arrestare l'esperienza del pensiero allo stato duale e riflesso,
consacrando un monismo della oggettivita esteriore contenente
I'uomo.

Normalmente l'uomo ¢ portato a non riconoscere realta al
pensiero, e quando tende a un elemento di realta del proprio essere
interiore, fa appello alla volonta, ma non avverte che il rapporto
con la volonta passa per il pensiero, essendo il pensiero il punto di
presa dell'lo nella coscienza: non avverte che, essendo il pensiero
riflesso, sfugge all'lo la corrente della volonta: onde egli puo
essere tentato da una “via del volere medianico”, per quanto
possa chiamarla “esoterica”, o magica o spagirica, non
avvertendone il carattere sub-personale. In realta l'uvomo puo
volere solo corporeamente, mediante un volere esecutivo, o
motorio, indipendente dalla vita della coscienza. Pud operare
direttamente nella volonta, solo in quanto operi “direttamente nel
pensiero”’, come inconsciamente opera nell'immediato pensare,
ossia in quanto possa sperimentare il passaggio dal pensiero
riflesso al vivente. Ma ¢ l'operazione che oggi egli rischia di non

29



Lotta di Classe ¢ Karma

comprendere piu.

Anche pensatori che si ritengono autocoscienti, oggi, allorché
aspirano a una formazione interiore, credono di poter agire
direttamente sulla volonta: solo l'insistenza malgrado i fallimenti
puo portarli a scoprire il loro errore. In effetto il pensiero diviene
riflesso in quanto si scinde dalla sua originaria forza, che ¢ il
volere, per acquisire 1'iniziale coscienza di sé: la sua alienazione ¢
il suo vincolarsi al supporto sensibile, ossia ai processi mediativi
cerebrali, “oltre il momento necessario alla coscienza di sé”.
L'alienazione, la cui reale funzione ¢ venir assunta da un piu
cosciente moto di pensiero - che dovrebbe essere il senso ultimo
del processo - permane come valore in sé, diviene alterazione: si
traduce in un processo psichico, il cui impulso ¢ l'opposizione
profonda all'iniziale moto pre-riflesso.

L'opposizione del pensiero riflesso al vivente, divenendo
processo psichico e ripercotendosi nell'organo cerebrale mediante
il quale si produce, rende inevitabile che gli istinti afferrino la
dialettica e si esprimano mediante essa: si verifica “un'identita”
tra attivita dialettica e istinto, difficilmente riconoscibile al
pensiero riflesso. Al tipo di istinto che giunge a prevalere, oggi
risponde una vocazione, o una visione della vita, o la scelta di un
partito: quale che sia la diversita delle vocazioni o dei partiti, il
livello ¢ identico. In tal senso, non pud esservi distinzione tra il
materialista e I'anti-materialista: il rappresentare ¢ per l'uno e per
l'altro parimenti dipendente dalla sfera dei sensi, manovrato dalla
condizione dell'alienazione: della quale 1 filosofi, gli psicologi, gli
psichiatri, non hanno piu consapevolezza. In fondo Freud si spiega
con una estrinsecazione della sfera istintiva, intellettualmente
dotata e provvista di tutte le articolazioni della dialettica
psicologica propria allo stato cosciente: capace di struttura
scientifica grazie all'identita del pensiero riflesso con il processo
psichico: qui la privazione della mediazione pensante diviene
intelligenza della vita istintiva, “l'opposto profondo dello
Spirito”, il rappresentare contro il pensiero.

30



2 - Genesi “Borghese” della Dialettica di Classe

Il rappresentare ¢ normalmente 1'immediatezza del pensiero: il
pensare nel suo sorgere come forma del sensibile. Quando si
afferma che il rappresentare ordinario del materialista, agnostico o
gnostico, risulta dall'attivitd animica inerente oltre un limite di
equilibrio ai processi mediativi cerebrali, ci si riferisce alla sfera
riflessa del pensiero, che limita provvisoriamente la propria
attivita all'ambito sensibile, non uscendo da questo neppure
quando argomenta sul non sensibile. Tale pensiero, assumendo
come condizione normale il proprio stato riflesso, vi si identifica
sino alla incapacitd di concepirne uno diverso, pur potendolo
grazie all'accennata operazione di osservazione del proprio
movimento (v. pag 21): che ¢ un assunto insito nella logica
sostanziale del pensiero. Mancando della quale, il pensiero si
estrania alla propria coscienza di profonditd e opera
dialetticamente in opposizione ad essa. In tal modo da luogo
all'inconsapevole dissidio della coscienza dialettica con Ia
coscienza di profondita.

La coscienza dialettica, traendo il suo essere da un'opposizione,
non pud non tendere all'espressione polemica, come
all'estrinsecazione della propria immediata natura.
Nell'opposizione del pensiero riflesso alla propria scaturigine
interiore, ¢ “il germe della inconciliabilita”. Nel caso di Freud, ad
esempio, I'elemento della inconciliabilita o della lotta, non appare
“formalmente”, ma “sostanzialmente” ¢ presente, come erosione
di tutto cio che ¢ originario e autonomo nella coscienza. Alla base
del sistema di Freud, come di ogni sistema fondato sul pensiero
riflesso; si puo scorgere l'odio profondo verso la realta superiore
dell'uomo.

L'estraneamento alla coscienza di profondita, si verifica, per il
pensiero, nel suo riflettersi dall'organo cerebrale. Il riflesso
smarrisce il rapporto con la propria scaturigine. Nella profondita,
peraltro, l'elemento vivo del pensare, o del rappresentare, si
continua inconsciamente come potere dinamico del volere che
muove gli arti. E la zona in cui il pensiero potrebbe giungere

31



Lotta di Classe ¢ Karma

coscientemente, ove fosse capace di superare il limite cerebrale,
ossia la riflessita del rappresentare, mediante il rappresentare
stesso sperimentato in s€, ossia mediante le forze originarie che
rendono possibile 'esperienza del mondo fisico: forze che, rese
coscienti, darebbero ragione del volere come dell'arto dello
Spirito, parimenti che del volere come extrasensibile corporeo
movente la corporeita.

La coscienza riflessa opera alla rappresentazione del
movimento, non al movimento, e tuttavia ha nel rappresentare il
moto interiore che pud tradursi nel movimento. L'osservazione
interiore puo rilevare che il “sentire extra-cosciente” ¢ la forza
mediatrice tra il rappresentare e il volere: per questo, ogni
rispondenza predeterminata della volonta al pensiero autonomo, o
alla rappresentazione libera, diviene educatrice del sentimento.
Cio puo spiegare l'attuale paralisi del sentire quale forza etica,
sociale, pedagogica: non viene consentito infatti dalla condizione
del pensiero riflesso un rapporto tra pensiero e volonta, che
appartenga al pensiero, eppero educhi il sentimento: il rapporto tra
pensiero e volonta viene dominato dalla natura fisica, malgrado
esso muova radicalmente dalla natura metafisica del pensiero.
Questa contraddizione, che si riflette nel guasto delle forze
operanti come potere di destino, ¢ peraltro il segno della
possibilita smarrita dall'uomo nell'epoca dell'anima cosciente: che
lo Spirito si traduca in Volonta, in Conoscenza liberatrice. Oggi
dalla morta landa del pensiero, fioriscono le pedagogie, le
psicologie, le sociologie, gli studi raffinati riguardo alle attivita
morali dell'uvomo, prive di consapevolezza del rapporto tra
pensiero e volonta. Questa privazione impedisce alla cultura del
tempo di aprirsi alla conoscenza del tema del karma, come a una
corrente di vita urgente nella coscienza dell'uomo: recante a lui il
senso della vita individuale e della Storia: essendo la corrente
cosmico-umana unente le forze del pensiero con quelle profonde
della volonta.

32



2 - Genesi “Borghese” della Dialettica di Classe

Come attivita interiore, il pensiero non ha nulla a che vedere
con il cervello. Anche quando si fa cerebrale, acquisendo forma
sensibile, in sé ¢ libero dalla cerebralita: ma non sapendo di
esserlo, per insufficiente coscienza di sé, formalmente s'identifica
con il proprio riflettersi dall'organo cerebrale: con cio identifica il
rappresentare con il sensibile: cade nella visione materiale del
reale. In sostanza, il pensiero ignora sia il “momento pre-
cerebrale”, sia il suo continuarsi come attivita dinamica corporea,
sino al “movimento”, o alla manifestazione sensibile. Questa
deficiente coscienza di sé determina, sul piano della conoscenza,
quel meccanicismo che vede soltanto enti misurabili nel mondo e
processi fisici alla base del pensiero.

La provvisoria identificazione del pensiero con il proprio
riflettersi dall'organo cerebrale, determina il livello della
razionalita, al quale vengono costrette le correnti del sentire e del
volere, che si alterano nel loro doversi adeguare ad esso per-
giungere a coscienza. L'alterazione del sentire e del volere ¢ il
costituirsi della natura inferiore come forza tendente a codificarsi,
dato il suo potere immediato sul mentale. La dipendenza
dell'uvomo dagli istinti non sara mai compresa, finché¢ non sara
veduta come una dipendenza dell'anima dalla cerebralita, per via
del pensiero riflesso. In effetto Marx e Freud sono stati i
codificatori di una condizione dell' anima, secondo lo stato di fatto
della riflessita.

L'opposizione della coscienza riflessa alla coscienza di
profondita, costituisce il tessuto imaginativo dell'avversione come
attitudine immediata, il cui carattere polemico sfugge alla
coscienza riflessa medesima. “La dialettica, priva di coscienza
del proprio  processo  meta-dialettico, e l'espressione
dell'avversione”, che la coscienza riflessa reca come propria
immediatezza, in quanto inconsciamente opposta alla coscienza di
fondamento. Solo la conquista di tale coscienza, ossia l'esperienza
meta-dialettica, onde il pensiero si rende indipendente dalla
riflessita, o dal supporto cerebrale, potrebbe superare I'avversione

33



Lotta di Classe ¢ Karma

congeniale alla dialettica. Ma ¢ l'esperienza resa irriconoscibile, se
non impossibile dalla struttura riflesso-dialettica della cultura
dominante: la quale ¢ elettivamente materialista, soprattutto
quando crede schierarsi contro il Materialismo. Si puo parlare di
un pensiero riflesso, che pud parimenti assumere la forma
materialista o anti-materialista. Ma, se si guarda, ¢ lo stesso
pensiero “borghese”, che esige la codificazione della sua riflessita,
ora materialistico-proletaria, ora antimaterialistico-gnostica:
I'identica condizione del momento dell'alienazione, divenuto
continuita.

Si puo parlare, per l'intellettuale moderno, di una mediazione
razionale estraniantesi alla coscienza di veglia che la suscita,
epperd riguadagnante consapevolezza sulla base della oggettivita
misurabile e della logica analitica. Tale mediazione opera a
condizione di non sapere nulla di sé, in quanto esaurentesi
nell'oggetto: che tuttavia essa ritiene avere come oggetto, per via
della dialettica. E l'oggettivitd che a un determinato momento
viene assunta come fondamento dai pensatori di punta della
“sinistra hegeliana”: oggettivitd puramente rappresentata, senza
consapevolezza del rappresentare, che ogni volta ¢ sostituita dalla
dialettica della dialettica mediatrice. Grazie ad un rapporto affine,
il mistico antico si apriva a correnti spirituali, a lui trascendenti,
conseguendo il collegamento con esse, mediante l'alienazione
della coscienza di veglia. Lo Spiritualismo che oggi tenta ridar
vita alle antiche mistiche, o alle metafisiche “tradizionali”, per
combattere il Materialismo, in sostanza si comporta come questo:
attua la stessa relazione di questo nella posizione del reale e nel
non scorgere lo Spirito nel Soggetto conoscente.

La posizione materialista del reale ¢ sostanzialmente mistica. Il
razionalista-tecnologo oggi realizza tale posizione, comportandosi
riguardo all'oggetto della sua indagine come mistico moderno: la
sua fede ¢ rivolta non ad oggetto spirituale, ma ad oggetto valido
in quanto misurabile. In realtd egli, in quanto ¢ escluso come
Soggetto, non lo ha come oggetto: una contingente oggettivita lo

34



2 - Genesi “Borghese” della Dialettica di Classe

domina. Il procedimento logico ¢ regolare, ma muove da un
presupposto trascendente: “il fatto, o il fenomeno, o la
misurazione”. La sua logica verte solo a confermare cio a cui egli
si rimette con fiducia religiosa, come il mistico del passato, in cid
imitato dal mistico del presente, il cui presupposto trascendente
“sia tradizione, o rito, o iniziazione”, il meccanicismo esoterico
che rifiuta 1' esperienza meta-dialettica del Soggetto, il vero
spirituale.

In realta, non si puo dire che il fatto, o il fenomeno, sia un vero
presupposto, epperd non presupponga esso stesso cio da cui
muove ¢ da cui muove la stessa ricerca: qualcosa che, se sfugge
all'indagatore, manchera sempre come fondamento alla ricerca.
V'¢, perod, una differenza. Nell'antica esperienza mistica, come
giustamente osservo Fichte, l'vomo poteva giungere a percezioni
del retroscena basale dell'essere, in cui, malgrado l'assenza di
intenzione cognitiva o scientifica, egli come soggetto contingente
era “alienato”, ma come soggetto essenziale viveva il suo rapporto
con l'oggetto sovrasensibile, identificandosi con esso: mentre
nell'esperienza scientifica moderna, come in quella del mistico del
tradizionalismo, il soggetto contingente si potenzia mediante
l'alienazione del Soggetto essenziale.

Una simile posizione, parimenti materialista e spiritualista, ha
una profonda correlazione con la visione che Marx ebbe del
processo della conoscenza. Le forze della coscienza impegnate
nell'indagine, mancando della possibilita di conoscere se stesse
come attivita indipendente dall'oggetto, mancano della possibilita
di operare nel sistema del Sapere, come segno della presenza del
Soggetto umano. L'vomo, come autore, viene eliminato: gli viene
contrapposta la Societa: di lui rimane solo il simulacro astratto,
I'ombra dell'lo, I'ego: l'individuo come ente fisico, i cui problemi
non possono essere che fisici ed economici. Quelle forze, nel loro
moto a-dialettico, vanno ad alimentare come potenze
d'opposizione l'antica psiche istintiva. L'attitudine mistica scade in
quella del medium. Cosi ogni mito collettivo del tempo ¢ una

35



Lotta di Classe ¢ Karma

forma di medianita di massa: propiziata dai cultori spiritualisti del
“momento medianico”, sotto la parvenza “tradizionale”, in cui
l'elusione del puro elemento cosciente opera in sostanza come
opposizione alla reale continuita dello Spirituale, alla Tradizione.

L'opposizione, rispetto alla quale ha una funzione positiva
'allarme della coscienza suscitato dai fenomeni nevrotici, cessa di
essere avvertibile quando la direzione spirito-psiche-corpo ¢ del
tutto invertita e percid dominata, senza contrasti, dalla polarita
opposta, ovvero dalla corporeita psichicizzata. L'elemento
dell'inversione agisce in tal caso come un Inconscio inavvertibile,
giungendo ad assumere non tanto il ruolo della coscienza normale,
quanto quello di una supercoscienza.

L'impulso inconscio dell'avversione si traduce in tensione
dialettica e a sua volta la dialettica diviene dottrina, azione
sociale, attivita politica. L'avversione inconscia si fa scienza
umana, la regressione verso la sfera degli istinti opera come forza
etica, religiosa, sociale: si instaura come ethos tendente a
conformare la vita, esaltante dal profondo come umano cio che ¢
inferiore all'umano: contro tutto cio che ¢ spirituale e superiore. In
nome di una evoluzione dello strato inferiore della collettivita
umana, fa ascendere cio che ¢ piu basso dell'umano, eccitandolo al
rovesciamento di cido che ancora appare autorita. L'autoritd non
viene annientata, ma impugnata da coloro che presumono abolirla:
questi lottano contro l'autoritd in nome della propria, operando
non all'elevazione dello strato umano che intendono difendere,
bensi all'opposto, alla esaltazione di cido che fa di esso una
“categoria irreversibile”, o intrasformabile: come -categoria,
infatti, essa potrebbe essere aiutata ad evolvere solo da cid che
categorialmente, ossia spiritualmente, le ¢ superiore. Ma proprio
contro cio che ¢ superiore e capace di guida, si svolge il processo
della cultura del pensiero riflesso, onde cio che ¢ piu basso giunga
a costituire la categoria dominante della vicenda umana: l'autorita
piu oscura.

36



3 —SPIRITUALISMO,
HEGELISMO, MATERIALISMO

E giustificato chiedersi quale sarebbe stato il decorso
dell'attuale storia, se non si fossero diffuse nel mondo le ideologie
materialiste né percid queste avessero influenzato la politica in
ogni Paese del mondo. Non va rifiutata l'ipotesi che il problema
sociale avrebbe potuto avere soluzioni tecnicamente autonome, se
non fosse stato proiettato sul piano di una lotta politica che ha in
s¢ 1 germi della inarrestabilita. L'evoluzione stessa della scienza e
della tecnica, epperod dell'economia, avrebbe potuto da sola portare
il rapporto di lavoro a sempre piu logiche condizioni, con
conseguimenti da parte dei “lavoratori”, dovuti al clima dell'intesa
e della razionalita, piuttosto che a quello della polemica?

C'¢ da chiedersi se le ideologie non abbiano avuto il compito di
prevenire la soluzione, perché il problema permanesse tale, e
fervesse un urto, o una lotta, che prendesse gli uomini su tutta la
Terra, obbligandoli a identificare nel tema del lavoro il massimo
tema umano: si da distrarli dalla possibilita di avvedersi di essere
anzitutto uomini e poi tra l'altro lavoratori. Forse tutto ¢ avvenuto,
perché alla fine sia ravvisato un limite e ritrovato I'umano, oltre il
suo simulacro ideologico.

Il problema del lavoro, non risolto in alcun Paese, o in
qualcuno portato ad apparire risolto, diviene anormalmente in
tutto il mondo il fulcro del reale, in quanto, per induzione psichica
politica, polarizza le attivita quotidiane, la cultura, la scienza, gli
eventi sociali: obbliga l'umanitd a un solo movimento,
condizionandola secondo un'unica preoccupazione, distraendo gli
individui da ogni altra indagine, ricerca, o contemplazione, che

37



Lotta di Classe ¢ Karma

non sia in definitiva in relazione con il tema, con il fulcro: onde,
nella maggior parte dei Paesi, il “partito” assurge a scuola di
orientamento delle coscienze. Il mezzo per vivere diviene il fine
della vita, escludendo da essa ogni altro significato.

Alla questione posta, non si pud non rispondere sulla base di
quanto si ¢ considerato nei primi due capitoli: se il pensiero
riflesso, nella sua alienazione, diviene misura del valore, se un tale
pensiero nella sua articolazione dialettica non si accorda con la
scaturigine viva, ¢ inevitabile che esso divenga strumento logico
della natura fisica. Percio il Materialismo ¢ inevitabile: anche se
non ci fosse come dottrina o come ethos, il problema sociale non
potrebbe comunque evitare la forma rispondente al suo scaturire
dal dominio universale della coscienza riflessa: della unilateralita
della visione sensibile.

Se la Scienza dello Spirito fosse stata accolta da un minimo
numero di discepoli, come decisione di vita, o come impulso
profondo della volonta, meglio che come impulso sentimentale: se
la filosofia e la religione minimamente si fossero lasciate
fecondare da tale Scienza, accogliendone il contenuto di
reintegrazione rispetto agli impulsi di regressione verso la natura
istintiva, il Marxismo non avrebbe avuto bisogno di assumere il
peso di tanta responsabilita umana: quasi ovunque nel mondo il
problema socioeconomico sarebbe stato probabilmente assunto
come problema giuridico-tecnico, ossia anzitutto come tema etico:
dalla sua eticita sarebbe scaturito il suo aspetto giuridico. Nel
Marxismo, invero, non c'¢ da ravvisare una causa, bensi un
effetto. Il problematismo senza uscita del fatto socioeconomico
non ¢ una conseguenza dell'ideologia: ¢ invece l'ideologia la
conseguenza di quella condizione riflessa del mentale umano, che
vincola il problema a un piano in cui non ¢ possibile soluzione,
ma in cui ¢ possibile dialetticamente inscenare all'infinito
l'apparato della soluzione: possibilita propiziata dal fatto che lo
strumento umano dell'ideologia, 1'operaio, non conosce altre vie:
non pud averne altre. In alcuni Paesi viene persuaso contro

38



3 - Spiritualismo, Hegelismo, Materialismo

l'ingiustizia sociale, in altri invece viene persuaso che l'ingiustizia
¢ stata eliminata, che tutto & stato fatto, o sta facendosi, ma, se
ancora non ¢ perfezionato, si deve alle sussistenti insidie di un
determinato sistema. Lo strano ¢ che un simile sistema si rafforzi
sempre piu, man mano che culturalmente si vada imbevendo della
ideologia.

Coloro che oggi presumono opporsi al Materialismo,
dovrebbero anzitutto scoprire dove e come essi stessi gli aprano la
strada. Gli aprono la strada sempre mediante la dialettica riflessa,
in quanto credono di affrontarlo realmente sul piano politico, o
sociale, prevenendolo mediante provvedimenti non meno pregni
di Materialismo. Questi non vengono concepiti secondo un
rapporto del pensiero autonomo con lo stato di fatto, ma secondo
attivismo che emula, o cerca di imitare, il procedimento
materialista: come se si trattasse di un giusto strumento da
impugnare: con cid0 facendo il suo giuoco. Perché un simile
strumento obbedisce a un solo padrone, quale che sia la mano che
pretende impugnarlo: né il Marxista né ['Anti-marxista in
definitiva lo domina.

Taluni credono ancora che il Marxismo possa essere prevenuto
mediante innovazioni politico-sociali, che non saranno perseguite
grazie alla coscienza di una loro obiettiva necessita, ma come
mezzi di emulazione. Costoro dovranno passare di delusione in
delusione, per comprendere che sul piano politico il Marxismo ¢
un processo inevitabilmente progressivo. La politica non puo che
essere strumento del Marxismo. Non ¢ una prassi politica che puo
dar modo di oltrepassare il Marxismo, ma solo una prassi di idee:
che non potrebbero essere le disanimate idee della dialettica
riflessa, epperd neppure della politica. 1 ferrei dialettici sono
gracilissimi pensatori. Se il potenziale delle idee manca anche agli
anti-marxisti, questi in sostanza non possono non agire come
pedine dell'identico gioco. Cosi come in realta sono pedine gli
stessi Marxisti.

39



Lotta di Classe ¢ Karma

I Materialisti credono di muovere il Materialismo. Se sapessero
che cosa li muove in tutto il mondo, come pedine di un giuoco che
essi, ligi alla ideologia, neppure concepiscono, avrebbero in sé il
principio di una evoluzione di sé e del mondo: scoprirebbero la
zona della coscienza in cui, senza saperlo, hanno rinunciato ad
essere autonomi. In realta soltanto un'azione disincantatrice dello
Spirito nel pensiero puo superare il limite materialista: non si
tratta di lotta o di guerra, bensi di messa in atto di forze originarie
della coscienza. Se di lotta si pud parlare, si tratta di lotta contro
se stessi, ossia contro l'inconscia parte materialista di se stessi: €
specificamente il compito di chi ravvisa la presenza del
sovrasensibile del presente tempo, nell'impulso interiore del
pensiero, affiorante, ma inconsapevole di sé, nell'esperienza della
Scienza.

Se il Materialismo ¢ I'immediato prodotto del pensiero
inconsciamente identificatosi con il proprio riflesso, eppero
subente un automatismo che non appartiene alla sua natura, come
¢ stato mostrato nel capitolo precedente, ¢ comprensibile che non
col combattere il Materialismo si supera la prigionia della
riflessita. Si ¢ visto come il pensiero riflesso, in quanto rinuncia
alla mobilita che gli dovrebbe venire dalla scaturigine meta-
dialettica, riceve mobilita dall'automatismo corporeo, e si ¢ veduto
come una simile rinuncia del pensiero alla propria originaria
funzione, alteri il suo rapporto con l'organo cerebrale. Il fenomeno
¢ graduale e collettivo. E se, divenendo un evento generale
dell'umanita, produce 1 propri sistemi e persino le proprie
autocritiche, coloro che indicano l'esigenza della liberazione del
pensiero, in sostanza tentano una impresa divenuta
incomprensibile. Da coloro stessi che credono opporsi al
Materialismo con mezzi politici e culturali, la “via del pensiero, o
dell'azione mediante potere d'idea”, viene ritenuta un idealismo
revivescente, o una posizione fuori della realta. Fuori della realta,
in effetto, ¢ la loro posizione anti-materialista, né pit né meno che
quella materialista, in quanto ¢ fuori del pensiero che la genera.

40



3 - Spiritualismo, Hegelismo, Materialismo

A chi si ritiene difensore di un determinato “ordine”, o di ideali
democratici, va ricordato che puo essere difeso soltanto un valore
che si sia capaci di possedere, in quanto se ne abbia il principio e
tale principio si rechi in sé come una forza di vita. In realta
dovrebbe essere restituito o reintegrato un contenuto
sovrasensibile, altrettanto reale quanto quello sensibile. E il
tessuto interno della realta visibile, del quale oggi gli Spiritualisti
si occupano con rigore intellettuale e raffinato dialettismo,
raramente sospettando che non si tratta di intuizione, o di
rappresentazione o di nozione, bensi di “percezione”. In effetto
l'inclinazione dell'anima ¢ sfuggire al compito della propria
identita non corporea, la cui conoscenza comporta il superamento
di cio che essa ¢ nella sua umana immediatezza: un'esperienza
radicale, che esige coraggio, dedizione, impeto: un impeto piu
radicale che quello necessario alla guerriglia, o alla lotta politica:
perché queste sono contro un nemico, o un male, che non esiste
fuori dell'anima di colui che crede di doverlo combattere
esternamente.

Non ha senso combattere il Materialismo, quando non si
conosce cio di cui esso ¢ la privazione. Se lo si conoscesse, non ci
sarebbe bisogno di combattere nulla. L'unico legittimo
combattimento ¢ quello contro se stessi, necessario allo scaturire
nell'anima dell'elemento originario, la cui negazione rende
inevitabili la persuasione materialista e “la sostanza materialista
dello Gnosticismo”. D'altro canto, la messa in luce della
persuasione materialista ¢ ardua per il fatto che il grado di
coscienza che I'ha prodotta ¢ un livello generale umano, bisognoso
di essa come del proprio linguaggio. E difficile far intendere la
realta di un altro livello, quando il senso del reale si attinge
all'identita inconscia con il livello da cui si muove.

La dialettica dei Neohegeliani di sinistra, tipo Adorno,
Marcuse, ecc., ha complicato le cose, in quanto ha fatto balenare
la speranza che una integrazione in funzione idealistica sia ancora
possibile, dell'apparato materialista. Ma non v'¢ nulla di piu

41



Lotta di Classe ¢ Karma

astratto ormai che un Neohegelismo incapace non diciamo di
riprendere o continuare l'opera di Hegel, ma di essere alla sua
altezza. Lo Hegelismo potrebbe essere ripreso o compreso
unicamente a un patto: che si afferrasse il limite di Hegel rispetto
all' “esperienza” del principio sovrasensibile della dialettica e di
Marx rispetto alla “coscienza” di tale principio. Il dramma
dell'uomo presente ¢ appunto questo: che i suoi problemi esigono
come punto di riferimento un tale principio, ma ¢ stato operato in
modo che egli perdesse la possibilita di riconoscerlo e che al suo
luogo egli trovasse il riferimento assoluto del Sensibile. Il
dramma, o l'angoscia, o la sofferenza del presente tempo, ¢ che
I'uomo in ogni campo cerca un tale principio, ma non ¢ piu capace
di saperlo. N¢é possono giovargli le dialettiche, sia pure raffinate,
dello “spirituale”, espressioni della stessa alienazione di pensiero
che conduce al problematismo senza uscita, quotidianamente da
lui patito.

Questo Materialismo senza epilogo, perpetuantesi nel tempo,
come fenomeno dialettico risale a un complesso di dottrine che
ben presto non ebbero piu a che fare con la realta sociale su cui gli
uomini, movendo da esse, operarono. Se il male dell'uvomo
sofferente 1'alienazione del pensiero, ¢ il problematismo culturale
e socioeconomico senza uscita, si puo dire che l'ideologia ¢
l'impulso di perpetuazione del problematismo, in quanto reca la
persuasione di avere la via d'uscita: il conseguimento finale ¢
sempre per venire, rimandato di periodo in periodo, secondo un
meccanicismo i cui guasti vengono ogni volta riparati in ordine
all'originario credo, allo stesso procedimento, agli stessi impulsi
dialettici. Per cui l'apporto dei Neohegeliani di sinistra, tipo
Adorno, Marcuse, Habermas, Simlak, ecc., si risolve in un'astratta
azione di disturbo. Allorché la dialettica non obbedisce alle leggi
del pensiero, che sono leggi dello Spirito sperimentabili, essa
necessariamente, come si € veduto, diviene veste della necessita
fisica, opposta allo Spirito, ossia alla propria scaturigine: il destino
attuale di ogni Gnosticismo.

42



3 - Spiritualismo, Hegelismo, Materialismo

Per Marx esiste prima l'oggettivita del mondo e poi la sua
dialettica: la posizione piu plausibile, perché normalmente 1'uvomo
sembra avere prima percezioni € sensazioni € poi pensieri. Ma se
si afferma che il pensiero ¢ il riflesso dell'oggettivita fisica e si
deduce che compito della dialettica ¢ costruirsi come riflesso di
tale oggettivita, si pud ancora dire che la dialettica obbedisce alle
proprie leggi? Che il pensiero non si sottoponga a un'obiettivita
sorta dal suo immediato incontro con il mondo? Questa realta
fisica come puo diventare contenuto della dialettica, se non v'¢ un
pensare autonomo che la fa sua? E pud un pensare autonomo
trovarsi di fronte un'obiettivita fisica, ritenerla esistente in Sé,
come opposta, indipendente dal suo conoscerla e tuttavia
conoscerla? E il tema radicale che sarebbe stato auspicabile che i
Neohegeliani del presente tempo riprendessero, perché puo
ricondurre al punto in cui si ritrova l'esperienza interiore rifiutata:
l'esperienza del concetto quale punto d'incontro della corrente
dello Spirito con quella del rappresentare sensibile, nella
coscienza. Ma tali Neohegeliani avrebbero dovuto disporre di
mezzi interiori adeguati: di qualcosa di piu essenziale che
l'intellettualismo di Marcuse, o la raffinata “metacritica” con cui
Adorno coglie in fallo le ingenuita gnoseologiche di Husserl.

L'Adorno mostra una ingenuita non meno disarmante che
quella di Husserl riguardo al processo originario del pensiero,
allorché di questo riesce bensi a intuire la “spinta infinita”, ma
senza sospettare che compito del pensatore non ¢ limitarsi a
beneficiare della intuizione di tale spinta, bensi di sperimentarla
come fonte dell'intuire: che ¢ il senso reale dell'esperienza pura,
perseguita dalla Scienza e ancora sconosciuta come operazione
diretta dell'To. Neppure Adorno riesce a vedere il punto in cui lo
Spirito puo penetrare nel mondo incontrando direttamente il dato
dei sensi, né il pensiero che ¢ “primo moto” e, come primo moto,
¢ pura forza formatrice, pronta a essere idea o imagine o corrente
del volere, onde sia sperimentabile la piu importante distinzione
critica del conoscere umano: tra pensiero vivente, da cui

43



Lotta di Classe ¢ Karma

scaturisce il concetto, e pensiero riflesso, da cui puo sorgere solo
il rappresentare. Ogni concetto nasce morto, se viene assunto
come proprio dal pensiero riflesso. Il mondo attuale avrebbe
urgenza di pensatori capaci di ricongiungere l'esperienza dei sensi
con lo Spirito, il suscitatore non veduto dell'esperienza. La dove
sorge ancora non vincolato ai sensi e percio capace di elaborare
penetrativamente il contenuto sensibile, il pensiero pud assurgere
al suo ente essenziale: il concetto, indipendente dall'apparire
dell'oggetto. Senza una simile esperienza del concetto, che implica
la coscienza volitiva del suo sorgere, il concetto ¢ sempre
un'ombra senza vita: gli manca la relazione con I'lo, ¢ un astratto
nome, che neppure ha relazione con l'oggetto. Per via del concetto
privo di vita, il “Soggetto umano” viene escluso dal processo
della conoscenza. Questa ¢ la vera “alienazione”. L'intelligenza
aristocratica di Adorno si muove nel vasto spazio della ingenuita
della condizione riflessa, ossia su un piano in cui il pensiero si puo
abbandonare a tutte le speculazioni e ai correlativi ricami logici,
con apparente padronanza di s¢, ma in realta sempre al guinzaglio
del demone della riflessita, nel cui dominio, salvo il caso del
settore matematico-fisico, non vive una “particella elementare”
di verita. E si tratta di quelle che vengono ritenute le intelligenze
rivoluzionarie di questo tempo: quelle che, secondo una poco
attuale interpretazione dello Hegelismo, connetterebbero “il rifiuto
della generale alienazione umana”, dovuta alla “civilta
industriale”, con la istanza hegeliana della negazione. La quale ¢
invero una situazione interiore, anzi, soprattutto “un momento
della conoscenza”: il momento in cui lo Spirito s'identifica con
l'essere, onde il suo non-essere lascia sorgere l'essere: il quale,
perché divenga esperienza del soggetto umano, anzi viva la sua
vera vita, che ¢ vita dello Spirito, deve essere a sua volta “negato”
in quanto assunto dal soggetto conoscente. In verita la presenza
reale dello Spirito nella coscienza, ciascuno pud dimostrarla a se
stesso: non v'¢ altra via alla restituzione del Sovrasensibile.

44



3 - Spiritualismo, Hegelismo, Materialismo

Il momento della negazione, di 14 dalla normale possibilita del
suo apprendimento logico, pud risultare unicamente a
“un'esperienza” dell'lo nel rappresentare, la quale ne ¢
simultaneamente il superamento: l'ulteriore negazione: compito
che non poté essere capito dai discepoli di Hegel, né in seguito dai
nuovi Hegeliani. Certo, se qualche filosofo lo attuasse e chiarisse
filosoficamente, costituirebbe un serio imbarazzo per tutti: non
avrebbe la vita facile, forse non avrebbe neppure la possibilita di
insegnare o pubblicare le sue opere. La seconda negazione infatti
dovrebbe essere la negazione del momento della riflessita:
dovrebbe essere il momento della realta, ossia dello Spirito che
penetra la Materia, il momento del superamento dell'alienazione,
la possibilita che 1'lo si congiunga con il pensiero disceso nel
sensibile: la possibilita che il pensiero trovi nel dato dei sensi lo
Spirito, e che percid non sorga il concetto morto, ma il concetto
vivo, capace di essere una forza del mondo. Appunto questo
secondo momento Hegel si limito a tracciare dialetticamente, ma
non afferrd nella portata richiesta dall'esigenza di una “metafisica
cosciente”, o di una nuova ascesi del pensiero: ascesi attesa
dalluomo moderno, onde il pensiero, solo in quanto
“indipendente” dal sensibile, pud donarsi ad esso e percio
afferrare il reale oltre il guscio della quantita, ossia oltre il limite a
cul invece si ¢ arrestato.

Non fu possibile capire la prima negazione come momento
della riflessita, che andava a sua volta negato, mediante “moto
volitivo” del pensiero, congiungente 1'lo con il portato dei sensi, o
con il rappresentare sensibile: questo divenne sufficiente a sé.
Smarrita la possibilita di superare l'apparente identita del
rappresentare sensibile con il reale, la dialettica divenne
l'espressione del pensiero alienato nel sensibile, incapace di
concepire altra alienazione che quella percepibile in termini fisici:
il sentiero cieco lungo il quale non era piu possibile uscire
dall'alienazione. E quando i nuovi Hegeliani di “sinistra” e
particolarmente la Scuola di Francoforte hanno ripreso il tema

45



Lotta di Classe ¢ Karma

della negazione, hanno avuto l'aria di intravvedere l'uscita dal
labirinto dell'alienazione, che invece sostanzialmente hanno finito
col riaffermate, in quanto sono stati capaci di riconoscere una sola
alienazione; quella dell'uvomo condizionato dalla civilta
tecnologica e dal correlativo sapere: “l'alienazione piu
innocente”, perché non v'¢ uomo interiormente libero che in realta
ne venga condizionato, quale che sia il contratto di lavoro da cui
dipende e i meccanismi sensuali e culturali che lo asserrano. Lo
Gnosticismo ha saputo vedere i prodotti del pensiero alienato, ma
non il pensiero alienato stesso, il suo proprio limite.

Ben gramo ¢ stato il risultato dei Tre di Francoforte e limitata
la loro considerazione del potere interiore dell'uomo, che si lascia
“spiritualmente” determinare dai meccanismi della civilta
industriale da lui stesso edificata, ossia da processi economici e
tecnologici, sostanzialmente prodotti dallo “Spirito ”: processi che
con un minimo di logica reale andrebbero a posto, se ad impedirlo
non ci fossero i catafalchi dottrinari, gli armamentari ideologici, i
raffinati neo-hegelismi, l'intellettualistica perdita di contatto con la
realtd. La logica reale non puo venire dalla logica formale, né
dalla dialettica: non pud venire dal pensiero riflesso, bensi dal
pensiero pragmatico che attua se stesso nella “concentrazione e
nella percezione pura” del sensibile: pensiero nel quale vive 1'lo
conoscente, o il Soggetto umano: la cui presenza, come presenza
dello Spirito, pud essere garantita da una sola prova, da una sola
forza, da un solo valore: la capacita della distinzione tra pensiero
vivente e pensiero riflesso: che ¢, tra 'altro, la capacita di mostrare
come tutto il pasticcio attuale d'Oriente e d'Occidente, si debba
alla scomparsa della linfa vitale del pensiero nelle idee. Certo non
si tratta di ritorno allo Yoga o alle antiche metafisiche, bensi,
“dell'esperienza pura del pensiero” che sia stato capace di
esperienza di sé nel sensibile: la via della Scienza dello Spirito
occidentale.

Oggi hanno indubbiamente ragione di essere un'analisi della
“crisi del mondo moderno”, una “rivolta contro il mondo

46



3 - Spiritualismo, Hegelismo, Materialismo

moderno”, una critica della civilta materialistica, l'attacco alla
civiltda meccanica, cosi come la contestazione, il rifiuto globale
ecc. In ordine a una reintegrazione della civilta secondo il suo
basale valore, pensatori come Huizinga, Spengler, Guénon, Evola,
Horkheimer, Adorno, Marcuse, ecc., hanno, ciascuno dal suo
punto di vista, un elemento della “reintegrazione” da indicare,
nella misura in cui questo costituisca un superamento del livello
materialistico: la cui funzione ¢ appunto porsi come generale
conseguenza-limite di un pensare che ha smarrito Ia
consapevolezza del proprio elemento interiore e percid non puod
piu riconoscere la realta interiore del sensibile. Onde 1'opera di
reintegrazione, per il reale pensatore, dovrebbe avere inizio come
indicazione della basilare esperienza: il passaggio dal pensiero
morto al pensiero vivo.

In rapporto al male dell'epoca e all'urgenza del rimedio, occorre
riconoscere che, fuori della possibilita di una simile indicazione,
la funzione dei critici della civilta rischia di spianare la via al
Materialismo, in quanto le sfugge il valore da contrapporre allo
stato di alienazione del pensiero, epperd non dispone di nulla che
non appartenga allo stesso livello, non quanto a espressione
dialettica - la quale ¢ inappuntabilmente critica - ma quanto a
contenuto sostanziale. Qualsiasi contenuto di idee non renda conto
del potere originario dell'ideare messo in atto, rinunciando a
identificare il male nell'alienazione del pensiero e il rimedio nel
passaggio dal pensiero riflesso alla sua fonte, non puo non essere
espressione del male. Essendo “idea” la forza originaria del
Materialismo e di tutto cido che muove l'uvomo di questo tempo -
naturalmente l'idea scaduta in impulso inconscio - il rimedio ¢
ritrovare il potere cosciente dell'idea: non l'idea come astrazione,
ma come potere pragmatico, a cui non si sfugga per la tangente
dialettica.

Non si puo rifiutare il mondo attuale, senza possedere
positivamente, non tanto la dialettica rifiutatrice, quanto il
processo del pensiero della cui alienazione esso ¢ il simbolo.

47



Lotta di Classe ¢ Karma

Quando si fronteggia il mondo attuale, si ha dinanzi un insieme di
fenomeni dominati da idee centrali: ‘“che non sono entita
dialettiche, ma forze”. Quale che sia il giuoco delle forze, la loro
percezione o intuizione ¢ possibile unicamente mediante la forza
originaria tipo: il pensiero-luce, dalla cui alterazione sorge la
fenomenologia di tale mondo. L'alterazione ¢ l'alienazione non
conosciuta non superata, la prigione gnostica, la fonte del
Materialismo: ¢ perdita di livello interiore, perdita di coscienza
del reale sovrasensibile, uso illegittimo del pensiero. Lo
Gnosticismo infatti, possiede il pensiero solo come veste del
sensibile (v. I capitolo): dalla quale indebitamente traec una
dialettica presumente afferrare cause non sensibili.

Sarebbe utile chiedersi come mai il pensiero anti-materialista
non incentri la sua critica, e il rimedio e la metodologia, sulla
realta dinamica del pensiero con cui pensa, né percepisca la
consunzione di tale realta nell'ineluttabile continuum della
riflessita: ¢ insospettata invero l'alienazione dell'uomo, che si
continua, alimentata dallo stesso pensiero che crede di
riconoscerla in questo o in quel fenomeno. L'alienazione infatti si
rinnova nella forma gnostica: il suo dramma si riproduce nel
pensiero che presume prospettare come valori forme trascorse
dello spirituale, lamentando 1'assenza di queste nell'attuale mondo:
cosi che il male incarnato in tale mondo permanga inconoscibile.
Ogni brillante intellettuale oggi ha il suo rifiuto, la sua
contestazione, la sua critica, la sua rivolta da opporre al mondo
attuale. Come posizione dialettica, priva di rapporto con il proprio
moto meta-dialettico, nessuna di queste accuse ¢ capace di scalfire
la possente roccia calcareo-dialettica del Materialismo. In effetto,
simili accuse sono tessute della stessa sostanza: dietro c'¢ un
sentimento diverso, un debole o forte sentimento, che anela a un
mondo diverso, gnostico, o “tradizionale”: in realta il mentale che
lo esprime ¢ vincolato al sensibile ed ¢ condizionato dalla
cerebralita, non meno del pensiero che esprime direttamente tali
condizioni, come cultura del tempo.

48



3 - Spiritualismo, Hegelismo, Materialismo

Cosi vincolato e condizionato, quel pensiero, per quanto critico
e rifiutatore, non puo volere, in profonditd, un mondo diverso da
quello che pone sotto accusa. Se non fosse vincolato e
condizionato, non avrebbe bisogno di accusare nulla: la sua azione
sarebbe direttamente rinnovatrice, fornirebbe non una
“Interpretazione” spiritualistica del reale, ma un “metodo”
interiore per penetrarlo: comporterebbe un mutamento della
coscienza, o una conversione, del pensiero presente: “non una
sostituzione di contenuti, ma un potere diverso del pensiero”,
onde non ¢ l'oggetto pensato che conta, ma il rapporto dinamico
con esso.

Perché almeno alcune minoranze di pensatori, a beneficio delle
comunita, possano scoprire quali enti stiano movendo l'uomo,
occorrerebbe che esse ritrovassero 1'elemento vivente del pensiero.
Poiché idee-forza inferiori dominano 1'uomo, sarebbe decisivo per
lui ritrovare le idee-forza originarie: che egli avesse l'esperienza
dell'immediato essere del pensiero, la cui dynamis nell'attuale
conoscere si manifesta asservita a idoli sensibili. Lo scenario ¢
una immane lotta di idee, alla quale tuttavia manca Ia
partecipazione dell'uomo cosciente: che sempre meno ¢ capace di
riconoscere il reale originario dell'idea: gli ¢ abituale ormai vedere
nelle idee, semplici ombre o riflessi del reale, piuttosto che il
punto di presa dell'lo nel reale. Si ¢ troppo storditi dall'esperienza
sensibile quotidiana, per avere coscienza di tale punto di presa:
dalla cui animazione dipende che I'incontro continuo dello Spirito
con il dato dei sensi divenga esperienza. Ogni nuovo dialettismo
che presuma interpretare criticamente la civilta, senza rendere
conto del processo di derealizzazione del pensiero e delle sue
cause, ¢ un'ulteriore deficienza di cio che urge a un ritrovamento
dell'elemento interiore originario. Occorre dire che in tal senso
I'nvomo viene magistralmente giocato: non potevano i critici della
civilta, 1 riesumatori delle metafisiche e delle mistiche morte non
essere scelti tra le massime intelligenze della Terra, perché venisse
resa impossibile la redenzione del pensiero che ha costruito la

49



Lotta di Classe ¢ Karma

civilta: 'azione reintegratrice dello Spirito della civilta.

La dialettica materialista e quella anti-materialista hanno in
comune il moto del pensiero riflesso estraniato al proprio
contenuto interiore, ossia la impossibilita del pensiero di afferrare
il proprio processo pragmatico, eppero quello della Natura e della
Storia. Ai Materialisti come agli Anti-materialisti manca la
relazione del pensiero con il proprio moto originario, ossia con
l'iniziale moto intuitivo: agli uni la relazione viene fornita
dall'oggetto fisico, socio-economico, privo della interna identita
per cui sorge alla coscienza; agli altri viene fornita dall'oggetto
metafisico, assunto realisticamente, ossia come indipendente dal
pensiero mediante cui sorge. Ambedue credono di avere a che fare
con una realta - fisica, o metafisica - piuttosto che con cid che ¢ il
primo tessuto di tale realta, ossia con idee, onde il moto dell'ideare
viene ignorato e lasciato alle zone extra-coscienti. Manca ad
ambedue la coscienza del potere pragmatico del pensiero, che non
¢ dialettica o speculazione, ma moto vivente, obiettivamente
sperimentabile. Venendo meno questo potere pragmatico proprio
all'unico atto sovrasensibile di cui I'nvomo disponga come soggetto
cosciente, ¢ inevitabile che delle due ideologie prevalga quella che
sostiene 1'inesistenza di tale contenuto sovrasensibile.

Dagli Agnostici come dagli Gnostici le comunita umane oggi
vengono defraudate dell'esperienza dell'elemento vivente della
coscienza, ossia del vero impulso sociale. L'ineluttabilita del
Materialismo ¢ il segno dell'impotenza ideale di coloro che
presumono combatterlo e che nel non attuare un tipo di pensiero
diverso da quello che rende legittimo il Materialismo, comunque
operino, intellettualmente, socialmente, politicamente, spianano
inevitabilmente la via ad esso. Il Materialismo non ¢ quello che
facilmente appare, ma il veicolo di un destino che si deve
compiere, nella misura in cui l'uomo respinge le ‘forze
sovrasensibili del conoscere”, di cui pur si serve ai fini
dell'esistenza sensibile.

50



3 - Spiritualismo, Hegelismo, Materialismo

Quando si vedono cortei in marcia, pacifici o0 minacciosi, sotto
qualunque segno essi muovano, recanti cartelloni o grandi ritratti,
occorre pensare che, per quanto cido possa essere l'espressione di
sentimenti giustificati, ¢ il segno di una mancanza di fiducia nella
ragione umana: ¢ il segno della persistente incapacita dell'uomo a
operare mediante I'impulso della conoscenza, a muovere la realta
con la forza della moralita e della sua logica. In verita cio che si
crede conquistare socialmente, non viene conquistato se non gli va
incontro il grado di coscienza o il grado di moralita che ad esso
corrisponde. Cid0 che si crede acquisire con provvedimenti
meccanici o esteriori, presto o tardi in qualche modo viene
perduto: non potendo essere tenuto dallo Spirito.

51



Lotta di Classe ¢ Karma

52



4 - L'ARABISMO E L'EQUIVOCO ESOTERICO

La difficolta ad afferrare il moderno pensiero razionale come
attivita pura, indipendente da nome e forma, l'impossibilita di
concepire il conoscere come corrente di vita, l'identificarsi del
pensiero con il guscio sensibile delle cose come con la propria
forma dialettica, la chiusura dell'anima al Sovrasensibile, allato
alle presunzioni esoteriche o iniziatiche circa il Sovrasensibile
pensato di la dal pensiero, sono eventi la cui interrelazione
rimanda all'influenza esercitata nel Medioevo dal pensiero arabo
sul pensiero europeo: in particolare alla penetrazione in Occidente
della Metafisica di Avicenna e di Averro¢.

Al pensiero mediante cui si sarebbe dovuto esprimere in
Occidente il principio dell'Autocoscienza, I' Aristotelismo alterato
dai filosofi arabi precostitui un limite, che né la Scolastica, né in
seguito Bacone, né Cartesio, né Kant, né Hegel riuscirono piu a
superare. A un tale precedente occorre risalire, se si vuole
spiegarsi il venir meno della missione della Filosofia.
L'impossibilita dell'uvomo conoscente di avvertire il Logos nel
pensiero, o di congiungere la coscienza pensante con I'lo, ebbe
come analogo la perdita del Logos nella sfera religiosa, onde oggi
¢ generalmente possibile un Cristianesimo etico o politico, senza
Cristo. Dal deietto pensiero ¢ stato posto alla Conoscenza un
limite, che il Materialismo ha avuto ragione di assumere come
fondamento e lo Spiritualismo ha creduto superate mediante vie
antiche, impulsi del passato, fuori della corrente in atto del
conoscere. Ambedue hanno manifestato l'incapacita di accogliere
1'To nel nascente processo della coscienza, I'iniziale presenza dello
Spirito nella consapevolezza individuale.

53



Lotta di Classe ¢ Karma

Nei tempi moderni, I'arenamento della missione dell'ldealismo,
eppero la possibilita che da esso filiasse il Materialismo, e, in sede
spiritualistica, la nascita di un Esoterismo occidentale capace di
usare e tuttavia ignorate le nuove forze della Conoscenza,
mediante impulsi della Tradizione, o della Gnosi cristiana, o della
Teosofia anglo-indiana, incapaci di ravvisare l'inizio del reale
Esoterismo nella connessione della coscienza conoscente con il
proprio Principio interiore: sono fenomeni che si possono far
risalire a cid0 che penetrd nell'anima occidentale mediante
l'insegnamento di Avicenna e di Averro¢ riguardo al principio
delllo, secondo wun'alterazione della dottrina dell'anima di
Aristotele. La dialettica di Aristotele fu usata come forma di un
contenuto appartenente all'anima islamica. Un'antica visione del
Divino fece sua la logica di Aristotele: la quale, come primo
strumento di una nuova consapevolezza del mondo, avrebbe
dovuto recare nell'attivita razionale la virtu del Logos, quale forza
radicale dell'Autocoscienza. Questo moto subi la sua paralisi in
Europa, ad opera dell'Arabismo, che negava all'intelletto
individuale capacita sovrasensibile.

L'Aristotelismo penetrd arabizzato in Occidente. Ma non fu
tanto I'Aristotelismo alterato, quanto cio di cui esso fu veicolo:
“l'elemento psichico avverso al Logos”, sotto forma di un
sostanzialismo metafisico, misticamente fascinoso, che, per altra
via, costitui la forza dell'impulso simboleggiato, nella leggenda
del Graal, da “Chastelmarveille”, il centro ‘“occulto” il cui
compito nel Medio Evo fu avversare l'azione del Graal: come
tuttora la avversa. Due sono le forme in cui ancora l'impulso
arabo-siculo di Chastelmarveille tenta di ostacolare il Graal,
mediante nuovi testi ed esegeti: la “ahrimanica”, che tenta di far
apparire il Graal un Mistero non cristiano, e la “luciferica” che,
pur apparendo cristiana, edifica un contenuto mistico-
sentimentale della sua simbologia, eludendo la via dell'lo, o del
“pensiero Logos”, che ¢ il senso ultimo della vicenda di Parsifal.
Si tratta di due forme dell'identico contenuto metafisico,

54



4 - I.' Arabismo e l'equivoco Esoterico

affermante un mondo celeste o “sidereo” di la dalla coscienza che
lo concepisce, secondo una separazione dal metafisico, possibile
come riflesso di un sostanziale vincolo al mondo fisico. Questo
vincolo ¢ simboleggiato dalla figura dell'avversario del Graal,
Klingsor, originariamente cavaliere della Sacra Coppa, espulso
dalla Rocca di Titurel, per aver tentato di conseguire il valore
metafisico del sesso mediante un fatto fisico: impresa anti-
graalica, non dissimile a quella di una presunta conquista del
Graal nello stato sognante di un artificioso raptus mistico. In ambo
1 casi si verifica l'affermazione della coscienza esoterica come
coscienza di cid che ¢ “altro da sé”: l'elusione del Logos
immediato all'essere della coscienza, 1'inganno da cui origina ogni
lotta contro lo Spirito, e ormai ogni esaltazione della Materia.

Il dualismo averroistico, la separazione tra Spirito e Vita, si
continuo con potenza razionale in Bacone, si ripeté in forma
critica in Kant, indi, dopo il tentativo riunificatore di Hegel, dette
luogo alla serie traumatica delle scissioni dello Hegelismo, sino
all'attuale “conciliabilita” di Materialismo e Spiritualismo:
conciliabilita che si pud vedere come un analogo della duplice
forma dell'impulso avverso al Graal, ossia della filiazione dallo
stesso ceppo arabico, ora secondo un'opposizione semplicemente
formale, dovuta alla non coscienza del comune fondamento.
Quando lo Spiritualismo contempla il mondo contemporaneo, lo
rifiuta, perché¢ manca della consapevolezza dei mezzi interiori con
cui lo contempla: respingendo l'attuale conoscere, del quale
pertanto fluisce, “si appella” alla Tradizione, “al passato”.
Analogamente, quando il Materialismo fonda la sua visione del
mondo sul dato dei sensi, ignorando il senso delle forze
connessive del pensiero, attua in forma nuova gli impulsi di un
atavico Misticismo: rivolgendo alle conclusioni della Scienza la
fede un tempo richiesta dalla Rivelazione, “resuscita il passato”.
N¢é Spiritualismo, né Materialismo sono capaci di avvertire
I'elemento di perennita evocato e ogni volta alienato nel pensiero
che opera nel mondo fisico. Ad ambedue manca Ila

55



Lotta di Classe ¢ Karma

consapevolezza del momento sovrasensibile con cui assumono
cognitivamente il sensibile: lo cercano oltre il pensiero con cui lo
pensano, oltre 1'lo che lo sperimenta. Cercando enti metafisici o
fisici di la dal conoscere, si aprono inconsciamente alla corrente
istintiva. Non avvertono che questo conoscere pone a sé un limite,
che esso solo pud togliere. Ma il toglierlo non ¢ operazione
filosofica, o dialettica: & sperimentare il conoscere, piuttosto che
come opus dialecticum, come fluire dello Spirito indipendente dal
pensiero, eppero afferrabile entro il pensiero.

Attraverso le controversie speculative cui dette luogo,
I'Arabismo penetrd in Occidente come sottile impulso a separare
l'elemento spirituale dal conoscere rivolto al mondo fisico, onde al
conoscere divenne impossibile trovare in sé il proprio Principio: lo
vide in un di la da sé, eppero di la dalla vita. Un simile impulso
pregiudico in Occidente la comprensione della funzione
dell'Autocoscienza e la nascita della filosofia dell'lo. In talune
espressioni dell'etica e del presunto Esoterismo, si ¢ persino giunti
a vedere nell'lo l'ostacolo allo Spirito, il principio della
prevaricazione. Il germe del pensiero d'Avicenna penetro
nell'anima occidentale come idea della trascendenza dell'lo reale e
della precarieta dell'lo quotidiano, che sedusse molti, ma falso
preventivamente l'esperienza della Scienza, iniziando una sottile
alterazione del processo dell'Autocoscienza: che non si seppe
vedere in rapporto con la nuova posizione del reale, onde fu
inevitabile la caduta nel realismo sensibile. Non ¢ stato piu
possibile comprendere che la trascendenza dell'lo puo essere posta
unicamente dall'lo immanente, affiorando in esso come potere di
disporre di sé e d'intuire la propria identita trascendente: soltanto
in esso ¢ la possibilita di una decisione di ricongiungimento con
1'To Superiore, o con il Logos.

Mediante 1'Arabismo fu immesso nell'anima occidentale un
impulso di trascendimento dell'lo, prima “che questo Io ci fosse”
e realizzasse la propria immanenza: fu invero la prematura
captazione imaginativa di una dimensione superiore dell'lo, senza

56



4 - I.' Arabismo e l'equivoco Esoterico

realizzazione umana, o individuale, dell'lo: senza relazione con il
processo reale dell'lo nella coscienza di veglia, alla vigilia
dell'epoca in cui questo sarebbe stato possibile, essendo I'epoca
della scienza e della razionalita. L'lo, che I'uvomo cominciava
appena a sperimentare come autocoscienza, venne separato da se
stesso. La concezione araba, eco tardiva di una remota conoscenza
sovrasensibile, abbaglio taluni ambienti della cultura d'Occidente.

La concezione di un o superiore vivente in tutti gli uomini e
animante in ciascuno un lo individuale, in sé effimero, in quanto
dotato di vita soltanto tra nascita e morte, ridesto illecitamente
esauriti impulsi spirituali, giovandosi della forma aristotelica
originariamente sorta per ben altro contenuto: essa era la forma
del pensiero preludente l'esperienza dell'lo nella coscienza umana,
come principio individuale. L'lo come principio, nella concezione
arabica, non ¢ realizzabile se non di la dall'umano: onde, il giorno
in cui affiorera nell'umano, verra misconosciuto: l'attuale civilta,
infatti, spiritualisticamente e materialisticamente, ignora 1'lo. L'To
effimero, secondo Avicenna, ¢ un raggio del Divino, che dopo la
morte si riassorbe nel Divino. Ma proprio mediante questo lo, a
torto considerato effimero, si andava preparando la nascita dello
Spirito in Occidente.

La seducente concezione arabica, rispondente a una remota
relazione dell'vomo con il Sovrasensibile, ostacola il fluire dello
Spirito nella Vita, diviene deviante nell'epoca in cui 1'originario
Sovrasensibile affiora nell'umano come lo, ossia nell'epoca
dell'anima cosciente, in quanto elimina il senso della funzione
reale dell'lo quotidiano: che ¢ congiungere la vita quotidiana con
lo Spirito. Elimina la possibilita di comprendere che l'effimero
non nasce da un o effimero, ma dal fatto che I'uvomo non afferra
se stesso come lo: non aliena I'elemento vivente nel concetto, in
cui si esprime il potere di sintesi dell'lo. Rimesso lo Spirito a un
sognato lo Superiore, il concetto, in sé pregno di vita, viene
assunto privo di vita, astratto. L'uomo rinuncia all'operazione
chiave della sua missione sulla Terra: riconoscersi Soggetto,

57



Lotta di Classe ¢ Karma

responsabile della sua Storia. Questo Soggetto, anche quando lo
ravvisa, rimane per lui “un'entita astratta’: psicologica, o
sociologica, o idealistica.

L'To che si crede contingente, non ha coscienza della propria
realta, non ¢ sufficiente a s¢, eppero aderisce ad “altro”, traendo il
senso di sé da altro: né avverte che tale senso ¢ sempre lui a
fornirlo. La categoria di effimero, o di contingente, o di materiale,
¢ sempre lui a produrla ed ¢ lui a non sapere di sé, e lui a negare la
propria immanenza, con le forze dell'immanenza. La concezione
arabica, inserendosi nel pensiero europeo, prepara l'eliminazione
della possibilita che 1'Occidente comprenda, quando sara il
momento, il senso della nascita dell'lo: 1 Materialisti ne negano
l'esistenza, gli Spiritualisti si affannano a cercarlo oltre la persona
quotidiana, come se il Soggetto delle loro azioni fosse altrove che
in loro. L'influsso arabico, riconosciuto nella sua ambiguita
spirituale soltanto da rari pensatori, ha agito occultamente
nell'anima occidentale, contaminando la Religione e la Gnosi, la
Filosofia e la Scienza, sino ad affiorare possente nel mondo
attuale come impulso unitario della cultura.

Al pensiero di Avicenna penetrato nell'anima occidentale ¢
riconducibile la concezione materialistica del mondo che, oggi,
non potendo piu scorgere un lo superiore, si trova ad avere a che
fare soltanto con un lo contingente, ma, come tale, reale, onde ¢
portata a contrapporre ad esso, ossia all'lndividuo, la Societa,
come nuova trascendenza: parimenti ¢ riconducibile una
religiosita incapace di trovare la connessione del nascente
Individualismo con il Divino: e parimenti un Esoterismo che,
mediante le strutture tradizionali della trascendenza, fa leva su un
Io ignaro del potere della propria immanenza, ossia su un lo
incapace di ritrovare in sé€ e non in Tradizioni il Logos.

Tra le forme del ripullulare di impulsi morti dello Spirito
riattizzati dalle forze avverse alla presenza attuale dello Spirito
nella vicenda terrestre, va indicato il sedicente Esoterismo
Cristiano, rifacentesi alla Kabbala, all'Esichasmo, al Martinismo e

58



4 - I.' Arabismo e l'equivoco Esoterico

a residui gnostici: il cui compito ¢ distogliere I'attuale ricercatore
dal contenuto vivente del Cristianesimo, ossia dall'esperienza
consapevole del Logos, quale ¢ richiesta dalla struttura attuale del
suo conoscere. Il fine ¢ far ignorare lo Spirito dove direttamente si
esprime nella coscienza, come moto interiore del conoscere, onde
divenga impossibile riferire 'attivita della coscienza razionale alla
sua scaturigine, ossia al potere del Logos. Priva di tale
riferimento, 1'attivita razionale viene di continuo alterata e tradotta
in una produzione demonica, il contenuto della presente civilta. In
verita, “il Materialismo si alimenta delle forze che il malaticcio
Spiritualismo riesce a corrompere”, assumendo come spirituali le
soggettive sensazioni delle mistiche emotive e dello Yoga,
ignorando la vera attivita libera dal corpo e percido capace di
dominare il corpo, di lasciar agire in purezza le potenze del corpo:
questa attivita ¢ il pensiero nel momento che precede il suo
riflettersi, il momento intemporale del Logos.

L'insolubilita dei problemi del presente tempo si puo far risalire
all'influenza che I'Arabismo esercitd in Occidente, preparando
un'inconscia opposizione dell'lo alla percezione di sé, per 1'epoca
della sua nascita cosciente. E venuta meno la possibilita. che 1o,
come individualita nascente, volta a indagare il mondo con forze
trascendenti divenute interiori, in quanto divenute pensiero
indagante, attraverso personalita come Galileo, Newton, Keplero,
Giordano Bruno ecc., riconoscesse in tali forze il Logos operante
nell'intelletto e nella volonta: riconoscesse cio¢ la propria identita
con sé, ossia con la scaturigine della sua forza: che non poteva
essere piu il Logos misticamente sentito, fuori della coscienza,
bensi a suo fondamento. Parimenti ¢ venuta meno la possibilita
che l'effimerita dell'lo quotidiano si spiegasse non con la sua
irrealta, ma con l'insufficiente coscienza di sé dell'lo reale, onde il
compito dell'uvomo non dovrebbe essere I'estinguere 1'To
contingente, ma rafforzarlo in rapporto alla vita dell'anima, cosi
che rispetto al pensare, al sentire e al volere, esso sia realmente
I'To, non lo strumento dipendente. L'lo invero diviene contingente

59



Lotta di Classe ¢ Karma

solo in quanto lega l'affermazione di sé ai valori sensibili.

Dal germe dell'Arabismo derivano a ugual titolo il
Materialismo e lo Gnosticismo moderno: deriva la difficolta del
Cristianesimo ad avvertire il potere di ogni reale mutamento della
Natura e della Storia come potere del Logos, immanente e tuttavia
sconosciuto all'uvomo: donde, in parte, il problematicismo di
attuali esoteristi riguardo alla figura del Cristo e la loro vana
ricerca della Forza reintegratrice, ossia del Logos, nelle dottrine
che precedono l'avvento del Logos. Dal germe dell'Arabismo
deriva parimenti il male tipico dell'umanita attuale: I'Ateismo
nelle sue diverse forme, religiose, filosofiche, psicologiche,
sociologiche. Deriva altresi il fatto che l'individuo ¢ divenuto un
ente astratto, componente di una Societa ritenuta, invece,
concreta. Come per Avicenna I'lo non era individualmente valido,
cosi ¢ stato per Marx. Come per Avicenna era reale, di contro alla
contingenza dell'individuo, l'ente cosmico originario, cosi per
Marx ¢ reale, di contro all'individuo, la Societa che lo contiene.

La cultura che oggi si chiude all'lo, in realta rifiuta la verita
dell'Autocoscienza, eppero il sorgere della liberta come evento
individuale: rifiuta percido la Democrazia: rifiuta l'avvertire nel
pensiero l'attivita chiave della liberta e nella liberta I'affiorare
dello Spirito e nello Spirito “/'essere che solo puo usare la
liberta”. In tale rifiuto ¢ visibile il continuarsi dell'azione
iniziatasi con I'Arabismo medioevale. L'attuale dialettica del
pensiero riflesso ¢ la logica senza Logos, ossia 1'Aristotelismo
utilizzato in ogni forma del sapere, in funzione di “un lo attuato
solo come relazione mistica con la percezione sensoria”.
L'Arabismo ¢ I'antico Misticismo rivolto oggi al dato dei sensi e al
verdetto della Scienza: il nuovo “oppio dei popoli” in realtd ¢
l'antica fede un tempo rivolta alla Rivelazione, oggi rivolta ai
risultati della Scienza della Materia che si ritiene il fondamento,
ma il fondamento che non si riesce a scorgere, venendo
presupposto allo Spirito che lo pone: “la pin strana
contraddizione del pensiero”, nell'epoca del pensiero cosciente.

60



4 - I.' Arabismo e l'equivoco Esoterico

La contraddizione ¢ spiegabile: la dialettica assume il ruolo
totale della conoscenza, nell'epoca in cui il pensiero, salvo
l'aspetto del reale riducibile a peso e misura, non puo piu decidere
della verita, in quanto divenuto identico al suo moto riflesso. Alla
difficolta del pensiero a risalire dal riflesso alla propria luce,
risponde la difficolta a comprendere che nelle forze nuove della
coscienza, producenti la scienza e la tecnologia, si affaccia la
realta di un lo, la cui apparente effimeritd deriva dal suo
annientarsi nell'oggetto esteriore, fisico o metafisico, secondo un
inconscio misticismo della privazione di sé e l'attribuzione del
valore a cio che ¢ di 1a dalla coscienza, eppur rappresentato dalla
coscienza, onde esso arabicamente ignora la relazione che esso
stesso fa sorgere, il reale, fisico o metafisico, a cui si rimette,
come ad altro. L'alienazione dell'lo € il non avvertire se stesso,
eppero il suo mancare di reale coscienza di sé. Certi drammatici
attacchi alla civilta cadrebbero, se si scorgesse questa semplice
verita. L'lo non pud avvertire se stesso mediante il pensiero
riflesso, ossia mediante 1'inanimata imagine di s€. Non potendo
afferrare se stesso, non penetra nel proprio essere spirituale, percio
non penetra nella propria realta né in quella della Terra. Il vedere
la Terra come entitd meramente fisica ¢ per I'nomo moderno la
conseguenza del suo essere vincolato mediante il pensiero riflesso
alla propria entita fisica, i.e. all'incapacita dell'lo di afferrare la
propria basalita.

La scienza e la tecnologia sono espressione delle nuove forze
della coscienza al livello del pensiero riflesso. Non ¢ Ia
produzione scientifico-tecnologica il fine di tali forze, bensi
l'esperimentazione di sé, la conoscenza. Il pensiero scientifico ¢
legittimamente normativa per l'aspetto misurabile della realta,
ossia per il mondo sensibile, ma non ¢ normativa per la totale
realta. La normazione del reale il pensiero pud conseguirla,
attuando se stesso la dove per ora si aliena, ossia assumendo
coscienza della negazione di sé: ma deve sperimentare come idea
obiettiva tale alienazione, per poterla superare: oggi il

61



Lotta di Classe ¢ Karma

Materialismo ¢ 'alienazione inconsciamente subita e codificata; lo
Spiritualismo, o la Tradizione, ¢ l'alienazione inconsciamente
subita e proiettata in rappresentazioni spirituali donanti 1'illusione
del suo superamento: superamento che non ¢ possibile come
ulteriore forma dell'alienazione.

Nell'indagine scientifica il pensiero dovrebbe ravvisare non cio
che ha il compito di condurre a conquiste fisiche, ma anzitutto
l'attivita in cui esso si aliena e percio potrebbe compiere un'opera
di reintegrazione, o di conversione obiettiva, realizzando
consapevolmente un assunto dello Spirito, un tempo dato
mistericamente in simboli e operazioni rituali: potrebbe cogliere
obiettivamente forze piu profonde di sé, sino alla percezione
dell'To. Esso dovrebbe utilizzare il potere della propria
obiettivazione nel sensibile, per attingere alla propria scaturigine,
o all'lo: trarre da sé 1'elemento di correlazione con il vivente o con
I'extrasensibile nel mondo. E questa I'operazione-chiave mancata
come nucleo di vita alla cultura del presente tempo, per via della
persistente impronta “arabica”. Se, come riflesso, il pensiero
prevale e diviene totale interprete dell'essere, la sua forza ¢ bensi
attinta all'lo ma sfugge all'lo, smarrisce il rapporto con la propria
scaturigine: non puo non vedere la realta identica con il suo
aspetto fisico misurabile, non pud non negare il Sovrasensibile. In
tal senso la dottrina piu coerente ¢ il Materialismo, mentre lo
Spiritualismo, gnostico o teosofico, sedicente cristiano o esoterico
o pagano, vive nell'equivoco di vocazioni, dottrine e tecniche
interiori volte al Sovrasensibile, ma incapaci di sollevare I'anima
dal livello sensibile in quanto ignare del compito esoterico chiave:
il passaggio dal pensiero riflesso al pensiero vivente.

La funzione del pensiero riflesso in verita ¢ esaurita il pensiero
riflesso non ha piu nulla da dare all'uomo: ogni problema del
tempo, in quanto impostato dal pensiero riflesso, ¢ destinato a
rimanere problema, tema dialettico, pretesto di polemica politica.
I1 pensiero riflesso ha avuto una funzione necessaria sino all'epoca
del Razionalismo e della Filosofia Critica: con Hegel doveva

62



4 - I.' Arabismo e l'equivoco Esoterico

iniziarsi il passaggio dal riflesso alla sorgente del pensiero. Il
tentativo di Hegel ¢ fallito. Tuttavia la crisi attuale del “razionale”
non ¢ il segno della necessita di un “Irrazionale”, bensi di un
“Sovrarrazionale”. Mentre solo una parte dell'umanita ¢
virtualmente matura per l'esperienza sovrarrazionale, tutti i1
problemi presenti dell'uvomo la esigono. Ma il razionale riflesso,
mai come in questo periodo, ¢ stato capace di fingere i
superamenti della razionalita.

E l'estensione indefinita, sociologica, religiosa, gnostica,
esoterica, del pensiero riflesso. La sua sostanza ¢ una, ma le sue
espressioni sono molte e formalmente inconciliabili tra loro,
incapaci di incontro, perché prive di relazione viva. Raramente gli
incontri e gli aggruppamenti tra gli uomini derivano dalla
relazione delle libere individualita: essi sono suscitati da necessita
istintive, che il pensiero riflesso codifica. Questi aggruppamenti
non possono intendersi tra loro, perché il pensiero riflesso non ha
capacita di identitd spirituale. L'incontro degli Spiriti ¢ reso
impossibile dal persistere del pensiero che non esprime la reale
natura dell'uvomo, né percio il livello della sua basale coscienza.
Le forze che danno modo all'uomo di produrre la scienza e la
tecnologia, sorgono da una zona della coscienza che egli ignora.
Sarebbe importante per lui scoprire che esse gli affiorano - come
si € accennato - non tanto per fornirgli il sapere scientifico, quanto
per dargli modo di conoscere il loro originario movimento. Il
pensiero di Giovanni Scoto Eriugena ¢ in tal senso attuale: 'uomo
ragiona e conclude come uomo, ma in lui “/'angelo conosce”. In
realta l'uvomo respinge quotidianamente cid0 che lui stesso
quotidianamente sollecita di piu elevato in sé, I'elemento
pragmatico dello Spirito. “Non e il Materialismo [l'errore, ma lo
Spiritualismo che ignora le forze con cui ['uvomo conosce la
Materia”.

N¢ la scienza né la tecnologia, ma il vincolarsi dell'intelletto ai
loro prodotti e alla visione quantica del mondo, oggi corrompe la
cultura, sollecitando quotidianamente l'elemento deteriore

63



Lotta di Classe ¢ Karma

dell'anima. Nel generale processo della conoscenza, I'essere reale
dell'uomo, 1'essere che conosce, viene ignorato: in tale ignoranza
si puo ravvisare l'effetto di cid che fu la soggiacenza dell'anima
occidentale al mistico contenuto dell'Aristotelismo arabico. La
Scienza e la Tecnologia non valgono tanto per quello che
producono, quanto per il loro sollecitare forze originarie della
mente umana rivolta al sensibile, ai fini del superamento del limite
sensibile; ma l'occulta impronta arabica impedisce l'avvertire tali
forze e il ricongiungersi mediante esse con il Principio cosciente:
che ¢ il Principio stesso della Scienza. L'impronta ostacolante
potrebbe essere riconosciuta solo dal pensiero autonomo capace di
coscienza del proprio movimento epperd di indipendenza dalla
“psiche”. Quest'impronta non potrebbe agire attraverso 1'lo: essa
perdura nella psiche, grazie all'equivoco Spiritualismo, allo
Gnosticismo, all'Esoterismo presumente afferrare il Logos nel
formulario tradizionalista di tipo arabico, secondo un sincretismo
di nomenclature d'Oriente e d'Occidente, nell'epoca in cui
l'impresa dell'Autocoscienza ¢ ritrovare il Logos, non fuori, ma in
sé. Solo al distorto Spiritualismo si deve il fatto che l'attuale
coscienza razionale rifiuta di riconoscere nel proprio moto
cognitivo le forze del proprio essere sovrasensibile, che Ie
consentono l'esperienza sensibile. Queste forze di coscienza sono
forze di un Io reale, non effimero, ma I'uomo rifiuta di essere 1'o:
o lo nega, o lo ignora, o arabicamente lo cerca dove non €.

E incredibile come sia difficile far scorgere nell'incontro del
pensiero con la realtd sensibile e nella correlativa esperienza
l'estrinsecazione delle forze piu elevate della coscienza:
indubbiamente nella forma meno spirituale. Ma nella coscienza di
tali forze lo Spirito puod essere ritrovato. La correlazione con il
sensibile esige dall'lo un potere di autonomia, che 1'lo non puo
attingere se non dal profondo di sé: dalla individuale Forza-Logos.
E l'esperienza del “mondo moderno”: sul piano fisico, 1o, privo
di direzioni a lui trascendenti, stabilisce una correlazione che fa
capo esclusivamente a lui, non si appella a memorie, a tradizioni,

64



4 - I.' Arabismo e l'equivoco Esoterico

a dottrine preesistenti, ma solo al nudo e obiettivo rapporto con
l'entita fisica. In questa correlazione 1'lo attua l'interno potere di
autonomia che lo affranca da antichi vincoli dell'anima: comincia
a esprimere il suo essere autentico, ma nella forma piu bassa,
quella sensibile, perché soltanto questa gli da modo di realizzare
nell'isolamento  soggettivo la propria “monade”, ossia
I'immanenza del Logos. Ma l'autonomia cosi nascente riguarda
ITo, non la psiche interessata soltanto con i suoi istinti alla
correlazione sensibile: questa in sé ¢ giusta solamente se viene
sempre di nuovo ritrovata dall'lo, o dallo Spirito, mediante cui ha
inizio. L'anima affettivo-istintiva dovrebbe vivere la correlazione
con il sensibile secondo I'lo, ossia secondo il Sovrasensibile che la
rende possibile. 11 Sovrasensibile ¢ il basale livello dell'ordine
gerarchico del creato, come dell'lo e della psiche. La psiche perde
tale livello, se bramosamente o misticamente si impossessa essa
della correlazione, escludendo 1'To.

Se la mediazione del pensiero riflesso, necessaria all'lo e
positiva solo in funzione dell'lo, viene afferrata dall'anima
razionale-istintiva, l'esperienza della Scienza, da strumento di una
nascita dell'lo diviene veicolo dell'antica anima istintiva, che si
serve delle forze nuove della coscienza per esprimere se stessa. Il
Soggetto del processo, I'lo, viene ignorato: la sua correlazione con
il sensibile viene dominata dall'anima razionale-istintiva, che si
giova delle forze dell'lo, escludendolo come Soggetto. La
nascente autonomia dell'lo si esprime sul piano della correlazione
sensibile, come liberta non consapevole del momento del suo
sorgere: erroneamente essa crede riconoscersi nella sua
espressione fisica. “Sul piano fisico la liberta non ha senso”, il
suo senso potendo essere solo la scelta noetica che esprime il suo
originario movimento. Per deficienza di consapevolezza
dell'originario movimento, il nascente potere di scelta viene
afferrato dagli istinti. Pensera poi Freud a rendere psicologica-
mente legittima l'appropriazione indebita. Praticamente viene
smarrita “la coscienza dell'autonomia con cui l'lo ha iniziato il

65



Lotta di Classe ¢ Karma

processo della Scienza”. L'iniziale visione scientifica sensibile,
ove fosse stata congiunta con il suo Soggetto interiore, avrebbe
portato il potere di penetrazione del sensibile a riconoscersi come
sovrasensibile, o come elemento interiore del mondo, rispondente
alla realta del Soggetto umano. E venuta meno la possibilita che
I'elemento cosciente dell'lo si “riconoscesse” all'interno del
pensiero, affrancandolo dalla riflessita, movendo nella sua iniziale
luce. Senza un tale riconoscimento, 1'lo non puo essere libero.

Le verita di fondo, 1'uvomo conoscente oggi pud incontrarle
soltanto superando la barriera del discorsivismo, eretta
dall'intelligenza dominante. Tale discorsivismo ¢ il pensiero che si
¢ privato della propria vita, divenendo riflesso, per dar modo all'lo
di incontrare I'esclusivo aspetto sensibile del mondo: solo questo
poteva stimolare I'estrinsecazione dell'elemento piu profondo
dell'To nel terrestre: il suo affrancarsi dall'antica matrice spirituale,
il suo operare esclusivamente fondato su sé, “traente da sé il
Logos”. 1l senso ultimo dell'esperienza razionale ¢ la nascita
dell'To Superiore come evento della coscienza: la missione della
dialettica, la cui struttura spirituale si affaccia per la prima volta in
Occidente con il pensiero di Platone, sfugge all'uvomo da Hegel in
poi, si da rendere possibile oggi, tra l'altro, l'equivoco della
esistenza di una “dialettica cinese”, in realtd mai esistita - se si
deve attribuire al termine dialettica il senso datogli da Platone e
dalla filosofia classica - e tuttavia affermante una sua priorita
teoretica, per bocca di Mao-tse Tung, quando sono note le
irregolari origini dell'esperienza filosofica cinese agli inizi di
questo Secolo.

Il pensiero riflesso, che dovrebbe essere il veicolo iniziale della
penetrazione dello Spirito nella “obiettivita” della Materia, puo
divenire il veicolo dell'imprigionamento dello Spirito nella
Materia, ossia una irrealta resa realta dallo Spirito. Questo
imprigionamento ¢ perd un'impossibilitd. Mancando del veicolo
della conoscenza liberatrice, lo Spirito ¢ portato a spezzare la sua
prigionia-maya mediante catastrofi-maya; Le attuali catastrofi

66



4 - I.' Arabismo e l'equivoco Esoterico

sono il segno della Conoscenza respinta dall'uomo: sono la
conseguenza delle strutture della cultura e della civilta,
contraddicenti il Principio a cui attingono, I'Ordine spirituale.
Quest'Ordine non pud non riaffermarsi: se s'intravvede il suo
processo, di 1a dalle interpretazioni dovute alle filiazioni moderne
della metafisica di Avicenna e di Averro€, si constata che esso
esige come veicolo la coscienza autonoma: non l'ottusita delle
teorie o dei provvedimenti esteriori, bensi l'elemento originario
dell'anima, che un tempo veniva trovato nelle mistiche, o nelle
metafisiche, oggi ¢ invece ritrovabile nel pensiero sollecitato
dall'esperienza  sensibile-razionale, ma rischia di essere
identificato con l'oggettivita fisica, per insufficiente coscienza
della funzione del pensiero riflesso. Da una risoluzione interiore
dell'uomo dipende il ristabilimento del circuito della Luce, eppero
il finire di forze morali nella Terra: che le attende come un suolo
arso attende l'acqua che gli restituisca la vita. Solo il pensiero
vivente puod unire gli uomini di la dalle loro diversita: le Nazioni,
le categorie, le associazioni, le correnti politiche, debbono
mantenere le loro distinzioni, ma intendersi di 1a da queste,
secondo incontri meta-dialettici, prima che secondo unificazione
formale dei linguaggi. La confusione delle lingue riguarda
l'espressione del pensiero riflesso: il pensiero vivente ¢ esperienza
identica per ogni uomo, al di sopra dell'ordinaria razionalita. Non
v'¢ stato nostro libro che non sia stato scritto in funzione della
indicazione di tale “Via del Pensiero”. Questa pud restituire
all'vomo I'arte del meditare, che ¢é I'arte di accordare I'umano con
il fondamento superumano, che non ¢ certo I'umano potenziato,
bensi c¢id di cui I'umano ¢ manifestazione, se la manifestazione
non viene grossolanamente assunta come realta in sé. Il
Sovrasensibile puo divenire esperienza interiore, ritornare ordine
umano, mediante l'auto-conoscenza pragmatica dell'individuo:
pragmatica in quanto rispondente alla realta della sua struttura,
piuttosto che a dottrine espressive della incapacita di percepire
tale struttura. Una nuova conoscenza dell'uvomo deve nascere, ma

67



Lotta di Classe ¢ Karma

da qualcosa di piu che un apprendimento di dottrine: dalla
coscienza delle forze interiori a cui I'lo da forma mediante
l'esperienza razionale-tecnologica. Il senso ultimo di tale
esperienza ¢ l'esperienza delle forze che la rendono possibile.

Oggi ¢ difficile identificare la “direttrice impersonale”, o
l'intenzione di fondo di quel seducente intellettualismo mistico-
metafisico, che previene, nei confronti del cercatore, la possibilita
di una percezione diretta del contenuto dei simboli sacri e dei miti,
con il fornirgli la loro interpretazione gia fatta, mediante un
sistema di significazioni in cui il Trascendente appare
compiutamente intuito. Venendo presupposta dagli espositori la
loro conoscenza sottile dei simboli e dei miti, sarebbe stato
indubbiamente piu utile che essi avessero fornito all'uomo di
questo tempo il metodo di tale conoscenza, acciocché egli con i
suoi mezzi interiori penetrasse il senso del Sacro. Per I'indagatore
attuale ¢ decisivo sperimentare il Sovrasensibile “nelle attivita
cognitive in cui immediatamente si manifesta’: egli dovrebbe, con
1 propri mezzi interiori, poter percepire 1'¢tere vivente di un fiore,
o di un cristallo, o la corrente di vita di un concetto trasparente, o
la forza che si esprime nel lampo o nella bufera. Si tratta di un tipo
di esperienza, per la quale 1'uomo attuale sarebbe pronto, ove
facesse un logico uso delle forze che invece lascia degenerare
nella coscienza riflessa: non si tratta di “auto-Iniziazione”, bensi
della Conoscenza che libera dagli impedimenti del malaticcio
Misticismo come dell'inerte Materialismo: ma ¢ parimenti la
preparazione individuale richiesta dall'Iniziazione.

Le forze che occorrono oggi all'uomo per fronteggiare il
Meccanicismo assoluto, sono quelle stesse che generano il
Meccanicismo. La loro conversione da modo di percepire il
vivente nella natura e nella storia, il tramare delle forze cosmiche
nella vicenda quotidiana, le entita supere ed infere che si
esprimono nel pensare, nel sentire e nel volere: rispetto alle quali
¢ libero soltanto colui che sa come contemplarle in sé. Accade
invece che l'apprendista esoterico venga facilmente persuaso a

68



4 - I.' Arabismo e l'equivoco Esoterico

cercare lo Spirito oltre lo Spirito che ¢ in lui - e cid, malgrado la
dovizia delle dottrine, ¢ un allontanarsi dallo Spirito - a
considerare visionarismo la percezione sottile degli eteri degli
elementi, a non considerare “regolare” la dottrina della
Reincarnazione, e a catalogare sotto l'etichetta di “teosofismo”
ogni insegnamento che non rientri nel quadro della Tradizione
riesumata. In effetto, il meditare secondo i canoni della Tradizione
puo afferrare di questa soltanto cio che ¢ esaurito, se non conosce
I'arte della conversione del pensiero riflesso: che ¢ arte attuale,
riguardante il pensiero del presente tempo e non quello
tradizionale. Ove non superi il limite del pensiero riflesso, cio che
tale meditare ritiene rianimare del “tradizionale”, & soltanto un
sentimento che non esce dalla corporeita, attingendo a potenze
concluse nell'inconscio fisico: tuttavia pud chiamare cio esoterico
0 iniziatico o gnostico. Non vi puo essere uscita dal limite della
psiche individuale, senza risoluzione del pensiero riflesso: che ¢
operazione del pensiero autocosciente: operazione del pensiero nel
pensiero, ma non operazione filosofica, bensi atto pragmatico che
va dallo spirituale al fisico, momento sperimentale della
“conoscenza’”, coronamento di una connessione con le forze che,
invero estranee a cid che di esse esegeticamente viene detto,
operano come perennita della Tradizione.

Il male umano non ¢ veramente 1a dove appare Materialismo,
ma la dove sorge come alterazione del conoscere, propiziata dal
presunto Esoterismo, ricco di kabbale e di omologie di dottrine,
ma gelido perché anemico di pensiero: che ¢ dire di forze morali.
Il male sorge 1a dove si rinnova in forma moderna l'avversione al
Logos, di cui fu inoculatore nell'anima occidentale 1'Aristotelismo
derealizzato. La visione dell'assoluto sensibile di Marx,
Feuerbach, Lenin, Trotzkji, ecc. non ¢ una causa, bensi una
conseguenza. Questa causa non va ricercata in una dottrina sociale
o politica, o in un sistema dialettico, ma in qualcosa che ¢ prima e
tuttora persiste: in un culto metafisico-mistico, mirante a volutta
meditative ed estatiche, piuttosto che a conoscenze liberatrici: va

69



Lotta di Classe ¢ Karma

ricercata in discipline del sentimento e dell'intelletto, che
sviluppano un tipo psichico di forza, a condizione che non sorga
l'autore, 1'lo, ossia l'essere indipendente non soltanto dalla psiche,
ma anche dalle facolta interiori: a condizione che non sorga colui
che usa le facolta in quanto ¢ lo Spirito. Le facolta interiori
divengono le forze dell'ego. L'essere inferiore dell'uomo diviene
asceta, maestro di saggezza, geloso del suo sapere, soddisfatto
della sua coscienza esoterica e persino dei suoi impulsi di
fraternita.

La consunzione della civilta rimanda a un culto delle forze
estraniate al “centro” da cui scaturiscono: inconsciamente usate in
opposizione alla loro scaturigine. L'attuale ipnosi gnostica ¢
identica a quella che l'anima occidentale subi ad opera
dell'Aristotelismo arabico, della Metafisica senza lo, della Logica
senza Logos. Quello che allora per via filosofica fu inserito
nell'intelletto umano, perché non ritrovasse in sé lo Spirito, quello
che successivamente ¢ stato confermato come presupposto
condizionante ogni conoscere, “I'in sé” kantiano, risponde in sede
spiritualistica “all'in sé” del corpus rituale e delle discipline degli
attuali metafisici, il cui compito ¢ prospettare un'esperienza
trascorsa dello Spirito articolata in tutte le sue analogie e i suoi
nessi, da cui il Soggetto umano sia dipendente: l'indipendenza
venendo trasferita all'ente metafisico, ritenuto reale fuori dello
Spirito che lo metafisicizza. Dall'Ambito dello Spirito viene
escluso 1o, il Soggetto che lo realizza. E l'operazione che ha
come corrispettivo sul piano razionalistico una scienza della
Natura da cui viene escluso 1'uvomo. Questa esclusione si perpetra
nel dominio dell'anima, come continuazione di impulsi a cui sin
dal Medio Evo si deve la deviazione del pensiero. Gli impulsi
oggi continuano nella forma della Scienza agnostica, come della
“Gnosi criticamente restaurata eppur priva di pensiero”: sotto
forma di un rifiuto della civilta, in nome di un irreale mondo
antico, e in funzione della rinuncia a riconoscere il “reale” dietro
la “parvenza” della quantita. In effetto, la dove appare

70



4 - I.' Arabismo e l'equivoco Esoterico

assolutamente negato, lo Spirito dovrebbe essere ritrovato.

71



Lotta di Classe ¢ Karma

72



5-LAVIA DEL MARXISMO VERSO LA LIBERTA'

I tempi sembrano maturi perché si cominci a comprendere che
il senso finale del Marxismo ¢ un ritorno alle origini: come
“ritorno allo Spirito negato”. 1l lungo cammino del Materialismo,
da sicuri segni risulta un processo il cui contenuto esige ritrovare
il potenziale ideale da cui mosse: non la dialettica delle idee, ma il
potere originario che le manifestd e che permane di esse la
scaturigine viva, anche se sconosciuta agli stessi Marxisti, in
particolare agli ideologi. E decisivo comprendere come finora il
Marxismo abbia vissuto grazie a una spinta interiore che ha ben
poco a che fare con l'ideologia. Il compito che oggi si pone ad
esso, ¢ la coscienza di tale spinta: solo da questa puo scaturire la
scelta di una via nuova.

Qualcosa di fatidico ha avuto inizio per 1'uvomo, il giorno in cui
Marx ha potuto cominciare a comunicargli la sua visione sociale,
l'univoca interpretazione del reale, della natura, della storia.
Questa visione ebbe la forza di penetrare cosi radicalmente
nell'anima di un certo tipo umano, da agire nella sua sfera di
volonta, sino a riemergere sotto forma di persuasione di una scelta
libera. Alla nobile idea di giustizia sociale, ha subito risposto una
generale disposizione etica, ma si ¢ trattato di un sentimento
immediato, piuttosto che di una disposizione cosciente. Una
conquista cosciente dell'idea non ¢ mai avvenuta, perché dello
strumento ideologico si sono sempre appropriati coloro che meno
potevano comprendere il mutamento sociale come mutamento
noetico. In realta non ¢ mai entrata in azione quella facolta che ¢
la praxis indicata da Marx come un rapporto diretto del pensiero
con la realta sociale.

73



Lotta di Classe ¢ Karma

Occorre guardare il potere esercitato dalla visione marxiana su
un sentimento innato nell'uomo, per comprendere che cosa
veramente ¢ avvenuto nel senso di una persuasione che, una volta
entrata nell'anima, diviene irrevocabile, sino a ignorare le interne
antinomie e a rinunciare all'enucleazione cosciente del contenuto
originario. Si ¢ ravvisata la ragione di tale inevocabilita nella
immediatezza onde la coscienza riflessa si identifica con la natura
corporea: nei primi capitoli si ¢ veduto come la dialettica riflessa
porti a espressione impulsi della natura umana tutt'altro che
rivoluzionari, anzi conservatori, in quanto tendenti all'espressione
immediata di sé, come spontaneita sensibile di una razionalita
radicalmente rifiutante lo Spirituale. Onde ¢ possibile la singolare
contraddizione di un rifiuto dello Spirituale, in funzione di un
sentimento etico. E la contraddizione su cui occorrera lavorare:
questo sentimento di giustizia deve ancora trovare le idee che gli
corrispondono. Il Materialismo deve identificare gnoseologi-
camente il suo presupposto sovrasensibile. Solo in tal modo esso
potra trovare la via a cui originariamente tendeva.

Fuori del vincolo al proprio sistema, nella concezione
personale della vita, Marx si rendeva conto che il principio
dell'azione sociale non puo essere evocato in nome di forze della
esclusiva natura fisica, il cui problema appare fisico, ma alla base
¢ extra-razionale e meta-dialettico, eppero esige la logica del suo
livello causale. Lo stesso problema del sostentamento fisico e del
meccanismo produttivo-remunerativo fa appello a una logica
trascendentale, cosi come l'espressione motoria degli arti umani,
pur presentandosi come un processo visibile, rimanda a una
dynamis non visibile, non identificabile neppure in termini di
fisiologia. Legittimo gli parve invece il motivo delle
disuguaglianze sociali, a indicare un segno fisicamente evidente
degli impulsi del processo socio-economico e a mobilitare
'immediato motivo della natura fisica, ovvero dell'uvomo quale
essere corporeo. Riguardo alla urgenza del tema affrontato, non
era compito di Marx identificare la controparte sovrasensibile

74



5 - La Via del Marxismo verso la I iberta

della sua visione che, pur negando ogni trascendenza, riconosceva
al pensiero la capacita della praxis, come forza mediatrice tra
interioritd umana e realtd. Marx sapeva bene che il tema, pur
presentandosi in termini sensibili, rimanda a cause non sensibili:
gli occorreva tuttavia isolarlo da qualsiasi assunzione metafisica.
Marx non poteva consentire che una Filosofia dello Spirito,
intervenendo anzitempo, compromettesse la pragmatica organicita
del sistema: doveva anzitutto assicurare la massima attendibilita
all'ideologia che vede nel pensiero il riflesso dell'oggettivita
sensibile e proclama sovrana la causalita fisica. Chi guardi allo
sviluppo del Marxismo nel mondo, pud scoprire come il compito
centrale da esso in seguito non realizzato, sia il riconoscimento
della struttura ideale del sistema e della impossibilita della
soluzione dei problemi da esso comportati, senza penetrazione del
suo retroscena extrasensibile.

I motivi extrasensibili di un fenomeno non escludono la
causalita sensibile, anzi conferiscono ad essa il suo reale senso. La
crescita di una pianta ¢ bensi una concretezza come fenomeno
sensibile, ma le cause di essa non sono meno concrete per il fatto
di essere fisicamente impercepibili. Ove questa concretezza
extrasensibile sfugga, si commette I'errore di ritenere piu ricca di
verita la manifestazione fisica di un fenomeno che non I'essenza
causale, o il principio, o il fondamento. Un'invenzione in sostanza
¢ originariamente una idea: pecca di grossolano pensiero chi
ritenga reale il meccanismo in cui prende corpo l'invenzione, ¢
irreale 1'idea che I'ha suscitata. Senza una tale idea, la costruzione
a serie dei meccanismi che la realizzano, non sarebbe possibile: in
ogni meccanismo si pud vedere realizzata l'identica idea che ¢
scaturita dalla mente dell'inventore: chi afferri il senso di questo
rapporto, riesce a vedere concreta e reale l'idea e transitoria
l'apparente realta del meccanismo. Il meccanismo nella sua
elementare struttura fisica ¢ una semplice coesione di “pezzi”’, ma
la struttura che mediante essi realizza determinate leggi della
fisica, € «c¢i0 che ¢ scaturito anzitutto come intuizione

75



Lotta di Classe ¢ Karma

extrasensibile dalla mente inventrice.

Il non tener conto della struttura ideale del fenomeno e trattarlo
come entita puramente fisica, simultaneamente attribuendo a tale
fisicita un valore che viene soltanto da attivita ideale, non soltanto
¢ incongruenza conoscitiva, ma produzione mitica, di cui non si
suppone la trascendenza: la piu potente, perché necessariamente
coincidente con impulsi della natura fisica. Oggi, la scienza ¢
sostanzialmente in regresso perché manca sempre piu di linfa
intuitiva: si lascia abbondantemente compensare dalla tecnologia,
che non esige intuizione, o pensiero originario. Analogamente
l'ideologia muove secondo persuasioni di cui nessuno pensa piu di
verificare 1 presupposti, onde le si esprimono non come dogmi
della cui metafisicita si abbia il sospetto, bensi come dogmi la cui
forza ¢ il loro essere penetrati nel sangue. Si tratta delle vie
razionali dell'Irrazionale.

Ma, una volta che il dogma sia penetrato nel sangue del
soggetto umano, questi cessa di essere soggetto: la persuasione
agisce al luogo dell'lo. Se tale persuasione prende molti, essi sono
come unificati da un Io a loro trascendente, da un io di gruppo.
Sarebbe utile spiegarsi perché tale fenomeno si verifichi non
soltanto presso quei Popoli in cui scarseggia il senso dell'lo, ossia
la consapevolezza della individualita, o I'autocoscienza, ma
parimenti presso quelli caratterizzati da un intensivo sviluppo
della razionalita. Proprio questa razionalita sembra aprire i varchi
piu pericolosi all'lrrazionale. L'lIrrazionale ha indubbiamente i suoi
diritti nell'economia dell'esistere umano, ma, ¢ chiaro, a patto che
non sia esso a manovrare il Razionale: se cio si verifica, si €
dinanzi a una condizione di follia. E se diviene evento generale,
coinvolgente la classe intellettuale o quella politica, cessa di
essere identificabile.

Il ricostituirsi delle anime di gruppo, come regresso
dell'individualita verso strutture tribali dotate di moderna vernice
tecnologica, puo essere legittimamente considerato in rapporto al
grado di sviluppo dell'autocoscienza e del senso della liberta, ma

76



5 - La Via del Marxismo verso la I iberta

presso quei Popoli ai quali si possa supporre un'indipendenza
dovuta a incremento razionalistico-tecnologico, l'aggruppamento
livellatore pud essere ravvisato come conseguenza di una
metodica penetrazione dell'lrrazionale nella vita, provocata
dall'eccesso del razionale: vedi gli Stati Uniti d'America.
L'eccesso del razionale non ¢ mai evento di pensiero, anzi ¢ il
segno della sua caduta: si tratta dell'uso della logica formalmente
rigorosa da parte della sfera istintiva e del caos delle inclinazioni.
Donde, per esempio, l'incapacita del razionalista di identificare il
contenuto della “lotta di classe” di la dalla sua enunciazione
ideologica. Cido che viene fornito teoricamente come un
presupposto, ¢ in realta un obiettivo che si va producendo lungo il
percorso del Razionale inconsciamente asservito all'lrrazionale.
La lotta di classe ¢ portata da coloro che la affermano e che,
assumendola come giustificazione della loro azione, con questa in
effetto la suscitano: suscitandola, mostrano alle inebetite folle
democratiche come una simile lotta sia vera e come l'ideologia
preceda la realta.

Il potenziale ideologico dell'anima di gruppo fa presa non tanto
sul mentale razionale, quanto sull'ente istintivo, o primitivo, che fa
suo l'elemento razionale. L'intellettuale contemporaneo, che oggi
non riconosca come senso ultimo della propria funzione Ia
relazione delle individualita libere, capaci di formare autentiche
comunita, l'intellettuale asservito alla necessita dell“‘anima di
gruppo”, si spiega con il fenomeno della razionalita istintuale,
nella quale le leggi interiori della razionalita sono sovvertite, pur
rivestendo la forma della regolarita logica. La forma logica
obbedisce a una necessita fisica, non razionale. In tal senso le
dottrine sociali necessiterebbero essere radicalmente rivedute: per
ora esse sono una risposta della ragione agli istinti, non alla
richiesta della ragione riguardo alle esigenze sociali. Si verifichi
una ipotesi del genere: la sociologia non nasce da un bisogno della
ragione, bensi da necessita della psiche, del temperamento, del
sentimento, in rapporto al “presupposto” sociale. Al bisogno della

77



Lotta di Classe ¢ Karma

ragione puod rispondere unicamente la logica dello Spirito,
indipendente da presupposti e di conseguenza dal proprio oggetto,
epperd capace di restituire all'oggetto la sua base extrasensibile.
Oggi non Vv'¢ ricerca sociologica che presupponga una simile
azione: la quale in sostanza non ¢ un presupposto, ma il moto
originario stesso della ricerca. Il bisogno del corpo, o della natura,
o della razza, o della inclinazione, domina la ricerca, e si afferma
in quanto esclude la logica reale, capace di trascenderlo e di
costituire per esso un riferimento che ne estingua la priorita.

Il bisogno corporeo esige la sua dialettica, ossia la sua forma
logica, respinge la logica che faccia dipendere il suo
soddisfacimento da una scelta interiore rispetto alla quale esso
come bisogno istintivo risulti secondario. E poiché - come si ¢
mostrato - la dialettica che gli va incontro non risponde alle leggi
della dialettica, ma al contenuto istintivo, ha il potere di produrre
il meccanismo della logica piu potente, che non conosce ragione
umana. E il meccanismo logico che istintualmente vede nella
ragione umana indipendente il piu temibile avversario:
'avversario a cui non deve dar modo di esprimersi, a cui non deve
dare quartiere.

E raro che l'aggruppato, ossia il membro di un“anima di
gruppo”, quale che sia la sua corrente, venga persuaso dalla logica
reale, ossia dalla logica dei fatti, dalla ragione concreta, che ¢ la
forma della ragione pura: egli muove dalla logica di una
persuasione che non appartiene allo Spirito, ma al corpo: se
appartenesse allo Spirito, sarebbe capace di movimento oltre il
limite e di identita con la realta. Per 1' aggruppato la realta ¢
preventivamente interpretata: la dedizione fideistica, recata sul
piano pratico, diviene la giustificazione assoluta della ragione
politica: il fine giustifica 1 mezzi. Una simile posizione non viene
intaccata, anzi rafforzata, dal metodo “dell’autocritica”, in quanto
da l'illusione di una libera revisione che in realta lascia intatte le
premesse non consapevoli, trattando come premesse le
conseguenze di quelle.

78



5 - La Via del Marxismo verso la I iberta

Naturalmente, non ci riferiamo alluomo cosciente che
appartenga a una comunita spirituale, ossia ad una “fraternita”
organizzata per virtu di idee, piuttosto che di ideologie. Si ¢
veduto infatti come la dialettica dell'ideologia non muova dallo
Spirito, ma dalla psiche soggetta al corpo. Cid che per la
coscienza del moto dialettico ¢ lo Spirito in atto che conosce, non
viene neppure supposto dall'aggruppato, che inconsciamente
asserve il moto originario della dialettica a un fine opposto. Tale
fine, come contenuto, ¢ inamovibile, perché ¢ nel sangue,
nell'istinto: sostituisce nell'aggruppato quello che prima era
considerato I““oppio dei popoli”, la religione. Si puod
giustificatamente parlare di un oppio politico, che agisce dal
profondo degli istinti, sostituendo il potenziale del volere in
quanto veicolo della moralita, ossia dell'essenza dell'uvomo. Il
credo politico acquisisce il potere della trascendenza: potere
legittimamente proprio invero allo Spirito, che ¢ il solo a
contenerlo e percid a risolverlo, in quanto puro essere
dell'Autocoscienza.

Il puro essere dell'Autocoscienza ¢ il bene dello Spirito
smarrito dallo scienziato, come dallo gnostico del presente tempo.
La ragione politica condiziona l'esistere, l'essere individuale e
collettivo, operando come deita assoluta, a cui tutto cede, tutto
deve essere riferito. La vita stessa del singolo, il sistema della
produzione, il processo socio-economico, che sono il motivo o il
pretesto, acquisiscono senso dalla ragione politica, la quale
inizialmente sembra dovere a quelli il proprio motivo. La
trascendenza della ragione politica viene sostenuta dalla legge
della dialettica riflessa, che non puo trovare contraddizione in sé,
ma solo nella forma del suo esplicarsi: onde il suo problema ¢ solo
superare di volta in volta le difficolta formali, secondo la potenza
irreversibile del suo “meccanismo”.

E la trascendenza illegittima, che viene confermata soprattutto
da due posizioni avanzate della dialettica, “l'autocritica” e il
concetto di “rivoluzione permanente”’: due lunghi guinzagli

79



Lotta di Classe ¢ Karma

accordanti un'autonomia che ¢ vera solo in quanto produzione del
meccanismo dialettico, non in quanto si ponga fuori di esso, per
ricrearlo criticamente o rivoluzionariamente. In tal senso ¢
piuttosto ingenua l'affermazione del sinologo Joachim Schickel
circa la superiorita ideologica cinese sulle altre ideologie, rispetto
all'assunzione del Marx-leninismo, in quanto la lingua cinese
sarebbe strutturalmente dialettica e anzi il pensiero dialettico
sarebbe di origine cinese. La realta ¢ che non si puo parlare di
dialettica se non in relazione al “concetto” e che la lingua cinese ¢
ideografica proprio in quanto originariamente priva della
esperienza del concetto. I termini concettuali sono una produzione
“moderna” della lingua cinese. In antico non si trovano
ideogrammi che, per esempio, rispondano al concetto di “albero”
o di “via”: v'¢ per ciascun tipo di albero un determinato
ideogramma ed esiste solo la determinata via che va da un luogo a
un altro. Parlare di una superiorita dialettica cinese e di una
origine cinese del pensiero dialettico significa dover d'urgenza
procurarsi un manualetto di storia della filosofia per cominciare a
capire come nasca “la scienza del concetto” nella filosofia greca,
quale evento unico nel mondo e senza precedenti nella storia del
pensiero. Tale filosofia ¢ 1'inizio di una relazione dello Spirito con
la natura, che pone per la prima volta 1'vomo come indagatore
pensante dinanzi al mondo e a se medesimo, secondo una
responsabilita del conoscere di cui non si ritrova traccia in alcun
sistema metafisico o mistico precedente. In realta si puo parlare
solo di un guasto moderno del pensiero cinese ad opera della
dialettica occidentale, caduta nel meccanismo della riflessita.

La politica come religione dell'azione ¢ la fonte del guasto
della dialettica. Ogni logica che possa essere fatta valere da una
corrente divergente e opposta, non pud essere presa in
considerazione, in quanto aprioristicamente interpretata, ma
soprattutto per la impossibilita che una logica dipendente dalla
struttura psicosomatica e traente da questa la sua irreversibilita, si
colleghi con verita fuori del proprio impulso. Non alludiamo alle

80



5 - La Via del Marxismo verso la I iberta

verita enunciabili dialetticamente, ma a quelle che costituiscono la
realta altrui: alludiamo cio¢ alla possibilita di comprendere e
giustificare l'opposto punto di vista in funzione di un potere
obiettivo della volonta, fuori della polemica di classe. Che non
puo essere atteggiamento politico: come politico, non potrebbe
essere che tattico. Alludiamo al coraggio di una ricerca della realta
oltre la parvenza, che dia modo ai leali e ai liberi di ogni corrente
di collegarsi, per formare un accordo di forze. La connessione
ideale pragmatica di tali uomini dovrebbe potersi riflettere per
esempio nel riconoscimento dell'autonomia dell'organismo
giuridico e nella possibilita che l'azione esteriore sia garantita da
un'uguaglianza di tutti rispetto alla legge. Il pericolo ¢ che concetti
come Ordine, Legge, Democrazia, perdano senso e potere etico,
data l'alienazione interiore del pensiero che li concepisce. Se si
guarda, lo Stato decade in quanto decade l'idea di Stato. Cosi
l'incapacita di avere come idea-forza il concetto di Ordine o di
Democrazia, ¢ un'incapacita di pensiero: I'Ordine e la Democrazia
possono venir sopraffatti proprio nell'ambito di una Democrazia
priva della sua idea-forza.

Con il fatto che la dialettica diviene la coincidenza dello Spirito
con la natura fisica, onde la natura fisica acquisisce il diritto,
mediante l'asservita attivita dello spirito, di negare la realta dello
Spirito, si verifica nell'anima dell'attuale cultura un fenomeno
inquietante, quanto inconscio: che il “concetto”, alienatagli la vita
che gli sorse per virtu di esseri come Socrate, Platone, Aristotele,
viene usato dall'incalzante Irrazionale, acquisisce un potere
spirituale contro lo Spirito, mentre il concetto del mondo che
vorrebbe ancora affermare lo Spirito, non sa riconoscere in sé
l'iniziale presenza di esso. L'unico pensiero che oggi riesce ad
avere un potere vitale incalzante ¢ quello suscitato dall'ulteriore
alienazione dell'uvomo: quello capace di ricevere vitalita dall'essere
corporeo, ossia dalla psiche vincolata alla specie per via della
mistica atavica, ritenentesi dialettica epperod presumente critica del
dialettismo e Rivoluzione Culturale: non il vero concetto

81



Lotta di Classe ¢ Karma

scaturente dal concepire, intuito dai filosofi Greci e di nuovo
indicato da Hegel, forza dell'anima occidentale e speranza
dell'autocoscienza, reale in quanto indipendente dalla psiche e
percio dal corpo.

Il nuovo Irrazionale ¢ il pensiero razionale rigorosamente
analitico - nel nuovo sistema cinese, come nell'americano e nel
russo - e tuttavia manovrato dagli istinti: esso, potendo rivestire
qualsiasi forma logica, diviene posizione mentale, sino a costituire
il tessuto della cultura. E una condizione generale alla cui
manovra, al suo livello, ¢ sufficiente “l'iniziativa di pochi”.
Questa iniziativa, in forza del livello, ¢ inevitabilmente subita
anche da coloro che quivi vorrebbero affermare altri valori: dello
Spirito e della Tradizione: vengono anch'essi travolti. L'iniziativa
della corrente dell'alienazione ¢ sin dal suo nascere un'operazione
di pochi: la fortuna di costoro consiste nel fatto che al livello in
cui operano, non solo appartengono i molti, ma anche coloro che
s'illudono di possederne uno diverso. Il fenomeno dei pochi che
prendono il “il sopravvento sui molti”, ben presto si verifica come
il processo-tipo mediante cui si realizza l'ulteriore alienazione,
sotto la parvenza di una piu radicale azione di redenzione.

Ovunque, nel mondo, oggi i1 pochi, persuasi e organizzati e in
tal senso perentori, manovrano i gruppi o i sistemi di gruppi: li
condizionano sino a dirigere i loro movimenti, cosi che ogni
operazione tecnicamente preparata si presenta come spontaneita
collettiva, senza in realta esserlo. Si presenta come lotta di classe,
senza in realta esserlo. Il mordente e l'iniziativa stanno dalla parte
di pochi che recano una persuasione dinamica del loro “credo”, di
cui 1 loro avversari non sono capaci in funzione delle proprie idee.

Giova distinguere il processo extra-politico di tecnolo-
gizzazione dell'elemento “primitivo” dei Popoli e in particolare
dell'elemento etnico di colore, dal mito della redenzione di classe
che gli viene connesso e che gli ¢ in veritda estraneo.
L'affermazione del mito ¢ regolarmente l'iniziativa di quelle
minoranze cui ¢ familiare l'arte del sopravvento sui molti: se

82



5 - La Via del Marxismo verso la I iberta

genericamente si puo dire che oggi il giuoco invalente ¢ un'arte
della manovra generale dei deboli di personalita di tutto il mondo,
siano essi 1 giovani, mentalmente immaturi, anche se
dialetticamente efficienti, siano 1 “primitivi”, le masse etniche di
colore, siano i proletari, si deve parimenti sottolineare che tale
manovra ¢ opera di minoranze di endemici, o di persuasi
dell'attivismo redentorio, sino alla necessita ossessiva, e in tal
senso detenenti la perfetta organizzazione della propaganda e della
tattica politica. Cid pud far comprendere come lo stesso
rinnovamento, possibile grazie all'intesa tra le personalitd morali
delle diverse correnti; di la dalla mentalita di parte e dalle
divergenze ideologiche, sia realizzabile in quanto iniziativa di
pochi. Ma questi pochi debbono esserci: la loro intesa, di 1a dalle
correnti a cui eventualmente appartengono, ¢ possibile ove essi
superino 1 residui vincoli del sentimento di parte, e attuino la
coscienza di una realtd umana capace di concreta fraternita, in
quanto riconoscente se stessa nella propria sfera originaria:
superindividuale. Il compito ¢ sostanzialmente una riconnessione
vivente della Ragione con lo Spirito: una restituzione del
Razionale alla sua fonte superindividuale, o sovrasensibile. Fuori
di una tale connessione, “il Razionale non puo non essere
strumento della malvagita”: malvagita costitutiva della natura
umana, non perché le ¢ congeniale, ma perché nasce da un guasto
del rapporto dello Spirito con lo strumento animico-corporeo:
percio superabile solo dallo Spirito.

Si puo dire che 1'Irrazionale oggi incede nel mondo, grazie alle
forze del Razionale assunto come misura di tutto. L'Irrazionale
conquista il mondo vestendosi di Razionale: diviene un potere di
pianificazione e di organizzazione di ogni settore della vita, come
una totalitaria metodica follia, le cui crisi scoppiano regolarmente,
senza che perd alcuno ne riconosca l'origine. Oggi le molte
autorevoli critiche della civilta, tra loro divergenti, sono tutte a
ugual titolo convincenti per la loro acutezza, ma non afferrano la
realta della situazione che presumono contestare, o sanare.

83



Lotta di Classe ¢ Karma

“L'Irrazionale organizza se stesso nel mondo mediante la ferrea
razionalita”, soprattutto grazie agli intellettuali che credono
opporre le loro idee alla ideologia, ignorando il rapporto di forza
tra un'idea e l'altra e ritenendo irreale l'impostazione dell'azione
come dinamica della pura azione ideale: con ci0 permanendo privi
dell'unico mezzo con cui potrebbero controllare I'lIrrazionale, o “il
Caos avanzante”. Non credono alla dynamis delle idee e al tempo
stesso presumono combattere mediante esse, mentre in effetto si
trovano di contro la piu potente Idea-forza che sia mai stata
espressa come ‘“‘ente sub-umano”: un'idea che va assumendo
potere di destino: che condiziona ormai tutta la vicenda umana,
rendendo reale la visione di Marx circa la dynamis della Materia
che muove la Storia: soprattutto rendendo reale l'irreale lotta di
classe. Costoro, che credono essere la classe intellettuale, non
avvertono di avere difronte la dynamis che “rende reale l'errore
pensato”, ossia il potenziamento istintivo mediante cui l'errore,
nella sua trama ideale, viene vissuto: non vissuto in quanto idea,
per via di forze interiori, ma in quanto rispondente alla richiesta
della natura corporea.

La lotta di classe indotta ¢ il fenomeno che puo essere di
grande aiuto all'uvomo auto-cosciente, essendo compito di questo,
oggi, ritrovare la sorgente extrasensibile, o sovrasensibile, delle
forze: la lotta di classe gli sta dinanzi come fenomeno di una
umanita tendente a codificare la perdita del livello in cui queste
forze operano ancora incorrotte. Gli sta dinanzi come simbolo di
una privazione, o di una richiesta, di cio che deve essere ritrovato,
perché la categoria umana non s'identifichi con la categoria
animale. Egli puo riconoscere suo compito ritrovare un Principio
dell'umano, che abbia lo stesso potere della trascendenza per ora
incalzante dal subumano.

L'uomo capace di autocoscienza redentrice oggi si trova in ogni
gruppo, in ogni corrente, in ogni Partito: egli puod riconoscete la
presenza dell'autocoscienza redentrice in altri uomini di altri
gruppi, di altre correnti, di altri Partiti. Suo compito € riconoscerli,

84



5 - La Via del Marxismo verso la I iberta

per lanciare ad essi 1'appello che essi sarebbero pronti a lanciare a
lui, per virtu dell'identita superiore del pensiero. L'idea dell'intesa
di esseri autonomi, entro o fuori dei Partiti, comunque al di sopra
della politica, ¢ “l'idea-forza dell'avvenire”. La polemica politica
¢ la dialettica degli istinti, da cui l'uvomo autocosciente non puod
non rendersi indipendente: ¢ importante che egli conosca il
dissenso e il piano in cui ¢ valido, perché egli faccia valere,
d'intesa con gli altri, il piano in cui viene superato. Superato
idealmente il dissenso, ¢ spianata la strada anche alla soluzione
dei problemi pratici. Non v'¢ problema pratico che non sia
affrontabile dal pensiero libero. L'impresa dell'uvomo autocosciente
¢ il superamento della dialettica espressiva degli istinti. Come
miraggio dell'ideale opposto, viene oggi prospettato il cosiddetto
“Grande Metodo” della Rivoluzione Culturale, ossia la possibilita
della libera critica e della evoluzione rivoluzionaria entro la
custodia d'acciaio del sistema: liberta, autonomia, discussione,
rivoluzione all'interno della rivoluzione, accordate, la massima
esplicazione della individualita umana concessa, purché si
svolgano entro la prigione granitica della dialettica precostituita:
la premessa assoluta, il dogma. Sorprendenti sono gli intellettuali
occidentali che, come medium in stato di trance, si fanno portatori
di tale dialettica, priva di quella coscienza del proprio processo
meta-dialettico, che ¢ stato peculiarita dei pensatoti d'Occidente,
da Platone a Hegel, da Tommaso a Rosmini: che ancora il
pensiero cinese deve realmente conoscere, come indubbiamente
gli accennati intellettuali.

L'incontro degli indipendenti o degli autocoscienti di ogni
corrente pud costituire una forza invincibile, perché non
manovrabile: la manovrabilitd ¢ possibile mediante la dialettica
acefala dei medium o degli gnostici. La speranza dell'uomo posa
sui coraggiosi capaci di scorgere la vera forza superatrice
nell'intesa del pensiero vivo al disopra delle barriere di parte.
Talune diversita e barriere hanno ragion d'essere sul loro piano,
ma non possono influenzare la visione dei problemi, che non sono

85



Lotta di Classe ¢ Karma

politici, ma anzitutto noetici, etici, giuridici, economici: esigenti il
moto libero dell'idea, ossia I'autonomia dell'attivita culturale come
di quella giuridica e di quella economica, dal potere politico.

L'intesa superpolitica ¢ necessaria proprio in relazione al
determinismo politico, in quanto esso sia veduto come il limite
che si deve non realizzare, bensi superare. In tal senso ¢
comprensibile come la soluzione non possa scaturire dalla vittoria
di una corrente sulle altre, bensi dal fatto che l'accordo degli
uomini liberi, ponendosi al di sopra dei punti di vista delle
correnti, non ha bisogno di combatterle: esso non potrebbe
affermarsi se non mediante la forza della propria idea. La forza
pratica dell'idea, come cio la cui realta non puo essere ricollegata
ad un filosofare platonico o hegeliano, ma all'animadversio
dell'attuale presenza del Logos nel pensiero, non ¢ un'utopia, ma
la richiesta profonda della Storia, in quanto oggi la Storia si
presenta per la prima volta come costrutto attuale di idee che
hanno avuto potere pragmatico: di tale potere pragmatico oggi
urgono la coscienza e il presentimento. Solo uno Stato
superpolitico puo garantire I'esistenza della Democrazia.

Non ¢ consentito usare le forze dei Logos e ignorarle: le idee
recano tali forze quando vengono attinte 1a donde scaturiscono e
non agli istinti: ma si finisce con l'attingerle agli istinti, quando
non si realizza la coscienza della loro scaturigine: e questo ¢ il
senso dell'attuale crisi. L'uomo sempre piu altera qualcosa che ¢
originario, del suo pensiero: va tessendo l'attuale sua Storia
mediante astratte ideologie che non afferrano il reale. Percio
dicevamo all'inizio di questo capitolo, che il senso ultimo del
Marxismo ¢ un ritorno allo Spirito: esso deve attingere alla
coscienza delle forze ideali che sono divenute ideologia: deve
attuare la coscienza di sé a cui dovette rinunciare alle origini, se
non vuole assistere al proprio fallimento in tutto il mondo proprio
per il fatto che ¢ giunto a diffondersi in tutto il mondo.

86



6 - IL KARMA OPERAIO

Si puo vedere nell'universale determinismo del dominio
politico-sociale un potere extra-individuale assumente funzione di
destino: potere che si alimenta di un continuum ideologico-umano.
Assume ruolo di destino, in quanto sostanzialmente giunge a
sostituirsi a ci0 che un tempo era fatum, il suggerito dagli Dei ai
Sacerdoti e da questi trasmesso agli uomini: in effetto, opera nella
psiche dei persuasi, con quella metafisicita che un tempo
apparteneva all'idea di Provvidenza, alla relazione dell'vomo con
la soprannatura, a cio che 1'Induismo ha inteso e ancora in qualche
modo intende con la nozione di karma. La struttura razionale dei
diversi sistemi, a uno sguardo attento, risulta un'autentica sovra-
struttura.

In tal senso, Marx fu il teoreta piu coerente: egli si comporto
come se avesse l'autorita di orientare e modellare il karma umano.
Idealmente compenetrato della necessita di eliminare la
Provvidenza e la direzione trascendente del mondo, egli forni con
lI'ideologia l'impulso capace di sostituirsi a quelle, in quanto
assumente l'identico rapporto direttivo riguardo all'umano. Poté
sostituirec a una determinazione divina dell'umano, una
determinazione ideologica: a un'obbligazione umana rispetto al
Divino, un'obbligazione umana rispetto “all'imperativo politico-
sociale”. Non ebbe necessita di chiedersi se il problema non fosse
in realta il meccanismo interiore dell'obbligazione, o della
dipendenza, piuttosto che quello dell'oggetto dell'obbligazione.
Con l'interpretare la storia dell'uvomo secondo l'assolutezza della
visione sensibile, escludente qualsiasi causalitd che non fosse
fisica, “Marx in sostanza pose la propria interpretazione come un

87



Lotta di Classe ¢ Karma

potere di causalita non fisica”: rimosse la trascendenza per
trasferirla alla propria visione, con tutti i soccorsi della logica
necessari a renderla realisticamente legittima. Poté persuadere il
mondo al quale si rivolse, nella misura in cui questo, non
distinguendo piu il sensibile dall'extrasensibile, non poteva
avvertire la sostanzialita trascendente della dottrina.

Con cosciente conseguenzialita Marx pose la Materia al centro
del suo sistema: non altrettanto cosciente del proprio Materialismo
¢ stata la cultura che non ha saputo piu concepire valore oltre il
sensibile, anche quando ha parlato in nome dello Spirito. Oggi la
religiosita invero non ¢ estinta: ¢ rivolta a valori fisici e riaffiora
attraverso il tessuto della ideologia: gli idoli ritornano sotto forma
di valori sociali. Questi valori sono astrazioni, che sembrano
rispondere alle realtd cui si riferiscono, in quanto realta
percepibili. Il senso del processo produttivo sembra poter scaturire
dall'interpretazione logico-politica, formulata in base a dati
risultanti alla comune percezione: tale interpretazione viene
scambiata per la connessione interiore, della quale in realta non si
¢ piu capaci. L'attuale irrelazione tra percezione e pensiero, d'altro
canto, non ¢ identificabile se non da esseri ancora capaci di
intuizione. A uomini dal pensiero caduto nella cerebralita, ¢
impossibile distinguere la cosa dal pensiero della cosa, il concetto
dall'oggetto. Il materialista puo benissimo credere di afferrare il
processo del lavoro in quanto lo segue in tutte le sue fisiche
determinazioni: non viene sfiorato dal sospetto che “egli un tale
processo in realta non lo afferra”, essendo un processo
sovrasensibile, un valore spirituale, ossia appartenente alla sfera di
cui egli non ¢ capace di concepire l'esistenza.

Il lavoro umano viene prospettato dall'ideologia come subente
una degradazione, in quanto identificato con il momento della sua
dipendenza dal processo produttivo. In realta, la degradazione non
viene da una dipendenza giuridica, o da un non possesso dei
mezzi di produzione, bensi da wuna privazione interiore
dell'operaio, a cui non puo porre rimedio 1'ideologia, che non

88



6 - I/ Karma Operaio

riesce a identificarla. Con l'ideologia, infatti, cessa del tutto la
funzione rivelatrice del pensiero: cessa la possibilita di intuire nel
lavoro umano l'indipendenza assoluta, a cui manca soltanto la
coscienza di sé, che non puo venire da dialettica riflessa, ma da
Scienza dello Spirito. Il lavoro umano ¢ il segno della presenza
dello Spirito, che esige riconoscimento secondo percezione
concreta dello Spirito: soltanto in un simile riconoscimento
consiste l'indipendenza dai mezzi di produzione. La dipendenza,
quale che sia il mutamento esteriore, non cessa se non sorge la
coscienza dell'operare umano, come di una corrente di vita che,
pur manifestandosi nel sensibile, si sottrae alla percezione
sensibile: ed esige la sua forma. “La forma non e spiegabile
dall'esterno”. L'uomo che ha cessato di pensare, non ¢ piu capace
di distinguere una forza interiore dalla sua manifestazione fisica,
non ¢ capace di riconoscere nella vita un “extrasensibile”, di cui
riesce a vedere soltanto la manifestazione sensibile. Qualsiasi
provvedimento giuridico o politico che pretenda modificare tale
manifestazione, ignorandone l'elemento causale, fisicamente
impercepibile, non pud che peggiorare la situazione del
“lavoratore”.

Il lavoro umano ¢ un processo sovrasensibile, che I'antica
intuizione poteva seguire in rapporto alle strutture socio-
economiche di tipo tradizionale, ma che, in rapporto alle strutture
moderne, avrebbe chiesto essere percepito con un nuovo tipo di
pensiero cosciente: quello che sarebbe dovuto scaturire da una
conquista profonda di sé del pensiero, rispetto alle residue
posizioni realistico-metafisiche di tipo hegeliano. Non solo questa
conquista ¢ mancata, ma non ¢ stato piu capito lo stesso
Hegelismo come un compito teoretico non portato a compimento:
al contrario, si & verificato un singolare arresto della missione
cognitiva del pensiero. L'insufficiente chiarimento della funzione
meta-dialettica della praxis, ha tolto al conoscere la possibilita di
applicarsi a se stesso. In antecedenza, alla funzione del pensiero,
non piu veduto come luce originaria, era stato sostituito da Marx il

89



Lotta di Classe ¢ Karma

riflesso come dialettica, ma simultaneamente il riflesso era stato
da lui spiegato non come proiezione della forza-pensiero, alla
quale egli per costruire l'ideologia faceva appello e riferiva il
valore della praxis, bensi come proiezione, all'interno dell'uomo,
della realta fisica.

Un mutamento di visione si verifico allorché la funzione basale
del pensiero, appena riconosciuta da rari pensatori, venne anche
teoreticamente sostituita da quella della oggettivita fisica: la quale
normalmente si ando vedendo come un mondo esistente in Sé,
senza il pensiero, e tuttavia, come tale, validato dal pensiero. Ma
sarebbe dovuto essere compito dei posteriori rivoluzionari
scoprire la relazione del sorgere dell'oggettivita con il moto
immediato della coscienza nel percepire: sarebbe stato utile ai
continuatori del Marxismo proseguire l'indagine nella direzione
indicata da Marx, riguardo alla praxis, il cui processo riporta
sperimentalmente a una priorita del pensiero, in quanto scopre che
non si da percezione in cui non sia gia inserito il pensiero come
moto meta-dialettico e che non v'¢ percezione che significhi
qualche cosa senza la presenza del pensiero. Quei Socialisti sono
venuti meno a un compito indicato da Marx: non soltanto il
possesso della praxis, ma soprattutto l'esperienza del pensiero
nella percezione sensibile: la restituzione della funzione dello
Spirito a cui il Materialismo aveva, come karma, il compito di
aprire l'iniziale varco: “la vera ragione per la quale e sorto”. Non
puo essere rivoluzionario chi si immobilizza nella formulazione
inizialmente necessaria alla ideologia: questa esige svolgimento
ulteriore e correlativa consapevolezza. La praxis che manchi di
coscienza del proprio movimento, viene meno. Oggi la mitica
dell'alienazione del lavoro umano nel processo produttivo puod
totalmente impedire che si scorga la vera alienazione
nell'ideologia. La quale ¢ in atto nel mondo come una generale
estromissione dello Spirito dall'attivita umana.

L'alienazione che occorre afferrare, di l1a dalle indicazioni di
Marcuse e di Simlak, ¢ quella per cui si interpreta il lavoro umano

90



6 - I/ Karma Operaio

come se lo si percepisse concretamente, mentre in realta se ne
segue l'estrinsecazione fisica, priva di collegamento con la forza
non fisica che opera attraverso i vari momenti del processo: onde
per anni i Protomarxisti credettero che lavoratore fosse soltanto
quello del braccio. Ma non si mostra certo di aver fatto un qualche
progresso rispetto a tale posizione, allorché, nei tempi attuali, con
una sorta di ritorno a posizioni di realismo primitivo superate
dallo stesso Marx, si esalta il “potere operaio”, o si cerca di fare
della categoria di operaio un livello al quale sostanzialmente si
identifica l'vomo operaio, secondo un vincolo non necessario
all'operaio, ma soltanto al mondo non-operaio, ¢ diciamo pure
borghese-marxista, mosso da una sorta di complesso di colpa nei
confronti dell'operaio, per una incapacita cognitiva di
comprenderne la missione terrestre: il rapporto con il karma.

Il capro espiatorio del processo ultimo del pensiero riflesso ¢ in
realta 1'operaio, per natura entusiasta e fiducioso. L'intellettuale
che non giunge a percepire la natura interiore dell'impulso
rivoluzionario, normalmente, rispetto all'operaio ha un senso
inconscio di colpa, “si sente borghese malgrado il rigoroso
Marxismo” e persino il possibile estremismo marxista: reagisce
allora retoricamente, trasferendo il proprio sentimento a
un'esaltazione dell'operaio, che invece avrebbe bisogno di ben
altro: fraternizza con esso, € questo ¢ nobile, ma in pari tempo lo
carica ideologicamente e attende da esso gli effetti di tale carica:
attende che la saturazione ideologica lo muova in conformita del
mito: per poter constatare che il mito si realizza.

V'¢ una ragione per cui l'operaio fa l'operaio, ed ¢ soddisfatto
di esserlo, pur essendo capace di aprirsi a livelli piu elevati di
cultura: la sua coscienza ¢ fondata nella “sfera del sentire”,
piuttosto che in quella del pensare: ha la sensazione di esprimere
se stesso “nell'attivita fisica”, meglio che in quella concettuale:
percid ¢ portato a vivere il contenuto dell'ideologia, piu
realisticamente che l'intellettuale. L'operaio “crede”, percio ¢ il
capro espiatorio. L'operaio va incontro all'ideologia con una

91



Lotta di Classe ¢ Karma

disposizione morale che manca all'intellettuale: ma a tale
disposizione morale non pud rispondere l'ideologia materialista:
potrebbe rispondere solo una visione sovrasensibile della realta:
della quale egli viene privato. “Donde l'infelicita profonda
dell'operaio”. 11 suo problema ¢ solo in parte problema
economico: anzi si puo dire che per lui in taluni Paesi (Germania,
Svezia, Norvegia, Inghilterra, ecc.) tale problema non esiste quasi
del tutto. Il suo problema ¢ morale e psicologico: alla richiesta del
suo sentimento etico - rispondente alla sua costituzione, per cui €
operaio e non intellettuale - l'ideologia materialista toglie la
speranza di una risposta.

L'intellettuale non soffre di tale assenza di etica nella ideologia
materialista, perché¢ dispone di una serie di compensazioni o
evasioni mentali, che gli restituiscono lo Spirito almeno come
“simulacro”. L'operaio una simile restituzione non puo averla,
perché egli aderisce con tutta la sua persona all'ideologia, in
quanto vi aderisce non mediante il pensiero, ma mediante il
sentimento: egli rende vera l'ideologia, ossia “rende vera una
ideologica inesistenza dello Spirito, che invece esiste in lui piu
che nell'intellettuale”. L'operaio viene tagliato fuori dalla fonte di
una forza che in lui ¢ presente e che gli potrebbe far accettare le
piu elevate verita dello Spirito con una immediatezza che manca
all'intellettuale. Questo ¢ il vero dramma dell'operaio. E
l'elemento umano piu duttile in ordine a un'idea giusta, come ad
una ingiusta.

Grazie alla sua indipendenza dal cerebralismo, in realta
I'operaio vive nel clima dello Spirito, che ¢ dire nell'imme-
diatezza del karma, ma gli viene impedito di saperlo: 1'ideologia
gli insegna che lo Spirito ¢ un inganno del mondo borghese.
L'operaio viene tagliato fuori da una corrente di forza che fluisce
quotidianamente in lui: € portato a considerare irreale una realta in
lui pulsante. “Nessuno e piu vicino allo Spirito che [l'operaio,
proprio per il fatto di non essere un uomo mentale”. La sua reale
alienazione consiste nel mancare di una formazione interiore che

92



6 - I/ Karma Operaio

risponda alla sua natura spirituale.

L'uomo che lavora con una pala a impastare la calce, o
manovra le manopole di un argano, muove secondo una forza che
fa rispondere a una rappresentazione un movimento. Questa forza
¢ sovrasensibile: nessuna psicofisiologia 1'ha ancora afferrata.
Anche se il movimento diviene preciso automatismo, spontaneita,
ci si deve chiedere che cosa ¢ il potere mnemonico di questo
saggio automatismo che fa compiere il giusto gesto senza ricorso
al pensiero cosciente che ne ¢ l'iniziale avviatore. Questo
elemento sovrasensibile ¢ lo Spirito che, purtroppo, sfugge agli
ideologi, 1 quali in rapporto ai nuovi tempi non hanno saputo
riconoscere il fenomeno della “reificazione” del contenuto
dialettico nei confronti dell'operaio, né hanno sentito il bisogno di
fare appello al concetto di praxis: che sarebbe stata premessa
all'idea di karma. Non sarebbe dovuto sfuggir loro I'elemento
sovrasensibile, non piu attingibile alla sfera religiosa o mistica,
bensi all'autocoscienza, “se avessero amato la verita”, e percio
I'vomo, e percid “l'operaio”, oltre se stessi. In sostanza, per un
prevalere dell'inconscio sulla ragione, agli attuali ideologi sfugge
il fondamento della realta umana. Per indagatori presumenti la
penetrazione del reale ¢ la lacuna piu grave: la lacuna di
fondamento, che rende precario l'attuale edificio. Una simile
precarieta pud essere resa regolamentare: pud divenire talmente
consuetudinaria, da non essere piu riconoscibile e percid
nemmeno posta in questione: se si pensa che persino prelati della
Chiesa cattolica hanno cominciato a considerare l'ideologia
materialista una dimensione della cultura umana.

L'elemento volitivo sovrasensibile ¢ identico sia nel lavoro
intellettuale che in quello manuale: si tratta, in realta, di una forza
extracorporea, la piu elevata dell'uomo, gerarchicamente piu
dinamica del pensiero, con la quale il pensiero ¢ uno nei rari
momenti in cui ¢ veramente pensiero, ossia una forza vivente.
Percio si puo dire che la piu elevata forza dello Spirito si
manifesta non cosciente nel lavoro fisico, ma non si tratta di forza

93



Lotta di Classe ¢ Karma

quantizzabile, o determinabile dialetticamente: essa non va
confusa con la sua manifestazione sensibile: essendo in sé
pensiero, uno nella scaturigine con la volonta.

L'ideologo ¢ venuto meno al compito di percepire come valore
cosciente questa originaria forza che I'operaio mette direttamente
in atto senza averne coscienza: non riesce a vedere l'importanza
della figura spirituale dell'operaio: donde I'occulto senso di colpa
dell'ideologo, che si ritiene socialista e invece ¢ un cripto-
conservatore, per cui tende a riparare ed “eleva a entita mistica
l'operaio che veramente non ne ha bisogno”. L'operaio ha
semplicemente bisogno che, come lui fa il suo dovere sul piano
esecutivo fisico, cosi l'intellettuale-ideologo faccia il proprio sul
piano interiore. Ma ¢ quello che l'attuale ideologo non fa: riesce
soltanto a corrompere l'operaio, esaltandone la funzione, di cui
invero impedisce il collegamento con la virtt meta-dialettica
originaria. Lo impedisce, perché non ¢ capace di concepirlo.

E l'equivoco della reificazione, onde viene confuso il potere
metafisica del lavoro con la sua modalita fisica: all'attuale
ideologo sfugge l'interno valore mediante la cui penetrazione
soltanto puo penetrare il senso del processo produttivo. Certo, se
si guardano soltanto gli aspetti fisici del processo, questi si
possono collegare secondo una logica patente e comunicabile, ben
pit che quella dell'elemento sovrasensibile determinante il
processo, secondo leggi sovrasensibili, ma non percio
trascendenti: a queste non ¢ possibile fare violenza senza che tutto
il processo produttivo, per quanto astrattamente e ferreamente
impugnato, si alteri internamente e cessi di essere strumento della
vita fisica, sopraffacendo esso la vita e determinandone
l'organizzazione. Per la stessa ragione per cui, secondo
I'esclusivismo della visione sensibile, si riduce in definitiva
I'essere umano a un tubo digerente, si tende a fare del fatto
produttivo lo scopo della vita.

Non ¢ soltanto lo smarrimento del senso della reificazione, ma
anche del concetto di praxis, che fa perdere all'attuale ideologo il

94



6 - I/ Karma Operaio

livello che Marx possedeva. Oggi la normativita del processo
socio-economico, a cui s'identifica lo schema di tutta la vita
umana, nel sostituirsi all'elemento interiore inavvertito, tende ad
agire come una trascendenza: ‘“come karma sostanzialmente
accettato, ma formalmente inconsapevole”. Se archetipi delle
culture primitive possono ripresentarsi oggi come nuovi idoli,
totem e tabu, per il tipo umano moderno e tuttavia meno dotato di
forze di coscienza, nell'epoca dell'anima cosciente, essi trovano il
modo di assumere la veste piu accettabile: quella progressista. In
tal senso, in tutto il mondo si ¢ riusciti a far accettare veri e propri
tabu, si ¢ riusciti a creare l'automatismo di tipi di reazione
psichica, per cui taluni temi, o argomenti, o concetti, non si ¢
capaci di contemplarli con indipendenza cognitiva, si da poter
vedere in essi qualcosa di piu di cido a cui si ¢ indotti dalla
suggestione tabuica. In effetto reverenza o esecrazione sono di
rigore: per esempio, riguardo a temi come “autorita”, “gerarchia”,
“ordine”, “disciplina”, ecc., circola nell'aria il timore di dover
esprimere un giudizio diverso da quello prescritto dal dogmatismo
tabuico. Chi, leggendo queste righe, si senta contrariato da quanto
affermiamo, osservi bene se stesso: questa contrarieta gia esprime
la soggezione psichica al tabu. Noi consideriamo il fenomeno dal
punto di vista di conoscenza della realta storica che non muova da
stati d'animo, o da idoli. Vogliamo far notare che certi miti sono
stati posti a funzionare al luogo della verita storica, secondo stato
d'animo preventivo.

Certi tabu finiscono con l'operare magicamente, cosi come i
totem. Il riaffiorare dell'elemento totematico ¢ evidente nel culto
reverenziale di un potere direttivo o fatale operante mediante un
oggetto, o un libro, o I'emblematicita di taluni personaggi
rappresentativi, o determinati simboli politici.

Chi guardi con indipendenza il rapporto della psiche collettiva
con simboli del genere non pud non scoprire il riaffiorare
dell'istinto reverenziale di tipo primitivo, o tribale. Occorre
guardare con spregiudicatezza il fenomeno della trascendenza

95



Lotta di Classe ¢ Karma

tolta al trascendente e attribuita a oggetti fisici, a valori fisici: non
si pud uscire dall'equivoco, se non si ¢ capaci di un simile
coraggio d'indagine, o di obiettivita cognitiva rispetto al fenomeno
della superstizione ideologica, tanto piu efficiente, quanto piu
inconscia ossia rivestente la persuasione della razionalita rigorosa
e della coincidenza con tangibili necessita sociali.

Che il Progressismo sistematico, o il Meccanicismo, di Oriente
e d'Occidente, tenda a funzionare soprattutto culturalmente come
un potere extra-individuale capace di assumere la funzione di
destino, ¢ evidente dal fatto che la serie delle programmazioni
necessarie solo per un gruppo di problemi umani, va divenendo un
fatto totalitario, sino a prendere il posto di quella scelta interiore
individuale in cui dovrebbero confluire il karma e la liberta: va
sostituendosi alla Provvidenza, alla direzione interiore, alla
decisione indipendente, al destino. L'ideologia tende a prevenire il
karma, a sostituirsi al karma, come se ne possedesse la trama.

Una perenne conoscenza dell'uomo insegna che egli si libera
nella misura in cui riconosce la funzione degli ostacoli che
sbarrano il suo cammino: questi sono il segno delle forze che egli
deve evocare in se medesimo. Egli necessita di tali ostacoli, in
funzione di quelle forze. Cio di cui necessita, ¢ il suo destino:
l'elemento insostituibile, il principio inafferrabile dalle ideologie,
afferrabile solo dalla conoscenza autonoma, i.e. dalla volonta
libera. Con le difficolta del proprio destino l'individuo soltanto, in
quanto essere libero, ha rapporto, dall'intimo della propria
coscienza, essendo la relazione con se medesimo e la proiezione
del proprio essere storico. Si puo dire che la struttura del suo
essere animico-spirituale si manifesta mediante la necessita di una
prassi matematicamente conseguente: il proprio compimento nella
serie degli avvenimenti esteriori, la cui forma non ¢ casuale, ma
determinata da ordine interiore: il trascendente che si fa
manifesto: il karma come veicolo dello Spirito.

Un simile processo interiore del “destino”, per svolgersi
secondo la direzione del principio da cui muove, esige 1'iniziativa

96



6 - I/ Karma Operaio

della conoscenza e l'atto della liberta: il Meccanicismo politico-
sociale si comporta come se recasse tale principio e afferra la
collettivita con procedimento non diverso da quello dei regimi
teocratici o autocratici del passato, che avevano una
giustificazione metafisica in sé, nel clima religioso dell'epoca e in
rapporto al tipo mentale umano. La pianificazione politico-sociale
organizza d'autorita il destino collettivo: gli impulsi coscienti che
oggi dovrebbero orientare la Storia, deviano nel pensiero riflesso,
convergendo in una sorta di meccanismo impersonale contrastante
il processo creativo della coscienza.

La liberta si va sempre piu perdendo sia a Oriente che ad
Occidente, non perché¢ il sistema ‘“democratico” o quello
“marxista” la escludano, ma in quanto si va perdendo la facolta di
riconoscerla. E venuta meno la capacita di distinzione tra 'ambito
interiore della liberta e quello esteriore: distinzione che, prima di
essere logica, ¢ metafisica, ossia esigente quel tipo di pensiero
intuitivo di cui si comincia a non essere piu capaci: piu per colpa
del falso Spiritualismo, che del Materialismo. Al tempo stesso, il
dominante paralogismo politico va gradualmente rendendo
inservibile il cardine della Democrazia: l'uguaglianza di tutti
dinanzi alla legge. Non ¢ sufficiente volere la liberta: ¢ anzitutto
necessario comprendere dove essa ¢ una realta dello Spirito e
dove ¢ pretesto retorico del sopraffattore. La sopraffazione giunge
in vari modi, politici, burocratici, legali o illegali: comunque ¢
sostanzialmente un'azione del mondo ahrimanico contro lo
Spirito, o contro l'essere libero dell'uomo. In tal senso sovversione
e pianificazione politica della Storia si equivalgono. Trattandosi di
impulsi sorgenti da persuasione mistica, si pud dire che essi
operano con lo stesso potere di un karma. Ma si tratta di un potere
tendente ad annientare il rapporto dell'individuo libero con la
propria direzione karmica: ¢ una azione che sostanzialmente
previene la possibilita che, nella epoca dell'anima cosciente,
I'umanita possa evolvere mediante la consapevolezza del
retroscena karmico della propria storia.

97



Lotta di Classe ¢ Karma

Si va cosi verificando una situazione stranamente
contraddittoria: che la corrente della cultura umana gradualmente
assume una funzione di tipo karmico, tendendo a operare come
opererebbe il karma, mediante la fiducia intensa in una azione
umana mutatrice della realta, ossia grazie alla fiducia in un potere
non fisico del processo fisico, ma simultaneamente nega la
possibilita di una trama metafisica degli eventi collettivi e
individuali: infatti, una simile trama, come tessuto del karma, non
¢ afferrabile dalla ideologia, ma solo dalla intuizione
sovrasensibile. Alla conoscenza del karma, rispondente alle
esigenze dei nuovi tempi, ¢ alla elaborazione consapevole del
karma da parte dell'uvomo, il Meccanicismo si oppone come
ostacolo profondo. Ma se la nozione del karma risponde a realta,
si deve dire che in tal modo il Meccanicismo rappresenta il karma
dell'umanita: l'ineluttabilita recata dalla sua visione del mondo, €
invero l'ineluttabilita di esso in quanto fenomeno: dietro la cui
forma razionale urge un Irrazionale non piu congiungibile con
I'umano per via di conoscenza.

Il pensiero ha cessato di avere forze interiori per afferrare
I'Irrazionale che muove il fenomeno politico: non ¢ piu capace di
identificare il processo reale di 1a dalla dialettica. Nei capitoli che
precedono, si € potuto brevemente mostrare come un tale processo
non venga mosso affatto dalla dialettica, ma piuttosto la dialettica
¢ la forma in cui il processo piu adeguatamente pud esprimersi.
Percido contrastare la dialettica del Meccanicismo mediante
ulteriore dialettica - ci riferiamo a tutta la critica del sistema
meccanicistico sinora apparsa - ¢ un'ulteriore espressione del
Meccanicismo, ossia dell'Irrazionale manovrante 'uvomo mediante
le estreme raffinatezze del Razionale.

Il Meccanicismo ideologico-politico si pone al pensiero come
la prova-limite della sua capacita di superare l'errore dialettico.
L'incapacita di afferrare le forze che operano dietro il fenomeno
dell'universale Meccanicismo, nell'epoca in cui il pensiero
rivendica a sé il massimo della consapevolezza, rende impossibile

98



6 - I/ Karma Operaio

qualsiasi modificazione positiva del fenomeno stesso. Noi
abbiamo prospettato nei primi capitoli le linee archetipiche del
fenomeno, come un quid la cui identificazione esige possesso del
momento meta-dialettico del pensiero: non v'¢ altra via di
penetrazione e di superamento del fenomeno. Almeno una
minoranza di pensatori dovrebbe compiere una simile esperienza
per la collettivita umana. “Un fenomeno non compenetrato dal
pensiero”, che dovrebbe essere il suo reale contenuto, ¢ un
“vincolo”: lo si subisce nella forma rispondente al grado
d'insufficienza del pensiero, o della conoscenza: come un destino
negativo.

In tal senso si puo dire che il Meccanicismo, nel suo tendere a
sostituirsi al destino, impedisce che l'vomo rispetto al proprio
destino sviluppi le forze d'autonomia che gli sono necessarie a
comprenderlo e a risolverlo realmente. Il Meccanicismo, che si
serve ugualmente della “protesta”, o della “rivolta”, come della
“repressione”’, immobilizza, con il potere trascendente della sua
persuasione, il destino dell'uvomo: si presenta esso stesso come un
karma dell'umanita chiudente se stessa alla comprensione della
generale e individuale azione del karma.

Nell'epoca in cui la conoscenza delle leggi del karma dovrebbe
essere la chiave della soluzione del problema sociale, qualsiasi
dottrina dell'uomo sociale, economico, storico, non faccia appello
all'idea del karma, non puod aiutare l'vomo. L'assenza di tale
conoscenza spiega le attuali difficolta umane. Si tratta di una
conoscenza di cui sino a ieri le collettivita fruivano, in quanto
guidate da forze tradizionali che in sé ne recavano
“naturalmente” gli impulsi trascendenti; mentre oggi ¢ la
conoscenza che deve divenire esperienza cosciente dell'individuo,
poi che la direzione trascendente si manifesta come potere basale
dell'autocoscienza: I'uvomo va realmente prendendo le redini della
propria Storia. II Meccanicismo d'Oriente e d'Occidente, da
Pechino a Washington, via Mosca, ha il compito di impedire che
cio sia opera del reale Soggetto umano.

99



Lotta di Classe ¢ Karma

L'uomo non puo divenire il responsabile della propria vicenda,
non puo assumere il governo della propria storia, se si impastoia
in sistemi che prevengono la sua capacita di azione libera rispetto
al karma, in quanto lo spirito mediante cui questi agiscono
risollecita in lui gli impulsi mistici attraverso cui un tempo
agivano legittimamente le Tradizioni. Si tratta della mistica dei
fatti, della fede nella materia, nella economia, nella lotta di classe,
la cui forma logica da l'idea di una penetrazione consapevole
dell'oggetto, mentre v'¢ soltanto lo svolgimento logico del tema,
non la penetrazione: al luogo di questa agisce 1'impulso di fede. Il
dato di fatto non pud costituire un presupposto se non per il
realista ingenuo: non v'¢ fatto la cui realtd non sia per 1'uomo
conoscente, organismo di pensiero: di cui il debole di pensiero
non s'avvede. Come si ¢ mostrato, I'ente materiale, o il fatto, non
puo costituire un principio di indagine, di la dalla priorita del
pensiero che lo assume: la priorita negata dal Meccanicista, con
tutti 1 vantaggi della plausibilita di ogni conoscenza realistica ¢
immediata, quindi con la possibilita della persuasione delle
collettivita ingenue.

Chi non vede nel fatto il cardine della realta? Eppure la realta
che si estrae da un fatto ¢ una produzione di pensiero. Cosi uno
stesso fatto puod essere veduto da punti di vista diversi, assumere
significati diversi, essere spiegato con precedenti diversi, con un
interno processo causale diverso: quindi con la possibilita di venir
strumentalizzato mediante una ricostruzione formale che non ha
nulla a vedere con esso, bensi con una predeterminata visione
delle cose. In realta un fatto € un nulla, &€ un simbolo: esiste solo in
quanto possa essere dissolto nel suo originario pensiero; esiste in
quanto esige rivelare il proprio contenuto causale, il riferimento
karmico. Come tale, pero, puo essere scorto solo dall'uomo libero,
non ipnotizzato dall'immediato apparire, dall'uomo capace di
afferrare la correlazione interiore, di la dall'interpretazione
preventiva: la correlazione interiore nel fatto, l'interna produzione
causale, il processo anteriore, il nesso karmico: cid per cui un fatto

100



6 - I/ Karma Operaio

puo essere effettivamente conosciuto, come momento di una
verita piu vasta nel tempo, o come lettera di alfabeto di un
linguaggio di cui la storia umana si serve per la propria
narrazione: narrazione che chiede essere letta, non impedita dalla
deificazione delle lettere dell'alfabeto.

La conoscenza affranca 1'uvomo dall'oscurita della superstizione,
ove si realizzi mediante la distinzione del “conoscere” dal
“conosciuto”: il potere interiore del conoscere dal suo prodotto,
che ¢ l'alienazione, la dottrina preparata, la realta gia interpretata:
esigente “fede, non conoscenza”. Si tratta di essere desti,
acciocché la “conoscenza” non sia forma rinascente della
superstizione. La dipendenza della dialettica dal fatto fisico,
sociale, economico, ¢ necessaria a compensare l'assenza di
correlazione intuitiva: la correlazione di profondita appartiene in
tal caso all'istinto, l'istinto mobilita il sentimento, il sentimento
produce contenuto interiore mediante la dialettica. In altre parole,
si da la dialettica formale del fatto, cui & correlativo l'assenso non
del pensiero, ma del sentimento istintivo. Il pensiero viene dopo:
prima opera l'assenso dell'istinto immediatamente correlativo,
vincolante l'vomo alla natura, al temperamento, alla inerzia
corporea. Egli ha la persuasione di seguire la connessione
dialettica, la logica dei fatti: in realta in lui l'inconscia avversione
al contenuto interiore collega 1 fatti. Tale avversione non puo
pervenite alla veritd. Le conseguenze karmiche di una tale
avversione non potranno migliorare il fatto sociale, anzi lo
aggraveranno: lo porteranno a contraddizioni inumane, a
situazioni in cui le difficolta si ripresenteranno moltiplicate: finché
l'equilibrio non sia restituito dalla catastrofe o dal coraggio della
verita, dalla liberta interiore, che sola pud andare incontro al
karma.

Oggi, a impedire la conoscenza umana del karma, agiscono
concordi la pianificazione del destino collettivo che giunge da
Oriente e quella che giunge da Occidente: la socialistica e la
tecnologica. Ambedue le pianificazioni, come espressione

101



Lotta di Classe ¢ Karma

dell'identico tipo di pensiero riflesso, o dell'alienazione interiore
dell'uvomo, non possono non eliminare il Soggetto umano, la cui
presenza esige il veicolo del pensiero vivo. L'immediata
conseguenza della sparizione del Soggetto umano, o del
responsabile, o del “dirigente”, ¢ 1'indebolimento ¢ la distruzione
dell'elemento vitale dell'economia. Il mondo va verso la carestia e
la fame, non per l'aumento della popolazione, ma per Ia
pianificazione politica dell'economia che toglie di mezzo lo
Spirito, ossia il Soggetto, la persona umana responsabile, la
intelligenza direttiva, I'orientatore individuale, il cosiddetto
“padrone”, il grande accusato di oggi: colui al quale si deve quel
minimo di benessere economico di cui ancora si dispone. Il
possesso dei mezzi di produzione non decide invero di nulla.
Questi mezzi in realta appartengono legittimamente a cio che li fa
agire come mezzi, nell'interesse della Comunita, ossia all'ldea
direttrice. Questa Idea v'¢ chi la produce e chi coopera a
realizzarla: ma, senza di essa, i mezzi di produzione non servono a
nulla. La proprieta di tali mezzi ¢ un fatto secondario rispetto
all'importanza che essi funzionino secondo chi possiede
“l'intuito” del processo produttivo: intuito che non si apprende dai
libri, né scaturisce da formule politiche. Ed ¢ sempre un
organismo economico, non politico, che puo stabilire i termini
della pertinenza dei mezzi di produzione, nonché I'orientamento
specifico della produzione, secondo richiesta obiettiva, non
ideologica.

Eliminato il dirigente, sara finita per 1'economia nel mondo,
perché non v'¢ gruppo di societd anonime o economia di Stato,
che possa produrre 1'elemento creativo o intuitivo dell'economia:
non v'¢ impiegato politico che possa sostituire I'elemento pulsante
della vita economica, che ¢ lo Spirito autonomo dell'uomo
d'azione, libero nei suoi movimenti, epperd creatore di lavoro. I
creatori della ricchezza di un popolo sono stati sempre dei singoli
spiriti, degli intuitivi liberi e responsabili. Un organismo
economico mondiale potrebbe essere formato solo dalla intesa di

102



6 - I/ Karma Operaio

tali responsabili: ma occorrerebbe che questi non venissero
eliminati dalla scena del mondo. Si pud dire che, se una tale
eliminazione si verifica, questo ¢ il karma dell'umanita. Tenendo
fermo al concetto di karma, va ricordato che questo non ¢ il
solutore dei problemi, bensi il portatore di cid che I'uomo ha
germinalmente suscitato.

Il karma, come impulso extra-cosciente della volonta, dotato
del potere di realizzarsi, ¢ una forza radicale il cui portato ¢
positivo, quale che sia la sua forma. Ma perché la forma risponda
al suo contenuto, fa appello all'uomo libero: per il quale qualsiasi
ostacolo gli venga portato incontro dal karma, ¢ simbolo di una
richiesta o di un ricordo di qualcosa che egli deve fare. Gli viene
richiesta non una reazione del sentimento o della volonta
medesima, bensi un'autonomia del pensiero riguardo alla presenza
di una forza che ¢ sul punto di operare secondo potere
trascendente: l'uvomo libero lascia agire tale potere, non lo
contraddice, quale che sia la sua forma, non si abbandona alla
paura dell'inaspettato, ma si congiunge con esso come con la sua
volonta originaria. Nell'indipendenza dal karma, egli coglie la
forza che gli puo far superare qualsiasi ostacolo: ma percid deve
poter ravvisare la corrente del karma. In sostanza 1'vomo non teme
il karma, ma il dover operare con forze che esigono la sua
indipendenza da esso. Egli ¢ vincolato al cliche della propria
debolezza.

Quando un ostacolo viene realmente superato, qualcosa di
sostanziale ¢ stato rimosso dal karma, grazie alla cooperazione
dell'vomo libero. Il superamento di un ostacolo sul piano
fenomenico pud avere, come evento fisico, la sua spiegazione
logica, lasciar intuire il proprio processo pragmatico, e tuttavia
non rivelare il reale moto causale in cui si estrinseca un'idea o un
sovrasensibile dall'interiorita umana. Un personaggio ottuso che
osservasse un pittore dipingente, potrebbe credere che la figura
sorgente sul quadro sia una produzione del pennello mediante i
colori e potrebbe percid credere di conseguire lo stesso risultato,

103



Lotta di Classe ¢ Karma

provvedendosi di pennelli e colori. Non diversamente si comporta
colui che crede di poter edificare I'economia mediante il possesso
dei mezzi di produzione. Nella pratica attuazione di una simile
ingenuita, che ha condotto a un assurdo impoverimento nazioni
provviste di tutte le risorse della natura e va assediando
'economia ancora libera, si puo vedere l'istanza del karma alla
responsabilita umana: ossia il non-senso socio-economico come
segno di un arresto dell'anima umana nella comprensione del
significato della propria storia. Il piu semplice realismo dovrebbe
essere: lasciar parlare gli avvenimenti, non rinunciare al buon
senso umano, non lasciarsi tradire dallo eccesso di intelligenza.

L'eccesso di intelligenza dialettica ¢ stupidita. In sostanza il
positivo della Cina popolare ¢ stata la Rivoluzione industriale: di
la dalla mitica rivoluzionaria e dal suo apparato sarebbe stato
sufficiente a Mao giovarsi del suo potere politico per affidare a un
gruppo di esperti, di ingegneri e tecnologi occidentali, la
trasformazione della societa patriarcale cinese in una moderna
societa industriale: l'ordine socio-economico, che € la sostanza
ultima del processo, sarebbe stato realizzato piu razionalmente,
fuori del condizionamento della forma politica: il cui senso finale
contraddice 1'originario assunto socio-economico, essendo un fatto
che non esce, sostanzialmente, dall'ambito della produttivita
univoca eppero dal meccanismo della mobilitazione mistica delle
forze. Dato il risultato finale, si pud comprendere l'accennata
possibilita del mezzo restituito alla sua reale finalita, eppero della
sua giusta utilizzazione, proprio in base al possesso del potere
politico. Un'ipotesi del genere pud apparire ingenua, se non si
tiene conto del fatto che la mobilitazione mitico-rivoluzionaria,
nell'assumere il ruolo di un processo formativo univoco della
societa, agisce assumendo funzione di destino, ossia di processo
metafisico, in relazione a finalita riguardanti unicamente la
struttura fisica della Societa, senza nessuna considerazione delle
esigenze metafisiche dell'uomo, la cui realta ¢ farsi esigenze
individuali.

104



6 - I/ Karma Operaio

Con le precedenti considerazioni si ¢ voluto mostrare il cliché
teocratico implicito all'organizzazione meccanicistica d'Oriente e
d'Occidente, come teoretica di un ordine esigente, per realizzarsi,
il possesso del massimo potere politico e la rigorosa obbedienza
dell'elemento umano, a cominciare dall'operaio, riguardo al quale
il concetto di “potete operaio” ¢ una semplice disposizione tattica.
La dove la democrazia crede sussistere “grazie a forze
democratiche che non possiede”, cede alle potenze del
Meccanicismo  progressista, ossia all'opposto dell'impulso
democratico, perché solo il patire tale opposto potra suscitare un
giorno le reali forze della Democrazia. V'¢ solo da lamentare
“l'inevitabilita che il capro espiatorio del processo sia proprio
l'operaio”. E implicita la passiva dipendenza dell'elemento umano
dalla teocrazia meccanicistica d'Oriente o d'Occidente, come da
un potere di destino. L'individuo, collocato in un sistema che ha
gia interpretato tutto per lui, ha gia tracciato i sentieri che egli
deve percorrere, ha provveduto alle sue scelte, ha stabilito gli
ideali a cui egli deve credere, eliminando l'iniziativa della sua
autocoscienza: si trova a dipendere da un potere che,
compattandosi con lui come un antico regime teocratico, si
sostituisce al suo destino, interviene nel rapporto tra lui e il
destino: sostanzialmente e formalmente nei Paesi ‘“totalitari”,
sostanzialmente e non formalmente nei Paesi “democratici”.

Tenendo conto della nozione di karma, si pud dire che la
teocrazia meccanicistico-progressista d'Oriente e d'Occidente,
nell'impedire il rapporto individuale con il karma, nel sostituire il
proprio nesso ideologico al nesso karmico, impedisce la
conoscenza delle leggi della sfera sovrasensibile, obiettive quanto
quelle della sfera sensibile, togliendo all'uomo di questo tempo la
possibilita di comprendere il senso dei propri problemi e
soprattutto quello delle disuguaglianze sodali: impedisce che egli
veda nel Meccanicismo progressista il simbolo di un'istanza
spirituale e in tutta la prassi mondiale meccanicistica la
conseguenza della mancata conoscenza delle leggi karmiche.

105



Lotta di Classe ¢ Karma

Queste si esprimono quotidianamente nella storia umana: solo
I'uvomo auto-cosciente puo afferrarle nel loro pulsante significato,
ove non rinunci all'autonomia del pensiero.

106



7-LA COSCIENZA “OPERAIA” COME
COSCIENZA DI CLASSE “BORGHESE”

Il sistema politico povero di contenuto etico-giuridico ma forte
di strutture burocratiche, per fatale processo tendente a detenere il
totale schema della vita collettiva, secondo meccanicismo senza
volto, per via di un condizionamento socio-economico
onnipervadente, anche se formalmente democratico, rivela
l'inclinazione a ricostituire in moderna forma progressista un
ordine richiamante l'antico tipo teocratico.

Malgrado l'uniformita sociale, propria alla struttura meccanica
dell'organismo sociale, nella pianificazione politica della vita
economica, giuridica, culturale, si pud scorgere la formazione di
comparti distinti del meccanismo, che fa pensare alle caste.
Naturalmente la casta dominante determina in relazione a sé il
tipo di ordine castale. Questo schema antico, per affinita formale e
per contrasto sostanziale, richiama l'analogia delle caste con le
classi, il classismo, la lotta di classe. In effetto nel sistema socio-
politico burocraticamente articolato e come tale costringente, sia
pure in veste nominalistica democratica, non si puo dire che non
riaffiorino con nuova funzione le caste dell'antico ordine
teocratico. La differenza ¢ che 1 brahmani attuali sono 1 politici, ai
quali debbono render conto la casta militare, la casta culturale-
scientifica e la operaia. La sostanza democratica ¢ grama, quanto
vigorosa la dialettica della sua forma. Le classi, se il loro
contenuto ¢ quello attribuito ad esse dall'ideologia, in verita sono
di nuovo attuate, nel senso che dalla loro configurazione astratta,
rispondente a una particolare interpretazione della storia, passano
alla realta.

107



Lotta di Classe ¢ Karma

Ma esistono veramente le classi, fuori di una simile
revivificazione? O non si tratta anche qui, allato agli impulsi di
fede nell'assoluta oggettivita fisica, del ritorno di un istinto
evolutivamente esaurito, che tuttavia pud tentare la propria
revivificazione grazie alla passivita del pensiero riflesso e alla
possibilita della propria codificazione nella concezione di lotta di
classe? In effetto, la dottrina di Marx parla di classi, i Marxisti si
riferiscono alle classi, come se dopo la Rivoluzione Francese e
dopo il Risorgimento Italiano ancora esistessero e fossero
obiettivamente percepibili. Quello che in realta viene percepito ¢
il valore di una uniforme quantita, p. es. di operai. Viene
contemplata una serie di categorie di operai, e unificata la quantita
secondo un concetto: classe operaia. Non v'¢ chi non veda in tale
concetto un “umiversale”, ove si pretenda significare con esso
qualcosa di piu che una uniformita quantitativa.

Se al concetto di classe operaia non si attribuisce la concretezza
di un universale, in senso antologico, tale concetto risulta
cognitivamente insostenibile, dovendo necessariamente riferirsi a
un valore numerico. Chi crede all'esistenza della “classe operaia”,
mostra di credere a un universale esistente come ente
extrasensibile e articolantesi nell'apparire, mediante entita
sensibili. Se Il'ideologo intendesse essere responsabile della
concezione di classe, non potrebbe non prendere coscienza
dell'atto interiore mediante cui consegue tale concezione:
dovrebbe avvedersi di intuire un ente non sensibile, a cui
riconosce realta obiettiva malgrado il suo essere extrasensibile.
Egli si trova dinanzi a una moltitudine di esseri, di cui cio che si
presta a essere veduto unitariamente, riguarda non l'operazione
fisica del lavorare come operai, bensi la qualita interiore, o
l'anima, e non 1'anima semplicemente come psiche, bensi 1'anima
come veicolo di un principio identico in tutti, che congiunge tutti.
Questo ¢ implicito al suo concepire una coscienza di classe:
questo egli ritiene di vedere. Soltanto una famiglia di spiriti egli
potrebbe riconoscere come una unita con cui il concetto di classe

108



7 - La Coscienza “operaia” come Coscienza di classe “‘Borohese”

st identifica.

Coloro che parlano di coscienza di classe, si comportano
dunque come se credessero allo Spirito, quale ente reale, prima
che alla classe. Son essi consapevoli di questo metafisico
presupposto? E se non lo sono, si puo dire che la coscienza di
classe di cui essi parlano, risponda come realta sovrasensibile alla
dialettica con cui la presuppongono? Questo ¢ il problema.
Altrimenti, occorre dire che essi danno vita a un mito, che trattano
come ente reale: credono fermamente alla “spiritualita” di un
valore affermato come “negazione dello Spirito”, in quanto
identificato con la realta oggettiva.

La produzione di un simile mito, ossia di una categoria
mentale, o spirituale, a cui viene inconsciamente contrapposta la
sua realta oggettiva, non ¢ opera dell'operaio, ma di colui che non
¢ operaio e guarda dal di fuori l'operaio, attribuendogli quel che di
lui sente e pensa, in quanto rispetto a lui si sente, suo malgrado,
“borghese”. Diciamo ‘“borghese”, solo per indicare un tipo
intellettuale, non perché riteniamo una tale categoria qualcosa di
diverso da un modo di pensare. La problematica della
“borghesita” rispetto alla “proletarieta”, non puod riguardare lo
Spirito autonomo, ossia 1'uvomo che attua la propria coscienza di s¢
indipendentemente da schemi sociologici o da categorie
dialetticamente predeterminate, bensi l'intellettuale che, per
insufficiente coscienza di s¢, ritiene di mancare del previsto valore
“proletario”, che invece 'operaio reca “naturalmente”: egli viene
preso da una sorta di sentimento di colpa, che riguarda unicamente
il suo equivoco interiore, e che tende a compensare col farsi
interprete  dei bisogni e delle aspirazioni dell'operaio:
interpretazione di cui non ha bisogno l'operaio, ma lui in quanto
ideologo, incapace di distinguere in se stesso il contenuto psichico
dalla sovrastruttura ideologica. Infatti, per un simile intellettuale
non c'¢ via di scampo rispetto alla prevista ultima fase della lotta
di classe, che dovrebbe segnare l'eliminazione definitiva della
borghesia: egli deve trovare modo di “uscire in tempo dalla

109



Lotta di Classe ¢ Karma

categoria borghese”, prima che questa sia del tutto eliminata:
deve interpretare il tipo della classe di domani, il proletariato:
rispetto al quale egli ¢ un superato se non si adegua o non evolve.

Se l'operaio dovesse lui procedere per sé a una simile
operazione, ossia assurgere a una coscienza che lo colleghi con la
coscienza degli altri, egli giungerebbe anzitutto a una coscienza di
sé, che lo svincolerebbe dallo stato d'animo proprio alla sua
condizione di operaio: pur continuando egli ad essere operaio.
Proprio un conseguimento di coscienza, che fosse reale coscienza
del proprio essere, lo porterebbe a una “indipendenza dalla
propria condizione” di operaio, alla stessa maniera che un'identica
operazione porterebbe l'impiegato all'indipendenza dalla propria
condizione di impiegato. Anche l'intellettuale dovrebbe
conseguire una coscienza di sé¢ indipendente dalla sua professione
intellettuale: anzi sarebbe un dovere per lui realizzare una tale
coscienza; necessaria come modello a ogni categoria umana. Il
conseguimento di una tale coscienza porterebbe naturalmente
l'operaio a un'attivita spirituale che riempirebbe la sua vita, allato
alla sua condizione di operaio, che potrebbe esserne I'armonico
supporto, oppure lo porterebbe a un mutamento di condizione.
Comunque la conquista della coscienza, come categoria interiore,
lo porterebbe a una comunione con gli altri, a una coscienza del
proprio essere in rapporto con gli altri, indipendente dal mestiere.
Il legare invece l'operaio a una presunta coscienza di classe ¢
l'operazione opposta: significa chiudere I'operaio in una categoria
mentale limitata all'imagine fisica della mansione, eppero falsa
come categoria dello Spirito. Non v'¢ coscienza, infatti, che non
sia atto dello Spirito. In effetto, quello di cui veramente manca
l'operaio, per sentire la propria dignita di uomo - che non ¢
problema economico - ¢ proprio cid di cui viene privato dalla
presunta “coscienza di classe”: la coscienza di sé.

Cosi l'espressione “coscienza operaia” logicamente puo
significare soltanto alienazione della coscienza dell'operaio. Ove,
presuma significare l'idea, o l'universale, rispondente alla sua

110



7 - La Coscienza “operaia” come Coscienza di classe “‘Borohese”

diuturna opera, ¢ un errore di pensiero: uno dei segni del pensiero
che muove secondo connessioni logiche, ma senza connessione
con la realta. L'espressione “coscienza operaia” potrebbe essere
usata legittimamente soltanto a indicare uno stato fittizio della
coscienza: l'arresto della consapevolezza di sé a una funzione che
provvisoriamente la delimita e non dovrebbe, essendo un
contenuto dell'anima. Col coniare espressioni, come “coscienza di
classe”, “proletariato”, “coscienza operaia”, si opera una sottile
induzione psichica nell'anima dei semplici, tendente a
corporificare un'astrazione priva di rispondenza con la realta:
perché la coscienza ¢ essenzialmente coscienza dell'lo.

Se si da, malgrado tutto, qualcosa come una ‘“coscienza
operaia”, occorre dire che ¢ lo stato interiore meno giovevole alla
realta umana dell'operaio, essendo il livello della estrinsecazione
meramente fisica della sua opera: che in effetto muove dallo
Spirito, ma a lui ¢ vietato saperlo, perché proprio gli intellettuali
che presumono elevare la sua condizione, lo privano della
conoscenza della realta dello Spirito che egli invero
quotidianamente sperimenta: lo privano del principio di cui essi
avrebbero il dovere di aiutare 1'operaio a divenire cosciente. Della
“coscienza operaia” in veritd non hanno bisogno gli operai, ma
solo gli intellettuali “borghesi”, che necessitano di una
compensazione alla loro impotenza a realizzare la coscienza come
coscienza dello Spirito. Tendono a una legittimazione del loro
fallimento nei riguardi dello Spirituale, col consacrare la realta
dell'operaio fuori dell'unica realta che esso possiede: lo Spirituale.
Che egli reca nella immediatezza di una coscienza ingenua, cui
occorrerebbe soltanto consapevolezza del contenuto: il piu
prezioso, di cui ingiustamente viene privato.

Se non si riferisce al moto dal quale sorge, che ¢ moto
interiore, il termine coscienza ¢ abusivo, e non pud non celare un
intento distruttivo del valore di coscienza. Non posso dire che la
coscienza del barbiere sia quella che s'identifica con il suo lavoro
tonsorio quotidiano, ma se persuado i barbieri che essi sono entita

111



Lotta di Classe ¢ Karma

reali solo in quanto radano, che essi sono esseri sociali e valori
individuali solo in quanto uniti da una “coscienza tonsoria”, io
suscito in essi un vincolo psichico non rispondente all'essere della
coscienza, ma che, pensato, misticamente creduto, validato
attraverso l'insistenza retorica, finisce con l'operare come un ente
reale di coscienza e con l'aggregare gli individui secondo un
denominatore comune inferiore: che acquisisce pero valore di un
denominatore comune superiore: di un “universale”. La figura del
barbiere viene separata dalla sua figura umana, ossia dalla sua
realta individuale, perché funzioni al luogo di questa: l'uvomo
viene abbassato al livello del mondo meccanico, o animale, in
quanto identificato con la funzione estrinseca, o con la facies
esteriore, del suo lavoro quotidiano: che non ¢ la realta del suo
lavoro quotidiano.

Relegato in una categoria irreale, identificato con la “classe
astratta”, sviluppando coscienza di una sua condizione esteriore
come se fosse la realta della sua esistenza, I'operaio non pud non
sentirsi nelle condizioni interiori che gli vengono interpretate
come provocate dal rapporto di lavoro, non pud non sentirsi in
uno stato d'inferioritd. Tale stato d'inferioritd ¢ uno strumento
necessario alla politica e alla dialettica, ma sostanzialmente ¢ una
condizione psichica provocata, non piu riconoscibile come tale,
perché identificata con la situazione salariale e con la dipendenza
dal processo produttivo. In realta lo stato di inferiorita risponde
non ad una situazione esteriore, bensi a una “situazione
interiore”, ossia al fatto che l'operaio viene portato a identificare
la coscienza con una condizione, che non puo essere base di
coscienza. Di questa condizione egli potrebbe bensi acquisire
coscienza, per dirigere la propria vita pratica, ma non potrebbe
fare di essa la base di una coscienza di classe. Il fatto ¢ grave, non
tanto perché ¢ errore logico e simultaneamente contraddizione
psicologica, quanto perché tali errore e contraddizione vengono,
per via d'induzione psichica, tradotti in forze operanti. “La
coscienza di gruppo diviene vera”: la lotta di classe viene

112



7 - La Coscienza “operaia” come Coscienza di classe “‘Borohese”

prodotta. In effetto, se una condizione esteriore viene considerata
come base della coscienza, inevitabilmente la coscienza finisce
con l'essere dominata dalla condizione esteriore: secondo un
regresso che, facendo dipendere la vita psichica da quella fisica,
riproduce il rapporto fisio-psichico tipologicamente animale. La
coscienza animale, infatti, ¢ una coscienza di gruppo, in relazione
alla specifica estrinsecazione delle funzioni fisiche: la struttura
istintiva determina il tipo di coscienza.

La concezione di “classe operaia”, di “potere operaio”, non pud
venire invero da chi ama l'operaio: pud venire solo da chi non lo
ama: “da chi non riesce a vedere nell'operaio ['nomo”: puod venire
da chi tende a far sparire l'vomo. Chi dice “potere operaio”,
“classe operaia”, “movimento operaio”, tende a subordinare
I'umano al cliché dell'opera fisica, all'aspetto fattuale, meccanico,
del processo del lavoro: I'operaio, immerso in tale processo, non
potrebbe volere simile subordinazione, non potrebbe essere un
autolesionista, ma lo diviene, per ingenuita e per fiducia. Viene
sedotto dall'ideologia che gli prospetta una redenzione di cui in
effetto egli necessita, ma che non ¢ quella che gli viene indicata.
La sua vera subordinazione non ¢ al tipo di rapporto di lavoro, ma
al cliché mentale che gli viene fatto accettare e che egli accetta
credendo di accogliere ci0 di cui sente la privazione: lo Spirito.

E l'intellettuale sofferente di dialettica astratta, il borghese
dialettico dominato (v. cap. 3) dalla coincidenza della coscienza
riflessa con la sfera istintiva, ossia da cid che nell'uomo ¢€
naturaliter antisociale, ¢ questo non operaio che guarda dal di
fuori l'operaio e lo vede concluso entro un limite fisico, e lo vuole
identificare con tale limite, perché continui a essere il personaggio
necessario alla dialettica: altrimenti, come farebbe a trasmettere la
dialettica della lotta di classe? Se l'operaio cessasse di coincidere
con il cliché predeterminatogli, se la classe operaia risultasse un
consesso di libere individualita, dei gradi piu diversi, riunite
soltanto dal nesso karmico e unificate dalla coscienza di
un'autonomia interiore, non toccata dal mito di classe, 1'estremista

113



Lotta di Classe ¢ Karma

classista borghese non avrebbe piu ragione di esistere.

Come si realizzerebbe il dominio del “potere operaio”, se
I'operaio non rimanesse quale appare, fissato nello stampo della
sua specifica parvenza quotidiana, di 1a dalla quale non avrebbe
senso vedere un essere reale come portatore dell'anima e dello
spirito indipendenti? Questo individuo, che appare operaio, deve
essere “imprigionato al suo apparire fisico”, perché sia strumento
di qualcosa che si sta svolgendo su tutta la Terra come una lotta
per la eliminazione dell'uomo. Che non ¢ la distruzione dell'uomo,
bensi il suo graduale soggiogamento al sub-umano. Un giorno si
capira che, per quanto deprecabile, ancora umana ¢ una dittatura
dipendente da un capo, da un tiranno, da un monarca assoluto, ma
sara una tragica disumana struttura quella di un immane
meccanismo di cui non si sapra piu chi tenga le leve di comando:
verso il quale va spingendo la corrente psichica che oggi si
esprime nella dialettica della coscienza di classe e parla di
“movimento operaio”, di “potere operaio”, con il pretesto di
rivendicazioni il cui senso reale ¢ assolutamente estraneo al
procedimento politico. Questo determina la strumentalizzazione di
quelle.

Non ¢ il potere operaio, o la classe operaia, o la coscienza
operaia, che esprime il suo volere politico, bensi ¢ la politica che
ha bisogno di usare la classe operaia, o il concetto di potere
operaio, per la sua prassi: soprattutto ha bisogno di usare la
identificazione dell'operaio con la sua condizione esteriore di
lavoro, ossia la soggezione della sua coscienza al determinismo
fisico della mansione quotidiana: il barbiere legato al pettine e al
rasoio. Pettine e rasoio, falce e martello: simboli di cui si alimenta
l'ideologia dell'uomo valido in quanto fisicamente determinato.

L'elemento indipendente della coscienza viene sopraffatto dalla
codificazione dialettica della vita istintuale: da Marx a Freud ai
Marx-freudiani, si ¢ operato in modo da rappresentare lo Spirito
delluomo in funzione dell'essere istintivo-corporeo, ossia
dell'Inconscio correlato alla coscienza riflessa, che € 1'alienazione

114



7 - La Coscienza “operaia” come Coscienza di classe “‘Borohese”

dello Spirito: la reale soggezione, la dipendenza profonda: “la
vera umiliazione dell'uvomo”. La dipendenza non la si sa piu
trovare all'interno dell'uvomo, dove realmente si produce, ma la si
attribuisce all'industrialismo, alla “civilta dei consumi”, alla
tecnologia, la si vede nelle situazioni esteriori, che talora risultano
invero ingiuste: “non si sanno vedere le situazioni ingiuste come
conseguenze dell'alienazione interiore”, eppero dell'errore di
pensiero, dell'errore di giudizio, dell'errore giuridico: come
conseguenze socio-economiche della politica della coscienza
riflessa, ossia della coscienza che si estrinseca nel dialettismo,
erigendo l'astratta realta dialettica al luogo della realta, che non
puo piu penetrare in quanto ha estinto in sé la capacita intuitiva.
Percio la civilta tecnologica ¢ pesante ed ¢ persino messa sotto
accusa, anch'essa come se fosse un ente, mentre la civilta
tecnologica avrebbe potuto rendere agevole e umana, giusta e
spirituale, la vita all'uomo capace di tenerla in pugno mediante
virtu interiore.

La dittatura del proletariato ¢ gia in atto nel mondo: il
programma sostanziale di Marx ¢ gia realizzato in ogni Paese
della Terra, dove il potere non appartiene pit a un Ordine
Spirituale, ossia a una gerarchia secondo lo Spirito. C'¢ una
gerarchia, ma inversa. L'autorita ¢ stata tolta a chi poteva
esercitarla legittimamente, cosi come una forza morale la esercita
giustamente su un istinto animale: autorita che non ha bisogno di
costringere e che sempre dominera il mondo, anche quando un
potere inferiore imporra politicamente la sua autorita, col pretesto
della instaurazione della uguaglianza di tutti: che non esiste se non
appunto in supporto alla legge dello Spirito.

Non v'¢ da accusare nessuno dell'avvento dell'autorita inversa:
se c'¢ qualcuno al mondo che merita ammirazione per fedelta e
conseguenzialita al suo credo, ¢ il Marxista. Posta la condizione
del pensiero riflesso, che ¢ lo Spirito fissato e reso valido nel
momento della sua alienazione, € inevitabile l'inversione del
rapporto spirito-anima-corpo, ossia il capovolgimento dei valori.

115



Lotta di Classe ¢ Karma

Si tratta di vedere come lo Spirito riaffermera la propria autorita,
che non puod venir mai meno, neppure attraverso un processo che
sembra eliminarne l'espressione. E appunto il modo di questo
riaffermarsi del potere dello Spirito il tema del presente studio.

Il Marx-leninista ancora tiene lo sguardo fisso a una classe
operaio-proletaria che dovrebbe trasferirsi al potere, la contempla
come un immobile simbolo, mentre il suo reale contenuto operaio-
proletario ¢ gia trapassato ad altre classi ed ¢ giunto al potere. In
ogni campo il cosiddetto Quarto Stato ha sostituito e va
sostituendo il Terzo. Dietro la parvenza di tali categorie, opera il
karma. Rimane “il guscio della «classe»”, che non puo rinunciare
a continuare a riempirsi del suo contenuto, mentre quello
precedente si ¢ trasferito ad altre “classi”, sino a quella partecipe
del potere politico: non puo rinunciare ad essere la classe che ¢,
senza che venga meno tutta la ragione argomentativa antecedente.
Ma la ragione effettiva dell'appartenenza a una categoria piuttosto
che a un'altra ¢ il karma.

I1 prevalere della Materia sullo Spirito comporta la necessita di
fissare il cliché dell'nvomo-operaio, ossia di una manipolazione
esclusivamente materiale della materia. Se si contempla la
struttura di una pianta, si scorge invece una manipolazione
spirituale della materia. Lo gnostico materialista aggioga 1'uvomo
alla materia, lega l'operaio alla sua mansione fisica: in compenso
fa della figura dell'operaio un feticcio, mentre l'uomo-operaio
rimane aggiogato alla sua dipendenza. Fino a che l'uomo non
acquisira poteri magici sulla Materia e sulla Natura - ma la via a
10 non ¢ certo la deificazione della Materia - “I'operaio non puo
non esserci”’. Ci sara sempre qualcuno che non solo non sapra fare
altro che l'operaio, ma che terra a fare solo questo, perché
risponde alla sua reale “scelta”. Tale operaio potrebbe essere lieto
della sua scelta, se non venisse disturbato da teorie irrispondenti
alla sua realta o da influenze volte a strumentalizzare la sua
funzione e a sovraccaricare di strutture dottrinarie la semplicita
della sua opera quotidiana. Un tale operaio potrebbe benissimo

116



7 - La Coscienza “operaia” come Coscienza di classe “‘Borohese”

anche essere pittore, o filosofo, o matematico.

Ci dovra essere sempre qualcuno a fare la ruota della macchina,
o a seguire le operazioni della costruzione meccanica di un
motore. Qualcuno dovra fare questa ruota o questo motore, sia che
appartengano a lui o ad altri. Qui l'estremista gnostico
conseguente afferma che questa operazione esecutiva del lavoro ¢
un compito che deve poter essere assolto da tutti. In Cina gli
intellettuali hanno dovuto cominciare. a sottoporsi alla prova
dell'umilta, con I'assolvere per esempio compiti di nettezza
urbana, secondo un'intenzione poco chiara, se di rafforzamento
morale dell'intellettuale, con la prova di un compito ritenuto
inferiore, oppure di mistica considerazione di tale compito rispetto
a quello intellettuale. Purtroppo, se di prova ascetica si tratta, la
costrizione toglie ad essa il rapporto della coscienza con se
medesima, ossia con la liberta di scegliere I'oggetto della propria
prova interiore. La quale viene comunque posta politicamente.
secondo la basale opposizione verso cio che, come intellettuale,
sembri ancora esprimere 1'autonomia dello Spirito.

“La classe operaia, trasferita al potere, cessa inevitabilmente
di essere proletaria e operaia”, e a sua volta ha bisogno di una
classe strumentale proletario-operaia, sia ai fini produttivi, sia ai
fini politici. Nei Paesi marxisti la selezione operata sin dal periodo
dell'infanzia, ricostituisce rigorosamente le separazioni. Queste
fanno parte di un processo politicamente necessario. Nei Paesi
democratici il superamento del limite formale delle classi ¢ di
continuo in atto, data I'autonomia di cui ancora fruisce 1'individuo,
nella misura in cui lo gnosticismo in veste tecnologica e la
sovietizzazione in veste democratica, ancora lo consentano.

L'ideologia classista ¢ nell'aria, circola e induce psichicamente,
diviene realta formale: vincola I'operaio alla forma della sua opera
quotidiana, sino a che questa sia veduta come simbolo del valore-
tipo dell'uvomo. Si stenterebbe a credere a una simile costruzione
gnostica, vera e propria “mistica della forma fisica del lavoro
operaio”: ma occorre non dimenticare l'incapacita della dialettica

117



Lotta di Classe ¢ Karma

riflessa a scorgere I'elemento spirituale che si esprime nell'opera
umana, intellettuale o manuale. D'altro canto, nel citato esempio
del lavoro manuale imposto agli intellettuali in Cina,
l'esercitazione dell'umiltd operaia non ¢ veduta come mezzo per
l'elevazione dell'uvomo interiore, bensi al contrario per identificare
I'uomo interiore con l'uomo fisico, ossia con l'uomo privato della
propria interioritd. E non v'¢ chi non veda come I'nvomo privato
della propria interiorita in effetto sia I'animale.

La classe operaia veduta come classe-tipo umana, ¢ una visione
che non afferra la realta dell'operaio, la cui entitd, come si ¢
veduto, non puo essere definita dal fatto che egli ¢ operaio: egli ¢
uno spirito dotato di anima, a loro volta dotata di un corpo,
esecutore della mansione operaia.

Identificare l'individuo operaio con la sua mansione esecutiva
corporea ¢ il peggior servigio che si possa rendere al tipo umano
che s'incarna nell'operaio. Ma ¢ parimenti l'attacco al contenuto
reale dell'umano, che ¢ un contenuto sperimentabile come
spirituale ed etico, ossia un valore che si manifesta
corporeamente, non essendo corporeo: il massimo valore. Il
massimo valore dello stesso Marx non fu cid che egli poté¢ dare
come esecutore di lavori materiali, ma come pensatore e scrittore:
un valore incorporeo, non pesabile né misurabile.

Parlare di coscienza di classe presuppone un valore dello
Spirito capace di estrinsecarsi in una forma e di dare significato ad
essa: ¢ riconoscere lo Spirito che opera nell'anima come forza
cosciente, mediante un atto che percepisce l'identitda con altri
spiriti. Ma non si pud chiamare in causa lo Spirito e al tempo
stesso toglierlo. Quell'atto della coscienza, infatti, non pud non
essere sovrasensibile, in quanto afferra I'identita di un valore di la
dalla molteplicita e dalla diversita. “Coscienza”, “classe”, sono
valori sovrasensibili, o “universali”: questi universali, in effetto,
vengono evocati come essenziali, ma al tempo stesso rifiutati per
quello che realmente valgono. E la contraddizione quotidiana,
talmente usuale, da non essere piu avvertita.

118



7 - La Coscienza “operaia” come Coscienza di classe “‘Borohese”

Chi oggi parla di coscienza di classe, presuppone un principio
spirituale a cui non crede. Se questo principio si realizzasse,
annienterebbe la dialettica di un valore vincolato a espressioni
fisiche o a operazioni produttivo-remunerative: non consentirebbe
l'identificazione della coscienza con il fenomeno meccanico del
lavoro. La dialettica di classe, invero, si rivela come una mitica
regressiva: “l'inconscia superstizione” del XX Secolo, sotto
forma logica. Alla giustificazione della coscienza di classe si
potrebbe giungere unicamente, ove si fosse capaci di ritrovare una
comunione interiore con altri esseri, per via di affinita e
consonanze interiori, € si potesse percepire nel lavoro non una
mera manifestazione esteriore - rasoio e pennello, falce e martello
- bensi un atto dello spirito. Ma se si giungesse a tale percezione,
sparirebbe il retorico guscio delle classi e 1'indagine si troverebbe
soltanto di fronte a categorie mentali. Il limite classista in effetto ¢
un limite della conoscenza, che non pud essere superato nella
sfera dei fatti o delle presunte trasformazioni sociali: forme
classiste inconciliabili, finché il superamento del limite non
avvenga nel mentale umano.

119



Lotta di Classe ¢ Karma

120



8 - L'OPPOSIZIONE GNOSTICA
ALL'IDEA DI KARMA

La coscienza, lasciandosi determinare dalle categorie fisiche,
che essa dovrebbe giustificare in quanto coscienza di sé, ossia in
base alla propria identita con sé, diviene coscienza di classe. In tal
senso non puo non essere la forma dell'anti-socialita.

Non essendo anzitutto coscienza di sé, indipendentemente da
ogni determinazione, epperd0 mancando di conoscenza della
propria alienazione, la coscienza di classe ¢ l'alienazione che,
come tale, acquisendo potere di coscienza, trasferisce il valore di
s¢ all'astratta obiettivita della determinazione: la mansione fisica.
Una simile coscienza non pud sorgere, infatti, se non dalla
separazione dell'aspetto fisico della mansione dal suo contenuto
interiore. La coscienza dialettica non ¢ capace di concepire tale
contenuto: l'unico che potrebbe legittimamente suscitare
correlazione di coscienza. Questo contenuto c¢'¢, ma viene
ignorato, anzi contraddetto. Nel lavoro operaio c'¢ lo Spirito, ma
nei suoi interpreti dialettici ¢ scomparsa la capacita di scorgerlo.

Si € potuto mostrare come la coscienza di classe possa essere
dialetticamente indotta dall'intellettuale nell'operaio sulla base
della meccanica oggettivita della mansione, come coscienza gia
alienata per via della dialettica riflessa: si ¢ potuto altresi vedere
come il moto riflesso, nel suo essere opposto al moto originario
della dialettica, inconsciamente divenga forma dell'avversione
istintiva. In tal modo la indotta coscienza di classe acquisisce il
potere di un “umiversale”: opera come un universale inverso, in
quanto assurge a trascendenza capace di operare come impulso di
destino.

121



Lotta di Classe ¢ Karma

La coscienza di classe, quale ¢ intesa dall'ideologia, non ha
fondamento né ideale né fisico: non esiste. Ma pud giungere a
esistere come reale stato d'animo collettivo, in quanto venga
suscitata come entita mistica alimentata dall'istinto e abbia la
possibilita di identificarsi immediatamente nel rispondente
dialettismo, fluendo di un potere d'identita di cui € capace soltanto
lo Spirito,

La coscienza di classe ¢ dunque un mito inconscio, attivo per
induzione psichica in un determinato tipo umano, in ragione della
sua scarsa coscienza di sé¢. Essendo l'autocoscienza inizialmente la
possibilita di una minoranza dell'umanita, ¢ comprensibile come il
mito possa divenire fenomeno mondiale e acquisire parvenza di
legittimita. Nella presente epoca, invero, tutto cid che facilmente
diviene generale e collettivo, ¢ l'erroneo moltiplicabile in ragione
del predominio della coscienza ingenua, o primitiva. Percio le vie
della democrazia sono ardue: i piu, che sono i meno evoluti di una
collettivita, rischiano di paralizzare 1'azione dei pochi, che ne sono
l'espressione evoluta. In realta il classismo ¢ il tentativo di
organizzare la piramide umana, con il vertice in basso, cosi da
impedire la reale evoluzione dei piu.

Quel che sostanzialmente funziona sotto il nome di coscienza
di classe, ¢ il meccanismo di una psiche collettiva sollecitata la
dove lo spirito dialettico coincide, per l'immediatezza della
riflessita, con la sfera istintiva: rispetto alla quale, venendo
comunque richiesto dall'istinto d'avversione il proprio oggetto,
puo essere facilmente indicato un avversario, la cui esistenza ¢
dimostrabile anche logicamente, ma che si scoprirebbe inesistente,
il giorno in cui tutta I'umanita fosse un'unica classe proletaria e
l'impulso d'opposizione dovesse cercarsi un nuovo oggetto, non
avendo in sé ragione per cessare di essere. Automaticamente
continuando a operare, esso non potrebbe non trovare il proprio
oggetto nell'ambito della sua stessa manifestazione. Il fenomeno
gia si verifica all'interno dei regimi totalitari, che, grazie al potere
di cui dispongono, trovano sempre di contro a sé 1 nemici della

122



8 - I opposizione Gnostica all'idea di Karma

Rivoluzione da porre sotto accusa, mediante il sistema
dell'autocritica e persino della libera critica accordata entro i limiti
necessari all'intangibilita del sistema. L'ultimo a prendere il
sopravvento ¢ il difensore della Rivoluzione permanente, contro i
destituiti avversari, ai quali la coscienza primitiva non abbia
fornito sufficiente mordente d'avversione. In effetto, il classismo
non contraddistingue le classi, ma esprime una classe unica
oppositrice e orientata verso una lotta il cui oggetto ¢
regolarmente indicabile e plausibile: I'oggetto ¢ sempre di nuovo
creato dall'impulso dell'avversione. Perché quanto veniamo
considerando non appaia gratuito, insistiamo acciocché il lettore
lo ricolleghi con le argomentazioni dei primi capitoli.
L'avversione esige il proprio oggetto. Solo nell'uomo auto-
cosciente, l'impulso dell'avversione ¢ riconosciuto e controllato:
egli si sente responsabile della propria avversione, non subisce la
tendenza a identificarne la proiezione in cose o in esseri a lui
esteriori. E la tendenza facilmente eccitabile nell'uvomo meno
cosciente, nel semplice, nel primitivo: che non abbia piu il
soccorso della propria tradizione, avendo le tradizioni esaurito la
propria missione. Qualcosa di nuovo, come una responsabilita
della coscienza, avrebbe dovuto sostituirle, ma non c'é stato o non
s'¢ afferrato. Questo elemento della coscienza ¢ degenerato,
secondo il processo considerato nel 2° capitolo, nella dialettica
come espressione della opposizione del mentale al sopramentale e
nella codificazione del suo identificarsi con I'impulso
dell'avversione. Nel mito della lotta di classe i due fenomeni
hanno cooperato sino a coincidere. La dialettica classista ha
prodotto le separazioni e le opposizioni di cui necessitava. Cio che
¢ stato concepito, secondo una intelligenza della necessita
sensibile, come Hegelisrno alterato, si ¢ umanamente realizzato,
identificandosi con impulsi della natura fisica: il contenuto della
ideologia ¢ stato accettato come vero dalla sfera istintiva
dell'uvomo. Si ¢ verificato un connubio. sino all'identita, tra
l'inclinazione all'odio e gli oscuri impulsi di fede che un tempo

123



Lotta di Classe ¢ Karma

esplodevano nel fanatismo religioso e in lotte e stragi in nome del
Divino.

Sotto la spoglia dialettica e progressista, riaffiora nel classismo,
o nell'odio di classe, il pit oscuro misticismo dell'anima umana,
viene suscitata una inclinazione regressiva, tendente a impedire
che le nuove forze della coscienza afferrino il retroscena causale,
ossia la reale trama degli eventi storici, il contenuto interiore del
processo della civilta, il senso della crisi. Abbiamo mostrato come
le critiche e le contestazioni del mondo attuale, in quanto evitino
la conoscenza del karma, facciano parte del processo di
dissoluzione accusato. In realta la mobilitazione delle forze di tipo
pre-cosciente dell'antico dogmatismo, dell'oscurantismo, dello
Gnosticismo, del fideismo materialistico, tende a evitare che
l'uvomo moderno acquisisca coscienza della trama karmica degli
avvenimenti e del proprio karma. Essendo il karma la relazione
dinamica tra le cause germinali degli eventi e la loro forma
visibile, esso esige un conoscete capace di superare il limite della
riflessita, alla quale ¢ evidente solo I'aspetto ultimo del processo,
la parvenza: esige l'atto interiore dell'uvomo libero, intellettuale o
operaio. Tanto meglio se operaio, perché la relativa indipendenza
dalla deformazione professionale culturale, gli da la possibilita di
un'attivitd di pensiero piu immediata nel farsi forma di un
contenuto originario: ¢ l'immediatezza normalmente afferrata
dall'ideologia classista, che le fornisce il contenuto gia
determinato, degli istinti bisognosi di legittimazione.

Nell'epoca in cui le forze dell'anima cosciente dovrebbero
conseguire rispetto alla sfera psicosomatica I'autonomia che
consenta loro di riconoscete in essa 1'azione del karma, eppero la
penetrazione consapevole della trama del karma, l'ideologia
classista ha preventivamente suscitato la visione opposta,
subordinando il conoscere alle esigenze della sfera psicosomatica:
ha prevenuto una visione del mondo secondo l'uomo libero,
proponendo il quadro di un ideale di societa tipo alveare o
formicaio: il mondo in cui istinti, religione e tecnologia

124



8 - I opposizione Gnostica all'idea di Karma

finalmente coincidono.

Nel mondo moderno, si possono riconoscere tre correnti di
cultura che parimenti hanno impedito la conoscenza della trama
sovrasensibile della vicenda umana, acciocché 1'vomo non uscisse
dal guscio decrepito dell'antico mondo: il Materialismo, il
Cattolicesimo, il falso Esoterismo: tre forze che alla superficie
sembrano tra loro avverse, ma in profondita perseguono lo stesso
fine: impedire la nascita dell'autocoscienza con l'impedire la
conoscenza del karma, togliere all'uomo la possibilita della
correlazione consapevole con lo Spirito: con le forze che urgono
dal mondo prenatale e tramano gli eventi della sua esistenza.

Che la correlazione sia riconosciuta da minoranze spirituali
sconosciute ¢ da isolati individui liberi, ¢ indubbiamente positivo,
ma va sottolineato che l'epoca attuale, come epoca dell'anima
cosciente, ¢ quella in cui una simile conoscenza dovrebbe entrare
nella cultura, si da operare come forza di consapevolezza della
Societa. I problemi dell'epoca lo esigono. Oggi non ¢ lecito
parlare di Socialismo, e di sodalita, senza riferirsi alla conoscenza
del karma. 1l karma diviene cieca necessita quando non gli vada
incontro la liberta, ossia l'autocoscienza individuale. L'odio di
classe non puo essere superato, finché l'individuo ¢ portato non
solo istintivamente, ma anche mediante dottrine, a ritenere altri
responsabili delle difficolta che egli attraversa: la societa, una
classe, un regime, o un popolo. Invero egli dovrebbe scoprire che
di quelle difficolta lui solo ¢ autore e preparatore: percio ne ¢ il
reale solutore. Colui che non sa vedere il tessuto karmico della
propria vita, non comprendera e percid non superera le proprie
difficolta. Finché egli ne attribuira la causa a gruppi o a sistemi
fuori di lui, egli si priva di essenziali forze interiori, chiudendosi
entro un cerchio di necessita dal quale ¢ tanto piu sopraffatto,
quanto piu egli lo ignori e percio ciecamente lo contraddica. Il
destino dell'individuo viene arrestato nei suoi nodi dalla non
conoscenza: il classismo immobilizza l'uomo nello stato
dell'ignoranza perché il perpetuarsi di questa ¢ il suo alimento.

125



Lotta di Classe ¢ Karma

L'uomo portato ad accusare altri delle difficolta che riguardano
unicamente lui, non solo non potra mai essere aiutato dagli altri,
ma non avra mai lui stesso la possibilita di rimuovere in sé le
proprie difficolta, onde queste gli si ripresenteranno moltiplicate
in altra forma e la sua accusa sara portata ad essere ancora piu
violenta, almeno fino a che a raddrizzarlo non verranno - essi
stessi come eventi razionalmente inspiegabili - il dolore, la
malattia e la morte. Ma appunto, nello stato di eretismo
accusatorio, l'individuo ¢ utilizzabile dall'ideologia che ormai
percorre come corrente sub-umana tutta la Terra.

La legge del karma ¢ una legge dello Spirito, che non pud
essere ignorata dall'uomo oggi assumente le redini della propria
Storia. L'idea del karma ¢& connessa con l'idea della
reincarnazione: una evoca l'altra in funzione di una realta
dell'uomo che sottende la sua esistenza, urge sulla sua vicenda
quotidiana, si lascia chiamare destino, fato, caso, sorte, ma in
effetto, come precisa corrente storico-umana affiorante dalle
profondita dell'anima, oggi fa soprattutto appello alla coscienza
dell'uomo libero, al soggetto capace di conoscerla. Come trama di
forze in cui urgono le cause poste nel passato dall'uomo, in stato
di responsabilita o di irresponsabilita, il karma fa appello a quella
parte dell'individualita in cui essa ¢ indipendente dal karma stesso,
ossia dal passato e dalla memoria atavica. Come dinamica causale,
invisibile, il karma fa appello soprattutto a quell'essere centrale
dell'uomo che puo, “indipendentemente dal passato”, ossia non
lasciandosi condizionare da alcuna struttura precedente, creare
liberamente nuove cause, produrre nuovi germi della propria
storia: cio che ¢ impossibile, o ¢ possibile alla rovescia, all'uomo
che ignorando la trama invisibile del karma e vedendo negli
avvenimenti del proprio destino qualcosa da spiegare con motivi
esteriori, o la societa, o una classe, paralizza la parte di sé in cui il
suo essere libero ha la possibilita di assumere l'iniziativa
dell'azione ulteriore.

126



8 - I opposizione Gnostica all'idea di Karma

L'uomo ha la possibilita di trasformare la propria storia, il
proprio destino, la propria condizione socio-economica: questa
possibilita gli viene tolta dall'ideologia gnostico-classista: le forze
del karma lo riafferrano percid come forze negative: il karma
funziona ugualmente come potenziatore delle difficolta,
intensificando la pressione del passato, in quanto non puo
conseguire la rottura del limite dell'ignoranza mediante la
conoscenza, essendo la conoscenza divenuta dialettismo. Il karma
non puo spezzare il limite della coscienza riflessa, o della
coscienza classista, se non attraverso la graduale -catastrofe
sociale, la costrizione collettiva, che porta fatalmente
all'impoverimento economico, malgrado il potere politico-
economico. Sfugge all'uomo il senso delle sue difficolta, a causa
della stessa alienazione dell'intuire per cui gli sfugge il retroscena
della realta economica, essendo l'intuire attivita dell'uvomo libero.

Non v'¢ al mondo individuo che non sia opponibile alla Societa
in nome di rivendicazioni che si dicono “socio-economiche”, ma
che, se hanno fondamento, sono sostanzialmente ‘“morali”: ma
non si sanno scorgere come tali. Se si scorgessero come morali,
l'individuo non sarebbe opponibile alla Societa, ma a se stesso.
L'aiuto sarebbe il dargli modo di affrontare con le sue forze le
proprie difficolta. Si obietta che un simile provvedimento non
elimina le disparita socio-economiche, i cosiddetti sfruttatori e gli
sfruttati: occorre non lasciarsi giocare dalle parole, per poter
scorgere dietro esse la realta che, in Paesi come la Russia o la
Cina, puo presumere di essere mutata solo per aver dato luogo a
“un mutamento di nomi e di forme esteriori”. La dipendenza
dell'vomo non ¢ una condizione che si risolve fuori di lui, bensi
all'interno di lui, ma in quanto egli abbia come operatore se stesso,
non l'ideologia che lo invade e lo persuade: 1'ideologia che lo
rende in altro modo automa, dipendente, illudendolo di renderlo
indipendente. La relazione contrattuale ¢ un fatto giuridico, la
posizione del “lavoratore” nel sistema produttivo, marxista o
borghese, ¢ formalmente giuridica: ma il fatto giuridico ¢ sempre

127



Lotta di Classe ¢ Karma

espressione del cammino compiuto dallo Spirito: lo sviluppo della
coscienza giuridica risponde al livello di liberta conseguito da un
sistema. Se il livello ¢ quello dell'alienazione e la coscienza
umana, non riconoscendola, la subisce come livello mentale, €
portata a proiettarla all'esterno: crede di riconoscere l'alienazione
nella mansione esteriore: la sua logica finale percio ¢ togliere 1
mezzi di produzione a chi veramente ha le qualita per farli
funzionare, per trasferirli a chi non sa farli funzionare: non certo
agli operai - che saranno sempre il pretesto per i mutamenti
“rivoluzionari” - ma ai politici che, godendo dei benefici di una
dirigenza per la quale non sono qualificati, divengono in definitiva
i reali “sfruttatori”.

La distruzione dell'economia nel mondo, mediante l'avvento
dei politici e la lotta contro coloro che per natura, per qualita
interiore, per karma, sono creatori di lavoro, imprenditori,
individui capaci di iniziativa e di intuizione del processo
economico, si risolve in un impoverimento graduale di tutta
l'umanita e nel conseguente inasprimento del meccanicismo
pianificatore nel cui nome ¢ cominciata la lotta contro i “padroni”.
Si sono tolti di mezzo 1 responsabili vitali, chiamati padroni,
perché dirigenti, simbolo dello Spirito che deve organizzare
direttivamente il fatto economico: “sono stati tolti di mezzo i
padroni legittimi, per far intervenire il padrone illegittimo”, un
padrone indiscutibile, perché impersonale e non individuale.
All'vomo, al Soggetto responsabile, viene sostituito il sistema
astratto e meccanicistico che presume continuare il processo
economico in cui l'individuale elemento vitale-produttivo ¢
eliminato. L'operaio cambia padrone: 1'aggiogamento dell'operaio
continua piu ferreo, sotto la pressione di quell'aliquota che ¢
riuscita a costituirsi come casta dirigente. Se si pud parlare di
padronalita nel senso deteriore del termine, ¢ proprio quella del
dominatore politico del processo economico. L'assenza
dell'intuizione individuale del fatto economico rendera tragica nel
mondo la situazione economica, la quale pesera ancora sugli umili

128



8 - I opposizione Gnostica all'idea di Karma

e sui diseredati, col pretesto dei quali ¢ cominciata la cosiddetta
“lotta”.

La pianificazione meccanicistica dell'economia, afferrando il
rapporto di lavoro, evolubile unicamente per vie morali, elimina
via via l'elemento spirituale dirigente, epperd il responsabile
umano dell'equita del rapporto. Tale responsabilita ¢ un bene
prezioso che garantisce la vitalita dell'economia, come auto-
responsabilita, rispetto agli eventuali propri squilibri: insanabili
sindacalisticamente o statalmente, ossia dall'esterno. Nel
sopprimere l'elemento vivente dell'economia, la pianificazione
costringe sempre piu vasti strati sociali a dipendere dalla
situazione di consunzione della produzione e prepara nuove lotte
contro i presunti nemici del sistema. Il meccanismo, una volta
avviato, non si arresta piu nella sua progressiva spietatezza, a cui
continueranno a dare incremento 1 peggiori, in quanto capaci di
ascendere, per la loro utilizzabilita politica, ossia grazie
all'opposto dei reali meriti della competenza e delle qualita morali.
In tal modo si esprime il karma, respinto dalla conoscenza.

Il karma, respinto da impulsi di conoscenza espressivi del
passato dell'anima umana, ossia dalle potenze istintive della natura
resa dominatrice della personalita, ¢ portato a presentarsi
attraverso bruti eventi, catastrofi graduali, ciechi contributi del
dolore collettivo e individuale. La situazione peggiora, ¢ costretta
a peggiorare sino a un limite umano, che ¢ il limite posto alla
conoscenza dal Materialismo inseritosi grazie allo spurio
Spiritualismo nel mondo: ¢ il limite della coscienza riflessa, di cui
si ¢ detto, e che sarebbe stato compito del pensiero di questo
tempo superare. La situazione non pud non peggiorare, per il fatto
che la distruzione dell'organismo economico, la cui struttura ¢ un
processo dinamico di tipo metafisico, porta a inasprimento la lotta
quotidiana per la vita, verso un circuito vorticoso di necessita, di
cui si smarrisce sempre piu il senso. La lotta di classe, prodotta
come mito di una visione inferiore del mondo, s'invera al
massimo: da idea di odio diviene realta sociale, continua

129



Lotta di Classe ¢ Karma

inarrestabile sino al limite anzidetto. Possiamo vedere in tale
prospettiva la conseguenza dell'aver la cultura chiuso le porte
all'esperienza dello Spirito, epperd alla conoscenza in quanto
attivita dello Spirito: si ¢ continuato a chiamare cultura, attivita
spirituale o intellettuale, la negazione piu sistematica che sia mai
esistita dello spirituale e dell'intellettuale. Un segno evidente di
tale inversione dei valori si coglie nel fatto che i massimi
esponenti della cultura si fanno indicatori del Materialismo, o
sono di estrazione materialista. Sembra un argomento in favore
del Materialismo, ma ¢ il contrario. Soltanto I'uomo gia
deteriorato dalla dialettica riflessa, pud non scorgere in cid un
argomento contro il Materialismo: 1 non-valori, gli eruditi formal-
mente irreprensibili, i filosofastri che non sanno neppure dove sia
il pensiero con cui pensano, sono le nullita che salgono al vertice
dei riconoscimenti unanimi. Nullita, che avrebbero avuto ben altre
funzioni in un clima di consapevolezza e di gerarchia dei valori,
assurgono ai fastigi della celebrita mediante opere del cui
contenuto non rimarra se non la responsabilita dell'errore di
pensiero karmicamente incombente sull'autore e su coloro che gli
hanno fornito credito e mezzi editoriali.

Non v'¢ errore di pensiero di cui karmicamente non si debba
rendere conto mediante la forma del proprio destino: non v'e
sentimento d'avversione, non v'¢ eccitazione all'odio, non v'e
deformazione della verita ad uso politico, di cui non si debba
rispondere mediante il karma. La violenza classista al karma
prepara il karma di coloro che subiranno il giogo della classe alla
quale hanno creduto, realizza contro essi la lotta di classe a cui
hanno dato anima e corpo. Il karma da modo a ciascuno di
conoscere come esperienza personale cido mediante cui ha operato
nei confronti dell'altro: cido che ha compiuto contro qualsiasi altro
rimane in lui, riguarda lui come germe di una necessita con cui
egli comunque deve fare i conti.

Chi mediante la lotta sociale e I'imposizione alla collettivita di
provvedimenti giustificati solo politicamente, crede di giovare ai

130



8 - I opposizione Gnostica all'idea di Karma

“lavoratori”, sbaglia fortemente: aggrava il karma, non muta la
situazione se non in peggio. Dal punto di vista del karma, non v'e
sciopero, non v'¢ danno, o sofferenza, gratuitamente arrecati alla
collettivita, mediante imposizioni codificate, di cui non si debba
rispondere, anche se allo sciopero ¢ al danno si partecipa
automaticamente, senza credervi: la responsabilitd non cambia.
Cosi non v'¢ danaro guadagnato illecitamente, non v'¢ prebenda, o
profitto o potere finanziario, politicamente conseguito, di cui non
si debba rispondere: non v'¢ bene economico del cui uso non si
assuma la responsabilitd. Non v'¢ un centesimo sottratto alla
comunita di cui non si debba rendere conto. A chi? Al Soggetto in
cui ha origine il movimento, allo Spirito, a sé stessi, alla corrente
della propria storia interiore, al principio della propria coscienza,
da cui fluiscono gli impulsi non arbitrari della struttura del
destino: a quella zona dinamica di responsabilita e di liberta che il
Materialismo cosi come lo Gnosticismo e l'arbitrario Esoterismo
hanno impedito all'uomo di conoscere, nell'epoca in cui cid
sarebbe stato possibile grazie ad una preparazione millenaria.

Nell'epoca in cui la conoscenza del karma avrebbe dovuto
cominciare a essere esperienza dell'autocoscienza umana ed a
operare come forza edificatrice della correlazione sociale,
divenendo gradualmente in forme adeguate un impulso
armonizzatore della coscienza collettiva, rispondente a una realta
profonda dell'umano, 1'alterazione della cultura, del pensiero, della
filosofia, della religione, ha impedito che tale conoscenza
affiatasse. L'unica conoscenza capace di mostrare l'irrealta della
lotta di classe, ¢ stata impedita. Con cid non ¢ stato impedito il
decorso del karma, anzi ¢ stato suscitato tutto il suo potere di
fatalita, ossia di svolgimento che assume in s¢ I'impulso regolatore
e innovatore che dovrebbe venire dalla iniziativa cosciente
dell'uvomo. La mancanza di questa, l'opposizione al karma, la
negazione dialettica del karma, danno al karma il potere di lasciar
realizzare all'uomo tutto il suo errore.

131



Lotta di Classe ¢ Karma

Secondo un principio dell'antica saggezza, l'uvomo trova fuori
cid che ha dentro. L'essere impuro proietta fuori di sé la sua
impurita: ha bisogno di identificarla con il mondo. Ha bisogno di
combatterla prima fuori di sé, per poter comprendere che deve
combatterla in sé. I male non € nelle cose, ma nell'uomo,
nell'anima: se l'anima non ¢ capace di auto-conoscenza, le ¢
necessario sperimentare il male, proiettandolo fuori di sé, perché
le ritorni contro e le sia conoscibile, come idea. “Chi non sa
pensare mediante pensieri, viene costretto a pensare mediante
fatti”. Cosi, chi ha la lotta in sé, la porta fuori di sé: la sua
incapacita di confutare se stesso, lo porta a confutare gli altri, a
contestare, ad accusare: tende a mutare all'esterno qualcosa che
dovrebbe mutare in se stesso: percio la sua azione si svolge sulla
linea dei bruti fatti, per poter divenire un giorno pensiero
oggettivo. L'ideologia che nasce dalla dialettica riflessa, o dallo
Hegelismo deteriorato, ¢ — come si € mostrato - un moto interiore
di opposizione, acritico nella sua immediatezza: nel suo
coincidere con I'elemento istintivo dell'avversione, la sua acriticita
diviene un potere assoluto. L'impulso di opposizione della
dialettica alla sorgente meta-dialettica, come opposizione della
luce riflessa alla luce originaria, nel suo coincidere con l'istinto
della opposizione proprio alla natura fisica, diviene l'impulso
avverso al karma. Da tale inconscio impulso 1 'uomo ¢ portato a
ignorare il karma, a contraddire la sua realta. Tuttavia anche
questo rientra nell'economia del karma: I'impulso infatti stabilisce
la relazione con gli altri, in base alla quale l'uvomo ¢ incline ad
attribuire ad essi la colpa della somma delle difficolta di cui egli
come essere umano ¢ portatore: mediante tale inclinazione egli
sollecita la serie degli eventi o la ripetizione insistente di uno
stesso evento, che rechino all'assurdo la sua persuasione. E la
persuasione a cui l'ideologia fornisce la codificazione piu
plausibile.

Si pud comprendere come la lotta di classe non sia vera e
tuttavia si verifichi. Il dolore, che € la forza mediante cui il karma

132



8 - I opposizione Gnostica all'idea di Karma

da segno della sua presenza nell'uomo, sollecitando la conoscenza
e mediante la conoscenza il concorso della coscienza libera, viene
sottratto alla conoscenza: viene sollecitato dalla ideologia a
trasformarsi in accusa: nell'accusa piu facile e pit manovrabile,
quella che riconosce altri responsabili del carico karmico
riguardante unicamente il suo portatore. Il dolore individuale, che
dovrebbe indicare al suo portatore le zone malate della sua
coscienza o le forme della sua manchevolezza, riguardanti
unicamente lui, il suo passato, il suo temperamento, le sue vite
trascorse, viene trasformato in odio. Viene impedito che il dolore
individuale si trasformi in conoscenza e che la conoscenza di sé¢ e
delle proprie responsabilita, divenga azione, cooperazione
cosciente con il karma, atto libero.

Il dolore individuale, trasformato in accusa e in odio verso
l'altro, blocca il karma individuale, altera il karma collettivo: ¢
come se arrestasse la storia umana. La quale non si arresta, ma
diviene un confluire sempre piu pressante di difficolta non risolte,
implicante sempre piu violente vertenze tra uomo e uomo, tra
gruppo e gruppo, tra corrente e corrente, onde la lotta di classe
viene portata a esasperazione, tende a diventare la lotta di
ciascuno contro tutti. In taluni Paesi essa esige un sempre piu
rigoroso funzionamento del “sistema costrittivo”, nei Paesi
ancora democratici le viene invece consentita una esplicazione
senza limiti, onde da luogo a situazioni eversive, a propagande
sobillatrici, a serie di disordini in nome di una liberta e di una
giustizia sociale che appunto sono gia perdute, in quanto il caos
sociale esprime con immediatezza 1'identico contenuto mentale del
sistema costrittivo. Il karma bloccato diviene una potenza ancora
piu determinante la storia umana, nel senso di “un divenire fatale
non piu controllato dalla conoscenza”. 11 dolore ¢ il veicolo che
congiunge il karma con la conoscenza: tolto a tale funzione,
sottratto all'individuo e trasformato in odio, esso viene portato a
operare nella direzione opposta a quella per cui sorge: diviene
germe di odio: non puod non preparare nuovo dolore. Per via di una

133



Lotta di Classe ¢ Karma

simile seminagione, 1'uomo trova fuori di sé cio che reca in sé: la
lotta di classe diviene vera.

Inverandosi, il mito della lotta di classe s'ingrandisce, tendendo
a coinvolgere 1'umanita intera, acciocché gli uomini ancora capaci
di liberta e di conoscenza riescano ad aprire gli occhi riguardo
all'equivoco dell'ideologia: riescano a comprendere la funzione
occulta dell'attuale intelligenza, che ¢ impedire il sorgere della
coscienza del karma, impedire che tale coscienza sollevi 1'nvomo
dalla confusione, impedire la conoscenza di sé, l'iniziativa
delluomo rispetto alle difficolta, ipnotizzarlo mediante
virtuosismi letterari ed eccentriche filosofie, o con le meccaniche
pianificazioni che non potranno mai rimuovere esteriormente gli
ostacoli, che sono ostacoli interiori. II karma contraddetto si
riafferma con forza di piu possente “fatalita”, suscitatrice di
nuova accusa e di nuovo odio, di nuova lotta, sino alla rottura di
un limite che apre il varco alle forme ineluttabili del debito
karmico. Questo debito riguarda soprattutto i responsabili della
conoscenza, il cui compito dovrebbe essere illuminare 1'uomo
riguardo al processo del karma di cui s'intesse la Storia.

Non esiste provvedimento socio-economico, o rivoluzione, o
trasferimento dei mezzi di produzione, che possa risolvere un
problema la cui interna sostanza ¢ il tessuto stesso delle forze con
cui I'uvomo quotidianamente pensa, sente e agisce: forze che fanno
appello a una conoscenza capace di afferrare i loro impulsi
edificatori secondo la logica della loro struttura intemporale: la cui
correlazione temporale, lo scorrere dal passato nel presente, esige
la conoscenza dell'uvomo libero. N¢é il meccanicismo ideologico,
né l'intelligenza virtuosistica, o lo Gnosticismo, consentono tale
liberta, perché ne verrebbero infranti. E la liberta che I'uvomo
consegue mediante la reale conoscenza: per virtu della quale egli
puo aiutare I'umile e lo sprovveduto a risolvere le sue difficolta:
non mettendolo contro di esse, non togliendogli le forze per
affrontare se stesso, ma fraternamente sostenendolo mediante la
soluzione socioeconomica che favorisca l'armonica formazione

134



8 - I opposizione Gnostica all'idea di Karma

interiore di lui, come elaboratore egli stesso del proprio destino:
come conoscitore del proprio karma: non come “pezzo” di un
ingranaggio.

135



Lotta di Classe ¢ Karma

136



9- KARMAE LIBERTA

Si ¢ potuto prospettare il processo metafisico del karma
contessuto con il processo basale della coscienza e tuttavia
manifestantesi obiettivamente nella corrente della Storia: lo si ¢
ravvisato come impulso parimenti universale e individuale, che
nei tempi attuali esige essere incontrato dalla conoscenza
consapevole. Si ¢ potuto altresi mostrare come, senza una tale
conoscenza, il problema sociale permanga insolubile, perché privo
del proprio retroscena interiore.

Gli impulsi che 1'uvomo riceve dal karma, pur avendo carattere
di extra-razionale necessita e assumendo forma di destino, nel loro
nucleo ideale sono intuibili dal pensiero autonomo, onde ¢
compito di una reale conoscenza penetrare la loro necessita: che ¢
armonizzare con questa la liberta, o la volonta. D'altro canto,
soltanto dove giunge a vedere “la parte di sé indipendente” dal
karma, 1'uomo puo riconoscere la realta di questo e operare come
essere libero. Se muove dalla liberta dialettica, non avverte di
muovere dagli istinti, ignorando la propria necessita, ossia cio che
il karma con 1 suoi eventi chiede a lui: si contrappone a una
interna realta di fatto, intralcia il decorso del karma: che
comunque dovra manifestarsi, mutando forma ed esasperando il
proprio contenuto.

Karma e liberta vanno di pari passo, almeno sino all'esau-
rimento del karma. Tale esaurimento ¢ la condizione che consente
all'uomo Il'atto assolutamente libero, assumere su sé il karma
altrui. L'vomo ¢ libero nel pensiero indipendente dalla psiche,
perché mediante la psiche opera il karma. Ma solo il pensiero che
supera il limite della riflessita, pud essere indipendente dalla

137



Lotta di Classe ¢ Karma

psiche. Il pensiero riflesso ¢ bensi virtualmente libero, ma, non
avendo dinamica in sé, non puo avere coscienza del proprio essere
libero, se non congiungendosi con il proprio moto meta-dialettico:
scindendosi da questo, senza avvertirlo e rinunciando a
ricongiungervisi mediante l'atto libero, scambia per suo essere
libero il suo aderire al sensibile e al corporeo, agli istinti. In tal
modo opera contro il karma che, fluendo dalla sfera inconscia del
sentire e del volere esige avere nel pensiero autonomo il proprio
interprete, mentre ha nella sfera degli istinti la materia da
elaborare e la sede in cui avrebbe il potere di elaborarla.

Se la sfera istintiva viene sollecitata dal pensiero riflesso
identificantesi inconsciamente con essa, secondo la propria
alienazione (propiziata dai crismi del dialettismo materialista della
psicanalisi e per ultimo dalla loro fusione, tipica in Marcuse) le
forze del karma vengono obbligate a un interno contrasto, che si
esprime nel reale visibile come complicazione o aggravamento
delle situazioni esistenti. Il pensiero riflesso, mobilitato
classisticamente, non puo capire il senso delle difficolta esteriori,
in quanto, cogliendole fattualmente, conosce di esse soltanto la
fase finale del loro processo: le aggrava indirettamente nel suo
costituzionale colludere con la sfera istintiva, le aggrava
direttamente incontrando il loro apparire socio-economico con
provvedimenti che contraddicono la loro sostanziale realta, ossia il
karma. Con ci0 prepara forme piu gravi del karma. 1l
problematismo sociale viene portato a esasperazioni tenute
ferreamente dalle forze dell'ideologia volte alla organizzazione
della propria struttura, che pone come struttura sociale.

Come trama interna del reale, il karma ¢ la corrente di forza
simultaneamente dell'uvomo e del mondo: la dinamica dell'essere a
cui non si sfugge, operando essa anche negli eventi che tendono a
contraddirla. E la corrente di forza che diviene edificatrice per
l'uvomo libero, in quanto questi, essendo libero dal karma, puod
conoscerne il contenuto. Egli lo reca in s¢ come una correlazione
tra il passato e il presente, che ha in lui il potere di realizzazione

138



9 - Karma e I iberta

della sua volonta piu profonda: della quale puod conoscere gli
impulsi, se si eleva al livello del volere in cui ¢ indipendente dal
karma: che ¢ il livello del pensiero originario. Il livello del
pensiero riflesso ¢ quello in cui I'uvomo subisce il karma. Mediante
il pensiero autonomo egli muove invece nella corrente della
volonta: pud cooperare al processo, cooperare a modificare il
karma, porre coscientemente germi di nuove cause. Tale
possibilita pud venir realizzata dall'uomo libero, ma anche
dall'uomo medio o dall'umile di cui possa essere orientato il
pensiero mediante la saggia indicazione di contenuti che agiscano
positivamente in lui, in quanto rispondenti alla realtd del suo
retroscena karmico. Non si tratta di orientamento che capta la
persona umana mediante 1'eccitazione degli istinti, ma di quello
che fa appello alle forze libere, o spirituali, della conoscenza. Se
una tale possibilita viene impedita e la coscienza umana non
assolve al proprio compito nei confronti del karma, non attuando
rispetto ad esso l'indipendenza capace di produrre nuove cause,
idee viventi o autonome in rapporto alla richiesta dell'esistere,
allora il processo del karma assume tutto il peso della vicenda
umana, imponendo dall'esterno, mediante fatti, problematismi
senza uscita, situazioni ineluttabili, le difficolta che non si sono
sapute affrontare nella scena della coscienza.

Il passato, ossia la somma delle cause precedenti, non
elaborato, non assunto dalla coscienza indipendente, viene
contraddetto dalle astrazioni presenti volte a interpretare la storia e
a tracciare le intellettualistiche soluzioni. Questo passato ¢ una
realta con cui non ¢ permesso non fare i conti, perché ¢ gia
compiuto, esiste, ¢ obiettivo, piu che la materia dei Materialisti,
che € un'astrazione. Il karma ¢ la sostanza della realta, il substrato,
il fondamento, la trama invisibile. L'iniziativa razionale dell'uomo
non pud non misurarsi con cio che gia esiste: con il gia fatto, con
il passato: “acciocché questo passato non domini la vita”, in
quanto sconosciuto. Il pericolo ¢ che questo passato, come natura,
come supporto psichico estraniato alla conoscenza, per via del

139



Lotta di Classe ¢ Karma

pensiero riflesso, governi esso stesso la vita, muova esso stesso la
coscienza, giunga a manovrare il pensiero. Il pensiero non pud
non divenire distruttivo, se muove secondo inconscia opposizione
al proprio fondamento, assumendo come fondamento il veicolo
fisico, lo strumento in sé neutro, sollecitandolo e venendo
sollecitato da esso, ossia dalla natura, dall'istinto, dalle morte
forze del passato: che appaiono rivoluzionarie. L'inversione del
rapporto pud giungere a scatenamenti idealistici che 1'empito
oppositivo utilizza per sé, specialmente nelle nature giovanili,
mobilitando il potere di entusiasmo, che dovrebbe servire alla
manifestazione delle idee viventi, degli archetipi dello Spirito.
L'inversione piu tragica.

Il pensiero razionale dovrebbe muovere dalla propria
scaturigine meta-dialettica, per essere indipendente dal supporto,
ossia dal passato: tale indipendenza lo pone in condizione di
scorgere nella trama del reale il passato: del reale che non ¢ nulla
di fisso, ma tutto in movimento, perché in questo passato il
pensiero, la mente, I'anima attuali, sono presenti. La realta nasce
dal connubio tra la direzione del passato, che ¢ la necessita, o il
karma, e la direzione dell'avvenire, che ¢ la liberta, o la
produzione dell'To. Non esiste una dualita in s¢ di tali direzioni,
che si danno a condizione di costituire una sintesi: solo la
coscienza dell'uvomo puo separarle, o apporle tra loro, o unificarle,
secondo la sua intima centralitd che ¢ lo Spirito, 1'lo, 'dtman-
purusha della metafisica indiana. La sintesi delle due correnti puo
essere opera dell'uomo responsabile, o opera che I'uomo,
respingendo, affida del tutto al karma: che gli verra incontro come
potere di necessita, come serie di eventi inspiegabili, ma
apparentemente spiegabili mediante la mobilita inesauribile della
dialettica.

La dialettica in tal senso ¢ la razionalita sfuggita alla propria
corrente interiore, che €& dire alla corrente della liberta, o
dell'avvenire: la quale, 1a dove scaturisce, ¢ in sé armonizzata con
la corrente del karma, che ¢ la corrente del passato. Percio la

140



9 - Karma e I iberta

dialettica inconsciamente si oppone al karma. 1l pensiero ¢
nell'umano l'unica attivita che pud muovere senza dipendere dal
passato, epperd porre germi ideali di nuove cause, costruire,
mediante la consonanza delle facolta, il karma che non divenga
condizione limitante. Il pensiero ¢ l'unica attivita fondata su sé e
reale nel suo sorgere, senza altro presupposto che il proprio
essere: non avendo bisogno di pensiero per essere in sé
conoscenza. Allorché il pensiero rinuncia al proprio essere libero,
la dualita ¢ inevitabile, il karma diviene la corrente
dell'ineluttabile, o del destino che da fuori condiziona I'uomo. Tale
condizione ¢ interna all'uomo: il passato diviene cieca forza di
fatalita, per l'vomo che rinuncia al pensiero indipendente dal
passato, ossia al “pensiero libero dai sensi”: il solo a poter
incontrare nella sfera della coscienza il karma e a poter accordare
necessita con liberta.

Il pensiero riflesso, nel suo rinunciare al proprio momento
sorgivo e nel costituire della propria alienazione una condizione di
conoscenza, diviene la dialettica dell'asservimento dell'uomo alla
necessita materiale. I mondo sensibile, che si afferma come
obiettivita in s€, mediante 1'assoluto meccanicismo mentale, € la
somma degli impulsi esauriti del passato, opponentesi al karma, il
cui svolgimento esige l'atto libero della coscienza. Le forze
dell'uomo libero vengono deviate sul nascere e asservite al
meccanicismo mentale, che, opponendosi al karma, ne richiede la
manifestazione piu mortificante: la bruta ineluttabilita. Il processo
meccanicistico, affiorando nell'uvomo come se fosse fondato su sé,
riesce ad apparirgli necessita dello Spirito: il materialista pud
ritenere di affermare il proprio essere libero nell'affermare la
necessita materiale alla quale s'identifica. Chi abbia seguito le
nostre considerazioni, pud comprendere come la posizione del
Materialista, sia egli Marxista, Cattolico, o Esoterista, contraddica
la direzione indipendente dal passato, ossia la direzione
dell'avvenire, o della liberta, esprimendo come valore attuale e
futuro cio che karmicamente e “storicamente’ ¢ superato.

141



Lotta di Classe ¢ Karma

Si puo vedere nella Materia la parte cadaverica della Terra, o il
passato della Terra, su cui urgono forze elaboratrici nuove, traenti
dalla Materia il vivente, la cui percezione sfugge all'indagine
meramente fisica. La vera Terra non ¢ la Terra dei Mistici o dei
Materialisti, ma la Terra eterica, o vivente, il cui tessuto di forze
risponde allivello del pensiero meta-dialettico, appena intravisto
da Hegel e negato, in quanto non visto, da Marx. Al grado del
pensiero riflesso, risponde la manifestazione sensibile del vivente,
non il vivente medesimo. L'ordinario pensiero razionale, suppone
il vivente, ma non puo afferrarlo, essendo scisso in sé dal proprio
moto vivo: deve afferrare in s¢ la vita, se vuole percepirla fuori di
sé. Come l'attuale Scienza della natura ¢ l'analisi di cid che ¢
morto della Terra, allo stesso modo il dialettismo ¢ I'analisi di cio
che ¢ morto della Storia, ossia meramente politico, economico,
quantitativo. Cido che ¢ morto, il passato, riesce ad assurgere a
impulso del presente e dell'avvenire: la natura fisica dell'uvomo
viene elevata a soggetto della storia epperd portata a rifiutare le
esigenze del suo Principio. Tale Principio ¢ lo Spirito: la natura
che lo contraddice non ¢ la reale natura corporea, ma la parte
psicosomatica che l'uvomo ha in comune con l'animale: questa
nell'animale € una struttura ordinaria, nell'uvomo € una struttura
solo fisiologicamente necessaria, ma insorge psichicamente come
condizione recessiva, se viene sollecitata dalla dialettica estraniata
al proprio Principio: opera come sfera istintiva, che rifiuta la
conoscenza capace di dominarla: come sfera che vuole se stessa,
e, grazie alla ideologia, trova modo di strumentalizzare per s¢é la
razionalita.

E il razionalismo meccanicistico in cui il pensiero riflesso,
avulso alla luce originaria, non pud non esprimersi come veste
della necessita fisica, dell'automatismo corporeo. In tal senso,
Materialismo, Spiritualismo e Tecnocrazia sono frutti dello stesso
albero. Cio che illegittimamente viene chiamato Rivoluzione, ¢
l'espressione del condizionamento degli istinti, ossia dell'uvomo
alienato. Dalla corporeita animale sale I'impulso che, eliminando

142



9 - Karma e I iberta

ogni autorita che non sia la propria, tende a instaurare il proprio
dominio, in cid necessitando della razionalita: razionalita che, in
sé essendo la Ragione, scaturisce invero dal principio ad esso
opposto: lo Spirito. La razionalita, sostanzialmente viene
contrapposta alla Ragione, estraniata allo Spirito. E la storia del
dialettismo materialista, del classismo, della sovversione, ma
anche del fenomeno tecnologico, in sé neutro e innocente,
strumento invero utile all'uomo ragionevole, ma pericoloso nelle
mani dell'uomo la cui razionalita non obbedisce piu allo Spirito.

Si ¢ veduto come la razionalita, avulsa allo Spirituale,
estraniata alla propria fonte, eppero alienata, operi in una
direzione opposta a quella del karma. Estraniata alla Ragione, ma
mantenente la parvenza della Ragione come dialettica formale, la
razionalita ¢ il pensiero riflesso al servizio della natura soggettiva:
non puod non operare contro lo Spirito. In tal modo opera contro il
karma, potenzia la forma negativa del karma, in quanto ignora la
trascendente presenza di questo nell'anima e negli eventi: per
ignoranza rifiuta il contenuto sostanziale della realta, provocando
la necessita che questa assuma le forme degradanti e catastrofiche.
Degradazione e catastrofe vanno misurando ormai il ritmo della
Storia umana.

La conoscenza delle leggi del karma e della sua realta
trascendente ¢ la possibilita della percezione della sua imma-
nenza nella sfera della volonta: con questa puo entrare in contatto
il pensiero capace di muovere secondo la sua scaturigine viva. La
corrente del karma ¢ trascendente, ma scorre in quella corrente
profonda del volere, nella quale pud penetrare il “pensiero
vivente”. Ma anche prima di una simile possibilita, il pensiero che
non rinunci alla propria autonomia, pud accostarsi alla forza del
karma, mediante puro moto logico: la consapevolezza
dell'immanenza del pensiero diviene su un altro piano sua
coincidenza con il fluire trascendente del karma. Un tale pensiero
puo scoprire l'inconsistenza del dialettismo materialista e
concepire il rapporto con il potere del karma come il rapporto con

143



Lotta di Classe ¢ Karma

la propria funzione spirituale: principio della soluzione dei
problemi umani.

Cio spiega gli impedimenti che la conoscenza del karma trova
non solo nella cultura corrente, ma soprattutto nel tradizionalismo
di tipo “arabico”, anche quando si presume Cristiano, e
nell'ambito del Cattolicesimo. La conoscenza del karma pud
portare 1'uvomo ad un'autoeducazione che lo sottrae al catechismo
materialista, sia esso eversivo sia esso conservatore: lo rende
responsabile della propria moralita. Che I'nvomo divenga giusto e
morale, in quanto si congiunge in sé con il proprio principio
interiore, onde il suo rapporto con il Logos e con il mondo sia
determinato dall'atto della sua liberta: ¢ il fenomeno piu temibile
per il mondo materialista, sia esso gnostico o sovversivo o
tecnologico. Che sorga il Cristianesimo vero ¢ il pericolo
maggiore per le varie teologie: le quali non possono non colludere
in profondita. L'uomo libero deve capire questo, ma deve altresi
capire la via per portarsi oltre I'accerchiamento dell'alleanza
gnostico-materialista: che non ¢, si badi, una deviazione del
Materialismo, ma la sua estrema conseguenza. Lo stesso attuale
Marx-leninismo con apparenti caratteri neo-rivoluzionari ¢
profondamente in sé un Cattolicesimo, ossia un dogmatismo
dottrinario, avulso dall'universale e presumente l'affermazione
universale, l'imperio del dialettismo. Per esso la coscienza
rinuncia alla vita secondo il proprio principio originario.

Che l'vomo in base all'auto-conoscenza, per decisione
consapevole segua la via dello Spirito, fuori dello schema
tradizionalista, o gnostico, e divenga giusto e sociale fuori dello
schema socialista: ¢ ci0 che non puo essere ammesso dalle Chiese;
soprattutto non puo essere ammesso dal falso Esoterismo. che non
riconosce il reale significato di karma e la sua connessione con il
tema delle ripetute vite terrene.

Nelle difficolta dell'uvomo di quest'epoca si possono riconoscere
le conseguenze della sua inconscia rinuncia a usare le forze
interiori che gli sono proprie e che sorgono sollecitate dalla sua

144



9 - Karma e I iberta

“attuale esperienza del reale”. Sorgono perché egli le conosca,
non perché egli deifichi mediante esse il mondo fisico. Le forze
evocate e non conosciute divengono annientatrici della psiche.
Negli adolescenti e nei giovani esse manifestano la loro vitalita
come spontaneita e irruenza: per insufficiente formazione di
coscienza, esse “si dialettizzano prematuramente” e si alterano,
divenendo distruttive. La conoscenza pedagogica di queste forze ¢
stata impedita dalla Religione, dalla Filosofia, dalla Cultura,
venute meno, ciascuna, al proprio compito spirituale. E stato
impedito che le conoscenze liberatrici accompagnassero
l'esperienza fisica della Materia, il cui vero senso ¢ costituire
l'introduzione all'esperienza  sovrasensibile: passare dalla
conoscenza dei processi sensibili richiesti dalla formazione
dell'auto-scienza, ai processi spirituali di tale conoscenza. Con cid
¢ stato impedito il congiungimento dell'uomo auto-cosciente con il
Logos: certo non ¢ stato impedito alle rare élites spirituali che
comunque svolgono un compito di  congiungimento
predeterminato, ma certo ¢ stato impedito che la conoscenza da
essi coltivata orientasse la Cultura, e fecondasse la vita delle
comunita intellettuali. Sarebbe tuttavia utile stabilire quanto la
responsabilita di tale mancato orientamento della Cultura ricada
sulle élites spirituali stesse. La presa di coscienza della presenza
del Logos nell'anima, in effetto ¢ mancata all'uomo, nell'epoca in
cui lo sviluppo delle forze coscienti gli avrebbe consentito
affrontare scientificamente il tema del “soggetto” della
conoscenza, o dell'lo, e il tema del karma: temi I'uno connesso
all'altro. L'assunto del ritrovamento dell'lo, dell'autocoscienza,
presuppone la conoscenza del karma.

Conoscenza rivoluzionaria, la piu radicale in senso
rivoluzionario, perché 1'vomo mediante essa apprende che non v'e
pensiero, sentimento, o azione, di culi non assuma la
responsabilita: “pensieri e sentimenti gli si ripresentano sotto
forma di destino”. Non v'¢ pensiero o sentimento di cui non debba
rispondere a se medesimo, a un giudice imparziale, al tempo

145



Lotta di Classe ¢ Karma

stesso trascendente e immanente, operante indirettamente
mediante il karma, e direttamente mediante il suo affiorare come
liberta. La liberta infatti ¢ la dimensione che riguarda il pensiero,
per il quale soltanto si pone il problema di un'alienazione di sé e
di una reintegrazione, ossia il compito di realizzare la liberta,
essendo esso l'attivitd mediante cui l'uomo si vincola alla vita
fisica e percio puo svincolarsene.

Non ha senso il tema della liberta fuori della sfera del pensiero.
Anche a questo proposito si pud vedere come le dottrine
materialiste, del pari che quelle cattoliche e quelle dell'Esoterismo
arabico-gnostico, tendono a distogliere I'attenzione dell'uomo
dall'essere del pensiero, a impedirgli di scorgere nel pensiero
l'attivita originaria della coscienza, mediante la quale egli puo
porsi l'impresa della liberta o rinunciarvi. La vera prigionia
dell'uomo, la vera dipendenza, la vera alienazione, ¢ quella del
pensiero: non ne esiste altra. Non v'¢ altra via alla liberazione
dell'uomo: quando gli pseudo-filosofi di quest'epoca da Bertrand
Russell a Marcuse, credono di contemplare la persona umana,
inducono ancora una volta 1'uomo nell'errore del dialettismo,
perché ¢ la persona umana contemplata dal pensiero che parla
persino della propria alienazione, ma non sa in qual modo ¢
alienato. A costoro sfugge l'elemento originario della coscienza, il
pensiero del quale fruiscono nel momento riflesso, senza
consapevolezza della riflessita: onde sfugge il tema piu semplice,
il tema vero, il piu prossimo alla coscienza e percio difficile a
scorgere: Il tema della liberazione del pensiero. Non ha senso
parlare di volonta libera: la volonta ¢ un ente reale, nella misura in
cui attua un contenuto d'idee. Questo contenuto decide del suo
valore.

La conquista della liberta ¢ una conquista del pensiero: senza
una tale conquista, la prigionia dell'uvomo continua a proiettarsi in
un destino il cui svolgimento sembra giungere dall'esterno, onde
egli privo di pensiero crede di dover cambiare qualcosa
all'esterno, mentre in realta all'esterno si proietta cid che ¢

146



9 - Karma e I iberta

richiesto all'interno dal karma e che solo il pensiero libero puo
incontrare in sé e conoscere. Se tale pensiero ¢ alienato e manca
persino di consapevolezza della propria alienazione, ad opera di
codificatori che appaiono pensatori, I'nvomo contraddice il karma,
usa negativamente la propria liberta, aggrava il karma. 1l pericolo
¢ che al punto di rottura del limite, le difficolta siano tali che
l'vomo debba, per ricominciare daccapo, perdere tutto:
ricominciare dal problema del vitto e della illuminazione. Lo
vedranno “coloro che oggi si ribellano perche hanno poco e a cui
sara tolto anche quello che ritengono poco™.

La conoscenza del karma ¢ decisiva alla restituzione
dell'orientamento dell'uvomo: I'uomo che sappia che non v'e
difficolta che egli sopporti, di cui debba accusare altri, perché
questa difficolta riguarda lui, essendosela egli preparata con le
proprie mani per la propria integrazione, cessa di odiare, cessa di
accusare: ¢ salvo, perché da quel momento comincia per lui la
comprensione delle proprie difficolta. Egli comincia a essere una
forza viva della corrente sociale, perché¢ pud amare liberamente il
prossimo, in quanto in ciascuno riconosce se medesimo, operante
nel problema che egli ha potuto ravvisare in sé: non v'¢ da
accusare nessuno, non v'¢ da incolpare nessuno. Ciascuno puo
ritrovare in sé l'origine delle proprie difficolta: anche quando un
male sembra giungergli da altri, egli sa bene che questo riguarda
soltanto lui, esige da lui un mutamento interiore: se egli & capace
di questo mutamento nella propria interiorita, quel male perde il
contenuto a cui ¢ legata la sua contingente forma. Un tale uomo,
cominciando a essere un edificatore della propria personalita
libera, diviene una forza sociale.

La tensione dell'odio svanisce per virtu della conoscenza.
Questa conoscenza ¢ temuta dalle forze antisociali che, sotto la
spoglia “socialista”, investono globalmente il mondo, serrandolo
in una morsa ferrea che affonda nell'anima umana mediante il
potere dell'odio. L'uomo che conosca la legge del karma, 1'uomo
che riesca a intuirla e a sperimentarla in sé, non ¢ piu utilizzabile

147



Lotta di Classe ¢ Karma

dal catechismo dell'odio. L'ipnosi materialista su lui non pud piu
nulla: egli ¢ un liberato che pud muovere alla liberazione degli
altri. La conoscenza del karma, come giustamente affermo Papus,
discepolo di Maitre Philippe di Lione, ¢ la forza spirituale della
societa futura.

Solo 1'vomo morale puo essere sociale. Allorché 1'uomo sa che
non v'¢ pensiero, o sentimento, che non produca karmicamente le
sue conseguenze, onde s'intesse il suo destino, realizza la
responsabilita di ogni suo atteggiamento interiore. Sa che questo
atteggiamento decide della forma della realta: diviene un
conoscitore e¢ un correttore di se stesso: apprendera che un
pensiero errato, un pensiero di odio, muove da lui e ritorna a lui
per essere conosciuto e risolto: non conosciuto, non risolto, opera
contro lui come un impedimento, di cui egli ¢ istintivamente
portato a dar la colpa ad altri: cessa di lasciarsi giocare dagli
istinti, ne ravvisa il meccanismo. Egli sa che deve cominciare a
considerare i1 propri pensieri e i propri sentimenti come entita
operanti ne piu né meno che le entita del mondo fisico: non v'¢
pensiero o sentimento che, movendo da lui, non produca qualcosa
di cui il suo destino ¢ il prodotto finale. La responsabilita in lui
diviene moralita: moralita di uomo libero, perché fondata sulla
conoscenza. Egli sapra che socialmente ¢ molto piu pericoloso un
intellettuale falsificatore del tema sociale, opponente una classe
alle classi, che non un attivista, o un guerrigliero. Nel pensiero
dell'ipocrisia sociale egli ravvisa molta piu vis distruttiva che non
nell'azione violenta.

Un simile uomo non solo non ¢ piu utilizzabile dalla
suggestione ideologica, ma comincia a essere un cooperatore della
liberazione altrui: la vera azione sociale. Per ora una tale azione
sociale non si vede, non appare, ¢ sperabile che appaia.
Normalmente il dolore umano non illuminato dalla conoscenza,
non assunto dal soggetto umano come una relazione con sé, o
come forma del karma, viene utilizzato dalla suggestione
ideologica che facilmente lo trasforma in odio sociale, in corrente

148



9 - Karma e I iberta

scatenabile contro le istituzioni che tende a demolire. Con cio la
suggestione ideologica toglie al dolore la sua funzione karmica, la
possibilita di operare come forza suscitatrice della conoscenza e
come educatrice.

L'intento profondo della universale corrente materialista ¢
invero togliere al dolore umano la possibilita di essere il
linguaggio orientatore del karma: trasformarlo in odio sociale, in
lotta di classe: la quale, come si ¢ visto, prodotta dalla dialettica
sorta come opposizione alla propria scaturigine meta-dialettica e
per inconscia affinita identificantesi con I'impulso animale
dell'avversione, che da una dialettica dello spirito andrebbe invece
controllato e trasformato, arresta la evoluzione umana nel
momento in cui il determinarsi pratico dell'autocoscienza
renderebbe 1'individuo capace di conoscere in forme di esperienza
interiore la direzione del karma.

Colui che possa avere una simile esperienza, scopre che la lotta
di classe € una sublime invenzione, necessaria a un determinato
momento della sistemazione della ideologia. In effetto, le classi
sono parvenze storiche, necessarie all'ideologo come al sociologo:
dietro di esse urge la realta di “categorie mentali”, il tessuto del
karma, la determinazione di “disuguaglianze qualitative” che
vuole esprimere nella diversita delle forme dei destini un concerto
di correlazioni, ciascuna, nella sua peculiarita, necessaria ¢
conoscibile dal soggetto umano. La diversita delle funzioni
appartiene a una logica del reale che esige essere compenetrata di
pensiero, perché si riveli come una distribuzione armonica di
compiti di cui ciascuno tende a integrare l'altro. La lotta di classe
opera a impedire il riconoscimento di tale armonia di fondo, si da
portare a esasperazione le diversita formali, onde divengano
sostanziali, onde una categoria sia contro l'altra, un destino contro
l'altro, un compito contro l'altro. L'urto viene coltivato, non
superato. La lotta di classe da vita al classismo.

L'uomo viene corrotto da chi gli insegna che non merita le
difficolta che la vita gli porta incontro: questo naturalmente non si

149



Lotta di Classe ¢ Karma

insegna piu nei Paesi dove 'operaio ¢ ritornato al suo posto, come
un sottoposto definitivamente sistemato, che non uscira piu dalla
sua categoria né dalla dottrina di classe. L'operaio viene corrotto
da chi, non operaio, gli insegna la visione classista, che paralizza
in lui il rapporto con il karma, la possibilita di spiegarsi le sue
difficolta come un'istanza di suo interno superamento: questo
interno superamento non avviene, onde le difficolta aumentano.
La lotta di classe diviene vera.

L'uomo, come lavoratore, ¢ stato corrotto dal mito della
cosiddetta “coscienza di classe”, che taglia fuori il lavoro umano
dalla sua funzione spirituale, per legarlo alle sue determinazioni
fisiche e al problema economico, al problema della mercede e del
vitto quotidiano. Cid che doveva essere un mezzo per
l'espressione dello Spirito ¢ stato deificato come un fine contro il
suo principio, in quanto ¢ stato opposto come fatto economico allo
Spirito, mentre non v'¢ fatto economico che non riceva struttura
dallo Spirito: simultaneamente, al prodotto fisico dello Spirito ¢
stata vincolata la personalita dell'uvomo. L'uvomo dovrebbe lavorare
con gioia, con la gioia di operare per lo Spirito e per la comunita
umana: non lo puo piu ormai. Egli lega alla funzione i simboli
dell'avversione allo Spirito, le determinazioni di una lotta che
difficilmente potra estinguersi sulla Terra.

La lotta di classe concepita dall'inversione della luce originaria
della dialettica, come luce dello Spirito inversa, diviene vera:
inscenata e imposta, suscitata ¢ codificata, viene realizzata: una
volta realizzata, la dimostrazione della sua necessita diviene
agevole. Ormai pochi riescono a vedere il retroscena di questo
immane meccanismo. Ogni mattina I'uvomo si sveglia con il carico
dei suoi compiti e del suo dolore: questo carico gli ¢ pesante,
talora insopportabile, perché gli ¢ stata tolta la forza sollevatrice
del carico, eliminatrice della pesantezza: la conoscenza di sé.
L'operaio ¢ stato corrotto: salvo rare eccezioni, ¢ stato portato a
lavorare con odio: con cid si ¢ annichilita la sua personalita,
perché I'odio paralizza le facolta creative, distrugge la personalita.

150



9 - Karma e I iberta

Il classismo non € un'idea, come abbiamo dimostrato, ma un
impulso illegittimamente assurto a idea, ¢ nevrosi tradotta in
dinamismo politico, una nevrosi utilizzata e sempre piu
dialetticamente coltivata. L'eccitazione mondiale classista porta
alla irrelazione dell'uomo con le proprie forze interiori alla
inconciliabilita con la coscienza di s¢, alla perdita della percezione
del lavoro come mezzo della manifestazione dello Spirito. Lo
Spirito, di continuo usato e portato alla sua alterazione, viene
ignorato. La lotta di classe ¢ una lotta contro la conoscenza. Lo
Spirito opera come karma: il karma rende vera la menzogna
coltivata, perché tale menzogna, realizzata, con le sue
conseguenze distruttive, diverra educatrice dell'uomo.

Gli uomini meno evoluti sono quelli che hanno bisogno di
edificare obiettivamente 1'errore interiore, perché questo nel futuro
torni karmicamente a loro come evento tangibile, e dia modo ad
essi di riconoscerlo, onde infine giungano a riconoscerlo in se
medesimi. La situazione dell'uvomo diviene tragica, allorché simili
uomini riescono nel presente a costituire la classe politica: ¢ la via
piu lunga del karma collettivo, del karma non accolto dalla
conoscenza, reso operante negativamente nella coscienza. L'uvomo
libero, 1'uomo che pensa, non ha bisogno di edificare I'errore fuori
di sé, per riconoscerlo, perché lo riconosce nella scena della
propria coscienza e qui lo affronta e tende a risolverlo. Tale
possibilita oggi viene tolta all'uomo: viene quotidianamente
contraddetta dalla cultura del tempo, dalla dialettica riflessa, dalla
letteratura, dalla critica. La presente cultura non aiuta 1'uvomo.

L'uomo ¢ portato a costruire fuori di sé I'errore che concepisce
in sé, perché solo in tal modo puo riconoscerlo: solo in tal modo il
karma pud operare, in quanto le conseguenze dell'errore si
ritorcono contro I'vomo, sino a limiti tragici: da cui 1 'ideologia
trae ulteriori pretesti di sollecitazione classista: da quelli necessari
al sistema a quelli fuori del sistema. Per ora una certa coerenza
esiste nel processo mondiale della ideologia, in rapporto alle
ultime zone della Terra in cui essa, pur essendo penetrata, non si ¢

151



Lotta di Classe ¢ Karma

ancora tradotta in organismo sociale. Il giorno in cui tutto il
mondo, auspici la Chiesa e I'Americanismo, sara organizzato
secondo il Sistema, l'accusa di imperialismo che la Cina ha rivolto
alla Russia, trovera nuova forma: il dissidio di tipo classista
cerchera il suo nuovo oggetto, necessitando di un ulteriore
supporto alla propria carica aggressiva. Sara soltanto questo
generale non senso, che suscitera in taluni nuclei umani una
reazione logica reale, come guarigione dalla logica dell'irreale.

La realta fisica, dalla cui deificazione ha preso le mosse
l'ideologia, sara quella che infine boccera l'ideologia. L'evidenza
dei fatti per ora non ¢ sufficiente a suscitare la vera logica, che ¢
logica trascendentale: occorre che questi fatti raggiungano tali
apici di tragicita, di ingiustizia, di tirannia, di sopraffazione, di
burocratica organizzazione del potere da parte dell'uvomo meno
evoluto, che il risveglio delle forze della conoscenza muova
coloro che per ora assistono impotenti, pigri € incapaci di capire
quanto avviene. E la via lunga del karma, il quale “non ha fretta”:
puo esigere secoli per il compimento di un processo che potrebbe
essere attuato “in un momento”: in un momento dello Spirito.

Perché questo momento dello Spirito scaturisca, gli eventi si
muovono come se una forza estranea all'uomo li suscitasse e
collegasse: egli attende dagli eventi il suo destino: non sa che la
forza che 1i suscita e collega, originariamente muove da lui. Non
v'¢ pensiero che non abbia le sue conseguenze, non v'¢ sentimento
che non abbia le sue conseguenze, non v'¢ azione che non abbia le
sue conseguenze, non V'€ pensiero, sentimento, o azione, di cui
egli non assuma la responsabilitd. Questa dinamica invisibile ha
una logica ferrea, la vera logica: che sarebbe compito della
Scienza intuire e tradurre in conoscenza: ¢ la chiave della scienza
futura. Ma ¢ anche la chiave del tema sociale, perché la serie delle
cause immesse di continuo come pensieri sentimenti e volizioni da
ciascun essere, nell'impercepibile tessuto del karma, determina la
storia umana, si traduce in situazione socioeconomica di ciascuno:
“ciascuno ha la situazione” che egli stesso ha suscitata.

152



9 - Karma e I iberta

Colui che reca il proprio carico karmico, pud avere aiuto
soltanto da una Societa 1 cui dirigenti non abbiano rinnegato lo
Spirito: puo avere aiuto soltanto se ¢ messo in condizioni di essere
libero rispetto a colui che intende dargli modo di sopportare il suo
carico, libero di accettare o rifiutare: non puo essere aiutato se non
riconosce il senso del proprio carico e non vuole essere libero: né
puo essere aiutato da chi non solo non gli da una mano, ma,
persuadendolo che il carico ¢ ingiusto e che v'¢ qualcun altro
responsabile di esso, lo aggrava. Quel peso riguarda colui che lo
porta, ¢ inscindibile da colui che lo porta: se colui che lo porta,
accusa un'ipotetica societd, non solo manca della volonta libera
che sola puo affrancarlo dal peso che porta, ma lo moltiplica. Se la
situazione di un uomo ¢ difficile, la conoscenza di sé dovrebbe
portarlo a comprendere che di tale situazione non pud incolpare
che se stesso: secondo la conoscenza del karma, persino la
bastonata che egli riceve da un aggressore, se 1'¢ preparata con le
sue mani.

Si tolga all'uomo una simile conoscenza: gli si toglie la
possibilita della libera decisione rispetto a sé¢ e agli altri: egli di
continuo accusera il prossimo, odiera il prossimo, agira contro il
prossimo, avendo di continuo tutte le giustificazioni logiche,
giuridiche e persino etiche. In realta quest'azione tornera contro di
lui: il suo impulso all'odio trovera nuovi stimoli, come si diceva,
sino a un limite di rottura: che pud assumere varie forme. In un
simile processo-tipo si pud ravvisare la situazione attuale del
mondo, che ¢ una situazione di guerriglia totale: una guerriglia di
ciascuno contro tutti. In veritd, una volta affermata la concezione
materialistica e classista della vita, si realizza una regressione
dell'umano in forza di quella legge della scala zoologica, onde alla
progressiva discesa risponde intensivamente I'impulso di un essere
a divorare 1'altro: dal mammifero al batterio.

Del procedimento di una tale regressione verso l'anima di
gruppo animale e della importanza della conoscenza del karma,
I'uvomo di questo tempo non viene certo avvertito dall'Esoterismo

153



Lotta di Classe ¢ Karma

eccentrico e tradizionalista, il cui compito ¢ impedirgli di
comprendere come lo Spirito possa essere ricongiunto con i
problemi concreti della civilta: evitargli la via della conoscenza,
mediante un potere di persuasione indubbiamente giustificato
dall'apparato dottrinario. Non v'¢ ricercatore del presente tempo,
che non assuma la sua responsabilita, allorché da credito a taluni
maestri innegabilmente provveduti di dialettismo esoterico, o a
taluni altri rimasticatori delle loro dottrine eppur presumenti
essere portatori di misteriosi filoni della Gnosi: dietro la cui
parvenza di conoscenza ermetico-alchemica, non si coglie per
ultimo se non un'arte della giaculatoria e della mistica inerzia.
Oggi, gli ingenui o 1 pigri non dovrebbero dimenticare che 1'errore
non ¢ quello patente o definibile, ma quello che incede nascosto in
un sistema di veritd: questo sistema di verita ¢ in definitiva
inservibile, perché ha soltanto lo scopo di avallare la non-verita
che vi ¢ stata immessa.

Oggi, 1 piu temibili avversari dello Spirito, non possono non
presentarsi nella veste di raffinati pensatori e persino di maestri
spirituali: essi perd saranno riconoscibili dalla loro impossibilita
di suggerire una via del pensiero e dall'impulso a “dissuadere”
l'attuale cercatore dello Spirito, dalla conoscenza della
reincarnazione e del karma.

154



10 - COSCIENZA DELL'IO
COME COSCIENZA DEL KARMA

La corrente dell'odio non ¢ umana: essa appartiene alla tenebra
della Terra, ma l1a dove nasce non ¢ odio, perché la Terra, pur
apparendo Materia, ¢ dominata invisibilmente dalla Luce. La
conoscenza di tale retroscena della Materia risponde a un'antica
intuizione dell'essere, che il pensiero autonomo oggi potrebbe
realizzare sperimentalmente, ove conseguisse coscienza delle
proprie forze originarie, epperd non deificasse la Materia,
vietandosi di penetrarne la struttura.

La deificazione della Materia, come si ¢ veduto, non avviene
tanto per via del Materialismo, quanto per via dello Spiritualismo
che ignora il pensiero vincolato alla corporeita, con il quale
presume volgere allo Spirito, onde, per quanti sforzi ritenuti
“esoterici” o “iniziatici”, o “mistici” compia, rimane identico al
limite mentale-corporeo, che non riesce a scorgere: lo Spirito € per
esso la proiezione inconscia del bisogno corporeo, il sensualismo
mistico o l'introversione meditativa, con la serie delle
giustificazioni gnostiche e tradizionali, kabbalistiche e spagiriche.
In tal senso, assai piu sano dello Spiritualismo, ¢ il Materialismo
che dispone di una rispondenza tra mondo interiore e mondo
esteriore, di cui lo Spiritualismo manca. L'introversione mistica
dello pseudo Esoterismo, con le sue presunzioni “iniziati-che”, ¢
un “un culto del linfatismo medianico in cui si celebra,sotto
forma di simboli e nomi ieratici, la tenebra della Materia”.

La forza della tenebra diviene odio nell'uomo: fuori di lui € gia
risolta dalla Luce dello Spirito. La Luce viene invertita nel

155



Lotta di Classe ¢ Karma

pensiero riflesso: si manifesta nell'uomo come brama del
sensibile, come odio e paura. L'inversione ha inizio nel pensiero
riflesso, in quanto questo smarrisce la relazione con la propria
sorgente di Luce. Solo nell'uvomo la tenebra puo prendere il
sopravvento sulla Luce: non nel mondo.

La corrente dell'odio ¢ inarrestabile, perché, disponendo del
pensiero riflesso, pud di continuo trovare il proprio oggetto:
mediante la sua logica, che ¢ 1'automatismo penetrante nel mondo
per via dialettica e prevalenza dell'organizzazione esteriore,
condiziona i bellicisti di ogni fazione, come i pacifisti di tutta la
Terra, obbliga i violenti come 1 non-violenti, muove i
“rivoluzionari” come 1 mistici, i caritatevoli, 1 pazienti. Presi
anch'essi dal meccanismo della lotta indotta ideologicamente,
questi ultimi, con le loro marce e i loro cartelli, non si avvedono di
alimentare, per subconscia cooperazione, la lotta. E arduo
riconoscere la via che non conduca alla violenza finale. E pii
difficile pensare che marciare”.

La violenza scaturisce dall'odio, 1'odio dalla dialettica: la
dialettica ¢ inesauribile come processo d'inversione della Luce.
Dalla dialettica non pud nascere relazione sociale, che ¢ pensiero
vivente, moto dell'anima: percio il Socialismo ¢ una nobile
intenzione necessariamente tradita. Non v'é amore capace di
essere cristiano sino alla interruzione della violenza, perché
mancano le idee suscitatrici di tale amore. V'¢ solo
“sentimentalismo cristiano”, pericolosamente equivoco, per la
sua confusione tra istintivo e oggettivo. Il sentire umano non ¢
capace di slancio extra-individuale, malgrado le sue vocazioni di
carita e di fraternitd, perch¢ manca della decisiva luce: della
“conoscenza”.

Dal pensiero riflesso non pud venire conoscenza. La severita
con cui va considerata la mancata missione della Filosofia e della
Religione rispetto all'esigenza attuale del conoscere, ¢ giustificata
dalla evidente riferibilita della presente catastrofe, al mancato
ricongiungimento del pensiero auto-cosciente, con la scaturigine

156



10 - Coscienza dell'lo come Coscienza del Karma

spirituale. Proprio un tale pensiero avrebbe avuto bisogno del
ricongiungimento, non certo il pensiero antico che recava in sé
comunque una persuasione dello Spirituale, ma percid non era
autocosciente. Marx sarebbe stato utile alla cultura umana, se la
religione fosse stata viva, se l'anima del mondo fosse stata
cristiana, se la filosofia fosse stata Scienza dello Spirito, se
I'Esoterismo non avesse smarrito il Logos nel tradizionalismo
dialettico. La reale conoscenza ¢ stata avversata: cio che invero si
tenta escludere nel mondo ¢ la Scienza dello Spirito: riguardo alla
quale tutti gli avversari d'Oriente e d'Occidente si ritrovano
sempre concordi.

A interrompere la spirale dell'odio, non ¢ sufficiente il
cosiddetto “amore per il prossimo”: perché questo sia capace di
azione trasmutatrice, gli occorre la “comnoscenza”: che, se si ¢
seguito il filo del nostro discorso, non ¢ il sapere, o la dialettica,
bensi l'attivita interiore che li produce, ritrovata come forza meta-
dialettica nell'anima. Il semplice amore per il prossimo verra
sempre giocato dal meccanismo dell'odio in veste sociale e dal
bizantinismo che gli ¢ implicito: solo congiungendosi con la
conoscenza, I'amore per il prossimo potrebbe essere forza sociale,
trasformatrice del male terrestre. E illusorio credere di risolvere il
problema socio-economico con provvedimenti esteriori o politici,
che ignorano il retroscena extrasensibile delle situazioni. Almeno i
responsabili dovrebbero avvertire la necessita di una tale
conoscenza ¢ sapere che il problema sociale, come “fenomeno
originario”, lo si incontra obiettivamente anzitutto nella scena
della propria coscienza: se i provvedimenti socio-economici non
hanno dietro di s¢ una simile esperienza originaria, cadono nel
vuoto. Almeno pochi indagatori dovrebbero essere capaci di tale
esperienza, perché essa possa un giorno tradursi in pratica socio-
economica collettiva.

Karmicamente ogni individuo reca un carico di difficolta
relativo alla sua evoluzione e con cui egli solo puo fare i conti.
L'amore per il prossimo consiste nell'aiutarlo a portare il proprio

157



Lotta di Classe ¢ Karma

carico, non a insegnargli che egli lo porta per colpa di altri. Un
simile insegnamento priva 'uvomo di forze preziose, necessarie a
superare le difficolta. Da un reale punto di vista sociale, chi
apprendesse di portare il carico di difficolta appartenente ad altri,
sarebbe lieto di portarlo. Ma non ¢ cosi: il carico che ciascuno
porta ¢ in realtd il suo. Chi ¢ capace di riconoscere come
riconducibili alla radice della propria persona le difficolta che
giornalmente affronta, pud portare validamente il proprio carico:
cio soltanto gli fornisce la possibilita di aiutare gli altri. Nessuno
puo veramente aiutare un altro a portare un peso, se non ¢ capace
di sostenere il proprio, riconoscendolo come tale. Chi conosca una
simile regola, fara di tutto per portare validamente il proprio peso,
perché cio soltanto gli consente di essere se stesso e di porgere
aiuto al proprio simile. Ma l'aiuto non consiste tanto nel togliere al
proprio simile il peso che porta, quanto nell'aiutarlo ad essere
libero di decidere di affrancarsi da tale peso. Non si puo togliere il
peso a chi non sia libero di riconoscerlo e di volersene liberare.

L'uomo che sappia che la situazione problematica incombente
su lui, ¢ soltanto in relazione a lui, anche se in apparenza suscitata
da altri, sente in tale suo riconoscimento la presenza di una forza
risolutrice. Quella situazione esige da lui essere veduta come suo
nodo interiore, che da lui attende essere sciolto. Sciolto il nodo in
lui, la situazione ¢ superata. Colui che contempla le proprie
difficolta con liberta interiore, epperd con la logica della
sopportazione, in quanto si trova di fronte alle richieste della
propria anima, ha le forze della risoluzione e della trasformazione.
Egli comincia a essere utile al prossimo: per amore del prossimo
vince se stesso. Non v'¢ situazione difficile che egli non possa
vedere come richiesta dello Spirito all'anima, epperd come aiuto
che gli viene incontro dal karma: non v'¢ al mondo difficolta che
egli non sappia di dover affrontare in se medesimo, non solo per
sé¢, ma soprattutto per gli altri. Una difficolta ¢ tale solo per
l'anima: la quale di solito agisce sostituendosi all'lo.

Lo Spirito, o 1'lo, ove sia esso ad agire, non pud conoscere

158



10 - Coscienza dell'lo come Coscienza del Karma

difficolta: dinanzi ad esso I'ostacolo dilegua, senza esigere lotta: la
lotta dell'lo ¢ “semplicemente il suo essere”. L'lo non lotta:
dinanzi ad esso 1'ostacolo cessa di essere tale. La lotta presuppone
l'opposizione di un'alterita che sorge solo per 'anima, non per 1'lo,
o per lo Spirito. L'agire senza agire ¢ la vera azione, ma non si
tratta del noto metodo taoistico, bensi di pensiero liberato che non
conosce ostacolo, perché non conosce alterita. L'alterita esiste solo
per il pensiero riflesso: nel pensiero riflesso infatti non puo
operare 1lo, o lo Spirito, ma solo I'anima dipendente dalla
corporeita.

Le difficolta del tempo denunciano 1'estraneamento dell'uvomo
alla propria energia centrale, allo Spirito. La privazione dello
Spirito si proietta, come in simboli nelle difficolta esteriori: ogni
provvedimento che ignori lo Spirito, ¢ il complicarsi delle
difficolta, I'aumento del debito. I conflitti sociali, la lotta di classe,
sono il potenziarsi della difficolta. Percio il Materialismo permane
necessario: esso ¢ la forma del karma dell'umanita. Se si rinuncia
a conoscere le leggi del karma, non vi puo essere che ulteriore
Materialismo: come praxis, esso non ¢ piu quello che proponeva
Marx, ma come ideologia esso ¢ identico alla sua origine. L'uomo
ha meritato il Materialismo: la Religione e la Filosofia hanno
meritato il suo avvento, in quanto hanno operato come se fosse
valido in sé il suo dominio. Il Materialismo con cid mostra la sua
necessitd karmica. Ma occorre la conoscenza della legge del
karma, fuori del dominio della filosofia e della religione attuali,
per comprendere la causa e il senso ultimo del fenomeno.

Coloro che si sentono rivoluzionari e che non sanno di
muovere dallo Spirito e di volere sostanzialmente un mutamento
interiore, debbono oggi svegliarsi da una reale ipnosi, perché la
loro azione non si riduca a disordine formale: perché non siano
afferrati da impulsi di distruzione di cio che €. Spirito, autorita,
fraternita, gerarchia, ossia dei principi mediante i quali soltanto
puo operarsi una trasformazione. Il termine “rivoluzione” oggi ¢
divenuto ambiguo: il vessillo rivoluzionario ¢ stato impugnato da

159



Lotta di Classe ¢ Karma

forze che avanzano respingendo tutto cid che puo essere veicolo
di una trasformazione secondo lo Spirito. E l'equivoco piu
temibile: che i figli dello Spirito, per insufficiente coscienza della
propria vocazione, degradino le loro forze nello scatenamento
istintivo: quello che sinora ha concluso le rivoluzioni,
imbrigliando infine tutto, riaffermando morti contenuti del passato
sotto etichetta nuova. Da questi morti contenuti muovono le
correnti istintive, apparentemente rivoluzionarie, ma in realta
volte a impedire l'azione dello Spirito, a paralizzare la relazione
sociale, a distruggere 1'economia umana.

Non v'¢ ricchezza che non debba essere prodotta dallo Spirito
libero, non v'¢ economia che non sorga mediante autonomia di
idee, ossia grazie alla relazione dello Spirito con i beni della Terra.
Gli iniziali creatori dell'economia hanno soprattutto disposto di
indipendenza d'immaginazione: non Vv'¢ costruzione economica
che non presupponga I'azione di essi capaci di libera osservazione
e intuizione, secondo la richiesta della realta, indipendenti da
meccanismi ideologici. La graduale eliminazione del libero
imprenditore in tutto il mondo, mediante statalizzazione, o sistemi
di societa anonime, ¢ in sostanza una lotta contro lo Spirito:
acciocché il processo economico sfugga al principio che puo
controllarlo e congiungerlo con la realta umana: acciocché la lotta
per la vita sopraffaccia il senso della vita. Da questa lotta che fa
violenza alla vita, facendo violenza all'economia, trae alimento la
lotta politica, che non ¢ la lotta di classe, ma l'inevitabile
avversione tra tendenza e tendenza nella stessa corrente, per
quella interna opposizione tra essere ed essere, dovuta all'assenza
di relazione sociale, che ¢ dire all'assenza di relazione spirituale.
La lotta politica divora I'uvomo: chi elimina l'altro, pone il germe
dell'evento della propria eliminazione. Nel clima della tensione
politica, si affacciano nuove generazioni il cui meccanico
inquadramento ¢ attuato secondo la marcia contro qualcuno:
l'avversario che non manchera mai e che, comunque, verra sempre
identificato.

160



10 - Coscienza dell'lo come Coscienza del Karma

In realta nessuno € minacciato se non da se stesso, non €
schiavo se non dei propri idoli, non ha da temere se non la propria
ignoranza, non avrebbe da compiere altra Rivoluzione se non
entro la propria interiorita. Perché possa essere impedita una tale
azione dell'individuo, ossia dell'uvomo libero, ¢ stata concepita una
lotta di classe, che da modo a ciascuno di vedere fuori di sé limiti
e vincoli che invece egli reca in se stesso, e di attribuire ad altri la
colpa delle difficolta che riguardano unicamente lui.

La Cina ¢ il luogo in cui, mediante dinamica tecnologica non
cinese, ¢ stata inquadrata la generale persuasione classista non
cinese, grazie a forze ataviche, queste cinesi, che avendo
rinunciato ad affiorare come  “individuali” forze di
consapevolezza, nell'epoca  dell“‘anima  cosciente”, oggi
convergono direttamente nel “mito ideologico”, conferendogli un
potere di cui manca altrove. Ma tale convergenza assume la forma
di un'accusa a tutto il mondo, ossia di un'avversione di tipo
classista, la cui origine si deve a ben altro che al Marxismo:
piuttosto all'aver ricevuto sin dagli inizi del Secolo, dai primi
araldi” del pensiero occidentale (Russell, Dewey ), non la parte
sana e vera di questo pensiero, bensi la sua deiezione logico-
analitica: non poteva questo vincolamento dell'anima cinese al piu
basso livello del pensiero riflesso occidentale, non far deviare
verso l'avversione le antiche forze mistiche, ricercanti, in realta, la
via verso l'autocoscienza. Occorre vedere quali impulsi muovano
invero la Rivoluzione Culturale, assumendo la forma di una
dinamica critica continuamente rinnovatrice del processo
rivoluzionario: che potrebbe essere vera, se fosse il processo di
un'idea-forza scaturente da una coscienza spirituale del pensiero.
Che, invece, & proprio cid di cui la Cina ¢ stata privata sin dalla
iniziale occasione dell'apertura al pensiero occidentale, cosi
infelicemente riuscita, verso gli anni Venti. Si puo dire che
l'attuale sistema cinese ¢ la conseguenza ultima del decaduto
pensiero occidentale: che percid non pud non tornare contro
'Occidente. Gia, come sistema tipico, agisce per induzione

161



Lotta di Classe ¢ Karma

psichica in ogni Paese del mondo, sollecitando in Europa e in
America il livello di coscienza che gli corrisponde: che per
'Occidente ¢ una recessione verso stadi precedenti quello attuale,
ossia verso una condizione primitiva del pensiero, esprimentesi
soprattutto nella bruta contrapposizione esistenziale. Man mano
che si regredisce nella scala zoologica, gli animali, infatti,
marciano a schiere, a branchi, e si distruggono tra loro - come si ¢
detto - sino alle colonie dei batteri, il cui esistere & solo un
reciproco divorarsi.

La coscienza di classe, piuttosto che una realta, ¢ una ideologia
codificante un particolare aspetto della condizione umana, ma non
rispondente alla realta di tale condizione. L'ideologia ¢ in effetto
conforme unicamente alle ragioni della sfera istintiva. Gli istinti
asservono la ragione, la ragione asservita interpreta logicamente il
mondo secondo la richiesta istintiva. Dalla Cina questo fenomeno-
tipo, non rispondente al reale contenuto del pensiero occidentale,
bensi alla codificazione del transitorio momento riflesso,
acquisisce forze ataviche di cui in Occidente non dispone: queste
forze gli conferiscono potere di estensione su tutta la Terra. La
vocazione materialista si avviva di potere mistico. Questo
misticismo puo sedurre anche personalita dotate di senso della
fraternita, ma non cosi coscienti di sé, da poter guardare
obiettivamente nella propria anima e scorgervi la natura animale,
tendente ad afferrare gli impulsi interiori e a far interpretare in
termini di accusa, lotta, impulso alla distruzione, l'istanza sociale.

Non c'¢ da accusare nessuno, non c'¢ da condannare nessuno.
Chi voglia scoprire I'avversario della Societa, I'essere ingiusto, il
sopraffattore, lo sfruttatore del prossimo, deve guardare se stesso.
Vero uomo ¢ colui che accusa se stesso, che contesta se stesso, che
sa scoprire 'origine dell'ingiustizia sociale in se stesso, scorgere in
s¢ il germe del male che il conoscere immediato gli fa vedere nel
mondo. Se vuole trasformare il mondo, sa che deve operare su se
stesso, cominciare a pretendere da sé cio che vorrebbe dalla
Societa. La societa ¢ lui. Questo non ¢ idealismo o misticismo, ma

162



10 - Coscienza dell'lo come Coscienza del Karma

realismo, perché fa appello alla realta del karma.

Pud cooperare a migliorare realmente la Societa, colui che
accetta tranquillamente anche la sopraffazione, movendo dal
rispetto delle leggi, quali che esse siano, perché sa che la
situazione di sopraffatto lo riguarda, ¢ la conseguenza di un
passato, che ha la sua logica: gli occorre percido una logica piu
sottile, che operi la dove la sopraffazione ¢ un germe ideale.
L'afferrare il tessuto interiore di tale passato gli da modo di
operare cognitivamente sulla sopraffazione, penetrando mediante
idee l'idea da cui muove: che ¢ agire sul piano delle cause. Dalla
lampadina al missile planetario, dallo statuto di un'associazione
sportiva a quello di una Confederazione di Popoli, non v'¢ ente al
mondo che in origine non sia idea. Non v'¢ oggetto o evento
umano che si produca senza una germinazione ideale. Le idee
possono essere sperimentate come cause. Se un certo numero di
pensatori, or ¢ qualche decennio, non avesse pensato con
concentrazione univoca, secondo un continuum esclusivistico,
l'idea di Marxismo, questo non avrebbe avuto fortuna nel mondo.
La rimozione di cause della storia presente e la produzione di
nuove cause sono in realta eventi della coscienza. L'attuazione di
questa possibilita ¢ l'iniziale azione sociale, ma esige una
coscienza dell'originario movimento, che ¢, in definitiva, lotta
contro se stessi. La civilta ha sempre camminato mediante
“operatori interiori”, piuttosto che mediante uomini famosi.

Il mondo evolve attraverso uomini capaci di tale lotta contro se
stessi, in quanto in se stessi afferrano 1'origine del male sociale. Al
mutamento delle situazioni, viene richiesta una sostanza morale
vivente, prodotta dalla conoscenza, dalla volonta e dall'interiore
combattimento: essa puo scaturire dall'anima di autentici uomini,
di reali amici dell'umanita. Chi si ritiene portatore di spirito
“rivoluzionario”, oggi rischia di sbagliare azione, se si lascia
persuadere da una lotta risultante dal coincidere del soggettivo
pensiero riflesso con il flusso degli istinti, epperdo priva di
relazione con la realta: deve badare a non divenir strumento di una

163



Lotta di Classe ¢ Karma

corrente sub-personale collettiva, per via del facile entusiasmo, o
dell'idealismo meno consapevole.

Non v'¢ da accusare nessuno, ma solo se stessi. E piu facile
'attivismo donante I'illusione della trasformazione, che non il
pensiero trasformatore. L'impresa eroica ¢ invero la conquista di
tale pensiero. Rivoluzione nel senso reale del termine ¢ il meditare
profondo che affronta le forze antisociali dell'umana natura la
dove realmente si incontrano: nella propria anima. Questo
trasformare se stessi, questo riconoscere l'origine del male sociale
in se stessi, ¢ in effetto la operazione a cui si sfugge, perché la piu
difficile: si tratta della conoscenza di sé, che non € conoscenza
dialettica o introspezione psichica, ma conversione del pensiero
riflesso, percid esperienza del pensiero come luce indipendente
della coscienza: indipendente dalla sfera emotivo-istintiva e dai
pensieri stessi. Il “rivoluzionario” che circola oggi nel mondo ¢ in
effetto un essere poco consapevole di cid che veramente vuole:
egli tende a mantener intatto in sé cio che dialetticamente presume
trasformare o rivoluzionare fuori di s¢: egli mantiene intatta in sé
la natura che lo domina, la sfera istintiva portata all'avversione e
alla lotta, la necessita animale: questa, per rimanere dominatrice in
lui, gli suggerisce mutamenti esteriori, rinnovamenti formali: la
rivoluzione fuori di sé. “La rivoluzione fuori di sé stessi e
l'inganno”.

L'equivoco in tal senso ¢ immane: le forze della non
conoscenza, presumenti la radicale azione rivoluzionaria, riescono
a deviare il processo formativo della Societda, convertendo in
impulsi di odio la corrente del dolore umano: la quale ¢ in sé
istanza alla conoscenza, ossia al fluire dello Spirito nella vita. La
sollecitazione dello Spirito mediante la quotidiana prova delle
anime, viene impedita alla collettivita umana: “i/ dolore, da
strumento di illuminazione, diviene strumento di avversione”. La
deviazione viene completata da coloro che presumono battersi per
la pace universale: da coloro che credono di instaurare la pace nel
mondo con l'impedire la guerra, come se l'impedire la

164



10 - Coscienza dell'lo come Coscienza del Karma

manifestazione del male fosse la terapia del medesimo.

Indubbiamente ha la sua ragione di essere il vasto stuolo di
coloro che non sanno concepire altro che l'agire esteriore, anche
quando credono di prendere le mosse da una “metafisica”, o da
una visione etica, e persino integrano la loro azione con discipline
interiori. Non si puod negare la necessita della funzione di coloro
che si possono definire “uomini d'azione”: il problema vero ¢ il
principio a cui obbediscono, che difficilmente coincide con quello
che essi si rappresentano: per un minimo scarto di consapevolezza
interiore, costoro possono servire inconsciamente 1'impulso
avverso all'ideale da cui credono muovere e contrastare 1'azione
dei reali operatori interiori.

Sempre piu rari sono coloro che possono insegnare la funzione
positiva del dolore, quale richiesta al puro conoscere, e
l'illuminazione che esso ogni volta prelude: da cui sorgono i germi
della reale pace. In una manifestazione per la pace ¢ presente il
germe dell'impulso alla guerra: una certa dose di recitazione le ¢
indisgiungibile. Chi anela realmente alla pace, non puo non
sfuggire da esibizioni del genere: sa che la pace del mondo ha
inizio in lui: € uno stato interiore a cui egli pud fare strada
nell'anima, contraddicendo volitivamente 1'istinto dell'avversione:
¢ un esercizio di meditazione che esige essere coltivato
ritualmente nell'intima anima. Probabilmente il mondo ancora non
¢ in fiamme grazie all'azione di sconosciuti meditatori. E difficile
che una manifestazione della folla risponda a cid che questa
ritiene conseguir mediante essa: quasi sempre, se si astrae dalla
giustificazione politica, la manifestazione collettiva ¢ il segno
dell'anima di gruppo, ossia di cid che esprime la specie, non
l'indipendenza dalla specie.

Chi avversa la guerra e manifesta contro essa, gia muove
guerra a qualcuno: anche qui la non conoscenza porta a non
avvertire nella guerra l'ultima fase di un processo maturato
attraverso il confluire di cause che riconducono alla respon-
sabilita interiore di insospettabili personaggi: sarebbe utile un

165



Lotta di Classe ¢ Karma

giorno scoprire tra i responsabili proprio gli assertori del
pacifismo. L'anima incapace di risolvere sulla scena della
coscienza il conflitto umano, prepara la guerra nel mondo. La
guerra ¢ la conseguenza inevitabile dell'attaccamento degli uomini
ai punti di vista che appaiono politicamente giustificati, ma in
realta appartengono all'istinto d'avversione, forte della sua scienza
sociale e della sua dialettica. Questo istinto, cui ¢ inevitabile come
corollario ultimo la guerra, muove nel mondo secondo gradazioni
diverse: dalla pacifista alla terrorista, dalle manifestazioni “di
piazza” alle operazioni di guerriglia, in cui l'elemento piu
equivoco ¢ quello che appare elemento della spontaneita: che da
tutto viene fuorché dallo Spirito.

In verita chi marcia per qualche cosa, marcia contro se stesso.
Le manifestazioni della non-violenza sono gia una violenza: il non
avvertirlo porta la violenza nel mondo. L'uomo regredito verso la
natura fisica mediante progresso mentale, ossia mediante la
visione materialistico-dialettica del mondo, non pud non urtare
contro l'altro, non pud non opporsi all'altro, ossia alla Societa. Il
buon senso lo dovrebbe portare a opporsi solo a se stesso: a
seguire cio¢ la via piu difficile, perché creativa dal punto di vista
morale e sociale. Ma cio che ¢ faticoso si rifiuta: la violenza, che
risponde immediatamente alla richiesta degli istinti, ¢ piu facile.
L'incapacita di risolvere il conflitto nella scena della propria
coscienza, porta a risolverlo sulla scena esteriore: infine l'azione si
ritorce contro chi I'ha provocata.

Si puo dire che con il Secolo Ventesimo ha inizio per I'vomo
l'esperienza dell'anima cosciente: una trasformazione millenaria,
come processo della personalita spirituale, tendente a diventare
coscienza di sé nell'individuo, si compie su tutta la Terra. E
compito dei filosofi e degli psicologi verificare un simile asserto.
A noi interessa rilevare che da tale epoca, la guerra, come
manifestazione di antitesi di diritti delle Nazioni o degli impulsi
delle anime dei Popoli, cessa di avere ragione di essere. La guerra
che continua, manifestando la sua necessita, ¢ il segno dell'errore

166



10 - Coscienza dell'lo come Coscienza del Karma

della cultura del tempo.

Le ultime guerre cessano di avere giustificazione etica con la
fine del Secolo Decimonono. Nel presente secolo, le guerre
cominciano con l'essere proiezione della interna contraddizione
della cultura, incapace di stabilire intese tra i Popoli, in quanto
rinunciante alla possibilita che le sorge in questa epoca: la
connessione consapevole con la propria sorgente spirituale.
Essendo I'epoca dell'anima cosciente, ossia della consapevolezza
del processo spirituale, fino a ieri dominio delle religioni, delle
mistiche e delle metafisiche, le forze di tale consapevolezza,
ignare di sé e identificantisi con la dimensione sensibile-
quantitativa, polarizzate verso la visione fisica del mondo e
incapaci di auto-percezione, non illuminate dalla Religione, né
dalla Filosofia, non possono non scadere nella sfera istintiva. Non
realizzando il loro livello spirituale, sono portate a giustificare
spiritualmente il livello di caduta a cui si identificano: producono
dialetticamente e socialmente il Meccanicismo assoluto, tendendo
a fare del potere fisico la misura del valore. L'urto tra un sistema e
l'altro non puo derivare da necessita etica, ma solo da necessita di
potere fisico, naturalmente provvisto del suo pretesto ideologico.
Che tale potere sia rivendicato in nome dell'automa proletario o
dell'automa gnostico, non cambia nulla: il livello ¢ identico, l'urto
inevitabile.

L'atomizzazione del reale non puod conoscere l'interna relazione
delle cose, la coesione sovrasensibile, la cui coscienza costituisce
la base della socialita. Le forze dell'anima cosciente, non
realizzate secondo adeguata disciplina, debbono fare appello a una
relazione astratta e numerica, che € irrelazione ed esclusione
reciproca degli enti, incomunicabilita tra essere ed essere: la cui
conseguenza ultima ¢ l'urto. L'alterazione di tali forze suscita il
conflitto tra individuo e individuo, tra gruppo e gruppo, tra
categoria e categoria, tra popolo e popolo: la loro dialettica,
alienandosi nella sfera della riflessita, esprime l'impossibilita di
un'intesa secondo il loro principio: al luogo della connessione

167



Lotta di Classe ¢ Karma

sovrasensibile, opera la vita istintiva. La guerra ¢ inevitabile, in
quanto prodotto obiettivo dell'alterazione delle forze dell'auto-
coscienza, il cui processo universale umano, ove fosse stato
afferrato almeno da pochi, come evento sovrasensibile, avrebbe
operato in questo secolo come elemento d'intesa tra i Popoli,
evitando lo errore della guerra quale mezzo per il riconoscimento
di presunti diritti.

Che il processo sfugga all'indagine razionale, ¢ spiegabile con
l'attuale rapporto del mentale umano con se medesimo, epperd con
il reale. Meno spiegabile ¢ il fatto che 1 cultori della dialettica
suscitatrice del suo guasto, professino il pacifismo. Un pacifismo
necessariamente minaccioso.

Chi marcia per la pace, chi partecipa minaccioso ad adunate
per la “giustizia sociale”, difficilmente sospetta di essere portatore
dell'impulso opposto a quello che presume affermare: egli si fa
una forza della sua incapacita di riconoscere in sé il principio
dell'ingiustizia e della guerra. In tale atteggiamento ¢ in atto la
sottile volonta dell'ingiustizia e della guerra. La poverta di idee di
simile marcia o adunata, ¢ il credere che qualcuno
individualmente identificabile abbia il potere di instaurare o
togliere pace e giustizia: che esistano individui dotati del potere di
promuovere la pace o la guerra, come la giustizia o la ingiustizia
sociale. A parte il significato tattico di simile manifestazioni, si
tratta ancora una volta dell'accusa verso I'altro, dell'attribuire ad
altri, fuori di sé, la responsabilita di quello che avviene: del
principio della condanna dell'altro: il principio vero
dell'ingiustizia e della guerra. Il pacifista ¢ colui che meno di tutti
puo sentire la corresponsabilita della situazione cui sia corollario
ultimo la guerra: ¢ il piu lontano dal supporre di portare in sé le
cause della guerra, e dall'idea di un'azione interiore che possa
essere inizio di pace. Tale azione dovrebbe essere il portar la
guerra a se stessi, al proprio istinto di avversione e alla dialettica
che Immediatamente la riveste. Fino a che questa “identita della
dialettica con l'istinto d'avversione” non venga avvertita, eppero

168



10 - Coscienza dell'lo come Coscienza del Karma

superata, il conflitto ¢ inevitabile, il dissidio insanabile. La guerra
combattuta con le sue inumane stragi e le sue distruzioni, sta li
come ultima conseguenza di un processo interiore che sfugge alla
coscienza umana: processo che sarebbe saggio penetrare la dove
sorge, piuttosto che credere di afferrare nelle sue finali
manifestazioni. La guerra ¢ I' espressione visibile di uno stato di
fatto invisibilmente compiuto.

Un'analisi metafisica delle ragioni della inevitabilita della
guerra, potrebbe scoprire la connessione karmica, epperd la
corresponsabilita spirituale del tipo umano socio-politico uso a
rivendicare a sé 1'estraneita alle cause della guerra. La guerra non
viene scatenata da un uomo o da un gruppo di uomini
individualmente identificabili in base a inchieste indiziarie: gli
“evidenti” responsabili, invero, sono soltanto gli inconsci
strumenti di un meccanismo gia in moto prima che essi
l'avvertano e di cui nessun essere consapevole, a un simile livello
di coscienza, si puo dire che possegga il comando. Se si potesse
avere la visione obiettiva di tale. impercepibile processo, si
vedrebbe il meccanismo servito inconsciamente proprio da coloro
che deprecano il suo prodotto finale. Chi coltiva la guerra nella
propria anima, chi marcia per la pace, chi accusa gli altri di
ingiustizia sociale e non trova modo di accusare se stesso, chi
crede alla colpa degli altri e non alla propria, e percid crede
legittimo eliminare il ritenuto colpevole, prepara la guerra, rende
inevitabile l'ingiustizia sociale. La dialettica della lotta sociale ¢ il
veicolo di una inconciliabilitd che non pud non esigere come
conseguenza ultima la guerra. Guerra, guerriglia, lotta di classe,
manifestazione di popolo, sono espressioni di un medesimo
contenuto. Il karma ¢ 1'urgere nella presente forma fattuale, delle
cause poste dall'uvomo nel passato. Questa corrente del passato
manifesta la sua forza comunque positiva, mediante la forma
dell'evento fausto come dell'infausto, se trova nella coscienza di
lui il rapporto con la direzione dell'avvenire, che ¢ in sé la
direzione della liberta, o dell'indipendenza dal karma: questa sola

169



Lotta di Classe ¢ Karma

ha il potere di dare forma al manifestarsi delle cause. Quando la
libertd umana viene impedita - “e non viene mai impedita da un
regime, bensi da un modo di pensare o di conoscere” - il passato
come impulso presente viene contraddetto dalla posizione
dialettica presente: la corrente del passato, non incontrando la
liberta umana, ¢ portata ad imporsi come forza del presente.
Impulsi regressivi, operanti nella corrente della liberta, deviante
perché inconscia, afferrano l'uomo: che spesso ¢ portato a
considerare l'espressione di ci0 “rivoluzione”. Egli inconscia-
mente regredisce, per poter giungere, mediante fatti esteriori, a un
accordo con le cause del passato, con cui non riesce a
congiungersi mediante libera meditazione. Percio dottrine che
sembrano annunciatrici del progresso sociale, sono espressioni di
impulsi trascorsi della specie: impulsi che un tempo mossero
l'uomo, oggi sono l'impedimento alla sua evoluzione, alla nascita
dell'autocoscienza. La lotta ¢ appunto contro l'autocoscienza, la
quale soltanto ¢ capace di responsabilita e di relazione sociale, o
di amore per il prossimo e percio di pace. A questa autocoscienza
st fa opposizione. Diciamo “si fa opposizione”: non potremmo
indicare nessun reale autore. Non c'é autore, infatti. Un medium
non ¢ autore.

La regressione dell'umano avviene mediante 1'ethos dominante,
la cultura dominante, la dialettica, la logica analitica, 1 miti
politici, il culto psicologico degli istinti, il meccanicismo assoluto:
tale situazione lascia intravvedere un solo potere in marcia in tutto
il mondo. Il problema vero per la umanita ancora minimamente
consapevole, ¢ chiedersi chi muova questa immane ideologia ¢ la
sua prassi: “chi la voglia veramente e mondialmente”. Se si cerca
chi la voglia mondialmente, non si trova alcuno: i persuasi che
aspirano a un mondo totalmente marx-leninista, non sono quelli
che tengono le leve di comando del grande veicolo. In realta si
puo assistere al fatto che il fenomeno ¢ piu irresistibilmente voluto
presso i Popoli che, sotto il dominio di una democrazia formale,
recano meno lo sviluppo dell'anima cosciente, come presso quelli

170



10 - Coscienza dell'lo come Coscienza del Karma

che escono appena da una fase storica di tipo “primitivo”, o
assolutamente tradizionalista. Questo dovrebbe far riflettere i piu
consapevoli.

Il meccanicismo culturale politico che, giovandosi dei mezzi
della tecnologia, ormai fascia tutta la Terra, ¢ in definitiva una
lotta contro I'Auto-coscienza, contro la nascita della liberta
individuale, quale orientatrice della cultura e della storia. La
regressione appare provocata soprattutto dalle correnti capaci di
mobilitare 1'elemento collettivo dell'uvomo, 1*‘anima di gruppo”, i
Popoli appena uscenti dall'infanzia etnica e dalla Tradizione,
appena sulla soglia della Storia, le razze d'Asia e d'Africa. Queste
ultime agiscono potentemente in senso recessivo, in quanto
tendono ad agire come razze, nell'epoca in cui le tazze hanno
esaurito la loro funzione: formandosi i Popoli e le Nazioni e
rendendosi a confederare le Nazioni.

L'azione recessiva non ¢ provocata dalle razze di colore, bensi
dai portatori delle ideologie che sollecitano il grado di coscienza
fisico delle razze, mediante impulsi che necessitano della massima
giustificazione razionale, in quanto non superano l'astratta
razionalita, la dialettica della natura fisica: quella recata ai Cinesi
da Russell e Dewey ai primi del Secolo, il piu nefasto dono
dell'Occidente all'Estremo Oriente. Onde oggi non pud essere
riconosciuta distinzione di valore spirituale: sul piano dell'astratta
razionalita e del sapere quantitativo, cessano le differenziazioni
qualitative, si afferma la quantita, il meccanicismo, la forza vitale
mentale: ¢ il piano al cui livello un negro puo dare dei punti a un
bianco, e non pud ammettere, giustificatamente, disuguaglianze.
Perché queste, come distinzioni di valori, appartengono allo
Spirito, all'autocoscienza, ossia alla liberta, a cui I'nomo bianco
senza saperlo ha rinunciato. Inconsciamente opponendosi alla
nascita della individualita interiore, I'vomo bianco si ¢ opposto
allo Spirito della propria Tradizione: ha resuscitato l'istinto della
coesione collettivistica e totematica degli uomini di colore.

171



Lotta di Classe ¢ Karma

Con i mezzi della razionalita e della tecnologia estraniati allo
Spirito da cui originano, l'vomo bianco ha riattizzato gradi di
coscienza spiritualmente esauriti nei Popoli di colore. I quali,
mentre giustamente respingono ogni disuguaglianza formale,
appellandosi all'ideologia ugualitaria, non possono non sentire la
forza di profondita del proprio ethnos: come una unitd mistica
epperd come un elemento di superiorita rispetto alla compagine
bianca, “priva della propria unita”: che non potrebbe essere di
razza, bensi di Spirito. Solo una simile unita potrebbe erigersi
come elemento ordinatore percepibile e percid accettabile
dall'uvomo di colore: la cui tensione etnico-mistica ¢ in realta
“segno della privazione di un tale elemento ordinatore”: ¢ il
segno di un regresso del quale ¢ responsabile il bianco, e con il
quale il bianco non potra non fare i conti. Sara per lui lo stimolo a
ritrovare cio di cui doveva essere portatore al proprio simile, nero
o giallo.

Al fenomeno di regressione interiore della civilta-tipo, ¢
connaturata la necessita della guerra, come della lotta di classe e
della “marcia delle razze di colore”. Tale lotta, come si € visto,
non ¢ all'origine del processo, bensi a sua conclusione, come suo
prodotto. Si tratta tuttavia di un processo che non puo determinare
'umano, non puo sopraftare lo Spirito, non puo sottrarsi al karma.
Il senso reale della regressione ¢ che vi saranno uomini che infine
l'avvertiranno, in quanto si manifestera pesantemente sul piano dei
fatti: essi opereranno di conseguenza. Se la regressione non
avvenisse € non giungesse sul piano attuale al limite della
sostenibilita, questi uomini non si desterebbero e non
opererebbero, non sarebbero capaci di una distinzione. Non
sarebbero capaci di una scelta cosciente.

La capacita di una simile scelta essi la dovranno al fatto che
una parte dell'umanita ha gia scelto inconsciamente in senso
opposto. Coloro che sceglieranno “ la via cosciente”, ignoreranno
la lotta di classe: non si lasceranno determinare dalla opposizione
degli altri, che vedranno in essi dei nemici e li tratteranno come

172



10 - Coscienza dell'lo come Coscienza del Karma

tali. Coloro che seguiranno la via cosciente, agiranno come esseri
liberi, perché conosceranno la legge del karma e il “mistero della
liberta, connesso con quello della fraternita”: fraternita che non
elimina anzi rende creative le distinzioni. Movendo secondo
percezione interiore, o secondo Scienza dello Spirito, essi
vedranno in coloro che tendono ad eliminarli, i propri fratelli
umani inconsciamente assumenti su s¢ il male della Terra, per
realizzarlo: costoro invero incarnano l'odio, perché l'odio si
manifesti e una forza piu alta sia sollecitata a risolverlo, mediante
la “conoscenza”. Gli esseri liberi sapranno che questi fratelli
umani “discendono” temporaneamente, perché essi possano
“salire” e recare loro in un secondo tempo la virtu della riascesa.
Essi conosceranno, mediante la reintegrata percezione sovrasen-
sibile, il retroscena reale del processo ed opereranno ad estin-
guere la spirale dell'odio, non con attivismo, o ideologia, bensi
con l'azione interiore. Sapranno che “/'azione interiore e piu reale
della esteriore”, perché ne ¢ il germe. La guerra viene da un
processo interiore: la lotta tra uomo e uomo trae origini dai
pensieri e dai sentimenti individuali.

Gli uomini che seguiranno la via cosciente, gia con il loro
atteggiamento inseriscono una forza nella Terra: essi “operano
alchemicamente”, perché cominciano a separare le potenze in
lotta in se medesimi e ad armonizzarle: mediante pensiero
liberato, colgono in sé il giuoco degli istinti distruttivi,
rettificandone il processo. Essi sapranno che la distinzione tra il
male e colui che lo compie ¢ un'espressione legittima nella misura
in cui risponde a un'operazione interiore. Si tratta di una
penetrazione intuitiva della trama della Storia, che non patisce
formulazione politica: la sua forza consiste nell'essere un moto
della coscienza, che come tale partecipa della dynamis del karma
terrestre. Sempre un moto della coscienza da forma al contenuto
karmico della realta, degli eventi quotidiani, della Storia. Se la
distinzione ¢ sollecitata da un intento politico, rinuncia ad essere
quel puro moto della coscienza che soltanto come tale ¢

173



Lotta di Classe ¢ Karma

necessario all'aura morale della Terra, ossia alla zona
extrasensibile formativa degli avvenimenti terrestri, in cui le forze
del karma si combinano con le forze libere della coscienza. Alla
liberta e alla moralita di queste forze ¢ necessaria la facolta della
distinzione, ma tale liberta e moralitd vengono contraddette dalla
incapacita di riconoscere nella distinzione un evento interiore.

Non ¢ facile essere cristiani: non ¢ sufficiente sentirsi cristiani.
Nell'epoca del dialettismo, il pensiero riflesso privo di movimento
interiore puo ritenersi cristiano ed esprimersi evangelicamente,
rivestendo anche la prassi religiosa: ma ¢ una “parvenza”. Se si
guarda il suo contenuto, lo si trova identico a quello del
Materialismo: percio la distinzione su tale piano ¢ tutto a
beneficio del contenuto irreligioso: dove si vede la religiosita,
anche la piu autorevole e meglio intenzionata, al servizio
dell'errore. Solo un Cristianesimo la cui eroicita sia anzitutto la
“redenzione del pensiero”, onde la conoscenza esprima lo Spirito
e non la Materia, pud dimostrare il non-senso della lotta di classe:
non il Cristianesimo dei recenti “modernisti” bramosi di
avanguardia liturgica, ma il Cristianesimo di coloro che operano
in sé il resuscitamento del Logos, secondo un rito dell'anima
restituente nel silenzio la trama di cid che ¢ stato alterato. Essi
possono insegnare, in base ad esperienza, come il dolore sia
veicolo della forza, non il pretesto dell'accusa e dell'odio: dal
dolore l'uomo riceve la connessione con il karma, eppero il
segreto della cessazione del dolore. Anche se la sofferenza sembra
venirgli da altri, quella sofferenza riguarda soltanto lui. Non si
tratta della soluzione dell'impotenza, bensi della potenza
liberatrice, in quanto ¢ l'operazione interiore piu lucida:
operazione originaria della conoscenza, esigente la logica dello
Spirito, di la dalla soluzione politico-sociale o psicologica, che
grazie al suo minimo di verita, genera l'equivoco di un'evoluzione
attuabile fuori dell'individuo, ossia fuori dello Spirito.

La persuasione di chi propone la distinzione tra errore ed
errante, ¢ di conoscere che cosa sia l'errore e di esserne fuori. E

174



10 - Coscienza dell'lo come Coscienza del Karma

auspicabile che vi siano uomini capaci di questo: capaci di essere
tanto fuori dall'errore, da poter indicare la comprensione che
presuppone la reintegrazione piu ardua della coscienza. Essi perd
farebbero in modo da non fornire alle “propagande” principi che
da queste necessariamente non potrebbero essere utilizzati
secondo lo Spirito da cui originano. Le verita del Vangelo non
patiscono predicazione politica: chi veramente potesse da un
pulpito mondiale predicare il Vangelo, certo lo dovrebbe, ma
dovrebbe essere assolutamente coerente nel suo discorso. Non
potrebbe rivolgere accusa ad alcuno sulla Terra, non potrebbe
avere indulgenza per determinati erranti e per altri no: tutti gli
erranti della Terra dovrebbero essere compresi dalla sua
compassione, nessuno escluso: ma un simile discorso
implicherebbe una pratica di vita cui non sarebbe possibile
compromesso con esigenze politiche. Un simile predicatore
avrebbe coscienza della impossibilita che il principio della
fraternita sia usato politicamente, ossia tanto piu formalmente
utilizzato, quanto meno lo Spirito debba corrispondere alla parola.
Un simile predicatore si guarderebbe dal coltivare la presunzione
che una parte dell'umanita possegga la verita e 1'altra sbagli; che vi
sia chi possegga tanto la verita da poter guardare l'errore come
qualcosa che gli ¢ estranco, e concedersi il lusso etico di
distinguere sé dagli erranti. Un essere che vivesse nello Spirito del
Vangelo, si da poter predicare la nobile distinzione, saprebbe che
erranti sono tutti, onde non formulerebbe la distinzione, prima di
aver fissato 1'idea della corresponsabilita e percio dell'innocenza di
tutti. Secondo un tale spirito, non sarebbe possibile contrapporre
chi non possiede a chi possiede, né sarebbe imputabile un sistema,
ma solo la corresponsabilita di tutti riguardo a un pensiero ¢ ad un
livello etico, che consentono le disuguaglianze economiche.
Queste rimandano non tanto a chi le porta a espressione, quanto al
processo mentale che le prepara: ancora la responsabilita degli
“gnostici”.

Non esiste principio etico che possa incedere nel veicolo della

175



Lotta di Classe ¢ Karma

politica. L'uomo politico che oggi disponga di personalita etica,
non pud non sapere che il ferreo meccanismo e la logica del
giuoco politico condizionano I'attuazione dei principi etici: il
continuo compromesso gli ¢ inevitabile, la sua azione morale
viene necessariamente  contraddetta. Se egli intendesse
comunicare l'esperienza della propria indipendenza, e percio
attingesse al raccoglimento e alla meditazione, cesserebbe
automaticamente di partecipare al giuoco politico, entrerebbe in
contrasto con le direttive del Partito. Un uomo morale, che sulla
scena politica non intendesse rinunciare alla propria personalita,
non potrebbe non essere tollerante con tutti e al tempo stesso
opposto a tutti: secondo wuna posizione politicamente
“insostenibile”. Potrebbe anche non dimettersi e condurre una
lotta eroica per conciliare con i suoi impulsi morali gli obblighi
tattici, ma allora penserebbero i suoi colleghi a neutralizzarlo,
risultando egli nocivo al giuoco, che non pud non essere tattico,
ossia politico. L'importante ¢ che sia “politico”, perché come tale
ha la possibilita di usare i pretesti etici, sociali, spirituali, necessari
al suo svolgimento.

Come si ¢ mostrato, un simile giuoco origina da potenze
impersonali operanti nella coscienza umana mediante gli istinti.
Non ¢ I'vomo che conduce il giuoco: si puo risalire a un Ente
collettivo, a un principio, a una forza, la cui entita non ¢ meno
reale per il fatto di essere inconcepibile all'indagine razionale. Nei
tempi moderni, un simile Ente trova nella politica lo strumento per
tenere gli individui avvinti alla lotta quotidiana, alla polemica di
parte, all'agitazione per l'ingiustizia delle situazioni sociali. Questa
ingiustizia c'¢, ma non ¢ quella facilmente indicabile ovunque
esista un ordine che rapporti a un dirigente i suoi dipendenti, quasi
fosse sopraffazione l'orientare gli esecutori del lavoro: non ¢
l'ingiustizia politicamente predicabile a fine di scardinare le
istituzioni, ma quella che affanna la vita esteriore dell'uvomo su
tutta la Terra, per impedirgli I'azione vera, che ¢ azione interiore:
la quale soltanto si puo riflettere all'esterno come ordine etico e

176



10 - Coscienza dell'lo come Coscienza del Karma

socio-economico. Si ¢ veduto come l'elemento deteriore della
coscienza, giovandosi del formalismo dialettico, vuotato di
Spirito, abbia trovato modo di paralizzare lo sviluppo dell'anima
cosciente. Le forme di questa azione paralizzatrice sono
soprattutto politiche: in tale senso si puo dire che tutte le politiche
della Terra oggi sono tipologicamente riducibili a un unico
contenuto. Fare politica significa entrare nel cliché della
uniformita dialettica, quale che sia la corrente. Un simile ethos
oggi giunge a far considerare fondamentale per l'uomo Ia
coscienza politica: la contraddizione di questa idea ¢ che nessuno
dei suoi assertori saprebbe dire come realizzi la sua semplice
coscienza eppero saprebbe garantire il proprio asserto, mediante
una ‘“coscienza di sé” in quanto tale, ossia pre-politica.

Su tutta la Terra, la politica mostra, attraverso il linguaggio
degli eventi, di aver esaurito il suo compito, ma percio di tendere
ad arrogarsi i compiti di un'era che non le appartiene.
All'osservatore autonomo, la politica risulta sostanzialmente una
forma vuota usata da forze del passato, da correnti volte a
sopravvivere illegittimamente, sostituendosi all'elemento di
coscienza e di responsabilita appena affiorante nell'uomo. Con
inusitata categoricita oggi la politica viene affermata come un
presupposto assoluto, mentre quello che, sia pure attraverso serie
difficolta, affiora di pregnante nell'uomo ¢ I'elemento interiore
dell'autonomia, capace di edificazione sociale, fuori del canone
politico. Proprio per questo, essendo la presente 1'epoca dell'anima
cosciente, la “politica sopravvive come un passato: come un
mondo che ha esaurito il suo compito, eppero ¢ morto.

V'¢ una nuova direzione dell'uomo, a cui la politica non puo
sostituirsi: la scelta della sua liberta e della sua responsabilita.

La politica agisce ormai come una trascendenza: si erige
sull'uomo come un potere tendente a operare in luogo della sua
coscienza etica: a fare sue le esigenze della liberta, perché non
passino attraverso lui. Percio la Democrazia, la cui vocazione ¢
giusta, ha la vita difficile. Non ¢ il Marxismo, né I'Americanismo,

177



Lotta di Classe ¢ Karma

ma la Politica il potere automatico impersonale, inafferrabile nella
sua metafisicita quotidiana. I contestatori, i neo-rivoluzionari,
oggi dovrebbero aprire gli occhi, per capire che cosa veramente
deve essere mutato, ¢ come non sia mutabile mediante lotte
fisiche, bensi per virtu di idee ordinatrici: idee autonome, non
condizionate da fedi politiche: idee capaci di agire soprattutto
grazie al loro potere originario, come atti rinnovatori della
coscienza, eppero della realta sociale.

Per via del fatum politico e della cultura che lo esprime, oggi
I'uvomo viene derubato della comunione cosciente con le forze del
karma, diviene oggetto di un condizionamento impersonale e
automatico, che egli ¢ portato a spiegarsi mediante determinate
forme della politica, mentre si tratta della sostanza della politica,
una sotto le varie forme, solo in apparenza diverse o avverse.
Coloro che si ritengono consapevoli, dovrebbero scoprire che la
necessita politica oggi entra in una fase di obbligazione e di
virulenza, nei confronti del soggetto umano, proprio perché questa
¢ l'epoca in cui cessa cessa di essere necessaria all'uomo: non pud
esservi piu politica capace di esprimere le esigenze dell'uomo.
Solo individualita in sé compiute possono essere interpreti sociali
dell'uomo. Se una funzione della politica ha ragione di sussistere,
non puo essere che come mezzo per uno Stato superpolitico, ossia
per un ordine giuridico dei nessi sociali concordati indipenden-
temente da esigenze politiche.

Il potere piu inumano, piu costringente, facente violenza alla
volonta dei singoli, oggi viene dalla codificazione della politica e
dalla sua possibilita di servirsi della “parvenza democratica”. Se
oggi v'¢ un blocco che arresta la cultura umana, un potere che
condiziona la realta socio-economica, alimenta la discordia tra i
popoli, impedisce i1 rapporti tra le comunita spirituali, valorizza i
mediocri di tutta la Terra, obbliga le masse a una vita affannosa
sospinta dalla paura di perdere i beni fisici, suscita correnti di
ipocrisie di intrichi e di doppi giuochi, s'impossessa del bene
pubblico, assegna prebende, crea funzioni superflue, distrugge la

178



10 - Coscienza dell'lo come Coscienza del Karma

ricchezza, costringe e degrada, di continuo codificando la sua
violazione del diritto: questo ¢ la politica. Si tratta di riconoscere
l'illegittimita di un tale potere. Sul piano politico tutto ¢ destinato
a corrompersi: non Vv'¢ iniziativa che non debba sottoporsi a
sistematica alterazione: ¢ un meccanismo al quale deve adattarsi
chiunque voglia agire mediante esso. E impossibile che qualcuno
si ponga fuori del meccanismo, per farlo servire all'espressione di
un'idea: il meccanismo impone la sua condizione, l'idea deve
rinunciare a se stessa, in quanto rinuncia alla propria autonomia.
Porsi fuori del meccanismo per farlo obbedire, significa porsi
fuori della legalita. Principio dello Spirito ¢ invece rispettare
l'ordine costituito, quale che sia la sua forma. L'etica dell'uvomo
spirituale ¢ obbedire alle leggi del suo Paese, quale che sia il loro
contenuto. L'uomo spirituale sa che le leggi, quali che siano, sono
il segno del livello dello Spirito: non si tratta di infrangere le
leggi, ma di mutare livello di coscienza, conseguire il livello reale
dell'uomo, da cui scaturiscano leggi rispondenti alla sua verita.

179



Lotta di Classe ¢ Karma

180



11 - CREPUSCOLO E ALBA
DELLA COMUNITA' UMANA

La cultura del presente tempo, le élites intellettuali, gli
indagatori, i rivoluzionari, i1 sociologi, gli psicologi, i filosofi,
gravitano con il loro pensiero attorno all'idea del karma e non
lo sanno: sono di continuo prossimi a questo tema-chiave,
quando tendono a una comprensione delle dissonanze, degli
enigmi e delle richieste del tempo: ma non giungono se non
raramente alla consapevolezza di tale istanza: non conoscono il
pensiero con cui pensano.

Quando Adorno si richiama all*‘astuzia della ragione” di
Hegel, per spiegare il fatto che Hitler non incendio il mondo, in
sostanza sostituisce con un nesso intellettuale cid che non
riesce a percepire come momento meta-dialettico della genesi
degli eventi. Egli vorrebbe conoscerla: le ¢ vicino, ne ha il
presentimento, ma il limite del pensiero riflesso gli impedisce
di muoversi nelle zone dell'anima: rimane nella zona dialettica,
ossia nella sfera esplicativa delle parole, che pud concepire
tutto senza afferrare nulla. Allorché' Lockwood considera
I'imagine dicotomica che della Societa si fa [l'operaio
“proletario”, sentendo in questa una dualita di privilegiati e di
esclusi, piuttosto che la conseguenza di un sistema di potere e
tenta afferrare il senso della partecipazione ai beni nel processo
sociale stesso, si aggira anche lui attorno al tema del karma.
Dove non soccorre la percezione dell'elemento sostanziale del
processo, opera sostitutivamente il nesso ideologico. Cosi,

(113

181



Lotta di Classe e Karma

allorch¢ 1l Touraine tenta di spiegare il senso della
disuguaglianza e l'imagine della societda quale sorge nella
“coscienza operaia”, deve ricorrere alla logica delle
stratificazioni socio-economiche e alla concezione dicotomica
propria all'opposizione di classe: in sostanza parla di processi
che andrebbero essi stessi spiegati, la stratificazione e la
dicotomia. Anch'egli si aggira attorno al tema del karma, ma lo
ignora.

Una simile osservazione non vuole significare che le
disuguaglianze e gli antagonismi non vadano superati, ma
soltanto che possono essere superati se vengono compresi
secondo la loro interna logica, non secondo la logica che ad
essi viene sovrapposta dall'ideologia. “L'Ideologia” non afferra
la realta, solo 1'“idea” puo afferrarla. All'autonomia dell'idea
deve fare appello la conoscenza che non voglia avere un
illusorio rapporto con la realta. Potremmo citare serie di autori
moventi nella loro ricerca da un presupposto che non avvertono
e ideologicamente finiscono col contraddire, il presupposto del
karma, ma lasciamo al lettore interessato il controllo di un
simile asserto. Ci basti ricordare Lukacs, un pensatore non
eccessivamente autonomo, ma organico € preoccupato di una
filiazione hegeliana del Marxismo. Nella sua Storia e
coscienza di classe, egli si aggira attorno a un principio che
non osa determinare, come tutti i pensatori marxisti che
sentono l'esigenza di ingentilire la ferreita del sistema
marxiano, con un riferimento sovrarrazionale.

Malgrado la sua sincera connessione con la dialettica
idealistica, Lukacs mostra di non comprendere il soggetto a cui
Hegel allude quando nella Prefazione alla Fenomenologia
afferma che “il Vero deve essere inteso ed espresso non come
Sostanza, ma come Soggetto”. Lukacs, come tutti 1 pensatori
della sua specie, mostra di non avere mezzi per capire che

182



11 - Crepuscolo e Alba della Comunita Umana

Hegel si riferisce all'lo. V'¢ in questi pensatori quasi un
impedimento organico a concepire 1'lo come principio della
individualita, eppero della verita: certo non 1'lo fichtiano che
trae da sé ed edifica l'essere, ma 1o che incontra il mondo
nella percezione e nel pensiero, i quali senza 1o come
Soggetto non avrebbero senso. Lukacs peraltro afferma che
Marx rimedio alla lacuna di Hegel circa il moto del Soggetto in
quanto Vero: “Soltanto Marx, accentrando nella realta del
processo storico e limitando ad essa l'adempimento della
totalitd conosciuta - e determinando cosi la totalita che puo e
deve essere conosciuta - ha potuto individuare concretamente
questo vero come soggetto e istituire in questo modo 1'unita tra
teoria e praxis”. Dove si vede la fede marxiana prendere il
posto della logica, e si ha la spiegazione del perché I'umano sia
veduto cosi incompiutamente dagli ideologi, ai quali sfugge il
principio dell'operazione che tuttavia considerano la piu
importante: chi, che cosa, ha il potere di unire teoria con
praxis.

La praxis non ¢ forse gia questa unione? E il potere di
sintesi non ¢ piu importante della praxis medesima, essendo la
virtu originaria del conoscere, la vita piu alta del pensiero che
si unisce al mondo e genera la Verita? No, la dialettica insegna
che la praxis ¢ l'opera della classe, l'inverarsi non della
coscienza individuale, ma della coscienza di classe. Ma forse la
coscienza di classe si realizza fuori che come esperienza
individuale? Esiste forse una coscienza di classe che opera da
sé¢, come ente autonomo e impersonale, fuori della coscienza
individuale? Lukcacs dice che il “proletariato, come soggetto
del pensiero della societa, annienta in un solo colpo il dilemma
tra il fatalismo delle leggi pure e l'etica della pura intenzione”,
ossia trasforma la realta, in quanto, come praxis, la penetra.
“All'individuo, sia esso il capitalista o il proletario singolo, il

183



Lotta di Classe e Karma

suo mondo circostante, il suo milieu sociale (e la natura, come
rispecchiamento e proiezione teorica di questo) appare
necessariamente come qualcosa di brutale, di insensato e di
fatale, che gli resta per sempre estraneo nella sua essenza”.
L'agire ¢ un problema insolubile, pensa Lukacs, se un tale
individuo si affida alla teorica razionalistica: non puo agire
all'esterno, senza essere impigliato nell'etica “astrattamente
postulativa” di Kant: né pud agire verso l'interno senza
recludersi in una soggettivita incapace di rapporto con il
mondo. Ecco come Lukacs rasenta e non avverte l'istanza del
karma. A questo punto egli avrebbe le premesse per la vera
praxis, ossia per l'esperienza del Soggetto, nell'oggettivo
autentico: la corrente del pensiero che come essere si unisce
all'essere.

Solo per il pensiero riflesso, soggetto e oggetto si
contrappongono, sono una dualita. Questa dualita non ¢ reale m
sé, ¢ vera solo per 1l pensiero razionale, nel quale pero urge non
avvertita la forza unificatrice: quella da cui di continuo si
scinde, per essere riflesso. In questa forza il mondo ¢ gia uno:
l'uvomo che percepisce il sensibile, realizza di essa l'iniziale
movimento: il pensiero dovrebbe integrarlo integrando se
stesso, non arrestarsi all'imagine immediata della dualita di cui
il percepire ¢ iniziale superamento. L'esperienza consapevole
della forza unificatrice ¢ il “ritrovare nel pensiero tanto potere
di unificazione quanto ne é presente nella percezione
sensoria”: non esistono fenomeni sensibili oltre i1 quali
permanga una materia oggettiva, perché cio a cui si da il nome
di materia ¢ la serie di questi fenomeni penetrabili dalla
percezione e dal pensiero: vedere di 1a da essi una “materia”,
come astrazione ingenua, ¢ un'autentica ‘‘sovrastruttura”,
prodotto di un inconscio misticismo: ¢ il Misticismo che non
cessa per il fatto di considerarsi Materialismo. Il veder chiaro

184



11 - Crepuscolo e Alba della Comunita Umana

in tale questione ¢ l'inizio della soluzione dei problemi del
tempo: ¢ l'esperienza del pensiero mancata all'uvomo, in quanto
I'aspetto teoretico di essa che minimamente Hegel lascio
intravvedere, fu reso inefficiente da Marx, che non si limito a
negarlo, ma addirittura lo capovolse, convinto di doverlo
capovolgere.

Identificato con la riflessita, il pensiero non puo uscire dalla
dualita: 1'unita che crede ristabilire mediante la praxis, ¢ una
discorsivita irrealizzabile: ¢ un'operazione del pensiero che,
comunque muova, muove riflessamente, ossia proietta sempre
fuori di sé la dualitd. Onde, ad esempio, un Marcuse,
soffrendola senza speranza di percepirne l'origine, e tuttavia
bisognoso di un sostegno extrarazionale al suo Marxismo, ha
creduto trovare il rimedio nell'imaginario superamento
freudiano del /imen della coscienza. Meno che mai la dualita in
tal modo viene superata, in quanto si tratta di un ulteriore moto
del pensiero riflesso, il piu grave, perché attuantesi nell'identita
con la sfera meno rispondente alla luce della coscienza: la sua
possibilita infatti ¢ il rapporto stesso della coscienza che,
mancando di appoggio in s€, non puo stabilire rapporto oltre se
stessa, onde il creduto rapporto ¢ la caduta nell'oscurita di un
“inconscio”, come tale inesistente.

Anche se la tenebra di un tale contenuto mentale viene
mascherata dall'apparato logico-dialettico, 1 suoi influssi non
possono non sollecitare 1 moti deteriori dell'anima. Uno di
questi ¢ riconoscibile nell'esaltazione dialettica degli oppositori
della civilta, privi del pensiero che essa racchiude, o di coloro
che si ritengono nichilisti non perché si siano elevati al di sopra
delle norme, ma perché non hanno la forza di vivere almeno
secondo una norma. A costoro, il virus gnostico ha tolto la
possibilita che la coscienza ritrovi in sé il fondamento,
piuttosto che freudianamente o marcusianamente nel supporto

185



Lotta di Classe e Karma

inferiore. Onde rimane insolubile il problema della coscienza:
nucleo della insolubilita del problema sociale, della diversita
degli strati sociali, della diversita dei destini. L'equivoco piu
grave: credere di superare con atteggiamenti o azioni fisiche,
un limite interiore, che chiede essere conosciuto e affrontato in
sé, piuttosto che potenziarsi con 1'estrinsecarsi in atteggiamenti
0 in gesti.

La disuguaglianza non pud essere superata, se non viene
compresa la sua ragion d'essere, col compenetrare di pensiero
le sue cause. Eliminare le disuguaglianze senza conoscere di
che cosa esse siano il segno, ¢ impresa poco sensata. Significa
farle riaffiorare in altra forma, avendo contrastato il modo
immediato del loro presentarsi: andare incontro a situazioni
equivoche, dovute alla persuasione di aver superato le
disuguaglianze, senza aver piu la possibilita di assumerle come
indicazione di ci0 che deve essere fatto.

Una delle norme in cui pud essere enunciata la legge del
karma ¢ la seguente: 1'nvomo pud essere sollevato soltanto del
peso di cui vuole essere liberato. Ma puod decidere liberamente
soltanto del peso che riesce a sopportare: non puo liberarsi del
peso che non riesce a sopportare. Puo essere aiutato, ma non
liberato, questo dipendendo unicamente da un suo mutamento
di coscienza. “L'uomo cessa di aver bisogno del peso che sa
sopportare”, in quanto sviluppi le forze interiori del cui
affiorare quel peso ¢ la richiesta: solo in tal caso la sua
situazione muta anche esteriormente. Quando egli crede potersi
liberare di una situazione difficile, senza conoscere che cosa la
coscienza basale si attenda da essa ed evitando di sviluppare le
forze a cid richieste, la situazione, il cui contenuto karmico
continua a esistere reale e impercettibile, viene obiettivamente
potenziata e portata a presentarsi in forma piu determinante. Il
senso di una situazione pesante ¢ sempre lo sviluppo di

186



11 - Crepuscolo e Alba della Comunita Umana

specifiche forze dell'anima: il vero aiuto che si possa fornire
all'vomo in tal senso ¢ la “conoscenza”, ossia la possibilita che
egli afferri in sé 1'esigenza della propria edificazione interiore.
In quanto egli deve acquisire determinate forze, il suo essere
interiore prepara a se stesso il peso la cui sopportazione le
suscitera. Non v'¢ altro senso alle difficolta umane: lo sviluppo
di virtt interiori necessarie all'individuo e percio alla
collettivita. Un chirurgo comincera a presentire le leggi del
karma, 1l giorno in cui comincera ad avvertire che non ¢
sufficiente rimettere a posto un organo malato, se non vengono
rimosse le cause interiori a cui si deve il suo essere malato:
quest'organo si riammalera, o se ne ammalera un altro
correlativo.

Vi sono provvedimenti socio-economici, che non esigono
dottrine o rivoluzioni, per essere attuati, perché dipendono
unicamente dal buon senso e dalla moralita di una comunita.
Sono 1 provvedimenti della immediatezza e della logica politica
piu semplice: ma vengono complicati e impediti dal dialettismo
e dal groviglio delle modalita burocratiche necessarie alle
tattiche politiche, portate a preoccuparsi delle loro dottrine e
del loro programma prima che dei problemi reali dei
“lavoratori”.

Lo sciopero che rialza il costo della vita, ¢ il preludio allo
sciopero successivo: ¢ il mezzo non del lavoratore, ma della
politica. Gli immediati, logici e possibili provvedimenti socio-
economici sono impediti dalla politica, la quale non pud
ammettere soluzioni non contemplate dall'ideologia: non puo
ammettere che il lavoratore le venga sottratto come strumento
di persuasione e di lotta. L'individuo, allevato secondo una
etica che gli mostra unico valore il mondo fisico e il senso della
vita come godimento dei beni di tale mondo, e ogni ostacolo a
tale godimento imputabile a una Societa a lui contrapposta,

187



Lotta di Classe e Karma

viene privato della consapevolezza di sopportare difficolta
correlative unicamente alla sua individuale necessita interiore,
e della possibilita di sviluppare le forze che possono mutare
realmente la sua situazione. La vita di questo essere viene
deviata, il suo apporto alla Societa alterato.

Perché un peso del karma possa essere tolto, deve essere
anzitutto accettato da colui che lo reca, cosi che la sopporta-
zione sviluppi in lui le forze di cui quello & la richiesta. E
decisivo che egli sia libero in ci0, come nell'accettare che il
peso gli sia tolto. L'uomo evolve, superando un limite che gli ¢
interno: chiunque gli voglia far credere che quel limite ¢ fuori
di lui, lo inganna. Fuori pud essere socio-economicamente
realizzato soltanto cio che si sia prima conquistato nella sfera
della coscienza. Un peso karmico puo raddoppiarsi, triplicarsi,
centuplicarsi, sino a un problematismo socio-economico senza
uscita, allorché 1'individuo ¢ sollecitato ad affrontare fuori di sé
presunti responsabili delle sue difficolta, con o senza violenza,
ossia a mutare situazioni esteriori che sono simboli di
situazioni interiori. Naturalmente tale considerazione vale
senza verun pregiudizio per i provvedimenti etici ed economici
ovvi sul piano umano-sociale quotidiano, riferendosi essa al
retroscena karmico di tale piano.

L'vomo viene fiaccato nella sua volonta, se gli si mostra che
il peso da lui portato non lo compete e che altri ne ¢
responsabile: gli viene tolta la liberta di liberarsi. Non viene
aiutato a liberarsi di tal peso, se, al luogo della capacita di
sopportarlo, viene sollecitato in lui un impulso di rifiuto e di
accusa, onde viene impedita la risposta della sua basale forza:
la quale esige potenziarsi mediante la risoluzione interiore dei
contrapposti  richiesti dalla sua necessita edificatrice.
L'estrinsecazione di questa forza ¢ il segno dell'auto-coscienza
umana: ['uvomo libero puo afferrare il senso del proprio destino

188



11 - Crepuscolo e Alba della Comunita Umana

e andare incontro agli impulsi contenuti nelle difficolta. La
giustizia sociale non ¢ la conquista dei programmi politici, ma
anzitutto 'espressione del livello morale di un popolo, della sua
conseguita valutazione della persona interiore. Il rapporto tra
l'vomo e la vicenda del proprio destino ¢ un rapporto
inviolabile: solo forze di fraternita e di conoscenza possono
agire verso di esso, senza presumere di intervenire dal di fuori
sul suo procedimento.

Che 'vomo mediante liberta e conoscenza si congiunga con
le forze del karma, ¢ il principio della concordia sociale e della
realizzazione dell'organismo tripartito, spirituale, giuridico,
economico. Le irregolarita sociali sono espressioni della
insufficienza del conoscere e percido del limite interiore alla
liberta. Perché tale limite sia superato, non ¢ sufficiente
riconoscerlo in proiezioni esteriori quale, ad esempio, l'orga-
nismo dello stato dittatoriale. Il mondo democratico ha gia un
corpus burocratico e una cultura il cui automatismo politico-
dialettico, come conseguenza di una paralisi delle forze
dell'etica e della conoscenza, non ha nulla da invidiare a quello
di una dittatura. Perché, malgrado il meccanicismo burocratico,
il karma possa continuare ad aiutare I'vomo, la sofferenza non
puo non divenire esperienza quotidiana di lui: non v'¢ altra via
per compensare la quotidiana deviazione delle sue forze
interiori: che non riescono, nemmeno sulla scena della presunta
realta socio-economica, a realizzare gli intenti ideologici.

L'edificazione gnostica dell'errore ¢ la liberta wusata
negativamente: la possibilita che ha l'vomo di opporre la
propria autonomia allo Spirito. In tale autonomia, pero, ¢
scomparso 1'lo, si esprime solo il suo simulacro. La liberta
dell'vomo inizialmente sorge bensi come opposizione allo
Spirito, ma ¢ sempre moto dello Spirito: occorre la conoscenza,
perché tale moto sia portato a compimento. La presente ¢

189



Lotta di Classe e Karma

I'epoca della conoscenza, I'epoca in cui I'lo individuale ha
facolta di stabilire il rapporto con le forze sovrasensibili che un
tempo gli veniva amministrato dalle religioni.

Le ingiustizie sociali possono essere superate solo ove non
sia impedita la conoscenza, eppero la possibilita di elevazione
del sentimento morale di un popolo. Il potenziamento del
sentimento politico si oppone a tale possibilita: malgrado le sue
migliori intenzioni, non favorisce lo sviluppo della conoscenza.
Né¢ le provvidenze politiche possono elevare il sentimento
morale di una collettivita, né le misure economiche dettate
dalla politica, cui ¢ inevitabile contraddire I'elemento vivente
dell'economia: privo del quale il mondo sara sempre piu povero
e incapace di controllare il processo economico. Il peso che si
presume togliere al lavoratore, o all'umile, o al primitivo, viene
solo illusoriamente tolto: si € veduto come non possa essere
tolto mediante provvedimenti meramente fisici. Quel peso ¢
“un peso morale”: nessuna provvidenza economica 0 SOCIO-
economica al mondo puo toglierlo: quel peso permane e non
v'¢ nulla che lo appesantisca quanto l'ignorarne il senso.
L'indigenza medesima e la disoccupazione sono in realta un
peso morale. La ribellione a portare il peso e la volonta che si
oppone alla corrente basale della volonta: ¢ quell'indebo-
limento della volonta che rende possibile la gia considerata
trasformazione del dolore umano in odio sociale, in lotta di
classe.

L'odio sociale, la lotta di classe non sono conciliabili con gli
impulsi morali dell'uvomo: le uniche forze che possano fluire
dall'interno degli individui liberi e trasformare le situazioni
esteriori. Chi ci ha seguiti nelle presenti considerazioni puo
comprendere come non alludiamo a forze astratte o
sentimentali, ma a concrete forze che in questo tempo 1'uomo
assume nella sfera della responsabilitd cosciente, come un

190



11 - Crepuscolo e Alba della Comunita Umana

potere di direzione della realta. Sono le forze nuove del' Auto-
coscienza a cui si oppongono naturalmente in tutto il mondo le
correnti del passato, a qualunque segno appartengano: ¢
naturale in qualsiasi processo di trasformazione il contrasto tra
il compiuto e le forze del compimento. Si ¢ mostrato come,
nell'avversare la dottrina del karma, siano spontaneamente
concordi Materialismo, Gnosticismo, Esoterismo dialettico.
Queste tre forze agiscono in contrasto formale tra loto, ma
hanno un denominatore comune.

Maoismo, Marx-leninismo, Tradizionalismo exoterico ed
esoterico, Gnosticismo € Agnosticismo, si possono riconoscere
connessi dal loro rifiuto della conoscenza delle forze del Logos
presenti nell'Autocoscienza umana e della loro correlazione
con le forze del karma. Questa conoscenza ¢ la chiave del
problema sociale: essa viene impedita, perché 1'uomo rimanga
alla mercé delle proprie difficolta, ossia alla mercé degli
impulsi del passato. Si pud parlare di Entita gelose della
Liberta e dell'Autocoscienza dell'uvomo: di Entita che sino a ieri
hanno dominato legittimamente l'uvomo tradizionale, oggi
tendono a dirigere l'vomo anti-tradizionale, secondo analogo
movimento. Oggi esse tendono a sviare gli impulsi dell'anima
cosciente verso un'evoluzione materialistica, o esteriore, o
gnostica, che non muta sostanzialmente nulla della tradizionale
conformita alla necessitd naturale, fisica o psichica, o a
un'anima di gruppo: anzi tende a eliminare quell'iniziale
impulso  dell'autonomia individuale che si esprime
nell'indipendenza dell'artista, o del pensatore, o dell'impren-
ditore.

Si puo parlare di Entita impersonali che sino a ieri hanno
guidato l'vomo legittimamente, data la necessita di lui di
dipendere da direzioni metafisiche. Queste Entita temono che
l'uvomo sfugga loro, sono gelose della sua liberta, vogliono

191



Lotta di Classe e Karma

“paternalmente” dominarlo: percid additano a lui un
“paternalismo” esteriore, facilmente accusabile perché
separabile dalla sua intrinseca realta; tendono a dare una
direzione al suo impulso di liberta fuori dell'ambito in cui
sorge. Lo dominano, eccitandolo contro un dominio esteriore o
contro un ordine, o un'autorita eticamente costituita: donde la
sovversione € la violenza, che non possono mutare qualcosa se
non in peggio. Non v'¢ mutamento che, se si verifica, non sia
conseguenza di un processo interiore antecedente: “non c'e
violenza che possa essere veicolo di un'idea”. Dopo ogni
sovversione, 'vomo viene nuovamente aggiogato al sistema,
simbolo della sua impotenza a capirlo. Che l'aggiogamento
cambi nome o forma, la sua sostanza non muta: le sfilate, i
cortei, le marce, queste espressioni dell'anima di gruppo
eccitata contro qualcosa, che ¢ in definitiva lo Spirito, si
ordineranno anche nell'Europa democratica, raggiungeranno il
bello e compatto ordine delle ben note geometrie umane.
L'acuta intelligenza e la scarsa saggezza di Marcuse, che non
ha saputo vedere I'alienazione se non nelle sue forme esteriori e
nella loro connessibilita dialettica, fanno pensare quanto sia
difficile uscire dall'equivoco. Le Entita cosmiche gelose della
liberta e della nascente Auto-coscienza dell'uomo, operano
mediante pseudo-pensatori come Marcuse e innumerevoli altri
dello stesso livello, per continuare a controllare 1'azione umana:
acciocché l'uomo, incapace di riconoscere il proprio essere
autonomo e il nesso karmico con la necessita umano-cosmica,
sia perennemente aggiogato alla necessita terrestre. Mediante i
ferrei inquadramenti, esse continueranno a dominare ['uomo.
Viene additato come nemico un “padrone”, o un dirigente
d'azienda, la cui razza, garanzia di vitalitd economica per i
popoli, sta subendo una sorta di genocidio morale, ma
simultaneamente viene preparata la dipendenza da un padrone

192



11 - Crepuscolo e Alba della Comunita Umana

inappellabile perché impersonale, che inquadra, pianifica,
burocratizza, atomizza, costringe alla indigenza di Stato.

Gli impulsi del Materialismo appartengono al passato
dell'vomo: essi muovono da una struttura psicosomatica, che
non dovrebbe piu dominare I'vomo divenuto cosciente di sé€,
perché essa fu lo strumento delle forze trascendenti che lo
guidarono fin dalle origini, prima che egli acquisisse la
coscienza di sé. Questa “parte” dell'uvomo ha esaurito il suo
compito, non ha piu nulla da dare: solo dalla parte libera di lui
puo venire una direzione ulteriore edificatrice. La antica natura
mitico-idolatrica, che dovrebbe sedimentare nel profondo,
lasciando agire nella coscienza come potenze immanenti le
forze autonome del pensiero, che un tempo le furono
trascendenti, oggi viene revivificata da entita avverse, che
tendono ad agite mediante l'uomo per esprimere se stesse:
mirano ad asservirlo sollecitando in lui lo stesso moto mistico
con cui un tempo egli si rimetteva alla direzione trascendente.
Per esse ¢ importante impedire la sua autonoma comunione con
il trascendente, come trascendimento di sé: mobilitano in lui i
residui dell'antica fede, convertendoli in Misticismo della
Materia, in concezione morta delle caste (classi), in
opposizione all'intuizione libera dei temi socio-economici, €
quando lo vogliono illudere circa una controparte spirituale del
“mondo moderno”, gli indicano le vie della tradizione
disanimata: ancora il “passato”. Esse fanno in modo che
I'nomo non afferri il senso delle forze interiori con cui realizza
l'esperienza del mondo fisico, non riconosca in esse le forze piu
alte, e percio non afferri lo Spirito vivente della materia, il
principio che ¢ al centro di tutto il processo: la forza
gerarchicamente determinante, capace di ordinare i diversi
elementi animici in giuoco, 1 quali, privi di essa, sono portati
alla rivolta continua e al caos: onde egli venga tentato da un

193



Lotta di Classe e Karma

ordine numerico o meccanico, con cui illudersi di sistemare
tutto.

L'astratto intento sociale interviene meccanicamente nel
destino personale, 1a dove l'opera basale ¢ svolta dall'lo, o
dall'anima cosciente. La meccanica socialitaria presume agire
in luogo dell'lo individuale, intervenendo nel rapporto che
I'vomo ha con il proprio destino: il suo apparato ¢ burocra-
ticamente articolato in modo da condizionare 1'organismo
culturale, il giuridico e l'economico, sino a una loro
correlazione che impedisce l'azione cosciente individuale
rispetto al karma. Allora ¢ inevitabile che il karma, come
corrente del passato, pesi totalmente sull'uomo. Salvo
I'eccezionale e sconosciuta iniziativa di pochissimi, che
riescono comunque a mantenere il giusto rapporto con il
karma, alla generalita umana viene impedito di accogliere
consapevolmente il suo contenuto e di viverlo come forza
attuale, mediante la capacita nascente dell'lo e la messa in atto
di ulteriori forze, la cui sollecitazione ¢ appunto il senso del
karma. Uno sviluppo “normale” dell'organismo culturale
sarebbe sufficiente a quella educazione del pensiero che ¢
premessa per il semplice rapporto morale con gli impulsi del
karma, a prescindere dall'esperienza metafisica di esso,
possibile a indagatori coscienti, non certo a collezionatori di
nomenclature occultistiche e di tavole sinottiche della
“tradizione”.

In termini semplici, si puo dire che viene impedita o deviata
la nascita dell'lo. A cio ¢ necessaria un'lntelligenza che non
appartiene all'uvomo, ma a entita extra-umane tendenti a operare
mediante 'umano. La funzione dell'lo ¢ liberatrice: la sua
intelligenza ¢ quella delle basali forze della coscienza, mentre
l'intelligenza degli Ostacolatori pud operare soltanto mediante
l'alterazione di tali forze, la dialettica: gnostica, o agnostica.

194



11 - Crepuscolo e Alba della Comunita Umana

L'intelligenza degli Ostacolatori si rivolge all'ego, persuade
l'ego, ha bisogno di brillare discorsivamente o culturalmente
per muovere l'anima, escludendo 1'lo. Il processo attuale della
cultura, pur attingendo alle forze dell'anima cosciente per la sua
forma agnostica o gnostica, viene afferrato dagli impulsi
ottundenti dell'Inconscio. E un processo prodotto dalla psiche,
non dall'lo, anzi malgrado I'lo, percido contraddice la realta
profonda dell'uvomo, la forza del Logos: che, contraddetta,
dovra operare unilateralmente mediante il karma.

La dialettica materialistica, come quella spiritualistica, fa
appello a forze dell'anima che oggi dovrebbero ricevere la loro
direzione dall'essere centrale dell'uomo, o dall'lo: eccita antichi
impulsi mistici, la cui funzione oggi potrebbe essere resa
legittima unicamente dall'ordinatore interiore, che ¢ I'lo, lo
Spirito. Tutta la storia umana converge verso l'epoca della
nascita dell'lo, che ¢ la presente: 1'uvomo vi ¢ stato condotto da
antichi impulsi: ¢ stato diretto da religioni e tradizioni, fino
all'epoca in cui il Soggetto del movimento potesse entrare in
funzione e assumere la responsabilita dell'opera, secondo
cosciente continuita dello Spirito che ¢ all'origine. Contro
questo Soggetto spirituale, contro questo ordinatore centrale
capace di forze che 1'uvomo non ha mai possedute direttamente,
viene oggi condotta dall'Intelligenza ostacolatrice una lotta che,
da una parte, assume la parvenza di redenzione tradizionale e,
dall'altra, di redenzione sociale. A questo punto della vicenda
umana, gli antichi impulsi della Storia, che hanno esaurito la
loro funzione, vengono afferrati e revivificati di una vitalita
apparente, la dialettica, e fatti nuovamente agire in opposizione
al Logos nascente nell'uomo come Auto-coscienza. In tal senso
la corrente gnostica - come si ¢ veduto - alimenta quella
agnostica. Nella rivolta contro l'ordine gerarchico, contro
l'autorita spirituale, nella contrapposizione della Societa

195



Lotta di Classe e Karma

astratta all'Individuo, si puo riconoscere il potere conservatore
piu tenace, che, assumendo come propri i compiti morali piu
convincenti, la redenzione del proletariato e la giustizia socio-
economica, taglia fuori dall'umano la forza interiore intuitiva,
ordinatrice, capace di realizzarle: taglia fuori il Principio
interiore, che ¢ sul punto di sorgere come potere della
coscienza, epperdo come potere morale: dal quale soltanto
dipendono la relazione sociale e la fraternita. Non esistono
provvedimenti socio-economici, rivendicazioni conseguite
persino oltre il segno, che possano realizzare 'ambito reale
della Societa, la giusta relazione umana, fuori dell'azione del
principio che unico ha il potere della moralita: il principio
dell'lo.

La lotta ¢ contro la presenza dell'lo o del Logos nell'uomo:
la presunta lotta contro l'autorita € una lotta contro lo Spirito,
ossia contro il fondamento della fraternita: sostanzialmente
percid ¢ una lotta contro la redenzione del proletariato. Essa
viene condotta da un'Intelligenza che si serve di uomini, ma
non ¢ umana: la sua reale natura sfugge al piu attento
osservatore. Questa Intelligenza dispone di tutte le connessioni
logiche, ma, se si guarda il suo intimo movimento, manca in s¢
di relazione logica: vi si scorge un solo potere di affermazione,
irresistibile come un istinto, che non ¢ né pensiero né
sentimento né volonta anche se alla sua espressione dialettica
concorrono queste tre facolta. Si puo parlare di un'Intelligenza
invero possente per la sua capacita di servirsi magistralmente
della relazione logica, di farne un uso assoluto sino alla
dogmaticita; si puo parlare di un'Intelligenza capace di una
strumentazione raffinata della dialettica sino a sviluppi che
discorsivamente fronteggiano qualsiasi situazione esteriore,
spiegano qualsiasi contraddizione, interpretano come conferma
dell'ideologia qualsiasi evento che, in realta, sia una patente

196



11 - Crepuscolo e Alba della Comunita Umana

smentita dell'ideologia.

Questa Intelligenza ¢ priva di movimento intuitivo, essendo
lI'intuizione l'intelligenza attingente allo Spirito: un minimo
movimento intuitivo non potrebbe non incrinare il suo
meccanismo dialettico, che pertanto rimane intatto. Esso ¢
quello che ¢, consente solo movimenti che dipendano dalla sua
meccanica finita, sviluppi del proprio determinismo. Quando si
verificano divergenze dialettiche, si tratta senza dubbio di
tentativi di evoluzione verso la verita, ma, non venendo
superato il limite della riflessita (vedi 1° e 2° capitolo) -
auspice il Conservatorismo gnostico - nessun moto fuori del
determinismo ¢ possibile: malgrado le migliori intenzioni, si
tratta di sviluppi dialettici dello stesso meccanismo, che
giungono a urtare tra loro. Ma l'urto ¢ soltanto formale: pud
essere politico e umano, non sostanziale, non interessando la
persuasione psichico-ideologica. Tuttavia, I'urto pud costituire
il germe di una crisi, in quanto incoercibile moto oppositivo del
pensiero riflesso, che, non polarizzato compiutamente verso il
Classismo o contro l'altro sistema o l'altro Imperialismo, non
pud non erompere contro il sistema: segno di quello che
avverrebbe nel futuro, ove il sistema divenisse fenomeno
mondiale.

L'impossibilita di un moto intuitivo indipendente dal
sistema, data la sua struttura meccanicistica, si € esaminata nei
primi capitoli. Il pensiero riflesso potrebbe avere movimento
ed essere veicolo di intuizioni libere, ove mantenesse la
connessione con la sorgente meta-dialettica del suo dialettismo.
Ma ci0 € raramente verificabile entro il sistema, la cui
organicita ¢ tale da evitare all'individuo lo sforzo della
personale intuizione: la dialettica riflessa, organizzata a
sistema, opera in lui come scaturigine del pensiero, sostituendo
l'attivita intuitiva originaria. Onde egli muove da presupposti

197



Lotta di Classe e Karma

fissati come verita incontrovertibili: la lotta di classe e la
superstizione “dell'andare a sinistra o a destra”. Quest'ultima
¢ fondata sulla identificazione di una rappresentazione
dell'evoluzione sociale con la rappresentazione di una direzione
spaziale orizzontale, da cui sorge un simbolo pregno di mistica
fede, la cui non rispondenza alla realta viene da un triplice
errore di pensiero: la rappresentazione usata come fosse il
concetto posseduto, il concetto fondato su una simile
rappresentazione, l'imagine risultante considerata rispondente a
un evento sociale, “di destra” o “di sinistra”, la cui concretezza
dovrebbe essere essenzialmente, a seconda del punto di vista,
lo Spirito realizzato: contenuto, questo, che non si trova in
alcuno dei tre momenti indicati, epperd neppure nella realta.
Nella realta, ogni slittamento verso destra o verso sinistra ¢
I'identico evento del Meccanicismo ahrimanico, fuori della
Tripartizione profonda dell'organismo sociale.

L'vomo di questo tempo non pensa oltre Marx: egli pensa
tutto in funzione ideologica, perché puo con intelligenza
muovere dal pensato dogmatico, ossia dalle scienze e dalle
dottrine della misura fisica delle cose, piuttosto che dal proprio
pensiero: puo rinunciare ad attingere al proprio atto pensante la
risposta ai problemi, perché l'articolazione materialistica e
gnostica della cultura ¢ talmente ricca, che puo sostituire in lui
la funzione di tale atto. La inattivita del pensiero autonomo
viene compensata dalla organicita della dialettica, che invero
ha la risposta a tutto: onde l'ideologo giustificatamente muove
dalla persuasione di possedere mentalmente la verita. Ma si
tratta del Meccanicismo, che mentre gli fornisce la sicurezza
della verita, al tempo stesso non gli consente movimento che
appartenga al pensiero, in quanto attivita indipendente dai
propri prodotti. Per esempio, al Marxista sarebbe lecito
sostituire il pensato di Marx al proprio pensiero, se avesse

198



11 - Crepuscolo e Alba della Comunita Umana

coscienza di questa sostituzione e si riservasse un margine di
autonomia, che gli consentisse di realizzare la natura del
pensiero, fuori dello schema specifico del dialettismo.

Quale tipo d'Intelligenza sta dunque dietro tutto il sistema,
se opera mediante conoscenze originariamente intuite e tuttavia
elimina la possibilita di conseguire coscienza di tale intuire, in
quanto pone se stesso come fonte di ogni intuizione, negando
ai pensiero ii fondamento in sé, I'“in sé” essendo l'oggetto,
ogni volta presupposto dal Sapere? La forza di una tale
Intelligenza non puo essere la logica, perché la relazione logica
¢ sostanzialmente moto intuitivo. L'espressione piu semplice
della logica formale, che sembri vera dalla sua immediata
struttura, se si osserva, risulta vera solo grazie a un assenso
intuitivo. Certo, 1'automatismo discorsivo puo fare a meno di
una simile animadversio, che ¢ il segno della coscienza del
pensatore. Ma appunto in quanto viene ignorato l'intuito libero,
in quanto manca la virtu dell'originaria relazione logica, ¢
legittima 1'ipotesi di una potenza che stia dietro il processo
logico-dialettico, come una Intelligenza impersonale, capace di
una sua correlazione, né intuitiva né logica, e tuttavia dotata di
una conseguenzialita che la fa procedere logicamente. Essa
incede grazie alla strumentazione del tipo di pensiero che
generalmente trova: che si potrebbe chiamare pensiero fluente
fuori della propria verita, o pensiero conforme al tempo.

Quanto sinora si € considerato lascia intravvedere come, per
una simile Intelligenza manovratrice, Il'ideologia sia
semplicemente un pretesto: la sua logica ¢ ben piu concreta,
perché avanza nel mondo riducendo a sé tutto, utilizzando ogni
elemento appartenente al suo piano, sia materialistico sia
idealistico, o cattolico, o anarchico, o spiritualistico. Questa
Intelligenza non ha nulla a che vedere con la ideologia, il suo
potere essendo piu reale della sua manifestazione politica. La

199



Lotta di Classe e Karma

dialettica non € che una serie di nomi, un meccanismo di
pensieri, un sistema capace di ricomprendere di continuo i
paralogismi e 1 sofismi, di riunificarli mediante ulteriore
dialettica: ¢ il mondo dell'ideologia, dietro cui ¢ intuibile
I'Intelligenza che non mostra il suo reale volto e tuttavia sa
dove deve arrivare sul piano fattuale, che ¢ il suo reale
dominio: quello a cui tende a vincolare l'intelligenza umana.

E sintomatico che non vi sia logica, non vi sia evidenza di
fatti, che possa persuadere l'ideologo. Allorché egli sembra
respingere l'evidenza dei fatti e la logica piu stringente, in
realta ¢ in accordo con la propria coscienza: egli muove da una
connessione preventiva dei fatti, che ogni volta gli conferma
l'incontrovertibilita della sua verita. “Muove da un potere di
persuasione superiore a quello dell'ideologia”, che ¢ un
semplice potere dialettico: egli crede muovere dalla dialettica e
dall'ideologia, in realta muove da un impulso assai piu
intelligente, che ha bisogno del suo “realismo” per dominare la
Terra.

200



12 - ISTANZA ULTIMA DEL KARMA

Percio non ha senso combattere l'ideologia materialista: ha
senso l'afferrare in sé stessi mediante indipendenti forze di
coscienza ci0 che fuori si presenta come Materialismo. Si ¢
mostrato come ogni posizione dialettica oggi, materialista o
non, muova da un identico impulso.

Si ¢ mostrato come lo Gnosticismo e ['Esoterismo
tradizionalistico operino nella identica direzione del
Materialismo, anzi cooperino al prodursi di esso, allorché
indicano lo Spirito come un'entita fuori del pensiero che ha
prodotto la Scienza e la Tecnica: ¢ il pensiero in cui andrebbe
ritrovato lo Spirito, perché solo in esso lo Spirito ¢ presente, sia
pur vincolato ai contenuti sensibili e non cosciente della
propria realta meta-dialettica: solo in questa interna realta del
pensiero, luomo dell'attuale tempo pud sperimentare la
presenza di un principio sovrasensibile. Lo Gnosticismo e
I'Esoterismo critico-dialettico oggi impediscono all'uomo di
ricongiungere la vita sensibile, la sfera della Scienza e della
Tecnica, con il Logos. Questo ¢ il male piu serio dell'uomo, da
cui scaturiscono tutte le difficolta della presente civilta: che
l'vomo cerchi lo Spirito dove non c'¢ piu, nei tracciati della
Tradizione o della Gnosi, e non lo riconosca la dove da segno
della sua presenza vivente: nel pensiero logico, che, ave si attui
come “pensiero puro”, ¢ l'attivita della coscienza non legata al
corpo né alla psiche, epperd6 non condizionata dalla

201



Lotta di Classe e Karma

soggettivita, o dal passato, in quanto producentesi nel momento
della sua volizione e in tal senso libera. In questo pensiero, che
oggi si presenta nella forma meno consapevole come dialettica
del Sensibile, I'vomo puod ritrovare il Sovrasensibile. “I/
compito del falso Esoterismo é fuorviare ['vomo dall'azione
capace di ricongiungere la Civilta tecnologica con lo Spirito”,
indicando una ricerca spirituale che ignora I'elemento
extrasensibile della coscienza, ossia il pensiero con cui esso
stesso pensa, il pensiero tanto piu spirituale quanto piu
cosciente del proprio moto, epperd orientando verso una
morbida esperienza mistica, possibile come inconscia
alterazione dello Spirituale. Un tale sedicente Esoterismo, per
“non conoscenza”, si schiera contro lo Spirito del Tempo, ossia
contro I'Essere che nella Bhagavadgitd viene chiamato
I'"“Antico dei giorni”. Oggi si puo parlare di uno Spirito del
Tempo inverso: che domina la cultura e sospinge ['umano
contro il Logos, ossia contro se stesso, in forme gnostiche piu
deleterie che quelle agnostiche.

Occorre pur spiegarsi perché gli intellettuali rappresen-
tativi di questo tempo sono stati incapaci di afferrare il pensiero
che ¢ a fondamento dell'edificio di Marx: come possano
tranquillamente ammettere che il pensiero sia considerato il
riflesso della realta fisica, ossia l'ombra, non dello Spirito,
bensi della Materia: la quale esisterebbe da sé, fuori della
possibilita che il pensiero avverta quell'esistere decretato da lui,
ossia dal moto che in esso veramente esiste da sé: anche se non
lo riconosce. Si dovrebbe pur spiegare come nessun pensatore
abbia visto in questa premessa il fondamento d'argilla di tutto
l'edificio: né perché, cid malgrado, 1'edificio stia piu che mai in
piedi, anzi divenga mastodontico con le integrazioni estremo-
orientali e americane, divenga universale con le cooperazioni
gnostiche e pseudo-esoteriche. Non scoprire cid che ¢ dietro

202



12 - Istanza Ultima del Karma

l'ideologia, non scoprire cio che si nasconde dietro la sua
dialettica, infatti, oggi ¢ cooperare ad essa.

La coesione contro 1'Autocoscienza € invero coesione contro
il Logos: soprattutto ad opera di coloro che propongono
sentieri “iniziatici” del passato, in cui lo Spirito viene chiamato
a incedere con le sue forze presenti, che deve ignorare: viene
vincolato a qualcosa che esso non e, all'imagine della sua
morte, alla “mistica introversione che ignora la tragica lotta
dell'Auto-coscienza”, o dello Spirito, nella Materia. A questa
eroica ma oscura lotta, il malaticcio Esoterismo tende a
sottrarre le forze interiori dell'uvomo, per la reviviscenza di
simboli e riti solleticanti il sensualismo medianico-mistico. Il
non scorgere donde fluisca lo Spirito, fuori delle disseccate
sorgenti d'Oriente e d'Occidente, rende gli “Spiritualisti
responsabili della direzione secondo cui si muove il
Materialismo mondiale”. Si pud dire che un'Intelligenza
univoca guida i movimenti contro lo Spirito, soprattutto quelli
che ritengono muovere dallo Spirito, eppur rifiutano la
conoscenza del karma, non riuscendo a vedere la relazione tra
la mancata coscienza del karma e la crisi della Societa. Questa
intelligenza ha nella dialettica materialistica uno strumento
valido, non tanto per il suo valore logico, quanto per la duttilita
discorsiva delle sue articolazioni. Si puo parlare di una “magia
della discorsivita astratta”, che seduce gli ingenui, gli istintivi
e 1 pigri mentali di tutto il mondo, esprimendo la meccanicita di
un sistema con cui l'intelletto soggettivo ha formalmente
codificato 1 suoi vincoli alla natura fisica. Viene evitato
all'uvomo lo sforzo di pensare oltre la natura fisica e di
ricongiungere il pensiero con il suo responsabile, lo Spirito:
viene interpretata tutta la realta e soddisfatta persino la istanza
morale. Viene fatto appello alla responsabilita individuale,
nella misura in cui tale responsabilita sia essa stessa

203



Lotta di Classe e Karma

espressione del meccanismo dialettico.

Si ¢ potuto vedere come nel potere magico della dialettica,
non si esprima l'intelligenza personale, bensi un'intelligenza
impersonale, o ahrimanica, che muove il mentale,
accordandogli la massima facolta di estrinsecazione, entro il
limite del pensiero privo di auto-movimento. L'auto-
movimento porterebbe il pensiero all'identita con il proprio
principio; porterebbe I'vomo alla indipendenza dalla dialettica,
in quanto lo congiungerebbe con la fonte della sua forza:
mediante un insospettato incontro con la realta sensibile, egli
sperimenterebbe la vera praxis, la penetrazione sostanziale del
mondo. L'auto-movimento del pensiero costa fatica, esige
coraggio, abnegazione, liberta interiore, superamento degli
impulsi di avversione: esige le capacita cui dovrebbe fare
appello colui che alla qualifica di rivoluzionario volesse dare
contenuto reale. La seduzione della magia dialettica consiste
nel dare l'illusione di tali capacita interiori, con l'edificarle
discorsivamente.

La magia dialettica agisce come una droga mentale,
fornendo persino potere di concentrazione, né pit né meno che
come quello richiesto dalle discipline spirituali: ma € una
concentrazione possibile solo in quanto il pensiero vi si
abbandoni  percorrendo  meccanicamente un  sentiero
preordinato, e in quanto manchi di connessione con il proprio
Principio. Essa viene attuata in ordine a un “ente estraneo” al
Soggetto pensante. E la concentrazione di pensiero che,
attingendo alla volonta ottusa del corpo, da immediata
legittimita alla richiesta della sfera istintiva e soddisfa
parimenti quella della periferica coscienza etica. Tutto viene
accordato e coonestato dalla magia dialettica, purché il
pensiero messo in atto ignori il proprio essere in tale atto, il
proprio “in sé” capace di identificazione con I'“in sé” delle

204



12 - Istanza Ultima del Karma

cose. La concentrazione mentale del dialettico non vuole il
pensiero, ma ‘“/'oggetto pensato”: a questo egli conferisce il
valore che viene dal pensiero. Se conoscesse questa verita cosi
semplice, il dialettico sarebbe salvo, perché sarebbe libero.
Sarebbe salvo anche 1'esoterista inceppato nella Gnosi, o nella
Tradizione, e ritenente l'oggetto spirituale o la sensazione
mistica, o la meditazione, piu veri del pensiero con cui li fa
suoi.

La dipendenza vera, l'alienazione ¢ quella del pensiero
identificato alla propria forma riflessa, ma la dimostrazione di
una simile verita non ha potere di convinzione sul dialettico di
questo tempo, sia spiritualista, sia materialista. Egli ¢ gia
convinto, non da una logica, non da una dialettica, ma da uno
“stato di fatto” interiore: nel quale si esprime la sua natura, il
suo karma. Ed egli ¢ chiuso all'idea di karma. 1l karma tuttavia
lo porta ogni volta, non cosciente, alla possibilita di una scelta:
che sarebbe per lui positiva, se egli ritrovasse, oltre il
meccanismo discorsivo, la linea del pensiero cosciente: ma la
sua scelta ¢ dialettica, ossia ¢ operata secondo il pensiero
riflesso non consapevole della propria alienazione. Onde egli
viene sospinto dal karma a operare come strumento di
un'Intelligenza che ha il compito di usare il mentale umano per
1 suoi fini: questa Intelligenza Impersonale accorda all'uomo
tanta autonomia e tanto moto dialettico, quanto a lui sono
necessari perché egli si conformi a quei fini. In tal senso
“l'alienazione” della coscienza prepara le catastrofi umane,
operando come strumento del karma.

La liberta del Materialista € usata dalla sua natura, ma a sua
volta questa ¢ usata dall'Intelligenza ahrimanica. Percio egli ¢
raramente persuadibile: qualsiasi intesa con lui, non pud non
essere da parte sua una mossa tattica, ove non sia un atto
d'amore verso di lui: un atto, tuttavia, di cui rari esseri Sono

205



Lotta di Classe e Karma

capaci. L'accordo che il Materialista puo sottoscrivere € sempre
condizionato, essendo egli in sé condizionato: a lui non ¢
possibile impegno che non obbedisca all'lntelligenza a cui il
suo mentale si ¢ identificato. Nel suo mancare agli impegni
sottoscritti, nell'essere pronto a tutti i voltafaccia, nel suo
adeguarsi tatticamente o politicamente a qualsiasi sofisma, il
Materialista ¢ in buona fede. Egli altera il contenuto della
cronaca quotidiana non in base alla dialettica, ma in base alla
“fede nella verita rivelata”: rivelatagli non dal suo pensiero,
ma dall'altrui.

Chi cerca che cosa sia questa fede, trovera le dottrine
apprese non dal pensiero ma dal pensiero obbediente all'antico
sentimento mistico: scorgera il pensiero incapace di vita perché
riflesso o estraniato alla sua luce, mosso dall'antico sentire
mistico, ma questo stesso mosso dalla vita istintiva: tuttavia
deve andare oltre, se vuole scoprire I'Intelligenza che manovra
la sfera istintiva. Se € capace di identificare questa Intelligenza
ahrimanica, egli la scoprira attiva in lui stesso: se la sua ricerca
¢ decisa, egli giunge a scoprire l'azione della corrente
ahrimanica in lui, come in ogni uomo del presente tempo. Nel
Materialista, tale corrente giunge a espressione organica: egli
esprime con immediatezza un male portato da tutta I'umanita e
alimentato dal tipo di cultura del tempo. Il Materialista ¢ colui
che sopporta un male di cui tutti sono responsabili, soprattutto
coloro che parlano in nome dello Spirito. A questo punto puo
risultare chiaro il senso della crisi della presente civilta: non ¢
il Materialismo, né la Tecnologia, né¢ il Dominio della Quantita,
l'errore, bensi lo Spiritualismo che ha presunto possedere la
chiave della conoscenza superatrice della dualita, e ha indicato
metodi o dottrine il cui senso ¢ stato impedire che si cercasse il
superamento della dualita 1a dove ha inizio come
Autocoscienza.

206



12 - Istanza Ultima del Karma

L'indagatore scopre che l'identificazione dell'Intelligenza
ahrimanica comincia in lui stesso. Il processo di guarigione del
massimo male di questo tempo ha inizio nel cercatore stesso,
che sappia riconoscerlo nella propria interiorita, e percio
capisca che non c'¢ da accusare nessuno. C'¢ solo da stimolare
la conoscenza umana, cosi che da essa nascano nuovi impulsi
interiori, nuove forze morali. L'indipendenza dall'Intelligenza
ahrimanica in lui ¢ possibile nella misura in cui gli sia possibile
la ricongiunzione del pensiero con la sua scaturigine meta-
dialettica: ¢ la ricongiunzione a cui tesero incertamente ma
volonterosamente 1 piu onesti filosofi occidentali, da Cartesio a
Hegel, da Hegel a Gentile, senza peraltro conseguire I'obiettivo
che soltanto oggi ¢ conseguibile, in quanto 1'estraneamento del
pensiero alla sua fonte ha raggiunto in quest'epoca il massimo
della sua adesione alla sfera fisica. Cio significa la massima
autonomia in senso negativo, la massima immanenza ma non
cosciente, la massima capacita di concentrazione del pensiero,
ma vincolata all'oggetto.

Che il vincolamento subordini il mentale all'oggetto fisico,
come avviene nel Marxista, o all'oggetto spirituale, come nel
seguace dell'Esoterismo tradizionalista, “non muta la direzione
ahrimanica del pensiero”: che ¢ la luce riflessa del pensiero
opposta alla sua sorgente. Occorre ricordare che in tale
opposizione Vv'¢ un momento di liberta immediatamente
smarrito. E la grande possibilita dell'anima cosciente nel
presente tempo: questo elemento di liberta il pensiero puo
ritrovare in s¢, come germe della propria identita spirituale.
Perché il pensiero sia distolto dalla possibilita di avvertire in sé
tale germe di resurrezione, oggi operano le filosofie della
Materia e della Tradizione morta. Ma solo questo pensiero
capace di ricongiungersi con la propria fonte spirituale, perché
capace di ravvisare e dominare I'Intelligenza ahrimanica, puo

207



Lotta di Classe e Karma

resurrettivamente operare anche per coloro che rifiutano un
orientamento diverso da quello che li possiede.

Questo pensiero, svegliandosi dalla catalessi minerale,
incontra nell'anima epperd nella formazione degli eventi
umani, il tessuto del karma. Esso scopre che lo scopo
dell'Intelligenza ahrimanica ¢ fornire i mezzi all'intelligenza
umana per spiegarsi tutte le condizioni della Terra con elementi
terrestri, ossia con ci0 che risulta unicamente alla percezione
sensibile: riducendo la conoscenza alla dimensione sensibile,
quantitativa, tecnologica, pud dominare I'vomo. L'Intelligenza
ahrimanica ha bisogno del movimento del pensiero riflesso, ma
estraniato alla sua scaturigine, acciocché gli eventi della Terra
siano spiegati logicamente o dialetticamente, secondo la loro
connessione esteriore, € non secondo la loro trama interiore: €
sempre la dialettica dell'esteriore che vuole valere come trama
interiore.

L'Intelligenza ahrimanica ha bisogno che l'vomo ignori la
legge del karma e non accolga il pensiero vivo secondo le leggi
del pensiero, ma s'identifichi con il pensiero asservito alle
parvenze sensibili e alle leggi astratte della Materia. Per questo
1 “maestri” dell'Esoterismo dialettico paventano “i/ pensiero
libero dai sensi”: perché questo pensiero si libera dalle forme
inanimate e artificiosamente revivescenti della Tradizione, e
penetra nella corrente del karma mediante cui le forze della
Storia individuale e collettiva chiedono la continuita all'atto
libero dell'vomo. In questo atto libero pud vivere cio che di
perenne si € espresso un tempo nella Tradizione.

I1 pensiero che si svegli dalla catalessi sostanzialistica, ha il
segreto del superamento dell'Intelligenza ahrimanica. Non v'e
evento difficile o doloroso o tragico, che non sia voluto in
profondita dallo Spirito dell'uvomo, come un mezzo per la
propria auto-conoscenza e liberazione. Ogni provvedimento

208



12 - Istanza Ultima del Karma

esteriore che vada incontro all'uomo bisognoso, privandolo
della possibilita di conoscere il senso interiore delle proprie
difficolta, non solo non puo aiutarlo, ma provoca in lui un
aggravamento di tali difficolta: queste troveranno nuove forme.

Al pensiero autonomo puo risultare che ogni difficolta o
situazione di dolore ¢ dal profondo voluta dallo Spirito, come
mezzo per la propria estrinsecazione: la quale ¢ peraltro
risolutrice del dolore come di ogni impedimento, essendo
questo la chiusura allo Spirito, la chiusura che non si avverte e
che solo potrebbe essere avvertita dal pensiero autonomo: al
quale risulta altresi che ogni sofferenza o prova, affrontata di la
dalla tentazione dell'accusa contro il prossimo o del diritto a
una via “gratuitamente” spianata dalla Societa, gli fornisce
conoscenza e ulteriore capacita di azione. E una piu elevata
coscienza di s€, che portera un giorno l'individuo a riconoscere
in ogni personale situazione dolorosa cio che egli veramente si
aspettava da se stesso per poter essere piu completo, ossia piu
utile a s¢ e al mondo. La semplicitd di un tale retroscena
metafisico pud far sorridere gli agguerriti logici, gnostici o
agnostici: per loro pero il problema ¢ possedere realmente cid
di cui vanno fieri, la loro logica.

Il dolore, preparato ‘“in antecedenza” dall'uvomo come
mezzo dello Spirito, riconosciuto da lui “in seguito” come ci0
che in momenti decisivi lo ha fatto progredire, egli non puo
temerlo come un'ingiustizia, o un assurdo da rifiutare. Non puo
temere cio che egli stesso riconosce di aver voluto in una fase
della sua storia prenatale, come mezzo di auto-realizzazione:
percid lo assume. Una simile attitudine accorda I'uvomo con le
forze del karma: l'accordo € l'atto della sua liberta,
l'indipendenza dal karma. La Tripartizione dell'organismo
sociale, indicata da Rudolf Steiner, come ordine rispondente
all'equilibrio degli elementi costitutivi dell'uvomo, pud essere

209



Lotta di Classe e Karma

compresa mediante forze di conoscenza che si avvivino
dell'idea di karma. Non ¢ necessario che questa sia esperienza
di tutta I'umanita: dapprima ¢ sufficiente che minime comunita
spirituali la realizzino e la possano comunicare alla cultura, si
che la cultura non si chiuda ad essa.

La cultura che si chiude alla conoscenza della realta del
karma non puo essere la vera cultura umana, in quanto, dal
punto di vista del karma, la conoscenza edificatrice secondo lo
Spirito ¢ quella possibile come attivita indipendente dalla
psiche e dal corpo, e percio dal karma. Nella cultura che si
chiude o si oppone alla conoscenza del karma, questa
indipendenza manca. “La dipendenza cieca dal karma, fa
respingere l'idea del karma’: il quale in tal modo prende le
redini dell'umano, al luogo della liberta. La lenta e inesorabile
consunzione socio-economica della collettivita umana ¢
conseguenza di questo prevalere della corrente della necessita
karmica sulla liberta. Il problema della liberta non riguarda la
sfera del sentimento, o la sfera volitivo-istintiva, ma si pone
unicamente per il pensiero.

Non ha senso parlare di volonta libera, in quanto il proprio
contenuto la volonta lo riceve dal pensiero: questo soltanto puo
essere libero, o alienato. Il pensiero riflesso ¢ il pensiero fissato
nel momento dell'alienazione e validato nella sua rinuncia a
superare in se medesimo l'alienazione. Tale pensiero, come
riflesso, ¢ inevitabilmente in sé¢ dualistico: separa da sé il
mondo, quale che sia il suo sforzo scientifico o mistico per
ricongiungersi con esso. Nessuna praxis gli ¢ possibile,
nessuna uscita dalla sfera soggettiva. Tale pensiero non pud
stabilire relazione sociale, non pud presumere Socialismo,
perché, identico alla propria alienazione, non esce dal proprio
costituire un termine della dualita: ¢ il riflesso della Luce, non
la Luce. Come tale, non pud essere libero, non pud avere

210



12 - Istanza Ultima del Karma

indipendenza dalla corrente del karma, percid non pud
conoscere il karma. Questo pensiero porta l'uomo alla
dipendenza dalla necessita karmica: la liberta di lui va a
coincidere con il meccanismo degli istinti. La corrente istintiva,
dalla ricerca della volutta e del benessere animale, ad ogni
costo, confortata dall'etica sensualistica, sino allo scatenamento
della violenza, ¢ quella in cui il karma si esprime nella forma
unilaterale, cieca, necessitante. La Societa dominata dalla
dialettica riflessa, non puo realizzare la Democrazia, perché
impedisce l'attuarsi di quella Tripartizione dell'organismo
sociale mediante cui la corrente del karma puo venir elaborata
per la collettivita umana dalle comunita spirituali, operanti con
forze indipendenti della coscienza. Come il pensiero autonomo
nell'individuo diviene consapevole della trama del karma, in
funzione dell'lo, e opera percio all'orientamento del sentire e
del volere secondo la richiesta del karma, cosi la sfera
spirituale dell'Organismo Sociale Tripartito, diviene la forza
suscitatrice della conoscenza del karma della collettivita, e
simultaneamente delle idee di cui necessitano la sfera
economica e la sfera giuridica.

Non v'¢ soluzione del problema sociale fuori della
conoscenza della realta del karma: la quale, non conosciuta, ¢
portata a operare come necessitd, o come ineluttabilita. A tale
realtd pud andare incontro soltanto la pura Auto-coscienza
dell'uvomo, cosi come nelle civilta del passato andava incontro
la capacita di accogliere misticamente la Rivelazione.
L'interpretazione materialistica della Storia ¢ il prodotto del
pensiero alienato, che non sa vedere l'alienazione umana in sé,
percid crede ravvisarla fuori di sé: ravvisa fuori di sé
un'ingiustizia che porta in s¢é, in quanto automaticamente op-
posta allo Spirito. Un tale pensiero non ¢ solo quello di Marx,
ma quello della cultura contemporanea d'Oriente e d'Occidente,

211



Lotta di Classe e Karma

nella quale peraltro ancora si scambiano per nuclei spirituali 1
residui di tradizioni spente, utili solo a coltivare, sub specie
mistica o gnostica, l'equivoco delle sensazioni fisiche dello
Spirito: non si riesce ad attribuire valore Spirituale all'attivita
mediatrice dello Spirituale, né a riconoscere il fluire dello
Spirito la dove ¢ direttamente afferrabile, la coscienza di sé:
non si suppone la sacralita del pensiero che, assurgendo alla
conoscenza superatrice della riflessita, trova in sé le forze
direttrici del mondo, epperd dischiude la reale esperienza
sovrasensibile.

L'opposizione umana alla Moralita, alla fraternita, alla
sacralita, ¢ un'opposizione interna al pensiero. La fiumana
dialettica di questo tempo ¢ l'espressione del pensiero riflesso,
che, in quanto termine della dualita, volendo affermarsi come
uno, presumendo esso compiere la sintesi, come sua praxis, si
oppone allo Spirito: non pud non essere contro la sacralita, la
fraternita, la socialita. La sua carica dialettica ¢ tutta sociale, o
socialista, ma il suo impulso profondo ¢ l'avversione alla
Societa: tende alla perenne lotta di classe. La sua forza ¢ solo
discorso: sotto il discorso, agisce quell'intelligenza degli istinti
che oggi va afferrando la Terra, giungendo alla codificazione
culturale religiosa politica del piu temibile attacco alla
“evoluzione dell'uvomo”: a quella “evoluzione” che 1 tiepidi
gnostici e kabbalisti “hanno timore di nominare”, perché gli ¢
stato vietato dai corifei del tradizionalismo critico, né gnostici
né kabbalisti.

Negli atti di violenza, nelle guerre, negli ingiusti fatti
sociali, nelle pesantezze insindacabili dei meccanismi
burocratici, negli episodi di criminalita, ¢ facilmente identifica-
bile il male umano. Noi abbiamo mostrato come questo non sia
il male, ma la fase finale della sua manifestazione, la sua realta
essendo “l'idea distorta” che lo muove, il modo di pensare,

212



12 - Istanza Ultima del Karma

l'ideologia. I violenti, gli attivisti, 1 guerriglieri, sono le pedine
del gioco: sono esecutori di qualcosa in cui credono, pagano di
persona, si compromettono, votano se stessi al rischio e alla
morte. [ benpensanti, gli gnostici, 1 tiepidi, sono portati a
identificare in quelli il male e in se medesimi il bene: mentre il
male non ¢ in ci0 in cui esplode, ma ¢ prima, nel germe di
pensiero che lo alimenta, nell'Intelligenza ahrimanica, nello
Gnosticismo. Negli esecutori v'¢ un oscuro impulso di
decisione, una volonta di azione, prorompe la determinazione
al livello dell'ignoranza, riducendo ad esso le forze dell'anima:
persino il coraggio e un senso di sacrificio di sé. Qui l'idea
ahrimanica ha trovato modo di mobilitare per sé le qualita
umane: quelle che occorrerebbero, come entusiasmo e
abnegazione, alla realizzazione dei principi morali.

Le forze dell'anima vengono sottratte alla sublime impresa
dello Spirito, mobilitate dall'ideologia morta, tolte alla
esplicazione del loro elemento volitivo, e orientate verso la
ottusa violenza: il loro impeto viene utilizzato dall'Intelligenza
ahrimanica, nell'epoca in cui sarebbe richiesto alla revivifi-
cazione delle idee perenni. Queste forze sono temporaneamente
perdute: la loro ottusa azione un giorno le portera a incontrare
il loro errore “obiettivo”: ché ci0 a cui veramente tendono ¢ un
mutamento nell'ordine interiore del mondo. Quell'azione ¢
grossolanamente portata sul piano fisico: essa sarebbe vera, se
fosse azione dell'anima su se medesima, lotta dell'ego contro se
stesso, restituzione di luce dell'autocoscienza. Ma non €
imputabile ai Materialisti il disconoscimento dell'Auto-
coscienza, se gli Spiritualisti, che presumono persino dare
direttive iniziatiche e insegnare 1 “principi costitutivi
dell'uomo”, neppure suppongono la funzione di essa quale
“punta di diamante” dello Spirito. La vera azione ¢ la
resurrezione delle idee viventi nell'anima, la vera lotta € contro

213



Lotta di Classe e Karma

l'ignoranza, che ¢ “ignoranza dello Spirituale”. 11 contrario di
questa ignoranza non ¢ il Sapere, ma la percezione del vivente
sovrasensibile dell'uomo e del mondo al limite del pensiero
riflesso. L'equivoco ¢ che si cerchi lo Spirito di 1a da questo
pensiero, che ne ¢ il primo movimento nell'anima e in tal senso
iniziante il proprio mutamento: equivoco dei migliori d'Oriente
e d'Occidente, che quando giustamente riconoscono l'insuffi-
cienza della razionalitd, sono portati alla revivificazione di
esaurite vie dello Spirito, sublimi in antico, ma non piu
rispondenti alla richiesta del tempo. Non va saltata la
razionalitd, non va eliminato il pensiero riflesso: ¢ esso
medesimo l'indicatore della luce di cui ¢ riflesso. Se esso ¢
l'ultimo gradino della discesa dello Spirito, ¢ necessariamente il
primo della risalita.

Se la forma di questo pensiero ¢ la riflessita e nella riflessita
¢ inevitabile la dualita, e se nella dualita ¢ il principio della
opposizione dello Spirito alla Vita, il principio dell'avversione,
l'esigenza dell'urto con l'altro, il germe inevitabile dell'ego e
della lotta di classe, ¢ evidente che l'opposizione non pud
essere superata fuori di questo pensiero. Comunque un simile
pensiero concepisca fraternita, o socialita, o ordine, porta il
germe della lotta in sé: puo parlare di pace, di giustizia sociale,
di liberta, di amore per il prossimo, di rispetto della persona
umana, ma non puo evitare di rispondere all'intento da cui
veramente muove, ignorando la scaturigine del proprio
movimento. L'intento ¢ il germe della distruzione di tutto cio
che ¢ giustizia, liberta, amore, pace, rispetto della persona
umana; l'intento che manovra il pensiero in opposizione alla
sua scaturigine interiore. E il pensiero dominante la cultura di
questa epoca, informante 'opera delle comunita intellettuali e
delle correnti politiche di ogni colore: tra le quali la lotta si
profila per la perennita, anche quando la corrente che reca il

214



12 - Istanza Ultima del Karma

massimo del potere di dissoluzione, per forza di cose, abbia il
sopravvento sulle altre e le unifichi nel suo sistema: la lotta
continua secondo una logica che non conosce se non il proprio
cieco automatismo.

E il pensiero dominante che, non riconosciuto, epperd non
convertito dalla coscienza dei responsabili spirituali, tende a
proiettare in fatti il proprio errore, perché la serie incalzante dei
fatti possa destare la coscienza umana: la via piu difficile, “/a
via piu mortificante per ['uomo”, nell'epoca in cui I'Auto-
coscienza ha in sé la possibilita della conoscenza liberatrice, la
facolta del passaggio dal pensiero riflesso al vivente. E l'epoca
in cui l'vomo auto- cosciente pud, come mai nel passato,
afferrare in idee viventi la trama della Storia e percepire le
Forze che guidano il mondo, identiche a quelle che edificano la
vita dell'anima, si da riconoscere l'azione del karma come
presenza dello Spirito nella Vita: dello Spirito nel quale egli
puo cominciare ad essere, come lo.

215



