
 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 2 

 
 
Titolo originale: «Ans der Akasha - Chronik» 
Traduzione di Lina Schwarz 
 
 
 
 
4a edizione riveduta 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Stampato in ltalia - printed in Italy 
Copyright 1953 by Fratelli Bocca Editori – Milano 

 
 
 
 
 
 
 

I N T R O D U Z I O N E 
 
 
L'uomo apprende dalla storia comune solo una piccola par-

te degli avvenimenti vissuti dall'umanità in epoche primordiali, e i 
documenti storici gettano luce su alcuni millenni soltanto. 

Anche ciò che c'insegnano l'archeologia, la paleontologia e 
la geologia, ha limiti assai ristretti; e a questa insufficienza si ag-
giunge l'incertezza di tutto ciò che è basato su testimonianze este-
riori. 

Osserviamo infatti come l'insieme di un avvenimento o la 
fisionomia di un popolo, anche non molto lontano da noi, restino 
alterati quando vengano ad illuminarli nuovi documenti storici. 

Confrontiamo la descrizione che diversi storici ci danno del 
medesimo fatto e, ci accorgeremo di trovarci su un terreno assai 
malsicuro. 

Tutto ciò che appartiene al mondo sensibile esteriore è sot-
toposto all'azione del tempo, e il tempo a sua volta distrugge ciò 
che nel tempo ha origine. 

Ora, la storia esteriore non può che fondarsi appunto su 
quello che il tempo ha conservato; e chi, fermandosi ai documenti 
esteriori può affermare che in essi sia conservato appunto l'essen-
ziale? 

Tutto ciò che esiste nel tempo ha la sua origine nell'eterno. 
L'eterno non è accessibile alla percezione dei sensi; pure 

davanti all'uomo si apre la via per arrivare a percepirlo. 
L'uomo può sviluppare le forze latenti in lui in modo da po-

ter riconoscere l'eterno. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 3 

Il libro L'Iniziazione mostra appunto in che modo ciò si 
possa conseguire, e anche qui dimostreremo come l'uomo, giunto a 
un grado di conoscenza relativamente alto, possa conoscere le ori-
gini eterne delle cose periture. 

(I1 lettore abbia pazienza; le cose possono venire esposte 
solo a poco per volta). 

Quando l'uomo ha allargato intal modo la sua facoltà di co-
noscenza, non ha più bisogno di documenti esteriori per studiare il 
passato; allora può, per mezzo di una vista interiore, scorgere negli 
avvenimenti ciò che non è percepibile ai sensi, ciò che in essi vi è 
d'imperituro. 

Dalla storia transitoria passa a quella eterna. 
Certo, quest'ultima è scritta con lettere diverse dalle con-

suete. 
La gnosi e la teosofia la chiamano cronaca dell'Akasha. 
Il nostro linguaggio, fatto per denominare le cose del mon-

do sensibile, può darne solo una debolissima idea, poiché il nostro 
linguaggio è adeguato al mondo sensibile, e ogni cosa da esso de-
signata acquista subito il carattere del mondo sensibile. 

Quindi il non iniziato che, per mancanza di esperienza pro-
pria, è ancora inconscio della realtà di un mondo spirituale, riceve 
facilmente l'impressione che si tratti di fantasticherie o peggio. 

Chi invece abbia acquistato la facoltà di percepire il mondo 
spirituale, riconosce gli avvenimenti passati nel loro carattere d'e-
ternità; essi gli appaiono non come freddi documenti storici, ma 
come realtà vive; le vicende trascorse si svolgono in certo modo 
nuovamente davanti a lui. 

Chi è in grado di leggere questa scrittura vivente può pene-
trare in un passato assai più remoto di quello che la storia comune 
descrive; e può anche, in virtù dell'immediata percezione spirituale, 
rendere con sicurezza assai maggiore i fatti narrati dalla storia. 

Diremo però subito, a scanso di ogni possibile errore, che 
anche la percezione spirituale non è infallibile. 

Anch'essa può sbagliare, può vedere le cose a rovescio o in 
modo impreciso. 

Anche in questo campo nessun uomo, per quanto elevato 
sia, è al sicuro dall'errore. 

Non - ci si meravigli dunque se diverse comunicazioni, pu-
re di origine spirituale, non concordano sempre esattamente fra lo-
ro; ciò nonostante l'attendibilità dell'osservazione è qui sempre as-
sai maggiore che nel mondo esteriore. 

Si troverà sempre, nelle cose essenziali, una concordanza in 
ciò che i diversi iniziati possono raccontarci degli avvenimenti sto-
rici e preistorici. 

Effettivamente,tale storia e preistoria viene narrata in tutte 
le scuole occulte, già da molti millenni, con una concordanza che 
non si può nemmeno lontanamente paragonare a quella che esiste 
generalmente fra gli storici comuni di un solo secolo. 

Gli iniziati di ogni tempo e di ogni luogo descrivono, in so-
stanza, tutti le stesse cose. 

Premesse queste osservazioni, esporremo ora alcuni capitoli 
della cronaca dell'Akasha, cominciando da quei fatti che si svolse-
ro allorché fra l'Europa e l'America esisteva ancora il così detto 
continente atlantico. 

Quella parte della superficie terrestre era allora emersa, e 
oggi è il fondo dell'oceano Atlantico. 

Platone racconta ancora dell'ultimo resto di quel paese, 
dell'isola di poseidone, situata a occidente dell'Europa e dell'Afri-
ca. 

Anche W. Scott-Elliot racconta, nel suo libro L'Atlantide 
secondo le fonti occulte, che il fondo dell'oceano Atlantico era an-
ticamente terraferma, ch'esso fu, per circa un milione d'anni, il tea-
tro di una civiltà molto diversa dalla nostra, e che gli ultimi avanzi 
di quel continente furono sommersi nel decimo millennio av. C. 

I particolari che daremo qui intorno a quell'antichissima ci-
viltà, completeranno la descrizione di quel libro di W. Scott-Elliot; 
e mentre là vengono piuttosto descritti gli avvenimenti esteriori di 
quei progenitori atlantici, qui descriveremo invece il loro carattere 
animico e l'intima natura delle condizioni nelle quali vissero. 

Il lettore dovrà dunque trasferirsi con il pensiero ad un'epo-
ca di quasi diecimila anni av. C., la quale durò parecchi millenni. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 4 

Ciò che qui è descritto non si riferisce però solo a quel con-
tinente oggi sommerso nell'oceano Atlantico, ma anche all'Asia, 
all'Africa, all'Europa e all'America d'oggi; e le vicende che in que-
sti paesi si svolsero più tardi, trassero la loro origine e si vennero 
via via sviluppando da quelle antiche civiltà. 

 
 
 
 
 
 
 

N O T A    A L L ' I N T R O D U Z I O N E 
 
 
Non è forse inutile, - per quelli dei nostri lettori che sono 

soliti fondarsi esclusivamente sulle così dette prove irrefragabili o 
autentiche, fornite dalla scienza comune, e che, nello stesso tempo, 
non si sono mai posti il quesito se, sotto la superficie dell'oceano, 
si stenda veramente quell'Atlantide di cui si legge ancora nel Nou-
veau petit, Larousse illustré questa laconica notizia: «Continent 
fabuleux, que les anciens mythographes mentionnent comme ayant 
existé autrefois dans l'AtIantique à l'O. de Gibraltar», - allineare 
qui dati meno imprecisi rispetto al Larousse, desunti da varie ope-
re di scienziati e scrittori che, tra gli ultimi decenni del secolo 
scorso e i primi del nostro, si sono occupati dell'enimma atlantico, 
partendo da ricerche positive, come anche dal confronto dei mo-
numenti egizi con quelli peruviani e messicani. 

«Il tema della sparizione dell'Atlantide, narrata da platone 
nel Timeo, fu sempre oggetto di controversie da parte dei dotti», 
osserva Gennaro D'Amato nell'opuscolo I documenti archeologici 
dell'Atlantide e le loro ripercussioni nel campo del sapere; «i più la 
ritennero una favola; altri opinarono che ricordasse un fatto stori-
co: il diluvio, forse platone raccontò che Solone (X secolo av. C.), 
parlando con Sanchis, prete di Sais, seppe della sommersione, av-
venuta 9.000 anni prima, d'una grande isola detta Atlantide, già 
posta di fronte alle Colonne d'Ercole. 

La tradizione ripercuotevasi in leggende americane: all'e-
poca della conquista, gli aborigeni del Centro-America dicevano 
che la loro razza scendeva da un popolo venuto d'oriente, ossia 
dall'Atlantide. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 5 

Gli scandagli delle navi Challengher e Dolphin definirono 
il profilo d'un immenso altipiano sottomarino, esteso fra il 250 e il 
50' grado di latitudine nord e il 25° e il 50° di longitudine ovest. 

La corrente del Gulf Stream scorreva intorno al continente, 
seguendo il corso d'oggi, girando a est dei banchi di NewFundland 
e circuendo, sulla sua via verso l'Europa, il sommerso Dolphin's 
Ridge, evidente avanzo dell'Atlantide». 

Da Lewis Spence (The problem of Atlantis) apprendiamo 
che la giogaia subacquea si allunga dalle coste dell'Irlanda alle 
Azzorre e alle isole di Tristan da Cunha, elevandosi in tre spor-
genze, di cui una si avvicina all'Europa, un'altra all'Africa, la ter-
za all'America, e che, per la struttura geologica, è un continente 
che s'inabissò di colpo o gradualmente al termine del periodo gla-
ciale. 

Le sue cime superstiti, cioè ancora emerse, sarebbero le 
Antille a ovest, e le Azzorre, le Canarie, le isole del Capo Verde a 
est. 

I fenomeni sismici di queste isole vulcaniche, l'alterno ab-
bassarsi e sollevarsi del fondo atlantico in una zona inquieta di 
3.000 chilometri di larghezza, minacciano anche oggi, secondo 
pierre Termier (A la gloire de la Terre: l'Atlantide), cataclismi ter-
ribili. 

È di ieri latappa geologica che determinò la scomparsa 
dell'Atlantide. 

Demetrio Merezkovski (Atlantide-Europa), sulla scorta di 
Fred Finch Strong, di Spence e dello stesso Termier, ricorda che 
al microscopio è visibile la differenza tra la lava che si solidifica 
all'aria e quella che si rapprende subito nell'acqua; inoltre, c'è un 
periodo di tempo, di circa 15.000 anni, dopo il quale i cristalli la-
vici, sotto l'azione dell'acqua marina, si sgretolano. 

Latachilite (lava vitrea), pescata nel 1898 al largo delle 
Azzorre, a circa 900 chilometri dalle isole, risulta formata all'aria, 
e non sott'acqua, né si è sgretolata. 

La sua età è dunque inferiore a 15.000 anni e si può far 
coincidere con la fine dell'Atlantide che, secondo platone, risale a 
9.600 anni avanti Cristo. 

Edward Hull (The sub-oceanic physiography of the North 
Atlantic) dichiara che»la flora e la fauna dei due emisferi confer-
mano l'ipotesi geologica di un centro comune nell'Atlantico, 
dov'ebbe inizio la vita organica, come anche l'ipotesi di grandi 
ponti continentali che univano le sponde dell'oceano a sud e a 
nord, prima e durante il periodo glaciale». 

La presente fauna dei quattro arcipelaghi delle Azzorre, di 
Madera, delle Canarie e del Capo Verde è in realtà continentale, 
come afferma il Germain (Le probléme de l'Atlantide et la Zoolo-
gie). 

Tra i molluschi esistono in queste isole sopravvivenze fossi-
li del periodo glaciale europeo. 

Identiche sopravvivenze si conservano anche nel regno ve-
getale: ad es., l'adiantum reniforme, ormai estinto in Europa, ma 
noto in portogallo nell'era del pliocene, sussiste nelle isole Cana-
rie e Azzorre. 

Anche da tutto ciò pierre Termier è indotto a concludere in 
favore di»un continente atlantico legato alla penisola iberica e 
all'Africa Occidentale (Mauritania) ed esteso, ancora nel Miocene, 
fino alle Antille, e poi spezzato. 

Il suo ultimo avanzo, che in seguito si sarebbe pure som-
merso, è forse appunto l'Atlantide di cui parla platone». 

Colpisce nei rilievi di R. Dévigne (L'Atlantide) la rassomi-
glianza dell'architettura paleo-americana con quella babilonese-
egiziana. 

Le gigantesche» case degli dei» sull'altipiano dell'Anahua-
ca, nel Messico, i theokallis, i sarcofaghi peruviani (huacas) da 
una parte, e le piramidi egiziane, le torri babilonesi a rastrema-
zione, gli zugurrat dall'altra, non sembrano uscire dall'Atlantide 
che, in una nota a matita, l'archeologo tedesco Enrico Schliemann, 
scopritore di Troia, di Micene e di altre vestigia del passato sepol-
te nella crosta terrestre, chiamò «perno della civiltà» ? 

Paul Schliemann, nipote del famoso archeologo, pubblicò 
nel 1912 una specie di»testamento professionale» di suo nonno, il 
quale, fra l'altro, dice di aver scavato, sul colle d'Issarlik, insieme 
col tesoro di priamo, un gran vaso di platino, alluminio e rame, 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 6 

«amalgama mai conosciuta nei resti degli antichi e sconosciuta 
oggi». 

Sul vaso è inciso in geroglifici fenici: «Dal Re Chronos di 
Atlantide». 

Oltre agli autori citati, chiunque desiderasse di raccogliere 
ulteriori prove intorno alla storicità dell'Atlantide, potrebbe con-
sultare, non senza profitto, Hennig, Haug, Lapparent, Scherff, 
Gsell, Donelly, Moreux, Berlioux, Roisel, peter, Mosso, Robertson, 
Réville, Frobenius Gatelosse, Wirth ed altri che, seguendo la 
scienza comune, arrivano ad ammettere implicitamente il fatto che, 
scrivendo il Timeo, platone»sapeva» e che, dettando la Cronaca 
dell'Akàsha, Rudolf Steinér «sapeva» ). 

Un interesse particolare, dal punto di vista scieittifico-
spirituale, offre l'opera di Ernst Uehli: Atlantis und das Raetsel 
der Eiszeitkunst dov'è confutato Wirth. 

Demetrio Merezkovski, tradotto anche in italiano (Hoepli), 
va accolto con una certa riserva quando fa delle induzioni di ca-
rattere mistico-letterario, ma quando coordina e illustra le così 
dette prove autentiche intorno all'Atlantide, riesce utile e persuasi-
vo, anche per gli scettici. 

R. K. 

 
 

PARTE PRIMA 
 
 
 
 
 
 
 

I nostri progenitori dell'Atlantide 
 
Chi si limita alla conoscenza del mondo sensibile non può 

immaginarsi quanto differissero da noi i nostri progenitori dell'At-
lantide; e non soltanto nell'aspetto esteriore, ma anche nelle qualità 
dello spirito. 

Le loro cognizioni, le arti tecniche, tutta la loro cultura era 
ben diversa da quella dei nostri giorni. 

Osservando l'umanità atlantica dei primi tempi, vi troviamo 
facoltà spirituali diverse in tutto dalle nostre. 

L'intelletto razionale, la facoltà di combinare e di calcolare 
sulla quale oggi è basato tutto ciò che si produce, mancavano inte-
ramente ai primi Atlanti. 

Essi possedevano invece una memoria sviluppatissima che 
era una delle loro facoltà spirituali più spiccate. 

Il loro modo di calcolare, per esempio non consisteva, co-
me il nostro, nell'imparare alcune regole per poi applicarle. 

L'abbaco, nei primi tempi dell'Atlantide, era ancora scono-
sciuto; nessuno aveva impresso nel proprio intelletto che tre per 
quattro fa dodici; il fatto che chi aveva bisogno di fare questo cal-
colo sapesse trarsi d'impaccio, dipendeva da ciò: ch'egli si riporta-
va ad altri casi simili o uguali avvenuti precedentemente; si ricor-
dava di quello ch'era stato applicato prima in circostanze analoghe. 

Dobbiamo chiarirci che, ogni qualvolta in un essere si svi-
luppa una nuova facoltà, un'altra perde di forza e d'acutezza. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 7 

L'uomo odierno possiede, di fronte a quello dell'Atlantide, 
l'intelletto razionale e la facoltà combinativa; la memoria invece è 
venuta meno. 

Oggi gli uomini pensano per concetti; gli Atlanti pensavano 
per Immagini. 

E allorché un'immagine sorgeva nella loro anima, essi si ri-
cordavano ditante etante altre immagini simili già vedute; e a se-
conda di ciò formavano il loro giudizio. 

Perciò anche l'insegnamento era diverso a quei tempi; non 
rivolto a corazzare il fanciullo di regole o ad acuire il suo intelletto, 
ma piuttosto a fargli conoscere la vita per mezzo di immagini evi-
denti, in modo da dargli un largo patrimonio di ricordi sul quale 
regolare la sua azione avvenire nelle diverse circostanze. 

Allora, cresciuto ed entrato nella vita, egli ricordava, in 
ogni sua azione di aver già veduto qualcosa di simile durante gli 
anni di scuola; e quanto più il nuovo caso somigliava a qualche ca-
so già veduto,tanto più facilmente vi si raccapezzava. 

Trovandosi in circostanze nuove, l'uomo atlantico doveva 
sempre provare e riprovare, mentre l'uomo d'oggi si risparmia mol-
te esperienze, fornito com'è di regole che può applicare facilmente 
anche nei casi non ancora incontrati. 

Untale sistema d'educazione dava a tutta la vita un carattere 
di monotonia. 

Si facevano le stesse cose allo stesso modo per lunghi pe-
riodi di tempo. 

La memoria fedele non permetteva nulla che somigliasse, 
anche lontanamente, alla celerità del progresso attuale. 

Si faceva ciò che si era sempre veduto fare. 
Non si rifletteva, si ricordava. 
Non era un'autorità chi aveva molto studiato, ma chi aveva 

molto vissuto, e poteva per conseguenza molto ricordare. 
Sarebbe stato assolutamente escluso che, prima di una certa 

età, qualcuno potesse prendere qualsiasi decisione in una materia 
importante; si aveva fiducia solo in chi aveva dietro di sé una lunga 
esperienza. 

Tutto ciò però non si riferisce né agli iniziati né alle loro 
scuole, poiché gli iniziati sono sempre in anticipo nell'evoluzione, 
e l'essere ammessi in unatale scuola non dipende dall'età ma dal 
fatto che il candidato abbia acquistato nelle precedenti incarnazioni 
le facoltà necessarie a ricevere la sapienza superiore. 

La fiducia che nell'epoca atlantica si aveva negli iniziati e 
nei loro accoliti, non riposava sulla misura della loro esperienza 
personale, ma sull'antichità della loro sapienza. 

Nell'iniziato la personalità non ha più alcuna importanza. 
Egli è esclusivamente al servizio della saggezza eterna; e 

perciò le caratteristiche di qualsiasi epoca non valgono per lui. 
Mentre dunque gli Atlanti (specialmente i primi) mancava-

no di pensiero logico, possedevano una memoria eminentemente 
evoluta, la quale conferiva a tutte le loro azioni un carattere specia-
le. 

Ma all'essenza di ogni facoltà umana se ne allacciano sem-
pre altre. 

La memoria è più strettamente collegata ai più profondi so-
strati naturali dell'uomo di quanto non lo siano le forze dell'intellet-
to, e con la memoria si erano sviluppate anche altre forze naturali, 
anch'esse più affini alle forze degli esseri naturali inferiori di quan-
to non lo siano le forze motrici di cui attualmente l'uomo si serve. 

Gli Atlanti erano così in grado di servirsi di quella che 
chiamiamo forza vitale. 

Come oggi si trae dal carbone la forza del calore che si tra-
sforma nell'energia dinamica dei nostri mezzi di locomozione, così 
gli Atlanti sapevano servirsi a scopi tecnici della forza germinatri-
ce contenuta negli esseri viventi. 

Cerchiamo di formarcene un'idea giusta, pensando a un 
chicco di grano. 

In esso esiste un'energia latente, ed è questa che dal grano 
fa germogliare la spiga. 

La natura ha la facoltà di risvegliare questa forza che dorme 
nel grano; l'uomo d'oggi non può farlo con la sua volontà; deve 
quindi immergere il chicco di grano nella terra e affidarlo alle for-
ze naturali perché lo risveglino. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 8 

L'uomo atlantico faceva di più. 
Egli conosceva l'arte di trasformare in forza motrice l'ener-

gia contenuta in un mucchio di grano, come l'uomo d'ora è capace 
di trasformare in forza motrice l’energia contenuta in un mucchio 
di carbone fossile. 

Le piante, allora, non venivano soltanto coltivate a scopo 
alimentare, ma anche a fine di adoperare le forze in esse racchiuse, 
per l'industria e la locomozione. 

E come noi abbiamo degli apparecchi per trasformare la 
forza latente del carbone fossile nell'energia dinamica delle nostre 
locomotive, così gli Atlanti avevano degli apparecchi di cui ali-
mentavano, per così dire, la combustione coi germi delle piante, 
trasformando la forza vitale di questi germi in energia applicabile 
alla tecnica * Così riuscivano a far muovere i loro veicoli a piccola 
altezza al di sopra del suolo, a un'altezza inferiore a quella dei 
monti di allora; e, per mezzo di un congegno speciale del timone, 
potevano anche elevarsi al di sopra dei monti. 

Non dimentichiamo che tutte le condizioni della nostra Ter-
ra si sono assai modificate nel corso dei millenni. 

Quei veicoli degli Atlanti non sarebbero affatto adoperabili 
ai giorni nostri, poiché il loro uso dipendeva dal fatto che l'involu-
cro d'aria che circonda la nostra Terra era a quell'epoca assai più 
denso di ora. 

Se dal punto di vista scientifico odierno unatale densità sia 
ammissibile o no, non ci deve oggi preoccupare. 

La scienza e il ragionamento logico non potranno mai, in 
virtù della loro natura, stabilire che cosa sia possibile o impossibi-
le; il loro còmpito è soltanto di spiegare quello che l'esperimento e 
l'osservazione hanno accertato. 

Per l'esperienza occulta, la densità dell'aria, di cui parlava-
mo or ora, è altrettanto certa quanto può esserlo qualunque fatto fi-
sico attuale. 

Altrettanto reale, e forse ancora più inverosimile per la fisi-
ca e per la chimica d'oggi, è però il fatto che a quell'epoca l'acqua 
era su tutta la Terra assai più fluida di ora; e per questa sua fluidità 
l'acqua, patera, mercè la forza germinatrice di cui gli Atlanti sape-

vano servirsi, essere diretta a usi tecnicitali che oggi sarebbero im-
possibili. 

Per il condensarsi dell'acqua, è divenuto impossibile gui-
darla e dirigerla con l'arte mirabile di allora. 

Si comprenderà dunque facilmente come la civiltà atlantica 
fosse del tutto diversa dall'attuale, e come pure la natura fisica de-
gli uomini di quel tempo - differisse interamente dalla nostra. 

L'uomo atlantico assorbiva un'acqua che la forza vitale pro-
pria al suo corpo poteva elaborare ben diversamente da come è 
possibile nel corpo fisico d'oggi, e in virtù di ciò egli poteva servir-
si volontariamente delle proprie forze fisiche altrimenti che non 
l'uomo attuale. 

Possedeva cioè il mezzo di aumentare in sé le proprie forze 
fisiche quando ne aveva bisogno per le proprie occorrenze. 

Ci formiamo un'idea giusta degli Atlanti solo se teniamo 
conto che essi avevano della stanchezza e dell'uso delle forze un 
concetto ben diverso dal nostro. 

Una colonia di Atlanti - e ciò risulta chiaro da quanto siamo 
venuti dicendo - aveva un carattere che non ha nulla in comune con 
quello di una città moderna. 

Tutto vi era ancora in relazione diretta con la natura. 
Ne daremo un'immagine debolmente somigliante, dicendo 

che nei primi tempi atlantici, fin circa la metà della terza sottoraz-
za, una colonia era una specie di giardino nel quale le case erano 
costruite con alberi congiunti per mezzo dei loro rami intrecciati ad 
arte. 

Ciò che la mano dell'uomo elaborava allora, sorgeva dal 
seno stesso della natura, e l'uomo stesso si sentiva strettamente 
congiunto ad essa. 

Ne seguiva che anche il sentimento sociale dell'uomo era 
ben diverso da quello d'oggi. 

La natura era comune a tutti gli uomini; e ciò che l'uomo at-
lantico costruiva su basi naturali era considerato come bene pub-
blico, allo stesso modo come all'uomo d'oggi viene naturale di con-
siderare come proprietà privata il prodotto del suo acume e della 
sua intelligenza. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 9 

Chi si è familiarizzato con l'idea che gli Atlanti erano in 
possesso delle forze fisiche e spirituali descritte più sopra, impare-
rà pure a comprendere come, risalendo a tempi ancor più remoti, 
l'umanità debba mostrare un aspetto che in ben poche cose somi-
glia a ciò che siamo abituati a vedere oggi. 

E non soltanto gli uomini, ma anche la natura che li circon-
da si è profondamente trasformata nel corso dei tempi (*);tanto le 
forme delle piante quanto quelle degli animali si sono mutate. 

Tutta la natura terrestre ha subito delle trasformazioni; con-
tinenti prima abitati furono distrutti, altri ne sono sorti. 

I predecessori degli Atlanti abitavano un continente, ora 
sparito, la cui parte principale si estendeva a sud dell'Asia attuale; 
negli scritti teosofici vengono chiamati Lemuri. 

Dopo esser passati attraverso diversi gradi d'evoluzione, 
degenerarono in gran parte, e i loro discendenti intristiti si trovano 
oggi, tra i popoli selvaggi, in alcune parti del globo. 

Solo una piccola parte dell'umanità lemurica era capace di 
continuare a evolversi, e da questa ebbero origine gli Atlanti. 

Anche più tardi si svolse di nuovo un fatto simile: la mag-
gior parte della popolazione atlantica degenerò, e da una piccola 
parte di essa ebbero origine i così detti Ariani che costituiscono la 
nostra attuale umanità civilizzata. 

I Lemuri, gli Atlanti e gli Ariani sono, secondo la denomi-
nazione della scienza occulta, razze radicali dell'umanità. 

Si pensino, oltre a queste, due razze radicali precedenti i 
Lemuri, e due razze radicali successive agli Ariani; in tutto abbia-
mo sette razze. 

Queste razze radicali provengono sempre l'una dall'altra nel 
modo già accennato a proposito dei Lemuri, degli Atlanti e degli 
Ariani; ed ogni razza radicale ha qualità fisiche e spirituali comple-
tamente diverse da quelle della razza precedente. 

Mentre gli Atlanti, per esempio, svilupparono in modo spe-
ciale la memoria e tutto ciò che ad essa si ricollega, è ora compito 
_______ 
 

 
(*) Ritorneremo più avanti sulla cronologia ditali avvenimenti. 

Intanto il lettore non si formalizzi se alcune dtate più sopra, gli sembra-
no in contraddizione con quanto, in proposito può aver letto altrove. 
degli Ariani di sviluppare la forza del pensiero con tutti i suoi attri-
buti (*). 

Ma anche ogni razza radicale deve passare per diversi stadi, 
e sempre in numero di sette. 

Al principio dell'epoca in cui si svolge una razza radicale, 
le sue qualità principali si trovano ancora in uno stato giovanile, 
giungono poi gradatamente a maturità e per ultimo alla decadenza. 

Perciò la popolazione di una razza radicale si suddivide in 
sette sottorazze; non si deve però immaginare che una sottorazza 
sparisca appena ne sorge una nuova. 

Al contrario, ognuna si mantiene ancora per lungo tempo, 
mentre le altre le si sviluppano accanto; così si trovano sempre sul-
la Terra, l'una vicino all'altra, popolazioni che mostrano gradi di-
versi d'evoluzione. 

La prima sottorazza degli Atlanti si sviluppò da un ramo dei 
Lemuri già molto avanzato e molto suscettibile di sviluppo. 

Nei Lemuri la facoltà della memoria era apparsa soltanto 
nei primissimi e negli ultimi tempi della loro evoluzione. 

Dobbiamo immaginare che il lemure era bensì capace di 
formarsi delle rappresentazioni di ciò che egli sperimentava, ma 
non era in grado di conservare queste rappresentazioni; dimentica-
va immediatamente quello che si era rappresentato. 

Il fatto che, ciò nonostante, egli vivesse in una certa forma 
di civiltà, che possedesse, per esempio, utensili, innalzasse edifici, 
ecc., non era dovuto alla sua propria facoltà di rappresentazione, 
ma ad una forza spirituale ch'egli aveva in sé e ch'era, per così dire, 
istintiva;tale forza, però, non era simile all'istinto attuale degli 
animali, ma era un istinto di natura tutta particolare (*). 

 
_______ 
 
(*) Descriveremo più avanti le qualità e la vita dei Lemuri, conie pure 

l'evoluzione degli Ariani fino ai tempi nostri, riattaccandovi altre comunicazioni 
intorno all'evoluzione del cosmo e dell'umanità. 

 
(*) Tratteremo in seguito anche di questo. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 10 

La prima sottorazza degli Atlanti viene chiamata, negli 
scritti teosofici, Rmoahals. 

La memoria di questa razza si rivolgeva specialmente alle 
vive impressioni dei sensi. 

I colori che l'occhio aveva veduto, i suoni percepiti dall'o-
recchio, agivano a lungo nell'anima, e ciò si esprimeva nel fatto 
che i Rmoahals sviluppavano sentimenti ancora sconosciuti ai loro 
antenati Lemuri. 

Per esempio, l'attaccamento a ciò ch'era stato sperimentato 
nel passato, faceva parte di questi sentimenti. 

Con lo sviluppo della memoria stava in relazione anche lo 
sviluppo del linguaggio. 

Finché l'uomo non conservava in sé il passato, non poteva 
nemmeno comunicare le proprie esperienze per mezzo della paro-
la. 

E poiché nell'ultimo periodo dell'epoca lemurica cominciò 
ad apparire la memoria, così a quel tempo poté pure sorgere, il 
primo inizio della facoltà di dare un nome a ciò ch'era stato veduto 
e udito. 

Soltanto per chi abbia la facoltà, della memoria può aver 
senso il nome attribuito a una cosa. 

Perciò l'epoca atlantica fu quella in cui il linguaggio comin-
ciò a svilupparsi; e col linguaggio venne a stabilirsi un vincolo tra 
l'anima umana e le cose fuori dell'uomo. 

L'uomo generava la parola nel proprio interno; e questa pa-
rola era in rapporto con le cose del mondo esterno. 

E anche tra uomo e uomo si formò un nuovo legame, grazie 
alla comunicazione per il tramite della parola. 

Benché presso i Rmoahals tutto ciò avesse ancora una for-
ma primitiva, pure li distingueva profondamente dai loro antenati 
Lemuri. 

Ora le forze animiche di questi primi Atlanti avevano anco-
ra alcunché delle forze della natura; essi, in, certo modo, erano più 
prossimi agli esseri della natura che li circondavano, di quanto non 
lo fossero più tardi i loro discendenti. 

Le loro forze animiche erano simili alle forze naturali più 
che non lo siano quelle degli uomini attuali. 

Così anche la parola che essi pronunciavano aveva il potere 
di una forza naturale. 

Non soltanto essi denominavano la cose, ma le loro parole 
contenevano anche un potere sulle cose e sugli uomini. 

La parola dei Rmoahals non aveva soltanto significato, ma 
anche potere. 

Quando si parla di»forza magica” delle - parole, si accenna 
a una cosa ch'era assai più reale per i Rmoahals che non per gli 
uomini d'oggi. 

Allorché uno di loro pronunciava una parola, questa parola 
sviluppava una forza analoga a quella dell'oggetto stesso a cui si 
riferiva. 

Per questo le parole avevano, a quell'epoca, il potere di 
guarire le malattie, di favorire la crescita delle piante, di domare la 
furia degli animali, ed altri effetti simili. 

Nelle sottorazze atlantiche che seguirono, tutto ciò andò 
sempre più diminuendo, e si potrebbe dire che quella forza elemen-
tare naturale andò a poco a poco disperdendosi. 

I Rmoahals sentivano quella loro forza come un dono della 
potente natura, e questa loro relazione con la natura aveva un carat-
tere religioso. 

Il linguaggio specialmente era per loro qualcosa di sacro, e 
l'abuso di certe parole, nelle quali risiedeva una gran forza, sarebbe 
stato cosa impossibile. 

Tutti sentivano che untale abuso avrebbe loro portato un 
danno gravissimo; la forza magica di queste parole si sarebbe tra-
sformata nel suo contrario. 

Quello che, usato giustamente, era fonte di bene, diventava 
rovina per chi ne abusasse. 

Una certa purezza di sentimento faceva si che i Rmoahals 
attribuissero quella forza nontanto a sé quanto alla natura divina 
che agiva in loro. 

Nella seconda sottorazza, quella dei così detti Tlavatli tutto 
ciò andò mutandosi. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 11 

Gli uomini di questa razza cominciarono a sentire il proprio 
valore personale, e l'ambizione, qualità sconosciuta ai Rmoahals, 
regnò tra loro. 

La memoria cominciò, ad aver parte nell'ordine della vita 
sociale; chi poteva ricordaretalune gesta da lui compiute, ne richie-
deva dagli altri il riconoscimento, esigeva che delle opere fosse 
serbato il ricordo. 

E su questo ricordo delle opere si fondava anche il fatto che 
gli individui di un medesimo gruppo scegliessero tra loro un capo. 

Ne derivò una specie di dignità regale; e questo riconosci-
mento si conservava fin oltre la morte, sviluppando così la memo-
ria, il ricordo degli avi o di coloro che durante la vita avevano ac-
quistato qualche merito. 

Veniva così formandosi, presso alcune stirpi, una specie di 
venerazione religiosa dei morti, un culto degli avi, che sotto le più 
svariate forme durò lungamente anche in epoche posteriori. 

Ancora tra i Rmoahals, l'uomo aveva valore soltanto per il 
potere che, al momento, egli si procurava mediante la propria forza 
(*). 

Chi voleva un riconoscimento delle gesta compiute in pas-
sato, doveva dimostrare, con nuove imprese, che l'antica forza non 
lo aveva abbandonato. 

Per mezzo di nuove gesta doveva, per così dire, richiamare 
alla memoria anche le antiche. 

I fatti compiuti, cometali, non avevano valore presso i 
Rmoahals; soltanto durante la seconda sottorazza si cominciò a 
dartanto peso al carattere personale di un individuo da tener conto, 
in questa valutazione, anche della sua vita passata. 

Un'ulteriore conseguenza della facoltà della memoria per la 
vita sociale, fu il formarsi di raggruppamenti di uomini uniti dal ri-
cordo di gesta compiute in comune. 

Fino allora gli uomini si erano raggruppati esclusivamente 
secondo forze naturali, secondo la comune origine. 

 
_______ 

(*) Intorno alle entità dirigenti al tempo dei Rmoahals daranno notizie 
le comunicazioni seguenti in rapporto con la vita dei Lemuri. 

L'uomo, per virtù del suo proprio spirito, non aveva ancora 
aggiunto nulla a ciò che la natura aveva fatto di lui. 

Ora invece una personalità potente era capace di riunire in-
torno a sé un certo numero di individui per un'impresa comune, e 
più tardi il ricordo di questa impresa li fondeva in un solo gruppo 
sociale. 

Questa forma di vita sociale s'impresse nettamente soltanto 
nella terza sottorazza, quella dei Tolteki. 

Gli uomini di questa razza cominciarono infatti a fondare 
ciò che si può chiamare una prima forma di comunità, una prima 
forma di stato; e la direzione, il governo ditali comunità divenne 
ereditario. 

Ciò che prima continuava a vivere soltanto nella memoria 
dei contemporanei, si trasmise ora dal padre al figlio. 

E a tutta la discendenza doveva essere serbato grato ricordo 
per le - gesta degli avi; nei nipoti lontani si dovevano ancora ap-
prezzare le gesta degli antenati. 

Bisogna però considerare che, a quei tempi, gli uomini ave-
vano realmente la forza di tramandare le proprie qualità ai loro di-
scendenti. 

Tutta l'educazione consisteva specialmente nel mettere sot-
to gli occhi dei discepoli esempi di vita in forma d'immagini evi-
denti, e l'efficacia di questa educazione dipendeva dall'influenza 
personale esercitata dall'educatore. 

Questi non cercava di aguzzare l'ingegno, ma di sviluppare 
piuttosto qualità di natura più istintiva. 

E in virtù ditale sistema di educazione, le facoltà del padre 
venivano realmente, nella maggior parte dei casi, tramandate al fi-
glio. 

Così l'esperienza personale acquistava, nella terza sottoraz-
za, un'importanza sempre maggiore; e allorché un gruppo si segre-
gava da un altro per formare una nuova comunità, portava con sé il 
ricordo vivente di ciò che aveva sperimentato nell'antica dimora. 

Ma intale ricordo questo nuovo gruppo sentiva anche degli 
elementi che non gli erano conformi, che non gli si confacevano, e, 
sotto questo rispetto, tentava allora qualcosa di nuovo. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 12 

Cosi, con ogni nuova comunità che veniva formandosi, le 
condizioni andavano migliorando, ed era ben naturale che i miglio-
ramenti venissero imitati. 

Grazie a questi fatti si produssero, all'epoca della terza sot-
torazza, quelle fiorenti comunità che ci vengono descritte nella let-
teratura teosofica. 

E le esperienze personali che si andavano facendo, trovava-
no appoggio da parte di coloro che erano iniziati nelle leggi eterne 
dell'evoluzione spirituale. 

Gli stessi potentissimi re ricevevano l'iniziazione, affinché 
la capacità personale avesse in essa un sostegno completo. 

Pel suo valore personale l'uomo a poco a poco si rende atto 
all'iniziazione; egli deve, prima, sviluppare le proprie forze, da sot-
to in su, perché poi gli possa venir conferita l'illuminazione dall'al-
to. 

Così ebbero origine i re e le guide iniziate degli Atlanti. 
Un potere immenso stava nelle loro mani; e immensa era 

pure la venerazione che veniva loro tributata. 
Ma in questo fatto si nascondeva anche il germe della deca-

denza e della rovina. 
Lo sviluppo della memoria condusse all'esaltazione della 

personalità; l'uomo volle essere esaltato per la sua potenza perso-
nale, e quanto più la sua potenza aumentava,tanto più egli voleva 
sfruttarla a scopi personali. 

L'ambizione, che si era sviluppata, divenne egoismo, e que-
st'ultimo condusse all'abuso della forza. 

Se pensiamo al potere che gli Atlanti avevano acquistato 
col dominio sulla forza vitale, comprenderemo come l'abusarne 
dovesse condurre a gravissime conseguenze. 

Un ampio potere sulle forze della natura poteva venir mes-
so così al servizio dell'egoismo. 

Ciò avvenne, pienamente, nella quarta sottorazza, nei Tura-
ni primitivi. 

Questi uomini, avendo appreso a dominaretali forze, se ne 
servirono spesso per soddisfare le proprie brame egoistiche. 

Ma, adoperate cosi, queste forze si distruggono per i loro 
vicendevoli effetti. 

È come se in una persona i piedi volessero a tutti i costi 
avanzare, mentre il resto del corpo volesse retrocedere. 

Tali rovinosi effetti poterono essere arrestati soltanto pel 
fatto che una forza superiore si sviluppò nell'uomo: la forza del 
pensiero. 

Il pensiero logico domina e frena i desideri personali egoi-
stici. 

L'origine del pensiero logico è da ricercarsi nella quinta sot-
torazza, quella dei protosentiti. 

Gli uomini cominciarono ad arrivare più in là del semplice 
ricordo del passato e a confrontare tra loro le diverse esperienze. 

Si sviluppò la facoltà del giudizio, la quale regolò i desideri 
e le passioni. 

Si cominciò a calcolare e a combinare; s'iniziò il lavorio del 
pensiero. 

Se prima gli uomini si abbandonavano a ogni desiderio, ora 
soltanto cominciarono a chiedere se il pensiero lo approvasse o no. 

Mentre gli uomini della quarta sottorazza cercavano - vio-
lentemente la soddisfazione delle loro passioni, quelli della quinta 
cominciarono a porgere ascolto ad una voce interiore. 

E questa voce interiore mette un argine alle passioni, anche 
se non riesce a distruggere le pretese della personalità egoistica. 

Cosi, la quinta sottorazza ha trasferito entro l'intimo 
dell'uomo l'impulso all'azione. 

L'uomo, nel suo intimo vuol rendere conto a se stesso di ciò 
che deve o non deve fare. 

Ma quello che interiormente si acquistava così nella forza 
del pensiero, si perdeva, d'altra parte, nel dominio sulle forze natu-
rali esteriori. 

Per mezzo del pensiero logico si possono soggiogare sol-
tanto le forze del mondo minerale, non la forza vitale. 

La quinta sottorazza sviluppò quindi la forza del pensiero a 
detrimento del dominio sulla forza vitale. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 13 

Ma appunto con ciò essa produsse il germe dell'evoluzione 
successiva dell'umanità. 

Per quanto si sviluppassero ora la personalità, l'amore di sé 
e l'egoismo, il semplice pensiero che lavora soltanto nell'interiorità 
e non può impartire ordini diretti alla natura è incapace di produrre 
le nefaste conseguenze che erano derivate dall'abuso delle forze di 
prima. 

La parte meglio dotata di questa quinta sottorazza venne 
scelta a sopravvivere alla rovina della quarta razza radicale e formò 
il germe della quinta razza radicale, della razza ariana, che ha il 
compito di sviluppare interamen te la facoltà del pensiero con tutto 
ciò che vi si connette (*). 

Gli uomini della sesta sottorazza (gli Akkadi) svilupparono, 
ancora più di quelli della quinta, la facoltà di pensare; si distinsero 
dai così detti protosemiti per una più estesa applicazione di questa 
facoltà. 

Come fu detto, lo sviluppo della forza del pensiero impedì 
che le esigenze della personalità egoistica provocassero quell'azio-
ne devastatrice ch'era ancora possibile nelle razze precedenti; non 
riuscì però a sopprimere quelle esigenze. 

I protosemiti regolarono da prima le loro condizioni perso-
nali secondo i suggerimenti del pensiero. 

Al posto delle sole brame e dei soli desideri subentrò l'intel-
letto e nuove forme di vita si manifestarono. 

Mentre le razze antecedenti erano inclini a riconoscere co-
me guida l'individuo le cui gesta avessero lasciato una profonda 
traccia nella loro memoria o la cui vita fosse ricca di ricordi, ora 
venne riconosciuto come,tale il più intelligente. 

E mentre prima si dava importanza a ciò di cui si serbava 
buon ricordo, ora si teneva in maggior conto ciò che meglio per-
suadeva il pensiero. 

 
_______ 

 
(*) Diremo in seguito come avvenga lo sviluppo della forza del pensie-

ro nella quinta razza radicale, e che importanza abbia in seno ad essa l'umanità 
attuale. 

Un tempo, sotto l'influenza della memoria, si restava fedeli 
a una cosa fino al giorno in cui la si trovava insufficiente, e intal 
caso riusciva naturalmente a vincere colui ch'era in grado di colma-
re la lacuna per mezzo di una innovazione. 

Come effetto della facoltà di pensare, nacque invece, una 
smania d'innovazione e di cambiamento; ognuno volle attuare le 
trovate del proprio intelletto. 

Così che, durante la quinta sottorazza, cominciò una certa 
irrequietudine che produsse poi, durante la sesta, la necessità di 
sottomettere a leggi comuni il dispotico pensiero del singolo indi-
viduo. 

Lo splendore degli stati della terza sottorazza aveva la sua 
base nell'ordine e nell'armonia che i comuni ricordi generavano; 
nella sesta invece quest'ordine dovette essere prodotto a mezzo di 
leggi pensate. 

In questa sesta sottorazza dobbiamo dunque ricercare l'ori-
gine del diritto e degli ordinamenti legislativi. 

Nella terza sottorazza un gruppo di persone non si segrega-
va dal resto, se non quando si sentiva come espulso dalla propria 
comunità, perché le condizioni sorte dai ricordi comuni più non gli 
si confacevano. 

Nella sesta sottorazza invece ciò era essenzialmente di ver-
so. 

Il pensiero calcolatore cercava la novità per se stessa, inci-
tava a intraprese e a nuove istituzioni. 

Gli Akkadi erano perciò un popolo intraprendente, incline 
alla colonizzazione, e che trovava, specialmente nel commercio, 
alimento alla forza, allora appena germogliata, del pensiero e del 
giudizio. 

Anche nella settima sottorazza, in quella dei Mongoli, si 
sviluppò la facoltà di pensare. 

Ma alcune qualità delle sottorazze precedenti, specialmente 
della quarta sussistevano in essa ancor più accentuate che non nella 
quinta e nella sesta razza. 

I Mongoli si serbano fedeli alla memoria; e così giungono 
alla convinzione che ciò ch'è più antico sia anche più intelligente, 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 14 

riesca cioè a meglio trionfare anche di fronte alla facoltà del pen-
siero. 

Sebbene ormai privi anch'essi del dominio sulle forze vitali, 
la stessa loro forza di pensiero aveva però in parte raggiunta la po-
tenza elementare della forza vitale. 

Avevano bensì perduto il potere sulla vita, ma non la im-
mediata, ingenua fede in essa. 

Questa forza era diventata il loro dio, per ordine del quale 
essi facevano quanto ritenevano giusto; cosi, ai popoli vicini appa-
rivano come posseduti da questa occulta potenza, e si abbandona-
vano realmente ad essa con cieca fede. 

I loro discendenti nell'Asia e in alcune parti d'Europa mo-
stravano e mostrano ancora gran parte ditale carattere. 

La forza del pensiero infusa nell'uomo poté raggiungere il 
suo completo valore nell'evoluzione soltanto quando, nella quinta 
razza radicale, ricevette un nuovo impulso. 

La quarta aveva potuto mettere il pensiero soltanto al servi-
zio di ciò che aveva acquistato per mezzo della memoria. 

La quinta, invece, è giunta a quelle forme di vita per le qua-
li la facoltà del pensiero è lo strumento giusto. 

 
 
 
 
 
 
 

Passaggio dalla quarta 
alla quinta razza radicale 

 
 
Le notizie seguenti si riferiscono alla transizione dalla quar-

ta razza radicale (l'atlantica) alla quinta (l'ariana) di cui fa parte 
l'attuale umanità civilizzata. 

Solo chi sa compenetrarsi interamente dell'idea dell'evolu-
zione in tutta la sua estensione, potrà giustamente comprenderle. 

Tutto ciò che l'uomo scorge intorno a sé, è in via d'evolu-
zione; ed anche la facoltà propria agli uomini della nostra razza ra-
dicale, e che consiste nell'uso del pensiero, si è andata sviluppando 
a poco a poco. 

Anzi, è appunto la nostra razza radicale quella che lenta-
mente e progressivamente va maturando la forza del pensiero. 

L'uomo attuale si determina (pensando) ad una data cosa, e 
la eseguisce poi come conseguenza del proprio pensiero. 

Presso gli Atlanti questa facoltà era ancora in via di prepa-
razione. 

La loro volontà era mossa, non dai loro pensieri, ma da 
pensieri che fluivano da esseri di natura superiore; era dunque, in 
certo qual modo, diretta dal di fuori. 

Chi si familiarizza con l'idea dell'evoluzione nei riguardi 
dell'uomo e impara a riconoscere come l'uomo, quale individuo 
terrestre, fosse, in quei tempi primordiali, un essere del tutto diver-
so da quello attuale, riuscirà anche a elevarsi alla rappresentazione 
di altri esseri, del tutto differenti da lui, dei qua li parleremo più 
avanti. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 15 

Lunghissimi periodi di tempo occorsero per questa evolu-
zione, e ne daremo, in seguito, notizie più particolareggiate. 

 
*   *   * 

 
Tutto ciò che abbiamo detto della quarta razza radicale, 

quella degli Atlanti, si riferisce alla gran massa dell'umanità; ma 
questa era diretta da guide superiori che nelle loro facoltà emerge-
vano molto al di sopra di essa. 

Queste guide possedevano una saggezza e un dominio su 
certe forze che nessuna educazione terrena poteva dare; ciò veniva 
loro conferito da esseri superiori non appartenenti direttamente alla 
Terra. 

Era dunque naturale che la gran massa dell'umanità riguar-
dasse queste sue guide quali esseri di natura superiore, quali mes-
saggeri degli déi, poiché né coi sensi, né con l'intelligenza umana, 
si sarebbe stati in grado di compiere ciò che essi sapevano e com-
pivano. 

Erano dunque venerati quali messaggeri degli déi, e se ne 
accettavano gli ordini, i precetti ed anche le istruzioni. 

Tali esseri istruivano l'umanità nelle scienze, nelle arti e 
nella fabbricazione degli strumenti. 

Iniziavano inoltre, nell'arte di governare, gli individui più 
avanzati, o governavano essi stessi le comunità. 

Si diceva ch'essi»comunicassero con gli déi” e che gli déi 
stessi li iniziassero alla conoscenza delle leggi secondo le quali de-
ve svolgersi l'evoluzione dell'umanità. 

E così era realmente. 
Questa iniziazione, questa comunione con gli déi, si compi-

va in luoghi sconosciuti alla folla, detti»templi dei misteri”; di là 
veniva guidato e amministrato il genere umano. 

Tutto ciò che aveva luogo nei templi dei misteri non era 
perciò comprensibile al popolo, né gli erano comprensibili le in-
tenzioni dei suoi grandi educatori. 

Il popolo, per mezzo dei suoi sensi, era capace soltanto di 
comprendere ciò che avveniva direttamente sulla Terra, non le ri-

velazioni che giungevano dai mondi superiori per aiutarne il pro-
gresso. 

Per questo anche gli insegnamenti ditali guide dovevano 
venir dati in forma diversa da quella che è adatta alla comunica-
zione di eventi terreni. 

Il linguaggio per mezzo del quale gli déi comunicavano coi 
loro messaggeri nei» misteri» non era neppure esso un linguaggio 
terreno, né era terrena la figura in cui gli, déi si rivelavano. 

Entro»nuvole di fuoco” apparivano gli spiriti superiori ai 
loro messaggeri, per comunicar loro il modo di guidare gli uomini. 

Soltanto l'uomo può manifestarsi in forma umana; quegli 
esseri le cui facoltà superano le umane, devono manifestarsi in - 
forme speciali, diverse dalle forme terrestri. 

I messaggeri degli déi potevano ricevere quelle rivelazioni 
soltanto perché erano i più perfetti tra i loro fratelli d'umanità, per-
ché avevano già raggiunto precedentemente un grado di evoluzione 
che la maggior parte degli uomini aveva ancora da passare. 

Essi appartenevano all'umanità loro contemporanea solo 
per certi riguardi: potevano cioè assumere la forma umana; però le 
loro facoltà animico-spirituali erano di natura sovrumana. 

Erano dunque esseri di doppia natura divina ed umana, e si 
potevano anche riguardare come spiriti superiori che avessero as-
sunto corpi umani per essere di aiuto all'umanità nel suo cammino 
terrestre. 

La loro vera patria non era sulla Terra. 
Questi esseri guidavano gli uomini senza poter loro comu-

nicare i principi secondo i quali li guidavano; poiché fino alla quin-
ta sottorazza atlantica - i proto-semiti - gli uomini non possedevano 
ancora alcuna facoltà per comprendere quei principi. 

Solo la facoltà del pensiero che si sviluppò in questa sotto-
razza era atta a comprenderli. 

E questa facoltà andò sviluppandosi, a poco a poco e lentis-
simamente, cosicché anche le ultime sottorazzo degli Atlanti pote-
vano comprendere ancora ben poco i principi delle loro guide divi-
ne. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 16 

Cominciarono da prima presentire vagamente e imperfet-
tamentetali principi; quindi i loro pensieri e le loro leggi, di cui ab-
biamo parlato più sopra a proposito degli ordinamenti di stato, era-
no piuttosto intuiti che chiaramente pensati. 

Le guide principali della quinta sottorazza atlantica presero 
a prepararla a poco a poco, affinché più tardi, dopo la rovina della 
civiltà atlantica, potesse sorgere una nuova civiltà interamente re-
golata dalla forza del pensiero. 

Ora bisogna tener presente che alla fine dell'epoca atlantica 
si trovavano sulla Terra tre gruppi di esseri umani: 1°) i suddetti 
messaggeri degli déi, che avevano raggiunto un grado d'evoluzione 
assai più avanzato di quello della gran massa; che insegnavano la 
saggezza divina e compivano opere divine; 2°) la gran massa stessa 
nella quale il pensiero era ancora in uno stato letargico, quantun-
que possedesse certe forze elementari che l'umanità attuale ha per-
duto; 3°) una schiera più piccola di individui che sviluppavano la 
facoltà del pensiero. 

Questi ultimi perdevano, è vero, le forze elementari posse-
dute dagli Atlanti, ma acquistavano in compenso la possibilità di 
comprendere, mediante il pensiero, i principi dei messaggeri degli 
déi. 

Mentre il secondo gruppo di esseri umani era destinato ad 
estinguersi a poco a poco, il terzo invece poteva venir educato, da-
gli esseri superiori del primo gruppo, a dirigersi da sé. 

L'istruttore principale, detto nella letteratura teosofica ma-
nu, scelse, da questo terzo gruppo, individui più avanzati per farne 
germogliare una nuova umanità. 

Questi eletti si trovavano nella quinta sottorazza. 
La facoltà di pensiero della sesta e della settima sottorazza 

era già in certo qual modo, fuorviata, e non più suscettibile di un 
ulteriore sviluppo. 

Si trattava di sviluppare le migliori qualità dei migliori, e, a 
questo scopo, la guida condusse gli eletti in un luogo speciale della 
Terra, nell'interno dell'Asia, segregandoli e sottraendoli così al 
1’influenza di coloro che erano rimasti indietro o erano degenerati. 

Il còmpito che la guida (manu) si prefiggeva era di far 
avanzare la sua schiera sino al punto che gli uomini riconoscessero 
nell'anima propria, e per propria forza di pensiero, i principi secon-
do i quali erano stati fino allora guidati, in un modo ch'essi aveva-
no intuito senza poterlo chiaramente afferrare. 

Gli uomini dovevano ormai riconoscere le forze divine che 
fino allora avevano seguite inconsciamente. 

Fin qui gli déi avevano guidato gli uomini per mezzo dei 
loro messaggeri; ora era giunto il momento in cui gli uomini dove-
vano venire a conoscenza di questi esseri divini, imparando a con-
siderare se stessi come strumenti esecutori della provvidenza divi-
na. 

Quel gruppo di uomini così segregati si trovò allora in un 
momento decisivo e importantissimo: la guida divina era tra loro, 
sotto forma umana. 

Datali messi divini l'umanità aveva fino allora ricevuto or-
dini e insegnamenti su ciò che doveva o non doveva fare, e istru-
zioni nelle scienze che si riferivano a ciò che i suoi sensi percepi-
vano. 

Gli uomini avevano bensì intuito il governo divino del 
mondo, l'avevano sentito nelle loro proprie azioni, ma non ne ave-
vano saputo nulla chiaramente. 

Ora invece il loro maestro parlava ad essi in un modo affat-
to nuovo; insegnava che potenze invisibili dirigevano tutto ciò che 
si manifestava ai loro occhi, e come essi stessi fossero servitori di 
quelle potenze invisibili e dovessero, mediante il pensiero, adem-
pirne le leggi. 

Egli parlava agli uomini di qualcosa di sovrumano, di divi-
no; di un sovrumano-divino che era creatore e conservatore di tutto 
il visibile corporeo. 

Gli uomini, fino allora, avevano elevato gli sguardi a quei 
messi celesti visibili, a quegli iniziati sovrumani dei quali faceva 
parte anche colui che così parlava, e da essi avevano ricevuto istru-
zioni su quello che era da farsi o da non farsi. 

Ma ora venivano stimati degni che il manu parlasse loro di-
rettamente degli stessi déi, e le parole ch'egli continuamente incul-



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 17 

cava nei suoi seguaci erano piene di forza: «Voi avete finora vedu-
to coloro che vi guidavano; ma vi sono guide ancora più sublimi 
che voi non potete vedere; e a queste guide siete sottoposti. 

Dovete eseguire gli ordini di quel Dio che non vedete, e 
dovete ubbidire a Colui del quale non potete farvi immagine, alcu-
na». 

Così risuonava, dalle labbra del grande maestro, il nuovo, 
supremo comandamento che prescriveva il culto di un dio al quale 
nessuna immagine sensibile-visibile poteva somigliare, e del quale, 
perciò, nessuna immagine doveva essere formata. 

Un'eco di quel grande, primordiale comandamento della 
quinta razza umana risuona nelle parole: «Non farti idolo alcuno, 
né immagine alcuna di cosa che sia in cielo di sopra, né in terra di 
sotto, né di cosa che sia nell'acqua di sotto alla terra» (*). 

Alla guida principale (manu) stavano allato altri messi divi-
ni i quali eseguivano i suoi disegni nei singoli rami della vita e la-
voravano all'evoluzione della nuova razza; poiché si trattava di re-
golare tutta la vita secondo quel nuovo concetto del divino ordina-
mento del mondo. 

I pensieri degli uomini dovevano in ogni cosa venir rivolti 
dal mondo visibile all'invisibile. 

La vita è regolata dalle forze della natura; dal giorno e dalla 
notte, dall'estate e dall'inverno, dalla pioggia e dal sole dipende il 
corso della vita umana. 

Si cominciò a mostrare all'uomo cometali manifestazioni 
visibili, ricche di influenza, stiano in relazione con le forze invisi-
bili (divine), e come l'uomo debba comportarsi per regolare la pro-
pria vita secondo queste forze. 

Tutta la scienza e tutto il lavoro dovevano orientarsi in que-
sto senso. 

 
_______ 

 
(*) Secondo libro di Mosè. Esodo, cap. X, v. 4 

Nel corso degli astri e nelle condizioni meteorologiche 
l'uomo doveva vedere i divini decreti, la manifestazione della sag-
gezza divina. 

In questo senso si insegnavano la meteorologia e l'astrono-
mia, e l'uomo doveva regolare il proprio lavoro e la propria vita 
morale in modo che corrispondessero alla saggezza delle leggi di-
vine. 

La vita venne ordinata secondo comandamenti divini; così 
come nel corso degli astri e nelle condizioni meteorologiche si in-
vestigarono i pensieri divini; e, per mezzo dei sacrifici rituali, 
l'uomo dovette mettere le proprie opere in armonia coi voleri degli 
déi. 

L'intenzione del manu era di regolare tutta la vita umana 
secondo i mondi superiori. 

Tutta l'attività, tutte le istituzioni umane dovevano assume-
re un carattere religioso; con questo il manu voleva introdurre 
quello che è il vero compito della quinta razza radicale: imparare, 
cioè, a guidarsi da sé per mezzo dei propri pensieri. 

Però, unatale autodeterminazione non può essere salutare se 
non quando l'uomo metta anche se stesso al servizio delle forze su-
periori. 

L'uomo deve servirsi della propria forza di pensiero, ma 
questa forza di pensiero deve venir santificata dalla sottomissione 
al divino. 

Per comprendere interamente ciò che avvenne a quell'epo-
ca, bisogna anche sapere che l'evoluzione del pensiero ebbe, dalla 
quinta sottorazza atlantica in poi, anche altre conseguenze. 

Gli uomini erano cioè venuti in possesso di cognizioni e di 
arti provenienti da altra fonte, e che non stavano in immediata rela-
zione con la vera missione del manu. 

A queste arti e cognizioni mancava da prima il carattere re-
ligioso. 

Esse pervenivano all'uomo in modo ch'egli non poteva fare 
a meno di servirsene egoisticamente per soddisfare le proprie esi-
genze personali. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 18 

Una di queste era, per esempio, la conoscenza del fuoco 
nelle sue applicazioni ai diversi usi umani. 

Nei primi tempi atlantici l'uomo non aveva bisogno del 
fuoco, poiché aveva al suo servizio la forza vitale. 

Ma quanto meno, col passar del tempo, fu in grado di ser-
virsi della forza vitale,tanto più dovette imparare a fabbricarsi 
utensili e strumenti con le materie così dette inanimate; a ciò gli 
servì l'uso del fuoco. 

Lo stesso avvenne anche per altre forze naturali. 
L'uomo aveva dunque imparato a servirsi di queste forze 

naturali senza rendersi conto della loro origine divina. 
E così doveva essere. 
Nulla doveva forzarlo a riferire a un ordinamento universa-

le divino quelle cose ch'egli dominava col suo pensiero; egli dove-
va riconoscerlo spontaneamente nei suoi pensieri. 

L'intento del manu era perciò di guidare gli uomini a mette-
re spontaneamente, per un intimo bisogno, quelle cose in rapporto 
con l'ordine universale superiore. 

Gli uomini dovevano scegliere, tra il rivolgere le cognizioni 
acquistate alla mera soddisfazione del proprio interesse personale, 
e il metterle religiosamente al servizio di un mondo superiore. 

Mentre prima l'uomo era forzato a considerarsi parte 
dell'ordinamento universale divino da cui gli veniva, per esempio, 
il potere di dominare la forza vitale, senza ch'egli avesse bisogno di 
servirsi del pensiero, ora poteva anche applicare le forze naturali 
senza rivolgere il pensiero al divino. 

Ma non tutti quelli che il manu aveva radunati intorno a sé, 
erano all'altezza di prenderetale determinazione, bensì pochissimi; 
e soltanto da questi pochi il manu poteva veramente formare il 
germe della nuova razza. 

Con questi dunque egli si segregò per continuare a svilup-
parli, mentre gli altri si mescolarono col resto dell'umanità. 

E da questo piccolo numero di individui che sì raggruppa-
rono per ultimo intorno al manu derivò tutto ciò che fino ad oggi 
forma ancora veri germi del progresso della quinta razza radicale. 

Ciò spiega anche come due tratti caratteristici si ritrovino in 
tutta l'evoluzione di questa quinta razza radicale. 

L'uno è proprio di coloro che sono animati da idee superio-
ri, che si considerano figli di una potenza divina universale; l'altro 
è proprio di coloro che mettono ogni cosa al servizio dei loro inte-
ressi personali e del loro egoismo. 

Quel piccolo gruppo restò col manu finché non fu rafforza-
to abbastanza per poter agire secondo il nuovo spirito, e finché i 
suoi singoli membri non furono in grado di andare a portare questo 
nuovo spirito tra il resto dell'umanità, residuo delle razze antece-
denti. 

Naturalmente questo nuovo spirito prese un carattere diver-
so presso i diversi popoli, secondo il grado d'evoluzione che cia-
scuno di essi aveva potuto raggiungere nelle rispettive regioni. 

Gli antichi tratti caratteristici ancora sussistenti si mescola-
rono con ciò che i messaggeri del manu portavano nelle diverse 
parti del mondo; e da ciò ebbero origine nuove multiformi colture 
e nuove civiltà. 

Le personalità meglio dotate che si trovavano intorno al 
manu furono da lui scelte per essere a poco a poco iniziate diretta-
mente nella sua saggezza divina, perché potessero poi divenire 
maestri degli altri. 

Così agli antichi messi divini veniva ora ad aggiungersi una 
nuova specie di iniziati, quelli cioè che avevano sviluppato la pro-
pria forza di pensiero precisamente come gli altri uomini, alla ma-
niera terrena. 

I messi divini precedenti, il manu compreso, non avevano 
ciò; la loro evoluzione apparteneva a mondi superiori; ed essi in-
troducevano la loro sapienza superiore nelle condizioni terrestri. 

Quello ch'essi portavano all'umanità, era» un dono del cie-
lo». 

Nella prima metà dell'epica atlantica gli uomini non erano 
ancora avanzati abbastanza per comprendere, per forza propria, che 
cosa fossero i decreti divini. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 19 

Ora, invece, nell'epoca suddetta, dovevano arrivare a que-
sto: il pensiero terreno doveva elevarsi fino alla concezione del di-
vino. 

Agli iniziati sovrumani si aggiunsero gli iniziati umani, e 
ciò segna un importante rivolgimento nell'evoluzione del genere 
umano. 

Ancora i primi Atlanti non avevano facoltà di scelta nel ri-
conoscere o no le loro guide come messi divini, poiché tutto ciò 
che queste facevano, s'imponeva come un'azione dei mondi supe-
riori; portava il sigillo dell'origine divina. 

Così i messi dell'epoca atlantica erano esseri consacrati per 
la loro potenza, circondati dallo splendore che questa potenza con-
feriva loro. 

Gli iniziati dei tempi posteriori, invece, sono esteriormente 
uomini in mezzo ad altri uomini. 

Rimangono tuttavia in comunicazione coi mondi superiori, 
e le rivelazioni e le apparizioni dei messi celesti li raggiungono. 

Soltanto in casi eccezionali, per qualche necessità superio-
re, fanno uso di certe forze che pervengono loro di là, compiendo 
azioni che gli uomini, secondo le leggi a loro note, non possono 
comprendere e riguardano, a ragione, come miracoli. 

Ma l'intenzione superiore in tutto ciò è quella di rendere 
l'uomo assolutamente indipendente e di svilupparne interamente la 
forza di pensiero. 

Gli iniziati umani sono oggi i mediatori tra il popolo e le 
potenze superiori; e solo l'iniziazione rende gli uomini atti a comu-
nicare coi messi celesti. 

Gli iniziati umani, i sacri maestri, diventarono, dunque, al 
principio della quinta razza radicale, le guide di tutta l'umanità. 

I grandi re-sacerdoti dei tempi preistorici, dei quali trovia-
mo testimonianza non nella storia ma nel mito, fanno parte di que-
sta schiera di iniziati. 

I messi celesti superiori si ritirarono sempre più dalla Terra, 
lasciando la direzione a questi iniziati umani ai quali però conti-
nuarono a dare aiuto col consiglio e con l'azione. 

Se ciò non fosse stato, l'uomo non sarebbe mai riuscito a far 
libero uso della propria forza di pensiero. 

Il mondo è sottoposto ad una direzione divina; l'uomo però 
non deve essere forzato ad ammetterlo, bensì deve riconoscerlo e 
comprenderlo per libera riflessione. 

Quando è giunto atal punto, gli iniziati gli rivelano grada-
tamente i loro segreti. 

Ciò non può avvenire repentinamente; ma tutta l'evoluzione 
della quinta razza radicale è un lento avanzare verso questa méta. 

Il manu guidò da prima egli stesso il suo gruppo come si 
guidano i bambini; poi a poco a poco la direzione passò agli inizia-
ti umani. 

E oggi il progresso consiste ancor sempre in un miscuglio 
di coscienza e di incoscienza nell'agire e nel pensare degli uomini. 

Soltanto alla fine della quinta razza radicale, allorché, attra-
verso alla sesta e - alla settima sottorazza, sì sarà formato un nume-
ro sufficiente di uomini capaci di ricevere la sapienza, soltanto al-
lora potrà manifestarsi apertamente ad essi il sommo iniziato. 

E questo iniziato umano potrà assumere poi la direzione 
principale ulteriore, come fece il manu alla fine della quarta razza 
radicale. 

Così l'educazione della quinta razza radicale sta in ciò: che 
buona parte dell'umanità diventerà atta a seguire liberamente un 
manu umano, come la sottorazza da cui ebbe origine la quinta, se-
gui il manu divino. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 20 

 
 
 
 
 
 
 

I Lemuri 
 

 
Questo passo della cronaca dell'Akasha si riferisce a un'e-

poca remotissima dell'evoluzione umana, epoca che precede quella 
già descritta. 

Si tratta della terza razza radicale che, secondo gli scritti 
teosofici, abitava il continente lemurico. 

Questo continente, secondo quegli scritti, era situato a sud 
dell'Asia, a un dipresso fra Ceylon e Madagascar, e comprendeva 
anche l'attuale Asia Meridionale etalune parti dell'Africa. 

Benché la cronaca dell'Akasha sia stata decifrata con la 
massima cura, pure non tralasceremo di ripetere che le seguenti 
comunicazioni non presumono di avere carattere dogmatico. 

Se il leggere cose e avvenimenti così lontani dall'epoca at-
tuale è già per sé assai difficile, il doverli poi rendere nel linguag-
gio attuale offre difficoltà quasi insormontabili. 

Più tardi preciseremo le epoche di cui si parla, e meglio 
verranno comprese quando avremo trattato di tutta l'epoca lemurica 
ed anche di quella della nostra (quinta) razza radicale fino ad oggi. 

Le cose di cui si parla qui sono sorprendenti anche per l'oc-
cultista che le legga per la prima volta (benché la parola» sorpren-
dente» non sia la più appropriata); perciò egli può comunicarle sol-
tanto dopo il più accurato esame. 

 
*   *   * 

 

La quarta razza radicale, l'atlantica, fu preceduta dalla così 
detta razza lemurica, e durante l'evoluzione di questa avvennero 
fatti della massima importanza per la Terra e per l'uomo. 

Parleremo anzi tutto del carattere di questa razza radicale 
quale ci si presenta dopo i fatti suddetti e passeremo poi a parlare 
dei fatti stessi. 

Presso i Lemuri la memoria non era, in complesso, ancora 
sviluppata. 

Gli uomini potevano, è vero, formarsi delle rappresentazio-
ni delle cose e degli avvenimenti, matali rappresentazioni non re-
stavano loro impresse nella memoria; e per questa ragione i Lemuri 
non avevano ancora un linguaggio nel vero senso della parola. 

Sotto questo rapporto, sapevano produrre suoni naturali che 
esprimevano le loro sensazioni, il piacere, la gioia, il dolore, ecc., 
ma che non indicavano oggetti esteriori. 

In compenso le loro rappresentazioni avevano tutt'altra for-
za che non quelle degli uomini dei tempi successivi e, per mezzo 
ditale forza, agivano sul mondo circostante: uomini, animali, pian-
te, e perfino le cose inanimate, risentivano questa azione, e poteva-
no subire l'influenza di semplici rappresentazioni. 

Così il lemure era in grado di comunicare coi suoi simili 
senza servirsi di un linguaggio. 

Questo modo di comunicare consisteva in una specie di» 
lettura del pensiero». 

Il lemure attingeva la forza delle sue rappresentazioni diret-
tamente dagli oggetti circostanti: essa veniva a lui dalla forza vege-
tativa delle piante, dalla forza vitale degli animali. 

Così egli comprendeva le piante e gli animali nei loro pro-
cessi vitali più intimi; anzi comprendeva perfino le forze fisiche e 
chimiche delle cose inanimate. 

Se intraprendeva delle costruzioni, non aveva bisogno di 
calcolare la portata di un tronco d'albero o il peso di una pietra; 
egli vedeva nell'aspetto del tronco d'albero quanto esso era capace 
di sostenere, e vedeva nel masso quale era il luogo che meglio 
convenisse al suo peso. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 21 

Così il lemure, senza essere ingegnere, costruiva per virtù 
della sua speciale forza rappresentativa, operante con la sicurezza 
dell'istinto. 

E al tempo stesso aveva un altissimo dominio sul proprio 
corpo. 

Col solo sforzo della volontà egli sapeva, all'occorrenza, 
rendere di acciaio il suo braccio; riusciva a sollevare pesi enormi, 
mediante il semplice sviluppo della volontà. 

Se più tardi l'uomo atlantico si valse del dominio della for-
za vitale, il lemure si valse invece del dominio della volontà. 

Nel campo delle attività umane inferiori egli era, - non si 
fraintenda questa parola, - un mago nato. 

Presso i Lemuri, si mirava allo sviluppo della volontà, della 
forza rappresentativa. 

L'educazione dell'infanzia era tutta diretta in questo senso. 
I ragazzi venivano abituati alla più dura disciplina: doveva-

no imparare ad affrontare pericoli, a superare dolori, a compiere 
atti di coraggio. 

Chi non era capace di sopportare martiri, di affrontare peri-
coli, era ritenuto un membro inutile dell'umanità, e lo si lasciava 
morire di fatica. 

Quello che la cronaca dell'Akasha ci mostra, riguardo atale 
educazione dell'infanzia, supera quanto la più ricca fantasia 
dell'uomo attuale possa immaginare. 

Il sopportare le vampe più ardenti del calore, il trafiggere il 
corpo con strumenti appuntiti, erano cose affatto comuni. 

Diversa era l'educazione delle fanciulle. 
Anch'esse venivano sottoposte a dura disciplina, ma tutto il 

resto era rivolto a sviluppare in loro una potente fantasia. 
Venivano esposte, per esempio alla tempesta perché, senza 

scomporsi, ne sentissero la spaventevole bellezza; dovevano assi-
stere, senza paura, alle lotte degli uomini, comprese soltanto del 
sentimento del valore e della forza che vedevano spiegarsi davanti 
a sé. 

Si sviluppava così nella fanciulla la tendenza al sogno e alla 
fantasia, che veniva apprezzata in modo speciale. 

E poiché la memoria non esisteva,tali disposizioni non po-
tevano degenerare; le visioni e le fantasie duravano soltanto finché 
ne durava la causa esterna; avevano dunque un fondamento giusti-
ficato nelle cose esteriori e non si perdevano nel vuoto. 

Veniva, per così dire, istillato nell'anima femminile quell'e-
lemento di fantasia e di sogno proprio alla natura stessa. 

I Lemuri non avevano, eccetto che negli ultimi tempi, abi-
tazioni come le nostre, ma si stabilivano in quei luoghi dove la na-
tura stessa offriva loro riparo. 

Per esempio, abitavano in certe caverne ch'essi trasforma-
vano e arredavano di quanto era loro necessario. 

Più tardi cominciarono anche a fabbricarne di terriccio, 
spiegando, in questo lavoro, una grande abilità. 

Non immaginiamoci però ch'essi non intraprendessero an-
che costruzioni artificiali; ma queste ultime non servivano da abi-
tazione; derivarono, nei primi tempi, dal bisogno di dare alle cose 
naturali una forma voluta dall'uomo. 

L'uomo trasformò le colline in modo da sentire la gioia, il 
diletto della forma. 

Per la stessa ragione cominciarono a commettere pietre an-
che perché servissero a uffici speciali; si circondarono così di muri 
i luoghi dove s'indurivano i fanciulli. 

Ma diventarono sempre più grandiosi e più artistici, verso 
la fine di quell'epoca, gli edifici destinati alla» saggezza divina e 
all'arte divina». 

Questi edifici erano, sotto ogni rapporto, ben diversi da ciò 
che, più tardi, divennero i templi per l'umanità; erano, al tempo 
stesso, istituti d'istruzione e di scienza. 

Chi ne era ritenuto idoneo, vi veniva iniziato nella scienza 
delle leggi universali e nell'applicazione di esse. 

L'innata disposizione del lemure alla magia vi veniva edu-
cata, e trasformata in arte e intelligenza. 

Solo chi aveva acquistato al massimo grado la facoltà di 
vincere e di assuefarsi a qualunque fatica, veniva accettato; per tut-
ti gli altri restava profondo mistero ciò che avveniva in questi isti-
tuti. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 22 

Vi s'imparava a conoscere, per veggenza diretta, e a domi-
nare le forze della natura; ma l'insegnamento eratale che le forze 
naturali si trasformavano nell'uomo in forza di volontà. 

Egli stesso diveniva capace di compiere ciò che compie la 
natura. 

Quel che in seguito l'umanità poté arrivare a compiere me-
diante la riflessione e il raziocinio aveva allora il carattere di un'at-
tività istintiva. 

Ma non dobbiamo qui intendere la parola» istinto» nel sen-
so in cui suole essere applicata al mondo animale, poiché l'attività 
dei Lemuri era molto, molto superiore a tutto ciò che gli animali 
hanno la possibilità di compiere per mezzo dell'istinto; era anzi su-
periore a ciò che l'umanità ha da allora in poi acquistato in fatto 
d'arti e di scienze, mediante la memoria, l'intelletto e la fantasia. 

Volendo trovare un nome per meglio definire questi istituti, 
dovremmo chiamarli» scuole superiori delle forze della volontà e 
della forza di rappresentazione chiaroveggente“. 

Uscivano da esse gli uomini destinati a divenire, sotto ogni 
rapporto, signori degli altri. 

È difficile poter dare oggi, a parole, una idea di tutte queste 
condizioni, poiché da allora tutto si è mutato sulla Terra. 

La natura stessa e la vita umana erano allora diverse, e con 
esse tutta l'attività dell'uomo e tutte le relazioni tra individuo e in-
dividuo. 

Assai più densa,che non fosse più tardi ai tempi dell'At-
lantide, era allora l'aria, e l'acqua assai più fluida; e anche tutto ciò 
che forma oggi la crosta solida della nostra Terra non si era ancora 
indurito. 

Il regno animale era avanzato soltanto fino agli anfibi, agli 
uccelli e ai mammiferi inferiori; il regno vegetale era avanzato fino 
alle piante somiglianti alle nostre palme e alberi affini. 

Ma tutte le forme erano affatto diverse dalle attuali. 
Tutto ciò che og i appare soltanto in piccole proporzioni era 

allora gigantesco. 
Le nostre piccole felci erano alberi e formavano grandi bo-

schi. 

I mammiferi superiori attuali non esistevano; invece una 
gran parte dell'umanità si trovava a un grado così basso d'evolu-
zione, che si può dirla ancora assolutamente animale. 

Per contro, solo per una piccola parte dell'umanità lemurica 
vale ciò che abbiamo descritto più sopra; il resto viveva una vita 
animale; e questi uomini-animali erano interamente diversi dagli 
altri,tanto nella struttura esteriore quanto nel modo di vivere. 

Non si distinguevano in modo speciale dai mammiferi infe-
riori che, sotto certi aspetti, somigliavano loro anche nella forma. 

Dobbiamo aggiungere due parole sull'importanza dei templi 
suddetti. 

Ciò che vi si insegnava non era veramente religione; era» 
saggezza e arte divina». 

Ciò che riceveva colà, l'uomo lo sentiva come un dono di-
retto delle forze.universali spirituali; e venendo a parlare di questo 
dono, si sentiva egli stesso un servo di quelle forze, universali, si 
sentiva purificato di ogni cosa che non fosse spirituale. 

Volendo parlare di religione a quel grado dell'evoluzione 
umana, si potrebbe chiamarla» religione della volontà». 

L'atteggiamento, la consacrazione religiosa stavano in ciò: 
che l'uomo custodiva severamente, come un mistero divino, le for-
ze che gli venivano largite, e che santificava il suo potere con la 
purità della vita che conduceva. 

La deferenza e la venerazione degli altri, per le persone do-
tate ditali forze, erano grandissime; deferenza e venerazione non 
imposte da leggi o da qualcos'altro di simile, ma da quella forza 
che direttamente esercitavano. 

Chi non era iniziato, stava naturalmente sotto la magica in-
fluenza degli iniziati, ed era naturale che questi si ritenessero per-
sone consacrate, poiché nei templi divenivano partecipi, in piena 
contemplazione, delle forze creatrici della natura; penetravano col 
loro sguardo entro l'officina creatrice della natura; potevano comu-
nicare con gli esseri che lavorano alla costruzione stessa dell'uni-
verso. 

Si può veramente dire ch'essi erano in relazione con gli déi. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 23 

L'iniziazione, i misteri delle epoche posteriori, ebbero ori-
gine appunto da questa comunione primitiva degli uomini con gli 
déi: comunione che assunse poi forma diversa, causa la trasforma-
zione dello spirito e della facoltà di rappresentazione dell'uomo. 

È di particolare importanza ciò che avvenne nel progresso 
dell'evoluzione lemurica pel fatto che le donne vivevano nel modo 
che abbiamo descritto. 

Esse svilupparono, cosi, facoltà umane particolari. 
La fantasia della donna, messa in relazione con la natura, 

divenne la base di un'evoluzione superiore della vita immaginativa. 
La donna accoglieva meditabonda in sé, con delicato senso 

interiore, le forze della natura, la cui eco le agiva a lungo nell'ani-
ma; così si formarono i germi della memoria, e con la memoria en-
trò pure nel mondo la facoltà di formare i primi e più semplici con-
cetti morali. 

Tutto ciò restò da prima estraneo allo sviluppo volitivo 
dell'elemento maschile. 

L’uomo o seguiva istintivamente le sollecitazioni della na-
tura, o si sottometteva all'influenza che esercitavano gli iniziati. 

Dall'anima femminile invece nacquero i primi concetti del 
bene e del male. 

Essa cominciò ad amare o a detestare ciò che impressiona-
va in modo particolare la vita interiore. 

Se il dominio esercitato dall'elemento maschile si rivolgeva 
piuttosto all'azione esteriore delle forze della volontà, e all'applica-
zione esteriore delle forze naturali, nell'elemento femminile invece 
gli sorse accanto un'attività mediante l'anima, mediante le forze 
umane interiori. 

Chi non considera che i primi progressi nella vita dell'ani-
ma furono compiuti dalla donna, non riuscirà a comprendere vera-
mente l'evoluzione dell'umanità. 

Da essa provenne quello sviluppo di abitudini, connesso 
con la vita di meditazione interiore e con la coltivazione della me-
moria, che fu il primo germe del diritto e della morale. 

L'uomo aveva riconosciute e applicate le forze della natura; 
la donna ne fu la prima interprete. 

Nasceva così un modo nuovo e particolare di vivere nella 
riflessione, un modo di vivere assai più personale di quello 
dell'uomo. 

Dobbiamo però riconoscere ch'era pure una specie di chia-
roveggenza, la quale si distingueva però dalla forza magica di vo-
lontà posseduta dagli uomini. 

L'anima della donna era accessibile a un'altra specie di for-
ze spirituali, che parlavano maggiormente all'elemento sentimenta-
le dell'anima, e meno a quello spirituale, a cui era sottoposto l'uo-
mo. 

Così dall'uomo emanava un influsso piuttosto naturale-
divino; dalla donna invece un influsso animico-divino. 

L'evoluzione attraversata dalla donna durante l'epoca lemu-
rica fece sì che le fosse assegnata una parte importante, all'apparire 
della seguente razza radicale, della razza atlantica. 

Questa ebbe origine sotto l'influsso di esseri altamente evo-
luti, esperti delle leggi che governano la formazione delle razze, e 
capaci di guidare le forze esistenti nella natura umana in modo che 
potesse sorgere una nuova razza. 

Di questi esseri parleremo ancora; per ora basterà dire che 
possedevano saggezza e potenza sovrumane. 

Essi segregarono allora un piccolo gruppo di uomini lemu-
rici, destinandoli a procreare la futura razza atlantica. 

Il luogo in cui li segregarono era situato nella zona torrida. 
Sotto la loro direzione, gli uomini di quel piccolo gruppo 

avevano imparato a dominare le forze naturali; erano pieni di forza 
e sapevano trarre dalla terra i più svariati tesori; coltivavano i cam-
pi e ne utilizzavano i frutti pel loro mantenimento. 

La disciplina ricevuta aveva sviluppato in essi una grande 
forza di volontà, mentre l'anima e il sentimento non avevano pro-
gredito di pari passo; si erano invece sviluppati nella donna, come 
pure la memoria e la fantasia, e tutto ciò che ad esse si riferisce. 

Le suddette guide fecero sì che quel primo nucleo si suddi-
videsse in piccoli gruppi, e ne affidarono la direzione e gli ordina-
menti alle donne. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 24 

Mediante la memoria, la donna aveva acquistato la facoltà 
di utilizzare per l'avvenire le esperienze fatte una volta. 

Ciò che ieri si era dimostrato utile, ella lo impiegava oggi di 
nuovo, rendendosi conto che sarebbe stato utile anche domani. 

Così gli ordinamenti della vita sociale procedettero da lei, e 
i concetti del bene e del male si andarono formando sotto la sua in-
fluenza. 

Mercè la sua vita contemplativa, la donna si era acquistata 
la comprensione della natura, e dall'osservazione della natura trae-
va le rappresentazioni secondo le quali dirigeva l'attività degli uo-
mini. 

Le guide avevano ordinato le cose in modo che per opera 
dell'anima della donna la forza di volontà e il vigore eccessivo de-
gli uomini venissero elevati e purificati. 

Dobbiamo però raffigurarci tutto ciò ad uno stato primitivo 
e quasi puerile; l'esprimerlo nel nostro linguaggio risveglia troppo 
facilmente immagini della vita presente. 

Attraverso la risvegliata vita dell'anima femminile le guide 
svilupparono così la vita interiore dell'uomo. 

Perciò l'influenza delle donne era grandissima in quella co-
lonia; ad esse si ricorreva per interpretare i segni della natura. 

Ma tutta la vita della loro anima era ancora dominata dalle 
forze occulte dell'anima umana, e non è del tutto ma approssimati-
vamente adeguato il dire che esse avevano una visione sonnambo-
lica. 

In una specie di sogno superiore si rivelavano a quelle don-
ne i misteri della natura e fluivano gli impulsi all'azione. 

Tutte le cose erano per loro animate, e apparivano come 
forze e manifestazioni animiche; esse si abbandonavano al lavorio 
misterioso delle loro forze animiche. 

Venivano spinte all'azione da» voci interiori», e da ciò che 
dicevano loro le piante, gli animali, le pietre, il vento e le nubi, lo 
stormire degli alberi, ecc. Datale atteggiamento dell'anima ebbe 
origine ciò che si può chiamare» religione umana». 

Si cominciò a venerare e adorare l'elemento animico, sia 
nella natura sia nella vita umana. 

Alcune donne acquistarono un predominio speciale perché 
erano in grado di interpretare, dalle più misteriose profondità della 
loro anima, ciò che l"universo contiene. 

Avvenne così che, in queste donne, ciò che viveva nel loro 
intimo si traducesse in una specie di linguaggio naturale, poiché i 
principi del linguaggio stanno in qualcosa di simile al canto. 

La forza del pensiero si trasformò nella sonorità della paro-
la; il ritmo recondito della natura risuonò dalle labbra di quelle 
donne» sagge». 

Tutti si riunivano intorno a loro, e nelle loro frasi ritmiche 
sentivano le manifestazioni di potenze superiori. 

Così ebbero inizio nell'umanità le funzioni sacre; ma si cer-
cherebbe invano un senso in quelle parole; non vi si sentiva altro 
che suono e ritmo. 

Non si formavano concetti su ciò che veniva udito, ma se 
ne accoglieva nell'anima la forza. 

Tutto questo processo era diretto dalle guide superiori. 
Esse avevano infuso ritmi e armonie nelle» savie» sacerdo-

tesse; potevano così agire, nobilitandole, sulle anime degli uomini, 
e si può dire che intal modo cominciasse appunto a risvegliarsi la 
vera vita dell'anima. 

La cronaca dell'Akasha ci mostra, in questo campo, scene 
bellissime. 

Ne descriveremo una. 
Siamo in un bosco presso un albero maestoso; il sole è ap-

pena sorto in oriente, e il grande albero, simile a una palma, intor-
no al quale sono stati tolti tutti gli altri alberi, getta ombre possenti 
all'intorno. 

La sacerdotessa, estatica, con gli occhi rivolti a oriente, sie-
de su di un seggio formato di rari prodotti naturali e di piante. 

Lente, in ritmica progressione, scorrono dalle sue labbra 
poche meravigliose note che continuamente si ripetono. 

Seduti in circolo intorno a lei, uomini e donne dai volti 
estatici assorbono vita interiore da quegli accenti. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 25 

Altre scene si possono vedere: in un altro luogo simile, 
«canta» un'altra sacerdotessa, ma i suoi accenti sono più forti, più 
possenti, e le persone intorno a lei si muovono in danze ritmiche. 

Era, questo, l'altro modo per infondere l'anima negli uomi-
ni. 

I misteriosi ritmi appresi dalla natura venivano imitati nei 
movimenti delle membra; si sentiva così la fusione con la natura e 
con le forze in essa dominanti. 

Il punto del globo che era stato scelto per educarvi questo 
ceppo di una futura razza umana, si addiceva a ciò in modo parti-
colare. 

I cataclismi a cui la Terra era ancora soggetta a quell'epoca, 
si erano alquanto sedati in quella regione; perché la Lemuria era 
sconvolta da tremende burrasche, non avendo ancora la Terra ac-
quistato il grado di solidità attuale. 

La crosta sottile del pianeta era minata e scossa dovunque 
da forze vulcaniche che erompevano in piccoli e grandi torrenti. 

Potenti vulcani esistevano quasi dappertutto, in continua at-
tività distruttrice, e gli uomini si erano abituati a tenerne conto in 
tutte le loro azioni; anzi, si servivano di quel fuoco nei loro lavori e 
nei loro ordinamenti: il fuoco naturale serviva loro di base, come 
oggi il fuoco artificiale serve al lavoro umano. 

L'attività di quel fuoco vulcanico produsse poi la rovina del 
continente lemurico. 

Ma quella parte della Lemuria in cui doveva svilupparsi il 
ceppo della razza atlantica aveva bensì un clima caldo, m in com-
plesso era al sicuro dall'attività vulcanica; ivi la natura umana po-
teva evolversi con maggior pace e tranquillità che nelle altre regio-
ni del globo. 

La vita nomade di altri tempi venne abbandonata, e le di-
more stabili si fecero sempre più numerose. 

Dobbiamo rappresentarci che a quell'epoca il corpo umano 
era molto plastico e malleabile, e in continua trasformazione a se-
conda che si trasformava la vita interiore. 

Fino a poco prima gli uomini erano ancora assai diversi ri-
guardo alla struttura esterna; questa dipendeva dall'influenza 
dell'ambiente e del clima. 

Invece, in quella colonia, il corpo dell'uomo diventò sempre 
più una espressione della vita animica interiore; gli individui pro-
grediti che la componevano, erano anche esteriormente di tipo più 
nobile, più evoluto. 

Si può dire che proprio per opera delle guide fu creata la 
vera figura umana. 

Ma ciò avvenne solo molto lentamente e gradualmente. 
Prima si sviluppò nell'uomo la vita dell'anima e a questa si 

adattò il corpo ancora tenero e plastico. 
È una le,e dell'evoluzione, che l'uomo, progredendo, perda 

sempre più il potere di trasformare il suo corpo fisico. 
Il corpo fisico umano ha assunto forma alquanto solida sol-

tanto con lo sviluppo dell'intelletto e col relativo consolidamento 
sulla Terra delle rocce, (dei minerali e dei metalli; poiché all'epoca 
lemurica, e ancora all'epoca atlantica, le rocce e i metalli erano as-
sai meno duri che non più tardi. 

(A ciò non contraddice il fatto che oggi esistano ancora di-
scendenti degli ultimi Lemuri e Atlanti, che mostrano le stesse 
forme solide delle razze formatesi più tardi. 

Questi superstiti dovettero adattarsi alle mutate condizioni 
della Terra, e così s'irrigidirono anch'essi. 

È appunto questa la ragione della loro degenerazione; essi 
non continuarono a trasformarsi dall'interno all'esterno, ma.la loro 
vita interiore poco evoluta fu costretta dal, di fuori a irrigidirsi e 
quindi ad arrestarsi. 

E questo arrestarsi è un vero regresso, poiché anche la vita 
degenerò, non potendo manifestarsi nella corporeità indurita. 

La vita animale era soggetta a una facoltà di trasformazione 
ancor maggiore. 

Parleremo in seguito delle specie animali esistenti all'appa-
rire dell'uomo, e della loro origine, come pure delle nuove forme 
animali ch'ebbero origine dopo la comparsa di lui. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 26 

Qui diremo soltanto che le specie animali erano in continua 
trasformazione e che continuamente ne sorgevano di nuove; matale 
trasformazione era, naturalmente, graduale e cagionata in parte dal 
cambiamento di dimora e di condizione di vita. 

Gli animali avevano la facoltà di adattarsi molto rapida-
mente alle nuove condizioni. 

Il corpo malleabile consentiva una relativamente rapida tra-
sformazione dei suoi organi, così che i discendenti di una data spe-
cie perdevano, dopo breve tempo, la somiglianza coi loro progeni-
tori. 

Lo stesso, in misura ancora maggiore, avveniva per le pian-
te. 

Ma era l'uomo stesso quello che esercitava la massima in-
fluenza sulla trasformazione degli uomini e degli animali, sia tra-
sportando gli esseri viventi in altri luoghi dov'egli' istintivamente 
sentiva che avrebbero subito una data trasformazione, sia tentando 
di raggiungeretale scopo per mezzo d'incroci. 

L'influenza trasformatrice dell'uomo sulla natura era allora, 
in confronto alle condizioni attuali, smisuratamente grande, e spe-
cialmente nella colonia già descritta. 

Perché qui le guide stesse dirigevanotale trasformazione, 
senza che gli uomini ne avessero coscienza. 

E ciò avveniva in modo che quando gli uomini emigrarono 
per andare a fondare le diverse razze atlantiche, essi portarono con 
sé le più ampie cognizioni riguardo all'allevamento degli animali e 
alla coltivazione delle piante. 

Così la civiltà atlantica fu essenzialmente una conseguenza 
di queste cognizioni derivate dalla Lemuria. 

Non dimentichiamo però che queste cognizioni possedute 
dagli uomini avevano un carattere istintivo, carattere che si conser-
vò, nella sua essenza, anche nelle prime razze atlantiche. 

Il suindicato predominio dell'anima femminile si accentuò 
in modo speciale nell'ultimo periodo dell'epoca lemurica, conser-
vandosi fino a quei tempi dell'epoca atlantica in cui si andò prepa-
rando la quarta sottorazza. 

Non fu però così per tutta l'umanità, bensì per quella sola 
parte della popolazione terrestre da cui ebbero poi origine le razze 
veramente progredite; e quest'influenza era più forte in tutto quello 
che vi è d'incosciente nell'uomo. 

L'abitudine di certi gesti costanti, la delicatezza nella con-
templazione del mondo esteriore, il senso della bellezza, buona 
parte della vita e del sentimento comune a tutti gli uomini, tutto ciò 
ebbe la sua prima origine nell'influenza animica esercitata dalla 
donna. 

Interpretando la cronaca dell'Akasha non è esagerato dire 
che» le nazioni civili hanno una struttura corporea e un'espressio-
ne, come pure certi fondamenti della vita fisio-psichica, che deri-
vano loro dalla donna». 

Parleremo in seguito di epoche ancor più remote dell'evolu-
zione umana, in cui gli abitanti della Terra erano unisessuali, e 
passeremo quindi a parlare dell'origine della bisessualità. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 27 

 
 
 
 
 
 
 

La separazione dei sessi 
 
 
Per quanto, nelle epoche remote che abbiamo descritte se-

condo la cronaca dell'Akasha, la forma dell'uomo fosse assai diver-
sa dall'attuale, giungiamo, retrocedendo ancora nella storia dell'u-
manità, ad uno stato di cose ancora più diverso dal nostro. 

Poiché anche le forme dell'uomo e della donna sono andate 
sviluppandosi nel corso dei tempi da una forma originaria più anti-
ca, in cui l'essere umano, non era né uomo né donna, ma tutt'e due 
le cose insieme. 

Chi vuol formarsi un concetto di quelle remotissime epoche 
del passato, deve liberarsi interamente dalle rappresentazioni abi-
tuali desunte da ciò che l'uomo vede intorno a sé. 

Il tempo a cui ora rivolgiamo lo sguardo precede di poco la 
metà dell'epoca che nei primi capitoli abbiamo chiamata lemurica. 

Allora il corpo umano consisteva ancora di sostanze molli e 
plastiche, e molli e plastiche erano anche le altre strutture terrestri. 

In confronto al suo stato solido successivo, la Terra si tro-
vava ancora in uno stato più liquido, acquoso. 

Incarnandosi allora in quella materia, l'anima umana poteva 
plasmarsi la materia in grado assai maggiore che non avvenisse più 
tardi. 

Poiché l'incarnarsi dell'anima umana in un corpo maschile o 
in un corpo femminile dipende dal fatto che l'evoluzione della na-
tura terrestre esteriore le impone ora l'uno ora l'altro. 

Finché le materie non si erano ancora consolidate, l'anima 
poteva assoggettarle alle proprie leggi. 

Essa rendeva il corpo un'immagine plastica del proprio es-
sere. 

Ma, condensatasi la materia, l'anima dovette sottomettersi 
alle leggi che a quella materia imprimeva la natura terrestre este-
riore. 

Fintanto che l'anima era ancora in grado di dominare la ma-
teria, non formava il proprio corpo né maschile, né femminile; 
bensì gli conferiva qualità ch'erano tutt'e due le cose insieme; poi-
ché l'anima è al tempo stesso maschile e femminile, ha in sé tutt'e 
due queste nature. 

Il suo elemento maschile è affine a ciò che chiamia-
mo»volontà»; quello femminile è affine invece a ciò che viene det-
to» rappresentazione». 

La formazione esteriore della Terra ha fatto sì che il corpo 
assumesse una forma unilaterale: il corpo maschile ha preso una 
forma determinata dall'elemento della volontà, il corpo femminile 
invece porta in sé piuttosto l'impronta della rappresentazione. 

Così avvenne che l'anima bisessuale maschile-femminile ri-
siedesse in un corpo reso unisessuale: o maschio o femmina. 

Il corpo aveva dunque preso, nel corso dell'evoluzione, una 
forma determinata dalle forze terrestri esteriori in modo che, dopo 
di allora, non fu più possibile infondere in esso tutta la sua forza 
interna. 

Di questa forza sua propria l'anima dovette conservare 
qualcosa nel suo interno, e poté trasfonderne nel corpo soltanto una 
parte. 

Ecco quello che ci si mostra nel seguire la cronaca dell'A-
kasha: in un'epoca remotissima ci appaiono forme umane molli, 
plastiche, affatto diverse da quelle di poi; esse portano ancora in 
sé, in uguale misura, la natura dell'uomo e quella della donna. 

Poi, nel corso dei tempi, le materie si condensano; il corpo 
umano si manifesta in due forme, di cui l'una comincia a somiglia-
re al corpo attuale dell'uomo, l'altra al corpo della donna. 

Prima che avvenisse questa differenziazione, ogni indivi-
duo ne poteva generare un altro. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 28 

La fecondazione non era un processo esteriore, ma avveni-
va nell'interno del corpo umano stesso. 

Pel fatto che il corpo diventò o maschile o femminile, esso 
perdé questa possibilità dell’auto-fecondazione; per dar vita a un 
altro essere umano, gli divenne necessaria la cooperazione di un 
altro corpo. 

La differenziazione dei sessi ha origine allorché la Terra ar-
riva ad un determinato stadio della sua condensazione. 

La densità della materia soggioga una parte della forza ge-
neratrice, e quella parte di forza generatrice che resta ancora attiva, 
ha bisogno di completarsi al di fuori con la forza opposta di un al-
tro essere umano. 

Ma l'anima,tanto nell'uomo quanto nella donna, con serva 
ancora in sé una parte della sua forza primitiva, ch'essa non può 
più adoperare nel mondo fisico esterno; la rivolge quindi al di den-
tro; non potendo manifestarsi esternamente, quella forza resta a di-
sposizione di organi interiori. 

E questo è un punto importantissimo nell'evoluzione 
dell'umanità. 

Prima di allora, ciò che noi chiamiamo spirito, la facoltà di 
pensare, non aveva ancora potuto trovar posto nell'uomo poiché 
questa facoltà non avrebbe trovato nessun organo per esplicare la 
pro pria attività. 

L'anima aveva rivolto tutta la sua forza al di fuori, per edi-
ficare il corpo; ora invece, quella forza dell'anima che non trova 
impiego al di fuori, può congiungersi con la forza spirituale, e per 
questa associazione si sviluppano nel corpo quegli organi che più 
tardi renderanno l'uomo un essere pensante. 

Intal modo, una parte della forza usata prima dall'uomo per 
generare i suoi simili, può ora servirgli al perfezionamento di se 
stesso. 

La forza mediante la quale l'umanità si forma un cervello 
pensante, è la stessa forza per la quale, nel lontano passato, l'uomo 
fecondava se stesso. 

La facoltà di pensare è stata acquistata a prezzo della uni-
sessualità. 

Col fecondarsi, non più da se stessi, bensì reciprocamente, 
gli esseri umani hanno potuto rivolgere all'interno una parte della 
loro forza produttiva, diventando esseri pensanti. 

Così il corpo maschile e il corpo femminile rappresentano 
ciascuno, al di fuori, un'imperfetta configurazione dell'anima, ma 
internamente diventano, in virtù di ciò, esseri più perfetti. 

Lentissimamente, e a poco per volta, si compie questa tra-
sformazione nell'uomo. 

Accanto alle vecchie forme di umanità bisessuale appaiono 
a poco a poco le forme nuove unisessuali. 

È di nuovo una specie di fecondazione quella che avviene 
così nell'uomo, allorché diventa un essere spirituale. 

Gli organi interiori, che possono venir costruiti dalla forza 
animica eccedente, vengono fecondati dallo spirito. 

L'anima in se stessa è duplice: maschile-femminile; etale 
essa formava, anticamente, anche il proprio corpo. 

Più tardi, essa poté conformare il proprio corpo soltanto in 
modo che all'esterno esso cooperasse con un altro corpo; con ciò 
l'anima acquistò per sé la facoltà di cooperare con lo spirito. 

Per quanto riguarda l'esterno, l'individuo umano viene d'ora 
innanzi fecondato da fuori; per l'interno invece viene fecondato da 
dentro, dallo spirito. 

Ora possiamo dire che il corpo maschile ha un'anima fem-
minile, e il corpo femminile un'anima maschile. 

Questa unilateralità interiore dell'uomo viene ora pareggiata 
mediante la fecondazione con lo spirito. 

L'unilateralità viene eliminata: l'anima maschile nel corpo 
femminile, e l'anima femminile nel corpo maschile, ridiventano en-
trambe bisessuali, mercè la fecondazione con lo spirito. 

Così l'uomo e la donna sono diversi nella forma esteriore; 
ma all'interno, in entrambi, l'unilateralità animica si ricompone in 
un armonico insieme. 

All'interno l'anima e lo spirito si fondono in un'unità. 
Sull'anima maschile nella donna lo spirito agisce femmi-

nilmente rendendola così maschile-femminile; sull'anima femmini-



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 29 

le nell'uomo lo spirito agisce maschilmente, rendendola del pari 
maschile-femminile. 

La bisessualità umana si è ritirata, dal mondo esterno dove 
esisteva all'epoca pre-lemurica, nell’interiorità dell'uomo. 

Vediamo così che l'interiorità superiore dell'essere umano 
non ha nulla a che fare col maschio o con la femmina. 

Pure, l'uguaglianza interiore, deriva, nella donna, da un'a-
nima maschile, e analogamente nell'uomo da un'anima femminile. 

L'unione con lo spirito produce, alla fine, l'uguaglianza; ma 
il fatto che, prima che si stabilisca questa uguaglianza, esista una 
disparità, è un fatto che racchiude un mistero della natura umana, 
la cui conoscenza è di somma importanza per tutta la scienza oc-
culta, poiché esso è la chiave di importanti enigmi della vita. 

Intal modo l'uomo fisico si è evoluto dalla bisessualità alla 
unisessualità, alla differenziazione in maschio e femmina, diven-
tando, in virtù di ciò, l'essere spirituale ch'è ora. 

Non si creda però che anche prima d'allora non esistessero, 
in comunicazione con la Terra, esseri dotati di conoscenza. 

Nel seguire la cronaca dell'Akasha ci si palesa, è vero, che 
nella prima epoca lemurica l'uomo fisico di più tardi era, per la sua 
bisessualità, un essere affatto diverso da quello che oggi si chiama 
un «uomo». 

Egli non era in grado di collegare col pensiero le percezioni 
dei sensi; non pensava. 

La sua vita era una vita d'impulso. 
La sua anima si manifestava esclusivamente in istinti, bra-

me, desideri animali, ecc.; la sua coscienza era una coscienza di 
sogno; egli viveva in uno stato letargico e ottuso. 

Ma in mezzo a questa umanità esistevano anche altri esseri, 
bisessuali essi pure, naturalmente, poiché a quello stato dell'evolu-
zione terrestre non poteva esistere un corpo umano differenziato, 
maschile o femminile. 

Le condizioni esterne adatte mancavano ancora. 
Esistevano invece altri esseri i quali, nonostante la loro bi-

sessualità, potevano acquistare conoscenza e saggezza, perché in 

un passato ancor più remoto avevano subita un'evoluzione del tutto 
diversa. 

La loro anima era divenuta capace, senz'attendere l'evolu-
zione interiore degli organi del corpo fisico umano, di fecondarsi 
con lo spirito. 

L'anima dell'uomo attuale può soltanto, con l'aiuto del cer-
vello fisico, pensare ciò che riceve dall'esterno mediante i sensi; 
così il cervello fisico ha portato con sé l'evoluzione dell'anima 
umana. 

L'anima umana dovette aspettare che si fosse formato il 
cervello, il quale potesse diventare intermediario con lo spirito; 
senza questa deviazione, l'anima sarebbe rimasta priva dello spiri-
to; sarebbe rimasta al livello della coscienza letargica di sogno. 

Diversa era la cosa per gli esseri sovrumani di cui abbiamo 
parlato. 

La loro anima aveva già sviluppato precedentemente organi 
animici che non avevano bisogno di nulla di fisico per mettersi in 
comunicazione con lo spirito. 

La loro conoscenza e la loro saggezza erano acquistate in 
modo soprasensibile. 

Tale conoscenza viene detta intuitiva. 
L'uomo attuale raggiunge solo ad un grado più elevato della 

sua evoluzione quest'intuizione che lo rende atto a comunicare con 
lo spirito senza un tramite sensibile. 

Egli deve fare questa deviazione attraverso alla materia fi-
sica;tale deviazione viene chiamata» la discesa dell'anima umana 
nella materia» o, volgarmente, «il peccato originale». 

Gli esseri sovrumani, passati precedentemente attraverso 
un'evoluzione diversa, non avevano bisogno di partecipare a questa 
discesa. 

Poiché la loro anima aveva già raggiunto un grado superio-
re, la loro coscienza non era vaga e nebulosa, ma interiormente 
chiara. 

La conoscenza e la saggezza erano da loro accolte per mez-
zo di una chiaroveggenza che non aveva bisogno di sensi. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 30 

La saggezza secondo la quale il mondo è costruito irraggia-
va direttamente nella loro anima, rendendoli così atti a essere le 
guide della giovane umanità ancora immersa nel letargo. 

Essi erano i portatori di una» saggezza primordiale» verso 
la comprensione della quale l'umanità comincia a tendere i suoi 
sforzi attraverso alla deviazione cui abbiamo accennato. 

E si distinguevano dagli esseri che noi chiamiamo» umani», 
in quanto la saggezza li illuminava quale libero dono» dall'alto», 
come su noi scende la luce del sole. 

L'“ uomo» era allora in tutt'altra condizione, e doveva ac-
quistarsi la saggezza col lavoro dei sensi e dell'organo del pensiero; 
la saggezza non gli veniva da prima - data liberamente in dono; 
egli doveva desiderarla. 

Soltanto quando nell'uomo viveva la brama della saggezza 
egli poteva conquistarsela mediante i sensi e l'organo del pensiero. 

Così doveva risvegliarsi nell'anima un nuovo impulso: il 
desiderio, la brama del sapere. 

Questa brama non poteva esistere nell'anima umana ai suoi 
stadi precedenti; prima i suoi impulsi tendevano solo a configurare 
ciò che prendeva forma esteriormente, secondo la vita letargica in-
teriore dell'anima stessa; non tendevano alla conoscenza di un 
mondo esteriore, non tendevano al sapere. 

La brama del sapere sorge soltanto col differenziarsi dei 
sessi. 

Appunto perché questa brama non era da loro sentita, la 
saggezza si manifestava a questi esseri sovrumani per la via della 
chiaroveggenza. 

Essi aspettavano che la e, saggezza risplendesse su loro e li 
compenetrasse, come noi aspettiamo la luce del sole, che non pos-
siamo creare durante la notte ma che deve venire a noi spontanea-
mente al mattino. 

La brama del sapere viene generata appunto perché l'anima 
va formandosi organi interiori (cervello, ecc.) mediante i quali 
s'impadronisce della sapienza. 

Ed è una conseguenza del fatto che una parte della forza 
dell'anima non lavora più verso l'esterno ma verso l'interno. 

Gli esseri sovrumani invece, che non hanno compiuto que-
sta scissione delle loro forze, rivolgono tutta l'energia della loro 
anima al di fuori. 

In loro resta quindi disponibile, per essere fecondata dallo 
spirito al di fuori, anche quella parte di forza che l uomo» deve in-
vece rivolgere al di dentro per costruirvi gli organi della conoscen-
za. 

Ora, quella forza per la quale l'uomo si rivolge al di fuori 
per cooperare con un altro essere, è l'amore. 

Gli esseri sovrumani rivolgevano tutto il loro amore al di 
fuori per accogliere nella loro anima la saggezza universale; 
l’“uomo» invece non può rivolgerne all'esterno che una parte. 

Così l'uomo diventa sensuale, e sensuale diventa anche il 
suo amore. 

Egli sottrae al mondo esteriore quella parte del suo essere 
che adopera alla formazione degli organi interiori; e così si forma 
ciò che si chiama» egoismo». 

L'uomo, diventando nel corpo fisico o uomo o donna, non 
poté più far dono che di una parte del proprio essere e con l'altra si 
sottrasse al mondo circostante. 

Egli diventò egoista, ed egoistici diventarono anche la sua 
azione verso l'esterno e i suoi sforzi per lo sviluppo interiore. 

Egli amò perché desiderava; egli pensò pure perché deside-
rava, perché spinto dal desiderio del sapere. 

Di fronte all'uomo ancora puerilmente egoista stavano le 
guide, gli esseri sovrumani, nature scevre di egoismo piene d'amo-
re per tutto. 

L'anima che in loro non abita un corpo maschile o femmini-
le, è, essa stessa maschile-femminile; ama senza desiderio. 

Così amava pure l'anima innocente dell'uomo prima della 
differenziazione dei sessi; ma essa era allora priva di conoscenza, 
appunto perché si trovava ancora a un grado inferiore,. 

a una coscienza di sogno. 
Così ama anche l'anima degli esseri sovrumani, i quali però, 

in virtù della loro evoluzione più avanzata, possiedono insieme la 
conoscenza. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 31 

L'“ uomo» deve passare prima attraverso l'egoismo per po-
ter poi giungere nuovamente a un livello più elevato, in piena e 
chiara coscienza, alla completa assenza di egoismo. 

Il compito delle nature sovrumane, delle grandi guide, era 
appunto d'imprimere nella giovane umanità la propria caratteristi-
ca: l'amore. 

Ma ciò era loro possibile soltanto per quella parte della for-
za animica che si rivolgeva al di fuori; e così ebbe origine l'amore 
sensuale. 

Questo è dunque il fenomeno accompagnatore dell'azione 
dell'anima in un corpo o maschile o femminile. 

L'amore sensuale divenne la forza dell'evoluzione fisica 
dell'umanità. 

Quest'amore unisce l'uomo e la donna in quanto sono esseri 
fisici. 

Su questo amore si fonda il progresso dell'umanità fisica. 
Soltanto su questo amore avevano potere i suddetti esseri 

sovrumani. 
Quella parte - della forza dell'anima umana che si rivolgeva 

al di dentro e, attraverso alla sensualità, doveva portare la cono-
scenza, si sottraeva al potere di quegli esseri sovrumani. 

Essi stessi non erano mai discesi fino a sviluppare organi 
interiori adeguati; erano in grado di rivestire d'amore l'impulso ver-
so l'esterno, poiché questo amore, attivo verso l'esterno, era l'inti-
ma loro essenza. 

Perciò tra loro e la giovane umanità si apriva un abisso. 
Poiché essi infondevano, è vero, nell'uomo l'amore, da pri-

ma in forma sensuale, ma senza potergli dare la conoscenza, in 
quanto la loro propria conoscenza non aveva mai preso la via degli 
organi interiori che l'uomo stava ora sviluppando in sé. 

Essi non sapevano parlare un linguaggio che potesse venir 
compreso da un essere pensante per mezzo di un cervello. 

Ora i detti organi interiori dell'uomo, se divennero maturi 
per il contatto con lo spirito soltanto in quel periodo della vita ter-
restre che coincide circa con la metà dell'epoca lemurica, si erano 

però già formati, - benché come germe imperfetto, - in un periodo 
d'evoluzione molto anteriore. 

Perché l'anima era già passata, in epoche ancor più remote, 
attraverso a incarnazioni fisiche; non già sulla Terra, ma su altri 
corpi celesti era vissuta in una sostanza condensata. 

Solo in seguito potremo parlarne più precisamente. 
Ora diremo soltanto che gli esseri terrestri avevano prima 

vissuto su di un altro pianeta, e vi si erano evoluti secondo le con-
dizioni di esso, fino al punto in cui si trovavano quando apparvero 
sulla Terra. 

Si spogliarono delle materie di quel pianeta precedente co-
me di una veste, e diventarono, al grado di evoluzione così rag-
giunto, puri germi animici dotati della facoltà di sensazione, di sen-
timento, ecc., atti insomma a condurre quella vita letargica che ri-
mase loro propria ancora ai primi gradini della loro vita terrestre. 

Ma gli esseri sovrumani di cui abbiamo parlato più sopra, le 
guide nel campo dell'amore, già sul pianeta precedente erano così 
perfetti da non aver più bisogno di discendere fino a sviluppare i 
rudimenti di quegli organi inferiori. 

Esistevano però altri esseri, non ancora così avanzati come 
quelle guide dell'amore, esseri che sul pianeta precedente erano an-
cora nel numero degli» uomini» benché progredissero più rapida-
mente. 

Cosi, al principio della vita terrestre essi si trovavano, è ve-
ro, più progrediti degli uomini, ma tuttavia ancora a quel grado in 
cui la conoscenza ha da venir acquistata per mezzo di organi inte-
riori. 

Questi esseri si trovavano in una posizione speciale: erano 
già troppo avanzati per assumere un corpo fisico differenziato, o 
maschile o femminile, ma non ancora abbastanza per poter agire 
mediante una piena chiaroveggenza al pari delle guide dell'amore. 

“Uomini» non potevano più essere ma non erano ancora» 
esseri d'amore». 

Di modo che fu loro possibile soltanto continuare la loro 
evoluzione quali mezzi super-uomini, ma con l'aiuto degli uomini; 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 32 

poiché erano in grado di parlare con esseri dotati di cervello un 
linguaggio ad essi comprensibile. 

Così venne messa in azione quella parte di forza dell'anima 
umana ch'era rivolta al di dentro, e poté collegarsi con la cono-
scenza e con la saggezza; anzi così soltanto si sviluppò sulla Terra 
una vera saggezza umana. 

I suddetti» mezzi super-uomini» si valsero dell'entità uma-
na per acquistare ciò che ancora mancava al loro perfezionamento. 

Divennero i suscitatori della saggezza umana; perciò furono 
chiamati» portatori di luce» (Lucifero). 

La giovane umanità ebbe dunque due specie di guide: esseri 
d'amore ed esseri di saggezza. 

La natura umana si trovò posta fra l'amore e la saggezza, al-
lorché prese, su questa Terra, la sua forma attuale. 

Gli esseri d'amore le diedero l'impulso all'evoluzione fisica, 
gli esseri di saggezza le diedero invece quello verso il perfeziona-
mento dell'essere interiore. 

Per effetto dell'evoluzione - fisica l'umanità progredisce di 
generazione in generazione, formando nuove stirpi e nuove razze; 
per effetto dello sviluppo interiore avviene il progresso dei singoli 
individui i quali, perfezionandosi, diventano sapienti, saggi, artisti, 
tecnici, ecc. L'umanità fisica progredisce di razza in razza; ogni 
razza tramanda a quella susseguente, per mezzo dell'evoluzione fi-
sica, le sue qualità percettibili ai sensi. 

Regna qui la legge dell'ereditarietà: i figli portano in sé le 
caratteristiche fisiche dei padri. 

Al di là di questo esiste un perfezionamento spirituale-
animico, che può avvenire soltanto in virtù dell'evoluzione dell'a-
nima stessa. 

Veniamo così a trovarci di fronte alla legge dell'evoluzione 
dell'anima attraverso la vita terrestre, che si ricollega alla legge e al 
mistero della nascita e della morte. 

 
 
 
 
 
 
 

Gli ultimi tempi 
Prima della divisione dei sessi 

 
 
Descriveremo ora la costituzione dell'essere umano prima 

della sua differenziazione in uomo e donna. 
Il corpo era allora formato da una massa molle e plastica 

sulla quale la volontà aveva un potere assai maggiore che non 
sull'uomo di poi. 

Staccandosi dall'essere che lo aveva generato, l'uomo appa-
riva già come un organismo formato, ma imperfetto; l'ulteriore svi-
luppo degli organi avveniva al di fuori dell'essere generatore. 

Gran parte di ciò che più tardi maturò entro l'essere mater-
no, si sviluppava a quel tempo fuori di esso, in virtù di una forza 
che è affine alla nostra forza di volontà. 

Per produrretale maturità esteriore, occorrevano le cure 
dell'essere generatore; l'uomo veniva al mondo portando con sé 
certi organi di cui in seguito si liberava; altri, invece, ancora imper-
fetti al suo primo apparire, si perfezionavano via via. 

Tutto questo processo aveva qualcosa che si potrebbe para-
gonare all'uscire dall'uovo e al liberarsi dal relativo guscio, non pe-
rò un guscio d'uovo di materia solida. 

Il corpo dell'essere umano era a sangue caldo, e ciò dev'es-
sere detto esplicitamente, poiché in tempi anteriori la cosa era di-
versa, come mostreremo più tardi. 

La maturazione che, si compiva fuori dell'essere generatore, 
avveniva sotto l'influenza di un calore intensificato, proveniente 
anch'esso dall'esterno; però non dobbiamo pensare questo processo 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 33 

quale covatura di quell'“ uovo-uomo», come possiamo chiamarlo 
per brevità. 

Le condizioni di calore e di fuoco della Terra erano allora 
assai diverse da quelle di poi. 

L'uomo era in grado di raccogliere con le sue forze il fuoco, 
(rispettivamente, il calore), in un dato spazio. 

Poteva, per così dire, addensare, concentrare il calore. 
Con ciò era in grado di procurare al piccolo essere il calore 

necessario al suo sviluppo. 
Gli organi più sviluppati dell'essere umano erano allora gli 

organi di locomozione. 
Gli attuali organi dei sensi erano ancora pochissimo svilup-

pati; i più avanzati erano l'organo dell'udito e gli organi di perce-
zione del caldo e del freddo (senso del sentire); la percezione della 
luce era ancora molto imperfetta. 

L'uomo veniva al mondo dotato dell'udito e deltatto; la per-
cezione della luce si sviluppò solo alquanto più tardi. 

Tutto ciò che diciamo qui si riferisce agli ultimi tempi pri-
ma della separazione dei sessi, la quale si compì poi lentamente e 
gradualmente. 

Molto prima ch'essa apparisse veramente, gli uomini già si 
sviluppavano così che un individuo nasceva con preponderanti ca-
ratteristiche maschili, un altro con caratteristiche femminili; ma in 
ogni individuo esistevano anche le caratteristiche dell'altro sesso, 
di modo che poteva prodursi l'auto-fecondazione. 

Questa non era però sempre possibile, ma dipendeva dagli 
influssi delle condizioni esterne in certe stagioni. 

In massima l'uomo era per molte cose fortemente soggetto 
atali condizioni esterne, ed era costretto a regolare le proprie con-
tingenze secondo date condizioni esteriori, come, ad esempio, il 
corso del sole e della luna. 

Ma questa regolazione non si compiva coscientemente, co-
me avverrebbe ai nostri giorni, bensì in un modo che chiamerem-
mo piuttosto istintivo. 

E con ciò veniamo già ad accennare alla vita animica 
dell'uomo di allora. 

Questa vita animica non può essere definita come una vera 
vita interiore. 

Le attività e le qualità fisiche e psichiche non erano ancora 
nettamente separate fra loro. 

L'anima partecipava ancora alla vita esterna della natura. 
Ogni singola vibrazione dell'ambiente circostante agiva for-

temente anzi tutto sul senso dell'udito. 
Ogni commozione dell'atmosfera, ogni movimento dell'am-

biente circostante, veniva udito. 
Il vento e l'acqua parlavano, coi loro movimenti, un lin-

guaggio eloquente per l'uomo. 
Per questo tramite l'uomo percepiva il misterioso lavorio 

della natura; e questo lavorio trovava un'eco anche nell'anima sua. 
La sua attività rispecchiava questi influssi. 
Egli trasponeva le percezioni dei suoni nella sua attività; 

viveva in quelle vibrazioni di suono e le esprimeva per mezzo della 
volontà. 

E così veniva guidato a tutte le sue attività quotidiane. 
Già in misura alquanto minore avevano influenza sull'uomo 

le impressioni che si riferiscono altatto; però avevano anch'esse 
una parte importante. 

Egli sentiva nel suo corpo l'ambiente circostante e vi reagi-
va adeguatamente; datali sensazioni, egli apprendeva quando e in 
che modo dovesse lavorare, come regolare la propria nutrizione, 
dove stabilirsi; sulla scorta di esse riconosceva i pericoli che pote-
vano risultare per la sua vita e li evitava. 

Il resto della vita psichica si svolgeva allora ben diversa-
mente che non in seguito. 

Vivevano nell'anima, non rappresentazioni delle cose este-
riori, ma immagini. 

Allorché l'uomo passava, per esempio, da un luogo più 
freddo a un luogo più caldo, sorgeva nella sua anima una determi-
nata immagine colorata. 

Ma questa immagine colorata non aveva nulla a che fare 
con un qualsiasi oggetto esteriore; scaturiva da una forza interiore 
affine alla volontà. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 34 

L'anima era continuamente popolata datali immagini, para-
gonabili soltanto alle immagini ondeggianti e fuggevoli dei nostri 
sogni; solo che le immagini di allora non erano disordinate, ma re-
golate secondo certe leggi. 

Non possiamo perciò, a questo stadio dell'umanità, parlare 
di una coscienza di sogno, ma di una coscienza immaginativa, po-
polata principalmente di immagini colorate, ma non di queste sol-
tanto. 

Così l'uomo viveva nel mondo, partecipando ai suoi proces-
si per mezzo dell'udito e deltatto; ma, attraverso la vita dell'anima, 
questo mondo si rifletteva in lui in immagini assai diverse da tutto 
ciò che si trovava nel mondo esterno. 

La gioia e il dolore si collegavano atali immagini dell'anima 
con intensità molto minore che non avvenga oggi per le rappresen-
tazioni dell'uomo, le quali riproducono le percezioni del mondo 
esterno. 

Certo, un'immagine risvegliava piacere e un'altra dispiace-
re, l'una odio e l'altra amore; ma questi sentimenti avevano un ca-
rattere d'intensità assai minore. 

Altre cose invece risvegliavano sentimenti più intensi. 
L'uomo era allora assai più mobile e più attivo che non più 

tardi. 
Tutto intorno a lui e anche le immagini entro l'anima sua, lo 

stimolavano all'attività e al movimento. 
Ora, quando egli poteva liberamente svolgere la sua attività, 

gliene derivava un senso di piacere; invece quando questa attività 
veniva comunque ostacolata, egli sentiva noia e dispiacere. 

L'assenza o la presenza di ostacoli alla sua volontà determi-
navano il contenuto del suo sentimento, la sua gioia, il suo dolore; 
e questi sentimenti producevano a loro volta nell'anima sua un 
nuovo e vivo mondo di immagini, belle e luminose quando egli 
aveva la possibilità di svilupparsi liberamente; tenebrose e contraf-
fatte, quando la sua attività veniva ostacolata. 

Ciò che finora abbiamo detto riguarda l'umanità normale; 
ma diversa era la vita animica di coloro che si erano evoluti fino a 
diventare una specie di esseri sovrumani. 

In essi la vita dell'anima non aveva carattere istintivo; quel-
lo che percepivano, udendo e sentendo, erano i profondi misteri 
della natura che essi sapevano interpretare coscientemente. 

Nel sibilo del vento, nello stormir delle fronde, si svelavano 
loro le leggi, la saggezza dalla natura; e le immagini della loro 
anima non erano soltanto riflessi del mondo esteriore, ma l'effige 
delle potenze spirituali dell'universo. 

Essi non percepivano cose sensibili, ma entità spirituali. 
Allorché l'uomo comune - sentiva, ad esempio, paura, nella 

sua anima sorgeva un'immagine brutta e tenebrosa. 
Attraversotali immagini, l'essere sovrumano riceveva rive-

lazioni, comunicazioni dagli esseri spirituali dell'universo. 
I processi della natura non gli apparivano dipendenti da 

morte leggi naturali, come appaiono allo scienziato attuale; ma 
come azioni di esseri spirituali. 

La realtà esteriore non esisteva ancora, poiché non esiste-
vano sensi esteriori; ma agli esseri superiori si rivelava la realtà 
spirituale. 

Lo spirito penetrava in essi come la luce del sole penetra 
nell'occhio corporeo dell'uomo attuale. 

Intali esseri la conoscenza era veramente ciò che si chiama 
una conoscenza intuitiva; non si trattava di combinazioni d'idee o 
di speculazioni, bensì di una visione diretta dell'opera creatrice di 
esseri spirituali. 

Queste individualità sovrumane potevano perciò accogliere 
le rivelazioni dal mondo spirituale direttamente entro la propria vo-
lontà; guidavano scientemente il resto degli uomini, ricevevano la 
loro missione dal mondo spirituale e agivano conformemente ad 
essa. 

Quando giunse il tempo in cui i sessi si separarono, questi 
esseri superiori riconobbero come loro compito di influire sulla 
nuova vita conformemente alla loro missione. 

Essi regolarono la vita sessuale: tutti gli ordinamenti relati-
vi alla riproduzione umana trassero origine da loro. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 35 

Essi agivano in ciò con piena coscienza, ma gli altri uomini 
potevano sentire questa influenza solo come istinto che veniva 
istillato in loro. 

L'amore sensuale venne infuso nell'uomo per una trasmis-
sione diretta di pensiero, e tutte le sue manifestazioni furono, in 
origine, nobilissime. 

Tutto ciò che in questo campo prese poi carattere di brut-
tezza, deriva dal fatto che in tempi successivi l'uomo, divenuto più 
indipendente, pervertì un istinto che in origine era puro. 

In quei tempi più antichi non esisteva ancora la soddisfa-
zione dell'istinto sessuale per se stesso; era un sacrificio da com-
piersi per la continuazione della vita umana. 

La procreazione era considerata un'azione sacra, un servigio 
che l'uomo ha da rendere al creato; ed erano jerofanti coloro che 
dovevano dirigerla e regolarla. 

Diversi erano gli influssi degli esseri solo per metà sovru-
mani. 

Questi non erano ancora evoluti al punto di poter ricevere 
in modo assolutamente puro le rivelazioni del mondo spirituale. 

Nelle immagini della loro anima sorgevano, accanto alle 
impressioni del mondo spirituale, anche gli influssi della Terra fi-
sica. 

Gli esseri totalmente sovrumani non sentivano né gioia né 
dolore attraverso al mondo esterno; si abbandonavano interamente 
alle rivelazioni delle potenze spirituali. 

La saggezza scendeva su di essi come la luce discende sugli 
esseri fisici; la loro volontà non era diretta ad altro che ad agire nel 
senso di questa saggezza, e ciò costituiva il loro massimo gaudio. 

Saggezza, volontà e attività costituivano il loro essere. 
La cosa era diversa per gli esseri a metà sovrumani. 
Essi sentivano l'impulso a ricevere impressioni dal di fuori; 

e alla soddisfazione di questo impulso collegavano un piacere, e un 
dispiacere al non poterlo soddisfare. 

Ciò appunto li distingueva dagli esseri sovrumani; per que-
sti le impressioni esteriori non erano altro che una conferma delle 
rivelazioni spirituali. 

Avevano la facoltà di contemplare il mondo esteriore, ma 
non ne ricevevano altro che il riflesso di ciò che dallo spirito ave-
vano già ricevuto. 

Invece gli esseri a metà sovrumani vi trovavano qualcosa di 
nuovo per loro. 

Perciò poterono diventare le guide degli uomini, allorché le 
semplici immagini della loro anima si tramutarono in rappresenta-
zioni delle cose esteriori. 

Ciò avvenne allorché una parte della forza procreativa 
dell'uomo si rivolse al di dentro, allorché si svilupparono esseri ce-
rebrali. 

Col cervello anche l'uomo sviluppò la facoltà di trasformare 
in rappresentazioni le impressioni esteriori dei sensi. 

Si deve dunque dire che l'uomo venne guidato da esseri per 
metà sovrumani a rivolgere il suo interno verso il mondo esteriore 
dei sensi. 

A lui non era dato di sottoporre immediatamente le imma-
gini della sua anima alle - pure influenze spirituali. 

Dagli esseri sovrumani gli era stata infusa, come impulso 
istintivo, la facoltà di riprodurre la propria vita; e spiritualmente 
egli avrebbe dovuto a tutta prima continuare a condurre una specie 
di esistenza di sogno, se non fossero intervenuti gli esseri a metà 
sovrumani. 

Per loro influsso le immagini della sua anima vennero ri-
volte al mondo esteriore dei sensi, ed egli divenne, in questo mon-
do dei sensi, un essere cosciente di se stesso. 

E con ciò sì ottenne che l'uomo potesse dirigere cosciente-
mente le sue azioni secondo le sue percezioni del mondo sensibile. 

Prima egli aveva agito seguendo una specie d'istinto, domi-
nato dall'ambiente esteriore e dalle forze delle individualità supe-
riori agenti su di lui. 

Ora cominciò a seguire gli stimoli, gli incitamenti delle sue 
proprie rappresentazioni. 

E così entrò nel mondo l'arbitrio dell'uomo. 
Questo fu il principio del bene e del male. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 36 

Prima di proseguire in questa direzione, diremo qualcosa 
dell'ambiente in cui l'uomo viveva sulla Terra. 

Esistevano, accanto all'uomo, animali che, nel loro genere, 
si trovavano al suo stesso grado d'evoluzione. 

Secondo i concetti attuali sarebbero annoverati fra i rettili; 
e, oltre a questi, esistevano anche forme animali inferiori. 

Ma tra l'uomo e gli animali esisteva un'essenziale differen-
za. 

L'uomo, per via del suo corpo ancora plasmabile, era in 
grado di vivere soltanto in quelle regioni della Terra che pure non 
avevano ancora raggiunto la forma più densa di materia. 

E insieme a lui vivevano in quelle regioni esseri animali 
che al pari di lui avevano un corpo plasmabile. 

In altre regioni, invece, vivevano altri animali che avevano 
già corpi di materia spessa e sensi formati, ed erano già arrivati 
all'unisessualità. 

Vedremo da dove questi provenissero. 
Essi non erano in grado di svilupparsi oltre, poiché i loro 

corpi si erano troppo presto consolidati in una materia più densa. 
Alcune di queste specie disparvero; altre continuarono a 

modo loro ad evolversi fino alle forme attuali. 
L'uomo, poiché rimase in quelle regioni che più si conface-

vano alla sua costituzione di allora, poté giungere a forme superio-
ri. 

In virtù di ciò il suo corpo restò pieghevole e plastico, così 
da poter separare da sé quegli organi atti ad essere fecondati dallo 
spirito; allora il suo corpo esterno arrivò al punto di poter assumere 
la materia più densa, e diventare un involucro protettore per più de-
licati organi dello spirito. 

Non tutti i corpi umani erano però giunti atal punto; pochi 
erano quelli così progrediti, e questi vennero da prima vivificati 
dallo spirito; gli altri no. 

Se lo spirito fosse penetrato anche in quelli meno progredi-
ti, avrebbe potuto manifestarsi solo insufficientemente, a causa de-
gli organi interiori ancora imperfetti. 

Così questi esseri umani dovettero da prima continuare il 
proprio sviluppo privi dello spirito. 

Vi era poi, tra l'una e l'altra di queste specie, una terza.in 
cui deboli influssi spirituali potevano manifestarsi; l'attività spiri-
tuale di questi esseri rimaneva ottusa. 

Essi dovevano venir guidati da forze spirituali superiori. 
Tra l'una e l'altra di queste tre specie esistevano tutti i pos-

sibili stati di transizione. 
Uno sviluppo ulteriore poteva ora avvenire soltanto pel fat-

to che una parte degli esseri umani progredì a spese degli altri. 
Dovettero da prima venir sacrificati gli esseri interamente 

privi di spirito; il mescolarsi con essi a scopo di procreazione non 
avrebbe fatto altro che abbassare al loro livello anche i meglio svi-
luppati. 

Perciò tutti quelli in cui viveva lo spirito, vennero segregati 
dagli altri, e questi caddero sempre più nell'animalità. 

Si formarono cosi, accanto agli uomini, animali simili a es-
seri umani. 

L'uomo, per salire più in alto, lasciò, per così dire, una parte 
dei suoi fratelli dietro di sé. 

Questo processo non terminò allora; anche fra gli uomini 
dotati di vita spirituale ottusa, i più evoluti poterono progredire sol-
tanto col venir messi a contatto coi più avanzati e segregati da 
quelli meno riempiti di spirito. 

Solo così poterono sviluppare corpi atti a ricevere poi la 
spirito umano nella sua piena manifestazione. 

Soltanto dopo un certo tempo l'evoluzione fisica arrivò a un 
puntotale che, sotto questo rispetto, avvenne come una pausa; e tut-
to ciò che era progredito oltre un certo limite rimase entro la sfera 
umana. 

Le condizioni di vita della Terra si erano, nel frattem-
po,tanto cambiate che, se quel processo di eliminazione fosse con-
tinuato, ne sarebbero risultati non più esseri animali, ma creature 
inadatte alla vita. 

Ma ciò che allora fu ricacciato giù nell'animalità, o si estin-
se o vive tuttora nei diversi animali superiori. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 37 

In questi animali dobbiamo dunque vedere esseri che dovet-
tero arrestarsi a un livello primitivo dell'evoluzione umana. 

Ma non conservarono la stessa forma che avevano al loro 
distaccarsi dagli altri, bensì ricaddero indietro, da un gradino più 
alto a un gradino più basso. 

Le scimmie sono dunque uomini di un'epoca passata, re-
grediti. 

Mentre l'uomo era allora più imperfetto di ora, esse erano 
allora più perfette di quanto non siano attualmente. 

Ciò che rimase nell'àmbito umano attraversò un processo 
simile, restando però entro la sfera dell'umano. 

Anche in alcuni popoli selvaggi dobbiamo vedere i discen-
denti degenerati di forme umane superiori, discesi non fino all'a-
nimalità, ma soltanto fino allo stato selvaggio. 

La parte immortale dell'uomo è lo spirito. 
Abbiamo indicato quando lo spirito sia penetrato nel corpo. 
Prima d'allora lo spirito apparteneva ad altre regioni, e poté 

congiungersi al corpo soltanto allorché questo ebbe raggiunto un 
certo grado d'evoluzione. 

Solo quando si comprenda interamente come sia avvenuta 
quest'unione riusciremo anche a riconoscere il significato della na-
scita e della morte e l'essere dello spirito eterno. 

 

 
 
 
 
 
 
 

L'epoca polare 
e l'epoca iperborea 

 
Le seguenti comunicazioni, attinte dalla cronaca dell'Aka-

sha, ci trasportano in tempi anteriori a quelli finora descritti. 
Di fronte all'atteggiamento materialistico del pensiero ai 

nostri giorni, l'impresa che noi tentiamo facendo queste descrizioni 
è forse ancor più temeraria che non fosse quella delle descrizioni 
precedenti. 

È così facile oggi il rimprovero che cose siffatte siano mere 
fantasticherie e speculazioni infondate! 

Ben conoscendo la difficoltà che ha la mentalità scientifica 
moderna a prenderle sul serio, solo la coscienza di dare una descri-
zione fedele delle esperienze spirituali può indurre a comunicarle. 

Nulla è qui riferito che non sia prima stato accuratamente 
esaminato coi mezzi della scienza dello spirito. 

Voglia il naturalista usare, di fronte alla scienza dello spiri-
to, la stessa tolleranza che questa esercita verso l'atteggiamento 
mentale delle scienze naturali! (Cfr. Il mio libro L'Evoluzione della 
filosofia dai presocratici ai postkantiani, dove mi sembra aver mo-
strato di saper apprezzare la concezione scientifico-materialistica). 

Ma per chi è inclinato a studiare i fatti della scienza dello 
spirito, vorrei fare qualche osservazione particolare a proposito di 
quanto seguirà. 

Dovremo parlare di cose di un'importanza tutta speciale, di 
cose concernenti epoche remotissime; decifrare la cronaca dell'A-
kasha in questo campo non è punto facile. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 38 

Chi scrive non ha alcuna pretesa d'imporre una fede cieca 
nella sua autorità; vuole semplicemente comunicare ciò che con 
tutte le sue forze migliori ha investigato, e gradirà qualsiasi corre-
zione basata sulla competenza in materia. 

Egli sente il dovere di comunicare questi fatti dell'evolu-
zione umana, perché i segni dei tempi lo esigono. 

Questa volta abbiamo dovuto abbozzare la descrizione di 
una lunga epoca per darne prima un'idea complessiva; seguiranno 
più tardi i particolari su molte cose alle quali dobbiamo ora sem-
plicemente accennare. 

Ciò che si trova registrato nella cronaca dell'Akasha è diffi-
cile a tradursi nel nostro linguaggio comune; più facile ne sarebbe 
la comunicazione per mezzo dei segni simbolici usati nelle scuole 
occulte. 

Voglia perciò il lettore accogliere anche quanto per ora gli 
resta oscuro e di difficile comprensione, sforzandosi a penetrarne il 
significato, così come chi scrive si è sforzato ad esprimersi in una 
forma comprensibile a tutti. 

Il lettore troverà un compenso a molte difficoltà, gettando 
lo sguardo sui profondi misteri, sugli importanti enigmi della vita 
umana ai quali si accenna qui. 

Certo è che una vera conoscenza di se stesso deriva all'uo-
mo appunto da questa cronaca dell'Akasha i cui fatti sono per l'oc-
cultista realtà certe come i monti e i fiumi per l'occhio fisico. 

Ben inteso, un errore di percezione è altrettanto possibile 
qui come là. 

Accenneremo ancora che in questo capitolo si parlerà da 
prima soltanto dell'evoluzione dell'uomo; ma, accanto ad essa, si 
svolge naturalmente anche quella degli altri regni naturali: minera-
le, vegetale e animale. 

Di questi, tratteranno i capitoli seguenti. 
Parleremo allora anche d'altre cose che faranno apparire in 

una luce più chiara ciò che sarà stato detto dell'uomo; viceversa 
non si può parlare dell'evoluzione degli altri regni dal punto di vi-
sta occulto, se non dopo aver descritta la progressiva evoluzione 
dell'uomo. 

Retrocedendo ancora e sempre più nell'evoluzione della 
Terra, dall'epoca descritta precedentemente, giungiamo a stati 
sempre più sottili della materia del nostro pianeta. 

Le materie che poi si condensarono, erano da prima allo 
stato liquido, e prima ancora allo stato vaporoso-gassoso, e in un'e-
poca ancor più remota allo stato sottile al massimo grado (eterico). 

Soltanto con la diminuzione del calore si produsse la solidi-
ficazione della materia. 

Retrocediamo ora dunque fino allo stato più rarefatto, eteri-
co, delle materie della nostra dimora terrestre. 

Quando la Terra si trovò atale stadio di evoluzione, l'uomo 
vi fece la sua apparizione. 

Prima di allora egli era appartenuto ad altri mondi di cui 
parleremo in seguito. 

Vogliamo soltanto ancora accennare al mondo immediata-
mente precedente, e cioè al così detto mondo astrale o psichico. 

Gli esseri di quel mondo non conducevano un’esistenza 
esteriore corporea (fisica); e nemmeno l'uomo. 

Egli aveva già formata quella coscienza immaginativa di 
cui abbiamo parlato precedentemente, e aveva in sé sentimenti e 
desideri; ma tutto ciò era racchiuso in un corpo astrale. 

Untale individuo sarebbe stato percepibile soltanto allo 
sguardo chiaroveggente. 

E certamente, a quell'epoca, tutti gli esseri umani più evolu-
ti possedevano questa chiaroveggenza, benché ancora ottusa e so-
gnante. 

Non era una chiaroveggenza cosciente di sé. 
Tali esseri astrali sono, in un certo senso i progenitori 

dell'uomo. 
Ciò che oggi si chiama» uomo» racchiude già lo spirito co-

sciente di sé. 
Questo si congiunse all'essere che da quei progenitori era 

sorto, alla metà dell'epoca lemurica. (A questa congiunzione è stato 
già accennato precedentemente. Allorché, descrivendo l'evoluzione 
dei progenitori dell'uomo, giungeremo a quest'epoca, riparleremo 
di questo fatto in modo più preciso). 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 39 

I progenitori psichici o astrali dell'uomo vennero, per così 
dire, immersi in quella Terra rarefatta o eterica. 

Essi assorbirono in sé quella fine sostanza come se fossero 
stati, per esprimermi grossolanamente, spugne; e, compenetrandosi 
così di materia, si formarono corpi eterici. 

Questi avevano forma oblunga, ellittica, in cui, per mezzo 
di delicate ombreggiature della materia, erano già delineate le 
membra e gli altri organi che si svilupparono più tardi. 

Tutto il processo che avveniva in quella massa era pura-
mente fisico-chimico; solo era regolato e dominato dall'anima. 

Quando unatale massa di materia aveva raggiunto un certo 
spessore, si divideva in due parti di cui ciascuna somigliava alla 
forma da cui era sorta e ne ripeteva i processi. 

Ognuna di queste nuove forme era dotata d'anima al pari 
della forma generatrice, e ciò dipendeva dal fatto che sulla Terra 
non discendeva soltanto un determinato numero di anime umane, 
ma discendeva, per così dire, tutto un albero, che dalla sua radice 
comune poteva far germogliare innumerevoli singole anime. 

Come una pianta germoglia sempre di nuovo dagli innume-
revoli semi, così si moltiplicava la vita animica negli innumerevoli 
rampolli ch'erano prodotti dalle continue suddivisioni. (Certo, da 
principio esisteva un numero strettamente limitato di specie d'ani-
me; ma attraverso queste specie l'evoluzione, si compiva nel modo 
suddetto. Ogni singola specie animica generava innumerevoli ram-
polli). 

Ma, con la loro penetrazione nella materia terrestre, era av-
venuto nelle anime stesse un cambiamento importante. 

Finché le anime non avevano nulla di materiale in sé, nes-
sun processo materiale esteriore poteva agire su di esse; tutte le 
impressioni che ricevevano erano di carattere puramente psichico, 
chiaroveggente; intal modo prendevano parte alla vita psichica cir-
costante, e a tutto quanto allora esisteva. 

Gli influssi esercitati dalle pietre, dalle piante, dagli anima-
li, che a quell'epoca esistevano anch'essi soltanto come forme 
astrali, (animiche), erano sentiti come processi animici interiori. 

A tutto ciò si aggiunse, con la discesa sulla Terra, qualcosa 
di affatto nuovo. 

I processi materiali esteriori cominciarono ad avere un'in-
fluenza sull'anima rivestita ormai essa stessa di un involucro mate-
riale. 

Da prima erano soltanto i processi di movimento di quel 
mondo materiale esteriore a suscitare altri movimenti nell'in terno 
del corpo eterico. 

Come oggi sentiamo come suono le vibrazioni dell'aria, co-
sì quegli esseri eterici percepivano i movimenti della materia eteri-
ca che li circondava. 

In sostanza untale essere era tutto come un solo organo udi-
tivo; l'udito fu il primo senso che si sviluppò, ma da ciò si vede che 
l'organo uditivo separato si formò soltanto più tardi. 

Col progressivo consolidarsi della materia terrestre, l'essere 
animico perdé la facoltà di plasmarla. 

Solo i corpi già formati potevano ancora riprodurne altri 
simili a se stessi. 

Subentra una nuova specie di riproduzione; l'essere pro-
creato è assai più piccolo dell'essere generatore, e solo a poco a 
poco, crescendo, ne raggiunge la grandezza. 

Mentre prima non esistevano gli organi generatori, essi ap-
paiono ora nell'essere umano; ma nella sua forma non avviene più 
soltanto un processo fisico-chimico; untale processo fisico-chimico 
non potrebbe ora produrre la generazione. 

Per la sua solidificazione, la materia esteriore non è piùtale 
che l'anima possa infonderle la vita direttamente; viene perciò se-
parata nell'interno dell'organismo una parte speciale, che si sottrae 
all'influenza immediata della materia esteriore. 

Soltanto il corpo che resta al di fuori di questa parte separa-
ta vi resta soggetto; esso si trova ancora nelle condizioni in cui era 
prima il corpo intero. 

Invece, nella parte che si è separata, l'azione dell'anima 
continua. 

Qui l'anima diventa il veicolo del principio vitale (chiamato 
prana nella letteratura teosofica). 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 40 

Così il progenitore umano corporeo appare ora dotato di 
due elementi. 

L'uno è il corpo fisico (l'involucro fisico), soggetto alle leg-
gi chimiche e fisiche del mondo circostante; l'altro è la somma de-
gli organi soggetti al particolare principio vitale. 

Ma con ciò una parte dell'attività dell'anima si è liberata, e 
non ha più nessun potere sulla parte fisica del corpo. 

Questa parte dell'attività dell'anima si rivolge ora verso l'in-
terne, e plasma una data parte del corpo in organi speciali. 

Così comincia una vita interiore del corpo. 
Questo non partecipa più soltanto alle vibrazioni del mondo 

esteriore, ma comincia a sentirle internamente, quali esperienze in-
teriori. 

Qui sta il punto di partenza della sensazione. 
La sensazione appare da prima come una specie ditatto. 
L'essere sente i movimenti del mondo esteriore, la pressio-

ne esercitata dalle materie, ecc. Appaiono anche gli inizi della sen-
sazione del caldo e del freddo. 

Con ciò è raggiunto un grado importante dell'evoluzione 
dell'umanità. 

L'influenza diretta dell'anima è sottratta al corpo fisico, che 
resta interamente abbandonato al mondo della materia fisica e 
chimica. 

Quando l'anima, con la sua attività che proviene dalle altre 
parti, non riesce più a dominarlo, il corpo si sfascia e allora avvie-
ne per la prima volta ciò che chiamiamo la morte. 

Nelle condizioni precedenti non si poteva parlare di morte. 
Suddividendosi l'essere generatore, esso seguitava a vivere 

integralmente negli esseri generati. 
Poiché in questi agisce tutta la trasformata forza animica, 

come prima nell'essere generatore. 
Nella suddivisione nulla sopravanzava che non contenesse 

anima. 
Ora la cosa cambia. 

Non appena l'anima perde il suo potere sul corpo fisico, 
quest'ultimo rimane abbandonato alle leggi chimiche e fisiche del 
mondo esterno, cioè muore. 

Come attività animica resta soltanto ciò che agisce nella ri-
produzione e nella vita interiore sviluppata. 

Vale a dire: mediante la forza di procreazione vengono ge-
nerati nuovi esseri, e in pari tempo questi sono dotati di un soprap-
più di quella forza formatrice di organi. 

In questo soprappiù continua a rivivere l'essere animico. 
Come prima il corpo intero, suddividendosi si riempiva di 

attività animica, così ora gli organi della generazione e della sensa-
zione. 

Si ha dunque a che fare con una reincarnazione della vita 
animica nel nuovo - organismo procreato. 

Nella letteratura teosofica questi due stadi dell'evoluzione 
umana vengono descritti come le due prime razze radicali della no-
stra Terra. 

La prima è detta la razza polare, la seconda l'iperborea. 
Dobbiamo rappresentarci il mondo delle sensazioni di que-

sti progenitori dell'uomo, come ancora molto generico e indetermi-
nato. 

Delle nostre attuali specie di sensazioni, due soltanto erano 
già distinte: l'udito e iltatto. 

Ma, a cagione della trasformazione sia del corpo, sia 
dell'ambiente fisico circostante, l'organismo umano non era più at-
to ad essere, per così dire, «tutto un orecchio». 

Una parte speciale del corpo restò atta a sperimentare da al-
lora in poi le vibrazioni sottili, fornendo così il materiale da cui a 
poco a poco andò sviluppandosi il nostro organo uditivo. 

Organo deltatto restò pressappoco tutto il resto del corpo. 
Tutto il precedente processo evolutivo umano era connesso 

con una trasformazione dello stato di calore della Terra. 
Il calore che si trovava nell'ambiente era veramente quello 

che aveva portato l'uomo fino al punto descritto. 
Ora però il calore esteriore era diminuito al punto di rende-

re impossibile all'organismo umano un ulteriore progresso. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 41 

Allora nell'organismo interiore avviene una reazione contro 
l'ulteriore raffreddamento della Terra. 

L'uomo diventa il generatore di una sorgente propria di ca-
lore. 

Fino allora, egli aveva avuto lo.stesso grado di calore del 
mondo circostante. 

Ora si formano in lui organi che lo rendono atto a sviluppa-
re in se stesso il grado di calore necessario alla sua vita. 

Fino allora avevano circolato in lui sostanze che, sotto que-
sto aspetto, dipendevano dal mondo circostante; ora egli poteva 
sviluppare per queste sostanze un calore suo proprio. 

I succhi del corpo si trasformarono in sangue caldo, e con 
ciò l'uomo era arrivato, quale essere fisico, a un grado d'indipen-
denza assai maggiore di quello che aveva avuto fino allora. 

Tutta la vita interiore divenne più intensa. 
La sensazione dipendeva ancora interamente dagli influssi 

del mondo esterno. 
Il generare calore proprio diede al corpo una vita fisica inte-

riore indipendente. 
Ora l'anima aveva, nell'interno del corpo, un campo d'azio-

ne ove spiegare una vita che non era più una semplice convivenza 
col mondo esteriore. 

Grazie a questo processo, la vita dell'anima fu attratta nella 
sfera della materia terrestre. 

Fino allora, le brame, i desideri le passioni, le gioie e i do-
lori dell'anima non potevano derivare che da fatti animici. 

Ciò che proveniva da un altro essere animico risvegliava in 
una data anima attrazione o ripugnanza, passione, ecc. Nessun og-
getto fisico esteriore avrebbe potuto produrre untale effetto. 

Ora soltanto subentrò la possibilità chetali oggetti esteriori 
avessero un'importanza per l'anima. 

Poiché l'anima sentì come, piacere ciò che promuoveva la 
sua vita interiore, risvegliatasi col calore proprio; e sentì come di-
spiacere la perturbazione di questa vita interiore. 

Un oggetto esterno che fosse atto a contribuire al benessere 
fisico poteva esser bramato, intensamente desiderato. 

Quello che nella letteratura teosofica viene detto kama, il 
«corpo del desiderio», fu congiunto all'uomo fisico. 

Gli oggetti dei sensi divennero oggetti del desiderio. 
L'uomo, per mezzo del «corpo del desiderio», divenne lega-

to alla vita terrena. 
Ora questo fatto coincide appunto con un grande evento co-

smico col quale era causalmente congiunto. 
Fino - allora tra il Sole, la Terra e la Luna non era avvenuta 

nessuna separazione materiale. 
Questi tre corpi erano un corpo solo, nei loro effetti 

sull'uomo. 
Ora si separano; la sostanza più fine, che conteneva in sé 

tutto ciò che prima aveva dato all'anima la possibilità di un'azione 
vivificatrice diretta, si separò col Sole; la parte più densa uscì a 
formare la Luna; e la Terra, con la materia terrestre, tenne il mezzo 
tra le altre due. 

Naturalmente questa separazione non fu improvvisa, bensì 
tutto il processo si svolse gradualmente, mentre l'uomo passava, 
dalla procreazione per scissione, all'altra testé descritta. 

Anzi, appunto per virtù ditali processi cosmici, poté produr-
si questo progresso umano. 

Il Sole estrasse da prima, dal pianeta comune, la sostanza 
propria; e così l'elemento animico perdette la possibilità di vivifi-
care direttamente la rimanente materia terrestre. 

Poi cominciò a formarsi la Luna, e la Terra entrò così in 
quello stato che rese possibile la facoltà di sensazione sopra de-
scritta. 

E in unione a questi processi si sviluppò anche un nuovo 
senso. 

Le condizioni di calore della Terra divennerotali che i corpi 
acquistarono a poco a poco quella limitazione ben definita che se-
parò il trasparente dall'opaco. 

Il Sole, uscito dalla massa terrestre, assunse il còmpito di 
datore di luce. 

Nel corpo dell'uomo si sviluppò il senso della vista. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 42 

Da prima questa vista non fu quale noi la conosciamo at-
tualmente. 

La luce e l'oscurità agivano sull'uomo come sensazioni in-
definite. 

Egli sentiva, ad esempio, la luce come cosa grata, in certe 
condizioni, come cosa che rinforzava la sua vita fisica; e la ricer-
cava e tendeva verso di essa. 

Intanto, la vera vita dell'anima si svolgeva ancor sempre in 
immagini di sogno; vi fluttuavano immagini colorate che non si ri-
ferivano direttamente alle cose esteriori. 

Queste immagini colorate l'uomo le riferiva ancora a in-
fluenze animiche; gli apparivano immagini luminose allorché rice-
veva influenze gradevoli, cupe invece quando l'anima era tocca da 
influenze animiche spiacevoli. 

Abbiamo designato col nome di vita interiore ciò che si 
produsse in conseguenza della generazione del calore proprio 
dell'uomo. 

Ma, come si vede, non era ancora una vita interiore nel sen-
so dell'evoluzione umana di poi. 

Tutto procede per gradi, anche l'evoluzione della vita inte-
riore. 

Nel senso attribuitole nel capitolo precedente, la vera vita 
interiore appare soltanto allorché avviene la fecondazione da parte 
dello spirito, e l'uomo comincia a pensare su quanto agisce su di lui 
da fuori. 

Ma tutto ciò che siamo venuti dicendo qui, ci mostra come 
l'uomo, evolvendosi, si avviasse verso le condizioni descritte nel 
capitolo precedente. 

E già ci moviamo nell'epoca ivi caratterizzata, quando di-
ciamo che l'anima impara sempre più ad applicare alla vita fisica 
esteriore le proprie esperienze interiori fino allora esclusivamente 
riferite al mondo psichico. 

Ciò avviene ora per mezzo delle immagini colorate. 
Come prima si connetteva con un'immagine colorata lumi-

nosa della propria anima, così l'impressione piacevole di un fatto 

animico si connette ora con una gioconda impressione di luce che 
viene da fuori. 

L'anima cominciò a vedere colorati gli oggetti che la cir-
condavano; e ciò era connesso con lo sviluppo di nuovi organi vi-
sivi. 

Per la sensazione indefinita della luce e dell'oscurità, duran-
te le condizioni anteriori, il corpo possedeva un occhio che oggi 
non ha più (il mito dei Ciclopi con un sol, occhio ne è un ricordo). 

I due occhi si svilupparono quando l'anima cominciò a con-
giungere più intimamente con la propria vita le impressioni esterio-
ri della luce. 

Ma insieme si venne a perdere la facoltà di percepire l'ele-
mento animico nel mondo circostante. 

L'anima divenne sempre più lo specchio del mondo esterio-
re. 

E il mondo esteriore si riprodusse nell'interno dell'anima 
come rappresentazione. 

Di pari passo avvenne la separazione dei sessi. 
Da un lato il corpo dell'uomo rimase accessibile soltanto al-

la fecondazione da parte di un altro essere umano; dall'altro lato si 
svilupparono gli» organi corporei dell'anima» (sistema nervoso) 
mediante i quali le impressioni sensibili del mondo esteriore si ri-
flettono nell'anima. 

E con ciò fu preparata l'entrata dello spirito pensante nel 
corpo umano. 

Raggiunto così il punto del quale abbiamo parlato nell'ulti-
mo capitolo, ne tratteremo più diffusamente nel prossimo. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 43 

 
 
 
 
 
 
 

La scissione dal Sole 
 
 
Seguiremo ora la cronaca dell'Akasha fino all'epoca remo-

tissima in cui ebbe origine la nostra Terra attuale. 
Come» Terra» intendiamo quello stato del nostro pianeta, 

per cui esso è dimora di minerali, piante, animali e uomini nella lo-
ro forma attuale; poiché a questo stato ne erano preceduti altri in 
cui i diversi regni naturali erano esistiti in forme essenzialmente 
diverse. 

Ciò che ora chiamiamo Terra ha dovuto passare attraverso a 
molti mutamenti, prima di diventare la dimora dell'attuale mondo 
minerale, vegetale, animale e umano. 

Anche durante quegli stadi passati esistevano, ad esempio i 
minerali, ma avevano un aspetto interamente diverso da oggi. 

Di questi stadi passati riparleremo più avanti. 
Ora mostreremo soltanto in che modo lo stato precedente si 

sia trasformato in quello attuale. 
Si può approssimativamente rappresentare questa trasfor-

mazione paragonandola al passaggio di un vegetale per lo stato di 
germe. 

Rappresentiamoci una pianta con la radice, lo stelo, le fo-
glie, il fiore e il frutto. 

Essa assorbe le materie del mondo circostante e le elimina. 
Ma tutto ciò che in essa è materia, forma e attività, sparisce, 

e ne resta soltanto il piccolo germe, attraverso al quale la vita se-
guita a evolversi, per risorgere l'anno dopo in uguale forma. 

Così tutto ciò ch'era esistito sulla nostra Terra nello stato 
antecedente spari, per risorgere nello stato attuale. 

Tutto ciò che si sarebbe potuto chiamare minerale, pianta, 
animale, nello stato prece dente, è sparito, come sono spariti nella 
pianta la radice, lo stelo, ecc. e in entrambi i casi è sopravissuto un 
germe da cui nuovamente si sviluppa l'antica forma. 

Nel germe giacciono nascoste le forze che danno origine al-
la nuova forma. 

All'epoca di cui ora parleremo, abbiamo dunque a che fare 
con una specie di germe terrestre che contiene in sé le forze che 
condussero alla Terra attuale. 

Queste forze sono state acquistate attraverso agli stadi ante-
cedenti. 

Però questo germe terrestre non si deve immaginare costi-
tuito di materia solida come quello di una pianta. 

Era invece di natura animica, e consisteva di quella sostan-
za sottile, plastica e mobile chiamata, nella letteratura teosofica, 
astrale. 

In questo germe astrale della Terra si trovano da prima sol-
tanto germi umani; sono i germi delle future anime umane. 

Tutto ciò che negli stadi antecedenti era già esistito come 
natura minerale, vegetale, animale, è stato assorbito da questi ger-
mi umani e si è fuso con essi. 

Prima dunque di mettere piede sulla Terra fisica, l'uomo è 
anima, è un essere astrale. 

Cometale viene a trovarsi sulla Terra fisica. 
Questa è formata di una sostanza estremamente rarefatta 

che la letteratura teosofica chiama lo stato più rarefatto dell'etere. 
L'origine di questa Terra eterica verrà descritta più tardi. 
A questo etere vengono a congiungersi gli esseri umani 

astrali. 
Essi gli imprimono, per così dire, l'entità loro così ch'esso 

diventa un'immagine dell'essere umano astrale. 
Si tratta dunque, in questo stato primitivo, di una Terra ete-

rica che consiste in realtà soltanto di questi esseri umani eterici e 
non è che un conglomerato di essi. 

Il corpo astrale o anima dell'uomo è ancora, in gran parte, al 
di fuori del corpo eterico e lo organizza dall'esterno. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 44 

Per l'occultista questa Terra si presenta pressappoco cosi: è 
un globo costituito a sua volta da innumerevoli piccoli globi eteri-
ci, dagli esseri umani eterici; ed è circondata da un involucro astra-
le, come la Terra attuale è circondata da un involucro d'aria. 

In questo involucro astrale (atmosfera) vivono gli esseri 
umani astrali, e di là agiscono sulle loro immagini eteriche, e ri-
svegliano in essi una vita umana eterica. 

Esiste in tutta la Terra un unico stato di materia; appunto 
quel sottile etere vivente. 

Negli scritti teosofici questa prima umanità si chiama la 
prima razza radicale (polare). 

L'evoluzione ulteriore della Terra prosegue in modo che da 
quell'unico stato di materia se ne formano due: la materia più densa 
viene separata, lasciando dietro di sé una materia più rarefatta. 

La materia più densa è simile all'aria attuale; l'altra, più ra-
refatta, è simile a quella per cui nella materia primitiva indivisa si 
producono elementi chimici. 

E, accanto a queste, rimane ancora un residuo della materia 
primitiva, dell'etere vivificato, poiché soltanto una parte di esso si 
suddivide nelle due qualità di materia sopraindicate. 

Ora, dunque, la Terra fisica comprende tre qualità di mate-
ria. 

Mentre prima gli esseri astrali, che si trovano nell'involucro 
terrestre, agivano su di un'unica qualità di materia, devono ora agi-
re su tre. 

E la loro azione si esercita nel modo seguente: ciò ch'è di-
venuto simile all'aria, oppone da prima resistenza all'azione degli 
esseri umani astrali; non accoglie tutto quello che, come predispo-
sizione, esiste negli uomini astrali completi. 

La conseguenza ne è che l'umanità astrale devo dividersi in 
due gruppi. 

L'uno di questi gruppi elabora la materia aeriforme e vi crea 
un'immagine di sé. 

L'altro gruppo può fare di più. 
Può elaborare le altre due qualità di materia, e creare di sé 

una riproduzionetale, che sia formata dall'etere vivente e anche 

dall'altra specie di etere, da quello che forma le sostanze elementari 
chimiche. 

Chiameremo questa specie di etere» etere chimico». 
Ma questo secondo gruppo di esseri umani astrali ha con-

quistatotale sua facoltà superiore soltanto con l'eliminare una parte, 
- cioè il primo gruppo, - degli esseri astrali, condannandolo a un 
lavoro inferiore. 

Se avesse conservato in sé le forze che producono questo 
lavoro inferiore, non avrebbe potuto elevarsi di più. 

Qui abbiamo dunque a che fare con un processo il quale 
consiste in ciò: che un elemento superiore si sviluppa a spese di un 
altro ch'esso elimina da sé. 

Riguardo alla Terra fisica ci appare ora la seguente imma-
gine: sono sorte due specie di esseri. 

In primo luogo quelli che hanno un corpo aeriforme al qua-
le lavorano, da fuori, gli esseri astrali a quello appartenenti. 

Tali esseri sono simili agli animali e formano un primo re-
gno animale sulla Terra. 

Questi animali hanno un aspetto che, se lo descrivessimo 
qui, sembrerebbe piuttosto stravagante all'uomo attuale. 

La loro forma (non dimentichiamo ch'essa consiste di sola 
materia aeriforme), non somiglia a nessuna delle forme animali 
d'oggi,ha tutt'al più una lontana somiglianza con certi gusci di lu-
maca e conchiglie d'oggi. 

Accanto a queste forme animali continua a progredire la 
formazione fisica dell'uomo. 

L'essere umano astrale, ora più avanzato, crea un'immagine 
fisica di se stesso che consiste di due qualità di materia: dell'etere 
vitale e dell'etere chimico. 

Abbiamo dunque un essere umano che consiste di un corpo 
astrale e che lavora a un corpo eterico composto a sua volta di due 
specie di etere: l'etere vitale e l'etere chimico. 

Per mezzo dell'etere vitale l'immagine fisica umana ha la 
facoltà di riprodursi, di procreare esseri consimili. 

Per mezzo dell'etere chimico sviluppa certe forze che sono 
simili alle attuali forze chimiche di attrazione e di repulsione. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 45 

Con ciò, l'immagine fisica umana è in grado di attirare a sé 
certe sostanze dal mondo circostante e di aggregarsele, per elimi-
narle più tardi per mezzo delle forze di repulsione. 

Naturalmente queste sostanze possono esser prese soltanto 
dal regno animale e dal regno umano sopra descritti. 

È come un inizio di nutrizione. 
Le prime immagini umane sono dunque mangiatrici di ani-

mali e di uomini. 
Accanto a tutti questi esseri rimangono ancora i discendenti 

degli esseri primitivi formati di solo etere vitale; ma questi, doven-
dosi adattare alle nuove condizioni terrestri, decadono. 

Ne derivano poi, dopo molte trasformazioni, gli esseri ani-
mali unicellulari, ed anche le cellule che più tardi formeranno gli 
esseri viventi più complicati. 

Il processo continua nel modo seguente: la materia aerifor-
me si divide in due parti di cui una diventa più densa, acquosa; l'al-
tra rimane aeriforme. 

Ma anche l'etere chimico si divide in due stati di materia: 
l'uno diventa più denso e forma ciò che chiameremo qui etere lu-
minoso, il quale dona agli esseri che lo hanno in sé la facoltà di ri-
lucere. 

L'altra parte dell'etere chimico resta invece qual’era. 
Ora abbiamo dunque una Terra fisica composta delle se-

guenti qualità di materia: acqua, aria, etere luminoso, etere chimico 
e etere vitale. 

Affinché gli esseri astrali possano nuovamente agire su 
queste qualità di materia, avviene di nuovo un processo per cui un 
elemento superiore si sviluppa a spese di un elemento inferiore che 
viene poi eliminato. 

Così hanno origine esseri fisici delle seguenti specie: in 
primo luogo quelli il cui corpo fisico è composto di acqua e di aria. 

Su questi agiscono ora esseri astrali grossolani già elimina-
ti, costituendo così un nuovo gruppo di animali formati di materia 
più grossolana di quella dei precedenti. 

Un altro nuovo gruppo di esseri fisici ha un corpo che può 
essere formato di etere aeriforme e di etere luminoso mescolati con 
l'acqua. 

Sono, questi ultimi, esseri simili alle piante, la cui forma 
però è molto diversa da quella delle piante attuali. 

Soltanto un terzo nuovo gruppo rappresenta l'uomo di allo-
ra. 

Il suo corpo fisico consiste di tre qualità di etere: dell'etere 
luminoso, dell'etere chimico e dell'etere vitale. 

Se pensiamo che, oltre a questi, continuano ad esistere an-
che i discendenti degli antichi gruppi, potremmo misurare quale 
grande varietà di esseri viventi esistesse già in quel momento della 
vita terrestre. 

Segue ora 'un importante avvenimento cosmico. 
Il Sole si separa dal resto, e con essotalune forze si allonta-

nano senz'altro dalla Terra; queste forze, composte da una parte di 
ciò che esisteva fino allora sulla Terra nell'etere vitale, chimico e 
luminoso, vengono, per così dire, aspirate fuori dalla Terra, e si 
produce così un cambiamento radicale in tutti quei gruppi di esseri 
terrestri che fino allora avevano contenuto in sé queste forze. 

Ciò determina una trasformazione; e i primi a subirla furo-
no gli esseri vegetali sopra descritti. 

Una parte delle forze dell'etere luminoso venne loro sottrat-
ta. 

Da allora in poi essi non poterono più svilupparsi come es-
seri viventi, se non quando la forza della luce, ch'era stata loro sot-
tratta, agiva sii di essi da fuori. 

Così le piante cominciarono a subire l'azione della luce del 
Sole. 

Una cosa simile avvenne anche per i corpi umani. 
Il loro etere luminoso dovette da allora in poi cooperare con 

l'etere luminoso del Sole per divenire atto alla vita. 
Ma non furono colpiti soltanto quegli esseri che perdettero 

direttamente l'etere luminoso, bensì anche gli altri; poiché tutto, nel 
mondo, è collegato. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 46 

Anche le forme animali che non contenevano di per sé l'ete-
re luminoso, venivano prima irraggiate dalle loro consorelle terre-
stri; e si sviluppavano sotto questa irradiazione. 

Ora cadevano anch'esse sotto l'azione del Sole situato al di 
fuori. 

Ma il corpo umano in modo speciale sviluppò organi sensi-
bili alla luce del Sole, i primi rudimenti degli occhi umani. 

Per la Terra, il separarsi dal Sole ebbe come conseguenza 
un'ulteriore condensazione della materia. 

Dalla materia liquida venne formandosi la materia solida, e 
così pure l'etere luminoso si separò in due: in un'altra specie di ete-
re luminoso e in etere che dà ai corpi la facoltà di riscaldare. 

La Terra diventò così un'entità capace di sviluppare in sé il 
calore, e tutti i suoi esseri vennero sottoposti all'azione del calore. 

Di nuovo dovette prodursi nell'astrale un processo simile al 
precedente; alcuni esseri progredirono a spese di altri. 

Si - separò quella classe di esseri ch'erano atti a elaborare la 
materia densa, solida. 

Così la Terra ebbe l'ossatura del regno minerale. 
Da prima, i regni naturali più alti non agivano ancora su 

questa ossatura minerale solida. 
Si ebbe perciò sulla Terra un regno minerale solido, e un 

regno vegetale la cui materia più densa erano l'acqua e l'aria. 
In questo regno, il corpo aeriforme stesso, a cagione dei 

processi già descritti, si era condensato in un corpo acqueo. 
Accanto a questo esistevano animali nelle forme più svaria-

te, alcuni dai corpi acquei, altri dai corpi aeriformi. 
Il corpo umano stesso era soggiaciuto ad un processo di 

condensazione, aveva cioè portato la sua corporeità più densa fino 
allo stato liquido. 

Questo suo corpo acqueo era compenetrato dall'etere calo-
rico che si era così prodotto; ciò gli dava una qualità di materia che 
potremmo chiamare gassosa. 

Questo stato di materia del corpo umano viene chiamato, 
nelle opere di scienza occulta, nebbia di fuoco. 

L'uomo era allora incorporato in quella» nebbia di fuoco». 

E con ciò siamo giunti, nel nostro studio della cronaca 
dell'Akasha, fino a quella catastrofe cosmica ch'è avvenuta per l'u-
scita della Luna dalla Terra. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 47 

 
 
 
 
 
 
 

La scissione dalla Luna 
 
 
Le precedenti comunicazioni dell'Akasha sono giunte al 

punto in cui l'anima umana s'incorpora nella sottile materia della» 
nebbia di fuoco». 

È assolutamente necessario chiarirci che l'uomo assunse la 
materia solida attuale soltanto più tardi, e, da prima, assai gradata-
mente. 

Se vogliamo farci un'idea del suo corpo al grado di evolu-
zione di cui testé abbiamo parlato, dobbiamo rappresentarcelo co-
me una specie di vapore acqueo o di nuvola ondeggiante nell'aria. 

Naturalmente, però, una simile immagine si avvicina solo 
assai superficialmente alla realtà, poiché quella nuvola di fuoco, 
ch'era» l'uomo», era interiormente vivificata e organizzata. 

Ma, in confronto a ciò che l'uomo divenne più tardi, dob-
biamo rappresentarcelo, a quell'epoca, animicamente dormiente, in 
uno stato di coscienza ancora crepuscolare; egli è ancora privo di 
tutto ciò che chiamiamo intelligenza, raziocinio, ragione. 

Invece di camminare, egli si muove, librandosi per mezzo 
di quattro organi simili a membra, in avanti, indietro, di fianco, da 
tutte le parti. 

Intorno all'anima di questi esseri abbiamo già precedente-
mente riferito. 

Però non bisogna pensare che i movimenti, e le altre mani-
festazioni di vita di questi esseri, avvenissero senza motivo e senza 
regola; erano anzi perfettamente regolati. 

Tutto ciò che avveniva aveva significato e importanza; ma 
la forza direttiva, l'intelligenza, non si trovava dentro gli esseri 

stessi; essi venivano, anzi, diretti da un'intelligenza che si trovava 
fuori di essi; cioè da esseri superiori e più maturi di loro, i quali li 
circondavano e li guidavano. 

Poiché l'importante qualità essenziale della nebbia di fuoco 
è che gli esseri umani, a quel grado di evoluzione in cui si trovava-
no allora, potevano incorporarvisi; ma, al tempo stesso, potevano 
in essi prender corpo anche esseri superiori, i quali venivano così a 
trovarsi in piena reciprocità d'azione con gli uomini. 

L'uomo aveva sviluppato i suoi desideri, i suoi istinti, le sue 
passioni al grado in cui potevano prender forma nella nebbia di 
fuoco. 

Ma gli altri esseri, di cui abbiamo parlato, avevano per 
mezzo della loro ragione, della loro azione intelligente, la facoltà 
di creare per entro quella nebbia di fuoco. 

E possedevano facoltà ancora superiori, mediante le quali 
raggiungevano regioni più alte. 

Da queste regioni provenivano i loro impulsi, le loro deter-
minazioni; ma l'azione effettiva di questi impulsi si manifestava 
nella nebbia di fuoco. 

Tutto ciò che succedeva sulla Terra per opera degli uomini, 
proveniva dal rapporto regolato del corpo di nebbia di fuoco degli 
uomini con quello degli esseri superiori. 

Si può dunque dire che l'uomo tendesse con ogni sforzo 
all'ascesa; nella nebbia di fuoco egli doveva sviluppare, nel senso 
umano, qualità superiori a quelle che già possedeva. 

Invece gli altri esseri tendevano all'ingiù, verso il mondo 
materiale; erano avviati a manifestare le proprie forze creatrici in 
forme di materia sempre più dense. 

Per essi ciò non significa affatto un abbassamento; appunto 
di ciò dobbiamo renderci chiaramente conto. 

Il dominare forme più dense di materia richiede forze e fa-
coltà superiori. 

Anche questi esseri superiori avevano avuto, in epoche pre-
cedenti di evoluzione, una forza limitata simile a quella dell'uomo 
attuale. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 48 

Anch'essi, al pari dell'uomo attuale, ebbero potere da prima 
solo su ciò che avveniva nel loro intimo, mentre la grossolana ma-
teria esteriore sfuggiva al loro dominio. 

Ora essi tendevano verso uno stato in cui avrebbero potuto 
dominare e dirigere magicamente le cose esteriori. 

Erano dunque, a quell'epoca, più avanti dell'uomo. 
L'uomo tendeva in alto, tendeva a incorporare l'intelletto in 

materie più sottili, affinché potesse più tardi agire verso l'esterno; 
essi invece avevano già accolto dentro di sé l'intelletto in epoche 
precedenti, e acquistavano ora forze magiche per infondere l'intel-
letto nel mondo circostante. 

Cosi, attraverso il periodo della nebbia di fuoco, - l'uomo 
moveva verso l'alto, mentre quegli altri esseri, attraverso a questo 
medesimo periodo, urgevano all'ingiù per esercitare la propria po-
tenza. 

Nella nebbia di fuoco possono agire specialmente quelle 
forze che l'uomo conosce come i propri istinti e le passioni inferio-
ri. 

All'epoca della nebbia di fuoco,tanto l'uomo quanto gli es-
seri superiori si servono di queste forze. 

Sulla figura umana sopra descritta, - e precisamente all'in-
terno di essa, - queste forze agiscono in modo che l'uomo può svi-
luppare gli organi che lo rendono poi atto al pensare, alla forma-
zione, cioè, della personalità. 

Negli esseri superiori le stesse forze agiscono, in quel me-
desimo periodo, in maniera ch'essi se ne servono per creare, in 
modo impersonale gli ordinamenti della Terra. 

Vanno così formandosi sulla Terra, per mezzo di questi es-
seri, configurazioni che sono di per sé un riflesso delle regole 
dell'intelletto. 

Nell'uomo nascono, dunque, per l'azione delle forze passio-
nali, gli organi dell'intelletto personale; e intorno a lui si formano, 
per mezzo di quelle stesse forze, organizzazioni permeate di intel-
ligenza. 

Cerchiamo ora di raresentarci questo processo un poi più 
progredito; o, piuttosto rappresentiamoci ciò ch'è registrato nella 

cronaca dell'Akasha, se rivolgiamo lo sguardo a un'epoca alquanto 
posteriore. 

Allora la Luna si è staccata dalla Terra, e ciò ha prodotto un 
grande sconvolgimento. 

Le cose che circondano l'uomo hanno perduto gran parte 
del loro calore, cadendo così in una materialità più grossolana e più 
densa. 

L'uomo deve ora vivere in questo ambiente raffreddato; e 
ciò gli è possibile soltanto s'egli trasforma la sua propria materia. 

Ma con questo consolidarsi della materia, va congiunto al 
tempo stesso un cambiamento di forma. 

Perché lo stato della» nebbia di fuoco» ha ceduto il posto 
ad un altro assai diverso. 

La conseguenza ne è che gli esseri superiori prima descritti 
non si servono più della nebbia di fuoco quale mezzo della loro at-
tività. 

Perciò non possono più esercitare la loro influenza su quel-
le manifestazioni animiche della vita degli uomini che prima erano 
state il loro principale campo d'azione. 

Ora essi hanno acquistato potere su quelle configurazioni 
dell'uomo che, prima, essi stessi avevano creato dalla nebbia di 
fuoco. 

Tale cambiamento d'attività si compie di pari passo con una 
trasformazione della figura umana: una metà di questa con due or-
gani di locomozione si è trasformata nella metà inferiore del corpo, 
che con ciò è diventata principalmente il veicolo della nutrizione e 
della riproduzione. 

L'altra metà si è invece, per così dire, rivolta all'insù, e gli 
altri due organi di locomozione sono diventati embrioni di mani. 

Ed altri organi che prima erano serviti anch'essi alla nutri-
zione e alla procreazione, si trasformano in organi della parola e 
del pensiero. 

L'uomo si è eretto; questa è l'immediata conseguenza della 
scissione dalla Luna. 

E insieme alla Luna sparirono dal corpo della Terra tutte 
quelle forze mercè le quali l'uomo poteva ancora, durante l'epoca 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 49 

della nebbia di fuoco, fecondarsi da sé e riprodurre esseri simili a 
lui senz'altro influsso esterno. 

Tutta la metà inferiore del corpo umano, ciò che spesso si 
chiama» natura inferiore», viene ora a trovarsi sotto l'influenza in-
telligentemente formativa degli esseri superiori. 

Essi devono ora organizzare, per mezzo della cooperazione 
dei due sessi, ciò che prima regolavano entro l'uomo stesso, allor-
ché le forze della Luna, ora separate, si trovavano ancora con unte 
alla Terra. 

Questo ci spiega perché gli iniziati considerino la Luna 
quale simbolo delle forze di riproduzione. 

Appunto con la Luna sono, per così dire, connesse queste 
forze; e gli esseri superiori hanno una relazione con la Luna; sono, 
in certo qual modo, déi lunari. 

Essi agivano entro l'uomo per mezzo delle forze della Luna, 
prima della sua scissione; dopo la quale, invece, le loro forze agi-
rono dal di fuori sulla procreazione umana. 

Si può anche dire che quelle elevate forze spirituali, le quali 
prima agivano attraverso la nebbia di fuoco sugli istinti superiori 
dell'uomo, sono ora discese ad esercitare il loro potere nel campo 
della procreazione. 

Effettivamente sono forze superiori quelle che organizzano 
e regolano questo campo. 

E con ciò esprimiamo una sentenza importante della scien-
za occulta, che suona così: le forze superiori divine stanno in rela-
zione con le forze apparentemente inferiori della natura umana. 

La parola» apparentemente» dev'essere qui interpretata nel 
suo pieno significato, poiché disconosceremmo interamente le ve-
rità occulte, se nelle forze della procreazione per se stesse vedes-
simo qualcosa di inferiore. 

Solo quando l'uomo abusa di queste forze, quando le as-
soggetta alle sue passioni e ai suoi istinti, solo allora in queste for-
ze c'è qualcosa di dannoso, ma non quando egli le nobilita, ricono-
scendo in esse una forza spirituale divina. 

In questo caso egli porrà queste sue forze di procreazione al 
servizio dell'evoluzione della Terra, attuando, per mezzo loro, le 
intenzioni degli esseri superiori. 

La scienza occulta insegna a elevare e nobilitare queste for-
ze, sottoponendole alle leggi divine, non già a soffocarle; ciò po-
trebbe essere soltanto la conseguenza di un'interpretazione superfi-
ciale dei principi occulti, travisati da un ascetismo mal compreso. 

Vediamo che nell'altra metà, nella metà superiore, l'uomo 
ha sviluppato qualcosa su cui gli esseri superiori prima descritti 
non hanno alcuna influenza. 

Su questa metà acquistano potere altri esseri; quelli cioè 
che, a gradini d'evoluzione precedenti, hanno bensì sopravanzato 
gli uomini nel progresso, ma non hanno raggiunto il grado degli 
déi lunari; nella nebbia di fuoco essi non potevano esercitare anco-
ra alcun potere. 

Ora però, - raggiunto uno stato più avanzato, in cui per 
mezzo della cg nebbia di fuoco si è andato formando negli organi 
dell'intelletto umano qualcosa ch'essi stessi, antecedentemente, 
stavano per appropriarsi, - è giunto il loro momento. 

Gli déi lunari avevano acquistato, già prima, l'intelletto or-
dinatore che agisce sul mondo esterno; lo possedevano già all'ini-
zio dell'epoca della nebbia di fuoco, e potevano agire al di fuori, 
sulle cose della Terra. 

Gli esseri che abbiamo or ora menzionato, non erano arriva-
ti, in tempi anteriori, fino a sviluppare l'intelletto che agisce este-
riormente; perciò l'epoca della nebbia di fuoco li trovò impreparati. 

Ora però l'intelletto è nell'uomo, ed essi s'impadroniscono 
di questo intelletto umano per agire, per mezzo suo, sulle cose del-
la Terra. 

Come gli déi lunari avevano prima esercitato la loro azione 
su tutto l'uomo, agiscono ora solamente sulla sua metà inferiore; la 
metà superiore subisce invece l'influenza di entità inferiori. 

L'uomo, intal modo, viene a trovarsi sotto una duplice dire-
zione: per quanto riguarda la sua parte inferiore egli è soggetto agli 
déi lunari; invece, per quanto riguarda la sua personalità sviluppa-



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 50 

ta, viene a trovarsi sotto la direzione di quegli esseri che dal nome 
della loro guida vengono chiamati» luciferici». 

Gli déi luciferici conducono dunque a termine la propria 
evoluzione servendosi delle risvegliate forze intellettuali degli uo-
mini. 

Prima di allora non erano riusciti a raggiungere questo gra-
dino. 

Con ciò essi danno pure all'uomo la disposizione alla liber-
tà, al discernimento tra il bene e il male. 

Sotto la sola direzione degli déi lunari, si è bensì formato 
l"organo dell'intelletto umano, ma questi déi l'avrebbero lasciato 
inattivo, non avendo nessun interesse a servirsene, poiché erano 
già in possesso di forze intellettuali proprie. 

Gli esseri luciferici, invece, avevano un interesse proprio a 
sviluppare l'intelletto umano, e rivolgerlo alle cose della Terra. 

Essi divennero, per gli uomini, i maestri di tutto ciò che si 
può raggiungere per mezzo dell'intelletto umano. 

Ma anch'essi potevano esserne solamente gli istigatori; poi-
ché non erano in grado di sviluppare l'intelletto in se stessi, ma sol-
tanto nell'uomo. 

Sorse così sulla Terra una duplice tendenza dell'attività: l'u-
na derivava direttamente dagli déi lunari, ed era, fin dal principio, 
un'attività razionale, regolata da leggi. 

Gli déi lunari avevano fatto già prima il loro tirocinio: ave-
vano ormai superato la possibilità dell'errore. 

Invece gli déi luciferici, che lavoravano con gli uomini, do-
vevano prima raggiungere essi stessi questa chiarificazione. 

Sotto la loro direzione, l'uomo doveva imparare a trovare le 
leggi del suo proprio essere. 

Guidato da Lucifero, doveva diventare anch'egli» uno degli 
déi». 

Si potrebbe ora domandare: «A che punto sono rimasti gli 
esseri luciferici, se nella loro evoluzione non sono giunti fino alla 
creazione permeata di intelligenza, entro la nebbia di fuoco? Che 
punto di evoluzione terrestre raggiunsero le loro facoltà per poter 
partecipare al lavoro degli déi lunari? «. 

La cronaca dell'Akasha ce lo mostra. 
Essi poterono partecipare al lavoro terrestre fino al momen-

to in cui il Sole si staccò dalla Terra. 
Ci si palesa il fatto che, fino a quell'epoca, essi avevano 

bensì compiuto un lavoro inferiore a quello degli déi lunari, ma ciò 
nonostante appartenevano alla schiera dei creatori divini. 

Dopo la scissione del Sole dalla Terra, ebbe principio su 
quest'ultima un'attività (appunto l'attività entro la nebbia di fuoco) 
alla quale gli déi lunari erano preparati, non però gli spiriti luciferi-
ci. 

Per questi subentrò dunque un periodo di riposo, d'aspetta-
tiva. 

Quando poi, dileguatasi la nebbia di fuoco, gli esseri umani 
cominciarono a lavorare alla formazione dei loro organi dell'intel-
letto, gli spiriti luciferici si mossero; poterono nuovamente uscire 
dal loro stato di riposo. 

Infatti la creazione dell'intelletto sta in relazione con l'atti-
vità del Sole. 

Il sorgere dell'intelletto nella natura umana è come il ri-
splendere di un sole interiore. 

Questo non è detto soltanto figuratamente, ma in senso del 
tutto reale. 

Così questi spiriti ebbero occasione di riprendere, nell'in-
terno dell'uomo, quella loro attività ch'è in relazione col Sole; e ciò 
avvenne allorché la nebbia di fuoco si fu dileguata dalla Terra. 

Così si spiega da dove provenga il nome di Lucifero, cioe» 
portatore di luce», e perché la scienza occulta definisca questi esse-
ri come» déi solari». 

Tutto ciò che segue sarà comprensibile soltanto se si rivol-
ge lo sguardo a quelle epoche che hanno preceduto l'evoluzione 
della Terra. 

Lo faremo nei prossimi capitoli. 
Mostreremo in essi quale evoluzione abbiano attraversato 

sugli altri pianeti gli esseri collegati con la Terra, prima di discen-
dere sulla Terra stessa. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 51 

Impareremo a conoscere ancor meglio la natura degli déi 
lunari e solari, e al tempo stesso ci apparirà evidente l'evoluzione 
del regno animale, del regno vegetale e del regno minerale. 

 
 
 
 
 
 
 

Parentesi necessaria 
 
 
Nel capitolo seguente cominceremo a trattare della evolu-

zione dell'uomo e degli esseri che sono in relazione con lui, prima 
del «periodo terrestre». 

Poiché, quando l'uomo cominciò a collegare il proprio de-
stino col pianeta che noi chiamiamo» Terra», egli aveva già attra-
versato una serie di gradi d'evoluzione durante i quali si era prepa-
rato, in certo qual modo, alla vita terrestre. 

Si devono distinguere tre di questi gradi che chiameremo 
gradi d'evoluzione planetaria, a cui la scienza occulta dà il nome di 
Saturno, Sole, Luna. 

Vedremo che questi termini non hanno, a tutta prima, un 
nesso con quei corpi celesti a cui l'astronomia fisica attuale dà ap-
puntotali nomi, benché in un senso più vasto vi sia una certa rela-
zione che il mistico avanzato ben conosce. 

Si dice inoltre che l'uomo, prima di scendere sulla Terra, 
abbia abitato altri pianeti; ma dicendo  «altri pianeti» dobbiamo in-
tendere soltanto precedenti stati d'evoluzione della Terra stessa e 
dei suoi abitanti. 

La Terra, e tutti gli esseri che le appartengono, è passata, 
prima di diventare» Terra», attraverso i tre stati di Saturno, Sole e 
Luna. 

Saturno,Sole e Luna, sono, in certo qual modo, le tre prece-
denti incarnazioni della Terra; e ciò che in questo senso viene 
chiamato Saturno, Sole e Luna, oggi è scomparso, quale pianeta 
fisico, come sono scomparse le precedenti incarnazioni fisiche di 
un uomo, di fronte alla sua incarnazione attuale. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 52 

L'evoluzione planetaria dell'uomo e degli altri esseri appar-
tenenti alla Terra formerà appunto l'oggetto dei prossimi capitoli 
della cronaca dell'Akasha. 

Con ciò non vogliamo dire che questi tre stati non siano sta-
ti preceduti da altri; ma tutto ciò che precede si perde in un'oscurità 
che nemmeno l'indagine della scienza occulta riesce a tutta prima a 
rischiarare; poiché quest'indagine non si basa sulla speculazione, 
su trame di semplici concetti, ma sulla vera esperienza spirituale. 

E come il nostro occhio fisico, spaziando in un libero cam-
po, giunge a vedere soltanto fino a un certo limite e non può oltre-
passare l'orizzonte, così pure» l’occhio spirituale» non può oltre-
passare un dato orizzonte di tempo. 

La scienza dello spirito si basa sull'esperienza e si tiene nei 
limiti di questa esperienza. 

Solo un pensiero cavilloso vorrà ad ogni costo indagare che 
cosa ci fosse» proprio al principio del mondo» e» perché mai Dio 
abbia creato il mondo». 

Per lo scienziato occultista sì tratta piuttosto di comprende-
re che, raggiunto un certo grado di conoscenza, certe domande non 
si fanno più; poiché nei limiti dell'esperienza spirituale si rivela 
all'uomo tutto quanto gli è necessario per compiere la sua missione 
sul nostro pianeta. 

Chi pazientemente cerca di penetrare le esperienze degli 
occultisti, vedrà che l'uomo può trovare piena soddisfazione a tutte 
le questioni che gli sono necessarie, entro l’àmbito dell'esperienza 
spirituale. 

Nei capitoli seguenti vedremo, per esempio, come si possa 
interamente risolvere la questione dell'“ origine del male» e molte 
altre cose che l'uomo deve voler sapere. 

Né vogliamo certo dire con ciò che l'uomo non debba mai 
arrivare ad una spiegazione intorno all'origine del mondo, ecc. po-
trà arrivarvi certamente. 

Ma deve prima passare attraverso a quelle conoscenze che 
già si rivelano per mezzo dell'esperienza spirituale più immediata. 

Allora riconoscerà che queste domande vanno poste in mo-
do diverso da come egli le pone oggi. 

Quanto più profondamente si penetra nella vera scienza oc-
culta,tanto più si diventa modesti. 

Allora soltanto si riconosce come ci si debba rendere maturi 
a poco a poco, per diventar degni di una certa conoscenza. 

L'orgoglio e l'immodestia sono qualità umane che a un cer-
to grado di conoscenza non hanno più senso. 

Acquistato un poco di conoscenza, si vede quanto sia infini-
tamente grande il campo che si apre davanti a noi. 

Attraverso al sapere giungiamo appunto a riconoscere 
quanto poco sappiamo. 

E con ciò acquistiamo anche il sentimento dell'enorme re-
sponsabilità che prendiamo su di noi quando parliamo di cono-
scenza soprasensibile. 

Eppure l'umanità non può vivere senza questa conoscenza 
del soprasensibile. 

Ma chi diffondetali cognizioni, deve armarsi di molta mo-
destia, di una vera e sincera autocritica, di uno sforzo perseverante 
verso la conoscenza di se stesso, e della massima prudenza. 

Queste osservazioni sono necessarie qui, come intermezzo, 
prima di procedere verso cognizioni superiori a quelle finora espo-
ste nei precedenti capitoli della cronaca dell'Akasha. 

Prima verremo a conoscere, nelle ulteriori comunicazioni, il 
passato dell'uomo, e poi faranno seguito le visioni del futuro. 

Poiché il futuro può rivelarsi alla vera conoscenza spiritua-
le, sebbene soltanto nella misura necessaria all'uomo, affinché pos-
sa compiere i propri destini. 

Chi rifiuta a priori la scienza occulta e dalla cattedra dei 
propri pregiudizi relega senz'altro nel campo delle fantasticherie e 
delle chimere tutto ciò ch'essa offre, riuscirà meno che mai a com-
prendere questi rapporti col futuro; eppure una semplice riflessione 
logica potrebbe far capire di che cosa si tratta. 

Matali riflessioni logiche vengono accettate soltanto finché 
non si accordano coi pregiudizi umani. 

I pregiudizi sono potenti nemici anche della logica. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 53 

Facciamo una considerazione: combinando in proporzioni 
esattamente determinate zolfo, ossigeno e idrogeno, per una legge 
necessaria si produce acido solforico. 

E chi ha studiato chimica è in grado di predire ciò che deve 
necessariamente succedere quando queste tre sostanze siano messe 
in relazione tra loro nelle condizioni volute. 

Questo chimico è dunque, nel campo limitato del mondo 
materiale, un profeta; e la sua profezia risulterebbe falsa soltanto 
nel caso che le leggi naturali si mutassero repentinamente. 

Ebbene, l'occultista indaga le leggi spirituali appunto come 
il fisico o il chimico indagano le leggi fisiche; e lo fa col metodo e 
con la severità che l'indagine spirituale richiede. 

Ma appunto da queste grandi leggi spirituali dipende l'evo-
luzione dell'umanità. 

Come non avverrà mai che l'ossigeno, l'idrogeno e lo zolfo 
si combinino contrariamente alle leggi naturali, così nella vita spi-
rituale nulla potrà mai avvenire che sia una violazione delle leggi 
dello spirito. 

Chi conosce queste ultime è dunque in grado di gettare lo 
sguardo sulle leggi che reggeranno l'avvenire. 

Noi usiamo qui appunto questo paragone per la previsione 
profetica dei futuri destini dell'umanità, perché la vera scienza oc-
culta intendetali previsioni precisamente in questo senso. 

E per chi intende queste vedute dell'occultismo, cade anche 
l'obiezione chetale previsione delle cose renda impossibile la liber-
tà umana. 

Tutto ciò che corrisponde ad una legge può essere previsto; 
ma la volontà non viene determinata dalla legge. 

Com'è predestinato che, in qualsiasi caso, solo secondo una 
legge prestabilita l'ossigeno, l'idrogeno e lo zolfo formeranno, 
combinandosi, l'acido solforico, è altrettanto sicuro che potrà di-
pendere dalla volontà umana lo stabilire le condizioni in cui la leg-
ge agirà. 

E cosi accadrà anche dei grandi fatti universali e dei destini 
umani dell'avvenire. 

L'occultista può prevederli, sebbene la volontà umana sol-
tanto li conduca ad effetto. 

L'occultista prevede appunto anche ciò che potrà essere 
compiuto solo dalla libertà umana. 

Le seguenti comunicazioni mostreranno che ciò è possibile. 
È però necessario chiarirci che tra le predizioni della scien-

za fisica e quelle della conoscenza spirituale esiste una differenza 
fondamentale. 

La scienza fisica si basa sui giudizi déll'intelletto, e la sua 
profezia è perciò puramente intellettuale, e deve basarsi su giudizi, 
deduzioni, combinazioni, ecc. La profezia della conoscenza spiri-
tuale deriva invece da una vera visione o percezione - superiore. 

Anzi, l'occultista deve severamente evitare di accettare ciò 
che deriva soltanto dalla riflessione, combinazione, speculazione, 
ecc. Dovrà, riguardo a ciò, esercitare la massima abnegazione, e 
rendersi ben conto che tutto ciò ch'è speculare, filosofare, razioci-
nare, ecc., va a scapito della vera percezione superiore. 

Queste funzioni fanno ancora, esclusivamente, parte della 
natura umana inferiore, e la vera conoscenza superiore comincia 
soltanto là dove questa natura si eleva all'entità superiore che è 
nell'uomo. 

Con ciò non vogliamo dire nulla contro queste funzioni le 
quali, nell'àmbito loro, non solo sono pienamente giustificate, ma 
anche esclusivamente giustificate. 

Nulla è superiore o inferiore, di per sé, ma soltanto relati-
vamente a qualche altra cosa. 

E ciò che, sotto un certo aspetto, è superiore, può essere, 
sotto un altro rapporto, di molto inferiore. 

Ma ciò che deve venir riconosciuto mediante la percezione 
spirituale, non potrà mai esserlo con la semplice riflessione, né con 
le più brillanti combinazioni dell'intelletto. 

Un uomo potrà essere, nel senso comune della parola, mol-
to» intelligente», ma questa» intelligenza» non lo aiuterà per nulla 
nella conoscenza delle verità soprasensibili. 

Egli dovrà anzi rinunciare ad essa, e dedicarsi interamente 
alla visione superiore. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 54 

Allora, mettendo da parte la sua riflessione» intelligente», 
percepirà le cose come vede i fiori nel prato, senz'aver bisogno di 
pensarci su. 

A che serve riflettere sull'aspetto di un prato? A nulla; l'in-
gegno vi perde ogni valore. 

Così avviene per la percezione dei mondi superiori. 
Ora tutto ciò che così può essere predetto profeticamente 

sull'avvenire dell'umanità è la base di tutti gli ideali che hanno ve-
ramente un valore pratico. 

Gli ideali, per aver valore, devono avere una base così pro-
fonda nel mondo dello spirito, come le leggi della natura nel mon-
do puramente fisico. 

Leggi dell'evoluzione devono essere questi veri ideali; al-
trimenti sono il prodotto di vane e sentimentali fantasticherie, e 
non potranno mai realizzarsi. 

Tutti i grandi ideali della storia universale, nel senso più 
vasto, sono scaturiti dalla conoscenza chiaroveggente. 

Perché, in ultima analisi, tutti i grandi ideali provengono 
dai grandi scienziati occultisti o iniziati, e gli uomini minori, che 
collaborano all'edificio umano, s'informano, o coscientemente, o il 
più delle volte inconsciamente, ai piani stabiliti dagli occultisti. 

Tutto ciò ch'è inconscio ha, in fondo, la sua origine nel co-
sciente. 

Il muratore che lavora a una casa si regola» inconsciamen-
te» dietro a ciò che per altri è cosciente, * cioè per coloro che sta-
biliscono il luogo in cui la casa dovrà sorgere, lo stile che dovrà 
avere, ecc. 

Ma anche a base di questa scelta del luogo e dello stile c'è 
qualcosa che resta sconosciuto a coloro che la fanno, e che per gli 
altri è o è stato cosciente. 

Un artista, per esempio, sa perché un dato stile richieda qui 
una linea retta, là una curva, ecc., mentre colui che si serve di que-
sto stile per edificare la sua casa, non si rende forse conto di questo 
perché. 

Così è dei grandi processi nell'evoluzione del mondo e 
dell'umanità. 

Dietro a coloro che lavorano in un dato campo, stanno altri 
lavoratori maggiori e più coscienti, e così sale e discende la scala 
della coscienza. 

Dietro agli uomini comuni stanno gli inventori, gli artisti, 
gli scienziati, ecc. 

Dietro a questi stanno gli iniziati nelle scienze occulte e 
dietro a questi ultimi gli esseri sovrumani. 

L'evoluzione del mondo e dell'umanità ci diventa compren-
sibile soltanto se ci rendiamo conto del fatto che la coscienza uma-
na comune non è che una forma della coscienza, e che, oltre a que-
sta, ne esistono altre, superiori e inferiori. 

Ma anche qui l'espressione» superiori e inferiori» non deve 
venir male appropriata; ha un'importanza solo per il livello a cui 
l'uomo in quel momento si trova, precisamente come l'espressione» 
destra e sinistra». 

Dal punto in cui ci troviamotalune - cose si trovano» a de-
stra», altre» a sinistra». 

Se noi stessi ci spostiamo un po' verso destra, certe cose 
che prima erano a destra verranno a trovarsi a sinistra; così è real-
mente anche pei gradi di coscienza» superiori o inferiori» rispetto 
alla coscienza comune dell'uomo. 

Quando l'uomo stesso progredisce, si cambiano i suoi rap-
porti con altri gradi di coscienza. 

Ma questi cambiamenti stanno appunto in relazione col suo 
sviluppo, e perciò è importante accennare qui a questi altri gradi di 
coscienza. 

Ce ne offre anzi tutto un esempio la vita d'un alveare, oppu-
re quella meravigliosa organizzazione statale che si svolge in un 
formicaio. 

La cooperazione delle singole specie d'insetti (femmine, 
maschi e operaie) avviene assolutamente secondo determinate leg-
gi; e la ripartizione delle funzioni tra le singole categorie è l'espres-
sione della più assoluta saggezza. 

Ciò che vi si svolge è il risultato di una coscienza, precisa-
mente come gli ordinamenti dell'uomo nel mondo fisico (tecnica, 
arte, stato, ecc.) sono effetto della sua coscienza. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 55 

Soltanto, la coscienza che dirige le api e le formiche non si 
trova nello stesso mondo fisico in cui si trova la coscienza comune 
dell'uomo. 

Per precisare la cosa, ci possiamo esprimere cosi: l'uomo, 
noi lo troviamo nel mondo fisico; e i suoi organi fisici, tutta la sua 
struttura sono così fatti che, a tutta prima, cerchiamo in questo 
mondo fisico anche la sua coscienza. 

La cosa è diversa per l'alveare o per il formicaio. 
Sbaglieremmo se cercassimo la coscienza d'una famiglia 

d'api o di formiche nell'àmbito del mondo fisico, dove si trova 
quella dell'uomo. 

Qui, invece, dobbiamo direi: per trovare l'essere ordinatore 
dell'alveare o del formicaio, non possiamo fermarci in quel mondo 
in cui le api o le formiche vivono col loro corpo fisico; lo spirito 
cosciente dobbiamo qui cercarlo addirittura in un altro mondo. 

Quello stesso spirito cosciente che per l'uomo vive sul pia-
no fisico è, per queste colonie d'animali, da ricercarsi in un mondo 
soprasensibile. 

Se l'uomo potesse elevarsi con la propria coscienza fino a 
quel mondo soprasensibile, v'incontrerebbe, in piena coscienza, 
come uno spirito fratello, lo spirito delle formiche o delle api. 

Il chiaroveggente ha veramente questa facoltà. 
Abbiamo dunque, in questi esempi, esseri che sono coscien-

ti in altri mondi e che solo mediante i loro organi fisici, (le singole 
api e le singole formiche), s'introducono nel mondo fisico. 

Ora, può assolutamente darsi che una coscienza come quel-
la dell'alveare o del formicaio sia già stata, in epoche anteriori d'e-
voluzione, nel mondo fisico, al pari della coscienza attuale 
dell'uomo, e che si sia poi elevata, lasciando nel mondo fisico sol-
tanto i suoi organi esecutivi, cioè le singole formiche e le singole 
api. 

Unatale evoluzione avrà certamente luogo in avvenire, per 
l'uomo. 

Anzi, in certo qual modo, essa ha già avuto luogo per i 
chiaroveggenti, anche adesso. 

Il fatto che la coscienza dell'uomo attuale operi nel mondo 
fisico, dipende da ciò: che le sue particelle fisiche, - le molecole 
del cervello e dei nervi, - si trovano collegate tra loro in un modo 
ben determinato. 

Accenneremo anche qui a ciò che si trova più precisamente 
esposto nel mio libro L'Iniziazione. 

Nello sviluppo superiore dell'uomo, la consueta combina-
zione delle molecole cerebrali si scompone di fatto. 

Le molecole si separano alquanto le une dalle altre, così che 
il cervello di un chiaroveggente è veramente, in certo qual modo 
paragonabile a un formicaio, sebbene la scissione non possa essere 
dimostrata anatomicamente. 

Le singole molecole del formicaio, le formiche stesse era-
no, in un'epoca remotissima, strettamente raggruppate, come sono 
oggi le molecole di un cervello umano. 

La coscienza che ad esse era propria, si trovava allora nel 
mondo fisico, come oggi quella dell'uomo. 

E quando, in avvenire, la coscienza umana emigrerà nei 
mondi superiori, allora le particelle materiali saranno sul piano fi-
sico così separate le une dalle altre, come sono oggi le singole 
formiche. 

Ciò che un giorno avverrà fisicamente per tutti gli uomini, 
avviene già oggi per il cervello del chiaroveggente; ma nessun 
strumento del mondo fisico è abbastanza perfetto per poter control-
lare il processo di disgregazione che avviene in questa evoluzione 
accelerata. 

Anzi, come tra le api esistono tre categorie (la regina, i ma-
schi e le operaie), così anche nel cervello del chiaroveggente si 
formano tre categorie di molecole o, meglio, di singoli esseri vi-
venti che la coscienza del chiaroveggente, trasportata nei mondi 
superiori, fa agire insieme coscientemente. 

Un altro grado di coscienza ci viene mostrato da ciò che 
generalmente si chiama lo Spirito di popolo o di razza, senza pen-
sare con ciò a qualcosa di ben definito. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 56 

Per l'occultista esiste una coscienza anche alla base di quel-
le sagge manifestazioni collettive che risultano dalla convivenza 
dei membri di un popolo o di una razza. 

Mediante l'indagine occulta si trova anche questa coscienza 
in un altro mondo, come vi si trova la coscienza dell'alveare o del 
formicaio. 

Ma questa coscienza di popolo o di razza non ha organi nel 
mondo fisico; questi organi si trovano soltanto nel così detto mon-
do astrale. 

E come la coscienza dell'alveare agisce per mezzo delle api 
fisiche, così la coscienza di un popolo agisce per mezzo dei corpi 
astrali dei singoli individui che gli appartengono. 

In questi» Spiriti di popolo o di razza» abbiamo dunque da-
vanti a noi una tutt'altra specie di esseri che non nell'uomo o 
nell'alveare. 

Bisognerebbe addurre molti altri esempi per rendere del tut-
to evidente che esistono esseri superiori o inferiori in rapporto 
all'uomo. 

Ma ciò che abbiamo esposto può bastare come introduzione 
alle seguenti comunicazioni sull'evoluzione dell'uomo. 

Poiché il divenire dell'uomo è comprensibile soltanto quan-
do si consideri che egli si evolve insieme ad altri esseri la cui co-
scienza si trova in mondi differenti dal suo. 

Ciò che avviene nel mondo umano sta in relazione con sif-
fatti esseri che hanno un altro grado di coscienza e soltanto in rap-
porto ad essi può essere compreso. 

 
 

PARTE SECONDA 
 
 
 
 
 

L'origine della Terra 
 
 
Come il singolo individuo umano passa, dalla nascita in 

poi, attraverso le diverse età della vita, la prima infanzia, l'adole-
scenza e così via, fino all'età matura, così avviene anche per tutta 
l'umanità. 

Essa si è sviluppata fino allo stato attuale attraverso a molti 
altri gradini precedenti. 

Coi mezzi del chiaroveggente si possono seguire tre fasi 
principali di questa evoluzione umana, le quali sono state percorse 
prima ancora che la Terra si formasse e divenisse il teatro di questa 
evoluzione. 

Ora dunque abbiamo a che fare col quarto periodo della 
grande vita cosmica dell'uomo e cominceremo ad esporre i fatti che 
ad essa si riferiscono. 

La motivazione interiore risulterà dal corso della nostra 
esposizione, fin dovetale esposizione è possibile, usando parole del 
linguaggio comune senza ricorrere alla forma d'espressione della 
scienza occulta. 

L'uomo esisteva già prima che esistesse la Terra. 
Non bisogna però immaginarsi, com'è già stato preceden-

temente accennato, ch'egli sia vissuto prima su altri pianeti e sia 
poi emigrato sulla Terra a un dato momento. 

La Terra stessa si è evoluta insieme con l'uomo. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 57 

Al pari dell'uomo, è passata, prima di diventare ciò che og-
gi chiamiamo» Terra», attraverso a tre gradini principali d'evolu-
zione. 

Per comprendere bene le comunicazioni che, su questo pun-
to, ci dà l'occultista, dovremo, come abbiamo già detto, interamen-
te liberarci, per ora, dall'idea che la scienza attuale collega ai nomi 
di Saturno, Sole e Luna. 

Non si attribuisca, per ora, a questi nomi altro significato se 
non quello immediato che viene dato loro dalle seguenti comuni-
cazioni. 

Prima che il pianeta, sul quale si svolge la vita del” l'uomo, 
diventasse» Terra», esso attraversò tre altre forme che si denomi-
nano Saturno, Sole e Lima. 

Si tratta dunque di quattro pianeti su cui si compiono i quat-
tro principali gradini di evoluzione dell'umanità. 

La Terra, cioè, prima di diventare» Terra» fu Luna; prima 
ancora fu Sole; e prima ancora fu Saturno. 

Abbiamo ragione di ammettere, come risulterà dalle comu-
nicazioni seguenti, che la Terra, o per meglio dire quel pianeta ch'è 
diventato la Terra attuale, attraverserà in avvenire tre ulteriori stati 
d'evoluzione che la scienza occulta chiama Giove, Venere e Vul-
cano. 

Conformemente a ciò, dunque, il Pianeta al quale è con-
giunto il destino dell'umanità, attraversò in passato tre fasi; si trova 
ora nella quarta; e in avvenire dovrà passare per altre tre, prima che 
l'uomo abbia sviluppato tutte le facoltà ch’egli ha in sé, ed abbia 
raggiunto il culmine del suo perfezionamento. 

Ora bisogna pensare che l'evoluzione dell'umanità e del suo 
pianeta non procede così gradatamente come quella del singolo in-
dividuo attraverso le diverse età della vita, dove uno stato subentra 
al precedente quasi inavvertitamente. 

Qui avvengono invece interruzioni; non vi è trapasso im-
mediato dallo stato di Saturno allo stato di Sole. 

Tra l'evoluzione di Saturno e quella del Sole, e così pure tra 
le forme susseguenti del pianeta dell'uomo, esistono stati intermedi 
che si potrebbero paragonare alla notte che intercorre fra due gior-

ni, o a quello stato simile al sonno in cui si trova un germe vegetale 
prima di svilupparsi nuovamente come pianta completa. 

Con termini orientali, la teosofia d'oggi chiama manvantara 
quel periodo di evoluzione in cui la vita si manifesta esteriormente, 
e chiama pralaya l'intermedio stato di riposo. 

Secondo la scienza occulta europea, possiamo denominare 
quel primo stato giro visibile o aperto e il secondo, giro invisibile o 
chiuso. 

Si adoperano però anche altre denominazioni. 
Saturno, Sole, Luna, Terra, ecc., sono giri visibili; i periodi 

intermedi di riposo sono giri invisibili. 
Sarebbe interamente erroneo pensare che durante le pause 

intermedie ogni vita sia spenta, sebbene questa idea si trovi oggi 
diffusa in molti circoli teosofici. 

Come l'uomo, durante il sonno, non cessa di esistere, così 
non cessa di esistere la sua vita e quella del suo pianeta, durante un 
«giro invisibile» (pralaya). 

Solo le manifestazioni di vita che avvengono durante le 
pause non sono percepibili ai sensi che si sviluppano durante il 
«giro visibile»; così l'uomo, durante il, sonno, non percepisce ciò 
che accade intorno a lui. 

Dalle comunicazioni seguenti risulterà la ragione perché, si 
adoperi la parola» giro» per questi stati d'evoluzione, e così pure si 
potrà parlare solo più tardi degli immensi periodi di tempo che oc-
corsero a compieretali» giri». 

Si può trovare un filo conduttore nello svolgimento di que-
sti giri, seguendo da prima l'evoluzione della coscienza umana at-
traverso ad essi. 

Tutto il resto si può ricollegare obiettivamente a questo stu-
dio della coscienza. 

D'accordo con la scienza occulta europea, noi chiameremo 
la coscienza che l'uomo sviluppa durante il corso della sua vita ter-
restre, coscienza chiara di veglia. 

Essa consiste in questo: che l'uomo percepisce le cose egli 
esseri del mondo per mezzo dei suoi sensi attuali, e che, per mezzo 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 58 

del suo intelletto e della sua ragione, si forma rappresentazioni ed 
idee di queste cose e di questi esseri. 

Agisce quindi nel mondo sensibile secondo queste sue per-
cezioni, rappresentazioni e idee. 

Ora, l'uomo sviluppa questa coscienza soltanto durante la 
quarta fase principale della sua evoluzione cosmica; egli non la 
possiede ancora su Saturno, sul Sole e sulla Luna. 

Allora viveva in altri stati di coscienza. 
Di modo che possiamo definire le tre fasi precedenti di evo-

luzione come lo svolgimento di stati inferiori di coscienza. 
Lo stato più basso di coscienza fu attraversato durante l'e-

voluzione di Saturno; quello del Sole si elevò alquanto; seguì poi 
quello della Luna, e infine si ebbe lo stato di coscienza terrestre. 

Questi precedenti stati di coscienza si distinguono da quello 
terrestre specialmente per due caratteristiche: per il grado di chia-
rezza, e per l'orizzonte sul quale si estende la percezione umana. 

La coscienza di Saturno ha un grado minimo di chiarezza; 
è, anzi, del tutto ottusa; è perciò difficile darne una rappresentazio-
ne precisa, poiché perfino l'ottusità del sonno è di un grado più 
chiara della coscienza di Saturno. 

L'uomo attuale può ricadere in uno stato siffatto in certi 
momento anormali, nei così detti stati di trance profonda. 

E anche colui che è chiaroveggente, nel senso della scienza 
occulta, può formarsene una giusta idea. 

Egli però non vive in quello stato di coscienza, ma si eleva 
invece ad uno stato assai superiore, il quale però, sotto certi aspetti, 
è simile a quello primitivo. 

Nell'uomo comune dell'evoluzione terrestre attuale, quella 
condizione da lui attraversata in passato, è stata cancellata dalla» 
coscienza chiara di veglia». 

Il medium che cade in uno stato di trance profonda, viene 
riportato a quello stato primitivo; così che percepisce allo stesso 
modo come percepivano gli uomini all'epoca di» Saturno». 

Untale medium è poi in grado, sia durante la trance, sia do-
po il risveglio, di raccontare esperienze simili a quelle di Saturno. 

Diciamo simili e non eguali, poiché i fatti che si sono svolti 
su Saturno sono passati per sempre; ma altri fatti, che hanno con-
servato con quelli una certa affinità, si manifestano ancor oggi nel 
l'ambiente che circonda l'uomo; e solo una» coscienza di Saturno» 
lì può percepire. 

Un chiaroveggente vero, come quello di cui abbiamo parla-
to, acquista questa coscienza di Saturno al pari di untale medium, 
ma, al tempo stesso, conserva anche la» coscienza chiara di ve-
glia», che su Saturno l'uomo non possedeva ancora e che il me-
dium perde durante la trance. 

Untale chiaroveggente non ha dunque veramente la co-
scienza di Saturno, ma è in grado di farsene una rappresentazione. 

Mentre dunque questa coscienza di Saturno è, riguardo alla 
chiarezza, di alcuni gradi inferiore alla coscienza dell'uomo attuale, 
è invece superiore ad essa riguardo all'estensione delle sue perce-
zioni. 

Nella sua ottusità, questa coscienza di Saturno è non soltan-
to in grado di percepire fin nei minimi particolari tutto ciò che av-
viene sul suo pianeta, ma può anche osservare le cose e gli esseri di 
altri corpi celesti che stanno in relazione col suo pianeta, cioè con 
Saturno. 

E può anche, in qualche modo, esercitare una certa azione 
su quegli esseri e su quelle cose. 

Non occorre dire chetale osservazione di altri corpi celesti è 
assai diversa da quella che può fare l'uomo attuale con la sua astro-
nomia scientifica. 

L'osservazione astronomica si fonda 'sulla» coscienza chia-
ra di veglia» e percepisce quindi da fuori gli altri corpi celesti. 

Lo coscienza di Saturno, invece, è un immediato sentire, un 
partecipare a ciò che avviene su altri corpi celesti. 

É approssimativamente, se non interamente, giusto dire che 
un abitante di Saturno sente le cose e i fatti di altri corpi celesti, e 
del proprio, come l'uomo attuale sente il proprio cuore, e il palpito 
di esso, ed altri organi del proprio corpo. 

Questa coscienza di Saturno si sviluppa lentamente. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 59 

È la prima grande fase dell'evoluzione umana,e si svolge at-
traverso a una serie di fasi secondarie chiamate, nella scienza oc-
culta europea, piccoli giri. 

Nella letteratura teosofica è venuto in uso di chiamare que-
sti» piccoli giri», ronde, e le altre loro suddivisioni (giri ancora più 
piccoli), globi. 

Di queste suddivisioni secondarie parleremo nelle comuni-
cazioni seguenti. 

Per ora tratteremo delle fasi principali dell'evoluzione, per 
rendere più facile la visione d'insieme; e parleremo da prima sol-
tanto dell'uomo, quantunque la sua evoluzione si svolga contempo-
raneamente a quella di esseri e di cose ad esso inferiori e superiori. 

Seguendo l'evoluzione dell'uomo aggiungeremo opportu-
namente via via ciò che si riferisce all'evoluzione di altri esseri. 

Allorché lo sviluppo della coscienza di Saturno fu compiuto 
subentrò una di quelle lunghe pause (pralaya) di cui abbiamo parla-
to più sopra. 

Dopotale pausa il pianeta umano divenne ciò che la scienza 
occulta chiama» Sole». 

E sul Sole si risvegliarono dal loro sonno anche gliesseri 
umani; essi contenevano in germe la coscienza di Saturno svilup-
pata precedentemente: e ripresero a svilupparla dal germe. 

Si può dire che l'uomo ripeté sul Sole lo stato di Saturno, 
prima di salire a uno stato più alto. 

Ma non si tratta di una semplice ripetizione, bensì di una ri-
petizione in altra forma. 

Di queste trasformazioni parleremo però più tardi a, propo-
sito dei» piccoli giri»; allora appariranno anche le differenze tra le 
singole» ripetizioni». 

Per ora descriveremo soltanto l'evoluzione della coscienza. 
Dopo che si è compiuta la ripetizione dello stato di Saturno, 

appare nell'uomo la coscienza del Sole. 
Questa è di un grado più chiara della precedente, ma in 

cambio ha perduto in estensione. 

Nella sua vita attuale, durante il sonno profondo e privo di 
sogni, l'uomo ha uno stato di coscienza simile a quello ch'egli ave-
va sul Sole. 

Ma chi non sia né chiaroveggente né medium, non” può 
percepire le cose e gli esseri che corrispondevano alla coscienza 
del Sole. 

Fra lo stato di trance di un medium dalla coscienza abbassa-
ta fino a questo stato, e la coscienza superiore del vero chiaroveg-
gente, corrono le stesse relazioni cui abbiamo accennato a proposi-
to della coscienza di Saturno. 

La così detta» coscienza del Sole» si estende soltanto al So-
le e ai pianeti che stanno in immediata relazione con esso; e solo 
alla vita e agli avvenimenti di questi, l'abitante del Sole poteva par-
tecipare, come - per ripetere l'analogia - l'uomo attuale sente in sé 
il palpito del proprio cuore. 

L'abitante di Saturno, invece, partecipava anche alla vita di 
quei corpi celesti che non appartenevano immediatamente alla sfe-
ra più prossima a Saturno. 

Quando la vita del Sole ebbe compiuta la propria evoluzio-
ne attraverso i gri minori corrispondenti, entrò anch'essa in una 
pausa di riposo. 

Terminata questa, il pianeta dell'umanità si risvegliò alla 
sua vita lunare. 

L'uomo, prima di salire più oltre, ripete ancora, durante 
due» piccoli giri», il gradino di Saturno e del Sole. 

Poi entra nella sua così detta coscienza della Luna. 
Di questa è già più facile formare una rappresentazione, 

poiché esiste una certa somiglianza tra questa forma di coscienza e 
il sonno animato da sogni. 

È però necessario rilevare che anche qui si tratta soltanto di 
una somiglianza e non di un'uguaglianza; poiché la coscienza della 
Luna si manifesta, è vero, in immagini simili a quelle del sogno, 
ma queste immagini corrispondono alle cose e ai fatti che avven-
gono intorno all'uomo pressappoco come le rappresentazioni 
dell'attuale» coscienza di veglia». 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 60 

Ma in questa corrispondenza tutto è ancora ottuso, simboli-
co. 

Ce lo possiamo figurare pressappoco cosi: supponiamo che 
un essere della Luna si avvicini ad un oggetto, - per esempio - a un 
sale. (A quell'epoca, naturalmente, non esisteva ancora il «sale» 
nella forma attuale, ma, per farei comprendere, dobbiamo restare 
nel campo delle immagini e dei paragoni). 

Questo essere della Luna, progenitore dell'uomo attuale, 
non percepisce al di fuori di sé un oggetto spazialmente esteso, di 
determinata forma e colore; bensì l'avvicinarsi a untale oggetto fa 
che nell'interiorità dell'essere sorga, in certo modo, una data imma-
gine, appunto simile a un'immagine di sogno. 

Quest'immagine ha una certa tonalità di colore che dipende 
dalla natura dell'oggetto. 

Se questo è simpatico all'essere che lo percepisce, se è be-
nefico per la sua vita, allora il colore è chiaro, di gradazioni gialle 
o anche verdi; se invece si tratta di un oggetto antipatico o perico-
loso, sorge un colore rossastro-sanguigno. 

Il chiaroveggente vede così anche oggi, ma egli percepisce 
tutto ciò in piena coscienza, mentre l'abitante della Luna ne aveva 
una coscienza vaga, crepuscolare. 

Le immagini che sorgevano, interiormente in quegli esseri, 
stavano in una ben determinata relazione col mondo circostante. 

Non vi era in quelle immagini nulla di arbitrario. 
Perciò gli abitanti della Luna potevano conformarvisi; essi 

agivano sotto l'impressione ditali immagini, come oggi si agisce 
sotto l'impressione delle percezioni dei sensi. 

L'evoluzione di questa coscienza di sogno, cioè della terza 
fase principale, fu il còmpito del «giro della Luna». 

Allorché la Luna ebbe finito di attraversare i» piccoli giri» 
subentrò di nuovo una pausa (pralaya). 

E dopo questa cominciò a sorgere dalle tenebre la» Terra». 

 
 
 
 
 
 
 

La Terra e il suo avvenire 
 
 
La quarta fase principale dell'evoluzione umana si compie 

sulla Terra. 
È questo lo stato di coscienza nel quale l'uomo si trova at-

tualmente; prima di raggiungerlo, egli dovette però, insieme con la 
Terra, ripetere uno dopo l'altro i tre giri minori (le così dette ronde 
della letteratura teosofica), cioè lo stato di Saturno, del Sole e della 
Luna. 

Ora l'uomo vive nel quarto ciclo terrestre, e ne ha già sor-
passata la metà. 

A questo grado di coscienza l'uomo non percepisce più co-
me in un sogno, soltanto le immagini che sorgono nell'anima sua, 
come effetto del mondo circostante; bensì gli oggetti gli appaiono 
al di fuori nello spazio. 

Tanto sulla Luna quanto durante la ripetizione degli stati 
precedenti sulla Terra, all'avvicinarsi di un oggetto ne sorgeva 
nell'anima dell'uomo un'immagine colorata. 

Tutta la coscienza consisteva in untale fluttuare di immagi-
ni, di suoni, ecc. nell'anima. 

Soltanto al principio del quarto stato di coscienza il colore 
non si presenta più soltanto nell'anima, ma sulla superficie di un 
oggetto esteriore limitato nello spazio, e il suono non risuona più 
soltanto nell'interno dell'anima, ma è prodotto da un oggetto che 
risuona nello spazio. 

Perciò questo quarto stato di coscienza, cioè quello terre-
stre, viene anche chiamato, nella scienza occulta, «coscienza og-
gettiva». 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 61 

Esso si è sviluppato lentamente e gradualmente nel corso 
dell'evoluzione, mentre andavano formandosi gli organi sensori fi-
sici, rendendo possibile la percezione delle multiformi qualità sen-
sibili degli oggetti esteriori. 

Ed oltre ai sensi attualmente già sviluppati, ne esistono altri 
appena in germe, i quali si svilupperanno nelle future epoche terre-
stri, e mostreranno il mondo sensibile in una varietà di forme ancor 
molto maggiore che non oggi. 

Quel mondo di colori e di suoni, ecc. che l'uomo di allora 
percepiva così nell'intimo, si mostra ora all'uomo durante la vita 
terrena, esteriormente nello spazio. 

Invece sorge ora nell'anima dell'uomo un nuovo mondo: 
quello delle rappresentazioni e del pensiero. 

La coscienza lunare non ha né rappresentazioni, né pensie-
ro: essa consiste esclusivamente delle immagini summenzionate. 

Circa verso le metà dell'evoluzione terrestre, - veramente, 
ciò era andato preparandosi già prima, - sorge nell'uomo questa fa-
coltà di formare rappresentazioni e idee degli oggetti ch'egli perce-
pisce. 

E questa facoltà forma anche la base della memoria e 
dell'autocoscienza. 

Solo l'uomo che possiede la facoltà della rappresentazione è 
in grado di ricordare ciò che ha percepito; e solo l'uomo che pensa 
giunge a distinguere, dal mondo circostante, se stesso quale essere 
indipendente, cosciente di sé, imparando a conoscersi come un 
«io». 

I tre primi gradini descritti erano dunque semplici» stati di 
coscienza»; nel quarto l'uomo non ha soltanto coscienza ma auto-
coscienza. 

Ora però, nell'àmbito dell'attuale autocoscienza della vita 
del pensiero, si forma nuovamente la tendenza verso stati di co-
scienza ancora superiori, attraverso i quali l'uomo dovrà passare in 
avvenire su quei pianeti nei quali si trasformerà la Terra dopo la 
sua esistenza attuale. 

Non è un controsenso parlare di questi futuri stati di co-
scienza, come pure della vita che si svolgerà sui pianeti avvenire. 

Poiché, prima di tutto, il chiaroveggente precede nell'evolu-
zione, per ragioni di cui parleremo altrove, i suoi confratelli. 

In lui vanno dunque formandosi già ora quegli stati di co-
scienza ai quali dovrà poi giungere tutta l'umanità col progredire 
dell'evoluzione del pianeta. 

Nella coscienza del chiaroveggente abbiamo dunque già 
immagini della futura evoluzione dell'umanità. 

Inoltre esistono già ora in germe in tutti gli uomini tre futuri 
stati di coscienza; e l'indagine chiaroveggente ha i mezzi per indi-
care ciò che da questi germi potrà svilupparsi. 

Senza dubbio, dicendo che il chiaroveggente sviluppa già 
ora in sé quegli stati di coscienza a cui tutta l'umanità giungerà in 
avvenire, dobbiamo intendere la cosa entro certi limiti. 

Il chiaroveggente sviluppa, per esempio, già oggi entro il 
mondo animico una facoltà di percezione che l'uomo possederà, in 
avvenire, in forma fisica. 

Ma questo futuro stato fisico dell'uomo sarà l'immagine fe-
dele del corrispondente stato animico attuale del chiaroveggente. 

La Terra stessa è in via d'evoluzione, e perciò nei suoi abi-
tatori fisici dell'avvenire si manifesteranno tutt'altre forme; ma 
queste forme fisiche vanno preparandosi nelle forme animiche e 
spirituali del presente. 

Quello, per esempio, che il chiaroveggente vede oggi nella 
così detta aura, simile a una nuvola di luce e di colori intorno al 
corpo fisico dell'uomo, si trasformerà più tardi in una forma fisica; 
e nuovi organi sensori daranno all'uomo futuro la facoltà di perce-
pire queste forme. 

Ma il chiaroveggente vede già oggi, per mezzo dei suoi or-
gani spirituali, i tipi spirituali dei futuri esseri fisici (ad esempio, 
l'aura). 

Egli ha la possibilità di gettare uno sguardo sull'avvenire, 
della cui natura possiamo difficilmente dare un'idea col mezzo del 
nostro linguaggio e coi concetti che l'uomo ha attualmente. 

Le rappresentazioni dello stato di coscienza attuale sono 
pallide ombre in confronto agli oggetti colorati e risonanti del 
mondo esteriore. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 62 

L'uomo infatti parla delle rappresentazioni come di qualco-
sa che non è reale. 

Una semplice idea viene contrapposta a una cosa o ad un 
essere ch'è reale perché, i sensi lo percepiscono. 

Ma le rappresentazioni e i pensieri contengono la possibilità 
di ridiventare cose reali e concrete. 

Quando l'uomo parla attualmente della rappresentazione del 
«rosso» senza avere davanti a sé un oggetto rosso, questa rappre-
sentazione non è, per modo di dire, che l'ombra del vero» rosso». 

In avvenire l'uomo giungerà a suscitare nella propria anima 
non solo una pallida rappresentazione del «rosso», ma, quando 
penserà al «rosso», questo» rosso» sorgerà realmente davanti a lui. 

L'uomo saprà creare immagini, non solo rappresentazioni. 
Avrà allora raggiunto qualcosa di simile a ciò ch'esisteva 

già per la coscienza della Luna. 
Ma le immagini in lui non fluttueranno più come in un so-

gno; bensì egli potrà evocarle in sé, come le attuali rappresentazio-
ni, in piena autocoscienza. 

Il pensiero di un colore sarà il colore stesso, la rappresenta-
zione di un suono, sarà il suono stesso, ecc. 

Un mondo di immagini fluttuerà, in avvenire, nell'anima 
dell'uomo, per la forza propria di lui, mentre prima, durante il pe-
riodo della Luna,tale mondo d'immagini riempiva la sua vita inte-
riore senza l'opera propria dell'uomo. 

E non sparirà la caratteristica della spazialità peculiare al 
mondo oggettivo. 

Il colore, che sorgerà contemporaneamente all'idea del co-
lore, non, resterà soltanto un'immagine nell'anima, ma si manife-
sterà al di fuori, nello spazio. 

Ne seguirà che l'uomo potrà percepire esseri e cose di natu-
ra superiore a quella degli oggetti che lo circondano ora. 

Tali cose etali esseri sono di natura spirituale e animica più 
raffinata, così che non si rivestono dei colori oggettivi eccepibili ai 
sensi fisici attuali, ma si manifestano per mezzo dei colori e dei 
suoni animici e spirituali più raffinati che l'uomo dell'avvenire sa-
prà risvegliare nella propria anima. 

L'uomo va dunque avvicinandosi a uno stato in cui posse-
derà una coscienza immaginativa accompagnata dalla coscienza di 
se stesso, che lo renderà atto atali percezioni. 

La prossima evoluzione della Terra porterà, da un lato, l'at-
tuale vita di rappresentazioni e di pensiero ad uno sviluppo sempre 
più delicato, più elevato, più perfetto; dall'altro, andrà a poco a po-
co formandosi anche la coscienza immaginativa accompagnata 
all'autocoscienza. 

Quest'ultima però raggiungerà la sua piena espansione 
nell'uomo soltanto sul prossimo pianeta, nel - quale la Terra si tra-
sformerà e che la scienza occulta chiama Giove. 

L'uomo potrà allora comunicare con esseri che ora si sot-
traggono interamente alla sua percezione sensoria. 

È evidente che ciò trasformerà del tutto non soltanto le per-
cezioni umane, ma anche l'attività, i sentimenti, e tutte le relazioni 
col mondo circostante. 

Come oggi l'uomo è in grado di agire coscientemente sol-
tanto su esseri forniti di organi sensori, così allora sarà in grado di 
agire coscientemente su forze e potenze ben diverse; e sarà in gra-
do di ricevere egli stesso da ben altri regni influssi che potrà pie-
namente riconoscere. 

A questo punto non si potrà più parlare di nascita e di morte 
nel senso attuale, poiché la» morte» avviene solo per il fatto che la 
coscienza sta in relazione col mondo esteriore per mezzo di organi 
sensori fisici. 

Allorché questi non funzionano più cessa ogni rapporto col 
mondo circostante; ciò vuol dire che l'uomo e» morto». 

Ma se l'anima sua si allarga in modo da non ricevere più gli 
influssi del mondo esterno per mezzo degli organi fisici, bensì per 
mezzo delle immagini generate da lei stessa, essa acquista anche la 
facoltà di regolare secondo la sua volontà le proprie relazioni col 
mondo circostante; vale a dire che la sua vita non può più essere 
interrotta senza ch'essa lo voglia; l'anima è diventata signora della 
nascita e della morte. 

Tutto ciò avrà luogo sul pianeta Giove, allorché sarà stata 
raggiunta la coscienza immaginativa unita all'autocoscienza. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 63 

Questa condizione dell'anima viene anche chiamata co-
scienza psichica. 

Lo stato di coscienza seguente, che l'uomo svilupperà sul 
pianeta successivo - Venere - differisce da quello del pianeta Giove 
per la facoltà che l'anima acquista di creare, non soltanto immagini, 
ma anche oggetti ed esseri. 

Ciò avviene per mezzo della coscienza autocosciententente 
oggettiva o coscienza iperpsichica. 

Per mezzo della coscienza immaginativa l'uomo può perce-
pire alcunché degli esseri e delle cose soprasensibili ed esercitare 
su di essi un'azione col risvegliare la propria facoltà immaginativa. 

Ma affinché possa avvenire, per esempio, ciò ch'egli richie-
de da untale essere soprasensibile, bisogna che questo faccia agire 
le proprie forze per iniziativa dell'uomo. 

L'uomo è dunque dominatore di immagini, e per mezzo di 
esse può produrre certi effetti. 

Ma non è ancora padrone delle forze stesse. 
Allorché la sua coscienza iperpsichica si sarà sviluppata, 

egli sarà in grado di dominare anche le forze creative di altri mon-
di. 

Non soltanto potrà percepire altri esseri ed esercitare su di 
essi un'azione, ma egli stesso ne sarà il creatore. 

Questo è il corso dell'evoluzione della coscienza. 
Da prima è crepuscolare; nulla si percepisce di altre cose e 

di altri esseri, ma soltanto le esperienze interiori (immagini) dell'a-
nima propria; poi si sviluppa la percezione. 

E per ultimo la coscienza percettiva si trasforma in coscien-
za creativa. 

Prima che lo stato della Terra si tramuti in quello di Giove, 
essa, dopo il quarto giro terrestre, dovrà passare attraverso tre altri» 
piccoli giri». 

Questi servono all'ulteriore perfezionamento della coscien-
za terrestre nel modo che descriveremo in seguito, allorché parle-
remo dell'evoluzione dei» piccoli giri» e, delle loro suddivisioni in 
tutti e sette i pianeti. 

Quando la Terra, dopo un periodo di riposo (pralaya), si sa-
rà tramutata in Giove, e l'uomo comincerà su di esso la sua ulterio-
re evoluzione, dovranno ripetersi, durante quattro» piccoli giri», gli 
stati precedenti: Saturno, Sole, Luna e Terra; e solo durante il quin-
to giro di Giove l'uomo raggiungerà quello stato di coscienza che 
abbiamo descritto come la vera» coscienza di Giove». 

In modo corrispondente si manifesterà poi la» coscienza di 
Venere» durante il sesto giro di questo pianeta. 

Accenneremo ora brevemente a un fatto che nei prossimi 
capitoli avrà una certa importanza; e cioè alla velocità con cui si 
compie l'evoluzione sui diversi pianeti; essa non è sempre uguale. 

La vita comincia a svolgersi con la massima velocità su Sa-
turno; poi la velocità diminuisce alquanto sul Sole, rallenta ancor 
più sulla Luna, e diviene più lenta che mai sulla Terra. 

Sulla Terra stessa la velocità diminuisce sempre più fino al 
momento in cui si sviluppa nell'uomo l'autocoscienza. 

Allora la velocità ricomincia a crescere. 
Oggi l'uomo ha dunque superato l'epoca di maggior lentez-

za della sua evoluzione, la vita ha già ricominciato ad accelerarsi. 
Su Giove si riacquisterà la velocità che si aveva sulla Luna, 

su Venere quella del Sole. 
L'ultimo pianeta che può venire ancora annoverato nella se-

rie delle trasformazioni terrestri e che seguirà Venere, è chiamato, 
dalla scienza occulta, Vulcano. 

Su questo pianeta verrà raggiunta la méta provvisoria 
dell’evoluzione umana. 

Lo stato di coscienza che l’uomo raggiunge su di esso si 
chiama beatitudine divina, o anche coscienza spirituale. 

L'uomo la raggiungerà, dopo aver ripetuto i sei stati prece-
denti, durante il settimo giro di Vulcano. 

Della vita di questo pianeta non si può, pubblicamente, dir 
molto. 

Nella scienza occulta vi si accenna in questi termini: «Nes-
suna anima, il cui pensiero è ancora collegato a un corpo fisico, 
dovrebbe pensare a Vulcano e alla vita di esso». 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 64 

Vale a dire che i soli discepoli d'ordine superiore, i quali 
sono in grado di abbandonare il proprio corpo fisico e di acquistare 
all'infuori di esso cognizioni soprasensibili, possono apprendere 
qualcosa intorno a Vulcano. 

Così si manifestano nel corso dell'evoluzione dell'umanità i 
sette stati della coscienza, nello svolgimento di sette pianeti. 

Ma la coscienza deve in ogni fase attraversare sette stati di 
coscienza secondari, che si manifestano nei» piccoli giri» già indi-
cati. 

Questi stati secondari vengono chiamati dalla scienza oc-
culta d'occidente condizioni di vita, in antitesi a quegli stati supe-
riori che sono detti stati di coscienza. 

Oppure si dice anche che ogni stato di coscienza ha da at-
traversare sette regni. 

Secondo questo calcolo si distinguono dunque, in tutta l'e-
voluzione umana, sette volte sette, cioè quarantanove piccoli giri o 
regni (nel linguaggio teosofico ronde). 

Inoltre ogni» piccolo giro» deve attraversare sette giri anco-
ra minori, detti condizioni di forma (nel linguaggio teosofico glo-
bi). 

Risultano così per tutto il cielo dell'umanità sette volte qua-
rantanove diverse condizioni di forma, cioè trecentoquarantatré. 

I capitoli seguenti tratteranno di questa evoluzione e mo-
streranno come tutto ciò non sia così complicato come da prima lo 
farebbe credere questo numero di trecentoquarantatré, e dimostre-
ranno pure come l'uomo non riesca a comprendere se stesso, se non 
conoscendo questa sua evoluzione. 

 
 
 
 
 
 
 

La vita di Saturno 
 
 
In uno dei capitoli precedenti di questo libro, la grande evo-

luzione dell'umanità attraverso le sette forme di coscienza, da Sa-
turno fino a Vulcano, è stata paragonata al corso della vita tra la 
nascita e la morte, attraverso la prima infanzia, l'adolescenza, ecc., 
fino alla vecchiaia. 

Questo paragone si può estendere di più: come nell'umanità 
attuale le singole età non soltanto si susseguono, ma esistono con-
temporaneamente l'una accanto all'altra, così avviene pure nell'evo-
luzione delle forme di coscienza. 

Il vecchio, l'uomo adulto, il giovinetto, ecc., coesistono l'u-
no accanto all'altro. 

Così su Saturno non esistevano soltanto i nostri progenitori, 
esseri dotati dell'ottusa coscienza di Saturno, ma accanto a loro 
coesistevano anche altri esseri che avevano già sviluppato forme 
superiori di coscienza. 

Quando cominciò l'evoluzione di Saturno, esisteva dunque 
una specie di esseri dotata della coscienza solare, un'altra dotata 
della coscienza immaginativa (coscienza della Luna), una terza do-
tata di un coscienza simile a quella dell'uomo attuale, una quarta 
dotata dell'autocoscienza immaginativa (coscienza psichica), una 
quinta dotata dell'autocoscienza oggettiva (coscienza iperpsichica), 
e una sesta dotata della coscienza creativa o coscienza spirituale. 

E nemmeno con ciò la serie degli esseri è ancora terminata. 
Dopo Vulcano, anche l'uomo continuerà a svilupparsi più 

oltre e raggiungerà gradi di coscienza ancor più elevati. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 65 

Come l'occhio fisico abbraccia i più lontani orizzonti, così 
l'occhio interiore del veggente, distingue, nelle lontananze spiritua-
li, altre cinque forme, di coscienza che però non è assolutamente 
possibile descrivere. 

Si può parlare dunque in tutto di dodici forme di coscienza. 
Così l'uomo di Saturno aveva intorno a sé undici altre spe-

cie di esseri. 
Le quattro forme più elevate avevano avuto la loro missio-

ne in epoche di evoluzione ancora precedenti la vita di Saturno; e 
quando si iniziò la vita di questo pianeta, aveva raggiunto un grado 
cosi, elevato della propria evoluzione, che la loro esistenza: conti-
nuava ormai in mondi assai superiori ai regni dell'uomo. 

Qui dunque non possiamo, né occorre, parlarne. 
Invece le altre categorie di esseri - sette all'infuori dell'uo-

mo di Saturno - partecipano tutte all'evoluzione dell'uomo. 
Esse agiscono come forze creatrici, e compiono la loro mis-

sione nel modo che descriveremo in seguito. 
I più elevati di questi esseri erano coloro che, quando co-

minciò l'evoluzione di Saturno, avevano già raggiunto un grado di 
coscienza che l'uomo acquisterà soltanto dopo la vita di Vulcano, 
vale a dire un'elevata coscienza creatrice (sopraspirituale). 

Anche questi»creatori» avevano dovuto, una volta, passare 
attraverso lo stato umano, e precisamente su corpi celesti che ave-
vano preceduto Saturno. 

Rimasero però collegati con l'evoluzione umana fino alla 
metà della vita di Saturno; e,per la tenuità raffinatissima del loro 
corpo raggiante, la scienza occulta li chiama» vite raggianti» o an-
che» fiamme raggianti». 

E poiché la materia di cui consisteva questo corpo ha una 
lontana somiglianza con la volontà dell'uomo, vengono chiamati 
anche Spiriti della Volontà. 

Questi Spiriti della Volontà sono i creatori dell'uomo di Sa-
turno. 

Dal loro corpo essi emanano la materia che poi può diven-
tare il veicolo della coscienza umana di Saturno. 

Il periodo d'evoluzione durante il quale ciò avviene, si 
chiama il primo» piccolo giro» di Saturno. (Nella letteratura teoso-
fica la prima ronda). 

Il corpo di materia che l'uomo così acquista è la prima base 
del corpo fisico ch'egli avrà in avvenire. 

Si può dunque dire che il germe del corpo fisico dell'uomo 
viene dato durante il primo giro di Saturno dagli Spiriti della Vo-
lontà; e questo germe ha, in quell'epoca, l'ottusa coscienza di Sa-
turno. 

A questo primo» piccolo giro» di Saturno ne seguono altri 
sei, durante i quali l'uomo non raggiunge un grado superiore di co-
scienza, ma il corpo di materia che gli è stato dato continua a veni-
re elaborato nei più svariati modi da parte di tutte le altre specie di 
esseri a cui abbiamo accennato più sopra. 

Dopo gli Spiriti della Volontà vengono esseri dalla coscien-
za creativa (spirituale) simile a quella che l'uomo acquisterà su 
Vulcano, chiamati Spiriti della Saggezza. 

La scienza occulta cristiana li chiama Dominazioni (Ki-
ryotetes), mentre chiama Troni gli Spiriti della Volontà (*). 

Essi continuano la loro evoluzione durante il secondo giro 
di Saturno, e nello stesso tempo elaborano il corpo umano in modo 
da pervaderlo di una» sapiente organizzazione», d'una forma se-
conda ragione. 

Osservando più precisamente, vediamo che questa loro 
azione sull'uomo comincia dopo la metà del primo giro e finisce 
verso la metà del secondo. 
_______ 

 
(*) Chi conosce veramente la dottrina cristiana sa che essa comprende 

anche la conoscenza di questi esseri spirituali che sono al di sopra dell'uomo; 
solo una dottrina divenuta superficiale della religione li ha perduti, da qualche 
tempo, di vista. Ad esempio, in uno scritto popolare, il quale ha lo scopo di dif-
fondere le dottrine cristiane, si possono oggi leggere queste parole: «Gli angeli 
sono cose per i bambini e per le balie».tale affermazione sorge da un completo 
traviamento del vero spirito cristiano. Chi penetra nelle cose più profondamente, 
riconoscerà che il cristianesimo non ha nessun motivo di combattere la scienza 
occulta; questa, al contrario, è in perfetta armonia col vero cristianesimo. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 66 

La terza specie di spiriti, dalla coscienza oggettiva unita 
all'autocoscienza (coscienza iperpsichica), si chiama Spiriti del 
Movimento o, anche, dell'Attività. 

La scienza occulta cristiana li chiama Virtù (Dynamis). 
(Nella letteratura teosofica si trova per essi l'espressione Mahat). 

Mentre progrediscono nella loro propria evoluzione, essi 
continuano al tempo stesso, dalla metà del secondo giro di Saturno 
in poi, a elaborare il corpo di materia dell'uomo, al quale aggiun-
gono la facoltà del movimento, dell'attività pervasa di forza. 

Questo lavoro giunge a termine verso la metà del terzo giro 
di Saturno. 

A questo punto comincia l'opera della quarta specie di esse-
ri, dei così detti Spiriti della Forma. 

Essi hanno una coscienza immaginativa autocosciente (co-
scienza psichica). 

La scienza occulta cristiana li denomina Potestà (Exusiai). 
Per opera loro il corpo materiale dell'uomo, che prima era 

una specie di nuvola mobile, acquista una forma plastica delineata. 
Quest'attività degli Spiriti della Forma giunge al termine 

verso la metà del quarto giro di Saturno. 
Segue poi l'attività degli Spiriti delle Tenebre, detti anche 

Spiriti della Personalità o dell'Egoità (egoismo). 
Essi posseggono a questo grado una coscienza simile alla 

coscienza terrestre dell'uomo attuale, e vivono quali» anime» nel 
corpo materiale umano già formato, in un modo analogo a come 
l'anima umana attuale vive nel suo corpo. 

Essi plasmano nel corpo umano di allora una specie di or-
gani sensori che sono il germe di quelli che si svilupperanno più 
tardi nel corpo umano durante l'evoluzione terrestre. 

Ma è necessario chiarirci che questi» germi sensori» si di-
stinguono ancora essenzialmente dagli organi sensori attuali 
dell'uomo; con quelli l'uomo terrestre non potrebbe percepire nien-
te. 

Poiché le immagini degli organi sensori attuali devono pri-
ma passare attraverso un corpo eterico più tenue che si forma sul 
Sole, e attraverso un corpo astrale che si forma durante l'evoluzio-

ne della Luna. (Tutto ciò sarà reso più chiaro dalle comunicazioni 
seguenti). 

Ma gli Spiriti della Personalità sono in grado di elaborare 
con la loro anima le immagini generate dai» germi sensori» in mo-
do da poter poi percepire, per mezzo loro, gli oggetti esteriori, co-
me fa l'uomo durante la sua evoluzione terrestre. 

Mentre lavorano in tal modo intorno al corpo umano , gli 
Spiriti della Personalità passano essi stessi attraverso lo» stato 
umano». 

Cosi, dalla metà del quarto fino alla metà del quinto giro di 
Saturno, essi sono» uomini». 

Questi spiriti istillano dunque nel corpo umano l’egoità, l'e-
goismo. 

Avendo raggiunto soltanto su Saturno il grado umano, re-
stano per molto tempo ancora congiunti all’evoluzione umana; ed 
hanno quindi da compiere un'importante azione sull'uomo ancora 
nei giri seguenti. 

Questa loro azione consiste sempre nell'infondere l’egoità, 
e ad essa si può ascrivere tanto il degenerare della personalità in 
egoismo, quanto il risvegliarsi di tutto ciò ch'è indipendenza 
nell'uomo. 

Senza di essi l'uomo non sarebbe mai diventato un'entità 
circoscritta, una personalità. 

La scienza occulta cristiana adopera per essi l'espressione 
Archai, e la letteratura teosofica li chiama Asuras. 

Verso la metà del quinto giro di Saturno subentra a questi 
spiriti l'opera dei Figli del Fuoco che a quell'epoca hanno ancora 
un'ottusa coscienza immaginativa, simile alla coscienza lunare 
dell'uomo. 

Essi arrivano al gradino umano soltanto sul pianeta succes-
sivo, il Sole. 

La loro azione è perciò ancora in certo qual modo inco-
sciente, sognante; ma per mezzo loro comincia a risvegliarsi l'atti-
vità dei» germi sensori» del giro precedente. 

Le immagini luminose generate dagli Spiriti del Fuoco si 
manifestano al di fuori per mezzo di questi germi sensori. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 67 

Con ciò il progenitore umano viene elevato fino a una spe-
cie di entità risplendente; mentre la vita di Saturno altrimenti è 
oscura, l'uomo comincia ora a risplendere nelle tenebre circostanti. 

Ancora gli Spiriti della Personalità erano stati risvegliati al-
la loro esistenza umana in mezzo a quella tenebra generale. 

Però l'essere umano stesso non può servirsi, su Saturno, 
della sua facoltà di rilucere. 

La facoltà di rilucere dei suoi germi sensori per se stessa 
non potrebbe manifestar nulla; ma per suo mezzo altri esseri più 
elevati trovano la possibilità di manifestarsi alla vita di Saturno. 

Per mezzo di quei centri luminosi dei progenitori umani es-
si irradiano qualcosa di sé sul pianeta. 

Questi esseri sublimi appartengono a quelle quattro catego-
rie che per la loro evoluzione, come sopra fu detto, si erano innal-
zatitanto da non aver più bisogno di relazioni con la vita umana. 

Senza averne necessità per sé, essi irradiano ora, per loro» 
liberà volontà», una parte della loro natura. 

La scienza occulta cristiana chiama ciò il manifestarsi dei 
Serafini degli Spiriti dell'amore universale. 

Questo stato dura fino alla metà del sesto giro di Saturno. 
Dopo di ciò, comincia il lavoro di quegli esseri che, a quel 

grado di evoluzione, sono dotati di una coscienza ottusa simile alla 
coscienza di sonno profondo senza sogni dell'uomo attuale. 

Sono questi i Figli o Spiriti del Crepuscolo. (Negli scritti 
teosofici vengono chiamati pitris lunari e anche Barhishad-pitris). 

Essi raggiungono il grado umano soltanto sulla Luna. 
Sulla Terra,tanto questi quanto i loro predecessori, i Figli 

del Fuoco, hanno oltrepassato il grado umano. 
Sono sulla Terra esseri superiori, che la scienza occulta cri-

stiana chiama Angeli (Angeloi), mentre denomina Arcangeli (Ar-
changeloi) i Figli del Fuoco. 

Questi» Figli del Crepuscolo» sviluppano intale epoca nel 
progenitore umano evoluto una specie di intelletto, di cui egli però, 
nella sua coscienza ottusa, non sa ancora servirsi da sé. 

Per mezzo di questo intelletto si rivelano ora nuovamente 
esseri sublimi come prima, per mezzo dei germi sensori, si manife-
stavano i Serafini. 

Questi spiriti, che la scienza occulta cristiana chiama Che-
rubini, irradiano ora sul pianeta l'intelletto attraverso i corpi umani. 

Verso la metà del settimo giro di Saturno comincia - una 
nuova attività. 

Ora l'uomo è arrivato al punto di potere, inconsciamente, 
elaborare il suo stesso corpo di materia. 

Con questa sua propria attività l'uomo crea, nella piena ot-
tusità della vita di Saturno, il primo germe dell'uomo spirituale 
(cfr. Il mio libro Teosofia), che raggiungerà il suo pieno sviluppo 
soltanto alla fine dell'evoluzione umana. 

Nella letteratura teosofica si chiama atma. 
É l'elemento costitutivo più alto della così detta monade 

dell'uomo che, a questo stadio, sarebbe di per sé interamente ottuso 
e incosciente. 

Se non che, come nei due stadi umani precedenti si manife-
stano, per propria libera volontà, i Serafini e i Cherubini, così si 
manifestano ora i Troni, quegli esseri che al primo inizio dell'esi-
stenza di Saturno emanarono dalla loro propria entità il corpo 
umano. 

Il germe dell'uomo spirituale (atma) viene interamente per-
vaso dalla forza di questi Spiriti della Volontà, e conserva poi que-
sta forza attraverso tutti gli stadi d'evoluzione seguenti. 

L'uomo, nella sua coscienza ottusa, non può naturalmente, a 
questo punto, aver nozione di questo germe; ma la sua evoluzione 
continua, e più tardi questo suo germe s'illuminerà in lui anche per 
la sua propria coscienza. 

Questo lavoro non è ancora finito, allorché l'esistenza di 
Saturno giunge al suo termine; esso continua durante il primo giro 
del Sole. 

Si tenga conto che il lavoro degli spiriti superiori di cui ab-
biamo trattato, non coincide col principio e la fine di un «piccolo 
giro» (o ronda), ma va dalla metà dell'uno fino alla metà di quello 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 68 

seguente, e la loro attività massima si spiega appunto durante le 
pause che hanno luogo fra un giro e l'altro. 

Essa comincia a crescere dalla metà di un giro (manvanta-
ra), si accentua al massimo alla metà di un periodo di riposo (pra-
laya) e declina durante il giro successivo. (è già stato rilevato che 
durante le pause la vita non cessa affatto). 

Da quanto precede, vediamo anche in quale senso la scien-
za occulta cristiana dica che» al principio dei tempi» si manifesta-
rono per primi i Serafini, i Cherubini e i Troni. 

Abbiamo così seguito il corso di Saturno finché la sua vita, 
attraversato un periodo di riposo, si trasforma in quella del Sole. 

 
*   *   * 

 
Diamo qui, perché tutto ciò si possa più facilmente abbrac-

ciare con lo sguardo, un quadro riassuntivo dei processi d'evolu-
zione del primo pianeta. 

I) É, il pianeta sul quale si sviluppa la coscienza umana più 
ottusa (la coscienza di trance profonda), mentre, contemporanea-
mente, si forma la prima base del corpo fisico dell'uomo. 

II)tale evoluzione attraversa sette giri minori (“ piccoli giri» 
o ronde). Durante ciascuno di questi giri, entrano a cooperare all'e-
laborazione del corpo umano spiriti superiori, e cioè nel: 

1° giro Spiriti della Volontà (Troni) 
2° giro Spiriti della Saggezza (Dominazioni) 
3° giro Spiriti del Movimento (Virtù) 
4° giro Spiriti della Forma (Potestà) 
5° giro Spiriti della  personalità (Archai) 
6° giro Spiriti dei Figli del Fuoco (Arcangeli) 
7° giro Spiriti dei Figli del Crepuscolo (Angeli). 
III) Durante il quarto giro gli Spiriti della Personalità rag-

giungono il grado di umanità. 
IV) Dal quinto giro in poi si manifestano i Serafini. 
V) Dal sesto giro in poi si manifestano i Cherubini. 
VI) Dal settimo giro in poi si manifestano i Troni, i veri 

creatori dell'uomo. 

VII) Con quest'ultima manifestazione ha origine, durante il 
settimo giro del primo pianeta, il primo germe dell' uomo spirituale 
(atma). 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 69 

 
 
 
 
 
 
 

La vita del Sole 
 
 
Al grande periodo cosmico di Saturno segue quello del So-

le, e fra questi due ha luogo un periodo di riposo (pralaya). 
Durante questa pausa tutto ciò che dell'uomo si era svilup-

pato su Saturno prende un caratteretale che, di fronte all'uomo del 
Sole non ancora formato, è simile al seme da cui si svilupperà poi 
la pianta. 

L'uomo di Saturno ha, per così dire, lasciato dietro di sé il 
suo seme immerso in una specie di letargo: da esso si svilupperà 
poi l'uomo solare. 

Quest'ultimo evolve ora sul Sole la sua seconda fase di co-
scienza, analoga a quella che l'uomo attuale ha durante il sonno 
tranquillo privo di sogni. 

Questo stato, che attualmente interrompe lo stato di veglia, 
è un avanzo, in certo modo un ricordo, del periodo dell'evoluzione 
solare; lo si può anche paragonare a quello stato di coscienza ottu-
sa nel quale si trovano le piante attualmente. 

Poiché nella pianta si deve proprio riconoscere un essere 
che dorme. 

Per comprendere l'evoluzione umana dobbiamo pensare che 
il Sole, durante questo secondo grande giro, era ancora un pianeta 
che salì solo più tardi allo stato di stella fissa. 

Secondo la scienza occulta è una stella fissa quella che 
manda forze vitali a uno o più pianeti lontani da essa. 

Questo non era ancora il caso del Sole durante il secondo 
giro; esso era ancora congiunto con gli esseri a cui donava forza. 

Questi esseri, compreso l'uomo al suo grado di evoluzione 
di allora, vivevano ancora sul Sole; non esistevano ancora la Terra 
planetaria separata dal Sole, e la Luna. 

Tutte le sostanze, tutte le forze e tutti gli esseri che oggi vi-
vono sulla Terra e dentro di essa, e tutto ciò che ora fa parte della 
Luna, si trovavano ancora dentro al Sole, e facevano parte delle 
sue sostanze, delle sue forze e dei suoi esseri. 

Solo durante il seguente (terzo) grande giro si staccò dal 
Sole, formando un pianeta separato, ciò che nella scienza occulta si 
chiama Luna. 

Non è, questa, la Luna attuale; ma è, in certo qual modo, la 
precedente incarnazione della nostra Terra. 

Da questa Luna si formò la Terra dopo aver scisso e segre-
gato da sé ciò che attualmente si chiama Luna. 

Cosi, durante il terzo giro, in luogo del Sole planetario di 
prima, esistevano due corpi: la stella fissa Sole e la Luna planetaria 
da esso distaccata. 

Quest'ultima aveva preso con sé, togliendoli al Sole, l'uomo 
e gli altri esseri che durante l'evoluzione del Sole si erano sviluppa-
ti quali compagni dell'uomo. 

Ora il Sole mandava, da fuori, agli esseri lunari quelle forze 
che prima trasmetteva loro immediatamente, quando ancora li con-
teneva in sé, quando era ancora la loro dimora. 

Dopo il terzo giro (lunare) subentrò una nuova pausa (pra-
laya), durante la quale i due corpi separati (Sole e Luna) si riuniro-
no e attraversarono, così riuniti, quello stato di letargo che già pa-
ragonammo a quello del seme. 

Al principio del quarto giro il Sole e la Luna planetaria si 
ridestarono dal sonno profondo, riuniti in un unico corpo. 

Durante la prima metà di questo giro, la nostra Terra, con 
l'uomo e gli altri esseri, si staccò dal Sole. 

Più tardi essa scinde da sé la Luna attuale, di modo che d'o-
ra in poi esistono, quali discendenti dell'antico pianeta solare, tre 
corpi celesti. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 70 

Quindi l'uomo e gli altri esseri, a cui abbiamo accennato 
parlando di Saturno, attraversarono, sul pianeta Sole, durante la se-
conda epoca cosmica, un'altra fase della loro evoluzione. 

Il germe del futuro corpo fisico dell'uomo, che su Saturno 
era andato a poco a poco sviluppandosi, si manifesta ora, al princi-
pio del giro solare, come una pianta che sorga dal seme. 

Ma non resta quale era prima; si compenetra invece di un 
secondo corpo più tenue, ma al tempo stesso più forte: il corpo ete-
rico. 

Mentre il corpo umano di Saturno era come una specie di 
automa (assolutamente privo di vita), esso diventa ora, per mezzo 
del corpo eterico che a poco a poco lo compenetra interamente, un 
essere vitalizzato. 

L'uomo diventa così una specie di pianta, benché il suo 
aspetto non sia veramente quello delle piante attuali. 

Le sue forme si avvicinano piuttosto già un poco a quelle 
dell'uomo attuale; solo il germe della testa (come ora la radice del-
la pianta) è rivolto in giù verso il centro del Sole, e il germe dei 
piedi è, come il fiore, rivolto in su. 

Questa forma vegetale-umana non ha ancora facoltà di mo-
vimento proprio (*). 

Ma l'uomo diventatale solo durante il secondo dei sette» 
piccoli giri» (ronde) che il Sole attraversa. 

Durante il primo di questi» piccoli giri» la forma umana è 
ancora priva del corpo eterico; qui avviene piuttosto una breve ri-
petizione di tutto ciò ch'è già avvenuto su Saturno. 

Il corpo fisico dell'uomo conserva ancora il suo carattere 
automatico, ma altera alquanto la propria forma primitiva. 

 
_______ 

 
(*) All'uomo attuale, abituato alla percezione materiale delle cose, rie-

sce naturalmente difficile rappresentarsi l'uomo vivente sul Sole, quale essere 
vegetale. Non sembra ammissibile che un essere vivente possa esistere nelle 
condizioni fisiche richieste da un tal fatto. Ma soltanto la pianta attuale si adatta 
alla terra fisica attuale; e ha potuto svilupparsi cosi, perché le condizioni del 
mondo circostante sono a ciò adeguate. L'essere vegetale del Sole esisteva in al-
tre condizioni di vita, adeguate alle condizioni fisiche del Sole di allora. 

Questa, ove fosse rimasta quale era su Saturno, non avrebbe 
potuto albergare un corpo eterico; invece viene trasformata in mo-
do da diventare veicolo del corpo eterico. 

Durante i sei giri seguenti il corpo eterico si evolve sempre 
più e, grazie alle sue forze che agiscono sul corpo fisico, anche 
quest'ultimo acquista a poco a poco una forma sempre più perfetta. 

Questa trasformazione che qui avviene nell'uomo è opera di 
quegli spiriti a cui, insieme all'uomo, abbiamo accennato parlando 
di Saturno. 

Quegli spiriti chiamati» vite raggianti» o» fiamme» (i Troni 
della scienza occulta cristiana) qui non sono più in azione. 

Hanno compiuto il loro lavoro durante la prima metà del 
primo giro di Saturno. 

Durante il primo giro (ronda) del Sole vediamo invece 
all'opera gli Spiriti della Saggezza (Dominazioni o Kyriotetes nella 
scienza occulta cristiana); essi hanno già cominciato a prender par-
te all'evoluzione dell'uomo verso la metà del primo giro di Saturno. 

Continuano ora il loro lavoro durante la prima metà del 
primo giro del Sole, e ripetono, in stadi progressivi, l'organizzazio-
ne del corpo fisico, compenetrata di saggezza. 

Un po' più tardi si unisce a questa l'opera degli Spiriti del 
Movimento (Dynamis nel cristianesimo, Mahat nella letteratura 
teosofica). 

Si ripete così quel periodo della vita di Saturno in cui al 
corpo fisico viene data la facoltà del movimento. 

Questo corpo fisico,torna dunque a manifestare la propria 
facoltà di movimento. 

E così ripetono l'uno dopo l'altro, il lavoro: gli Spiriti della 
Forma (Exusiai), gli Spiriti delle Tenebre (Archai nel cristianesi-
mo, Asuras nella teosofia), i Figli del Fuoco (Arcangeli) e infine 
gli Spiriti del Crepuscolo (Angeli, pitris lunari). 

E con ciò abbiamo caratterizzato i primi sei» giri minori» 
del primo giro del Sole. 

Nel settimo» piccolo giro» subentrano di nuovo gli Spiriti 
della Saggezza (Dominazioni). 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 71 

Mentre, nel precedente periodo di lavoro, essi avevano dato 
al corpo dell'uomo una sapiente struttura, danno ora alle membra, 
dotate di movimento, la facoltà d'infondere la saggezza a questo 
movimento stesso. 

Mentre prima era saggia solo la struttura, ora anche il mo-
vimento diventa un'espressione di saggezza interiore. 

E con ciò il primo giro del Sole giunge al suo termine. 
Esso consiste di sette consecutivi giri minori, di cui ognuno 

è la breve ripetizione di un giro (ronda) di Saturno. 
Questi sette» piccoli giri» che formano una ronda, si chia-

mano, nella letteratura teosofica, globi (così una ronda si svolge at-
traverso sette globi). 

E dopo una pausa (pralaya) segue al primo il secondo giro. 
Descriveremo più tardi e più partitamente i singoli - «picco-

li giri» o globi; e passiamo ora a descrivere il secondo giro del So-
le. 

Già alla fine del primo giro il corpo umano è diventato ma-
turo per accogliere il corpo eterico, perché gli Spiriti della Saggez-
za gli hanno reso possibile il movimento permeato di saggezza. 

Nel frattempo però gli stessi Spiriti della Saggezza si sono 
evoluti più oltre. 

Grazie al lavoro compiuto, sono diventati capaci di emana-
re la propria sostanza, come le Fiamme al principio di Saturno 
avevano emanato la loro, per formare la base materiale del corpo 
fisico. 

Ora la sostanza degli Spiriti della Saggezza è l'etere, cioè la 
saggezza dinamizzata e pervasa di forza, in altri termini la vita. 

Il corpo eterico o corpo vitale dell'uomo è dunque un'ema-
nazione degli Spiriti della Saggezza. 

Quest'emanazione continua, finché, verso la metà del se-
condo giro del Sole, possono rientrare in azione con una nuova at-
tività gli Spiriti del Movimento. 

Il lavoro si limitava prima al solo corpo fisico dell'uomo; 
ora invece si estende al corpo eterico, infondendogli un'attività sa-
tura di forza. 

Ciò perdura fino alla metà del terzo giro del Sole; quindi 
comincia il lavoro degli Spiriti della Forma; per loro mezzo il cor-
po eterico, dotato fino allora di una mobilità simile a quella delle 
nuvole, acquista una forma ben definita. 

Alla metà del quarto giro solare questi Spiriti della Forma 
acquistano una coscienza simile a quella che l'uomo avrà su Vene-
re, sul secondo pianeta ch'egli abiterà dopo la vita sulla Terra. 

È una coscienza iperpsichica, ch'essi acquistano come frut-
to della loro attività durante il terzo e il quarto giro del Sole. 

Con ciò acquistano la facoltà di trasformare, per mezzo 
dell'etere, i germi sensori che avevano cominciato a formarsi su 
Saturno e che, fino allora, erano stati semplicemente apparecchi fi-
sici, in sensi compenetrati di vita. 

A quest'epoca, e mercè un processo analogo, gli Spiriti del-
le Tenebre (Archai nella scienza occulta cristiana, Asuras nella 
teosofia) si sono innalzati fino alla coscienza psichica, a quella co-
scienza immaginativa cosciente che l'uomo svilupperà soltanto su 
Giove. 

Diventano capaci così di agire coscientemente dal mondo 
astrale. 

Ora, dal mondo astrale si può influire sul corpo eterico di 
un altro essere, e ciò fecero gli Spiriti delle Tenebre sul corpo ete-
rico dell'uomo. 

Essi gli infusero allora lo spirito dell'egoità (indipendenza 
ed egoismo), come avevano fatto prima per il corpo fisico. 

Come si vede, questi spiriti infondono gradatamente l'egoi-
smo in tutti gli elementi costitutivi dell'essere umano. 

Intorno a quel tempo stesso, i Figli del Fuoco raggiungono 
il grado di coscienza che l'uomo possiede attualmente come co-
scienza di veglia. 

Si può dunque dire ch'essi diventano ora uomini; e possono 
ora servirsi del corpo fisico umano per comunicare in certo qual 
modo col mondo esteriore. 

In modo simile gli Spiriti della Personalità si erano serviti 
del corpo fisico dalla metà del quarto giro di Saturno in poi; solo, 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 72 

si erano serviti dei germi sensori per ottenere così una specie di 
percezione. 

Ma i Figli del Fuoco sono per loro natura tali da riversare 
nell'ambiente circostante il calore della loro anima; e il corpo fisico 
umano è giunto al punto ch'essi se ne possono servire a tale scopo. 

Il loro calore agisce pressappoco come il calore della galli-
na sull'uovo ch'essa sta covando, ha cioè una forza capace di risve-
gliare la vita. 

Tutto ciò che di questa forza risvegliatrice di vita si trova 
nell'uomo e negli altri esseri terrestri, venne infuso, a quell'epoca, 
nel corpo eterico dai Figli del Fuoco. 

Si tratta dunque qui dell'origine di quel calore che tutti gli 
esseri viventi hanno come condizione della loro riproduzione. 

Vedremo in seguito quale trasformazione questa forza di 
calore subì poi, allorché la Luna si staccò dal Sole. 

Verso la metà del quinto giro i Figli del Fuoco sono arrivati 
essi stessi al punto di poter infondere al corpo eterico quella facoltà 
che, fino allora, avevano esercitata per mezzo del corpo fisico 
umano. 

Essi sostituiscono ora gli Spiriti della Personalità nel lavoro 
intorno a questo corpo eterico, che diventa così il suscitatore della 
facoltà di procreazione; e abbandonano invece il corpo fisico ai Fi-
gli del Crepuscolo (Angeli nel cristianesimo, pitris lunari nella teo-
sofia) che, nel frattempo, hanno acquistato un'ottusa coscienza 
immaginativa, come sarà quella dell'uomo sulla Luna. 

Su Saturno essi avevano dato al progenitore umano una 
specie di organo dell'intelletto. 

Ora continuano ad elaborare gli strumenti fisici dello spirito 
umano, di cui esso potrà servirsi poi coscientemente in future fasi 
d'evoluzione. 

In virtù di ciò, dalla metà del quinto giro solare in poi, i Se-
rafini possono manifestarsi per mezzo del corpo umano in modo 
ancor più perfetto che non fosse possibile su Saturno. 

Dalla metà del sesto giro solare in poi, l'uomo diventa egli 
stesso atto a lavorare inconsciamente al suo corpo fisico, sostituen-
do, sotto questo riguardo, i Figli del Crepuscolo. 

Con quest'attività egli crea, in stato di letargo, il primo 
germe di quell'essere spirituale vivente che chiamiamo spirito vita-
le (budhi). 

Solo in gradi più avanzati della sua evoluzione egli prende-
rà coscienza anche di questo spirito vitale. 

Come dal settimo giro di Saturno in poi, i Troni trasfondo-
no liberamente le loro forze nel germe dell'uomo spirituale ivi for-
mato, così i Cherubini emanano ora la loro saggezza, che resta d'o-
ra in poi attributo dello spirito vitale dell'uomo in tutte le susse-
guenti fasi d'evoluzione. 

Dalla metà del settimo giro solare in poi, si manifesta di 
nuovo il germe dell'uomo spirituale (atma) apparso già su Saturno; 
si congiunge con lo spirito vitale (budhi) e ne deriva la monade vi-
talizzata (atma-budhi). 

Mentre l'uomo lavora a quell'epoca incoscientemente al 
proprio corpo fisico, i Figli del Crepuscolo intraprendono quel la-
voro ch'è necessario all'ulteriore sviluppo del corpo eterico. 

Essi sono, sotto tale aspetto, i successori dei Figli del Fuo-
co, irradiano, cioè, le immagini della loro coscienza nel corpo ete-
rico, godendo in tal modo, in uno stato come di sogno, della forza 
generatrice di questo corpo, già suscitata dai Figli del Fuoco. 

Preparano così il piacere congiunto a questa forza che più 
tardi (sulla Luna) si svilupperà nell'uomo e negli altri esseri suoi 
compagni. 

Ora noi sappiamo che su Saturno era stato formato il corpo 
fisico dell'uomo, allora interamente privo di vita. 

Un tale corpo non vitalizzato è detto minerale dalla scienza 
occulta. 

Possiamo perciò anche dire: l'uomo su Saturno era minera-
le, ossia passò attraverso il regno minerale. 

Questo minerale umano non aveva la forma di un minerale 
d'oggi; minerali come li abbiamo oggi, allora non esistevano anco-
ra. 

Sul Sole, come abbiamo veduto, questo minerale umano 
che si risveglia dallo stato letargico come si sviluppa un germe, fu 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 73 

vitalizzato; diventò pianta umana; e l'uomo passò attraverso il re-
gno vegetale. 

Però non tutti i minerali umani vennero in tal modo compe-
netrati di vita. 

Ciò non sarebbe potuto avvenire, poiché l'uomo vegetale 
abbisognava, per vivere, del fondamento minerale. 

Come oggi non possono esistere piante senza il regno mine-
rale, da cui possano assorbire le sostanze a loro necessarie, così era 
sul Sole per l'uomo vegetale. 

Questo dové dunque lasciare dietro di sé, al grado di mine-
rale, una parte dei germi umani, a beneficio della propria evoluzio-
ne. 

E poiché le condizioni di vita erano sul Sole assai diverse 
da quelle di Saturno, così questi minerali respinti presero forme del 
tutto diverse da quelle avute su Saturno. 

Sorse cosi, accanto al regno vegetale-umano, un altro re-
gno: uno speciale regno minerale. 

Come si vede, l'uomo ascende a un regno superiore, respin-
gendo parte dei suoi simili in un regno inferiore. 

Vedremo questo processo ripetersi, spesso nelle seguenti 
fasi d'evoluzione; esso corrisponde a una legge fondamentale 
dell'evoluzione stessa. 

 
*   *   * 

 
Daremo ora nuovamente, per maggior chiarezza, uno 

schema del processo d'evoluzione che si svolse sul Sole. 
I) Il Sole è quel pianeta sul quale si sviluppa la seconda 

condizione della coscienza umana, quella del sonno senza sogni. Il 
corpo fisico dell'uomo, acquistando un corpo eterico, ascende a 
una specie di esistenza vegetale. 

Il) Quest'evoluzione passa attraverso a sette forme seconda-
rie (“ piccoli giri» o ronde): 

l° - durante il primo di questi giri si ripetono, sotto forma 
un po' diversa, gli stadi d'evoluzione di Saturno, per quanto riguar-
da il corpo fisico; 

2° - alla fine del primo giro ha principio l'emanazione del 
corpo eterico (la parte degli Spiriti della Saggezza; 

3° - alla metà del secondo giro comincia il lavoro degli Spi-
riti dei Movimento intorno a questo corpo; 

4° - alla metà del terzo giro comincia il lavoro degli Spiriti 
della Forma intorno a questo corpo eterico; 

5° - dalla metà del quarto giro in poi, questo corpo acquista 
l’egoità per mezzo degli Spiriti della Personalità; 

6° - nel frattempo il corpo fisico, grazie alle forze già ante-
riormente attive, è progredito al punto che, per suo mezzo, gli Spi-
riti del Fuoco raggiungono il grado d'umanità del quarto giro in 
poi; 

7° - alla metà del quinto giro gli Spiriti del Fuoco, che sono 
prima passati attraverso il grado d'umanità, intraprendono il loro 
lavoro intorno al corpo eterico. Nel corpo fisico agiscono, a que-
st'epoca, i Figli del Crepuscolo; 

8° - verso la metà del sesto giro subentra il lavoro dei Figli 
del Crepuscolo al corpo eterico. Il corpo fisico viene elaborato 
dall'uomo stesso; 

9° - alla metà del settimo giro è nata la monade vitalizzata. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 74 

 
 
 
 
 
 
 

La vita della Luna 
 
 
Durante il periodo cosmico della Luna che succede a quello 

del Sole, l'uomo sviluppa la terza delle sue sette forme di coscien-
za. 

La prima si era sviluppata durante i sette giri di Saturno, la 
seconda durante l'evoluzione del Sole; la quarta è quella che l'uo-
mo sta ora sviluppando a poco a poco durante il periodo della Ter-
ra; tre altre sorgeranno sui pianeti successivi. 

La forma di coscienza che l'uomo aveva su Saturno non si 
può paragonare ad alcuna fra quelle che sono proprie all'uomo at-
tuale, poiché era più ottusa della coscienza del sonno senza sogni. 

Invece la coscienza del Sole si può paragonare a quella del 
sonno senza sogni o anche alla coscienza attuale - dormente - del 
mondo vegetale. 

Però si tratta sempre soltanto di somiglianze, poiché sareb-
be errato credere che gli eventi dei grandi periodi cosmici possano 
esattamente ripetersi. 

Così va interpretato anche il paragone che noi facciamo tra 
la coscienza della Luna e quella del sonno pervaso di sogni, col 
quale ha qualche somiglianza. 

È la così detta» coscienza immaginativa» che l'uomo rag-
giunge sulla Luna. 

La somiglianza consiste nel fatto che,tanto nella coscienza 
della Luna, quanto nella coscienza attuale di sogno, sorgono 
nell'interno dell'essere immagini le quali hanno una certa relazione 
con le cose e con gli esseri del mondo esteriore. 

Ma queste immagini non sono, come per l'uomo attuale che 
ha raggiunto lo stato di veglia, una copia di tali esseri e cose. 

Le immagini di sogno sono un'eco degli avvenimenti della 
giornata, oppure espressioni simboliche di fatti che avvengono in-
torno a chi sogna o nel suo interno. 

È facile dare degli esempi per queste tre specie di sogni. 
In primo luogo tutti conoscono quei sogni che altro non so-

no se non immagini disordinate di avvenimenti diurni più o meno 
remoti. 

Un esempio del secondo caso, è quello di chi, nel sogno, 
crede di veder passare rapidamente un treno e svegliandosi si ac-
corge che in quel sogno si è estrinsecato il tic-tac dell'orologio ac-
canto a lui. 

Un esempio per la terza specie è il sogno di chi crede, ad 
esempio, di trovarsi in una stanza il cui soffitto è ricoperto di brutti 
animali; e svegliandosi si accorge che ciò non è se non la manife-
stazione del mal di capo che lo affligge. 

Ora, se partendo datali confuse immagini di sogno, voglia-
mo formarci una rappresentazione della coscienza della Luna, do-
vremo riconoscere che il carattere immaginativo esiste anche qui, 
ma che in luogo della confusione e dell'arbitrio vi regna un ordine 
perfetto. 

Le immagini della coscienza della Luna hanno, è vero, una 
somiglianza ancora minore con gli oggetti a cui si riferiscono, di 
quella che non abbiano i sogni; ma vi è invece una rispondenza 
perfetta fra l'immagine e l'oggetto. 

Attualmente, entro l'evoluzione della Terra, la rappresenta-
zione che ci facciamo di un oggetto è una riproduzione dell'oggetto 
relativo; cosi, ad esempio, la rappresentazione di una tavola è 
un'immagine della tavola stessa. 

Non così per la coscienza della Luna. 
Poniamo che l'uomo della Luna si avvicini a una cosa che 

gli sia simpatica o vantaggiosa: sorge allora nell'intimo della sua 
anima un'immagine colorata di carattere chiaro; se invece gli si av-
vicina qualcosa di pericoloso o di antipatico, l'immagine è brutta e 
tenebrosa. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 75 

La rappresentazione non è una copia dell'oggetto, ma un 
simbolo che ad esso corrisponde in modo preciso e determinato; 
perciò l'essere nel quale sorgono tali rappresentazioni simboliche, 
può regolare la propria vita a seconda di esse. 

Dunque la vita animica del progenitore lunare si svolge in 
immagini che hanno in comune coi sogni attuali il carattere fugge-
vole, fluttuante e simbolico, ma che si distinguono da questi per il 
loro carattere assolutamente determinato da leggi. 

La base dell'evoluzione di questa coscienza immaginativa 
dei progenitori umani sulla Luna fu il formarsi di un terzo elemen-
to oltre il corpo fisico e il corpo eterico. 

Questo terzo elemento si chiama corpo astrale. 
Ma quest'elemento si formò soltanto durante il terzo picco-

lo giro della Luna, la così detta terza ronda lunare. 
I primi due giri lunari sono una semplice ripetizione di ciò 

ch'era avvenuto su Saturno e sul Sole; ma anche qui non dobbiamo 
immaginarci che si tratti di un'esatta ripetizione di tutti i fatti acca-
duti su Saturno e sul Sole. 

Ciò che si ripete, cioè il formarsi di un corpo fisico e di un 
corpo eterico, subisce nello stesso tempo una tale trasformazione, 
che a questi due elementi della natura umana può venire ad ag-
giungersi, durante il terzo giro lunare, il corpo astrale; ciò che non 
avrebbe ancora potuto avvenire sul Sole. 

Durante il terzo periodo lunare - veramente, il processo 
comincia già verso la metà del secondo, - gli Spiriti del Movimento 
emanano dalla loro propria natura l'elemento astrale, compenetran-
done il corpo umano. 

Durante il quarto giro, cominciando però dalla metà del ter-
zo, gli Spiriti della Forma foggiano questo corpo astrale in modo 
che tanto la sua forma quanto l'intera sua organizzazione possano 
sviluppare processi interiori. 

Questi processi hanno il carattere di ciò che nell'animale e 
nell'uomo si chiama attualmente istinto, brama, desiderio. 

Alla metà del quarto giro lunare gli Spiriti della Personalità 
iniziano ciò che nel quinto periodo diventa il loro còmpito princi-
pale: innestare nel corpo astrale l’egoità, come avevano fatto du-

rante i periodi cosmici antecedenti per il corpo fisico e per il corpo 
eterico. 

Ma affinché nell'epoca accennata, dalla metà del quarto gi-
ro lunare in poi, il corpo fisico e il corpo eterico possano divenir 
atti ad aggregarsi un corpo astrale indipendente, essi devono venir-
vi preparati dagli Spiriti della Forma. 

Ed ecco come ciò avviene: durante il primo giro lunare 
(ronda) il corpo fisico viene portato al grado di maturità necessario 
dagli Spiriti del Movimento, nel secondo dagli Spiriti della Forma, 
nel terzo dagli Spiriti della Personalità, nel quarto dagli Spiriti del 
Fuoco, nel quinto da quelli del Crepuscolo. 

Esattamente parlando, questo lavoro degli Spiriti del Cre-
puscolo si svolge dalla metà dei quarto giro lunare in poi, di modo 
che, nella stessa epoca in Cui li Spiriti della Personalità lavorano 
intorno al corpo astrale, si svolge anche l"attività degli Spiriti del 
Crepuscolo intorno al corpo fisico. 

Lo sviluppo del corpo eterico avviene cosi: nel primo giro 
lunare le qualità necessarie gli vengono infuse dagli Spiriti della 
Saggezza, nel secondo dagli Spiriti del Movimento, nel terzo dagli 
Spiriti della Forma, nel quarto dagli Spiriti della Personalità e nel 
quinto dagli Spiriti del Fuoco. 

Anche quest'attività degli Spiriti del Fuoco si svolge con-
temporaneamente al lavoro che gli Spiriti della Personalità com-
piono intorno al corpo astrale, cioè dalla metà del quarto giro luna-
re in poi, nel quinto. 

Considerando dunque nel suo complesso il progenitore 
umano di quell'epoca, e il modo com'è venuto formandosi sulla 
Luna, possiamo dire che, dalla metà del quarto giro lunare in poi, 
l'uomo è composto di un corpo fisico, nel quale opera l'attività dei 
Figli del Crepuscolo, di un corpo eterico a cui lavorano gli Spiriti 
del Fuoco, e finalmente di un corpo astrale in cui si manifesta l'at-
tività degli Spiriti della Personalità. 

Il fatto che gli Spiriti del Crepuscolo elaborino, durante 
questo periodo d'evoluzione, il corpo fisico umano, significa ch'es-
si raggiungono qui il loro grado di umanità, com'era avvenuto, du-



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 76 

rante il giro corrispondente, su Saturno per gli Spiriti della Perso-
nalità, e sul Sole per gli Spiriti del Fuoco. 

Dobbiamo rappresentarci che i» germi sensori» del corpo 
fisico, sviluppatisi anch'essi nel frattempo, possono venir adopera-
ti, dalla metà del quarto giro lunare in poi, dagli Spiriti del Crepu-
scolo, a percepire gli oggetti e i processi esteriori sulla Luna. 

L'uomo stesso raggiungerà solo sulla Terra, dalla metà del 
quarto giro in poi, la facoltà di servirsi di questi sensi. 

Invece verso la metà del quinto giro lunare (ronda) egli 
giunge al punto di poter lavorare inconsciamente al corpo fisico. 

Per mezzo di quest'attività egli si crea, nella sua coscienza 
ottusa, il primo germe di ciò che si chiama sé spirituale (manas). 
(Cfr. Il mio libro Teosofia). 

Questo sé spirituale giungerà poi, nel corso dell'evoluzione 
umana, al suo pieno sviluppo; ed è ciò che più tardi, unito all'atma 
(l'uomo spirituale) e a budhi (spirito vitale), formerà la parte supe-
riore, la parte spirituale dell'uomo. 

Ora, come su Saturno i Troni o Spiriti della Volontà hanno 
compenetrato di volontà l'uomo spirituale (atma), e come sul Sole i 
Cherubini hanno compenetrato di saggezza lo spirito vitale (bud-
hi), così ora i Serafini compenetrano il sé spirituale (manas), in-
fondendogli una facoltà che nelle future fasi dell'evoluzione, sulla 
Terra, diventa quella facoltà di rappresentazione per cui l'uomo, 
come essere pensante, può mettersi in rapporto col mondo circo-
stante. 

Diremo subito che, dalla metà del sesto giro lunare in poi, 
si manifesta di nuovo lo spirito vitale (budhi), dalla metà del setti-
mo l'uomo spirituale, e che entrambi si congiungono al sé spiritua-
le, così che alla fine di tutto il periodo cosmico lunare l'uomo supe-
riore è preparato. 

Questo poi, insieme col resto che si è sviluppato sulla Luna, 
ricade nel sonno durante un periodo di riposo (pralaya) per conti-
nuare poi la sua evoluzione sulla Terra. 

Ora, mentre dalla metà del quinto giro lunare alla metà del 
sesto, l'uomo lavora incoscientemente al suo corpo fisico, gli Spiri-
ti del Crepuscolo spiegano la loro attività nel suo corpo eterico. 

Come abbiamo descritto, mediante il lavoro compiuto 
nell'epoca anteriore intorno al corpo fisico, essi si sono preparati a 
sostituire nell'elaborazione del corpo eterico gli Spiriti del Fuoco, i 
quali, da parte loro, assumono il lavoro degli Spiriti della Persona-
lità intorno al corpo astrale. 

Questi Spiriti della Personalità, invece, si sono ora elevati a 
sfere superiori. 

Il lavoro degli Spiriti del Crepuscolo intorno al corpo eteri-
co significa ch'essi congiungono il proprio stato di coscienza con le 
immagini della coscienza del corpo eterico. 

Con ciò gli innestano il piacere e il dolore rispetto alle cose. 
Sul Sole il campo della loro attività era ancora, sotto questo 

aspetto, il corpo fisico soltanto. 
Perciò il piacere e il dolore vi erano collegati alle funzioni 

del solo corpo fisico. 
Ora la cosa cambia; il piacere e il dolore si collegano ormai 

con le immagini che sorgono nel corpo eterico. 
Così nella coscienza crepuscolare dell'uomo, gli Spiriti del 

Crepuscolo sperimentano un mondo di sentimento. 
È quello stesso mondo di sentimento che l'uomo sperimen-

terà per sé nella sua coscienza terrena. 
Nel corpo astrale agiscono in quella stessa epoca gli Spiriti 

del Fuoco, rendendolo atto a sentire vivamente col mondo circo-
stante. 

Il piacere e il dolore, che, nel modo sopra descritto, vengo-
no prodotti nel corpo eterico per opera degli Spiriti del Crepuscolo, 
hanno un carattere d'immobilità (passivo); si manifestano piuttosto 
quali immagini riflesse del mondo esteriore, prive di attività pro-
pria. 

Ma ciò che gli Spiriti del Fuoco producono nel corpo astra-
le, sono affetti vivaci: amore, odio, ira, timore, orrore, passioni 
tempestose, istinti, ecc. 

E poiché prima gli Spiriti della Personalità (Asuras) aveva-
no innestato in questo corpo la loro propria entità, questi affetti ap-
paiono ora col carattere dell’egoità, della separazione. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 77 

Rappresentiamoci com'è costituito il progenitore umano 
sulla Luna a quell'epoca. 

Egli ha un corpo fisico mediante il quale sviluppa, in stato 
di coscienza ottusa, il sé spirituale (manas). 

Ha inoltre un corpo eterico mediante il quale gli Spiriti del 
Crepuscolo sentono il piacere e il dolore; ha infine un corpo astra-
le, commosso per opera degli Spiriti del Fuoco da istinti, affetti e 
passioni. 

Ma a questi tre elementi costitutivi dell'uomo lunare manca 
ancora interamente la coscienza oggettiva. 

Nel corpo astrale fluttuano immagini pervase appunto dai 
suddetti sentimenti. 

Sulla Terra, allorché subentrerà la coscienza oggettiva pen-
sante, questo corpo astrale diventerà il veicolo subordinato, ovvero 
lo strumento, del pensiero, della facoltà di rappresentazione. 

Invece ora, sulla Luna, si manifesta in tutta la sua propria 
piena indipendenza; per sé è insomma più attivo, qui, più mobile di 
quanto sarà più tardi sulla Terra. 

Per caratterizzarlo, potremmo dire ch'è un uomo animale; e 
come tale è, nel suo genere, a un livello superiore degli animali ter-
restri attuali. 

Egli ha in sé le caratteristiche dell'animalità in grado ancor 
più completo. 

Queste sono, in certo qual modo, più selvagge, più indoma-
bili delle qualità animali d'oggi; perciò, in questa fase della sua vi-
ta, l'uomo si può dire un essere la cui evoluzione sta in mezzo fra 
quella dell'animale e quella dell'uomo attuale. 

Se egli proseguisse in linea diretta per questa via di svilup-
po, diventerebbe un essere feroce e sfrenato. 

L'evoluzione terrestre porta ad attutire, a domare il carattere 
animale nell'uomo. 

E ciò avviene per mezzo della coscienza del pensiero. 
Se, dunque, l'uomo che si è sviluppato sul Sole si può 

chiamare uomo vegetale, l'uomo della Luna può esser detto uomo 
animale. 

L'evoluzione di un tale uomo presuppone pure la trasfor-
mazione del mondo circostante. 

Come abbiamo mostrato, l'uomo vegetale del Sole non si 
sarebbe potuto evolvere, se accanto a questo regno dell'uomo vege-
tale non si fosse sviluppato indipendentemente un regno minerale. 

Ora, durante le due prime epoche della Luna (ronde), questi 
due regni, il regno vegetale e il regno minerale, risorgono dalle te-
nebre. 

Essi sono trasformati solo in quanto l'uno e l'altro sono di-
ventati più grossolani, più densi. 

Durante la terza epoca della Luna, dall'insieme del regno 
vegetale si distacca una parte la quale non subisce il processo di 
solidificazione, e serve così a fornire la sostanza da cui può for-
marsi l'entità animale dell'uomo. 

Questa, appunto, nella sua unione col più altamente evoluto 
corpo eterico e col corpo astrale appena formato, costituisce la tri-
plice entità umana sopra descritta. 

Non tutto il mondo vegetale formatosi sul Sole può tra-
sformarsi nel regno animale; poiché gli esseri animali presuppon-
gono per la loro esistenza il mondo vegetale ch'è la base del mondo 
animale. 

Come l'uomo del Sole poté elevarsi all'esistenza di vegetale 
soltanto col ricacciare una parte dei suoi simili in una più grossola-
na esistenza minerale, così avviene ora per l'uomo animale della 
Luna. 

Anch'egli lascia ora dietro di sé, allo stato vegetale più 
grossolano, una parte di quegli esseri che sul Sole appartenevano 
ancora alla sua stessa natura vegetale. 

Ma come l'uomo animale della Luna non è uguale all'ani-
male d'oggi, bensì sta in mezzo fra l'animale attuale e l'uomo attua-
le, così è del minerale della Luna. 

Esso sta fra il minerale attuale e il vegetale attuale; ha qual-
cosa del vegetale. 

Le rocce della Luna non sono pietre nel senso odierno ma 
hanno un carattere di vitalità, di forza germinatrice e di crescita. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 78 

Allo stesso modo la pianta della Luna ha in sé certi caratteri 
dell'animalità. 

L'uomo animale della Luna è ancora privo di ossa solide. 
Il suo scheletro è ancora cartilaginoso; in confronto a quello 

attuale, tutta la materia del suo corpo è molle, ed anche i suoi mo-
vimenti sono diversi. 

Egli non cammina; ma piuttosto saltella e perfino si libra. 
Ciò poteva accadere perché la Luna d'allora non aveva, co-

me la Terra attuale, un'atmosfera sottile e aerea, ma il suo involu-
cro era essenzialmente più denso, più denso perfino dell'acqua at-
tuale. 

In tale elemento denso-liquido l'uomo animale si moveva 
avanti e indietro, in su e in giù. 

E in quell'elemento vivevano anche i minerali e gli animali 
dai quali egli traeva il proprio nutrimento; anzi quell'elemento con-
teneva anche la forza che poi sulla Terra fu infusa interamente ne-
gli esseri stessi: la forza della fecondazione. 

Poiché l'uomo, allora, non era ancora diviso in due sessi, 
ma era unisessuale, e veniva formato dalla propria atmosfera ae-
reo-acquosa. 

Ma come al mondo tutto esiste in diversi stadi di transizio-
ne, così già negli ultimi periodi lunari andò sviluppandosi, in sin-
goli esseri animali umani, la bisessualità, quale preparazione al fu-
turo stato terrestre. 

Il sesto e il settimo giro lunare presentano una specie di de-
flusso di tutti questi processi, e allo stesso tempo il formarsi di una 
specie di stato di eccessiva maturità; finché il tutto passa a un pe-
riodo di riposo (pralaya), sommergendosi nel sonno fino all'epoca 
terrestre. 

Ora l'evoluzione del corpo astrale umano è congiunta a un 
processo cosmico che dobbiamo pure descrivere qui. 

Allorché, dopo la pausa successiva all'epoca cosmica del 
Sole, questo si risveglia ed esce dalle tenebre, tutto ciò che vive su 
questo pianeta così risorgente, lo abita come un unico corpo. 

Ma questo Sole risorgente è pure diverso da quello ch'era 
prima. 

La sua materia non è più tutta pervasa di luce come prima: 
ha invece alcune parti più scure. 

E queste ora vengono, per così dire, eliminate dalla massa 
uniforme. 

E dal secondo giro (ronda) in poi, queste parti appaiono 
sempre più come un elemento indipendente; il corpo del Sole 
prende così una forma allungata che consiste di due parti, una mol-
to più grande e una più piccola, riunite però ancora insieme. 

Durante il terzo giro questi due corpi finiscono con lo stac-
carsi totalmente l'uno dall'altro. 

Il Sole e la Luna sono ora due corpi, e quest'ultima gira cir-
colarmente intorno al Sole. 

Contemporaneamente alla Luna escono dal Sole anche tutti 
quegli esseri di cui abbiamo descritto qui l'evoluzione. 

Lo sviluppo del corpo astrale avviene appunto sulla Luna 
dopo la sua scissione del Sole. 

Il processo cosmico che abbiamo caratterizzato è la condi-
zione dell'evoluzione sopra descritta. 

Finché gli esseri in questione, appartenenti all'uomo, attin-
gevano la loro forza dalla propria dimora solare, la loro evoluzione 
non poteva giungere fino al gradino suddetto. 

Nel quarto giro (ronda) la Luna è un pianeta indipendente, e 
ciò ch'è stato descritto per quest'epoca si svolge sul pianeta Luna, 
Daremo anche qui uri quadro riassuntivo dell'evoluzioue della Lu-
na e degli esseri che ad essa appartengono. 

I) La Luna è quel pianeta sul quale l'uomo sviluppa la co-
scienza immaginativa col suo carattere simbolico. 

II) Durante i primi due giri (ronde) si va preparando l'evo-
luzione lunare dell'uomo, attraverso a una specie di ripetizione dei 
processi di Saturno e del Sole. 

III) Nel terzo giro ha origine il corpo astrale umano mercè 
un'emanazione degli Spiriti del Movimento). 

IV) Contemporaneamente a questo processo, dal risvegliato 
corpo solare unitario si distacca la Luna, che gira intorno al resto 
del Sole. L'evoluzione degli esseri congiunti all'uomo si svolge ora 
sulla Luna. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 79 

V) Nel quarto giro gli Spiriti del Crepuscolo abitano il cor-
po fisico e si elevano così al grado di umanità. 

VI) Nel corpo astrale in formazione viene innestata l'egoità 
dagli Spiriti della Personalità (Asuras). 

VII) Nel quinto giro l’uomo comincia a lavorare in uno sta-
to di ottusità al suo corpo fisico; alla monade già esistente viene ad 
aggiungersi il sé spirituale (manas). 

VIII) Nel corpo eterico dell'uomo si sviluppa, durante l'esi-
stenza lunare, una specie di gioia e di dolore che hanno un caratte-
re passivo. Invece nel corpo astrale si sviluppano i sentimenti: ira, 
odio, istinti, passioni, ecc. 

IX) Ai due regni precedenti: il regno vegetale e il - regno 
minerale, che vengono ricacciati indietro di un grado, si aggiunge 
il regno animale, nel quale l'uomo stesso si trova allora. 

Verso la fine di tutta quest'epoca cosmica, la Luna si avvi-
cina sempre più al Sole, e quando comincia l'epoca del riposo (pra-
laya), i due corpi si sono nuovamente riuniti in uno solo, per risve-
gliarsi poi, dopo il periodo di sonno, in una nuova epoca cosmica: 
quella della Terra. 

 
 
 
 
 
 
 

La vita della Terra 
 
 
Abbiamo già mostrato come vengano progressivamente 

formandosi gli elementi che compongono la così detta» natura 
umana inferiore», e cioè il corpo fisico, il corpo eterico e il corpo 
astrale. 

Abbiamo anche descritto come, col sopraggiungere di un 
nuovo corpo, i più antichi debbano sempre trasformarsi in modo da 
poter diventare i veicoli e gli strumenti del nuovo. 

Con questo progresso si collega anche una trasformazione 
della coscienza umana. 

Finché l'uomo inferiore ha soltanto un corpo fisico, gli è 
propria una coscienza interamente ottusa che non raggiunge nem-
meno in chiarezza quella dell'attuale stato di sonno senza sogni, 
benché, per l'uomo attuale, quest'ultima condizione di coscienza 
sia già, uno stato» incosciente». 

All'epoca in cui appare il corpo eterico,, l'uomo acquista 
quella coscienza che ancor oggi gli è propria nel sonno senza so-
gni. 

Col formarsi del corpo astrale si manifesta una crepuscolare 
coscienza immaginativa simile (ma non uguale) a quella che at-
tualmente l'uomo ha quando sogna. 

Descriveremo ora la quarta condizione di coscienza, l'attua-
le, propria dell'uomo terrestre. 

Essa si forma nella quarta grande epoca cosmica, quella 
della Terra, che succede a quelle di Saturno, del Sole e della Luna. 

Su Saturno è stato sviluppato per diversi gradi il corpo fisi-
co dell'uomo. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 80 

Esso non avrebbe allora potuto essere il portatore del corpo 
eterico. 

Questo, infatti, è venuto ad aggiungersi soltanto durante la 
vita del Sole. 

In pari tempo, durante i successivi giri solari, il corpo fisico 
venne trasformandosi in modo che poté diventare il portatore di 
questo corpo eterico, e il corpo eterico poté spiegare la sua attività 
entro il corpo fisico. 

Durante l'evoluzione della Luna venne ad aggiungersi il 
corpo astrale; e nuovamente il corpo fisico e il corpo eterico furono 
trasformati in modo da diventare i veicoli e gli strumenti del na-
scente corpo astrale. 

In tal modo l'uomo diventa sulla Luna un essere composto 
del corpo fisico, del corpo eterico e del corpo astrale: per mezzo 
del corpo eterico è in grado di sentire il piacere e il dolore, per 
mezzo del corpo astrale è un essere dotato di affetti: ira, odio, amo-
re, ecc. Ai diversi elementi che lo costituiscono, lavorano, come 
abbiamo veduto, esseri superiori. 

Cosi, sulla Luna il corpo eterico ha ottenuto, per opera degli 
Spiriti del Crepuscolo, la facoltà di sentire piacere e dolore; e per 
opera degli Spiriti del Fuoco vennero infusi al corpo astrale i sen-
timenti. 

Contemporaneamente avveniva, durante i tre grandi giri di 
Saturno, del Sole e della Luna, anche un altro fatto. 

Nell'ultimo giro di Saturno si era formato, con l'aiuto degli 
Spiriti della Volontà (Troni), l'uomo spirituale _(atma). 

Nel penultimo giro del Sole si era aggiunto a questo, con 
l'aiuto dei,Cherubini, lo spirito vitale (budhi). 

E nel terz'ultimo giro della Luna si aggiunse a quei due 
elementi, con l'aiuto dei Serafini,il sé spirituale (manas). 

In realtà hanno avuto origine cosi, durante questi tre grandi 
giri, due diversi principi umani: un uomo inferiore, composto di 
corpo fisico, corpo eterico e corpo astrale, e un uomo superiore, 
composto dell'uomo spirituale (atma), spirito vitale (budhi), sé spi-
rituale (manas). 

Da prima la natura inferiore e la natura superiore dell'uomo 
seguirono due vie diverse. 

L'evoluzione della Terra ha la missione di ricongiungere 
questi due principi umani separati. 

Da prima però tutta la vita della Luna ricade, dopo il setti-
mo» piccolo giro», in una specie.di sonno (pralaya); in conseguen-
za di ciò, tutto viene, per così dire, riamalgamato in una massa uni-
forme. 

Anche il Sole e la Luna, che nell'ultimo grande giro erano 
separati, si ricongiungono durante gli ultimi giri della Luna. 

Quando poi, dopo il periodo di sonno, tutto ricompare, deve 
anzitutto esser ripetuta, nelle cose essenziali, durante il primo» 
piccolo giro» la condizione di Saturno, nel secondo quella del Sole, 
e nel terzo quella della Luna. 

In questo terzo giro, sulla Luna nuovamente separata dal 
Sole, gli esseri riprendono pressappoco le stesse forme di vita che 
avevano già precedentemente avuto sulla Luna. 

L'uomo inferiore è qui un essere intermedio fra l'uomo at-
tuale e l'animale, le piante vi stanno fra l'attuale natura animale e 
quella vegetale, e i minerali vi hanno soltanto in parte l'attuale ca-
rattere inanimato, essendo, per l'altra parte, ancora mezze piante. 

Nella seconda metà di questo terzo giro va già preparandosi 
del nuovo. 

I minerali si consolidano, le piante perdono a poco a poco il 
carattere animale della sensibilità, e dall'unitaria specie umano-
animale si sviluppano due classi: l'una si arresta al livello dell'ani-
malità, l'altra invece subisce una bipartizione del corpo astrale. 

Questo si divide in due parti, di cui una, inferiore, resta tut-
tavia portatrice dei sentimenti, e l'altra, superiore, acquista una cer-
ta indipendenza che le permette di poter esercitare un dominio su-
gli elementi inferiori: sul corpo fisico, sul corpo eterico e sul corpo 
astrale inferiore. 

Ora gli Spiriti della Personalità prendono possesso di que-
sto corpo astrale superiore, e gli infondono lo spirito d'indipenden-
za e con esso anche l'egoismo. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 81 

Soltanto nel corpo astrale inferiore spiegano ora la loro at-
tività gli Spiriti del Fuoco, mentre nel corpo eterico lavorano gli 
Spiriti del Crepuscolo, e nel corpo fisico comincia ad agire la forza 
di quell'entità che si può definire il vero progenitore umano. 

E quella stessa entità che, con l'aiuto dei Troni, ha formato 
su Saturno l'uomo spirituale (atma), sul Sole, con l'aiuto dei Che-
rubini, lo spirito vitale (budhi), e sulla Luna, insieme ai Serafini, il 
sé spirituale (manas). 

Ora però avviene un cambiamento: Troni, Cherubini e Se-
rafini si elevano a sfere superiori; e l'uomo spirituale ottiene invece 
l'aiuto degli Spiriti della Saggezza, del Movimento e della Forma. 

Questi sono ora congiunti al sé spirituale, allo spirito vitale 
e all'uomo spirituale (manas budhi, atma). 

Con l'aiuto di queste entità, l'essere umano forma, durante 
la seconda metà del terzo giro terrestre, il suo corpo fisico. 

L'azione più importante l'hanno in ciò gli Spiriti della For-
ma. 

Essi plasmano fin da allora il corpo fisico umano in modo 
ch'esso diventa una specie di precursore del futuro corpo fisico 
umano del quarto giro o ronda, cioè dell'attuale. 

Nel corpo astrale degli esseri animali rimasti indietro resta-
no attivi esclusivamente gli Spiriti del Fuoco; nel corpo eterico del-
le piante gli Spiriti del Crepuscolo. 

Invece gli Spiriti della Forma cooperano alla trasformazio-
ne del regno minerale; sono quelli che lo induriscono, che gli dan-
no forme rigide e solide. 

Non dobbiamo però immaginarci che il campo d'azione de-
gli spiriti suddetti si limiti unicamente a quello che abbiamo de-
scritto; abbiamo accennato soltanto alle direzioni principali delle 
loro attività. 

Ma tutti questi esseri spirituali agiscono, in via subordinata, 
da per tutto. 

Cosi, ad esempio, gli Spiriti della Forma compiono all'epo-
ca designata, anche date funzioni nel corpo fisico delle piante e de-
gli animali, ecc. 

Dopo tutto ciò, verso la fine del terzo giro terrestre, tutti gli 
esseri, e perfino il Sole e la Luna, si fondono nuovamente insieme, 
e così attraversano un più breve stato di sonno (pralaya minore) in 
cui tutto ridiventa una massa uniforme (caos), e alla fine del quale 
comincia il quarto giro terrestre, in cui attualmente ci troviamo. 

Da prima comincia a scindersi in stati embrionali, da - quel-
la massa indifferenziata, tutto ciò che già prima esisteva nel regno 
minerale, nel regno vegetale, nel regno animale e nel regno umano. 

Anzi tutto possono riapparire quali germi indipendenti sol-
tanto i progenitori umani al cui corpo astrale superiore hanno lavo-
rato, nel «piccolo giro» precedente, gli Spiriti della Personalità. 

Tutti gli altri esseri dei regni minerale, vegetale e animale 
non sono ancora in grado di condurre una vita indipendente. (poi-
ché a questo punto tutto è ancora in quell'elevatissimo stato spiri-
tuale chiamato» senza forma» o arupico. Al grado attuale d'evolu-
zione, soltanto i sommi pensieri umani, - ad esempio i concetti del-
la matematica e gli ideali morali,  sono intessuti di quella sostanza 
che costituisce a quell'epoca tutti gli esseri). 

Ciò che è inferiore a questi progenitori umani, si manifesta 
soltanto quale attività inerente a un essere superiore. 

Così gli animali esistono soltanto come stati di coscienza 
degli Spiriti del Fuoco, e le piante come stati di coscienza degli 
Spiriti del Crepuscolo. 

Ma i minerali hanno una doppia vita spirituale; in primo 
luogo esistono quali germi di pensiero nei suddetti progenitori 
umani, e inoltre come pensieri nella coscienza degli Spiriti della 
Forma. 

Anche l'“ uomo superiore» (uomo spirituale, spirito vitale, 
sé spirituale) esiste nella coscienza degli Spiriti della Forma. 

Ora per ogni cosa avviene una specie di graduale processo 
di condensazione. 

Il primo grado di densità che così si raggiunge, non supera 
la densità del pensiero: pure in questa materia possono già manife-
starsi quegli esseri animali che avevano avuto origine nel giro pre-
ce dente. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 82 

Essi si separano dalla coscienza degli Spiriti del Fuoco e 
diventano esseri di pensiero indipendenti. 

Questo stato si chiama» di forma» o rupico. 
L'uomo progredisce qui in quanto gli spiriti della Forma 

avvolgono il suo» corpo del pensiero», già privo di forma e indi-
pendente, d'un involucro di materia di pensiero più densa e dotata 
di forma. 

Gli animali, come esseri indipendenti, consistono qui uni-
camente di questa seconda materia. 

Segue poi un'ulteriore condensazione. 
Lo stato che ora si raggiunge può paragonarsi a quello di 

cui sono intessute le rappresentazioni della coscienza immaginati-
va simile al sogno. 

Questo grado viene chiamato astrale. 
Il progresso del progenitore umano continua: ai due ele-

menti già esistenti in lui si aggiunge un altro elemento formato dal-
la sostanza ora descritta. 

Egli ha dunque ora il nucleo essenziale interiore, arupico o 
senza forma, un corpo di pensiero e un corpo astrale. 

Gli animali acquistano anch'essi un tale corpo astrale; e le 
piante si distaccano dalla coscienza degli Spiriti del Crepuscolo 
quali esseri astrali indipendenti. 

Il progresso ulteriore dell'evoluzione consiste in questo: che 
il processo di condensazione giunge fino allo stato che chiamiamo 
fisico. 

Si tratta da prima dello stato fisico più rarefatto: quello 
dell'etere più sottile. 

Il progenitore umano, per mezzo degli Spiriti della Forma, 
acquista,oltre i suoi elementi precedenti, anche un corpo eterico 
sottilissimo. 

Egli si compone dunque di un nucleo di pensiero senza 
forma o arupico, di un corpo di pensiero rupico o dotato di forma, 
di un corpo astrale e di un corpo eterico. 

Gli animali hanno un corpo di pensiero rupico, un corpo 
astrale e un corpo eterico. 

Ora i minerali cominciano a manifestarsi quali forme eteri-
che indipendenti. 

A questo punto dell'evoluzione abbiamo dunque a che fare 
con quattro regni: un regno minerale, un regno vegetale, un regno 
animale e un regno umano. 

Però, accanto a questi sono sorti, nel corso dell'evoluzione, 
altri tre regni. 

All'epoca in cui gli animali allo stato del pensiero (rupa) si 
distaccarono dagli Spiriti del Fuoco, gli Spiriti della Personalità 
eliminarono anch'essi da loro dati esseri; esseri composti di inde-
terminata materia di pensiero che si addensa come una nuvola per 
sciogliersi di nuovo fluttuando. 

Non sono esseri indipendenti, bensì una massa irregolare e 
informe. 

È questo il primo regno elementare. 
Qualcosa di simile viene eliminato dagli Spiriti del Fuoco 

nel periodo astrale. 
Sono ombre d'immagini o larve, simili alle immagini della 

coscienza immaginativa di sogno, e formano il secondo regno ele-
mentare. 

Infine, all'inizio del periodo fisico, si distaccano dagli Spiri-
ti del Crepuscolo entità immaginative indefinite. 

Anch'essi non hanno indipendenza, ma sono in grado di 
manifestare forze simili alle passioni e agli affetti umani e animali. 

Questi affetti privi di stabilità e d'indipendenza formano il 
terzo regno elementare. 

Gli esseri dotati di una coscienza immaginativa cosciente 
possono percepire queste creazioni del terzo regno elementare co-
me luce fluttuante, come fiocchi di colori,odori, sapori, ogni sorta 
di suoni e di rumori. 

Però dobbiamo immaginarci tutte queste percezioni simili a 
fantasmi. 

Al momento dunque in cui la Terra, dallo stato astrale pre-
cedente, va condensandosi in un tenue corpo eterico, dobbiamo 
immaginarcela come un conglomerato di una massa fondamentale 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 83 

eterico-minerale e di esseri vegetali, animali ed umani allo stato 
eterico. 

Inoltre,tutto lo spazio intermedio è come riempito dagli es-
seri dei tre regni elementari, che fluttuano interpenetrano anche gli 
altri esseri. 

Il pianeta terrestre è abitato dalle entità spirituali superiori 
la cui attività si esercita in molteplici modi sui regni suddetti. 

Esse formano, per così dire, una comunità spirituale, uno 
stato spirituale, e la loro dimora e officina è il pianeta terrestre 
ch'esse portano con sé come la lumaca porta il suo guscio. 

Ma si deve notare che allora è ancora totalmente congiunto 
alla Terra ciò che come Sole e Luna è attualmente separato da essa. 

Entrambi i pianeti si distaccarono dalla Terra solo più tardi. 
A questo gradino l'“ uomo superiore» (uomo spirituale, spi-

rito vitale, sé spirituale, cioè, atma, budhi, manas) non ha ancora 
indipendenza alcuna. 

È ancora come un membro dello stato spirituale; e, anzitut-
to, è ancora legato agli Spiriti della Forma, come la mano è legata 
all'organismo umano come un membro dipendente. 

Abbiamo così seguito il processo di formazione della Terra 
fino all'inizio del suo stato fisico. 

Mostreremo in seguito come il progresso continui durante 
questo stato, e verremo così a raggiungere, nel corso dell'evoluzio-
ne, le epoche descritte nei primi capitoli della cronaca dell'Akasha 
che si riferivano al progresso della Terra. 

Gli stati d'evoluzione di cui abbiamo parlato, cioè lo stato 
arupico, rupico, astrale e fisico, i quali differenziano un «piccolo 
giro» (ronda), vengono chiamati, nei manuali teosofici, globi. 

Si parla dunque, sotto questo aspetto, di globi arupici, rupi-
ci, astrali e fisici. 

A taluni questa denominazione non piace; ma qui non fa-
remo questione di denominazioni; l'importante non sono i nomi, 
bensì le cose. 

È meglio cercar di descrivere, nel miglior modo possibile le 
cose, piuttosto che curarsi troppo dei nomi;tanto più che questi so-
no sempre in certo senso inadeguati, perché, dovendo descrivere 

fatti del mondo spirituale con espressioni prese dal mondo sensibi-
le, il nostro linguaggio sarà sempre un linguaggio figurato. 

Siamo dunque arrivati, nella descrizione dell'evoluzione del 
mondo umano, fino al punto in cui la Terra comincia il suo proces-
so di condensazione fisica. 

Rappresentiamoci lo stato d'evoluzione di questo mondo 
umano a questo punto: ciò, che più tardi appare come Sole, Luna e 
Terra, è ancora riunito in un unico corpo, composto solo di sottilis-
sima materia eterica. 

E solo in questa materia svolgono la loro esistenza gli uo-
mini, gli animali, le piante e i minerali che appariranno come tali 
più tardi. 

Per l'ulteriore progresso dell'evoluzione è necessario che 
quel corpo cosmico si divida da prima in due parti, di cui l'una è il 
futuro Sole, e l'altra riunisce ancora in sé la Terra e la Luna future. 

Solo più tardi avviene una scissione anche in quest'ultimo 
corpo cosmico; si distacca cioè quello che diventa la Luna, e ne 
rimane isolata la Terra quale dimora dell'uomo e degli altri esseri 
suoi compagni. 

Chi conosce la letteratura teosofica in uso, dovrà rendersi 
chiaramente conto del fatto che la scissione di quel corpo cosmico 
in due parti avviene all'epoca in cui questa letteratura pone l'evolu-
zione della così detta seconda razza radicale umana. 

I progenitori umani di questa razza vengono descritti quali 
forme aventi sottili corpi eterici. 

Però non dobbiamo immaginarci ch'essi avrebbero potuto 
svilupparsi sulla nostra Terra attuale dopo ch'essa si era separata 
dal Sole e aveva eliminato da sé la Luna. 

Avvenuta questa scissione,tali corpi eterici non furono più 
possibili. 

Seguendo l'evoluzione umana nel giro a cui ora siamo giun-
ti, e che ci porta fino all'epoca attuale, troveremo una serie di di-
verse condizioni principali, di citi la nostra attuale è la quinta. 

Di esse abbiamo già parlato nelle precedenti comunicazioni 
della cronaca dell'Akasha; aggiungeremo qui ciò che occorre per 
approfondire quei dati. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 84 

La prima condizione ci mostra il progenitore umano quale 
entità costituita di sottilissimo etere. 

La lettera tura teosofica usuale chiama queste entità, in ino-
do alquanto inesatto, la prima razza radicale. 

Questo stato si mantiene ancora, nelle sue caratteristiche 
essenziali, durante la seconda epoca in cui quella letteratura pone 
la seconda razza radicale. 

Fino a questo grado d'evoluzione il Sole, la Luna e la Terra 
formano ancora un solo corpo. 

Ora il Sole si scinde dal resto e diventa un corpo indipen-
dente, togliendo così alla Terra, ancora congiunta alla Luna, tutte 
quelle forze per mezzo delle quali i progenitori umani potevano 
rimanere nel loro stato eterico. 

Con la scissione del Sole avviene un consolidamento delle 
forme umane e anche delle forme degli altri esseri compagni 
dell'uomo. 

Questi esseri devono ora, in certo qual modo, sistemarsi 
nella nuova dimora. 

Però non sono soltanto le forze materiali ad abbandonare 
questa dimora; se ne allontanano anche quelle entità spirituali di 
cui precedentemente abbiamo detto che formavano una comunità 
spirituale sul corpo cosmico che il Sole ha eliminato da sé. 

Se queste entità fossero rimaste congiunte alle forze che si 
dovevano sviluppare più tardi sulla Terra e sulla Luna, esse non 
avrebbero potuto evolversi fino ai gradi adeguati ad esse. 

La loro ulteriore evoluzione richiedeva una nuova dimora. 
Questa viene  loro offerta dal Sole dopo ch'esso si è, per co-

sì dire, purificato dalle forze della Terra e della Luna. 
Al grado a cui questi esseri sono giunti ora, possono agire 

sulla Terra e sulla Luna soltanto da fuori, cioè dal Sole. 
Da ciò si vede quale sia il senso di una tale scissione. 
Talune entità, assai più elevate dell'uomo, hanno compiuto, 

fino a quest'epoca, la propria evoluzione su quell'unico corpo co-
smico che abbiamo caratterizzato; ora ne richiedono una parte per 
sé, lasciando il resto all'uomo e ai suoi compagni. 

La conseguenza della scissione del Sole fu una radi cale ri-
voluzione nell'evoluzione dell'uomo e degli altri esseri; questi cad-
dero, in certo qual modo, da una forma superiore di vita, in una in-
feriore; e ciò fu inevitabile, dacché la comunione diretta con quegli 
esseri superiori andò perduta per loro. 

La loro evoluzione avrebbe dovuto arrestarsi in una via 
senza uscita, se non fossero sopraggiunti altri avvenimenti cosmici 
che riattivarono il progresso e condussero l'evoluzione in una dire-
zione del tutto diversa. 

Con le forze che attualmente sono concentrate nella Luna 
isolata, e che allora si trovavano ancora entro la Terra, un ulteriore 
progresso sarebbe stato impossibile. 

Con queste forze non avrebbe potuto sorgere l'umanità at-
tuale, bensì soltanto una specie di esseri nei quali gli affetti: ira, 
odio, ecc., sviluppatisi durante il terzo grande giro lunare, sarebbe-
ro aumentati smisuratamente verso l'animalità. 

E ciò, per un certo tempo, avvenne realmente. 
L'immediata conseguenza della scissione del Sole fu il sor-

gere di una terza condizione principale dei progenitori umani, che 
nella letteratura teosofica viene chiamata la terza razza radicale, la 
razza lemurica. 

Anche la denominazione di» razza» non è molto bene ap-
propriata a questo stato d'evoluzione, poiché i progenitori umani di 
allora non si possono veramente confrontare con quello che at-
tualmente si chiama e razza». 

Bisogna, dunque, ben comprendere che le forme d'evolu-
zione,tanto nel lontano passato quanto nell'avvenire, sono talmente 
diverse dalle attuali, che le nostre denominazioni attuali non pos-
sono servire che di ripiego, e spesso perdono ogni senso quando 
sono attribuite a quelle lontane epoche. 

Di» razze» veramente si può cominciare a parlare soltanto 
verso il secondo terzo della terza epoca principale, la lemurica. 

Allora soltanto si forma ciò che ora chiamiamo» razza». 
Questo carattere di razza si mantiene durante l'epoca dell'e-

voluzione atlantica che è la quarta condizione principale, e giunge 
fino alla nostra epoca che è la quinta. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 85 

Ma già alla fine della nostra quinta epoca la parola» razza» 
perderà ogni significato. 

In avvenire l'umanità sarà divisa in modo che le sue parti 
non potranno più esser chiamate» razze». 

La letteratura teosofica usuale ha portato in ciò una grande 
confusione, causata specialmente da quel libro che ha, d'altra parte, 
il gran merito d'avere divulgata per primo, all'epoca nostra, la con-
cezione teosofica; cioè il Buddhismo esoterico del Sinnett. 

In esso, l'evoluzione cosmica è rappresentata come se le» 
razze» si ripetessero eternamente allo stesso modo, attraverso i giri 
cosmici. 

Ma non è cosi. 
Anche ciò che può essere chiamato» razza» sorge e spari-

sce; e la parola» razza» dovrebbe essere usata solo per un certo 
tratto dell'evoluzione umana. 

Prima e dopo questo periodo, vi sono forme d'evoluzione 
affatto diverse da ciò che sono le» razze». 

La vera decifrazione della cronaca dell'Akasha giustifica 
pienamente questa osservazione; solo per questo è stata qui osata. 

Il decifratore sa di essere pienamente d'accordo con la vera 
indagine spirituale; altrimenti non gli verrebbe mai fatto di solleva-
re un'obiezione contro libri così benemeriti della letteratura teoso-
fica. 

Inoltre gli sia lecito osservare, sebbene si comprenda da sé, 
che le ispirazioni del grande maestro nominato nel Buddhismo eso-
terico non sono in contraddizione con quanto abbiamo esposto qui, 
ma che il malinteso è sorto soltanto dall'avere l'autore di quel libro 
tradotta a modo suo nell'attuale linguaggio comune la saggezza di 
quelle ispirazioni. 

La terza condizione principale dell'evoluzione umana è 
quella in cui appunto sono sorte le» razze»; e quest'avvenimento fu 
prodotto dalla scissione della Luna dalla Terra, e andò di pari passo 
col sorgere della bisessualità. 

A questo momento dell'evoluzione umana è stato accennato 
più volte nelle comunicazioni della cronaca dell'Akasha esposte nei 
capitoli precedenti. 

Allorché la Terra, ancora congiunta alla Luna, si distaccò 
dal Sole, non esistevano ancora, nell'umanità, un sesso maschile e 
un sesso femminile. 

Ogni essere umano riuniva nel suo corpo, formato ancora di 
materia tenuissima, entrambi i sessi. 

Non dimentichiamo però che questi progenitori umani bi-
sessuali si trovavano, di fronte all'uomo attuale, a un grado di evo-
luzione inferiore. 

Gli istinti inferiori agivano in loro con un'energia smisura-
ta; non vi era ancora traccia di un'evoluzione spirituale. 

Il fatto che questa poté risvegliarsi, e che venne limitata, 
cosi, - l'azione degl'istinti inferiori, è connesso con l'altro fatto, che 
nello stesso tempo in cui Terra e Luna si separarono, la Terra ven-
ne a trovarsi nella sfera d'azione di altri corpi celesti. 

Prenderemo ora a descrivere questa cooperazione straordi-
nariamente importante della Terra con altri corpi celesti, nonché il 
suo incontro con nuovi pianeti all'epoca che la letteratura teosofica 
chiama lemurica. 

Già abbiamo seguito lo svolgimento percorso dalla Terra 
prima di raggiungere la sua forma presente; e abbiamo chiamato 
Saturno, Sole, Luna, e finalmente Terra, le diverse condizioni at-
traversate. 

Questa stessa evoluzione verrà ora nuovamente descritta da 
un altro punto di vista. 

E ciò ha la sua buona ragione. 
Le verità che si riferiscono ai mondi superiori non verranno 

mai abbastanza considerate da diversi punti di vista; occorre ren-
derci conto che da un solo lato, qualunque esso sia, non si può far-
ne che un misero abbozzo. 

Solo a poco a poco, e guardando la stessa cosa dai più di-
versi lati, le impressioni ricevute si completeranno a vicenda, dan-
doci un'immagine sempre più vivace. 

E solo tali immagini, non già rigidi concetti schematici, 
possono aiutare chi voglia penetrare nei mondi superiori. 

Quanto più le immagini sono ricche di vita e di colore,tanto 
più c'è speranza di poterci avvicinare alla realtà superiore. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 86 

Invece è evidente che appunto le immagini dei mondi supe-
riori risvegliano la diffidenza di molti dei nostri contemporanei. 

Si accettano volentieri i concetti schematici, le suddivisioni, 
col maggior numero possibile di nomi, del devachan, dell'evolu-
zione planetaria, ecc., ma non si accetta facilmente che qualcuno 
ardisca descrivere i mondi superiori come si descriverebbero, 
viaggiando, i paesaggi del Sud-America. 

Eppure si dovrebbe comprendere che solo immagini fresche 
e ricche di vita, e non rigidi schemi e vuoti nomi, ci possono essere 
di vera utilità. 

 
 
 
 
 
 
 

L'uomo terrestre 
 
 
In questo capitolo prenderemo come punto di partenza 

l'uomo. 
Così come vive attualmente sulla Terra, è costituito del 

corpo fisico, del corpo eterico o corpo vitale, del corpo astrale e 
dell'io. 

Questa quadruplice natura umana racchiude in sé le possibi-
lità di un'evoluzione superiore. 

L'io lavora a trasformare i corpi» inferiori» e sviluppa così 
in essi gli arti superiori della natura umana. 

L'elevazione e la purificazione del corpo astrale per opera 
dell'io produce il sé spirituale (manas); la trasformazione del corpo 
eterico o corpo vitale crea lo spirito vitale (budhi), e la trasforma-
zione del corpo fisico crea il vero uomo spirituale (atma). 

Nel periodo attuale dell'evoluzione terrestre la trasforma-
zione del corpo astrale è in piena via di attuazione; la trasforma-
zione cosciente del cor o eterico e del corpo fisico appartiene ad 
epoche future; attualmente, essa ‚ cominciata soltanto per gli ini-
ziati, gli occultisti e i loro discepoli. 

Questa triplice trasformazione dell'uomo è cosciente; essa è 
stata preceduta da un'altra più o meno incosciente, e proprio duran-
te l'evoluzione terrestre che si è svolta fino ad ora. 

In questa trasformazione incosciente del corpo astrale, del 
corpo eterico e del corpo fisico è da cercarsi l'origine dell'anima 
senziente, dell'anima razionale e dell'anima cosciente. (Cfr. Il mio 
studio L'educazione del fanciullo dal punto di vista della scienza 
dello spirito e il libro Teosofia). 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 87 

Cerchiamo ora di renderci conto quale dei tre corpi 
dell'uomo (il fisico, l'eterico e l'astrale) sia, nel suo genere, il più 
perfetto. 

Si può facilmente essere tentati a considerare il corpo fisico 
come il più basso e perciò anche il più imperfetto. 

Ma ciò sarebbe un errore. 
Vero è che tanto il corpo astrale quanto il corpo eterico 

raggiungeranno in avvenire una grande perfezione; ma attualmente 
il corpo fisico è, nel suo genere, più perfetto degli altri due nel lo-
ro. 

L'errore più sopra accennato può sorgere soltanto perché 
l'uomo ha il suo corpo fisico in comune col più basso fra i regni na-
turali terrestri, col regno minerale; mentre ha il corpo eterico in 
comune col superiore regno vegetale, e il corpo astrale col regno 
animale ancora superiore. 

Ora è bensì vero che il corpo fisico umano è composto delle 
stesse sostanze e delle stesse forze che si trovano nel vasto regno 
minerale; tuttavia il modo, con cui queste sostanze e queste forze 
agiscono insieme entro il corpo umano, è l'espressione di una 
grande saggezza e perfezione dell'organismo. 

Chi si metta a studiare la costruzione del corpo umano, non 
soltanto col freddo intelletto, ma con tutto il sentimento dell'anima, 
se ne persuaderà ben presto. 

Si consideri una parte qualunque del corpo fisico umano - 
ad esempio la parte superiore del femore - si vedrà ch'esso non è 
un ammasso di materia qualunque, bensì una costruzione, fatta con 
arte mirabile, di diverse piccole travi che vanno in differenti dire-
zioni. 

Nessun ingegnere dei nostri tempi saprebbe costruire con 
tanta sapienza l'armatura di un ponte o altra cosa simile. 

Ciò supera ancor oggi qualsiasi perfezione della sapienza 
umana. 

L'osso è foggiato così sapientemente al fine di ottenere, con 
la minore quantità possibile di materia, mercè la disposizione delle 
piccole travi, la portata necessaria a sorreggere la parte superiore 
del corpo umano. 

Viene impiegata la minore possibile quantità di materia per 
produrre il massimo effetto di forza. 

La contemplazione di untale capolavoro di architettura na-
turale non può che riempirci di ammirazione. 

E la nostra ammirazione non è minore dinanzi alle costru-
zioni meravigliose del cervello umano e del cuore, di tutto l'insie-
me appunto del corpo fisico umano. 

Si confronti con ciò il grado di perfezione raggiunto, ad 
esempio, nel ciclo attuale di evoluzione, dal corpo astrale. 

Esso è il portatore della gioia e del dolore, delle passioni, 
degli istinti, delle brame, ecc. 

Ma quali attentati non commette questo corpo astrale contro 
i sapienti ordinamenti del corpo fisico! La maggior parte dei cibi e 
delle bevande che l'uomo prende per suo piacere, sono veleno per 
il cuore. 

Da ciò si vede come l'attività che produce la costruzione fi-
sica del cuore agisca più saggiamente che non l'attività del corpo 
astrale, la quale anzi lavora in opposizione alla prima. 

È vero che il corpo astrale raggiungerà, in avvenire, un gra-
do di saggezza maggiore; attualmente però non è, nel suo genere, 
ancora così perfetto com'è il corpo fisico nel suo. 

Altrettanto si potrebbe dimostrare per il corpo eterico e an-
che per l'io, quella entità che deve continuamente, attraverso a er-
rori e illusioni, tentando e ritentando, aprirsi un varco verso la sag-
gezza. 

Se si confrontano i diversi gradi di perfezione degli elemen-
ti umani, non sarà difficile riconoscere che il corpo fisico è attual-
mente, nel suo genere, il più perfetto; che il corpo eterico è tale in 
un grado minore, il corpo astrale meno ancora, e che il meno per-
fetto di tutti, nel suo genere, è attualmente l'io. 

Il corpo fisico umano è il più perfetto perché, durante le di-
verse evoluzioni planetarie della Terra, dimora dell'uomo, è stato 
elaborato più lungamente degli altri elementi. 

Quello che l'uomo porta attualmente con sé come suo corpo 
fisico, è passato attraverso a tutti i gradi d'evoluzione di Saturno, 
Sole, Luna e Terra (fino al grado attuale). 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 88 

Tutte le forze di questi corpi planetari hanno lavorato intor-
no ad esso, l'una dopo l'altra, in modo che ha potuto raggiungere, a 
poco a poco, il suo presente grado di perfezione. 

Esso è dunque l'elemento più antico dell'attuale natura 
umana. 

Il corpo eterico, quale si mostra attualmente nell'uomo, non 
esisteva ancora all'epoca di Saturno; venne ad aggiungersi soltanto 
durante l'evoluzione del Sole. 

Ad esso non hanno dunque lavorato, come al corpo fisico, 
le forze di quattro corpi planetari, ma soltanto di tre: cioè del Sole, 
della Luna e della Terra. 

Solo in un futuro periodo di evoluzione il corpo eterico po-
trà raggiungere, nel suo genere, la perfezione che ha attualmente il 
corpo fisico. 

Il corpo astrale è venuto ad aggiungersi al corpo fisico e al 
corpo eterico soltanto durante l'epoca lunare, e l'io soltanto nell'e-
poca terrestre. 

Dobbiamo ora immaginare che il corpo fisico umano aveva 
raggiunto su Saturno un certo grado di sviluppo, e sul Sole aveva 
continuato a progredire in modo da poter essere, da allora in poi, il 
portatore del corpo eterico. 

Su Saturno questo corpo fisico era diventato un meccani-
smo complicatissimo, ancora però interamente privo di vita. 

Fu questa sua complicazione quella che finì col distrugger-
lo, poiché non poté più reggersi coll'azione delle sole forze minera-
li; e la distruzione dei corpi fisici umani determinò la fine di Satur-
no. 

Dei regni naturali attuali: il regno minerale, il regno vegeta-
le, il regno animale e il regno umano, su Saturno non esisteva che 
quest'ultimo. 

Ciò che noi conosciamo come animali, piante e minerali 
non esisteva ancora. 

Dei quattro regni naturali d'oggi esisteva su quel corpo ce-
leste soltanto l'uomo in quanto corpo fisico, ma questo corpo fisico 
era soltanto una specie di complicato minerale. 

Gli altri regni ebbero origine dal fatto che sui corpi celesti 
successivi non tutti gli esseri poterono raggiungere pienamente la 
méta della loro evoluzione. 

Cosi, solo una parte dei corpi umani che si erano formati su 
Saturno raggiunse la méta prestabilita per questo corpo celeste; e 
questi si risvegliarono sul Sole a nuova vita nella loro antica forma, 
che fu ora compenetrata dal corpo eterico. 

Con ciò si svilupparono a un grado più alto di perfezione e 
divennero una specie di uomini vegetali. 

Invece l'altra parte dei corpi umani, che non aveva potuto 
raggiungere su Saturno la meta dell'evoluzione, dovette poi rigua-
dagnare quanto aveva perduto, in condizioni assai meno favorevoli 
a quell'evoluzione; rimasero perciò più indietro di coloro che ave-
vano raggiunto interamente la méta su Saturno. 

Così accanto al regno umano nacque sul Sole un secondo 
regno naturale. 

Sarebbe erroneo pensare che tutti gli organi che attualmente 
si trovano nel corpo umano abbiano avuto origine già su Saturno. 

Sono invece specialmente gli organi sensori del corpo fisico 
quelli che ebbero origine in quella lontana epoca. 

Si formarono su Saturno i primi rudimenti degli occhi, degli 
orecchi, ecc., quali corpi minerali, come pressappoco ora, sulla 
Terra, si vanno formando i cristalli inanimati; ma la forma attuale 
di questi organi essi l'hanno acquistata trasformandosi via via verso 
una sempre maggior perfezione in ciascuna delle successive epo-
che planetarie. 

Su Saturno erano semplicemente apparecchi fisici e null'al-
tro; sul Sole poi si trasformarono, perché venne a compenetrarli un 
corpo eterico o vitale; così furono inseriti entro il processo vitale; 
divennero apparecchi fisici vitalizzati. 

E ad essi si aggiunsero le parti del corpo fisico umano atte a 
svilupparsi soltanto sotto l'influenza di un corpo eterico; cioè gli 
organi della crescita, della nutrizione e della generazione. 

Naturalmente anche i primi rudimenti di questi organi, qua-
li si svilupparono sul Sole, non hanno la perfezione di forma di 
quelli attuali. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 89 

Gli organi più elevati, che in quell'epoca si aggiunsero al 
corpo umano, sotto l'azione reciproca del corpo fisico e del corpo 
eterico, furono quelli che attualmente sono divenuti le glandole. 

Così il corpo fisico umano è, sul Sole, un sistema glandola-
re nel quale sono innestati gli organi sensori al grado di sviluppo al 
quale si trovano. 

Sulla Luna l'evoluzione continua; al corpo fisico e al corpo 
eterico viene ad aggiungersi il corpo astrale. 

Con ciò, nel sistema glandolare-sensorio vengono ad inne-
starsi i primi rudimenti di un sistema nervoso. 

Come si vede, il corpo fisico umano diventa, nelle susse-
guenti epoche planetarie d'evoluzione, sempre più complicato. 

Sulla Luna esso si compone di nervi, glandole e sensi. 
I sensi hanno dietro di sé un doppio processo di trasforma-

zione e di perfezionamento, i nervi invece sono alla prima fase. 
Considerato nel suo insieme, l'uomo lunare consiste di un 

corpo fisico, di un corpo eterico e di un corpo astrale. 
Il corpo fisico consta di tre elementi, avendo in sé l'azione 

delle forze di Saturno, del Sole e della Luna; il corpo eterico ha so-
lo due elementi, avendo in sé soltanto l'azione delle forze del Sole 
e della Luna; il corpo astrale ha ancora un solo elemento, poiché su 
di esso hanno agito soltanto le forze della Luna. 

Col ricevere il corpo astrale, l'uomo sulla Luna ha acquista-
to la facoltà di una certa sensibilità, di una vita interiore. 

È in grado di formare, entro il suo corpo astrale, immagini 
di ciò che avviene intorno a lui. 

Queste immagini sono, sotto certi rispetti, paragonabili alle 
immagini di sogno dell'attuale coscienza umana; ma sono più viva-
ci, più colorite, e, ciò ch'è importante, si riferiscono a processi del 
mondo esteriore, mentre i sogni attuali sono solo echi della vita 
quotidiana o, comunque, riflessi confusi di processi interiori o este-
riori. 

Le immagini della coscienza lunare, invece, corrispondeva-
no perfettamente a ciò cui si riferivano all'esterno. 

Supponendo, ad esempio, che un uomo lunare, quale l'ab-
biamo descritto, cioè composto di un corpo fisico, di un corpo ete-

rico e di un corpo astrale, si fosse avvicinato a un altro essere luna-
re, egli non avrebbe potuto percepirlo nello spazio, poiché ciò è di-
ventato possibile soltanto alla coscienza terrestre dell'uomo; ma en-
tro il suo corpo astrale sarebbe sorta un'immagine che nella forma 
e nel colore avrebbe manifestato esattamente se l'altro essere aves-
se per lui simpatia o antipatia, se potesse esserli utile o diventargli 
pericoloso. 

L'uomo lunare poteva così regolarsi esattamente secondo le 
immagini che sorgevano nella sua coscienza immaginativa. 

Queste immagini erano per lui un mezzo di perfetto orien-
tamento, e lo strumento fisico di cui si serviva il corpo astrale per 
mettersi in relazione coi regni naturali inferiori, era il sistema ner-
voso innestato nel corpo fisico. 

Perché questa trasformazione dell'uomo durante l'epoca lu-
nare potesse avvenire, era necessaria la cooperazione di un grande 
evento cosmico. 

L'introduzione del corpo astrale, e la corrispondente forma-
zione di un sistema nervoso entro il corpo fisico, divennero possi-
bili soltanto per la scissione di ciò ch'era un corpo solo, cioè del 
Sole, in due parti: Sole e, Luna. 

Il primo salì al grado di stella fissa, la seconda rimase pia-
neta (ciò che prima era anche il Sole) e cominciò a girare intorno al 
Sole, dal quale si era separata. 

Ciò produsse un'importantissima trasformazione in tutto 
quanto viveva sul Sole e sulla Luna; e noi seguiremo anzi tutto 
questo processo di trasformazione solo in quanto si riferisce alla 
vita della Luna. 

L'uomo, composto del corpo fisico e del corpo eterico, era 
rimasto, dopo la scissione della Luna dal Sole, congiunto alla pri-
ma, ed era entrato così in condizioni di vita affatto nuove. 

Infatti la Luna aveva tolto con sé dal Sole soltanto una parte 
delle forze in esso contenute, e solo queste agivano ora sull'uomo 
dal suo stesso pianeta; l'altra parte di forze era stata trattenuta dal 
Sole che le riversava ora dal di fuori sulla Luna e sull'uomo che 
l'abitava. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 90 

Se il rapporto fosse rimasto quello di prima, se tutte le forze 
del Sole avessero continuato a pervenire all'uomo dalla sua stessa 
dimora, non avrebbe potuto risvegliarsi in lui quella vita interiore 
che si manifesta nel sorgere delle immagini del corpo astrale. 

La forza del Sole continuò ad agire da fuori sul corpo fisico 
e sul corpo eterico, sui quali aveva agito già prima; ma lasciò libe-
ra una parte di questi due corpi, che fu esposta a influssi prove-
nienti da quel corpo cosmico nuovamente formato, vale a dire dalla 
Luna. 

L'uomo sulla Luna restò così sottoposto a una doppia azio-
ne: quella del Sole e quella della Luna. 

E all'azione della Luna da ascriversi il fatto che dal corpo 
fisico e dal corpo eterico siano venuti formandosi quegli organi che 
consentirono il plasmarsi del corpo astrale. 

Un corpo astrale può creare immagini solo quando le forze 
solari non gli pro vengono dal suo proprio pianeta, ma da fuori. 

Gli influssi della Luna trasformarono i rudimenti dei sensi e 
gli organi glandolari in modo che ad essi poté aggiungersi un si-
stema nervoso; e gli influssi del Sole fecero sì che le immagini, che 
si producevano per mezzo di questo sistema nervoso, corrispon-
dessero nel modo sopra descritto ai processi lunari esteriori. 

Ma l'evoluzione poteva proseguire così solo fino ad un cer-
to punto. 

Se questo punto fosse stato superato, l'uomo lunare si sa-
rebbe indurito in quella sua vita immaginativa interiore, ed avrebbe 
per conseguenza perduto ogni nesso col Sole. 

Allora, il Sole accolse nuovamente in sé la Luna, così che, 
per qualche tempo, essi costituirono di nuovo un unico corpo. 

Questa riunione durò finché l'uomo non giunse al punto di 
poter evitare, mercè un altro progresso nell'evoluzione, quell'indu-
rimento al quale sarebbe andato incontro sulla Luna. 

Avvenne quindi una nuova scissione; ma questa volta la 
Luna prese con sé dal Sole altre forze che prima non aveva avuto, e 
ciò produsse, dopo qualche tempo, una nuova scissione. 

Quello che da ultimo si era staccato dal Sole, era un corpo 
celeste contenente tutte le forze e tutti gli esseri i quali attualmente 
si trovano sulla Terra e sulla Luna. 

La Terra, dunque, conteneva ancora in sé la Luna, che ora 
gira intorno ad essa. 

Se avesse continuato a contenerla, non avrebbe potuto di-
ventare il teatro dell'evoluzione umana attuale. 

Prima dovevano venire eliminate le forze della Luna attua-
le, e l'uomo doveva rimanere indietro sulla Terra, così purificata, 
per continuarvi la sua evoluzione. 

Così dall'antico Sole si formarono tre corpi celesti, e le for-
ze di due di essi, (del nuovo Sole e della nuova Luna), giunsero 
d'ora innanzi alla Terra e ai suoi abitanti da fuori. 

Questo progresso nell'evoluzione dei corpi celesti ha reso 
possibile che alla triplice natura umana, quale era ancora sulla Lu-
na, venisse ad aggiungersi il quarto elemento, l'io. 

Ciò era collegato con un perfezionamento del corpo fisico, 
del corpo eterico e del corpo astrale. 

Il perfezionamento del corpo fisico consisté nel formarsi in 
esso del sistema cardiaco preparatore del sangue caldo. 

Naturalmente il sistema sensorio, il sistema glandolare e il 
sistema nervoso, dovettero ora trasformarsi in modo da armonizza-
re, entro l'organismo umano, col sopraggiunto nuovo sistema del 
sangue caldo. 

Ma gli organi dei sensi vennero trasformati in modo che, 
dalla coscienza solo immaginativa dell'antica Luna, poté nascere la 
coscienza oggettiva che trasmette la percezione delle cose esteriori, 
e che l'uomo attualmente possiede dalla mattina quando si sveglia, 
fino alla sera quando si riaddormenta. 

Sull'antica Luna i sensi non erano ancora aperti al di fuori: 
le immagini della coscienza sorgevano da dentro; appunto questo 
aprirsi dei sensi al di fuori è la conquista dell'evoluzione terrestre. 

È stato più sopra accennato come non tutti i germi dei corpi 
umani esistenti allo stato embrionale su Saturno vi avessero rag-
giunto la méta prefissa, e come sul Sole fosse sorto così un secon-
do regno naturale accanto al regno umano nella sua forma di allora. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 91 

Ora, dobbiamo immaginarci che a ciascuna delle successive 
tappe d'evoluzione, - sul Sole, sulla Luna e sulla Terra, - sempre vi 
furono esseri che non raggiunsero la méta prefissa e che, rimanen-
do indietro, diedero origine ai regni naturali inferiori. 

Il regno animale, che tiene subito dietro all'uomo, è, ad 
esempio, quello che rimase arretrato già su Saturno, ma che, in par-
te, e in condizioni più sfavorevoli, ha ricuperato terreno nell'evolu-
zione sul Sole e sulla Luna, così che sulla Terra, se non ha raggiun-
to l'uomo, ha però acquistato in parte la facoltà di ricevere, come 
lui, il sangue caldo. 

Prima dell'epoca terrestre il sangue caldo non si trovava in 
nessuno dei regni naturali. 

Gli attuali animali a sangue freddo (o variabile) e talune 
piante, hanno avuto origine dal fatto che alcuni esseri del regno in-
feriore del Sole restarono a loro volta indietro nell'evoluzione in 
confronto agli altri dello stesso regno. 

L'attuale regno minerale è sorto più tardi di tutti, vale a dire 
soltanto durante l'epoca terrestre. 

Il quadruplice uomo terrestre riceve dal Sole e dalla Luna 
l'influsso di quelle forze che sono rimaste congiunte con questi 
corpi celesti. 

Dal Sole riceve le forze che servono al progresso, al cresce-
re e al divenire; dalla Luna le forze formatrici e solidificatrici. 

Se l'uomo ricevesse solo l'influsso del Sole, si dissolvereb-
be in un progresso di crescita smisuratamente rapido. 

Per questo dovette allora, dopo un certo tempo, abbandona-
re il Sole e sottoporsi all'azione dell'antica Luna che si era separata 
dal Sole; azione ritardataria ed ostacolatrice del progredire troppo 
rapido. 

Se invece l'uomo fosse rimasto durevolmente congiunto al-
la Luna, le forze ostacolatrici lo avrebbero cristallizzato in una ri-
gida forma. 

Perciò egli procedé all'esistenza terrestre, entro la quale le 
due diverse influenze si equilibrano adeguatamente. 

Contemporaneamente però viene raggiunto il momento in 
cui al quadruplice essere umano si aggiunge qualcosa di superiore: 
l'anima quale essere interiore. 

Il corpo fisico dell'uomo è, nella forma che gli è propria, 
nelle sue funzioni, nei suoi movimenti, ecc., l'espressione e l'effetto 
di ciò che avviene negli altri tre elementi: nel corpo eterico, nel 
corpo astrale e nell'io. 

Nelle notizie della cronaca dell'Akasha date fin qui, abbia-
mo veduto come, nel corso dell'evoluzione, questi altri elementi 
siano venuti via via a inserirsi nella formazione del corpo fisico. 

Durante l'evoluzione di Saturno nessuno di questi altri ele-
menti era ancora congiunto col corpo fisico, ma a quell'epoca fu 
messa la prima base della sua formazione. 

Non si creda però che le forze che più tardi agirono sul cor-
po fisico per mezzo del corpo eterico, del corpo astrale e dell'io, 
non agissero su di esso già su Saturno. 

Esse avevano agito fin da allora, ma in certo senso, soltanto 
da fuori, non dall'interno. 

Gli altri elementi non erano ancora formati, non erano an-
cora congiunti al corpo fisico in una forma speciale; le forze che 
più tardi si concentrarono in essi, agivano intanto già prima, 
dall'atmosfera circostante di Saturno, e formarono la prima base 
del corpo fisico. 

Poi, sul Sole, questa base venne trasformata, perché una 
parte di quelle forze costituì il corpo eterico umano speciale, ed agì 
ora sul corpo fisico non più soltanto da fuori, ma da dentro. 

La stessa cosa avvenne sulla Luna riguardo al corpo astrale; 
e sulla Terra il corpo fisico umano si trasformò per la quarta volta, 
diventando la dimora dell'io che agisce ora nel suo interno. 

Si vede dunque come per lo sguardo dell'occultista il corpo 
fisico umano non sia nulla di rigido, di permanente nella sua forma 
o nella sua attività. 

Esso è in continua trasformazione; e questa trasformazione 
si compie anche durante l'attuale periodo terrestre della sua evolu-
zione. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 92 

Si può comprendere la vita umana soltanto se si è in grado 
di farsi un'idea di tale trasformazione. 

L'osservazione scientifico-spirituale degli organi umani ci 
mostra che questi si trovano a gradi molto diversi di evoluzione. 

Esistono nel corpo umano organi che, nella loro forma at-
tuale, stanno compiendo un'evoluzione discendente, altri invece 
che stanno compiendo un'evoluzione ascendente. 

I primi, in avvenire, andranno perdendo sempre più della 
loro importanza per l'uomo; essi hanno ormai superato il culmine 
della loro missione, e quindi degenereranno e finiranno con lo 
scomparire; altri organi invece si trovano in un'evoluzione ascen-
dente e molto contengono ancora allo stato di germe; essi si svi-
lupperanno in avvenire verso forme più perfette, atte a compiti più 
elevati. 

Ai primi di questi organi appartengono, fra l'altro, quelli 
che servono alla riproduzione, alla procreazione del proprio simile; 
essi in avvenire cederanno la loro funzione ad altri organi, perden-
do ogni importanza. 

Verrà un tempo in cui saranno interamente degenerati e si 
dovrà allora scorgere in essi una mera testimonianza di un'epoca 
passata dell'evoluzione umana. 

Altri organi, come, ad esempio, il cuore e le parti adiacenti, 
sono, sotto un certo aspetto, all'inizio della loro evoluzione. 

Ciò che in essi giace ancora in germe si svilupperà piena-
mente soltanto in avvenire. 

L'interpretazione scientifico-spirituale vede nel cuore, e nei 
suoi rapporti col così detto sistema della circolazione del sangue, 
qualcosa di ben diverso dai concetti della fisiologia attuale che, a 
questo riguardo, dipende interamente da rappresentazioni meccani-
co-materialistiche. 

La scienza dello spirito riesce così a gettar luce su fatti che 
alla scienza contemporanea sono familiari, ma dei quali essa non 
può, coi propri mezzi, dare una spiegazione anche lontanamente 
soddisfacente. 

L'anatomia ci mostra che i muscoli del corpo umano sono, 
nella loro costruzione, di due specie. 

Ve ne sono di quelli le cui fibre più minute sono lisce, altri 
invece le cui fibre più minute mostrano regolari striature trasversa-
li. 

Muscoli lisci sono in generale quelli i cui movimenti sono 
indipendenti dalla volontà dell'uomo, ad esempio i muscoli dell'in-
testino che espellono le feci per mezzo di movimenti regolari sui 
quali la volontà dell'uomo non ha il minimo influsso. 

Sono inoltre lisci quei muscoli che si trovano nell'iride 
dell'occhio. 

Questi muscoli servono a quei movimenti per cui la pupilla 
si allarga allorché l’occhio riceve poca luce, e si restringe quando 
esso esposto a luce più forte. 

Anche questi movimenti sono indipendenti dall'arbitrio 
dell'uomo. 

Invece quei muscoli i cui movimenti sono prodotti dalla vo-
lontà dell’uomo, (ad esempio, i muscoli che servono a mettere in 
movimento le braccia e le gambe) sono striati. 

A questa regola generale fa eccezione il cuore, ch'è pure un 
muscolo. 

Anche il cuore, all'epoca presente dell'evoluzione umana, 
non dipende nei suoi movimenti dall'arbitrio dell'uomo; eppure è 
un muscolo striato trasversalmente. 

La scienza dello spirito ne spiega, a suo modo, la cagione: 
il cuore non rimarrà sempre qual’è ora, avrà, in avvenire, tutt'altra 
forma e tutt’altro compito. 

È sulla via di diventare un muscolo volontario, e in avveni-
re compirà movimenti che saranno effetto degli impulsi interiori 
dell'anima dell'uomo. 

La sua struttura mostra già quale sarà la sua importanza in 
avvenire, allorché i movimenti del cuore saranno anch'essi l'espres-
sione della volontà umana come attualmente lo è l'alzare la mano o 
l'avanzare il piede. 

Questa cognizione intorno al cuore è, connessa con una ve-
duta vasta e generale della scienza dello spirito sui rapporti del 
cuore con la cosi detta circolazione del sangue. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 93 

La scienza meccanico-materialistica vede nel cuore una 
specie di pompa che spinge regolarmente il sangue in tutto il cor-
po; vede cioè nel cuore la causa del movimento del sangue. 

La scienza dello spirito mostra una cosa ben diversa. 
Per essa il pulsare del sangue, tutto il suo movimento inte-

riore, sono espressione ed effetto dei processi dell'anima. 
Tutta l'attività del sangue dipende da cause animiche. 
Il pallore della paura, il rossore della vergogna sono grosso-

lane manifestazioni di processi animici nel sangue. 
Ma tutto ciò che avviene nel sangue non è che l'espressione 

di ciò che accade nella vita dell'anima. 
Il rapporto che esiste tra le pulsazioni del sangue e gli im-

pulsi dell'anima è un profondo mistero: i movimenti del cuore non 
sono causa, ma effetto delle pulsazioni del sangue. 

In avvenire il cuore, per mezzo di movimenti volontari, 
porterà nel mondo esteriore la manifestazione di ciò che viene in-
tessuto nell'anima. 

Altri organi che si trovano in quest'evoluzione ascendente, 
sono gli organi della respirazione, e più precisamente nella loro 
qualità di organi della favella. 

Attualmente l'uomo è in grado di trasformare, per loro 
mezzo, i suoi pensieri in onde aeree; egli imprime così al mondo 
esterno ciò che sperimenta nel suo interno; trasforma le proprie 
esperienze interiori in onde aeree. 

Questo movimento ondulatorio dell'aria è una riproduzione 
di ciò che avviene nell'interiorità dell'uomo. 

In avvenire, egli sarà sempre più in grado di manifestare in 
tal modo il suo intimo essere verso l'esterno. 

E l'ultimo risultato in questa direzione sarà ch'egli giungerà 
infine a riprodurre e stesso, i suoi simili, per mezzo degli organi 
della favella giunti al loro massimo grado di perfezione. 

Gli organi della favella contengono dunque attualmente, in 
germe, i futuri organi di riproduzione. 

E il fatto che all'epoca della pubertà la voce subisce un mu-
tamento nell'individuo maschio è una conseguenza della misteriosa 

relazione che esiste tra gli organi della favella e quelli della ripro-
duzione. 

Così si può considerare dal punto di vista scientifico spiri-
tuale tutto il corpo fisico umano coi suoi diversi organi . 

Si trattava, per ora, di darne soltanto qualche esempio. 
Esistono un'anatomia e una fisiologia scientifico-spirituali; 

e l'anatomia e la fisiologia, quali sono attualmente, dovranno, in un 
avvenire non lontano, lasciarsi fecondare da quelle spirituali, anzi 
trasformarsi interamente in esse. 

la questo campo, riesce particolarmente evidente che simili 
risultati non possono venir costruiti sulla base di mere argomenta-
zioni o di speculazioni intellettuali (come ad esempio le analogie), 
ma possono risultare soltanto da una vera indagine scientifico-
spirituale. 

È necessario insistere su ciò, perché, succede troppo facil-
mente che zelanti seguaci della scienza dello spirito, quando hanno 
racimolato poche nozioni di questa scienza, continuino poi a filarle 
cervelloticamente. 

Non fa meraviglia che da ciò risultino concezioni fantasti-
che, come ne pullulano in quantità in questo campo. 

Dall'esposizione precedente si potrebbe, ad esempio, dedur-
re che, se gli organi della riproduzione umana, nella loro forma 
presente, saranno i primi a perdere di importanza nell'avvenire, 
vuol dire che furono anche i primi ad averne; sarebbero dunque, in 
certo qual modo, gli organi più antichi del corpo umano. 

Precisamente il contrario è vero; essi hanno ricevuto la loro 
forma attuale più tardi di tutti, e, per i primi, la perderanno. 

Ecco ciò che si presenta dinanzi all'indagine scientifico-
spirituale: sul Sole il corpo fisico umano era giunto, sotto certi ri-
spetti, fino al livello della vita vegetale, ed era compenetrato dal 
corpo eterico. 

Sulla Luna acquistò il carattere del corpo animale, perché 
venne compenetrato dal corpo astrale. 

Ma non tutti gli organi presero parte a questa trasformazio-
ne; alcuni si arrestarono al grado vegetale. 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 94 

Ed anche quando sulla Terra il corpo umano si elevò alla 
sua forma attuale, acquistando l'io, alcuni organi conservarono un 
pronunciato carattere vegetale; (senza però che avessero proprio 
l'aspetto delle nostre piante attuali). 

A questi organi appartengono quelli della riproduzione. 
Infatti, al principio dell'evoluzione terrestre, essi avevano 

ancora un carattere vegetale; ciò era conosciuto dalla saggezza de-
gli antichi misteri, e l’arte antica, che tanto delle tradizioni dei mi-
steri ha conservato, rappresenta, ad esempio, l’ermafrodito con gli 
organi della riproduzione simili a foglie di pianta. 

Sono questi i precursori degli uomini, che avevano ancora 
l'antica specie di organi della riproduzione, ed erano bisessuali. 

Ciò si può vedere, ad esempio, molto bene nell'Ermafrodito 
del Museo Capitolino di Roma. 

E quando una volta si penetreranno queste cose, si verrà 
anche a conoscere quale sia, ad esempio, la vera ragione della fo-
glia di fico di Eva. 

I avrà allora la spie,,azione vera di molte antiche manifesta-
zioni, mentre le spiegazioni attuali derivano da un modo di pensare 
imperfetto e incompleto. 

Accenneremo ancora incidentalmente che l'Ermafrodito, ci-
tato più sopra, ha anche le altre appendici vegetali; poiché, all'epo-
ca in cui fu scolpito, esisteva ancora la tradizione che in un'epoca 
lontanissima taluni organi umani, che avevano carattere vegetale, 
presero poi un carattere animale. 

Tutti questi mutamenti dei corpo umano sono l'espressione 
delle forze trasformatrici insite nel corpo eterico, nel corpo astrale 
e nell'io. 

Le trasformazioni del corpo fisico umano  vanno di pari 
passo con l'azione degli arti umani superiori. 

Perciò tanto la struttura quanto l'azione di questo corpo 
umano non sono comprensibili se non alla luce della cronaca 
dell'Akasha, la quale ci mostra appunto come avvengano le tra-
sformazioni superiori degli arti animici e spirituali dell'uomo. 

Tutto ciò elle è fisico e materiale trova la sua spiegazione 
per mezzo dell'elemento spirituale. 

E perfino sull'avvenire del mondo fisico si può arrivare a 
gettar luce quando si penetri nella coscienza spirituale (*). 

 
________ 

 
(*) Qui hanno termine le comunicazioni sulla cronaca 

dell'Akasha, pubblicate nella rivista Lucifer-Gnosis. Esse vennero 
più tardi completate nell'opera di Rudolf Steiner: La Scienza Oc-
culta - (N. d. T.). 



Rudolf Steiner Cronaca dell’Akasha 
 

 95 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Finito di stampare il 10 aprile 
1953 nello Stabilimento de» La 
Tecnografica» in Varese, piaz-
za Carducci, 6, per conto dei 
Fratelli  Bocca  Editori,  Milano 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

I N D I C E. 
 
 
 

Introduzione Pag. 2 
Nota all'introduzione “ 4 

 
PARTE PRIMA 

 
I nostri progenitori dell'Atlantide “ 6 
Passaggio dalla quarta alla quinta razza radicale “ 14 
I Lemuri “ 20 
La separazione dei sessi “ 27 
Gli ultimi tempi prima della divisione dei sessi “ 32 
L'epoca polare e l'epoca iperborea “ 37 
La scissione dal Sole “ 43 
La scissione dalla Luna “ 47 
Parentesi necessaria “ 51 

 
PARTE SECONDA 

 
L'origine della Terra “ 56 
La Terra e il suo avvenire “ 60 
La vita di Saturno “ 64 
La vita del Sole “ 69 
La vita della Luna “ 74 
La vita della Terra “ 79 
L'uomo terrestre “ 86 
 


