RUDOLF STEINER

DA GESU A CRISTO

Dieci conferenze, precedute da una conferenza pubblica,
tenute a Karlsruhe dal 4 al 14 ottobre 1911

— @ _—

| 2002
EDITRICE ANTROPOSOFICA
MILANO






- Titolo originale dell’opera:
Von Jesus zu Christus

Opera Omnia n. 131

Traduzione di Emmelina De Renzis,
riveduta sull’ultima edizione tedesca del 1985
Disegni nel testo di Assia Turgenieff

Quarta edizione italiana
Precedenti edizioni:
Ed. Antroposofica 1972, 1980, 1992

Queste conferenze, in origine non destinate
alla pubblicazione, furono tratte da una ste-
sura stenografica non riveduta dall’autore.
In proposito Rudolf Steiner dice nella sua
autobiografia: «Chi legge questi testi pud
accoglierli pienamente come cio che ’antro-
posofia ha da dire... Va pero tenuto presente
che nei testi da me non riveduti vi sono degli
errorin. - Le premesse ¢ la nomenclatura
" dell’antroposofia, o scienza dello spirito,
sono esposte nelle opere fondamentali di
Rudolf Steiner: La filosofia della liberta,
Teosofia, La scienza occulta, L iniziazione.

Tutti i diritti, anche di traduzione, riservati alla
Rudolf Steiner-Nachlassverwaltung, Dornach (Svizzera)

Copyright 2002 - Editrice Antroposofica srl - Milano, via Sangallo 34

ISBN 88-7787-336-1

INDICE SOMMARIO

Conferenza pubblica........c.covveerenriverernrereines Karisruhe, 4 ottobre 1911 pag.’7

L’indagine storica su Gesii nel secolo diciannovesimo. I misteri
egizi, greci e persiani o di Mithra. Il cristianesimo quale con-
fluenza dei culti di Mithra e di Dioniso. L’ebraismo. Il primo
uomo Adamo, e il peccato originale. Il cristianesimo paolino.

Prima conferenza..........c.coovvveiviivviecneiicnnens Karlsruhe, 5 ottobre 1911 33

Vita animica subcosciente, vita naturale non riconosciuta e vita
spirituale cosciente. Figlio, Padre, Spirito Santo. L’iniziazione
dello spirito dei rosicruciani e I’iniziazione della volonta dei
gesuiti.

Seconda conferenza............c.ocoreeeeeevecnnennee. Karlisruhe, 6 ottobre 1911 50

L’iniziazione cristiana-rosicruciana. La via per sperimentare ’e-
vento del Cristo mediante la rivelazione continua.

Terza conferenza..........ccuveeeeereersivecresenveenes Karlsruhe, 7 ottobre 1911 66
Tre fonti di conoscenza per i segreti cristiani: i Vangeli, I’indagine dei chia-
roveggenti, la fede quale cammino verso I’autoconoscenza e il Cristo.

Quarta conferenza........cccceceeeerevereeeeseernerennn. Karlsruhe, 8 ottobre 1911 87

Passaggio dalla fede alla veggenza del Cristo. Il cammino dal-
I’interiore esperienza animica del Cristo all’iniziazione cristia-
na.

Quinta conferenza.........ccveeeererveereeneieesrenann. Karlsruhe 9 ottobre 1911 103

Le Epistole di Paolo. Il nesso tra la forma fisica del corpo ¢ la
coscienza dell’io. 11 libro di Giobbe.

Sesta CONFErenza ........ccovueveerereeeeesieccnnns Karlsruhe, 10 ottobre 1911 120

II problema basilare del cristianesimo: la resurrezione.
L’immagine storica di Paolo dopo 1’evento di Damasco. Il corpo
incorruttibile. La forma dell’uomo: il fantoma.



Settima conferenza ..........coeevveveecverineennns Karlsruhe, 11 ottobre 1911

La natura-io dell’uomo. La distruzione del fantoma del corpo
fisico rispecchiata nel peccato originale. Il corpo risorto del
Cristo. La ricostituzione dei perduti elementi dell’uomo. II
Jfantoma umano salvato.

Ottava conferenza ............................... .. Karlsruhe, 12 ottobre 1911

I due bambini Gesu. Il corpo spiﬁt‘uale del Cristo. Il fantoma
risorto. Si adempie lo scritto per Paolo a Damasco.

Nona conferenza.........cccccovviciiiicnninnne Karlsruhe, 13 ottobre 1911
La relazione dell’uomo singolo con I’impulso del Cristo.

L’ oggettivita della redenzione. Il cammino exoterico verso il

Cristo attraverso 1’Ultima Cena e i Vangeli. La comunione nello
spirito attraverso la forza della meditazione e della contempla-
zione & un cammino esoterico.

Decima conferenza.......coc..coiicenenceneeiiinn Karlisruhe, 14 ottobre 1911
Il cammino esoterico verso il Cristo mediante 1’iniziazione. Il
nesso dell’impulso del Cristo con ogni singola anima umana.
L’ufficio karmico di giudice del Cristo. La comprensione per il
passato attraverso il secondo evento del Cristo. Il portatore del
bene attraverso la parola.

139

154

169

186

Gli asterischi segnati nel testo rinviano alle note a pag. 207 e seguenti.

6

CONFERENZA PUBBLICA

Karisruhe, 4 ottobre 1911

r

L’argomento che oggi dovremo esaminare qui ha gia suscita-
to dappertutto in questi ultimi tempi il piu largo interesse; appa-
rira quindi anche giustificato parlare su questo tema dal punto di
vista antroposofico, in base al quale in questa citta gia ebbi ripe-
tute occasioni di trattare diversi argomenti. Certo ¢ che il modo
di trattare in generale oggi questo argomento, modo anche piut-
tosto diffuso, ¢ molto diverso da quello possibile da un punto di
vista antroposofico. Se da un lato bisogna dire che oggi 1’antro-
posofia come tale ¢ ancora poco compresa e poco apprezzata,
dall’altro si dovra anche far presente che proprio lo studio antro-
posofico dell’argomento che oggi ci deve occupare & molto dif-
ficile. Se infatti ¢ distante dai nostri contemporanei I’atteggiare
la propria anima in modo da poter afferrare e apprezzare appie-
no veritd antroposofiche relativamente ovvie della vita spiritua-
le, ¢ addirittura un ostacolo per la coscienza del presente il
dover studiare, dal punto di vista dell’antroposofia o scienza
dello spirito, un tema che davvero ci obbliga ad impiegare inti-
mamente la scienza dello spirito o antroposofia per i piu diffici-
li ed anche piu sacri argomenti di cui dovremo parlare oggi.

Certamente si pud partire dalla constatazione che 1’Entita,

. che dovremo porre al centro delle nostre considerazioni, ¢ da

molti secoli nel punto centrale di ogni sentire e pensare dell’u-
manitd, e non soltanto: essa ha suscitato anche i piti svariati giu-
dizi, sentimenti e concezioni nell’ambito della vita animica
umana. Se infatti per innumerevoli uomini & graniticamente
fermo da secoli ¢i0 che ¢ legato col nome del Cristo o anche con
quello di Ges, altrettanto molteplice ¢ ’immagine del Cristo e
anche di Gesu, I’immagine che ha commosso le anime e occu-
pato i pensatori nel corso dei secoli, dagli eventi di Palestina in
avanti. Avvenne anche sempre che venisse modificata I’immagi-
ne del Cristo da ogni concezione generale del mondo, da cid che

7



in qualsiasi tempo si senti, si sperimentd e si considerd vero.
Cosi ¢ avvenuto che nel corso del secolo diciannovesimo (gia
preparato da diversi pensieri e correnti spirituali del secolo
diciottesimo), il Cristo che si pud afferrare in ispirito & sempre
piu arretrato di fronte a quello che nel secolo diciannovesimo, e
anche nel ventesimo, si chiama il Gesu storico. Appunto in
merito al Gesl storico si & sviluppata oggi una vasta disputa che
proprio in questa citta, qui a Karlsruhe, ha il suo pit notevole
rappresentante, il suo pil attivo campione*. Sard quindi bene
dire qualche parola in merito a questa disputa, prima di occu-
parci del Cristo-Gesu.

Si vorrebbe dire che, sotto 1’influenza della corrente cultura-
le che considera soltanto esteriormente tutto cid che si riferisce
alla vita spirituale, secondo quanto puo venir stabilito mediante
documenti esteriori ¢ sorto il “Gest storico” studiato nel secolo
diciannovesimo. E che cosa poteva servire per un simile Gesu
storico? Poteva servire ci0 che era possibile stabilire mediante i
documenti storici esteriori: che cio¢ il personaggio, del quale si
parla all’inizio della nostra era, si: ¢ aggirato in Palestina, ¢
morto, e per i-credenti ¢ risorto. Del tutto secondo il carattere e
la natura del nostro tempo, tendente per altro alla sua fine, la
fede nell’indagine teologica si limitd sempre a quel che si pen-
sava di poter stabilire in base ai documenti storici, proprio come
si stabilisce qualsiasi altro avvenimento storico in base agli
usuali documenti storici. Ma quali documenti storici si possono
esaminare in questo caso? Poiché proprio qui a Karlsruhe ebbe
il suo inizio I’indagine storica su Gesl, non occorre ora che mi
dilunghi sul fatto che tutte le tradizioni storiche non comprese
nel Nuovo Testamento, secondo uno dei maggiori conoscitori
del problema, si possono scrivere comodamente su una pagina
sola*. Quello che poi si trova sul Gesu storico in uno qualsiasi
dei documenti, di Giuseppe Flavio o di Tacito*, va senz’altro
eliminato perché non ¢ piu usabile secondo la scienza storica,
quale oggi viene riconosciuta. Per lo studio su Gesu non riman-
gono quindi disponibili che i Vangeli e cid che si trova nelle let-
tere di Paolo.

. L’indagine storica del secolo diciannovesimo si-¢ dunque
occupata dei Vangeli. Ma da un punto di vista esteriore come
appaiono i Vangeli? Prendendoli come altri documenti, come
per esempio documenti relativi a una battaglia o qualcosa di
simile, essi appaiono documenti pieni di contraddizioni, né si
puo esteriormente mettere in accordo la loro quadruplicita. Sono
documenti che vengono distrutti da quella che viene chiamata
critica storica. Va detto infatti che tutto quanto ha fatto I’indagi-
ne sollecita e diligente nel secolo diciannovesimo in merito ai
Vangeli per fornire un’immagine fedele di Gesu di Nazareth, si
¢ dissolto di fronte ai rappresentanti del tipo di indagine portata
avanti dal prof. Drews*. In merito a quel che puo venire detto
contro la storicita dei Vangeli, la questione potrebbe in sostanza
venir dichiarata chiusa; deve essere chiaro che appunto la scien-
za accurata ¢ la critica accurata ci mostrano che, riguardo al
modo con cui di solito si determinano i fatti storici, nulla pud
piu venir detto della persona di Gesu di Nazareth; dovra anzi
venir considerato dilettantismo scientifico il non ammettere una
tal cosa di fronte alla scienza.

Qui perd si vuole esporre un modo di vedere del tutto diver-
so. Si intende cioé porre il problema se per caso coloro che nel
secolo diciannovesimo rappresentavano la dottrina di Gesu di
Nazareth, € che volevano arrivare a un’immagine storica di
Gesu di Nazareth, non abbiano forse compreso i Vangeli in
modo del tutto errato; se non siano caduti in un grosso equivo-
co. Che cosa infatti vogliono essere i Vangeli? vogliono essere
forse dei documenti storici nel senso del secolo diciannovesi-
mo? Prima di rispondere alla domanda di che cosa vogliano
essere i Vangeli, non si pud neppure rispondere all’altra se sia
possibile considerarli in generale dei documenti storici.

Nel mio libro I/ cristianesimo quale fatto mistico* gia molti
anni fa cercai di esporre cid che conta a questo proposito. La
risposta alla domanda: che cosa volevano cio¢ essere i Vangeli?
doveva essere data non soltanto dal contenuto, ma gia dal titolo
di quel libro. Quel titolo non ¢ infatti “La mistica del cristiane-
simo”, oppure “Il contenuto mistico del cristianesimo”. Non era

9



inteso in questo senso, ma piuttosto in quel libro si doveva
mostrare che il cristianesimo stesso, per la sua formazione ¢ per
tutta la sua essenza, non ¢ un fatto esteriore paragonabile ad altri
fatti esteriori, ma un fatto del mondo spirituale che pud venir
compreso soltanto guardando negli eventi della vita spirituale,
guardando in un mondo che si trova dietro il mondo esteriore
dei sensi e dietro a quello che possono stabilire i documenti sto-
rici. Doveva venir mostrato che le forze e le cause che hanno
condotto all’evento di Palestina non si trovano per nulla nel
campo nel quale si svolgono gli avvenimenti storici esteriori;
che quindi il cristianesimo non poteva avere soltanto un appros-
simativo contenuto mistico, ma che la mistica, la veggenza spi-
rituale erano necessarie se'si volevano districare i fili posti die-
tro gli avvenimenti in modo da rendere possibile I’evento di
Palestina, e non soltanto per i documenti esteriori, ma in un
misterioso procedere sp1r1tua1e

Per comprendere che cosa sia il cristianesimo e che €0sa €sso
possa e debba essere nell’anima dell’vomo di oggi; se 1’anima si
comprende giustamente, occorre un poco far rilevare quanto
siano radicate nei fatti spirituali dell’evoluzione dell’umanita le
parole di un cosi buon cristiano, quale era Agostino quando
diceva*: «Quella che ora si chiama religione cristiana esisteva
gia presso gli antichi e non mancava agli inizi del genere
umano; quando Cristo apparve nella carne, la vera religione, gia
prima esistente, ebbe il nome di cristiana». Un’autorita tanto
determinante ci indica cosi che con gli eventi di Palestina non &
intervenuto nell’umanita qualcosa di nuovo in ogni senso, ma
che in certo modo ha subito una trasformazione quello che da
tempi antichi era stato cercato da parte delle anime umane, ha
subito una trasformazione la conoscenza cui gli uomini tende-
vano. Che cosa dice infatti la frase di Agostino? Vuol dire in
sostanza che con I’evento di Palestina all>umanita é stato dato,
donato qualcosa che in certo senso poteva venir trovato anche
prima di quell’evento trovato 'perb in un modo-diverso che non
mediante la via cristiana. Se poi vogliamo esaminare P’altro
modo in cui il periodo precedente poteva arrivare alle verita e

10

alla sapienza del cristianesimo, il divenire storico dell’umanita
ci indirizza a qualcosa che viene sintetizzato in una parola che
oggi ancora trova poca comprensione ma che ne trovera sempre
di pitt quanto pill la concezione del mondo derivata dalla scien-
za dello spirito afferrera gli uomini. E quello che viene compre-
so nelle parole “misteri dell’antichitd”. Non dobbiamo cioé
guardare soltanto alle religioni esteriori dei popoli antichi, ma a
quel che nei tempi precristiani si faceva nei luoghi misteriosi
che venivano indicati appunto col nome di “misteri”.

Che cosa erano i misteri nell’antichita?

Se si prende quello che ne ¢ detto nella mia Scienza occulta*
se ne ha un chiarimento dal punto di vista della scienza dello
spirito. Esistevano perd anche numerosi scrittori profani che
dicevano apertamente cid che era un segreto per gli uomini del-
I’antichita. Ci viene raccontato che soltanto un piccolo numero
di persone veniva ammesso nelle sedi che si indicavano col
nome di misteri e che erano luoghi di culto. Era sempre un pic-
colo numero di persone che veniva ammesso ai misteri da parte
dei saggi sacerdoti; erano pochi uomini che si isolavano dal
mondo esterno in quanto riconoscevano che, per arrivare a cid
che doveva venir raggiunto nei misteri, essi dovevano iniziare
un altro modo di vita, diverso da quello tenuto nel mondo ester-
no, e che soprattutto dovevano abituarsi a pensare in un altro
modo. Vi era in realta per i discepoli dei misteri un certo isola-
mento dal mondo esterne. Dappertutto vi erano sedi di misteri.
Se ne trovavano presso Greci ¢ Romani, e anche presso altri
popoli. Oggi vi & gia una copiosa letteratura in proposito, ed &
quindi possibile documentare attraverso l’indagine esteriore
quel che viene detto qui. Quando i discepoli dei misteri erano
ammessi a quello che vi veniva insegnato, si pud dire che tutto
quanto essi ricevevano pud venir paragonato con quella che
oggi ¢ chiamata scienza, conoscenza; non veniva perd accolto
nello stesso modo in cui oggi vengono accolte le conoscenze. 11
discepolo dei misteri sperimentava qualcosa, e attraverso quel
che sperimentava diveniva un uomo del tutto diverso. Speri-
mentava fortemente qualcosa che si pud esprimere con queste

11



parole: in ogni uomo ne vive uno superiore, ma esso & profon-
damente nascosto e assopito, cosi che la coscienza ordinaria
nulla ne sa. E come I'uvomo comune vede il mondo con i suoi
occhi e puo riflettere col suo pensare su quel che ha sperimen-
tato, cosi questo altro uomo, che in un primo tempo & ignoto alla
conoscenza esteriore ma che puo venir risvegliato dalle profon-
dita della natura umana, pud conoscere un altro mondo non rag-
giungibile per gli occhi e per il pensare esteriore. Questa espe-
rienza veniva chiamata “nascita dell’uomo intériore”, espressio-
ne usata ancora oggi. Il modo in cui oggi viene usata ha per altro
un carattere freddo, astratto; la'si prende alla leggera. Quando
pero il discepolo dei misteri la riferiva a se stesso, essa indica-
va qualcosa di grande che poteva venir paragonato soltanto con
la nascita dell’'uomo in senso fisico. Come 1’uomo nel mondo
fisico deriva da un sostrato oscuro (sia esso un sostrato naturale
secondo una concezione materialistica del mondo, oppure un
sostrato spirituale secondo una concezione del mondo derivata
dalla scienza dello spirito), e quindi in senso esteriore diviene
solo allora uomo fisico, cosi cid che prima non esisteva (come
non esiste I’'uomo fisico prima della nascita o della concezione)
nasce ora veramente quale uomo superiore grazie ai processi dei
misteri. I1 discepolo dei misteri nasceva a nuovo, era come rina-
to. :

Il modo di vedere oggi esistente circa la conoscenza, che
viene data come risposta a un profondo problema filosofico, ¢
esattamente il contrario del filo conduttore di tutto 1’atteggia-
mento e di tutto il modo di vedere propri ai misteri. Nel senso di
Kant o di Schopenhauer oggi ci si chiede dove siano i limiti
della conoscenza e che cosa si possa conoscere. Basta prendere
in mano anche solo un glornale per trovare subito la risposta: in
questo o in quell’altro punto vi sono i limiti della conoscenza, e
I’uomo non puo superarli. Il che ¢ esattamente in contrasto con
quanto si voleva nei misteri. Certo, ci si diceva che 1’'uvomo non
puo sciogliere tutti i problemi, non pud penetrare dappertutto.
Ma non si sarebbe mai dettq, nel senso di una gnoseologia di
Kant o di Schopenhauer, che qualcosa non puo essere conosciu-

12

to; si sarebbe detto invece che si deve aver presente che 1’'uomo
¢ suscettibile di sviluppo, che vi sono in lui forze latenti che
devono essere suscitate, che quando esse vengono risvegliate
’uomo sale a una superiore facolta di conoscenza. Il problema
kantiano, teso a sapere dove siano i limiti della conoscenza, non
avrebbe avuto senso alcuno per 1’antica concezione dei misteri;
ne aveva invece soltanto il problema di come fare per superare
i limiti del conoscere, esistenti nella vita ordinaria, di come cer-
care di suscitare dalla natura umana forze piu profonde al fine di
vedere quello che non si pud vedere con le forze abituali.

E necessario ancora dell’altro per sentire tutto 1’alito magico
dei misteri che si avverte anche attraverso le notizie di scrittori
quali Platone, Aristide, Plutarco e Cicerone. Ci deve essere chia-
ro che nei seguaci dei misteri esisteva un atteggiamento animi-
co del tutto diverso da quello dell’'uomo di oggi di fronte alle
verita scientifiche. Quelle che oggi chiamiamo verita scientifi-
che possono essere apprese da ognuno e con ogni atteggiamen-
to animico. Oggi si vede il segno della verita proprio nel fatto
che essa sia indipendente dal nostro atteggiamento animico. Per
il discepolo dei misteri la cosa pill importante era invece speri-
mentare qualcosa grazie a cui ’anima venisse trasformata, rela-
tivamente al sentire, prima che gli venissero esposte le grandi
veritd. Anche quelle che oggi ci appaiono come le pil semplici
verita scientifiche non sarebbero state insegnate al discepolo dei
misteri in modo che le potesse apprendere esteriormente con la
ragione; la sua anima doveva invece venir preparata in modo
che egli si avvicinasse con riverente rispetto a cio che gli pote-
va venir detto. La preparazione per accogliere cio che i misteri
potevano trasmettere non era quindi un apprendere, ma una radi-
cale_rieducazione dell’anima. Era importante il modo con cui
’anima si presentava di fronte alle grandi verita e ai tesori di
saggezza, quel che essa sentiva di fronte alle grandi verita ¢ ai
tesori di saggezza. Da qui derivava per I’anima la convinzione
di essere legata, mediante quello che le veniva dato nei misteri,
con le profondita cosmiche stesse, con cid che scorre alle fonti
di ogni origine dei mondi. -

13



Cosi il discepolo dei misteri era preparato a sperimentare
qualcosa che ci viene raccontato anche da Aristide*. E chi, come
¢ esposto nel mio libro L’iniziazione*, sperimenta di nuovo
quello che sperimentavano i discepoli degli antichi misteri e che
egli pud quindi confermare, sa che corrisponde a veritd questo
passo di Aristide: «Credevo di toccare il dio, di sentire il suo
avvicinarsi, mentre ero fra veglia e sonno; il mio spirito era leg-
gerissimo, in un modo che nessuno, che non sia iniziato, puod
dire e comprendere». Vi era cioé una via verso le profondita
cosmiche divine; non era scienza e neppure religione unilatera-
le. Era una via basata sul fatto che I’anima si preparava a speri-
mentare i pensieri dell’evoluzione cosmica come pensieri degli
dei che compenetrano il mondo, e ad essere vicino al dio nelle
profonditd spirituali cosmiche. Come respirando accogliamo
’aria esterna e la rendiamo parte integrante del nostro corpo,
cosi il discepolo dei misteri: sentiva di accogliere nella sua
anima ci0 che pulsa spiritualmente nel mondo, sentiva di legar-
lo alla sua anima e di diventare un uomo nuovo, intessuto con la
divinita. '

Proprio I’antroposofia o scienza dello spirito ci dice che tutto
quanto era possibile nell’antichita fu soltanto un fenomeno sto-
rico nel corso dell’evoluzione umana. Quando ci chiediamo se i
misteri, possibili nel tempo precristiano, siano ancora possibili
oggi nello stesso modo, dobbiamo rispondere che, per quanto
sia stato vero e reale cid che ora abbiamo caratterizzato e che ci
viene mostrato dall’indagine storica spirituale, pure -oggi non
esiste piu nella medesima forma in cui vigeva nel tempo precri-
stiano. Oggi non ¢ pid possibile il modo di iniziazione che era
possibile nei tempi precristiani. Soltanto chi ¢ miope e crede che
I’anima umana sia stata uguale in tutti i tempi, pud credere che
il cammino spirituale dei tempi antichi possa essere valido anco-
ra oggt. Ora il cammino verso i fondamenti divini del mondo &
un altro. L’indagine storica spirituale ci mostra che in sostanza
esso ¢ cambiato nel momento in cui la tradizione pone gli even-
ti di Palestina. Essi costituiscono un segno profondo nell’evolu-
zione dell’umanita. Nel tempd postcristiano & entrato nella natu-

14

ra umana qualcosa del tutto diverso da quanto vi esisteva in
quello . precristiano. II modo di pensare, di accostarsi al mondo
mediante pensieri scientifici, come oggi ¢ possibile, non esiste-
va nell’antichitd precristiana. I misteri non avevano condotto
I’uomo alla piu alta saggezza, e nel modo descritto, soltanto per-
ché si volesse conservare qualcosa segreto o limitato a un pic-
colo numero di persone, ma perché quel cammino era necessa-
rio per i tempi antichi, perché il nostro modo di pensare sul
mondo, mediante la forma della logica e dei pensieri, allora non
era ancora possibile. Chi esamini un poco la storia dell’umanita
sa che nel corso di alcuni secoli, al tempo della filosofia greca,
il nostro pensare si ¢ lentamente preparato, e che soltanto ora ¢
giunto ad abbracciare in modo cosi meraviglioso la natura este-
riore con i pensieri umani. Allo stesso modo la forma della
coscienza, con la quale oggi costruiamo la nostra concezione del
mondo, ¢ diversa rispetto a quella precristiana. A questo propo-
sito ora non vogliamo andare oltre la constatazione che nei
tempi postcristiani ¢ cambiata la natura umana. Uno studio coe-
rente dell’evoluzione umana, e se ne possono trovare i risultati
nella mia Scienza occulta, ci mostra che il complesso della
coscienza umana si ¢ trasformato nel corso dell’evoluzione del-
I’umanita. Gli uomini che ci hanno preceduto hanno visto le
cose e vi hanno riflettuto in modo diverso da come oggi le
vediamo con i nostri sensi e da come le pensiamo con la nostra
ragione. In luogo della nostra percezione razionale e sensoriale
delle cose, gli antichi avevano una chiaroveggenza ottusa e
sognante, diversa da quella che ¢ descritta nel mio libro L ’ini-
ziazione. Il senso dell’evoluzione ¢ appunto che un’antica chia-
roveggenza, elargita un tempo a tutta I’umanitad, ha lasciato
posto al modo di guardare le cose che ora ci ¢ proprio. Le popo-
lazioni normali di tutti i paesi avevano una simile forza chiaro-
veggente, e nei misteri tale forza chiaroveggente veniva portata
a un gradino superiore. In questo modo si formavano facolta
generali dell’anima umana. Nel corso dell’evoluzione dell’uma-
nita la facolta di chiaroveggenza ha lasciato il posto a quella che
oggi chiamiamo osservazione pensante del mondo. L’antica

15



chiaroveggenza non ¢ pitt un modo naturale di vedere le cose.
Nel corso del divenire storico durd a‘'lungo il periodo durante il
quale ando perdendosi 1’antico modo di veggenza; esso rag-
giunse il momento culminante nel tempo' che indichiamo come
periodo di civilta greco o latino, nel tempo in cui cade 1’avven-
to del Cristo Gesu. Allora tutta I’'umanitd era avanzata nella sua
evoluzione al punto che 1’antica chiaroveggenza era tramontata
e che gli antichi misteri non erano pil possibili. Se ora ci chie-
diamo che cosa subentrd al posto degli antichi misteri, dobbia-

mo prima esaminare cid che 1’'uvomo raggiungeva attraverso di
essi.

I misteri erano di due specie. La prima deriva press’a poco

dal centro di civilta che in seguito fu occupato dal popolo paleo-
persiano; la seconda venne sperimentata, nella:sua forma pit
pura, in Egitto e in Grecia. Nell’antichitd ‘questi due tipi di
misteri furono senz’altro diversi. Tutti i misteri tendevano a por-
tare 1’uomo a un ampliamento-delle sue forze animiche. Questo
avveniva perd in modo diverso da un lato nei misteri-greci ed
egizi, e dall’altro in quelli: persiani. Ma come’ avveniva nei
misteri I’iniziazione: alla quale si tendeva in Grecia; tenendo
conto che nella sostanza in Egitto si operava nello stesso modo?

In Grecia e in Egitto, per il discepolo dei misteri, si voleva
raggiungere una trasformazione delle sue forze animiche. Tale
trasformazione-avveniva dopo verificate certe premesse,:-€ in
primo luogo vanno-quindi esaminate quelle premesse. Ci si
diceva che nelle profondita dell’anima umana si trova un altro
uomo, un uomo divino. L'uomo nascosto, interiore, deriva dalle
medesime fonti dalle quali il cristallo si forma dalle rocce, ¢ le
piante germinano in primavera; soltanto che la pianta fa vera-
mente valere in sé tutto cid che ha in se stessa, mentre 1’'uomo,
per come afferra se stesso e lavora con le sue forze, & rimasto un
essere incompiuto, e quel che & in lui & emerso- soltanto con
molta difficolta.-Nei misteri ci si appellava a un uomo interiore
spirituale, divino, e con tale indicazione ci si riferiva anche a
forze insite nella terra. Nel senso della concezione dei misteri la
terra non veniva consideratd soltanto un corpo celeste privo di

16

vita, come fa 1’odierna astronomia, ma era vista come un essere
planetario spirituale. In Egitto si indicavano le meravigliose
forze spirituali e naturali, che si chiamavano con i nomi di Iside
e di Osiride, quando si voleva considerare 1’origine e la fonte di
cio. che nell’uvomo interiore pud trovare una manifestazione. In
Grecia invece si diceva il nome di Dioniso quando si voleva
indicare I’origine dalla quale ¢ sorto ’'uomo interiore. Per que-
sto gli scrittori profani raccontavano che nei misteri greci veni-
va cercata la natura e ’essenza delle cose, e che le forze della
natura umana che si trovavano venivano anche chiamate parte
sotterranea dell’uomo, non parte sopra-terrena. Si parlava anche
della natura dei grandi démoni, indicando con essi tutte le forze
spirituali attive sulla terra. Veniva cercata la natura di quei
démoni mediante cid che ’'vomo doveva far sorgere dalla sua
interioritd. L’uomo doveva inoltre sperimentare nei sentimenti
tutto quel che pud sperimentare nel corso dell’evoluzione.
Doveva sperimentare che cosa significhi immergersi nelle
profonditd della propria anima, doveva sperimentare come un
sentimento fondamentale, cio¢ il sentimento del profondo egoi-
smo, ’egoismo quasi indomabile nella interioritd dell’uomo,
domini tutta 1’entita animica, ¢ la domini talmente da non poter-
sene fare alcuna idea nella vita abituale. Lottando e vincendo
tutto cio che si puod chiamare egoismo, il discepolo dei misteri
doveva sperimentare qualcosa per cui oggi abbiamo soltanto
una parola astratta: il sentimento dell’amore onnicomprensivo,
della compassione per tutti gli uomini e per tutti gli esseri. La
compassione, nella massima misura di cui I’anima umana ¢&
capace, doveva sostituirsi all’egoismo. Si sapeva pero che quan-
do si sollecita la compassione, nel mondo dei sentimenti facen-
te parte delle forze nascoste, si smuovono dalla profondita del-
I’anima le forze divine ivi latenti, cosi come le onde del mare
possono strappare oggetti dal fondo. Ci si diceva inoltre che
quando I’uomo, attraverso la conoscenza abituale, guarda nel
mondo, riconosce presto quanto egli sia impotente di fronte al
mondo; si vede tanto piu impotente, quanto piu egli voglia
allargare i suoi concetti e le sue idee, e alla fine puo dubitare di

17



quella che si pud chiamare “conoscenza”. Nella sua anima deve
allora intervenire qualcosa, come un sentimento di vuoto, € la
sensazione come di perdere il terreno vivente sotto i piedi,
volendo abbracciare il mondo con le proprie idee. Accanto al
sentimento del vuoto si sente perd anche la paura e il terrore. Per
questa ragione il discepolo dei misteri- greci doveva anzitutto
caricare sulla sua anima la paura per tutto cid che nel mondo &
ignoto; in tal modo, quando il discepolo sviluppava la compas-
sione, il sentimento della paura faceva sorgere dalla sua anima
le forze divine; ed egli imparava cosi a trasformare la paura in
venerazione. Si era sicuri che la venerazione, cioé¢ 1’elevato
timore ¢ la devota dedizione per tutti i fenomeni del mondo,
penetrava ogni sostanzialitd e concetto; cid che la conoscenza
abituale non poteva capire, potevano afferrare invece le forze
profonde che si erano sviluppate medlante la trasformazmne
della paura in venerazione.

Nei misteri greci 1’uomo poteva cosi suscitare dalla profon-
dita della sua anima-cid di cui'sapeva bene che giaceva in fondo
alla sua anima: I’uomo-divino. I misteri greci, come anche quel-
li di Iside e di Osiride, lavoravano movendo dall’interiorita del-
I’uomo, e cercavano cosi di portarlo verso il mondo-spirituale.
Era una viva comprensione per il “dio nell’uomo”, una vera
conoscenza del dio-da parte dell’'uomo. L’immortalitd non era
soltanto un insegnamento astratto, non era-solo-filosofia, ma
un’esperienza altrettanto sicura quanto-le esperienze dei colori
esterni, e veniva sperimentata come qualcosa di altrettanto sicu-
ro quanto 1’essere legati con le cose esteriori.

Non meno sicura era questa esperienza nei misteri persianio
di Mithra. Mentre nei misteri greci ed egizi >'uomo veniva con-
dotto al dio mediante la liberazione delle sue forze animiche, nei
misteri di Mithra egli veniva posto di fronte al mondo - stesso.
Cosi il mondo non agiva soltanto mediante la grande e potente
natura, sulla quale di solito I’'uomo solamente sorvola con 1’oc-
chio quando guarda nel mondo delle cose abituali, ma i disce-
poli dei misteri di Mithra vedevano nell’intimo della natura pro-
prio cid da cui la conoscenza umana non viene toccata; veniva-

18

no presentate al discepolo le forze piu spaventose e pill gran-
diose nell’esistenza naturale, traendole dagli spazi cosmici con
metodi che allora si potevano sviluppare. Come il discepolo
greco dei misteri faceva la conoscenza con il sentimento della
venerazione di fronte al grande mondo, cosi il discepolo di
Mithra in un primo tempo veniva a conoscere le forze spavento-
se e grandiose nell’esistenza naturale; si sentiva cosi infinita-
mente .piccolo di fronte alla grande natura, stava di fronte ad
essa, ed il mondo, con la sua bellezza e maesta, faceva su di lui
una tale impressione che egli, come conseguenza del suo allon-
tanamento dalle sorgenti primordiali dell’esistenza, doveva pro-
vare la seguente esperienza: io esisto, ...ma il mondo con la sua
immensita pud annientarmi ad ogni istante!

Questi pensieri deposti venivano inseriti nell’anima del
discepolo. 11 primo impulso era venuto dall’aver rilevato, in una
grandiosa astronomia e in una grandiosa scienza delle cose este-
riori, la grandezza dei fenomeni del mondo. Quello che I’'uomo
sviluppava ulteriormente nei misteri di Mithra era quindi piu
una conseguenza della veracitd sperimentata quando sull’anima
agiva la natura con tutte le sue particolarita, cid che era la carat-
teristica della scienza nel senso antico. Come i discepoli dei
misteri greci non avevano pilt paura grazie alla liberazione delle
forze animiche, cosi i discepoli dei misteri di Mithra venivano
portati ad accogliere nell’anima la grandezza dei pensieri
cosmici; in tal modo rendevano la loro anima forte e coraggio-
sa, e acquistavano coscienza del valore e della dignita dell’uo-
mo, nonché del senso della verita e della fedeltd; imparavano
anche a conoscere che nell’esistenza 1uomo doveva sempre
tenersi a freno. Erano queste le conquiste che soprattutto deri-
vavano dai misteri di Mithra. Mentre i misteri greci ed egizi
erano diffusi nei paesi indicati appunto dai rispettivi nomi, i
misteri di Mithra si diffusero dalla Persia verso il mar Caspio, e
poi lungo il Danubio fino all’Europa centrale, alla Francia meri-
dionale, alla Spagna e all’Inghilterra; tutta I’Europa era cospar-
sa di misteri di Mithra. Dappertutto i discepoli di Mithra sape-
vano bene che, imparando a conoscere il mondo, dal grande

19



cosmo fluiva in loro qualcosa, come fluiva in loro ’aria dallo
spazio circostante; sapevano di accogliere in loro il dio Mithra,
il dio che compenetra il mondo. Il discepolo di Mithra si senti-
va compenetrato dal dio che vive in tutti i mondi. Dato poi che
cosi venivano spronati il coraggio e la forza tesa all’azione,

venivano attratti dal servizio di Mithra specialmente i guerrieri,

i soldati dell’esercito romano:-Sia condottieri che soldati erano
iniziati nei misteri di Mithra, come allora si estendevano in tutto
il mondo conosciuto.

Cosi da un lato si cercava il dio mediante la liberazione delle
proprie forze animiche e si sapeva che in tal modo fluiva qual-
cosa dalla profonditad dell’anima; dall’altro lato si sapeva pero
che, quando 1’'uomo cercava il dio abbandonandosi ai grandi
processi cosmici, qualcosa fluiva nella sua anima come 1’estrat-
to, come il miglior succo che compenetra il mondo. Si sapeva
che quanto cosi si trovava erano le forze primordiali del mondo,
che per cosi dire il dio entrava nelle case dell’'uomo, entrava
nelle anime umane attraverso 1’evoluzione dei misteri. Nell’e-
voluzione dei misteri si vedeva un processo reale. Ogni anima
era una porta per l’ingresso della divinita nell’evoluzione
umana sulla terra.

Consideriamo ora il senso di tutto cid, quale ci si & presenta-
to: erano pochi quelli che potevano attraversare un simile svi-
luppo, e per questo era necessaria una speciale preparazione.
Che cosa veniva dato a quelli che attraversavano una tale pre-
parazione? Veniva dato di conoscere che quanto & nascosto nella
natura fuori di noi, e anche nella natura umana, scorre attraver-
so il mondo come una sacra corrente divina. Per questo 1’evolu-
zione dei misteri veniva anche chiamata consacrazione, inizia-
zione. Abbiamo perd fatto rilevare che I’evoluzione dell’uma-
nita si ¢ modificata, e che tutta 1’iniziazione doveva diventare
diversa. Perché divenne necessaria tale modificazione?

Qui arriviamo a quello che dobbiamo chiamare il fatto misti-
co dell’evento del Cristo. Occupandoci a fondo della storia, ci si
mostra che una pill © meno oscura coscienza di quel fatto esi-
steva presso i primi cristiani: cid che altrimenti scorreva nell’a-

20

nima umana solo attraverso ’appartenenza ai misteri, alla base
divina del mondo, e che quale Mithra proveniva dal mondo o
quale Dioniso sorgeva dalle profonditd dell’anima, si era ora
svolto come processo di una divinitd cosmica unitaria in un
unico fatto anche entro la nostra evoluzione terrestre. Cid che
prima veniva cercato nei misteri e che non poteva venir trovato
senza che 1’uomo si estraniasse dalla vita esteriore immergen-
dosi nei misteri, proprio questo venne incorporato a un certo
momento nella terra dalla divinitd che compenetrava il mondo,
in modo che non era pill necessaria alcuna fatica umana, perché
la divinita si era riversata una volta nell’esistenza terrena. Tale
riversarsi della divinitd nell’esistenza terrena fece si che, anche
quando gli uomini avevano perduto la possibilitd di inoltrarsi
verso la base divina del mondo, essi vi si potessero avvicinare
in altro modo. Il Dio che ora poteva penetrare nell’anima
umana, non nel modo di Mithra e neppure in quello di Dioniso,
il Dio che era un confluire di Mithra e di Dioniso e che in pari
tempo era profondamente imparentato con la natura umana,
quello & il Dio che viene afferrato con il nome di Cristo. L’esse-
re che con 1’evento di Palestina era penetrato nell’umanita era in
pari tempo Mithra e Dioniso, e il cristianesimo era la riunione
dei culti di Mithra e di Dioniso. Il popolo ebraico era stato scel-
to per fornire il corpo necessario affinché quell’evento potesse
realizzarsi. Quel popolo aveva imparato a conoscere sia il culto
di Mithra, sia anche il servizio di Dioniso, ma era rimasto lon-
tano da entrambi i culti. L’appartenente al popolo ebraico non
sentiva come il greco, che diceva: quale io sono, sono un uomo
debole che deve sviluppare profonde forze se vuole penetrare
nelle profonditd della sua anima. N¢é sentiva come il discepolo
di Mithra che si diceva: devo far agire su di me tutta I’aria che
mi circonda affinché le pit profonde caratteristiche divine del
mondo si uniscano a me. L’ebreo si diceva invece: cid che deter-
mina la profonda natura umana e che vi € nascosto, era un tempo
nel primo uomo. Il popolo ebraico lo chiamava Adamo. Secon-
do la concezione ebraica in Adamo esisteva in origine cid che
1’uomo pud cercare per unirsi con la divinitd. Ma nel corso del-

21



I’evoluzione, mentre ’'umanitd si evolveva attraverso genera-
zioni e generazioni, gli uomini si sono sempre pil allontanati
dalle sorgenti dell’esistenza, a seguito degli effetti ereditari del
sangue. L’antico popolo ebraico chiamava essere soggetto al
peccato originale il fatto che I’uomo fosse divenuto diverso, che
non fosse rimasto come era quando venne staccato dalla sfera
della divinita. L’appartenente-all’antico popolo ebraico sentiva
quindi se stesso posto pill in basso rispetto al primo uomo, ad
Adamo, e ne cercava la causa nel peccato originale. Questa & la
ragione per la quale I’'uomo ¢ inferiore a quanto vive nelle
profondita della natura umana. Se pud unirsi con le pitt profon-
de forze della natura umana, egli ¢ in tal modo legato con tutte
le forze attraverso le quali pud risollevarsi. L’appartenente
all’antico popolo ebraico sentiva cio¢ che prima egli era pil in
alto, e che a causa delle proprieta legate al sangue aveva perdu-
to qualcosa, e ora si trovava di conseguenza pit in basso.

In questo modo chi professava 1’antico ebraismo si poneva in
un punto di osservazione storico, Cid che il seguace dei misteri
di Mithra vedeva nell’umanita tutta, il seguace dell’ebraismo lo
vedeva in tutto il suo popolo, del quale era cosciente che avesse
perduto il legame con la sua origine. Mentre cioé presso i Per-
siani esisteva una specie di disciplina della coscienza, presso
I’antico popolo ebraico troviamo-la coscienza di un’evoluzione
storica: Adamo era originariamente caduto in peccato, era disce-
so dalle altezze alle quali si trovava. Di conseguenza quel popo-
lo era il meglio preparato per il pensiero: cid che & avvenuto nel
momento iniziale dell’evoluzione dell’umanita e che ha portato
a un peggioramento dell’umanitd stessa, pud essere rimediato
soltanto attraverso un evento storico (il che realmente avviene,
avviene nei sostrati spirituali- dell’esistenza della terra). Il
seguace dell’ebraismo, se aveva compreso giustamente il senso
dell’evoluzione cosmica, era cosi preparato a riconoscere che il
Dio, fosse il Dio Mithra o anche il Dio che doveva venir tratto
dalle profondita dell’anima umana, poteva discendere sulla terra
senza che I’'uomo attraversasse un’evoluzione nei misteri.

Vediamo cosi come nell’ambito dell’antico popolo ebraico, ¢

22

per primo in Giovanni Battista, nasca la coscienza del fatto che
in un uomo sarebbe nata contemporaneamente la stessa cosa che
avevano trasmesso i misteri di Dioniso e di Mithra. Quelli poi
che afferravano quell’evento in un senso piu profondo si diceva-
no che come attraverso Adamo si era avuta la discesa dell’uomo
nel mondo, come gli uomini discendono da un progenitore che
lascia loro in eredita le forze profonde che conducono al pecca-
to e all’errore, cosi, attraverso Uno che fosse disceso dai mondi
spirituali come unificazione di Mithra e Dioniso, doveva venir
creato il punto di partenza al quale gli uomini potessero guarda-
re se dovevano di nuovo elevarsi. Mentre dunque i misteri,
mediante la liberazione di profonde forze animiche oppure guar-
dando verso il cosmo, sviluppavano la natura umana, gli uvomini
appartenenti al popolo ebraico vedevano, nel Dio che era disce-
so fino sul piano storico come entitd storica, cid a cui I’anima
deve guardare, verso cui deve sviluppare il pit profondo amore,
a cui deve credere; vedevano cio che pud ricondurre I’anima, se
guarda a quel grande modello, al punto da cui ha preso le mosse.

Il piu profondo conoscitore di questo cristianesimo fu Paolo
il quale riconobbe* che 1’'uomo, come si riferisce ad Adamo per
la sua origine corporea, attraverso 1I’impulso del Cristo pud rife-
rirsi al Cristo stesso come al suo grande modello; Paolo rico-
nobbe pure che, guardando il Cristo, poteva venir raggiunto cio
cui si tendeva nei misteri e che deve nascere s¢ I’uomo vuol
conoscere la sua natura originaria. Venne cosi presentato quel
che nei misteri era rinchiuso nelle profonditd dei templi, quel
che I'uomo poteva raggiungere soltanto mediante un impegno
ascetico; € venne presentato non mediante documenti esteriori,
ma anche per chi vede le pit profonde basi spirituali e pud quin-
di riconoscere cio che & avvenuto non solo come un fatto este-
riore ma come un fatto mistico, € cioé che I’entitad divina che
compenetra il mondo sia apparsa in una singola figura umana.
Cosi doveva essere pensato il fenomeno. Ora doveva venir rag-
giunto mediante il Cristo cid che i discepoli dei misteri di
Mithra raggiungevano guardando i massimi esempi. I discepoli
di Mithra conseguivano il coraggio, la padronanza di sé, la forza

23



per 1’azione; le stesse cose dovevano conseguire da ora in poi
quelli che adesso non potevano pitl venir iniziati nel senso degli
antichi misteri di Mithra; guardando al grande esempio del
Cristo storico doveva ora venir dato all’anima cid che portava
allo stesso coraggio. ,

Come nei misteri di Mithra in-un certo senso veniva genera-
to 1’intero universo nell’anima del discepolo, e 1’anima si
inflammava piena di coraggio con tutte le forze interiori tese
all’azione, cosi nel battesimo di:Giovanni si.¢ infuso dall’alto
qualcosa di cui la natura umana pud diventare portatrice. Se poi
ci si compenetra del pensiero che la natura umana ¢ capace di
accogliere le piu profonde leggi del cosmo, di fronte al battesi-
mo di Giovanni si comprende che nella:natura umana-pud nasce-
re il dio Mithra. Avvenne pero anche che i discepoli:dei mistert,
quelli che avevano compreso il significato originario del cristia-
nesimo, riconobbero che era giunta la fine degli antichi misteri.
I1 Dio che altrimenti penetrava nei sacri misteri; per il quale le
singole anime dei discepoli fornivano 1’accesso, era penetrato
una volta per tutte nell’esistenza terrena attraverso la personalita
che ¢ all’inizio della nostra era. Questo & anche il senso della
concezione di Paolo, e cioé che da allora ’entitd di Mithra non
fosse piu raggiungibile nel senso antico. Il dio nel senso antico
era scomparso, e viveva ora nella natura di quel singolo uomo.
Era disceso mediante un evento naturale. Quelli che compren-
devano I’inizio del cristianesimo-dovevano cosi in pari tempo
ammettere la fine del culto di Mithra, la scomparsa della divi-
nita esteriore dei misteri di Mithra entro la natura umana.

E com’¢ la situazione per i misteri greci, per i misteri di Dio-
niso? . .

Osservando con sguardo umano Gesti di Nazareth, nel quale
visse Mithra e che poi ¢ passato attraverso la morte, veniva fatto
rilevare che con la‘morte di Gesu di Nazareth era morto lo stes-
so Mithra, il dio che dava alle anime coraggio, forza per 1’azio-
ne, dominio su se stessi, se le anime si legavano a lui. Nella
morte di Gesu, del Cristo, si doveva vedere quasi per definizio-
ne la morte di Mithra. Veniva poi osservato anche un altro fatto:

24

in quanto il dio Mithra & scomparso in Gesu di Nazareth, e pro-
prio perché & scomparso, anche cid che 1’uomo trova nella piu
profonda interiorita della natura, ci0 che prima raggiungeva
mediante i misteri di Dioniso, nell’unico Gesu di Nazareth &
diventato immortale vincitore della morte. Questo ¢ il significa-
to della resurrezione nel vero senso cristiano, quando la si com-
prende con la scienza dello spirito. Considerando il battesimo di
Giovanni nel Giordano si sapeva chiaramente che [’antico
Mithra era penetrato nell’uomo una volta per tutte. Poiché poi la
natura umana aveva conseguito la vittoria sulla morte, era stato
creato un esempio con il quale I’anima poteva legarsi con il piu
profondo amore al fine di pervenire a cido che veramente vive
nelle profondita dell’anima stessa e che i Greci cercavano in
Dioniso. Nel Cristo risorto doveva esser visto il fatto che 'uo-
mo, sperimentando quell’unico evento storico, giunge a elevar-
si al di sopra dell’umanitd comune.

Nel punto centrale della storia universale venne cosi posto un
evento storico in luogo di cid che innumerevoli volte era stato
cercato nei misteri. La grande meraviglia di Paolo fu che la
natura umana fosse diventata diversa; cid & nascosto in quello
che si chiama I’evento di Damasco. Se guardiamo alle parole
stesse dell’apostolo, che cosa sperimento Paolo davanti a Dama-
sco? Non attraverso avvenimenti esteriori, non attraverso -docu-
menti esteriori, ma per mezzo di un’esperienza chiaroveggente
e puramente spirituale, egli sperimento che si era gia verificato
il momento in cui si era incarnato in un uomo storico cid che
prima era apparso soltanto nell’ambito delle scuole dei misteri
come natura divina dell’uomo nell’uomo. Egli non poteva piu
sperimentare attraverso un fatto esteriore che il Cristo fosse esi-
stito in un uomo reale. Non faceva alcuna impressione su di lui
quello che poteva sperimentare in Palestina; non lo poteva con-
vincere che in Gesu di Nazareth avesse vissuto il Cristo, la riu-
nione di Mithra e di Dioniso. Quando perd dinanzi a Damasco
gli si apri lo sguardo spirituale, gli fu chiaro che un Dio, che
poteva venir-chiamato col nome di Cristo, non agiva soltanto
soprasensibilmente nel cosmo, ma era stato presente una volta

25



in un uomo ed era stato vincitore della morte. Per questo egli
predica che storia, fluente storia, & trovabile sulla terra al posto
di cid che prima era soltanto fluente sostanza per gli iniziati.
Questi pensieri sono alla base delle parole di Paolo: «E se Cri-

Y

sto non € risuscitato, vana dunque ¢ la nostra predicazione, e
vana pure ¢ la vostra feden*.

Questo fu il cammino mediante il quale Paolo giunse a Gesu,
passando attraverso il Cristo, perché gli fu chiaro che in Palesti-
na era avvenuto qualcosa che prima poteva venir sperimentato
soltanto nei misteri. In sostanza & ancor oggi cosi; la situazione
non si ¢ modificata. Poiché il Cristo & il punto centrale di tutta
I’evoluzione -dell’umanita ‘e il massimo-esempio per le forze
intime dell’anima, per questo anche il legame che viene creato
con il Cristo dovrd essere della: massima intimitd. Come si
richiede che 1’uomo debba valutare poco la sua vita per essere
discepolo del Cristo, cosi anche oggi dovra apparire'secondario
il dover abbandonare tutti i: documenti storici per giungere al
Cristo. Si- dovrebbe anzi essere grati-che non esistano documen-
ti attraverso i quali poter stabilire che ¢ esistito un Cristo Gesu
storico, pérché mai si potrebbe stabilire attraverso i documenti
che il Cristo & I’entita pitl importante che sia fluita nell’umanita.

Qui ci si chiarisce il pensiero di quanto il Cristo fosse impa-
rentato con gli antichi misteri: Se guardiamo negli antichi miste-
ri, abbiamo la possibilita di scoprire che cosa i discepoli doves-
sero fare per giungere al dio in un modo o nell’altro. Si posso-
no chiamare processi animici interiori cid che essi sperimenta-
vano. L’anima doveva sperimentare determinate cose. Cosi, per
esempio, dopo aver superato il primo gradino, dopo essersi
approfondita in se stessa, doveva sperimentare le sensazioni e i
sentimenti interiori in modo che essi divenissero pil vivaci e
intensi di quanto non lo siano di solito nell’nomo. L’uomo dive-
niva cosi anche conscio di quanto egli sia impigliato in una
natura inferiore che gli impedisce di pervenire alle fonti dell’e-
sistenza. In altre parole soltanto cosi I’uomo diveniva conscio di
come la natura inferiore fosse una seduttrice per chi tende verso
Ialto, conscio che quel che ha portato giu dai primordi dell’esi-

26

stenza ¢ divenuta la sua natura inferiore. Questa era la tentazio-
ne che si presentava ai discepoli dei misteri. Nel momento in cui
il dio si risvegliava, il discepolo si accorgeva di che consista
nell’uomo la natura inferiore delle brame; egli sapeva che qual-
-cosa di simile a un’entita estranea gli diceva di non seguire le
altezze mobili ed aeree del mondo spirituale, ma di seguire le
solide cose materiali che gli erano vicine. Tutti dovevano attra-
versare questa esperienza; a ognuno appariva come di fronte al
solito mondo sensibile fosse irreale quello spirituale, come tutto
cid che ¢ sensibile fosse seducente in confronto alle aspirazioni
spirituali. Su-di un altro gradino nell’evoluzione dei misteri ci si
mostra come il discepolo superasse quelle forze seduttrici, come
pervenisse a un gradino superiore mediante lo sviluppo delle sue
forze rinvigorite quali il coraggio, 1’intrepidezza e cosi via.
Tutto cid veniva rivestito per il discepolo dei misteri con deter-
minate prescrizioni ¢ pud ancora riecheggiare tanto in quel che
dissero gli scrittori non iniziati, quanto anche nei metodi inizia-
tici, quali possono venir dati dalla scienza dello spirito e quali
sono anche descritti nel mio libro: La scienza occulta. Vi erano
cosi diversi metodi: quelli dei misteri greci e quelli dei misteri
di Mithra. Alla fine il discepolo sperimentava 1’unione con cid
che era ’uomo divino. I metodi erano comunque differenti, e si
puo rilevare che nei paesi piu diversi esistevano le piu diverse
prescrizioni per I’iniziazione.

Ecco quello che volevo mostrare nel mio libro I/ cristianesi-
mo quale fatto mistico, che cioé nei Vangeli ci si presenta
soprattutto un rinnovamento delle antiche prescrizioni iniziati-
che, ci st presenta cid che i discepoli dovevano fare al fine di
pervenire all’unione con la divinitd. Quel che esteriormente &
avvenuto ¢ simile ai processi che si svolgevano nei misteri. Cosi
’entita divina che viveva in Gesu di Nazareth doveva per esem-
pio sperimentare la tentazione, dopo che era discesa in lei I’en-
titd di Mithra. Come ai discepoli-dei misteri il tentatore si pre-
sentava in piccolo, cosi di fronte al Dio che diviene uomo si pre-
senta del part il tentatore. Cid che era vero nei misteri si trova
ridato nei Vangeli.

27



I Vangeli sono cosi un rinnovamento delle antiche descrizio--

ni iniziatiche, delle antiche prescrizioni iniziatiche; gli scrittori
dei Vangeli si sono quindi detti: poiché cid'che avveniva altri-
menti soltanto nelle profonditad dei misteri si ¢ svolto ora sul
vasto piano della storia universale, ¢ ora lecito descriverlo con
le- medesime parole che venivano usate per le prescrizioni ini-
ziatiche. Per questo i Vangeli~non sono mai stati pensati quali
biografie esteriori del- portatore del Cristo. L’equivoco della
moderna ricerca sui Vangeli & appunto il volervi cercare una
biografia esteriore di Gesu di-Nazareth. Nei tempi in cui i Van-
geli vennero scritti non si-pensava affatto di dare una blograﬁa
esteriore di Gesti di Nazareth; nei Vangeli si voleva invece
esprimere cid che pud portare 1’anima umana ad amare vera-
mente quella grande anima come 1’origine dell’esistenza cosmi-
ca. I Vangeli esistevano quali vie, quah scritti attraverso cui 1’a-
nima potesse trovare il Cristo. E poi straordinario che fino alla
fine del secolo diciottesimo si trovi ancora una precisa coscien-
za del fatto che i Vangeli sono una tale via. In singoli interes-
santissimi scritti troviamo detto che, se 1’uomo 1i fa agire su di
sé, i Vangeli trasformano I’anima in modo che 1’uomo possa tro-
vare il Cristo. In effetti gli uomini sperimentavano-‘qualcosa di
simile, facendo agire su di'sé i Vangeli, e non ponevano affatto
la domanda se essi fossero una biografia di Gesl di Nazareth.
Maestro Eckhart* vi accenna quando dice: «Molta gente vuole
vedere Dio con gli occhi, proprio come vede una mucca, € vuole
amare Dio come ama una mucca. Ama cio¢ Dio per avere una
ricchezza esteriore e una consolazione interiore; gente del gene-
re non ama perd veramente Dio... Gente semplice suppone di
dover vedere Dio, come se Egli fosse 13 ¢ loro qui.-Ma-cosi non
&. Dio eio'siamo uno nel conoscere». In-un altro punto egli dice:
«Un maestro annunzia che Dio si ¢ fatto uomo e che in tal modo
ha elevato e reso pitt degno tutto il genere umano. Noi possiamo
rallegrarci che Cristo, nostro fratello, sia salito per forza propria
al di sopra di tutti i cori angelici, e che sieda alla destra del
Padre. Quel maestro ha ben parlato, ma in realta non sono molto
d’accordo. Che cosa mi servirebbe avere un fratello che fosse

28

molto ricco se io restassi povero? che cosa mi servirebbe avere
un fratello saggio se io fossi sciocco? il Padre celeste fa nasce-
re il suo Figlio unigenito in se stesso e in me. Perché in se stes-
so e in me? Io sono uno con lui, ed Egli non pud escludermi.
Nella stessa opera lo Spirito Santo concepisce il suo essere, €
procede da me come da Dio. Perché? Io sono in Dio, € se lo Spi-
rito Santo non prende il suo essere da me, non lo prende neppu-
re da Dio. In nessun caso io sono escluso».

11 punto & che I’uomo possa sperimentare in tempi successivi
cio che negli antichi tempi veniva sperimentato nei misteri, ma
attraverso un’evoluzione mistica, senza misteri esteriori, attra-
verso un puro sviluppo animico. Questo & pero possibile soltan-
to perché vi fu I’evento del Cristo, perché il Cristo fu presente
in un corpo fisico. Se anche non ci fossero i Vangeli, se non ci
fossero documenti o tradizioni, chi sperimenta in sé il Cristo,
chi si compenetra con il Cristo interiore, come fu per Paolo, ha
in pari tempo la certezza che all’inizio della nostra era il Cristo
fu incarnato in un corpo fisico. Cosi Gesl pud essere trovato
soltanto mediante il Cristo. Mai potra venire estratta dai Vange-
li una biografia storica di Gesu di Nazareth. Mediante un reale
sviluppo delle sue forze animiche I’uomo deve invece elevarsi
al Cristo, e attraverso il Cristo a Gest. Allora soltanto compren-

‘diamo che cosa volessero i Vangeli, e che cosa fosse sbagliato in

tutta I’indagine su Gesu del secolo diciannovesimo. Si € messa
in ombra I’immagine del Cristo per esporre in modo puramente
esteriore un Gesui comprensibile sulla base di documenti storici.
Si-sono travisati i Vangeli, e quindi i metodi della ricerca su
Gesu dovettero annullarsi da loro stessi. Si & frantumato il meto-
do della ricerca sui Vangeli, e proprio i metodi che volevano
produrre un’immagine storica di Gesu hanno portato al suo
annientamento.

Con questo ¢ in pari tempo liberata la strada per cid che vuole
la scienza dello spirito. Essa vuol mostrare le pit profonde forze
che, dalla venuta del Cristo, si trovano in ognuno, ¢ che ognuno
puo sviluppare. Allora, non nelle profondita di misteri esterior-
mente organizzati ma nella tranquillita della sua stanza, 1’uomo

29



raggiunge quel che conseguivano i discepoli dei misteri nei miste-
ri stessi, quel che conseguivano i seguaci del culto di Mithra, e lo
consegue mediante la visione dell’evento di Palestina e median-
te la dedizione a quell’evento. Sperimentando il Cristo in sé
I'uomo sperimenta cid che fa crescere il suo coraggio e la sua
forza tesa alla azione, che fa crescere la coscienza della sua
dignitd umana in modo da sapere come debba inserirsi giusta-
mente nell’umanita. In pari tempo egli sperimenta anche quel
che potevano sperimentare i seguaci dei misteri greci, vale a
dire I’amore universale. L’amore universale che vive nel cristia-
nesimo abbraccia infatti ogni entita esteriore. Il cristiano speri-
menta in pari-tempo- I’intrepidezza, sa di conseguenza che mai
dovra aver paura, che non dovra disperare di fronte al mondo, e
riconosce, liberamente e insieme con umllta, la dedlzlone ai
segreti dell’universo.

E questo che I'uomo pud riconoscere quando st compenetrl
con cio che & intervenuto al posto degli-antichi misteri: il cri-
stianesimo quale fatto mistico. Soltanto mediante una elabora-
zione conoscitiva di questo pensiero fondamentale il Gesu sto-
rico diventa un fatto per ognuno che conosca il Cristo. Nella
filosofia occidentale si dice che ’'uomo mai potrebbe vedere i
colori se non avesse gli occhi, che non potrebbe udire suoni se
non avesse le orecchie; il mondo sarebbe in'tal caso buio e muto
per lui. Ma come ¢ vero che senza occhi e senza orecchie non si
potrebbero percepire colori e suoni, altrettanto ¢ anche vera que-
st’altra frase: senza la luce non si sarebbero formati gli occhi.
Come 'uomo senza gli occhi non potrebbe avere nessuna per-

cezione luminosa, cosi d’altra parte & vero quel che dice
Goethe*:

Se I’occhio non fosse solare,

Mai il sole potrebbe mirare,
oppure, in un altro passo:
L’occhio & una creatura della luce.

Cosi il Cristo mistico in hoi, il Cristo del quale parla anche il

30

chiaroveggente e che fu visto da Paolo grazie alla forza chiaro-
veggente, non fu sempre nell’'uomo. Nei tempi precristiani,
attraverso lo sviluppo nei misteri, Egli non era raggiungibile
come invece lo fu dopo il mistero del Golgota. Affinché potes-
se esistere un Cristo interiore e potesse nascere 1’uomo superio-
re, era necessario un Cristo storico, 1’incarnazione del Cristo in
Gesu. Anche se in nessun modo dei documenti garantissero una
biografia di Gesu di Nazareth, pure occorrerebbe riconoscere
che come ’occhio pud formarsi solo mediante 1’azione della
luce, cosi per un Cristo mistico fu necessario che esistesse il
Cristo storico, reale. La figura di Gesu non va conosciuta attra-
verso documenti esteriori. L’evoluzione occidentale lo ha sem-
pre saputo, e lo riconoscera di nuovo. La scienza dello spirito
fara in modo che quanto essa puod trarre dal suo ambito possa
condurre a una vera conoscenza del Cristo, ¢ quindi anche di
Gesu. E come & risultato che in sostanza Gesu sia stato reso
estraneo al mondo, che i metodi dell’indagine su Gesu si siano
dissolti da soli, cosi 1’approfondimento nell’entita del Cristo
condurra a riconoscere anche la grandezza di Gesu di Nazareth.

Il cammino che conduce a riconoscere anzitutto il Cristo
mediante esperienze animiche, attraverso cid che si sviluppa
dall’anima umana, porta veramente a comprendere il fatto misti-
co del cristianesimo, ¢ a considerare il divenire dell’umanita in

‘modo che in esso I’evento del Cristo debba cadere come il pit

notevole evento dell’evoluzione dell’umanita. Questo cammino
ci porta a Gesu attraverso il Cristo. L’idea del Cristo portera cosi
in sé i germi piu fruttuosi per portare 1’umanita non soltanto alla
concezione di un generale spirito cosmico panteistico, ma anche
che I’uomo afferri la propria storia e si dica che, come egli sente
la terra legata a tutto I’essere cosmico, cosi egli deve sentire la
sua storia legata a un evento soprasensibile, superiore alla sto-
ria. Tale evento ¢ che I’essere del Cristo sta come un fatto sopra-
sensibile e mistico nel punto centrale del divenire dell’umanita,
e che esso sarad riconosciuto dall’umanita dell’avvenire, indi-
pendentemente da ogni indagine storica esteriore ¢ da ogni
documento. Il Cristo rimarra la grande pietra angolare dell’evo-

31



luzione dell’umanita, pur ammettendo che vengono a mancare
tutti i documenti per una biografia di Gest. L’'uomo prendera
dalla sua interiorita le forze per far nascere a nuovo la sua sto-
ria, e cosi anche la storia dell’evoluzione universale.

32

DA GESU A CRISTO
PRIMA CONFERENZA

Karlsruhe, 5 ottobre 1911

Queste conferenze sono dirette a procurarci una rappresenta-
zione dell’evento del Cristo in rapporto alla sua comparsa nella
storia, della manifestazione del Cristo nella personalitd di Gesu
di Nazareth. A cio si ricollegano tanti quesiti della vita spiritua-
le; la scelta di un tale tema ci permettera quindi di spaziare con
lo sguardo nel campo dell’antroposofia e della sua missione, e
ci permettera di esaminare il significato appunto del movimen-
to antroposofico per la vita spirituale del presente. D’altra parte
questo tema ci offrira anche 1’occasione d’imparare a conoscere
il contenuto della religione e vedere come tale contenuto debba
essere destinato all’umanitd in generale; a conoscere, dico, il
suo rapporto con cid che ci proviene dalle fonti piu profonde
della vita spirituale, con cid che le sorgenti occulte, le sorgenti
della scienza occulta, ci possono dire intorno a quello che deve
risiedere a base di ogni aspirazione religiosa, di ogni concezio-
ne del mondo. Molto di quanto dovremo dire sembrera allonta-
narsi dal tema, ma tutto servird a ricondurci al compito princi-
pale.

Quello a cui appunto abbiamo accennato puo fin d’ora esse-
re esaminato piu esattamente se noi, tanto per la comprensione
dell’attuale nostra vita religiosa, quanto per 1’approfondimento
antroposofico dell’insieme della vita animica, gettiamo uno
sguardo sull’origine della vita religiosa e anche della vita occul-
ta spirituale negli ultimi secoli. Negli ultimi secoli appunto del-
P’evoluzione spirituale europea abbiamo infatti- due direzioni
che, in un modo accentuatissimo, hanno determinato da un
canto 1’esaltazione del principio-Gesu, e dall’altro non 1’esalta-
zione, ma la pill accurata e coscienziosa conservazione del prin-

33



cipio-Cristo. Se con 1’anima nostra esaminiamo queste due cor-
renti, ’esagerazione del principio-Gesl si presenta come un
grande errore, un pericoloso errore nella vita spirituale degli
ultimi secoli; I’altro movimento si presenta invece come profon-
damente significativo, un movimento che cerca ovunque la retta
via ed evita con cura le vie sbagliate. Anche nei riguardi dunque
di questa valutazione di due movimenti spirituali fra loro com-
pletamente diversi, uno di essi va annoverato fra 1 gravi errori,
e I’altro fra le aspirazioni pil strenue verso la veritd. I1 movi-
mento che ci deve interessare anche rispetto a un esame antro-
posofico cristiano, e del quale possiamo parlare come di un
errore in certo qual modo straordinariamente pericoloso, & quel-
lo che nella vita esteriore exoterica viene chiamato gesumsmo
Nel gesultlsmo ci si presenta una pericolosa esagerazmne del
principio-Gesu. In quello che si ¢ costituito da secoli in Europa
come rosicrucianesimo abbiamo invece un movimento intimo
verso il Cristo, un movimento che cerca ovunque con cura le vie
della verita. Nella vita exoterica in tutti i tempi da che in Euro-
pa esiste una corrente gesuitica, molto si & ¢ parlato del gesultl-
smo; percid anche a coloro che vogliono studiare la vita spiri-
tuale nelle sue fonti pil profonde deve interessare di sapere in
che senso il gesuitismo rappresenti una pericolosa esagerazione
del principio-Gest. Certamente, se vogliamo approfondirci
nella caratteristica del gesuitismo, dovremo indagare da un
determinato aspetto come i tre principi fondamentali di ogni
evoluzione nel mondo, principi indicati nei modi pit diversi
nelle varie concezioni dell’universo, si esplichino praticamente
nella nostra vita, anche exotericamente. Oggi, astraendo com-
pletamente dal significato piti profondo e dalla caratterizzazio-
ne piu profonda delle tre correnti fondamentali di ogni vita e di
ogni evoluzione, vogliamo rappresentarcele come esse si pale-
sano alla vista esteriore.

Abbiamo in primo luogo cid che si pud chiamare la nostra
vita animica, in quanto ¢ vita di conoscenza. Per quanto 1’uomo
protest1 contro I’astrazione di una conoscenza unilaterale, di
un’aspirazione unilaterale verso la verita, per quanto possa rite-

34

nere estranee alla vita molte tendenze scientifiche, filosofiche e
antroposoﬁche egli, che nella sua anima si rende realmente
conto di ¢id che vuole e puo volere, sa nondimeno che la paro-
la conoscenza abbraccia cio che appartiene alle aspirazioni pil
profondamente radicate della nostra vita animica perché, tanto
se cerchiamo la conoscenza attraverso il pensiero, quanto se la
cerchiamo piuttosto per la via del sentimento o della sensazio-
ne, la conoscenza significa pur sempre un orientarsi su tutto ¢io
che ci circonda nel mondo, € anche sopra noi stessi. Occorre
cosi decidere se ci vogliamo accontentare delle esperienze piu
semplici dell’anima, o se ci vogliamo inoltrare nelle spiegazio-
ni pii complicate dei segreti dell’esistenza; la conoscenza tutta-
via rappresenta, per noi soprattutto, una questione vitale di

‘'somma importanza, perché in ultima analisi per mezzo della

conoscenza ci formiamo un’immagine del contenuto del mondo
di cui pur viviamo e da cui viene alimentata tutta I’essenza della
nostra anima. Dobbiamo includere nel campo della conoscenza
perfino ogni primissima impressione dei sensi e in generale ogni
vita dei sensi, cosi come le astrazioni pil elevate dei concetti e
delle idee, ma dobbiamo includervi anche cid che stimola la
nostra anima, diciamo, a distinguere il bello dal brutto perché,
sebbene in un determinato senso sia vero che di gusti non si
possa discutere, & pur sempre una conoscenza se un uomo si ¢
formato un giudizio sul gusto e pud giudicare del bello e del
brutto. Dobbiamo sentire come idee morali, come conoscenze, o
come stimoli del sentimento che ci incitano a fare una cosa e a
tralasciarne un’altra, anche i nostri impulsi morali, quelli che ci
spingono a fare il bene e a tralasciare il male. Si, anche quella
che chiamiamo nostra coscienza morale, per quanto possa espli-
care impulsi indeterminati, appartiene pure a quanto abbraccia-
mo con la parola conoscenza. In breve, possiamo abbracciare
spiritualmente con le parole “vita della conoscenza™ il mondo di
cui siamo anzitutto coscienti, si tratti di un mondo della maya o
della realta, il mondo in cui viviamo cosmentemente tutto cio di
cui siamo coscienti.

Tutti dovranno perd ammettere che, sotto la superficie della

35



vita spirituale che abbracciamo con la conoscenza, vi ¢ ancora
qualcosa d’altro; che la nostra vita animica ci palesa, anche nel-
I’esistenza giornaliera, molto che non rientra nella nostra vita
cosciente. A questo proposito possiamo indicare prima di tutto
la nostra vita animica, quella che ogni mattina, quando ci destia-
mo, rinasce sempre rinvigorita e ristorata dal sonno; dobbiamo
allora dire che durante lo state.di sonno abbiamo acquistato per
la nostra vita animica, dunque nell’inconscio, qualcosa che non
puo rientrare nel campo della nostra conoscenza, della nostra
vita cosciente, e in cui la nostra anima lavora- piuttosto al di
sotto del piano della coscienza. Ma anche nei riguardi della vita
desta diurna dobbiamo ammettere che ci spingono desideri,
istinti e forze, di cui le ondate si ripercuotono invero nel campo
della coscienza, ma che tuttavia lavorano e hanno esistenza al di
sotto della coscienza. Ci accorgiamo: che esse lavorano al di
sotto della coscienza quando risalgono alla superficie che divi-

de la nostra vita cosciente da quella subconscia. In ultima anali- -

si anche la vita morale ci mostra I’esistenza di tale vita animica
subconscia, perché nella vita morale vediamo nascere in noi
diversi ideali, e basta un poco di autoconoscenza per constatare
che tali ideali sorgono in verita nella nostra vita animica, ma che
non sappiamo sempre come si ricolleghino con le questioni pitt
profonde dell’esistenza; non sappiamo-cio& come questi nostri
grandi ideali morali esistano nella volonta di Dio nella quale in
definitiva devono pure avere radice: E proprio come se il com-
plesso della nostra vita animica potesse essere paragonato con
cio che si svolge nelle profonditd del mare. Le profondita della
vita del mare animico lanciano-le loro:ondate verso la superfi-
cie, e si presenta alla coscienza, alla conoscenza, cid che viene
proiettato su nell’atmosfera alla quale si pud paragonare la vita
normale animica cosciente. Ogni vita cosciente ha sempre radi-
ce in una vita animica subconscia.

In ultima analisi I’intera evoluzione dell’umanita si puo
comprendere soltanto ammettendo una tale vita animica sub-
conscia, perché tutti i progressi della vita dello spirito altro non
significano se non che, dal subcosciente della vita animica, cid

36

che gia da lungo tempo viveva sotto la superficie, ¢ stato tratto
sopra di essa, e cosi soltanto ha preso forma. Cosi succede per
esempio quando un’idea creativa assume forma di impulso
verso una scoperta. Dobbiamo sempre ammettere quale secondo
elemento della nostra vita animica 1’esistenza in noi di una vita
animica subconscia, pari a quella cosciente.

Se trasferiamo la nostra vita animica inconscia in ci6 che in
un primo momento & sconosciuto ma non inconoscibile, dobbia-
mo porgli di fronte anche un terzo elemento. Esso risulta diret-
tamente anche all’osservazione exoterica ove ci si dica che, vol-
gendo verso ’esterioritd lo sguardo dei sensi e dell’intelletto,
insomma della vita spirituale, si imparano a conoscere varie
cose; se pero si riflette con maggior precisione sopra qualsiasi
conoscenza si dovra pure ammettere che, dietro a ciod che si rico-
nosce dell’assieme del mondo, vi & una parte nascosta che non ¢
inconoscibile, ma che in ogni epoca si pud chiamare la parte non
ancora conosciuta. Tale parte si trova sotto la superficie del
conosciuto, cosi nel regno minerale come nel regno vegetale e
in quello animale, ed & parte tanto della natura esteriore quanto
di noi stessi. B parte di noi in quanto accogliamo ed elaboriamo
nella nostra organizzazione fisica le sostanze e le forze del

mondo esteriore; € in quanto in essa ¢ compresa una parte della

natura, vi & pure una parte dell’ignoto della natura. Nel mondo
in cui viviamo dobbiamo percid distinguere tre elementi: la vita
cosciente del nostro spirito, ossia cid che penetra nella coscien-
za; poi cid che risiede al di sotto della soglia della coscienza, e
ciod la nostra vita animica subconscia, ¢ infine ¢id che vive in
noi come vita ignota della natura e al contempo come nostra vita
ignota, quale parte della grande natura sconosciuta.

Questi tre elementi risultano direttamente a una sensata
osservazione del mondo. Astraendo da tutte le affermazioni dog-
matiche, da tutte le tradizioni filosofiche e teosofiche, in quan-
to si rivestono di definizioni concettuali 0 vengono espresse in
schemi, ci si domanda come lo spirito umano abbia sempre
espresso i tre elementi che non solo lo attorniano, ma esistono
in tutto il mondo di cui ¢ parte, bisogna allora dire che I’'uomo

37



I1 ha espressi chiamando Spirito cio che si fa conoscere sull’o-
rizzonte della coscienza; 1’uomo ha invece indicato come Figlio
o Logos cid che lavora nella‘ vita animica subconscia e da que-
sta lancia in alto soltanto le sue ondate. Ciod che infine appartie-
ne alla natura, per quel tanto che essa ancora ¢ ignota, come
pure la parte del nostro essere che alla natura ¢ affine, fu sem-
pre indicato dallo spirito umano come il principio-Padre perché
si sentiva che esso rappresenta il terzo principio di fronte agli
altri due. Assieme a quanto ora & stato detto dei principi Spirito,
Figlio e Padre valgono naturalmente e sono legittime tutte le
altre distinzioni che sempre in tutti i tempi vennero fatte anche
nelle diverse concezioni del mondo. Si pud dire pero che il con-
cetto piu popolare di queste distinzioni ci vien dato da quello
che appunto abbiamo caratterizzato.

Ora chiediamoci: quale ¢ il miglior modo di caratterizzare il
passaggio fra ci0 che appartiene allo Spirito, che si esplica dun-

que direttamente nella vita animica cosciente, e la vita animica.

subconscia che ¢ parte del prineipio-Figlio? Questo passaggio
puo venir meglio abbracciato dal nostro sguardo, se ci rendiamo
chiaramente conto che appunto nella nostra vita spirituale ordi-
naria, nella coscienza, agiscono chiaramente dal subconscio gli
elementi che noi, rispetto al pensiero e al sentimento, dobbiamo
indicare come elementi di volonta. Basterebbe per questo inter-
pretare giustamente le parole: “lo spirito & pronto”, perché con
cio ¢ indicato che ¢ parte del campo dello spirito tutto quanto
abbraccia la coscienza, € poi “ la carne ¢ debole”, con cui viene
indicato tutto cid che risiede piuttosto nel subconscio. In quan-
to alla natura della volonta, basta che si rifletta su cid che risale
e agisce dal subconscio e che rientra nella nostra vita animica
cosciente soltanto allorché, dopo il risalire delle onde dal mare
inferiore della vita animica, ce ne formiamo concetti coscienti.

Soltanto quando viene da noi trasformato in concetti e idee cid

che, come oscura forza animica, ha radice negli elementi della
vita animica, esso diventa un contenuto dello Spirito; altrimenti
rimane nel campo del principio del Figlio. Mentre la volonta
esercita la sua azione per mezzo del sentimento nella vita del

38

pensiero, vediamo chiaramente dinanzi a noi il frangersi delle
onde che dal mare del subconscio si ripercuote nella coscienza.
Possiamo dire dunque che fra i tre elementi della vita animica,
nel pensiero e nel sentimento abbiamo qualcosa che fa parte
della vita animica cosciente; il sentimento discende gia nel
campo della volonta, e quanto pil ci avviciniamo agli impulsi
della volonta, alla vita volitiva, tanto pili ci immergiamo nel
subconscio, nei campi oscuri in cui discendiamo completamen-
te, quando la coscienza si spegne del tutto, nella vita del sonno
profondo senza sogni.

I1 genio del linguaggio ¢ spesso molto piu profondo dello spi-
rito umano cosciente, ¢ indica percid a ragione tante cose che
probabilmente sarebbero indicate in modo ben falso, se I’uomo
potesse con la coscienza dominare appieno il linguaggio. Ad
esempio, alcuni sentimenti venigono espressi nel linguaggio in
modo che la parola stessa gia esprime 1’affinita fra il sentimen-
to e la volontd; cosi, mentre non intendiamo affatto un impulso
volitivo ma soltanto un contenuto sentimentale, adoperiamo
nondimeno nel linguaggio la parola “volontd”; appunto perché
il genio del linguaggio, per determinati sentimenti pitt profondi
di cui non ci si rende piu chiaramente conto, adopera la parola
volonta. Questo avviene per esempio quando parliamo di “con-
tro voglia”. Non occorre in tal caso che si abbia lo stimolo a una
qualsiasi azione, non ¢ affatto necessario che si abbia il passag-
gio alla volonta. Nella vita subconscia dell’anima si esprime
allora 1’affinitad di sentimenti pil profondi, dei quali non ci si
rende piu conto nel campo della volonta. Poiché appunto succe-
de che I’elemento volitivo discenda nel campo della vita sub-
conscia dell’anima, dobbiamo persuaderci che il campo della
volonta, rispetto all’uomo e alla sua personale entitd individua-
le, ¢ in un nesso del tutto diverso da quello in cui & nel campo
della conoscenza, nel campo dello spirito. Quando poi adope-
riamo le nostre parole specificative di Spirito e di Figlio, si puo
dire che possiamo destare in noi il sentimento che 1’uomo deve
stare in due nessi diversi con lo Spirito e col Figlio. Come va
capita questa affermazione?

39



E facile capirla anche nella vita exoterica. Certamente del
campo della conoscenza si discute nei modi piu diversi; ma
bisogna pur dire che se gli uomini si intendessero sui concetti e
Ie idee che essi formulano sulla conoscenza, la discussione su
questo argomento andrebbe lentamente a finire. Gia spesso ho
ripetuto che di questioni matematiche piti non si discute, perché
sono state portate del tutto a coscienza, mentre sempre si discu-
te dei problemi che non abbiamo ancora elevati completamente
alla coscienza; cosi permettiamo che in essi agiscano ancora i
nostri impulsi, i nostri istinti e le nostre passioni subconscie.
Questo gia indica: che il campo della conoscenza rappresenta
qualcosa di pill generalmente umano-di quello del subconscio.
Se ci troviamo di fronte a qualcuno per una fra le pit diverse
ragioni pensabili, dobbiamo dire che nel campo della vita spiri-
tuale cosciente deve essere-possibile un accordo-con lui. Una
vita sana: dell’anima si manifesta in quanto ha 1’aspirazione, la
speranza, di potersi-accordare con gli altri intorno alle cose della
vita spirituale, della vita cosciente dell’anima. La vita dell’ani-
ma diventerebbe malsana se andasse perduta la speranza di
potersi accordare con gli:altri intorno-alle cose della conoscen-
za, della vita spirituale cosciente. Invece 1’elemento volitivo e
tutto cio che vi ¢ nel subconscio, quando ci viene incontro in
un’altra persona, si manifesta come qualcosa incui non dobbia-
mo affatto intrometterci, qualcosa che dobbiamo considerare
come l’intimo santuario dell’altro. Basta riflettere su quanto a
una vita sana dell’anima riesca sgradevole il sentimento che la
volonta di un’altra persona sia stata violentata; ci si rende chia-
ramente conto che riesce non soltanto antiestetico, ma addirittu-
ra moralmente sgradevole vedere la vita animica cosciente di
una persona interrotta per mezzo dell’ipnosi o di altro mezzo
coercitivo, vedere insomma la volonta di una persona esercitare
diretta influenza sulla volonta dell’altra. L’unica via sana ¢ quel-
la di acquistare influenza sulla volonta degli altri soltanto per la
via della conoscenza. La conoscenza deve essere qualcosa per
mezzo di cui un’anima si accorda con un’altra. Cid che una per-
sona vuole deve prima trasferirsi nella conoscenza, € poi deve

40

esercitare la propria azione nella conoscenza dell’altro e metter-
si in contatto con la volonta dell’altro soltanto indirettamente,
per la via della conoscenza. Questo modo di agire ¢ il solo che,
nel senso ideale piu alto, possa riuscire soddisfacente per la vita
sana dell’anima; qualsiasi influenza coercitiva esercitata da una
volonta su altre deve necessariamente provocare un’impressio-

‘ne sgradevole.

In altre parole la natura umana, se ¢ sana, tende a sviluppare
nel campo dello spirito la vita in comune, a rispettare e a stima-
re il campo del subconscio, in quanto si esprime nell’organizza-
zione umana come un santuario inviolabile che deve riposare
nella persona, nell’individualita del singolo, e alla quale ci si
deve avvicinare soltanto attraverso la porta della conoscenza
cosciente. Cosi almeno deve sentire una coscienza moderna del
nostro tempo, quando si sente sana. Nelle prossime conferenze
vedremo se questo era cosi anche in altri tempi dell’evoluzione
dell’umanita. Ciod che ora ¢ stato detto ci pud gia dare subito
un’idea chiara su quello che ¢ al di fuori di noi e su quello che
¢ in noi, almeno per il nostro presente. Questo & connesso da un
lato col fatto che in sostanza il campo del Figlio, tutto cido che
indichiamo come Figlio o Logos, deve venir destato in ognuno
di noi singolarmente, come una faccenda individuale del tutto

‘personale; e dall’altro che il campo comune sul quale si puo

lavorare da uomo a uomo ¢ il campo dello Spirito.

In modo significativo e grandioso vediamo espresso cio che
ora ¢ stato detto in tutti i racconti che il Nuovo Testamento ci da
intorno alla figura del Cristo Gesu e dei suoi primi discepoli e
seguaci. Vediamo, ¢ lo possiamo assolutamente dedurre da tutto
cid che ci ¢ dato indicare sull’evento del Cristo, come in sostan-
za i seguaci, che erano accorsi verso il Cristo durante la sua vita,
diventassero titubanti quando Egli fini con la morte sulla croce;
con una morte cio¢ che, nel paese in cui si era svolto I’evento
del Cristo, veniva considerata come ’unica espiazione possibi-
le nella vita umana per i piu grandi delitti. Anche se la morte
sulla croce non agi su tutti come su Saulo, che poi divenne
Paolo, e che quando era ancora Saulo ne aveva dedotto in un

41



primo tempo la conseguenza che chi muore di una tale morte
non poteva essere il Messia o il Cristo; anche se la morte sulla
croce fece sugli altri discepoli un’impressione per cosi dire piu
blanda, é evidente perd che gli scrittori dei Vangeli cercarono
perfino di provocare I’impressione che in certo modo il Cristo
Gesu aveva perso tutta I’influenza che possedeva sui cuori delle
persone che lo attorniavano, -per 1’esser stato sottoposto alla
morte ignominiosa sulla croce.

Con questo racconto & collegato anche qualcos’altro: cio¢
che I’influenza che il Cristo Gesu aveva acquistato, e che in
queste conferenze dovremo caratterizzare con maggior precisio-
ne, ritornd nuovamente dopo la resurrezione. Si pensi pure oggi
quel che si vuole sulla resurrezione; ne parleremo nei prossimi
giorni nel senso della scienza occulta, e allora una cosa ci riu-
scira evidente, purché si facciano agire su di noi i racconti dei
Vangeli; e cio¢ che per coloro ai quali, come viene raccontato, il
Cristo comparve dopo la resurrezione, Questi divenne in modo
del tutto speciale e diverso molto piu presente di quanto prima
non fosse. Quando parlai del Vangelo di Giovanni*, gia dissi
. quanto fosse impossibile che dopo tre giorni una conoscente di
Gesu di Nazareth non lo riconoscesse e lo potesse scambiare
con un’altra persona, se egli non le fosse apparso in un aspetto
trasformato. I Vangeli vogliono destare assolutamente 1’impres-
sione che il Cristo era apparso con un’altra figura; vogliono
anche indicare che nell’interiorita delle anime umane, perché il
Cristo trasformato potesse agire su di esse, occorreva vi fosse
una certa quale ricettivitd. Per operare su tale ricettivitd non
bastava che agisse soltanto cio che fa parte del campo dello spi-
rito, ma doveva agire la visione diretta dell’esistenza dell’entita-
Cristo. Se ci domandiamo di che cosa qui si tratti, dobbiamo
rispondere che, se un uomo ci sta dinanzi, cio che agisce su di
noi ¢ assai piu di quello che si accoglie nella nostra coscienza.
Quando un uomo o un altro essere agisce su di noi, elementi
subcoscienti agiscono tutto il tempo sulla nostra vita animica;
elementi subcoscienti che I’altra entita crea tramite la coscien-
za, ma che pud creare soltanto perché, come entita, essa ci si

42

presenta nella sua realtd. Quel che il Cristo operd da essere a
essere subito dopo la cosiddetta resurrezione, fu qualcosa che,
salendo dalle forze animiche inconsce dei discepoli, divento
attivo nella vita della loro anima: la conoscenza mediante il
Figlio. Da questo proviene anche la diversita nella descrizione
del Cristo risuscitato, le diverse caratteristiche del modo in cui
il Cristo agi sull’uno o sull’altro, in cui egli apparve a questo o
a quello secondo le diverse nature dell’uno o dell’altro. Sono
influenze dell’entita-Cristo sul subcosciente delle anime dei
suoi discepoli, e percid esse sono anche del tutto individuali;
non dobbiamo quindi urtarci se tali apparizioni non vi vengono
descritte in modo uniforme, ma in modo vario.

Ma quando cio che il Cristo doveva diventare per il mondo
dovette apportare a tutti gli uomini qualcosa che li accomunas-
se, allora dal Cristo dovette emanare non soltanto questa azione
individuale, questa azione del Figlio, ma dovette da Lui venir
rinnovato 1’elemento dello Spirito, cio¢ quello che pud formare
la comunanza nella vita umana. Questo viene caratterizzato dal
fatto che il Cristo, dopo aver agito sulla natura-Logos dell’uo-
mo, invia lo Spirito sotto forma di Spirito rinnovato o “santo”.
Con ci0 viene procurato I’elemento comunitario, e viene carat-
terizzato dal racconto che i discepoli, quando ebbero ricevuto lo
Spirito, cominciarono a parlare nelle piu diverse lingue; cosi ¢
indicato il principio comunitario che risiede nella discesa dello
Spirito Santo. Viene inoltre indicato quanto cid sia differente
dalla semplice partecipazione alla forza del Figlio, perché vien
raccontato negli Atti degli Apostoli come delle persone da essi
avvicinate, gia battezzate secondo Gesl, nondimeno (e negli
Atti degli Apostoli cid viene simbolicamente accennato con
I’imposizione delle mani) dovessero ricevere ancora lo Spirito.
Dobbiamo quindi dire che la nostra attenzione viene in modo
preciso richiamata appunto su questa caratteristica dell’evento
del Cristo, cioé sulla differenza tra 1’azione che va indicata
come vera azione-Cristo, che entra nei momenti subconsci del-
I’anima e deve percio avere un carattere intimo personale, e gli
elementi-Spirito che rappresentano qualcosa di accomunante.

43



Questo motivo dell’evoluzione cristiana, per quanto la debo-
lezza umana lo permette, ¢ stato osservato con massima cura da
coloro che si sono battezzati col nome di rosicruciani. Ovunque
essi vollero accuratamente osservare che, perfino nelle regioni
piu elevate dell’iniziazione, non deve venir esercitata azione
alcuna se non su cio6 che nell’evoluzione dell’umanita & a dispo-
sizione comune di ogni uomo; che si poteva aglre soltanto sullo
spirito. L’iniziazione dei rosicruciani era una iniziazione dello
Spirito. Essa non divenne percid mai un’iniziazione della
volonta, perché la volontd umana veniva rispettata nell’interio-
rita dell’anima come qualcosa di sacro. L’'uomo veniva dunque
guidato in alto verso le iniziazioni che dovevano condurlo ai
gradini dell’immaginazione, dell’ispirazione e dell’intuizione,
ma soltanto fino al punto in cui, nella sua interiorita, egli potes-
se riconoscere cid che doveva venir provocato per mezzo del-
I’evoluzione dello spirito. Non doveva verificarsi nessuna azio-
ne sull’elemento-volontd. Questo non va scambiato perd con
I’indifferenza riguardo alla volontd; anzi, per mezzo dell’esclu-
sione dell’azione diretta sulla volontd, veniva esercitata indiret-
tamente la pill pura azione spirituale attraverso lo spirito. Men-
tre ci intendiamo con gli altri sul modo di inoltrarci sul sentiero
della conoscenza dello spirito, dal sentiero- dello spirito viene
emanata la luce e il calore che possono-infiammare anche la
volonta; ma sempre per il tramite dello spirito, mai per altra via.
Nel rosicrucianesimo troviamo percid rispettato al massimo
grado il motivo dell’essenza cristiana che si esprime in duplice
modo: da una parte nell’elemento-Figlio, nell’azione del:Cristo,
che penetra profondamente nell’esistenza subconscia dell’uo-
mo, ¢ dall’altro nell’azione-Spirito, che si estende su tutto cid
che deve rientrare nell’orizzonte della nostra coscienza. Dob-
biamo senz'altro portare il Cristo nella nostra volonta, ma il
modo in cui gli uomini debbono accordarsi nella vita riguardo al
Cristo, secondo il rosicrucianesimo dovrebbe consistere soltan-
to nella capacita della vita cosciente dell’anima di approfondir-
sie penetrare.sempre piu nell’occulto.

Sulla via opposta, per reazione a varie altre correnti spiritua-

44

li europee, si diressero coloro che vengono in genere indicati col
nome di gesuiti. La differenza radicale, fondamentale, fra la via
spirituale giustamente detta cristiana, e la via spirituale gesuiti-
ca, che esalta unilateralmente il principio-Gesl, & che essa mira
ovunque ad agire direttamente sulla volonta, vuole avere ovun-
que presa diretta sulla volonta. Questo gia si manifesta chiara-
mente nel modo in cui I’allievo del gesuitismo viene educato. Il
gesuitismo non va percio preso alla leggera, non soltanto exote-
ricamente, ma anche esotericamente, perché ¢ radicato nell’eso-
terismo. Ma non ¢ radicato nella vita spirituale quale si ¢ effusa
con il simbolo della festa di Pentecoste, bensi vuole avere radi-
ci direttamente nell’elemento-Gesu del Figlio, vale a dire nella
volonta, esaltando cosi ’elemento-Gesu della volonta. Questo
ci risulterad evidente quando esamineremo quella che si pu(‘)
chiamare la parte esoterica del gesultlsmo*. i diversi esercizi
spirituali. Come sono -disposti? E 1mportante che ognl singolo
allievo del gesuitismo faccia esercizi che conducono si alla vita
occulta, ma verso la volonta, che portano la volonta nel campo
dell’occulto con una severa disciplina si potrebbe dire con un
addestramento. L’importante & che tale disciplina della volonta
non provenga solo dalla superficie della vita, ma da profondita
maggiori, perché 1’allievo viene condotto nell’occulto proprio
nella direzione indicata.

Se ora prescindiamo dagli esercizi di preghiera che prepara-
no a tutti gli esercizi gesuitici esoterici, ed esaminiamo gli eser-
cizi occulti, per lo meno nei loro tratti principali, dovremo dire
che Tallievo deve anzitutto destare in sé un’immaginazione
vivente del Cristo Gestii come re del mondo; si noti bene: un’im-
maginazione! Nessuno viene ammesso agli effettivi gradini del
gesuitismo, se non ha sperimentato quegli esercizi, se non ha
sperimentato nella sua anima la trasformazione che siffatti eser-
cizi dell’anima esercitano sull’uomo nel suo complesso. Queste
rappresentazioni immaginative del Cristo-Gesu come re del
mondo devono essere precedute da un altro esercizio. In esso
’allievo, veramente in completo isolamento e solitudine, deve
rappresentarsi 1’immagine dell’'uomo quale viene creato nel

45



mondo e soccombe al peccato, sottoposto percid alla possibilita
di terribili castighi. Viene severamente prescritta I’immagine di
chi, abbandonato a se stesso, deve incorrere nei tormenti di ogni
possibile pena. Le prescrizioni sono severissime; senza che altri
concetti o idee penetrino nell’anima dell’educando gesuita; deve
di continuo vivere in essa 1’immagine dell’'uomo abbandonato
da Dio, esposto ai piu terribili eastighi; 1’allievo deve sentire: i0
sono quest’uomo; in quanto sono entrato nel mondo, ho abban-
donato Iddio e mi sono esposto alla possibilita di terribili pene!
Cid deve provocare timore di essere abbandonato da Dio, e orro-
re dell’uomo, quale ¢ soltanto secondo natura. Poi in un’ulterio-
re immaginazione, di fronte all’immagine dell’'uomo abbietto
abbandonato da Dio; deve presentarsi 1’immagine del Dio mise-
ricordioso che diventa poi il Cristo e che, con le sue gesta sulla
terra, espia quel che 1’uvomo ha prodotto abbandonando il sen-
tiero divino. Di fronte all’immaginazione dell’uomo abbando-
nato da Dio, deve presentarsi tutta la misericordia e 1’amore del-
I’entitd Cristo-Gesu alla quale unicamente si puo attribuire che
I’uomo non sia pitt esposto-a tutte le possibilita di pene che pos-
sono agire sull’anima. Con la medesima vivacitd con cui prima
doveva stabilirsi nell’anima dell’allievo gesuita il sentimento
del disprezzo di fronte all’abbandono del sentiero divino, deve
ora impossessarsi di lui il sentimento dell’umilta e della contri-
zione di fronte al Cristo. Quando queste due qualitd del senti-
mento vengono destate nell’allievo, allora per varie settimane la
sua anima deve vivere in severi esercizi, mentre essa si raffigu-
ra tutti i particolari delle immagini della vita di Gesu, dalla sua
nascita fino alla morte sulla croce e fino alla resurrezione.
Avviene allora nell’anima tutto cid che deve avvenire quando
I’allievo, tranne il tempo necessario per nutrirsi, vive in severo
isolamento e lascia agire sulla sua anima soltanto le immagini
che il Vangelo descrive della vita misericordiosa di Gest. Tutto
cid non viene soltanto rappresentato per mezzo di pensieri e di
concetti, ma deve agire sull’anima per mezzo di viventi, succo-
se immaginazioni.

Soltanto chi sappia come I’anima umana venga trasformata

46

mediante le immaginazioni che agiscono con piena vivacita, puo

vedere come in effetti ’anima rimanga del tutto modificata in

simili condizioni. Tali immaginazioni si estendono con intensita
e unilateralmente prima sul peccatore, poi soltanto sul Dio mise-
ricordioso e infine soltanto sulle immagini del Nuovo Testa-
mento, e per legge di polaritd provocano appunto una volonta
rafforzata. In tal modo viene esercitata un’azione diretta per
mezzo di queste immagini, perché qualsiasi riflessione o inter-
pretazione deve essere doverosamente esclusa. Si tratta soltanto
di continuare a raffigurarsi queste immagini come le ho descrit-
te. '

Negli ulteriori esercizi segue che il Cristo-Gesu (ora si pud
dire non piu il Cristo, ma esclusivamente Ges) viene rappre-
sentato come il re universale dei mondi, e cosi viene esaltato I’e-
lemento Gesu. Gesu & soltanto un elemento di questo mondo.
Poiché il Cristo dovette essere incarnato in un corpo umano, lo
Spirito puro ha veramente preso parte al mondo fisico; ma di
fronte a questa partecipazione al mondo fisico abbiamo le paro-
le monumentali e significative: «Il mio regno non & di questo
mondo!»* Si puo esaltare I’elemento Gesu quando se ne fa il re
di questo mondo, quando se ne fa cio che sarebbe diventato se
non avesse resistito al tentatore che gli voleva dare «tutti i regni
del mondo e la loro magnificenza*». Allora Gesu di Nazareth
avrebbe dovuto diventare un re che, diversamente dagli altri re
che posseggono soltanto un pezzo della terra, avrebbe avuto per
sfera d’azione la terra intera. Immaginiamo dunque questo re
rappresentato in quel modo con la sua forza regale talmente
esaltata che 1’intera terra appartiene al suo regno, e otterremo in
effetti I’immagine che ora segue gli altri esercizi che gia hanno
sufficientemente rafforzato la volonta nell’individualita dell’al-
lievo gesuita. Per preparare I’immagine del “re Gesu”, del
dominatore di tutti i regni della terra, 1’allievo deve rappresen-
tarsi in una immaginazione Babilonia e la pianura che la circon-
da come immagine vivente, e Lucifero con le sue insegne tro-
neggiante su Babilonia. Questa immagine deve venire raffigura-
ta dall’allievo con assoluta precisione, perché ¢ una possente

47



immaginazione: il re Lucifero con la sua bandiera e le sue schie-
re di angeli luciferici, insediato in mezzo a fuoco e fumo, che
spedisce i suoi angeli alla conquista dei regni della terra. Tutto
il pericolo che emana dalla bandiera di Lucifero deve essere
immaginato in un primo tempo per sé solo, senza minimamente
guardare al Cristo Gesu. L’anima deve aprirsi del tutto all’im-
maginazione del pericolo che>emana dalla bandiera di Lucifero,
deve imparare a sentire che il maggior pericolo che minaccia
Pesistenza del mondo ¢ quello del trionfo di Lucifero. Quando
questa immagine ha esercitato la sua azione, ’altra- immagine,
la bandiera del Cristo, deve prendere il suo posto. L’allievo deve
allora rappresentarsi Gerusalemme e la pianura che la circonda,
il re Gest, circondato dalle sue schiere; I’immagine deve
mostrare come egli invii le sue schiere e trionfi scacciando le
schiere di Lucifero, diventando il re dell’intera terra: il trionfo
della bandiera del Cristo sulla bandiera di Lucifero!. -

Queste sono le immaginazioni-che rafforzanola volonta, che
vengono presentate all’anima dell’allievo gesuita. Esse trasfor-
mano completamente la sua volonta, e fanno si che in effetti in
essa (poiché egli vi ¢ stato educato in modo occulto) ci si
.astragga da tutto il resto e ci si voti a questa idea: il re Gesu deve
diventare il dominatore della terra! E noi, che apparteniamo alla
sua milizia, dobbiamo avvalerci di tutto cid che pud servire a
renderlo il dominatore della terra. Questo promettiamo, noi che
apparteniamo alla schiera che ¢ raccolta sulla pianura di Geru-
salemme, contrapposta alla schiera di Lucifero che & sulla pia-
nura di Babilonia. Massima vergogna per un soldato del re Gesit
sia quella di abbandonare la bandiera!

Tutto questo, riassunto in un’unica risoluzione, rafforza
indubbiamente in modo possente la volonta: Se vogliamo carat-
terizzare il fenomeno dobbiamo quindi chiederci su che cosa sia
stata esercitata una diretta azione nella vita dell’anima. Viene
esercitata sull’elemento che deve essere considerato assoluta-
mente sacro, nel quale non ci si deve intromettere: sulla volonta.
In quanto I’insegnamento dei gesuiti si intromette nella volont3,
in quanto Gesu ha assoluta presa sulla volonta, altrettanto il con-

48

cetto Gesu & pericolosamente esagerato; pericolosamente, per-
ché in tal modo la volonta diventa tanto forte da poter anche
agire in modo diretto sulla volonta di un altro. Quando infatti la
volonta diventa tanto forte per mezzo delle immaginazioni, cio¢
con mezzi occulti, acquista anche la capacita di agire a sua volta
direttamente sugli altri. Cosi ¢ anche per tutte le altre vie occul-
te alle quali puo far ricorso una volonta di questo genere.

Negli ultimi secoli vediamo dunque venirci incontro, fra
molte altre, queste due correnti: una che ha esaltato 1’elemento
Gesu, e soltanto nel re Gesu vede I"unico ideale della cristianita;
’altra che considera unicamente 1’elemento Cristo e discerne
con cura cid che se ne potrebbe allontanare; quest’ultima cor-
rente & stata percio anche molto calunniata, perché essa sostiene
che il Cristo ha mandato lo Spirito per poter penetrare nei cuori
e nei sentimenti degli uomini attraverso lo Spirito. Nell’evolu-
zione della civiltd degli ultimi secoli non esiste forse maggior
contrasto di quello che vi & fra il gesuitismo e il rosicrucianesi-
mo, perché il gesuitismo nulla contiene di cio che il rosicrucia-
nesimo considera il massimo ideale nella valutazione del valore
e della dignitd umana, e perché il rosicrucianesimo ha sempre
voluto difendersi da qualsiasi influenza che anche debolmente
potesse venir designata come un elemento gesuitico.

Con questo ho voluto mostrare come perfino un elemento
cosi elevato -quale il principio Gesl possa essere esagerato ¢
diventare allora pericoloso, € quanto sia necessario immergersi
nelle profondita della entita-Cristo, per comprendere come la
forza del cristianesimo debba appunto consistere nell’apprezza-
re al massimo grado la dignitd umana, il valore umano, e nell’e-
scludere qualsiasi goffa ingerenza-in cio che I’'uvomo deve con-
siderare il suo intimo santuario. Percid anche il misticismo cri-
stiano, e specialmente il rosicrucianesimo, viene combattuto
dall’elemento gesuitico, perché si sente che il vero cristianesi-
mo viene cercato altrove, e non 1a dove si trova soltanto “il re
Gesl”. Ma per mezzo delle immaginazioni e degli esercizi sopra
descritti la volonta ha acquistato tale forza che essa puo trionfa-
re anche delle obiezioni contrarie dello spirito.

49



SECONDA CONFERENZA

Karisruhe, 6 ottobre 1911

Ieri avevo cercato di suscitare 1’idea di un genere di inizia-
zione che, secondo il valore da.noi dato alla natura umana, non
¢ un’iniziazione giusta; di una iniziazione dunque, per mezzo
* della quale si acquistano determinate facolta occulte, come suc-
cede appunto nel gesuitismo, ma che alla luce di concezioni
occulte affinate e purificate non pud da noi essere considerata
come buona. Il mio compito sara ora di illustrare soprattutto la
via dei rosacroce, perché ¢ quella che contiene realmente tutta la
valutazione della natura umana che possiamo riconoscere come
nostra. Sard perd necessario intendersi -prima sopra alcuni con-
cetti.

Dalle osservazioni e dagll studi fino ad ora seguiti, sappiamo
che I’iniziazione rosicruciana ¢ essenzialmente un’elaborazione
dell’iniziazione cristiana, cosi che si puo parlare di-essa come di
una iniziazione cristiana rosicruciana. In cicli precedenti di con-
ferenze sono state poste a confronto 1’iniziazione puramente cri-
stiana con i suoi sette gradini, e I’iniziazione rosicruciana pure
con i suoi sette gradini*. Va fatto notare che il principio del pro-
gresso dell’anima umana deve essere assolutamente osservato
anche riguardo all’iniziazione. Sappiamo che 1’iniziazione rosi-
cruciana ebbe il suo inizio a un dipresso nel secolo tredicesimo*
e che le individualitd incaricate di guidare le sorti pili profonde
dell’evoluzione umana ritennero a quel tempo che quella fosse
I’iniziazione adatta per le anime piu progredite. Da questo gia
risulta evidente che 1’iniziazione rosicruciana tiene conto del
progresso dell’evoluzione dell’anima umana, e che essa deve
percid tenere in speciale considerazione il fatto che, dal tredice-
simo secolo in poi, I’evoluzione dell’anima umana ha continua-
to il suo corso, e che le anime che oggi devono venir condotte
all’iniziazione non si trovano pit al medesimo punto in cui
erano nel secolo tredicesimo: Tengo specialmente a farlo notare

50

perché nel nostro tempo vi ¢ grande smania di marcare tutto cid
con uno speciale contrassegno Da questa cattiva abitudine,

senza fondata ragione, & sorta una definizione della nostra cor-
rente antroposofica da cui potrebbe a poco a poco derivare un
vero danno. Per quanto & vero che nella nostra corrente cio che
si deve chiamare il pr1n01p10 del rosicrucianesimo pud essere
completamente trovato, cosi che all’interno della nostra corren-
te antroposofica si puo penetrare nelle sorgenti del rosicruciane-
simo; per quanto & vero che chi penetra per mezzo del nostro
approfondlmento antroposoﬁco odierno nelle sorgenti del rosi-
crucianesimo si pud chiamare rosacroce, altrettanto perd si deve
dire che gli estranei non hanno alcun diritto di chiamare rosi-
cruciana la speciale corrente antroposofica che noi rappresentia-
mo; questo per la semplice ragione che, consciamente o incon-
sciamente, la definizione che verrebbe cosi data alla nostra cor-
rente sarebbe indicata con un marchio del tutto falso. Noi non
siamo pit al punto in cui i rosacroce erano dal secolo tredicesi-
mo per tutti i secoli seguenti, ma teniamo conto del progresso
dell’anima umana. Percio la via indicata nel mio libro L’inizia-

zione come la pil adatta per elevarsi alle sfere spirituali, non

deve venir senz’altro scambiata con quella che si pud chiamare
la via rosicruciana. Si puo dunque penetrare per mezzo della
nostra corrente nel vero rosicrucianesimo, ma la sfera della
nostra corrente spirituale, che abbraccia un campo molto piu
esteso di quello dei rosacroce, e cioé I’intera teosofia, non deve
essere designata come rosicruciana; la nostra corrente deve
essere chiamata la “scienza spirituale di oggi”, la scienza spiri-
tuale orientata antroposoﬁcamente del secolo ventesimo.
Soprattutto gh estranei cadrebbero pill 0 meno inconsciamente
in una specie di malinteso, se il nostro orientamento venisse
senz’altro chiamato rosicruciano. La qualita particolare che, dal
sorgere della vita spirituale occulta dal secolo tredicesimo in
poi, si pud considerare come una nostra conqulsta eminente-
mente rosicruciana, & che oggi ogni iniziazione deve apprezzare
e riconoscere nel senso pit profondo della parola 1’indipenden-
za dell’interioritd umana, di quello che ieri abbiamo indicato

51



come il sacrosanto centro volitivo dell’'uvomo. E siccome per
mezzo dei metodi occulti ieri descritti la volonta dell’uomo
viene in certo qual modo sopraffatta, assoggettata e condotta in
una direzione ben determinata, questa coercizione deve venire
energicamente respinta dal vero occultismo.

Prima di occuparci in generale di una caratteristica del rosi-
crucianesimo e di una caratteristica dell’iniziazione di oggi,
vogliamo anzitutto indicare cid che a sua volta ebbe un’influen-
za determinante, per cui persino I’iniziazione rosicruciana del
secolo tredicesimo, quattordicesimo € quindicesimo, e poi anche
quella del sedicesimo e diciassettesimo secolo, dovette essere
modificata avvicinandosi ai nostri tempi. Il rosicrucianesimo dei
secoli passati non poteva ancora tener conto di un elemento spi-
rituale che & penetrato piu tardi nell’evoluzione dell’umanita, e

del quale non si pud fare a meno fra gli elementi fondamentali .

di tutte le correnti spirituali che crescono sul terreno dell’occul-
tismo, e percid in ogni corrente spirituale teosofica. Per ragioni
che si paleseranno piti chiaramente alla nostra anima durante il
corso di queste conferenze, cid che risiede oggi a base e come
punto di partenza della nostra conoscenza scientifico-spirituale
per molti secoli non fece parte delle dottrine esteriori exoteriche
del cristianesimo, e cioé I’insegnamento della reincarnazione e
del karma, delle ripetute vite terrene. L’ insegnamento della rein-
carnazione e del karma, fino al tredicesimo secolo, non era dun-
que ancora penetrato in tutto il suo senso nei primi gradini del-
I’iniziazione rosicruciana. Si poteva arrivare fino al quarto e
quinto gradino di iniziazione rosicruciana, si poteva attraversa-
re cid che frai gradini dell’iniziazione rosicruciana viene chia-
mato lo studio rosicruciano, 1’acquisto dell’immaginazione,
I’acquisto della scrittura occulta, la scoperta della pietra filoso-
fale, e perfino sperimentare anche in parte cid che si chiama la
morte mistica, si poteva dunque arrivare fino a questo gradino e
acquistare cognizioni occulte elevatissime senza che occorresse
aver raggiunto piena chiarezza in merito alle dottrine cosi illu-
minanti di reincarnazione ¢ karma.

Attualmente dobbiamo petod renderci ben conto che, per virtu

52

del progredito pensicro dell’'umanita, in esso sono penetrate
forme di pensiero per mezzo delle quali, purché in modo conse-
guente si pensi cid che oggi gia con facilita si pud pensare €xo-
tericamente, esteriormente, si pud arrivare senz’altro a ricono-
scere le ripetute vite terrene, e con-cid anche arrivare all’accet-
tazione dell’idea del karma. Cid che vien detto nel mio secondo
dramma rosicruciano La prova dell’anima, per bocca di Strader,
e cioé che oggi il pensatore conseguente, se non vuol romperla
con tutto quello che & stato apportato dalle forme di pensiero
degli ultimi secoli, deve arrivare in ultimo al riconoscimento del
karma e della reincarnazione, & qualcosa di assolutamente radi-
cato nelle profondita della vita spirituale odierna*. Poiché cio si
& preparato lentamente ed & radicato nelle profondita della
nostra vita spirituale, si affaccia gradatamente come qualcosa di
autonomo nella vita spirituale dell’occidente. In modo mirabil-
mente autonomo, certo soltanto in singoli pensatori eminenti, si
affaccia I’idea che & necessario riconoscere le ripetute vite ter-
rene. Basta soltanto notare quello che, volontariamente o invo-
lontariamente, viene del tutto dimenticato dalla nostra letteratu-
ra odierna e che si affaccia in modo mirabile per esempio in
Lessing, nell’Educazione del genere umano * Vediamo come
Lessing, grande spirito del secolo diciottesimo, al punto culmi-
nante della sua vita riassuma le proprie idee scrivendo 1’Educa-
zione del genere umano, e artivi come per ispirazione all’idea
delle ripetute vite terrene. Cosi I’idea delle ripetute vite terrene
si inserisce come per necessitd interiore nella vita moderna.
Quest’idea va presa in considerazione, certo in modo diverso da
quanto non si faccia nella nostra storia naturale o nella vita della
nostra educazione moderna rispetto a simili idee. Esse la consi-
derano infatti sulla base dell’antica massima che ai vecchi, se
furono intelligenti, convenga pur perdonare qualcosa; sebbene
quindi riconoscano il merito di Lessing nelle sue creazioni pre-
cedenti, ritengono perd che nei suoi ultimi anni debba essere
stato alquanto svanito per essere arrivato all’idea delle successi-
ve vite terrene. L’idea si affaccia pero nell’epoca moderna anche
altrove, sporadicamente. Uno psicologo del secolo diciannove-

53



simo, il Drossbach*, parld di questa idea come era possibile par-
larne nel secolo diciannovesimo. Senza occultismo, per sempli-
ce osservazione di cid che la natura offre, Drossbach, come psi-
cologo, aveva cercato a suo modo di stabilire I’idea delle ripe-
tute vite terrene. Inoltre una piccola societa, al passaggio dalla
prima alla seconda meta del secolo diciannovesimo, all’avvici-
narsi degli anni cinquanta, indisse un premio per il miglior scrit-
to sulla immortalitd dell’anima*. Fu questo un fatto notevolissi-
mo nella vita spirituale tedesca, anche se poco conosciuto. Un
piccolo circolo indice un premio per il migliore scritto sull’im-
mortalita dell’anima! E, strano a dirsi, lo scritto premiato del
Widenmann* si occupd della questione in modo da concepire
I'immortalita dell’anima nel senso delle ripetute vite terrene; ne
parld indubbiamente in modo ancora imperfetto, ¢ cosi doveva
essere a meta del secolo passato, quando le forme di pensiero
non si erano ancora spinte tanto in.13.

Si potrebbero citare molti casi in cui I'idea delle ripetute vite
terrene sorge quasi come un postulato, un’esigenza del secolo
diciannovesimo. Per questo nel mio piccolo scritto Reincarna-
zione e karma e poi anche in Teosofia* poté essere costruita, con
le forme di pensiero della scienza, ’idea delle ripetute vite ter-
rene e del karma, plasmando tali forme di pensiero rispetto
all’individualith umana in contrapposizione alla specie animale.

Su una cosa dobbiamo comungque essere in chiaro: vi & un’e-
norme differenza non nell’idea stessa delle ripetute vite terrene,
ma fra il modo in cui I’Occidente & arrivato a questa idea, sem-
plicemente per via di pensiero, e il modo in cui per esempio la
presento il buddismo. E assai interessante gettare uno sguardo
sulla maniera con la quale Lessing, nella sua Educazione del
genere umano, ¢ arrivato all’idea delle ripetute vite terrene.
Beninteso, il risultato si pud certo paragonare, anzi lo si pud dire
del tutto simile, a cid che le ripetute vite terrene sono nel bud-
dismo; ma la via seguita dal Lessing ¢ del tutto diversa.- La via
per la quale Lessing vi & arrivato, non ¢ del resto conosciuta.
Come ¢ arrivato Lessing a quell’idea?

Lo si pud vedere con esattezza leggendo attentamente 1’ Edu-

54

cazione del genere umano. Si puo dire che nell’evoluzione dpl—
’umanita ¢ osservabile in senso stretto un progresso. Lessing
esprime questo dicendo: «Il progresso ¢ un’edl.lcaz.ione dell’u-
manitd da parte delle potenze divine». Egli dice inoltre: «La
Divinita pose in mano all’umanitd un primo libro elemeqtare,
I’Antico Testamento. Con questo fu stabilito un determmayo
gradino dell’evoluzione umana. Quando il genere umano fu piu
progredito venne il secondo libro elementare: il Nuovo Testa-
mento». Nel nostro tempo Lessing vede poi- qualcosa che va
oltre il Nuovo Testamento: un sentimento autonomo dell’anima
umana per il vero, il bene e il bello. Questo per lui ¢ un terzo
gradino nell’educazione divina del genere umano. Tale pensiero
dell’educazione del genere umano da parte delle potenze divine
¢ svolto in modo grandioso. o

Sorge ora in lui il pensiero: qual ¢ I’unico modo di spiegare
tale progresso?

Lessing non pud spiegarselo in altro modo se non pgns.ar}d(‘)
che ogni anima debba prender parte a ogni periodo di civilta
umana, e che cosi soltanto si pud trovare un senso al fatto che
nell’evoluzione dell’umanitd vi sia un progresso. Infatti non
avrebbe senso se un’anima vivesse soltanto nel periodo di
civilta dell’ Antico Testamento e un’altra soltanto nell’epoca del
Nuovo Testamento. Vi & senso soltanto se le anime vengono
condotte attraverso tutti i periodi di civiltd e prendono parte a
tutti i gradini di educazione dell’umanita. In altre parole, se Ia-
nima vive in ripetute vite terrene, allora la progressiva educa-
zione del genere umano ha il suo giusto significato. . .

Cosi sorge nella mente di Lessing 1’idea delle ripetute vite
terrene come qualcosa di connaturato all’uomo, poiche’? a‘bas_e di
quell’idea vi & per Lessing un senso pil profondo, e cioé che se
un’anima fu incarnata nei tempi dell’Antico Testamento, essa
accolse cio che allora poteva accogliere; quando essa ricompqre
in un tempo successivo, porta seco in questo i frutti della vita
precedente, porta poi i frutti della seconda vita nella terza, e cosi
di seguito. Cosi i gradini che si susseguono fanno parte dell’e-
voluzione, e cid che un’anima si acquista vale non soltanto per

55



sé, ma per !’intera umanita. L’umanitd diventa un grande orga-
nismo, ¢ la reincarnazione risulta necessaria per Lessing, perché
I’intero genere umano possa progredire. Lessing parte dunque
dall’evoluzione storica, da quello che interessa I’intera umanita,
e da cid viene spinto al riconoscimento della reincarnazione.

Le cose stanno altrimenti quando ricerchiamo la medesima
idea nel buddismo. In esso ’vomo ha da fare soltanto con se
stesso, soltanto con la propria psiche; la singola anima si dice:
io sono posta nel mondo della maya; le passioni mi hanno por-
tato nel mondo della maya, e nelle incarnazioni che si susse-
guono mi libero, come singola anima, dalle incarnazioni terre-
ne. Si tratta qui di una faccenda che riguarda la singola indivi-
dualita; lo sguardo ¢& rivolto alla singola individualita.

Questa ¢& la grande differenza: o si considera la cosa dall’in-
terno, come nel buddismo, o dall’esterno, come fa Lessing che
abbraccia con.lo guardo I’intera evoluzione dell’umanitd. In
ambo i casi il risultato & il medesimo, ma in Occidente la via ¢&
stata del tutto diversa. Mentre il buddista si limita-a quel che
interessa la singola anima individuale, lo sguardo dell’Occiden-
tale & rivolto a ci0 che interessa 1’intera umanita; 1’Occidentale
si sente unito con tutti gli uvomini come in un organismo unita-
rio.

Che cosa ha prodotto nell’'uomo occidentale la necessita di
non pensare al singolo uomo, ma di tener sempre presente nelle
questioni pil importanti che si tratta di problemi che interessa-
no I’intera umanita?

Questa necessita ¢ sorta in lui perché, nella sua sfera affetti-
va, nel suo mondo di sentimento, egli ha accolto le parole del
Cristo Gesu sulla fratellanza umana di tutte le nazionalita, di
tutte le diverse razze, dell’umanita nel suo assieme come un
grande organismo. E percid interessante vedere come anche in
Drossbach, sebbene ancora imperfettamente perché le idee
scientifiche della prima meta del secolo diciannovesimo ancora
non avevano prodotto le corrispondenti forme di pensiero, il suo
pensiero non segua la via buddistica ma quella universale
cosmica. Drossbach parte dalle idee scientifiche e considera I’a-

56

nima sotto 1’aspetto cosmico. Non pud rappresentarsela in altro
modo se non pensando che essa, come un seme, si introduca
nella forma esteriore, e quindi appaia sempre di nuovo in altre
forme, come reincarnandosi. Questa idea sorge in modo fanta-
stico in Drossbach il quale ritiene che il mondo stesso si debba
trasformare, mentre Lessing pensa a periodi di tempo brevi ¢
indubbiamente esatti. A sua volta il Widenmann, nel suo scritto
premiato sull’immortalitd dell’anima, ha idee giuste sul proble-
ma della reincarnazione.

Queste idee penetrano cosi sporadlcamente per mezzo di
questi scrittori. Ed & giusto che, nonostante il corso imperfetto
del pensiero, esse scaturiscano non in una persona, ma nella
mente di molti. Questo infatti ¢ il grande cambiamento avvenu-
to nell’evoluzione dell’anima umana dal diciottesimo al vente-
simo secolo; concludiamo cosi dicendo che chi si occupa oggi
dello studio del divenire del mondo deve anzitutto familiariz-
zarsi con le forme di pensiero che conducono oggi in modo del
tutto spontaneo all’accettazione, alla credibilita della reincarna-
zione ¢ del karma. Il pensiero umano non era dunque tanto pro-
gredito fra il tredicesimo e il diciottesimo secolo da poter arri-
vare da solo al riconoscimento della reincarnazione. Bisogna
pero sempre partlre dal livello al quale di volta in volta il pen-
siero umano si trova nella sua forma pil sviluppata. Percid oggi
bisogna prendere le mosse dal penswro che logicamente (vale a
dire per via di giusta ipotesi) si pud considerare I’idea delle ripe-
tute vite terrene dal punto di vista della scienza. Cosi progredi-
scono i tempi.

Senza caratterizzare per ora 1a via rosicruciana, rileveremo
oggi soltanto i caratteri essenziali, tanto della via della cono-
scenza rosicruciana, quanto della via moderna della conoscenza.
In senso astratto possiamo dire che caratteristico ¢ che chiunque
da consigli e insegnamenti per 1’iniziazione, rispetta nel senso
pit profondo I’ 1nd1pendenza e D’inviolabilita della sfera della
volontd umana. Percid si tratta essenzialmente di far si che, per
mezzo di un’educazione morale del tutto speciale, di un’educa-
zione spirituale particolare, la compagine abituale del corpo

57



fisico, del corpo eterico, del corpo astrale e dell’io venga resa
diversa da quello che essa & per natura. Tanto le istruzioni date
per I’educazione-dei sentimenti morali, quanto quelle per la con-
centrazione del pensiero, per la meditazione, tendono tutte verso
I’'unica meta di allentare la compagine spirituale che unisce il
corpo eterico e il corpo fisico dell’uomo, cosi che il corpo ete-
rico non sia pill cosi strettaménte connesso al corpo fisico come

sarebbe secondo natura. Tutti gli esercizi tendono a questa ele--

vazione, a questo allentamento del corpo eterico. In tal modo
viene a stabilirsi anche un legame diverso fra il corpo astrale e
quello eterico. Poiché nella nostra vita abituale il corpo eterico
e il corpo fisico sono fortemente connessi, nella vita giornaliera
abituale il nostro corpo astrale non pud affatto sentire, né speri-
mentare, cio che si svolge nel rispettivo corpo eterico. Il corpo
eterico ¢ infatti nel corpo fisico, e per questo appunto il nostro
corpo astrale e il nostro io percepiscono soltanto attraverso il
corpo fisico cid che questo permette che dal mondo arrivi ad
essi, e glielo rende pensabile attraverso lo strumento del cervel-
lo. I1 corpo eterico & troppo immerso nel:corpo fisico perché
nella vita abituale ’uomo possa sentirlo come un’entita indi-
pendente, come uno strumento indipendente di conoscenza, e
anche come strumento di sentimenti o di volontd. Lo sforzo nel
pensiero concentrato, come oggi viene insegnato e come veniva
anche insegnato dai rosacroce, gli sforzi delle meditazioni, la
purificazione dei sentimenti morali, tutto cid ottiene alla fine
che il corpo eterico diventi indipendente, cosi come si pud leg-
gere nel libro L’iniziazione. In tal modo, come ci si serve degli
- ‘occhi per vedere o delle mani per afferrare, cosi si arriva a ser-
virsi anche del corpo eterico con i'suoi organi per guardare non
nel mondo fisico, ma nel mondo spirituale. Il modo con cui
prendiamo in mano la nostra vita interiore e la concentriamo in

se stessa esercita un’azione determinante sull’ mdlpendenza del .

corpo eterico.

E pero necessario che prima, per lo meno a titolo di prova, ci
si compenetri in pratica dell’idea del karma. Ci compenetriamo
praticamente dell’idea del karma se stabiliamo un determinato

58

equilibrio nella morale, nelle forze di sentimento dell’anima. Un
uomo che non sia capace di concepire, fino a un terto grado, 1’i-
dea che la colpa di cid che gli capita alla fin fine ¢ sua, non potra
progredire bene. Una certa equanimita € una comprensione sia
pure ipotetica di fronte al karma & necessaria come punto di par-
tenza. Chi non sa affatto liberarsi dal suo io, ed ¢ talmente attac-
cato al suo modo strettamente limitato di sentire che addossa
non a se stesso ma sempre agli altri la colpa dei suoi insuccessi,
chi & sempre pervaso dal sentimento che il mondo o una parte
del suo ambiente gli ¢ contrario, chi dunque in certo modo non
¢ capace di uscire da ci6 da cui si esce riordinando con il pro-
prio pensiero abituale quel che si pud imparare dalla teosofia
exoterica, avra gran difficoltd a progredire. E bene percid che,

per lo sviluppo della equanimitad e della calma della:nostra
anima, ci rendiamo conto che quando qualcosa non ci riesce,
specialmente sulla via occulta, non se ne deve addossare la
colpa ad altri ma a noi stessi. Questo favorisce maggiormente il
progresso. Cio che invece meno lo favorisce ¢ il voler sempre
cercare la colpa nel mondo esteriore, cambiare continuamente di
metodo ¢ cosi via. Questo ¢ piu 1mportante di quel che forse non
sembri. E sempre meglio fare un serio esame di coscienza,

quando il progresso non ci arride, per verificare quanto poco
progresso si sia fatto nella ricerca della colpa in noi stessi.
Abbiamo gia un progresso importante se un giorno ci decidiamo
a ricercare la colpa sempre in noi stessi. Allora ci vedremo pro-
gredire non soltanto nelle cose di pill ampia portata, ma perfino
in cose della vita di tutti i giorni. Chi si intende-di queste cose
potra far fede che, nell’idea di cercare in noi stessi la colpa del-
I’insuccesso, troviamo qualcosa che ci rende proprio la vita
esteriore facile e sopportabile. Ci riuscira molto piu facile veni-
re a capo di cid che ci attornia, se potremo comprendere in
veritd questi pensieri. Potremo allora anche liberarci da molto
malcontento e ipocondria, da molte querimonie € lamentele, e
potremo proseguire il nostro cammino con maggiore calma.
Dobbiamo infatti pensare che in ogni vera iniziazione moderna
chiunque dia un consiglio ha 1’assoluto dovere di non penetrare

59



nell’intimo santuario dell’anima; dell’interioritd della propria
anima ognuno deve occuparsi da se stesso; non € pill permesso
di lagnarsi di non aver forse avuto consigli giusti. I consigli pos-
sono essere giusti, € nondimeno la riuscita pud non realizzarsi,
se non prendiamo la decisione di cui abbiamo parlato prima.

Dopo aver scelto (e la scelta deve avvenire soltanto in base a

una seria decisione), questa equanimitd, questa tranquillita & un
terreno buono sul quale, abbandonandosi a sentimenti e a pen-
sieri, si puo basare la meditazione. In tutto cio che poggia sopra
terreno rosicruciano ¢ importante che in ogni meditazione, in
ogni concentrazione, non si venga diretti verso qualcosa che non
sia altro che un dogma, ma si venga diretti verso ci¢ che & uni-
versalmente umano.

Nella via errata ieri descritta ¢ preso lo spunto da cid che
anzitutto vien dato-all’uomo soltanto come contenuto personale.
Ma come sarebbe possibile farlo se tale contenuto dovesse esse-
re non stabilito a priori; ma indicato soltanto per mezzo della
conoscenza occulta? Su questo terreno deve porsi cio che si basa
sul principio rosicruciano. Dobbiamo presumere di non essere
affatto in condizione di-accogliere qualcosa‘a priori, appoggian-
doci soltanto a documenti materiali, per esempio riguardo a quel
che ¢ avvenuto con I’evento del Golgota; dobbiamo infatti
imparare prima a conoscere queste cose per via occulta e non
stabilirle come premesse. Viene percid preso come punto di par-
tenza quel che ¢ universalmente umano, che puo trovare la sua
giustificazione in ogni anima. Gettare uno sguardo nell’univer-
so, ammirare le manifestazioni della luce nel sole diurno ¢ sen-
tire che quanto il nostro occhio vede della luce non ¢ che il velo
esteriore, la sua manifestazione esteriore, o come si dice nell’e-
soterismo cristiano la magnificenza della luce, e poi abbando-
narsi al pensiero che dietro alla luce sensibile sta nascosto qual-
cosa del tutto diverso: ecco qualcosa di universalmente umano.
Pensare, guardare la luce sparsa sull’intero spazio, e poi render-
si conto che nella luce che si spande deve vivere qualcosa di spi-
rituale che intesse il tessuto della luce nello spazio, concentrar-
si su questo pensiero, vivere in esso: ecco qualcosa di univer-

60

salmente umano che non viene stabilito da un dogma, ma da un
sentimento generale. Oppure, sentire il calore della natura, sen-
tire come attraverso il mondo vibri con il calore qualcosa che &
nello spirito; e poi, per mezzo di certe affinitd nel nostro proprio
organismo con i sentimenti dell’amore, concentrarsi sul pensie-
ro di come il calore possa essere spiritualmente, di come esso
viva e pulsi attraverso il mondo; immergersi poi in cid che pos-
siamo imparare dalle intuizioni che ci vengono date dall’inse-
gnamento occulto moderno, e poi consultare coloro che sono
pratici in questo campo per sapere come ci si possa concentrare
in modo giusto su pensieri che siano pensieri universali, pensie-
ri cosmici; e inoltre nobilitare, purificare i sentimenti morali,
per mezzo dei quali arriviamo alla comprensione che cid che
sentiamo nella sfera morale ¢ realta, superando cosi il pregiudi-
zio che i nostri sentimenti morali siano qualcosa di-passeggero:
¢ un rendersi conto che quel che ora sentiamo continua a vivere
come una direttiva morale, come entitd morale. 1.'uomo impara
allora a sentire la responsabilita di essere posto nel mondo con
tutti i suoi sentimenti morali. Tutta la vita esoterica, in ultima
analisi, viene cosi diretta verso qualcosa di universalmente
umano.

Oggi perd va descritto dove si puo arrivare, quando ci si
dedichi in questo modo a esercizi che hanno per punto di par-
tenza cio a cui si pud giungere con la nostra natura umana, quan-
do ci si abbandoni ad essa con giudiziosa auto-osservazione.
Partendo da qui, arriviamo ad allentare I’unione fra il corpo fisi-
co e quello eterico, e ad acquistare una conoscenza diversa da
quella che di solito abbiamo. In certo qual modo generiamo da
noi stessi un secondo uomo, e non siamo piu tanto strettamente
uniti al corpo fisico come prima lo eravamo; il corpo eterico e il
corpo astrale vengono come inseriti in un involucro esteriore nei
momenti pilt belli della vita, e ci sappiamo allora liberi dallo
strumento del corpo fisico. Questo conseguiamo. Certamente
veniamo condotti allora a vedere il corpo fisico in noi nella sua
vera essenza, ¢ a riconoscere quel che esso opera in noi' quando
vi siamo inseriti. Ci accorgiamo di tutta 1’azione del corpo fisi-

61



co in noi seltanto se in un certo modo ne siamo usciti. Come il
serpente, che quando ha perso la pelle la pud guardare dal di
fuori mentre di solito la sentiva come parte di se stesso, cosi noi
pure, grazie al primo gradino dell’iniziazione, impariamo a sen-
tirci liberi dal nostro corpo fisico, impariamo a conoscerlo. In
questo momento debbono coglierci sentimenti specialissimi che
in un primo tempo si possono descrivere nel modo seguente.

Vi sono tante e diverse esperienze sulla via dell’iniziazione,
e tutto ancora non ha potuto essere descritto. Nel libro L inizia-
zione si trovano molte notizie in proposito, ma molto ancora non
vi & detto. Cio che dobbiamo sperimentare dapprima e che quasi
ognuno pud sperimentare quando -dal mondo esteriore si avvia
sul sentiero della conoscenza, & che 1’uomo si dice col senti-
mento: il corpo fisico, cosi come esso ¢ e come mi appare, non
me lo sono formato. io stesso. Non ho certo fatto da me questo
corpo fisico attraverso il quale sono stato-portato ad essere cio
che sono diventato-nel mondo. Se non lo avessi, 1’io che consi-
dero ora il mio grande ideale non mi sarebbe legato. Quel che
sono, lo sono diventato solo per aver ricevuto il-corpo fisico for-
giato per me. Da tutto cid sorge dapprima come un astio, un’a-
marezza verso le potenze del mondo, per quel che siamo diven-
tati. E facile dire di non voler provare quell’astio. Quando si
rivela ai nostri occhi ’intera e triste realtd di-quel che siamo
diventati a causa del modo in cui siamo uniti al nostro corpo
fisico, cio ha una forza travolgente; e ci invade un sentimento
come di astio, di odio e di amarezza contro le potenze cosmiche
per quel che siamo diventati. La nostra educazione occulta deve
essere allora abbastanza progredita da permetterci di superare
I’amarezza, di dirci da un gradino superiore che con 1’intero
nostro essere, con la nostra individualita che ¢ gia passata nelle
incarnazioni, noi siamo responsabili di quel che il nostro corpo
fisico ¢ diventato. Quando abbiamo superato questa amarezza,
ci sta dinanzi il sentimento gia spesso descritto: ora so che.sono
io stesso quel che appare come la figura trasformata della mia
esistenza fisica. Sono io stesso! Nulla sapevo della mia entitd
fisica, soltanto perché cid mi avrebbe oppresso.

62

Ci troviamo allora all’importante incontro col Guardiano
della soglia. Se con la severita dei nostri esercizi arriviamo pero
tanto avanti da sperimentare cid che appunto & stato detto
movendo dalla natura umana generale, arriviamo a riconoscerci
come ora siamo diventati nella nostra figura attuale, quale risul-
tato delle precedenti incarnazioni. Riconosciamo pure come si
possa sentire il pit profondo dolore, e come si debba lavorare
per elevarci al di sopra di esso per superare la nostra esistenza
attuale. Per chiunque sia sufficientemente progredito e abbia
attraversato i sentimenti nella loro totale intensita, per chiunque
abbia veduto il Guardiano della soglia, sorge allora di necessita
un quadro immaginativo, un’immagine che egli non si costrui-
sce arbitrariamente, come accade nel gesuitismo attraverso le
descrizioni della Bibbia, ma che sperimenta attraverso quel che
ha sentito di universalmente umano, attraverso cio che egli ¢. In
tal modo egli viene naturalmente a conoscere la figura dell’uo-
mo ideale divino che vive in un corpo fisico uguale al nostro; in
quel corpo fisico sente pure, come noi stessi sentiamo, tutto cio
che un corpo fisico pud operare. La tentazione e I’immagine che
ci viene descritta nei Vangeli sinottici come tentazione, I’imma-
gine di quando il Cristo Gesu viene condotto alla montagna,
della promessa di tutte le realta esteriori, di volersi attenere alle
realtd esteriori, 1a tentazione di rimanere attaccati alla materia,
la tentazione di arrestarsi al Guardiano della soglia e di non sor-
passarlo, tutto questo ci appare nella grande immagine ideale
del Cristo Gesu sulla montagna e del tentatore accanto a lui;
immagine che si presenterebbe anche se nulla avessimo saputo
dei Vangeli. Sappiamo allora che chi scrisse la storia della ten-
tazione racconto la propria esperienza, cio¢ di aver visto nello
spirito il Cristo Gesu e il tentatore. Allora sappiamo che ¢ vero,
che & vero nello spirito: chi scrisse i Vangeli descrisse qualcosa
che noi stessi potremmo sperimentare, anche se nulla sapessimo
dei Vangeli. v

Veniamo cosi condotti a un’immagine che ¢ uguale all’im-
magine esistente nei Vangeli, e cosi conquistiamo ci0 che vi ¢ in
essi. In questo modo nulla avviene per coercizione, ma tutto

63



vien tratto dalle profondita della nostra stessa natura. Si parte da
cid che & universalmente umano, e dalla nostra vita occulta si
creano a nuovo i Vangeli, ci si sente uniti con chi li scrisse.
Sorge allora in noi un altro sentimento, una specie di nuovo
gradino del sentiero occulto. Sentiamo come il tentatore, che
allora si era presentato, vada crescendo e diventando un essere
possente che sta dietro a tutte le manifestazioni del mondo.
Impariamo si a conoscere il tentatore, ma in certo qual modo
impariamo a poco a poco anche ad apprezzarlo; impariamo a
dire: il mondo squadernato dinanzi a noi, maya o altro che sia,
ha la sua ragion d’essere, ha portato qualcosa a manifestarsi.
Allora in ognuno che osservi le condizioni di un’iniziazione
rosicruciana si affaccia un sentimento che pud dirsi ben concre-
to. Sorge il sentimento: siamo parte dello spirito che vive in
tutte le cose e di cui dobbiamo tener conto. Non possiamo affat-
to arrivare allo spirito, se non ci abbandoniamo ad esso. E que-
sto ci spaventa! Attraversiamo un momento di spavento, che
ogni vero indagatore dello spirito deve attraversare, il sentimen-
to della grandezza dello spirito universale effuso nel mondo.
Dinanzi a quello spavento sentiamo la nostra propria debolezza
e sentiamo pure che cosa saremmo potuti diventare nel corso del
divenire della terra o del mondo in generale; sentiamo la nostra
debole esistenza, tanto lontana dall’esistenza divina. Ci spaven-
ta allora 1’ideale al quale dobbiamo adeguarci e cosi pure la
grandezza dello sforzo che deve condurci a quell’ideale. Come
dobbiamo sentire per mezzo dell’esoterismo 1’enorme grandez-
za dello sforzo, cosi dobbiamo anche sentire quella paura come
una lotta che ci prefiggiamo, una lotta con lo spirito del mondo.
Quando sentiamo la nostra piccolezza € la necessita che vi & di
lottare per raggiungere il nostro ideale, per unirci a cid che
opera e vibra nel mondo, quando lo sentiamo con paura, allora
soltanto potremo spogliarcene e incamminarci sulla via, anzi

sulle vie che ci conducono al nostro ideale. Ma mentre sentiamo

tutto questo intensamente, sorge davanti a noi un’immaginazio-
ne significativa. Se anche non avessimo mai letto un Vangelo, se
non avessimo mai avuto esteriormente un libro del genere, sorge

64

allora al nostro sguardo chiaroveggente questa immagine spiri-
tuale: veniamo condotti fuori nella solitudine che si palesa chia-
ramente al nostro occhio interiore, € veniamo condotti dinanzi
all’immagine dell’uomo ideale che sperimenta nel corpo umano,
nell’infinita grandezza, tutta la paura che noi stessi sperimentia-
mo in quel momento. Ci si presenta I’immagine del Cristo in
Getsemani e come Egli sperimenti in modo intensissimo la
paura, I’angoscia che noi stessi dobbiamo sperimentare sul sen-
tiero della conoscenza, la paura che gli fa sgorgare il sudore di
sangue sulla fronte. E un’immagine che ci si presenta a un
determinato punto del nostro cammino, senza documenti este-
riori. Sul sentiero occulto, come due possenti pilastri, ci stanno
dinanzi la storia della tentazione, sperimentata spiritualmente, e
la scena sul monte degli ulivi, pure sperimentata spiritualmente.
Comprendiamo allora le parole: “Vegliate e pregate, e vivete
nella preghiera per non essere mai tentati di fermarvi a un punto
qualsiasi, ma per progredire continuamente!”

Questo significa sperimentare il Vangelo, sperimentarlo in
modo da poterlo descrivere, come lo raccontarono coloro che lo
scrissero. Non occorre infatti che le due immagini appunto
caratterizzate vengano da noi tratte dal Vangelo; possiamo pren-
derle dalla nostra interiorita, possiamo attingerle dal santuario

intimo dell’anima. Non occorre che un maestro venga a dire:

raffigurati come immaginazione la storia della tentazione, la
scena del monte degli ulivi; occorre soltanto che ci poniamo
dinanzi cid che pud essere elaborato nella nostra coscienza
come meditazione, come purificazione dei sentimenti universal-
mente umani. Allora, senza che nessuno ce lo imponga, possia-
mo far sorgere in noi le immaginazioni che sono contenute nel
Vangelo. ) _

La via ieri descritta, della corrente spirituale gesuitica, era
tale che prima si avevano i Vangeli e poi si sperimentava cio che
vi era esposto. La via descritta oggi indica che, quando ci si diri-
ge sul sentiero della vita spirituale, si sperimenta prima occulta-
mente quel che ¢ connesso con la propria vita € quindi, attra-
verso noi stessi, le immagini, le immaginazioni dei Vangeli.

65



TERZA CONFERENZA

Karlsruhe, 7 ottobre 1911

E necessario anzitutto esaminare il nesso della coscienza reli-
. giosa comune con il sapere; con la conoscenza dei mondi supe-
riori che ci si pud procurare in"generale (e per il nostro tema &
quello che pill importa), con la conoscenza della relazione del
Cristo Gesu con i mondi superiori, con la conoscenza che si pud
acquistare per mezzo di forze chiaroveggenti elevate. Risulta
infatti a tutti evidente che fino ad ora, per la maggioranza degli
uomini, I’evoluzione del cristianesimo non & stata tale da per-
mettere agli uomini di arrivare, per virtd della propria cono-
scenza chiaroveggente, ai segreti dell’evento cristiano. In: altre
parole si deve ammettere che il cristianesimo ¢ penetrato in
innumerevoli cuori umani e che nella sua essenza ¢ stato anche
riconosciuto fino a un certo grado da innumetevoli anime, senza
che quei cuori e quelle anime siano stati in grado di guardare nei
mondi superiori, per ottenere dalla conoscenza dei'mondi supe-
riori una visione chiaroveggente di cid che in effetti ¢ avvenuto
per I’evoluzione dell’'umanitd col mistero del Golgota e con
tutto quel che vi si connette.

Dalla tendenza delle religioni e dalla tendenza conoscitiva
verso il Cristo che pud avere un uomo ancora del tutto all’oscu-
ro dell’indagine soprasensibile, dovremo percid distinguere
esattamente cid0 che si pud soltanto sapere per mezzo della
coscienza chiaroveggente stessa, oppure perché, per un motivo
qualunque, si sia ricevuta una comunicazione sui segreti del cri-
stianesimo dall’investigatore chiaroveggente.

Tutti ammetteranno che dal mistero del Golgota in poi, nel
corso dei secoli, uomini di ogni grado di-cultura spirituale pro-
fessarono in senso intimo e profondo i segreti del cristianesimo;
da cid che & stato poi detto nelle varie conferenze proprio in
questi ultimi tempi, si sara ricevuta I’impressione che in ultima
analisi questo sia un fatto del tutto naturale. Perd solo nel seco-

66

lo ventesimo, su questo si ¢ sempre insistito, si verifichera in
certo modo un rinnovamento dell’evento del Cristo, in quanto
iniziera una determinata evoluzione superiore di tutte le forze
conoscitive umane in generale; vi sara cosi la possibilita che nel
corso dei prossimi tre millenni, anche senza una speciale prepa-
razione chiaroveggente, un numero sempre maggiore di persone
acquisti la diretta visione del Cristo Gesii. Fino ad ora questo
non avveniva. In merito ai segreti cristiani fino ad ora vi furono
per cosi dire due o tre fonti di conoscenza (e forse oggi ne pre-
senteremo un’altra) per gli uomini che non salivano artificial-
mente a osservazioni chiaroveggenti.

Una di quelle sorgenti era nei Vangeli ¢ in tutto cid che pro-

viene dalle comunicazioni dei Vangeli e della tradizione che vi
si riconnette. L’altra sorgente di conoscenza fluiva perché sem-
pre vi furono chiaroveggenti che potevano guardare nei mondi
superiori e per propria conoscenza comunicavano i fatti dell’e-
vento del Cristo; ad essi si univano uomini come in un Vangelo
perenne che poteva sempre giungere al mondo attraverso i chia-
roveggenti. Queste sembrano essere state anzitutto le due sole
fonti per I’evoluzione passata dell’'umanita cristiana.
~ Dal secolo ventesimo in poi ne comincia una nuova. Essa
sorge perché, presso un numero sempre crescente di uomini, si
ha un allargamento, un’elevazione delle forze conoscitive che
non sono frutto di meditazioni, di concentrazioni o di esercizi di
altro genere. Sempre piu crescera il numero degli uomini che,
come gia spesso abbiamo detto, potranno rinnovare in loro stes-
si I’evento di Paolo a Damasco. Comincera cosi un’epoca della
quale si puo dire che offre un modo diretto di visione del signi-
ficato e dell’entita del Cristo Gesu.

Sorgera ora naturalmente il quesito: quale ¢ veramente la dif-
ferenza fra cid che sempre fu possibile per la coscienza chiaro-
veggente, vale a dire la visione del Cristo Gesii come ieri & stata *
descritta quale risultato dell’evoluzione esoterica, e cid che
senza quell’evoluzione esoterica gli uomini vedranno nei pros-
simi tre millenni a datare dal secolo ventesimo in poi?

Vi & certo una differenza notevole; sarebbe quindi un errore

67



credere che cid che il chiaroveggente vede oggi dell’evento del
Cristo nei mondi superiori per mezzo della sua evoluzione chia-
roveggente, € cid che di quell’evento i chiaroveggenti videro dal
mistero del Golgota in poi, sia proprio uguale a cid che ora
diverra visibile a un numero sempre crescente di uomini. Si trat-
ta di due cose del tutto diverse tra loro. Se Vogliamo sapere
quale sia la differenza, occerrera rivolgere- prlma alla ricerca
chiaroveggente il seguente quesito: quale ¢ la ragione per. cui dal
secolo ventesimo in poi il Cristo Gesu andra sempre pitl pene-
trando nella cosciénza ordinaria degll uomini?

La raglone ¢ che, come all’inizio della nostra era si svolse sul
piano fisico in Palestlna un evento in cui il Cristo ebbe parte
essenziale, un evento che ha importanza per I’intera umanita,

cosi nel corso del ventesimo secolo, verso la fine del ventesimo

secolo, si svolgera a sua volta un evento importante, certo non
nel mondo fisico ma nei mondi superiori, appunto nel mondo da
noi indicato come eterico; tale evento avra un’importanza altret-
tanto fondamentale per I’evoluziene dell’umanitd-quanto 1’e-
vento di Palestina al principio della nostra era. Appunto come
dobbiamo dire che per il Cristo & stato significativo che nell’e-
vento del Golgota sia proprio morto unDio, che un Dio abbia
superato la morte (del modo come cid vada inteso parleremo in
seguito: prima non era mai successo, ¢ dopo ¢ un fatto compiu-
to), cosi dovra svolgersi un evento di profondissima importan-
za; perd non si svolgera sul piano fisico, ma nel mondo eterico.
Per virtu di tale evento, poiché con il Cristo stesso un evento si
compie, verra procurata la possibilita che gli uomini imparino
appunto a vedere il Cristo, imparino a guardarlo.

Di quale evento si tratta?

Nel secolo ventesimo avverra che nell’universo un determi-
nato incarico riguardante 1’evoluzione umana passera-al Cristo
in un modo pil ampio di quanto prima non fosse. La ricerca
occulta chiaroveggente insegna che nel nostro tempo avviene
che il Cristo diventa il Signore del karma per 1’evoluzione del-
I’'umanita; ¢ I’inizio di ¢id cui anche i Vangeli accennano con le

parole: «Egli ritornera per $eparare o per determinare la crisi per

68

i vivi e per i morti». Nel senso della ricerca occulta questo even-
to non va perd inteso come se si trattasse di un evento unico che
si svolge sul piano fisico, bensi come qualcosa che ¢ legato con
’intera evoluzione futura dell’umanita. Mentre il cristianesimo
e 1’evoluzione cristiana significano fino ad ora una specie di
preparazmne si presenta ora il fatto importante che il Cristo
diventa il signore del karma, che incombera a lui in avvenire
determinare il nostro conto karmico, il rapporto fra il nostro
dare e avere nella vita.

Quel che ora ho detto gia da molti secoli era generalmente
conosciuto dall’occultismo occidentale e non verrd negato da
nessun occultista che sappia queste cose. Negli ultimi tempi ¢
stato di nuovo constatato con metodi accuratissimi dalla ricerca
occulta. Vogliamo ora formarci un’idea esatta di quel che ora
abbiamo detto.

Chiedendo a chi conosce la verita su questi argomenti, si tro-
vera ovunque la conferma di un fatto che per poter essere espo-
sto richiede per cosi dire prima il nostro attuale punto di evolu-
zione antroposofica, perché tutto cio che pud rendere la nostra
anima capace di accogliere un tale fatto dovette prima venir
appreso a poco a poco. Perd se ne potra trovare qualche accen-
no nella letteratura occulta purché lo si voglia cercare; io
comunque non mi attengo alla letteratura, desidero soltanto
ricordare i fatti.

Nella descrizione di certe condizioni, anche in quella che io
stesso diedi, dovette essere descritto il mondo di realta che si
incontra quando 1’uomo varca la porta della morte. Vi € ora un
gran numero di uomini, principalmente coloro che hanno segui-
to ’evoluzione culturale occidentale, perché queste cose non
sono. uguali per tutti gli uomini, che sperimenta un fatto ben
determinato nel momento che segue il distacco del corpo eteri-
co dopo la morte. Sapplamo che il passagg10 dell’uomo attra-
verso la porta della morte si ha con la separazione dal corpo fisi-
co. L’uomo rimane pr1ma ancora collegato per qualche tempo al
corpo eterico; dopo perd, col corpo astrale e I’io, egli si distac-
ca anche dal corpo eterico. Sappiamo che del suo corpo eterico

69



porta con s€ un estratto, e sappiamo anche che il corpo eterico
segue in sostanza altre vie; in genere viene trasmesso all’ele-
mento cosmico generale, oppure si- discioglie del tutto, il che
succederebbe perd soltanto nel caso di condizioni imperfette,
oppure ancora si comporta in modo' da- operare ulteriormente
quale forma chiusa di attivitad. Quando poi ’'uomo ha abbando-
nato il corpo eterico, penetra-nella regione del kamaloka, nel
periodo di purificazione del mondo animico. Appunto-prima di
questo periodo di purificazione del mondo animico, ha un’espe-
rienza del tutto speciale alla quale fino ad ora, come ho detto,
non ¢ stato accennato perché la cosa doveva prima maturarsi.
Ma ora queste cose verranno completamente accolte da tutti
coloro capaci di valutare davvero cid ‘che ora vogliamo prende-
re in esame. L'uomo sperimenta allora I’incontro. con una deter-
minata entitd che gli presenta il suo conto karmico. Tale indivi-
dualita, che per cosi dire si presentava agli uomini come una
specie di contabile delle potenze karmiche, era-appunto per un

gran numero di essi la figura di Mosé. Da questo proviene la for-

mula medioevale, derivata dal rosicrucianesimo, secondo cui
Mosé presenta agli uomini all’ora della morte (questo non &
espresso esattamente, ma non importa) il registro dei peccati, e
addita al contempo la severa legge affinché 1’uomo possa cosi
riconoscere quanto si sia allontanato dalla legge alla quale
avrebbe dovuto attenersi.

Con I’andar del tempo, e questo appunto & importante, que-
sto incarico passa al Cristo Gesi; 'uomo sempre pil incontrera
il Cristo Gesit come suo giudice, come suo giudice karmico.
Ecco I’evento soprasensibile. Proprio come sul principio della
nostra era I’evento di Palestina si ¢ presentato sul piano fisico,
cosi nel nostro tempo, nel mondo immediatamente superiore al
nostro, si ha la trasmissione dell’ufficio di giudice del karma al
Cristo Gesl.. Questo fatto esercita la sua azione fin nel mondo
fisico, sul piano fisico, cosi che I"uomo sviluppera per esso il
sentimento che con ogni suo atto crea qualcosa di cui dovra ren-
der conto al Cristo. Tale sentimento, che sorge ormai in modo
del tutto naturale nel corso dell’evoluzione dell’umanita, si tra-

70

sformera in modo da pervadere I’anima di una luce che irradia
gradatamente dall’uomo stesso e che illuminerd la figura del
Cristo nel mondo eterico. Quanto piu si andra formando questo
sentimento, che avra importanza anche maggiore della coscien-
za morale astratta, tanto pil diventera visibile nei prossimi seco-
li la figura eterica del Cristo. Caratterizzeremo questo fatto piu
attentamente nei prossimi giorni, e vedremo che esso rappresen-
ta un evento del tutto nuovo, un evento che agisce nell’evolu-
zione cristica dell’umanita.

Osserviamo ora quale fosse ’evoluzione cristica sul piano
fisico per la coscienza non chiaroveggente e chiediamoci se
oltre le due vie indicate non vi sia forse una terza via.

Una terza via in realta vi fu sempre per ogni evoluzione cri-
stiana, ¢ doveva esistere, perché ’evoluzione obiettiva dell’u-
manita non si regolava secondo quelle che erano le opinioni
degli uomini, ma secondo fatti obiettivi. Nel corso dei secoli vi
furono molte e diverse opinioni riguardo al Cristo Gesu; altri-
menti nei concili, nei sinodi e fra i teologi non vi sarebbe stato
tanto da disputare; forse nessun altro tempo ha avuto cosi gran-
de numero di persone con tante diverse opinioni sul Cristo,
quanto il nostro. I fatti non si svolgono pero secondo le opinio-
ni degli uomini, ma secondo le forze realmente esistenti nell’e-
voluzione dell’umanita. Tali fatti potrebbero essere riconosciu-
ti da un maggior numero di persone, per esempio anche per
mezzo della semplice osservazione di quel che ci viene tra-
smesso dai Vangeli, purché gli uomini avessero la pazienza e la
perseveranza di considerare le cose in modo veramente spre-
giudicato e-non fossero precipitosi e partigiani nell’osservazio-
ne obiettiva dei fatti. Gli uomini per lo pilt tendono pero a crear-
si un’immagine del Cristo non corrispondente ai fatti, ma corri-
spondente a quel che essi stessi desiderano, a quel che si pro-
pongono come ideale. Sotto un determinato riguardo bisogna
dire che anche i teosofi di tutte le sfumature fanno oggi altret-
tanto. Quando per esempio nella letteratura teosofica si parla di
individualitd umane superiormente evolute che si sono portate
piu avanti nell’evoluzione umana, si tratta di una verita che nes-

71



suno potra negare, purché pensi in modo concreto. Il concetto
di “maestro”, di un’individualita superiore, e perfino il concet-
to di “iniziato”, devono essere ammessi da un pensiero concre-
to. Soltanto un pensiero che non crede all’evoluzione potrebbe
non ammettere questi concetti. Se consideriamo un maestro o
un iniziato, dobbiamo dire che si tratta di un’individuo che ha
attraversato molte incarnazioni.¢ che, per mezzo di esercizi e di
una vita di devozione ha acquistato qualcosa di differente dagli
altri uomini; ha cosi preceduto [’'umanita e ha conquistato forze
che il resto dell’'umanita acquistera soltanto nell’avvenire. E ora
naturale e giusto che chi acquista per mezzo delle cognizioni
teosofiche un’opinione siffatta di tali individualita, sviluppi un
sentimento di profonda venerazione per le individualitd dei
maestri, degli iniziati. Se con questo concetto osserviamo una
vita sublime come quella che ci si mostra nel Buddha il quale,
nel senso della conoscenza teosofica, deve essere considerato
come uno degli iniziati pit alti, di fronte a una tale individua-
litd potremo conquistare per il nostro intelletto e per i nostri
sentimenti un atteggiamento animico € una comprensione per
essa.

Mentre dunque il teosofo si avvicina alla figura del Cristo
Gesu in base a questa conoscenza teosofica e a questo senti-
mento, sorge in lui naturalmente una determinata necessitd (né
si potra negare che in un dato senso € naturale che essa nasca):
-quella cioe di collegare il Cristo Gesu col medesimo concetto
ideale che egli si & fatto di un maestro, di un iniziato, e magari
del Buddha; sara forse costretto a dire che Gesu di Nazareth
deve essere considerato appunto come un grande iniziato. Que-
sto preconcetto capovolge perd la conoscenza della vera entitd
del Cristo, e non si tratta che di un preconcetto, anche se com-
prensibile. Chi abbia acquistato un nesso profondo e intimo col

Cristo, come potrebbe infatti non mettere il portatore dell’entita

del Cristo sulla stessa linea del maestro, dell’iniziato, del
Buddha per esempio? Come potrebbe non farlo? Ci deve anzi
sembrare naturale. Il non farlo potrebbe apparire a una tale per-
sona una svalutazione di Gesu di Nazareth. Cosi si viene pero

72

distolti dall’attenersi ai fatti, per lo meno quali essi trapelano
dalla tradizione.

Una sola cosa potrebbe riconoscere dai fatti della tradizione
chiunque volesse penetrare in quello che pud venir scoperto da
un’osservazione spregiudicata della tradizione e da cio che tra-
pela, malgrado tutte le decisioni dei concili e tutto quello che
scrissero i singoli uomini, padri o dottori della Chiesa che siano:
che cioé per esempio Gesu di Nazareth non deve essere chiama-
fo iniziato perché chiunque potrebbe chiedersi se la tradizione
accenna a qualcosa che ci permetta di applicare a Gesu di Naza-
reth il concetto di iniziato, quale ci vien dato nell’insegnamento
teosofico. Nei primi tempi del cristianesimo veniva anzi sempre
ripetuto che Gesu di Nazareth era un uomo come tutti gli altri,
un debole uomo come gli altri. Si avvicinano maggiormente al
significato di cid che ¢ avvenuto nel mondo coloro che sosten-
gono le parole: Gesu era un vero uomo. Non si trova dunque
affatto il concetto di iniziato nella tradizione, purché la si esa-
mini giustamente. Se ricordiamo tutto cid che & stato detto nelle
passate conferenze intorno all’evoluzione di Gesu di Nazareth
(dell’evoluzione di quel bambino Gesu in cui Zarathustra visse
fino al dodicesimo anno, e dell’evoluzione dell’altro bambino
Gesu in cui Zarathustra visse poi fino- al trentesimo anno) si
dovra dire che si tratta qui di un uomo specialissimo, di un uomo
per il cui essere la storia del mondo, 1’evoluzione del mondo,
fece per cosi dire i pit grandi preparativi, gia per I’aver procu-
rato due corpi umani e I’aver permesso all’individualita di Zara-
thustra di dimorare in uno di essi fino al dodicesimo anno, e nel-
I’altro dal dodicesimo fino al trentesimo anno. Ma diremo anche
che, essendo le individualita di queste due figure di Gestt cosi
importanti, Gesu di Nazareth era a un grado molto elevato, ma
non si trovava sulla medesima via per la quale arriva a elevarsi
I’individualita di un iniziato che passa continuamente di incar-
nazione in incarnazione. Anche a prescindere da tutto questo,
quando P’individualita del Cristo penetra al trentesimo anno nel
corpo di Gesu di Nazareth, Gestu di Nazareth stesso abbandona
quel corpo e, dal momento del battesimo di Giovanni in poi,

73



abbiamo a ehe fare (se non parliamo per ora del Cristo) con un
uomo che nel vero senso della parola poss1amo indicare come
un puro e semplice uomo, un uomo che perd ¢& il portatore del
Cristo. Dobbiamo dunque distinguere il portatore del Cristo e il
Cristo stesso in quel portatore. In quel corpo, che era il portato-
re del Cristo perché era stato_abbandonato dall’individualita di
Zarathustra, non dimorava ne$suna individualitd umana che
avesse raggiunto un’evoluzione specialmente elevata. Il grado
di evoluzione che Gesu di Nazareth mostrava, proveniva dal-
I’individualitd di Zarathustra che dimorava in lui. Ma quella
natura: umana, come sappiamo, venne abbandonata dall’indivi-
dualitd di Zarathustra. Questa ¢ anche la ragione per cui tale
natura umana, non appena l’individualitd del Cristo ne ebbe
preso possesso, gli mando incontro tutto cid che di solito emana
dalla natura umana: il tentatore. Anche per questa ragione il Cri-
sto poté attraversare e sperimentare tutte le disperazioni e le
ansie quali ci vengono descritte nella scena sul Monte degli
Ulivi. Chi non tiene conto che 1’Entita-Cristo non viveva in un
uomo giunto alla speciale elevazione di un iniziato, ma viveva
in un semplice uomo che si distingueva dagli altri soltanto per
essere I’involucro umano abbandonato in cui Zarathustra aveva
vissuto, chi non tiene conto di questo non potra arrivare a una
vera conoscenza dell’essere del Cristo. Il portatore del Cristo
era un vero uomo, non un iniziato! Se lo si riconosce, ci si schiu-
de la visione dell’intera natura dell’evento del Golgota e degli
avvenimenti di Palestina in generale. Se si concepisse il Cristo
Gesu semplicemente come un grande iniziato, dovremmo porlo
sullo stesso piano di altre nature di iniziato. Ma non lo faccia-
mo! Potra forse esservi qualcuno che ci dira che non lo faccia-
mo perché a priori, per un preconcetto qualsiasi, vogliamo porre
il Cristo Gesu al di sopra di tutti gli altri iniziati, come un ini-

ziato ancora piu elevato. Chi lo dice non sa quel che dobbiamo

comunicare come risultato della ricerca occulta nel nostro
tempo.

Non si tratta qui di togliere qualcosa agli altri iniziati. Nella
concezione dell’universo della quale siamo parte secondo i

74

risultati occulti del presente, sappiamo tanto quanto gli altri che
vi era a quei tempo un contemporaneo del Cristo Gesu, un’indi-
vidualita importante della quale diciamo che era un vero inizia-
to. Se non si esaminano i fatti con precisione, riesce davvero
difficile distinguere interiormente questa personalita dal Cristo
Gesu, perché quel contemporaneo si rivela veramente molto
simile al Cristo. Quando sentiamo. dire per esempio che la nasci-
ta di quel contemporaneo del Cristo Gesu viene annunziata per
mezzo di un’apparizione celeste, la circostanza ricorda 1’annun-
ciazione della nascita di Gesu nei Vangeli. Quando sentiamo
dire che quel contemporaneo non discende soltanto da seme
umano, ma che ¢ figlio degli déi, il racconto di nuovo ricorda il
principio del Vangelo di Matteo e di quello di Luca. Quando
sentiamo poi che la nascita di quella individualitd sorprende
tanto la madre da farla rimanere sbalordita, questo ci ricorda la
nascita di Gesu di Nazareth e gli eventi di Betlemme, quali ven-
gono narrati nei Vangeli. Quando udiamo poi che quella indivi-
dualita cresce e sorprende coloro che la circondano per la sag-
gezza delle sue risposte alle domande dei sacerdoti, questo ci
ricorda la scena di Gesu dodicenne nel tempio. Quando c¢i viene
perfino raccontato che quella individualitd incontrd a Roma il
corteo funebre di una ragazza, che il corteo funebre venne fer-
mato e-quella-individualita risveglio la morta, questo ci ricorda
a'sua volta I’episodio del morto risuscitato nel Vangelo di Luca.
Ci vengono narrati miracoli innumerevoli (se vogliamo parlare
di miracoli) di quella individualitd contemporanea del Cristo
Gesu. Veramente essa somiglia in tal grado al Cristo Gesu, che
di essa viene narrato che apparve agli uomini dopo la sua morte,
cosi come il Cristo apparve dopo la morte ai suoi discepoli.
Quando poi da parte cristiana vengono addotte argomentazioni
di tutti i generi per denigrare questa individualita, o per negarla
addirittura come personalita storica, cid non & meno ingegnoso
delle ragioni addotte contro la realta storica del Cristo Gesu.
Questa individualita ¢ quella di Apollonio di Tiana*; di lui par-
liamo come di un iniziato veramente elevato che fu contempo-
raneo del Cristo.

75



Se ci poniamo ora il quesito: quale differenza vi ¢ fra le espe-
rienze del Cristo Gesu e quelle di Apollonio, occorre che sia ben
chiaro il carattere dell’esperienza di Apollonio.

Apollonio di Tiana ¢ un’individualita, passata attraverso
molte incarnazioni, che aveva acquistato forze elevate ed era
giunta a un certo culmine nell’incarnazione svoltasi al principio
della nostra era. La vediamo ‘attraversare nel passato molte
incarnazioni e rivivere nel corpo di Apollonio di Tiana, trovan-
dovi il suo campo d’azione terrestre. Abbiamo a che fare con
una simile individualita, e siccome sappiamo che un’individua-
litd umana prende parte alla costruzione del corpo umano, che
questo non ¢ semplicemente una dualita, ma che I’individualita
umana elabora la propria figura, la forma del corpo, dobbiamo
dire che il corpo di quell’individualita era costruito fino a una
determinata forma nel senso dell’individualita stessa. Non pos-
siamo dire altrettanto nei riguardi del Cristo Gesu. Al trentesi-
mo anno di Gesu di Nazareth il Cristo penetrd nel corpo fisico,
nel corpo eterico e nel corpo astrale di lui; non si era dunque
costruito quel corpo fin dall’infanzia. Il rapporto dell’individua-
lita Cristo con il proprio corpo ¢ dunque molto diverso dal rap-
porto che vi ¢ fra 1’individualita e il corpo di Apollonio. Se vol-
giamo spiritualmente il nostro sguardo all’individualita di Apol-
lonio di Tiana, riconosciamo che si tratta di una vicenda che
concerne la sua individualita, e che tale vicenda si esplica nella
vita di Apollonio di Tiana. Se si volesse rappresentare grafica-
mente, con un disegno esteriore, il corso di una tale vita,
potremmo farlo nel modo seguente. -

, 1108027, ,",,
» 20017 4 /
i ”-'/1 Vi I”’I,, 7 %,
/ ‘s, S 2, 4 %,
i1 Y 4 2, ,’ A
2 7 % 7
Yressrseterf Govereree?d s
,,,,,, ’/4,, ,uuullllllllllll/u POLORCL PSRN 1PLEP L0 088220000 0000104 m ": Vi
111044, 2 N ey, 7"’ lr’
7, a. % I3 4 .
I /, /’ s
"r//”’/ b ",,,,c o o’ 7, € , 7
en &
it 41107

L’individualita che continua ¢ indicata dalla linea orizzonta-

76

le; la lettera a segna una prima incarnazione, in b abbiamo una
vita fra morte e nuova nascita, in ¢ abbiamo una seconda incar-
nazione, poi ancora una vita fra morte e nuova nascita, poi una
terza incarnazione, e cosi di seguito.

L’individualita umana che attraversa tutte queste incarnazio-
ni rappresenta per cosi dire il filo della vita umana al di fuori
dell’ambito degli involucri, al di fuori degli involucri del corpo
astrale, del corpo eterico e del corpo fisico, e anche fra morte ¢
nuova nascita al di fuori di quel che rimane indietro del corpo
eterico e del corpo astrale; percio il filo della vita ¢ sempre indi-
pendente dal cosmo esteriore.

Se vogliamo caratterizzare la natura, ’essenza della vita del
Cristo, dobbiamo regolarci diversamente.

czesto

" 1, 1] A /;
ot I”'/, " , f %

/,
' /l

M ’/, A
irarl T Gutinner , mmm/, N7 (77
’[I/Il/(/[l[lIll[IIIlI//l/lllllll/ll/I/III/III/III n ,
um,, (1111174, de 1110102, ’/ ;
a , ’/ (7 7 /
"lm//’ %, Fd 4, 4
s 717, 94
itrihe!
’/1,
‘i
w gt {k
- gesn d: Nezare

Dobbiamo dire: se consideriamo le passate incarnazioni di
Gest di Nazareth, anch’esse si sviluppano indubbiamente cosi,
in un certo senso. Se perd tracciamo il filo della vita, dobbiamo
asserire che nel trentesimo anno della vita di Gesu di Nazareth
I’individualitd abbandona il corpo, e cosi da quel momento in
poi rimangono soltanto gli involucri del corpo fisico, del corpo
eterico e del corpo astrale. Le forze per6 che I’individualita svi-
luppa non risiedono negli involucri esteriori, bensi nel filo di
vita dell’io che passa da incarnazione a incarnazione. Dunque le
forze che erano nell’individualitd di Zarathustra, che erano nel
corpo di Gesu di Nazareth per una preparazione, ne escono
insieme con ‘I’individualita di Zarathustra. Dobbiamo percio
dire che I’involucro che ora rimane ¢ un’organizzazione umana

77



normale, non ¢ affatto un’organizzazione umana che, per quan-
to riguarda I’individualita, possa essere chiamata un’organizza-
zione di iniziato; ¢ un semplice uomo, un debole uomo. Si pre-
senta ora 1’evento obiettivo: mentre di solito il filo della vita va
semplicemente avanti-come in a ¢ in b (v. disegno), esso ora
invece al ¢ se ne va per una via laterale, mentre I’entita del Cri-
sto penetra in quella triplice organizzazione per mezzo del bat-
tesimo di Giovanni nel Giordano. L’entita del Cristo, dal batte-
simo del Giordano in poi, vive allora fino al trentatreesimo
anno, fino all’evento del Golgota, soltanto come Entita-Cristo,
come gia spesso ho detto. Chi concernono dunque le vicende
della vita del Cristo Gesu dal trentesimo fino al trentatreesimo
anno? Non concernono 1’individualith che & passata da incarna-
zione a incarnazione, ma concernono l’individualitd che dal
cosmo ¢ penetrata nel corpo di Gesui di Nazareth; riguardano
una individualitd, un’entitd che mai prima era stata collegata
con la terra, ma che ¢ discesa dall’universo € si ¢ unita con un
corpo umano. In questo senso gli eventi che si svolgono fra il
trentesimo e il trentatreesimo anno della vita del Cristo Gesi,
cio¢ fra il battesimo di Giovanni e il mistero del Golgota, sono
gli eventi del Dio Cristo; non sono gli eventi di un uomo. Non
fu percio una vicenda della terra che allora si svolse, ma una
vicenda del mondo soprasensibile, perché non aveva a che fare
con un uomo. Il segno che mostra non trattarsi di un uomo, & che
I’'uomo che abito in quel corpo fino al trentesimo anno allora lo
abbandono.

Quel che allora accadde riguarda piuttosto gli eventi svoltisi
prima che un filo di vita, come quello della nostra vita umana,
fosse penetrato in un’organizzazione umana fisica. Dobbiamo
cioé ritornare fino all’antica epoca lemurica, in cui per la prima
volta individualitd umane discesero dalle altezze divine, si
incarnarono in corpi terreni, fino all’avvenimento che ci viene
indicato nell’ Antico Testamento con la tentazione del serpente e
che €& davvero straordinario. Delle sue conseguenze soffersero
tutti gli wvomini mentre si incarnarono. Se infatti quell’avveni-
mento non ci fosse stato, I’intera evoluzione dell’umanita sulla

78

terra sarebbe stata diversa, e gli uomini sarebbero passati in una
condizione molto piu perfetta da una incarnazione all’altra. A
causa di quell’avvenimento essi si trovarono piu a fondo intri-
cati nella materia, il che allegoricamente viene indicato con il
peccato originale. Fu pero il peccato originale che suscitd nel-
Puomo la sua attuale individualita; in tal modo ’uomo, quale
individualita che passa da incarnazione a incarnazione, non €
responsabile del peccato originale; sappiamo che responsabili
ne sono gli spiriti luciferici. Dobbiamo percid dire che prima
che ’'uomo fosse diventato tale nel senso terrestre, vi era stato
I’evento divino soprasensibile per mezzo del quale venne impo-
sto all’uomo un piu profondo inserimento nella materia. Attra-
verso quell’evento 1’uomo veramente arrivo alla forza dell’a-
more ¢ alla liberta, ma gli fu addossato qualcosa che, per forza
propria, non avrebbe potuto addossarsi. L’inserimento nella
materia non fu opera umana, ma un atto divino, accaduto prima
che gli uomini potessero cooperare al proprio destino; ¢ qualco-
sa che le potenze superiori dell’evoluzione progrediente esegui-
rono assieme alle potenze luciferiche. Esamineremo in seguito
tutti questi eventi pill esattamente; si tratta oggi soltanto di con-
siderarne i punti essenziali.

Per ci0 che allora era accaduto occorreva un pareggio. Per il
fatto pre-umano che era avvenuto nell’uomo, il peccato origina-
le, occorreva un pareggio, qualcosa che per cosi dire fosse a sua
volta non una vicenda degli uomini, ma una vicenda degli déi
fra di loro. Vedremo che questa vicenda doveva svolgersi entro
la materia altrettanto a fondo quanto al di sopra di essa si era
svolta I’altra vicenda avvenuta prima che 1’uomo fosse intricato
nella materia stessa. La divinitad dovette immergersi nella mate-
ria tanto profondamente quanto vi aveva fatto immergere gli
uomini. :

Facciamo agire questo fatto in tutto il suo peso su di noi, e
comprenderemo allora che ’incarnazione del Cristo in Gesu di
Nazareth fu una vicenda che concerneva il Cristo stesso. Ma a
quale scopo vi fu implicato 'uomo? Anzitutto per contemplare
la divinita che pareggia il fatto del peccato originale, che crea

79



qualcosa che vi si contrappone. Non sarebbe stato possibile otte-
nere cid nella personalitd di un iniziato, perché la personalitd
dell’iniziato si risolleva per lavoro proprio dalla caduta nella
materia; era quindi solo possibile in una personalita che fosse
completamente un vero uomo, che come uomo non superasse gli
altri uomini. Essa li superd prima dei trent’anni, ma dopo non
piu. Per mezzo di quel che allera accadde I’evoluzione dell’u-
manita fu resa partecipe di un evento divino, come al principio
dell’evoluzione dell’umanita nell’epoca lemurica. Gli. uomini
furono cosi partecipi di una vicenda che si svolgeva fra gli déi,
poterono vederla perché gli dé¢i dovettero ricorrere al mondo del
piano fisico perché questa loro vicenda si potesse svolgere. Piut-
tosto che adoperare altra formula, & percid meglio dire: il Cristo
offri agli dei I’espiazione che Egli poteva offrire soltanto in un
corpo umano fisico. Gli uomini assistettero cosi a una vicenda
divina.

E cosi avvenuto qualcosa per la natura umana, qualcosa che
fu sentito dagli uomini solo nel corso dell’evoluzione. E si &
cosi dischiusa la terza via, ormai possibile a lato delle due vie
gia ricordate. Queste tre vie furono spesso additate da uomini
superiori; profondamente cristiani. Delle numerose persone che
si potrebbero citare ne nominerd soltanto due che attestarono
altamente come il Cristo, il quale potra essere veduto dal vente-
simo secolo in poi per mezzo delle facoltd umane superiormen-
te evolute, potrd essere conosciuto, sentito ¢ sperimentato per
mezzo di sentimenti che prima dell’evento del Golgota non
erano possibili nella medesima forma.

Uno ¢ per esempio lo spirito che, nell’insieme dell’evoluzio-
ne della sua anima, pud venire considerato come un fiero oppo-
sitore di quello che abbiamo indicato come gesuitismo; & Blaise
Pascal* ; nell’evoluzione spirituale egli domina come uno spiri-
to che ha deposto tutto cid che di dannoso proviene dalle anti-
che chiese e che nulla ha per6 accolto del razionalismo moder-
no. Come succede sempre ai grandi spiriti, egli pure & rimasto
isolato con i suoi pensieri, Ma che cosa sta alla base dei suoi
pensieri, all’inizio dell’epoca moderna? Se si esaminano atten-

80

tamente gli scritti che egli ha lasciato e soprattutto i suoi inte-
ressanti Pensieri si rileva che cosa egli pensasse che sarebbero
diventati gli uomini se 1’evento del Cristo non si fosse presenta-
to nel mondo. Nell’intimo della propria anima Pascal si pose il
quesito: che cosa sarebbe divenuto I’uomo, se Cristo non fosse
penetrato nell’evoluzione dell’umanita? E si disse che 1’uomo
va incontro a due pericoli per la sua anima. Uno di questi & che
I’uomo si riconosca identico a Dio: la conoscenza di Dio attra-
verso la conoscenza dell’umanita. Dove conduce questa strada?
Se sorge in modo che I’'uomo riconosca da sé Iddio, ¢ portato
alla superbia, all’orgoglio, alla presunzione, e cosi distrugge le
migliori sue forze, perché le indurisce nella superbia e nell’or-
goglio. E una conoscenza di Dio che sarebbe stata sempre pos-
sibile, anche se nessun Cristo fosse venuto, anche se I’evento
del Cristo non avesse agito come un impulso in tutti i cuori
umani. Gli uomini avrebbero potuto sempre riconoscere Iddio,
ma sarebbero diventati superbi della coscienza che ne avrebbe-
ro avuto nel proprio petto. Oppure avrebbero potuto esservi
uomini che si chiudono alla conoscenza di Dio, che non voglio-
no riconoscerlo. 11 loro sguardo sarebbe caduto allora sull’im-
potenza, sulla miseria umana, ¢ ne sarebbe risultata allora
necessariamente la disperazione. Questo sarebbe stato 1’altro
pericolo, il pericolo di chi avesse respinto la conoscenza di Dio.
Queste due vie, dice Pascal, sarebbero state le sole possibili:
superbia e presunzione, oppure disperazione. Avvenne perd nel-
I’evoluzione dell’umanita I’evento del Cristo e fece si che ogni
uomo accogliesse una forza che gli permette ormai non soltanto
di sentire Iddio, ma di sentire quel Dio che ¢ stato uguale aghi
uomini, che ha vissuto con gli uomini. L’unico rimedio alla
superbia & volgere lo sguardo al Dio che si ¢ abbassato alla
croce, ¢& il rivolgersi dell’anima al Cristo che si & abbassato alla
morte sulla croce. Questo ¢ perd anche I’unico rimedio a ogni
disperazione, perché questa umilta non rende deboli, bensi da
una forza che si diffonde risanatrice sopra ogni disperazione.
Come conciliatore fra la superbia e la disperazione spunta nel-
I’anima umana il Salvatore, il Redentore nel senso di Pascal.

81



Tutto cid pud essere sentito da ognuno, anche senza chiaroveg-
genza, ed ¢ la preparazione per il Cristo che diventera visibile
dal ventesimo secolo in poi a tutti gli vomini, per il Salvatore
che sorgerd dalla superbia e dalla disperazione in ogni petto
umano, in un modo che prima non era possibile.

Il secondo testimonio che-vorrei citare fra i numerosi che
sentirono quel che ogni: cristiano puod sentire & :Vladimir Solo-
viev*, di cui gia parlai in altre occasioni. Soloviev a sua volta
accenna a due forze:nella natura umana: fra di esse il Cristo in
persona sta come conciliatore. Egli:dice che 1’anima.umana
tende verso due aspirazioni:-1’immortalita, e la saggezza o il
perfezionamento morale. Ma a priori tutte ¢ due non sono pro-
prie della natura umana. Infatti la natura umana partecipa alla
peculiaritd di ogni natura, ¢ la natura non conduce all’immorta-
lita, bensi alla morte. Con belle considerazioni-questo grande
pensatore del presente spiega come anche la scienza dimostri
che la morte si estende su ogni cosa. Se: guardiamo la natura,
essa risponde alla nostra conoscenza che la morte esiste. Per¢ in
noi vive l’aspirazione all’immortalitd. Perché? Perché in noi
vive 1’aspirazione al perfezionamento morale. Per vedere che
I’aspirazione-al perfezionamento. vive in noi, basta guardare nel-
I’anima umana. Soloviev dice: come ¢ vero che la rosa rossa &
dotata del colore rosso, cosi & vero-che 1’anima umana ¢ dotata
dell’aspirazione al perfezionamento. Ma un’aspirazione al per-
fezionamento senza aspirazione all’immortalita ¢ una menzogna
dell’esistenza, dice Soloviev, poiché sarebbe assurdo che 1’ani-
ma terminasse con la morte come ogni esistenza naturale. Ogni
esistenza naturale ci risponde che la morte esiste, e percio. ’ani-
ma umana, nel senso del filosofo.citato, & costretta a trascende-
re la natura per cercarsi altrove la risposta. Soloviev dice anco-
ra: guardate i naturalisti: quale risposta vi danno quando voglio-
no spiegare il rapporto dell’anima umana con la natura? Dicono
che nella natura domina-un. ordine meccanico in cui-l’uomo-¢
inserito. E che cosa vi rispondono i filosofi? Che un vuoto
mondo di pensieri, una spiritualitd, pervade tutti i fatti della
natura, che lo si pud riconoscere per via filosofica. Ma ambedue

82

non costituiscono una risposta, se I’'uomo diventa cosciente di s¢
e con tale coscienza chiede -che cosa sia il perfezionamepto.
Quando egli diventa cosciente di dover possedere l’aspiraZ}one
verso il perfezionamento; verso-una vita di verita, quando ricer-
ca la forza che pud soddisfare questa sua aspirazione, gli si
schiude la visione di un regno che per cominciare si presenta
come un problema: in esso deve esserci per ’anima umana
come un enigma, senza la cui soluzione la natura umana non
potra considerarsi che menzogna; vi ¢ cioé il regno al di sopra
della natura, il -regno della grazia. Nessuna filosofia, nessuna
scienza puo collegare il regno della grazia con I’esistenza, poi-
ché le forze della natura operano meccanicamente ¢ le forze del
pensiero hanno soltanto realta di pensiero. th ha pey‘) una
piena realtd per collegare I’anima all’immortalita? Il Cristo ha
questa realtd completa, il Cristo, operante personalmente nel
mondo. Soltanto il Cristo vivente pud dare la risposta, non quel-
lo puramente pensato. Se¢ Egli agisse soltanto nell’anima lascq-
rebbe 1’anima sola, perché essa non pud far nascere da sola il
regno della grazia. Cid che trascende la natura, che es@ste come
fatto reale quanto la natura stessa, ¢ la persona del Cristo stori-
co che ci da una risposta non semplicemente di pensiero, ma una
risposta reale. . .
Ora questo filosofo arriva alla risposta estrema, lq pil genia-
le che possa esser data alla fine del periodo che sta 1mmed1ataj
mente per chiudersi, prima che nel secolo ventesimo lg porte si
aprano a cid che gia tanto spesso-ho annunciato, € c10¢ chq nel
secolo ventesimo comincerd ad essere possibile vedere il Cr1s:co.
Sentendo questo fatto, la cosciénza che Pascal e Soloviev
hanno descritta classicamente venne chiamata una fede. Anche
altri -I’hanno chiamata cosi. Per quel che riguarda l’anima
umana, con il concetto della fede si pud arrivare a uno-strano
conflitto in due direzioni. Si esamini I’evoluzione del concetto
della fede e la critica che si‘¢ svolta in proposito. Oggi si ¢ arri-
vati al punto di dire che la fede deve essere guidata-dal sapere,
che va respinta ogni fede che non poggi sul sapere. La fede deve
per cosi dire essere deposta e venir sostituita dal sapere. Nel

83



medioevo i fatti dei mondi superiori venivano appunto posti
come fede, la fede era considerata giusta. Anche il nucleo fon-
damentale del protestantesimo & che la fede venga posta a lato
del sapere come qualcosa di giustificato. La fede & dunque qual-
cosa che deriva dall’anima umana, e al suo fianco viene posto il
sapere che deve essere comune a tutti. E anche interessante
vedere come un filosofo, da melti considerato grande, non abbia
potuto superare il concetto della fede; parlo di Kant*. Il suo con-
cetto. dplla fede ¢ che infatti tutto cid che ’uomo deve acqui-
starsi riguardo a Dio, immortalita e simili cose, deve risplender-
gli da tutt’altre regioni; non attraverso un sapere, ma soltanto
attraverso una fede morale. : -

Il concetto della fede raggiunge il suo massimo sviluppo
presso 1’altro filosofo che appunto ho citato: Soloviev: egli si
affapcia da ultimo come il piui importante e in certo m’odo gia
addita il nuovo mondo, perché Soloviev conosce una fede del
tutto diversa da tutti i concetti di fede avuti fino allora. 1l con-
cetto di fede avuto finora, dove ha condotto PPumanita? L’ha
cqndotta appunto all’esistenza ateistico-materialistica di una
scienza puramente rivolta al mondo esteriore (nel senso lutera-
no, kal}tlano e nel senso del monismo del secolo diciannovesi-
mo), di una scienza orgogliosa di se stessa che considera la fede
come qualcosa che fino a un certo momento 1’anima umana si &
creata da sé, per necessita della propria debolezza. A questo &
n}ﬁne arrivato il concetto di fede, avendo esso assunto il valore
di qualcosa di puramente soggettivo. Se nei secoli precedenti la
fede; era ancora richiesta come una necessita, il secolo dicianno-
vesimo .ha attaccato la fede appunto perché essa si trova in
opposizione al sapere che deve derivare dall’anima umana e
avere valore generale. '
©Si presenta ora il filosofo Soloviev che riconosce in un certo
modo il concetto di fede per acquistare un nesso fino allora
1mp9ss1bile col Cristo; egli considera perd la questione in modo
da riconoscere la fede, in quanto essa si riferisce al Cristo, come
un fatto fii necessita, di dovere interiore. Per Soloviev la f,'ormu-
la non ¢ infatti pit “credere 0 non credere”; per lui la fede diven-

84

ta ormai per se stessa una necessita; ritiene che si abbia il dove-

re di credere al Cristo, perché altrimenti annulleremmo noi stes-

si e dovremmo considerare la nostra esistenza una menzogna.

Come la forma cristallina si presenta in una sostanza minerale,

cosi la fede si presenta nell’anima umana come vera sua natura.

L’anima deve percid dire: se riconosco la veritd di me stessa e

respingo la menzogna, devo realizzare la fede proprio in me
stessa; sono costretta alla fede, ma non vi posso arrivare che
attraverso la mia libera azione. Soloviev vede in questo la carat-
teristica dell’evento del Cristo, ¢ cioé che la fede ¢ una neces-
sitd e al contempo una libera azione morale. Viene in certo
modo detto all’anima: se non vuoi spegnere te stessa non puoi
che acquisire la fede, ma deve essere per libera azione tua! Allo
stesso modo di Pascal, questo filosofo mette in rapporto cio che
I’anima sperimenta, per non sentire se stessa come menzogna,
col Cristo Gesu storico, cosi come attraverso gli eventi di Pale-
stina il Cristo & entrato nell’evoluzione dell’umanita. Soloviev
dice percio che se il Cristo non fosse penetrato nell’evoluzione
umana, cosi come lo si deve pensare storicamente, Egli non
avrebbe fatto si che ’anima sentisse tanto 1’azione libera inte-
riore, quale legittima necessita della fede; I’anima umana sareb-
be stata allora obbligata nel periodo cristiano ad estinguere se
stessa; non avrebbe potuto dire: io sono, ma avrebbe dovuto
dire: io non sono! Nel senso di Soloviev, I’evoluzione nel tempo
postcristiano sarebbe stata tale che una coscienza interiore
avrebbe compenetrato 1’anima umana dell’*“Io non sono”. Dal
momento in cui I’anima si decide all’azione per attribuirsi un’e-
sistenza, essa non puo che ricondurre se stessa al Cristo Gesu
storico.

Stabilendo una terza via,-abbiamo cosi anche per 1’exoteri-
smo un progresso sulla via della fede. Grazie alle comunicazio-
ni dei Vangeli pud arrivare al riconoscimento del Cristo anche
chi non abbia visione propria e diretta nel mondo spirituale.
Grazie a ciod che i chiaroveggenti gli hanno sempre potuto dire,
I’'uomo puo ugualmente arrivare a riconoscere il Cristo. Vi erano
dunque tre vie: una era quella dell’autoconoscenza, e i testimo-

85



ni ricordati possono dire che essi stessi, € molte migliaia di

uomini, he}nno sperimentato e riconosciuto che nel tempo post-
cristiano I’autoconoscenza umana ¢ impossibile se non pone il
Cristo Gest a fianco dell’'uomo; ’anima deve negare se stessa

oppure, se vuole affermarsi, assieme alla propria deve afferma-

re ’esistenza del Cristo Gesul.

N§1 prossimi giorni esamineremo perché non era cosi nei
tempi precristiani.

86

QUARTA CONFERENZA

Karlsruhe, 8 ottobre 1911

Se ricordiamo la conclusione dell’ultima conferenza, si potra
riassumerla con le seguenti parole: dagli eventi di Palestina, dal
mistero del Golgota fino al principio del periodo gia sufficien-
temente caratterizzato e all’inizio del quale in un certo modo ci
troviamo ai tempi nostri, I’evento del Cristo fu tale da permet-
tere all’uomo di arrivare per varie strade, exotericamente, a una
specie di esperienza dell’impulso cristico, a sperimentarlo prima
della vera iniziazione. Abbiamo detto che una di tali vie exote-
riche ¢ quella dei Vangeli, del Nuovo Testamento. Da quanto &
stato detto possiamo infatti rilevare che il contenuto dei Vange-
li, se lo accogliamo giustamente nell’anima nostra e lo lasciamo
agire su di noi, in effetti provoca singolarmente in ognuno un’e-
sperienza interiore; tale esperienza si pud appunto chiamare 1’e-
sperienza del Cristo. Abbiamo detto inoltre che un’altra via per
I’uomo comune era quella di approfondire cid che in certo senso
I’iniziato poteva comunicargli dai mondi spirituali; in questo
modo anche coloro che ancora non avevano varcato la soglia
dell’iniziazione. potevano arrivare all’evento del Cristo, non
attraverso le tradizioni del Vangelo, ma per mezzo delle perenni
rivelazioni dai mondi spirituali. Ieri abbiamo poi illustrato la
terza via, quella dell’approfondimento interiore dell’anima, e
abbiamo indicato che questa via deve muovere nella nostra
anima dai sentimenti. Se nella propria interioritd 1’uomo sente
soltanto la scintilla divina, viene spinto alla superbia e alla pre-
sunzione, mentre d’altro lato, se non diventa cosciente del suo
rapporto con Dio, pud venir per tal causa spinto alla disperazio-
ne; abbiamo poi visto come di fatto il tentennamento fra la
disperazione da un lato e la superbia e la presunzione dall’altro,
dagli eventi di Palestina in poi possa generare in noi I’evento del
Cristo. E stato accennato che nei prossimi tre millenni dal prin-
cipio della nostra era tutto questo cambiera per I’evoluzione del-

87



’umanita; ¢ stato anche accennato all’importante avvenimento
che sard una conseguenza del mistero del Golgota, ma che sara
visibile soltanto nei mondi soprasensibili. Abbiamo perd anche
detto che le facolta degli uomini verranno accresciute, e che un
numero assai grande di persone (a cominciare dal nostro tempo)
si elevera fino alla visione del Cristo; la fede, che fino ad ora &
legittimamente esistita nel mondo, verra sostituita da quello che
si pud chiamare un vedere il Cristo.

Nel corso delle conferenze sara ora nostro compito spiegare
ulteriormente come dal modo abituale dell’esperienza del Cristo
(quale esperienza di sentimento) la via si apra del tutto natural-
mente a quella che si pud chiamare I’iniziazione cristiana. Nei
prossimi giorni parleremo con maggior precisione dello svilup-
po dell’iniziazione cristiana, e dovremo caratterizzare piu da
vicino la natura dell’evento del Cristo. In questi giorni dovra

-cio¢ affacciarsi all’anima nostra un’immagine dell’iniziazione
cristiana, di quale fu I’evento del Cristo dal battesimo di Gio-
vanni fino al compimento del mistero del Golgota.

Dal riassunto delle considerazioni fatte sino ad ora potra sor-
gere la domanda del tutto giustificata: quale & in effetti il rap-
porto del cristianesimo esteriore, dell’evoluzione cristiana quale
ci si palesa nella storia del mondo, con ’evento stesso del Cri-
sto? A ognuno che sia nel presente con la sua coscienza, che non
abbia attraversato alcuna speciale esperienza di sentimento di
genere mistico, o che non abbia superato gli stadi iniziali del-
I’esoterismo, deve sembrare strano che un ben determinato
genere di esperienza animica, vale a dire 1’esperienza interiore
del Cristo, debba essere in tal modo dipendente da un fatto sto-
rico, cio¢ dagli eventi di Palestina, del Golgota; e che per una
tale anima prima non fosse possibile quel che piu tardi lo &
diventato grazie a quegli eventi.

Di quel fatto le guide dei primi cristiani e anche i primi cri-
stiani stessi avevano una ben precisa coscienza; servira anzi di
buona preparazione per i prossimi giorni esaminare oggi 1’a-
spetto che tutto cid aveva nelle anime dei primi cristiani.

Si potrebbe facilmente credere (e tale opinione & andata piu

88

tardi diventando sempre piti ortodossa e unilaterale), che gli
uomini dei tempi precristiani fossero radicalmente. diffe-renti da
quelli dei tempi postcristiani. Che tale opinione sia unilaterale
lo si puo gia rilevare dalle parole di Agostino*: «Quel!a qhe ora
si chiama religione cristiana esisteva gia presso gli antichi e non
mancava agli inizi del genere umano; quando Cristo apparve
nella carne, la vera religione, gia prima esistente, ebbe il nome
di cristiana». Al tempo di Agostino si era dunque gia coscienti
che non vi era una radicale differenza fra i tempi precristiani e
quelli postcristiani, come si ritiene nell’ortodossia e nel. fapatl-
smo. Anche Giustino martire*, nei suoi scritti, fa una dichiara-
zione del tutto singolare. Riconosciuto anche dalla Chiesa come
martire ¢ Padre della Chiesa, egli si dilunga sulle relazioni esi-
stenti fra Socrate, Eraclito e il Cristo. Veramente Giustino Ve.de
ancora con una certa limpidezza nel Cristo quel che ieri abbia-
mo descritto come il nesso del Cristo stesso con Gesu di Naza-
reth; di conseguenza sviluppa anche la sua idea dell’Entitz‘t-C.rl-
sto. Secondo il suo tempo egli dice quel che anche oggi possia-
mo ripetere con le medesime parole: il Cristo, 'OSSi.a il Logps, era
incorporato nell’'uvomo Gesu di Nazareth. Si chlefie poi se 1!
Logos non fosse presente anche in insigni personalita dei tempi
precristiani, se nei tempi precristiani il Logos fosse dgvvgro del
tutto estraneo all’uomo. Alla domanda Giustino martire rispon-
de di no, che non era affatto cosi. Socrate ed Eraclito erano certo
uomini in cui il Logos viveva, ma essi non lo possedevapo com-
pletamente; soltanto attraverso 1’evento fiel Cristo.é diventato
possibile che I'vomo sperimenti in s¢ il Logos interamente,
nella perfetta sua figura originaria. '

Da questi passi di una simile personalit, riconosciuta asso- -
lutamente come un Padre della Chiesa, sappiamo anzitutto che i
primi cristiani erano a conoscenza di ci0 «che sempre era stato»,
come dice Agostino, ma che in piu alta forma ¢ penetrato nel-
I’evoluzione terrestre per mezzo del mistero del Golgota. Inol-
tre ci vien data dai primi secoli cristiani una risposta alla
domanda che oggi noi stessi abbiamo dovuto formulare. Anche
gli uvomini che erano ancora vicini all’evento del Golgota, come

89



Giustino martire, € che conoscevano ancora molto della natura

di vomini lontani da loro soltanto di pochi secoli, come Eracli-

to € Socrate, pensavano a quel tempo che anche un uomo come
Socrate, sebbene sperimentasse in sé il Logos, nondimeno non
lo aveva potuto sperimentare in sé compiutamente nella sua
forma pil intensa. Questo giudizio & importante, perché in certo

qual modo ci mostra che-si sentiva allora veramente, anche

astraendo dall’evento del Golgota, che fra i secoli precristiani e
quelli postcristiani vi era qualcosa che differenziava gli uomini
precristiani da quelli postcristiani. In certo modo anche altre
cose ce ne potrebbero dare innumerevoli prove, ma comunque si
pud documentare storicamente che nei primi secoli vi era la
coscienza che la natura umana si era modificata, aveva assunto
un altro carattere. Se nel terzo secolo postcristiano si guardava
indietro agli uomini del terzo secolo precristiano ci si poteva
dire che per quanto profondamente essi potessero penctrare a
loro modo nei segreti dell’esistenza, quello che era possibile si
verificasse nell’uomo postcristiano non lo era per loro. Quel che
dunque Giovanni Battista diceva: “trasformate la vostra conce-
zione del mondo, la vostra opinione del mondo, perché i tempi
sono cambiati!” e quel che la scienza dello spirito attesta, ¢
avvenuto con forza e intensitd davvero nei primi secoli postcri-

stiani. Dobbiamo chiaramente renderci conto che, volendo com- -

prendere I’evoluzione dell’umanita, bisogna abbandonare 1’anti-
ca opinione che 1’'uomo sia sempre stato come ¢ oggi; a parte il
fatto che non si potrebbe allora dare senso alcuno alla reincar-
nazione, bisogna pur dire che da tutto quanto ci viene trasmes-
so e anche mostrato dalla scienza dello spirito, gli uomini dei
tempi passati veramente avevano ci0 che ora risiede soltanto nel
subconscio, e cio¢ una certa chiaroveggenza; essi discesero poi
dal culmine della chiaroveggenza e il punto piu profondo di
quell’evoluzione discendente, in cui svilupparono le forze che
celarono le antiche forze chiaroveggenti, ¢ nel tempo in cui si
ebbe il mistero del Golgota. '

In campo materiale gli uomini credono che una minima quan-
tita di sostanza possa esercitare un’influenza sopra una grande

90

massa di liquido. Versando per esempio una goccia di una deter-
minata sostanza in un certo liquido essa si spande nella materia
liquida e la colora tutta. In campo materiale ognuno pud persua-
dersene. E perd impossibile comprendere la vita spirituale se
quel che si rileva cosi facilmente in campo materiale non si rile-
va in quello spirituale. La nostra terra non ¢ soltanto il corpo
materiale che i nostri occhi vedono, ma ha un involucro spiri-
tuale. Come noi abbiamo un corpo eterico ¢ un corpo astrale,
cosi anche la nostra terra ha tali corpi superiori. E come una pic-
cola quantita di sostanza si spande in un liquido, cosi anche cio
che irradid spiritualmente dall’azione del Golgota si ¢ diffuso
nell’atmosfera spirituale della terra, I’ha compenetrata ¢ vi &
rimasto da allora. Da quel tempo dunque fu trasmesso alla
nostra terra qualcosa che prima non aveva. E siccome le anime
non vivono semplicemente ovunque avvolte dalla vita materia-
le, ma sono invece come gocce che vivono nel mare della spiri-
tualitd terrena, cosi appunto gli uomini, fin da allora, sono
immersi nell’atmosfera spirituale della nostra terra che ¢ perva-
sa dall’impulso del Cristo. Prima del mistero del Golgota non
era cosi, e questa & la grande differenza fra la vita precristiana e
quella postcristiana. Se non ci si puo figurare che qualcosa del
genere sia avvenuto nella vita spirituale, non si & arrivati al
punto di poter veramente accogliere il cristianesimo come un
fatto mistico il cui pieno significato pud essere conosciuto e
riconosciuto soltanto nel mondo spirituale.

Chi torna ad esaminare le dispute, in certo qual modo vera-
mente poco edificanti, sulla natura e la personalita di Gesu di
Nazareth e sull’essenza e ’individualita del Cristo, potra senti-
re che, nelle concezioni profane gnostiche e mistiche dei primi
secoli cristiani, coloro che meglio provvedevano alla diffusione
del cristianesimo consideravano effettivamente il fatto mistico
della cristianita con timoroso rispetto. Proprio nei primi maestri
cristiani, sebbene nelle loro parole e nelle loro sentenze siano
spesso molto astratti, si pud chiaramente osservare come essi

- abbiano una timorosa venerazione per tutto cio che in effetti ¢

avvenuto per ’evoluzione del mondo grazie al cristianesimo. In

91



certo modo essi tornano sempre a ripetere che veramente il
debole intelletto umano e le deboli forze del sentimento umano
non arrivano a poter esprimere la straordinaria importanza e
profondita di quel che ¢ avvenuto con il mistero del Golgota.
Questa incapacita di esprimere veramente le somme verita che
si devono toccare pervade come un soffio magico i primi inse-
gnamenti cristiani. Nella lettura di tali scritti questo appunto
puod essere un buon insegnamento anche per i nostri tempi. Da
essi si pud imparare a coltivare una certa modestia di fronte alle
verita piu elevate; se nel nostro tempo si coltivera la necessaria
modestia ¢ umilta di fronte a tutto cio che ora, alla soglia di una
nuova epoca cristiana, si pud conoscere meglio che nei primi
secoli cristiani, si arrivera a dire che sara certo possibile cono-
scere molto di pil, ma che chiunque voglia parlare oggi dei
misteri del cristianesimo dovrebbe essere cosciente del fatto che
quel che siamo capaci di dire oggi intorno alle verita dell’evo-
luzione dell’umanita riuscira gia imperfetto fra un tempo relati-
vamente breve. Siccome a poco a poco vogliamo penetrare nelle
caratteristiche pit profonde del cristianesimo, & necessario fin
da oggi rilevare come 1'uomo debba comportarsi nella propria
interiorita di fronte al mondo spirituale, se vuole accogliere o
magari diffondere le veritd che ci possono affluire dal secolo
diciannovesimo e dal principio del ventesimo.

Anche se non si parla molto del concetto della grazia, &
necessario che la si coltivi perd praticamente. Ogni occultista &
oggi convinto che il concetto della grazia deve far parte integra-
le della pratica interiore della sua vita in un modo del tutto spe-
ciale. Che cosa significa?

Significa che oggi, indipendentemente dai Vangeli e da qual-
siasi tradizione, si possono investigare le veritd pid profonde, in
quanto esse si riconnettano al cristianesimo. Perd quanto & col-
legato con una determinata brama di conoscenza, con un’avidita
di arrivare al pil presto possibile a una certa quantita di nozio-
ni, sebbene non conduca del tutto all’errore, pure certo condurra
a un’alterazione della verita. Chi dunque volesse dirsi che con la
sua preparazione occulta deve chiarire per esempio 1’interpreta-

92

zione da darsi al contenuto delle Epistole di Paolo o del vange-
lo di Matteo, e credesse poterne venire a capo in un determina-
to tempo, si sbaglierebbe di sicuro. Si possono certo penetrare
umanamente questi documenti, ma oggi non puod essere cono-
sciuto tutto cio che da essi si puo sapere. A questo proposito vi
¢ una massima aurea per I’investigatore occulto: aver pazienza
e aspettare, perché non si deve voler arrivare alle verita per
mezzo nostro, ma aspettare finché esse arrivino a noi. Qualcuno
si sentira cosi capace di riconoscere qualche passo delle Episto-
le di Paolo, perché esse appunto coincidono con quanto il suo
sguardo chiaroveggente ha potuto vedere nel mondo spirituale;
se pero nello stesso momento volesse interpretare qualche altro
passo, anche quello immediatamente successivo, non vi riusci-
rebbe. Oggi ¢ necessario frenare questa avidita di conoscenza.
Bisogna piuttosto dire: la grazia mi ha largito un dato numero di
verita; aspetterd con pazienza che altre mi affluiscano. Oggi
veramente un atteggiamento passivo di fronte alle verita ¢ piu
necessario di quanto non lo fosse venti anni fa. E necessario
affinché i nostri sensi spirituali maturino completamente e per-
mettano alle verita di penetrare in noi nella loro giusta forma. E
un insegnamento pratico per le indagini nei mondi spirituali,
soprattutto per ’evento del Cristo. E certo un errore credere di
potersi impossessare di quel che-deve invece fluire passivamen-
te. Dobbiamo infatti essere coscienti che raggiungeremo quel
che dobbiamo essere soltanto in quanto le potenze spirituali ci
giudichino degni di arrivarci. Tutte le meditazioni e le contem-
plazioni che possiamo fare sono dirette in ultima analisi ad
aprirci gli occhi, non a farci impossessare di verita che devono
fluirci e che non dobbiamo rincorrere.

11 nostro tempo ¢ in certo qual modo maturo perché quelli
che, attraverso la passivita nell’evoluzione della loro anima, svi-
luppando nel modo caratterizzato una disposizione alla dedizio-
ne (e con altra disposizione dell’anima non si penetra nei mondi
spirituali) intendano quel che prima ¢& stato detto e che ¢ il cul-
mine delle nostre considerazioni, e cioé che dall’evento verifi-
catosi sul Golgota ¢& fluita come una goccia di sostanza spiritua-

93



le. Le anime oggi sono pronte a intenderlo. Non si avrebbe
molto di quel che i nuovi tempi ci hanno apportato, se le anime
non avessero voluto maturare in questo modo. Basta solo richia-
mare D’attenzione su un punto: se ’anima di Richard Wagner
non si fosse maturata in un dato modo passivo, se in certo qual
modo non avesse intuito il mistero del Golgota e cid che da que-
sto fluiva stilla a stilla nell’atmosfera spirituale dell’'umanita
terrestre, non avremmo potuto avere il Parsifal. Lo si puo leg-
gere in Richard Wagner, 13 dove parla sul significato del sangue
di Cristo*. Ai nostri tempi si possono trovare molti spiriti simi-
li; essi ci mostrano come cio6 che si libra nell’atmosfera venga
afferrato dalle anime ¢ penetri in esse.

La scienza dello spirito esiste proprio affinché veramente
molte anime, pit di quanto esse stesse non sappiano, abbiano
oggi la possibilita di ricevere dal mondo spirituale le influenze
che abbiamo descritto; ma ¢ necessario che questo venga loro
facilitato per mezzo della comprensione del mondo spirituale.
Alla scienza spirituale non perviene nessuno col cuore immatu-
ro, NEssuno senza un’aspirazione pill 0 meno sincera a ricono-
scere qualcosa di quel che appunto ¢ stato esposto. Pud darsi che
molti vengano spinti verso il movimento scientifico spirituale
dalla curiosita o da qualcosa di simile. Chi penetra in esso con
cuore sincero sente 1’aspirazione ad aprire la sua anima a quel-
lo che si prepara nella prossima epoca evolutiva dell’umanita a
partire dal nostro tempo. La scienza dello spirito occorre oggi
agli uomini, perché le anime diventano nuovamente diverse da
quello che erano ancora poco tempo addietro. Le anime subiro-
no un grande cambiamento nel tempo in cui si verificod ’evento
del Golgota, e cosi pure subiranno un grande cambiamento nel
nostro millennio e nei successivi. Il sorgere della scienza dello
spirito antroposofica ¢ connesso col fatto che le anime, sebbene
non ne abbiano chiara coscienza, sentono perd confusamente
che nel nostro tempo avviene qualcosa di simile. Per questa
ragione ¢ diventato necessario proprio quello che ¢ stato inizia-
to sulla base dell’evoluzione antroposofica, e cioé una determi-
nata spiegazione delle basi profonde dei Vangeli. Se per leale

94

sentimento interiore ci si pud convincere che nell’evento del
Cristo, quale ieri ¢ stato esposto, vi ¢ qualcosa di vero, si com-
prendera che cosa € avvenuto per ’interpretazione dei Vangeli;
si comprendera cio¢ che la nostra interpretazione antroposofica
dei Vangeli si differenzia molto dalle altre esposizioni dei Van-
geli forniteci finora nei secoli passati. Basta infatti prendere i
cicli di conferenze pubblicati e ricordare le conferenze che si
riferiscono ai Vangeli, per vedere che ovunque sono stati rin-
tracciati 1 veri significati che non possono pitl apparire se ci si
basa soltanto sul testo oggi esistente dei Vangeli.

Questo significa in breve che sulla base delle traduzioni oggi
esistenti dei Vangeli I’uomo non pud piu arrivare a quello che in
effetti i Vangeli vogliono indicare, perché in certo qual modo,
come esse si trovano oggi, non sono piu utilizzabili. Che cosa
dunque & successo nella spiegazione dell’evento del Cristo? e
che cosa deve succedere?

A chi si avvicina per via antroposofica alla comprensione
dell’evento del Cristo, deve riuscir evidente che 1 Vangeli furo-
no scritti da persone che spiritualmente, con gli occhi spirituali,
potevano contemplare 1’evento del Cristo; essi non vollero dun-
que scrivere una biografia esteriore, ma presero gli antichi docu-
menti delle iniziazioni (nel mio scritto I/ cristianesimo quale
fatto mistico questi nessi sono descritti piti esaurientemente) e
indicarono come cid che era avvenuto nelle profonditad dei
misteri si era poi presentato con I’evento del Cristo sul piano
della storia, grazie al concorso divino nell’evoluzione dell’uma-
nitd. Quello dunque che avveniva in piccolo nei misteri all’ini-
ziando, a chi doveva essere iniziato, si € presentato sul grande
piano della storia del mondo per I’entitd che chiamiamo il Cri-
sto, senza la preparazione necessaria per gli altri uomini, e senza
la segretezza dei misteri. Cido che prima doveva essere cono-
sciuto nei pit profondi santuari- dei misteri solo attraverso gli
occhi dei discepoli dei misteri stessi, si era svolto dinanzi agli
occhi di tutti. '

Questo 1 primi maestri cristiani sentivano con timorosa vene-
razione. Osservando cid che i Vangeli dovevano essere, nei veri

95



maestri cristiani sorgeva il sentimento di non essere degni di
afferrarne il vero nodcciolo, il loro vero significato.

Il medesimo fatto ha provocato ancora qualcosa che ¢ in rela-
zione con la necessita d’interpretare oggi i Vangeli come avvie-
ne nella scienza dello spirito orientata antroposoficamente.
Seguendo le spiegazioni esposte sui Vangeli* si sard osservato
che anzitutto esse non sono basate su quel che ci danno i libri
tradizionali dei Vangeli, perché cid che i Vangeli ci comunicano
viene considerato in un primo tempo come del tutto incerto.
Dalla lettura della cronaca dell’akasha viene rintracciata invece
la scrittura spirituale, quale & stata descritta da chi in autonomia
poteva leggere nello spirito. Esaminando chiaroveggentemente
qualsiasi passo, solo dopo si vede nella corrispondente spiega-
zione la frase della tradizione quale si trova nei libri; viene poi
investigato se e quanto essa si armonizzi con la forma che pud
venir ristabilita dalla cronaca dell’akasha. Cosi il Vangelo di
Matteo, quello di Marco e quello di Luca devono venire ristabi-
liti dalla cronaca dell’akasha. Soltanto il raffronto della tradi-
zione con le forme originarie ci mostra come questo o quel
passo vada letto; ogni tradizione che poggi soltanto sul senso
letterale deve sbagliar strada e cadere nell’errore. Nell’avvenire
i Vangeli dovranno essere non soltanto spiegati, ma ricostruiti
nel vero loro aspetto originario. Se qualcuno volge allora lo
sguardo su quel che viene cosi ristabilito, non pud piu dire che
potra essere vero o non vero perché, quando verra mostrata la
concordanza, risultera evidente che soltanto la lettura della cro-
naca dell’akasha pud darci la garanzia del testo giusto dei Van-
geli. Allora essi ridiventeranno una prova che ¢ giusto quel che
vi & riportato. Questo ¢ stato appunto mostrato in vari passi.

Eccone un esempio. Ci vien detto che quando il Cristo Gesu
fu giudicato, gli venne posta la domanda se egli era un re man-
dato da Dio, o qualcosa di simile, e che egli avrebbe risposto al
richiedente: «Tu lo dici!»* Chiunque rifletta onestamente su
queste parole, e non voglia seguire i metodi d’interpretazione
dei Vangeli dati dai professori attuali, dovra dire che in effetti
alla risposta del Cristo: «Tu lo dici» non si pud annettere alcun

956

significato né di sentimento né di intelletto poiché, se conside-
riamo la questione sotto 1’aspetto del sentimento, dobbiamo
chiedere perché Egli parli in modo cosi poco preciso da non
poter capire che cosa voglia intendere. Se col «Tu lo dici» vuol
intendere: “E cosi”, la frase non ha senso, perché le parole del
richiedente non sono un’affermazione, ma una domanda. In che
modo tale risposta pud essere sensata? Se si considera la que-
stione dal punto di vista dell’intelletto, come credere che chi ci
vien presentato come dotato di infinita saggezza possa scegliere
tale formulazione per le sue risposte? Se pero le parole vengono
presentate come sono nella cronaca dell’akasha, esse ci danno
un significato tutto diverso; nella cronaca dell’akasha non vi &
infatti: «Tu lo dici», ma: «Tale risposta solo tu potresti dare»;
vale a dire, se interpretiamo bene: “Alla tua domanda dovrei
dare una risposta che un uomo non pud mai dare riguardo a se
stesso, ma che pud essere data soltanto da chi gli sta di fronte.
Non posso dire se sia vero o non vero: il riconoscimento di que-
sta veritd non & in me, bensi in te. Tu devi dirlo!” Allora soltan-
to la frase avrebbe un significato. ‘

Ora si potrebbe dire che questo pud o non pud essere vero.
Certamente, volendo giudicare in modo astratto si avrebbe
ragione. Se perd si considera tutta la scena e ci si chiede se si

pud comprendere meglio quel che vi ¢ detto accettando I’inter-

pretazione fornita dalla cronaca dell’akasha, allora ognuno
vedra che questa scena non si puo intendere in altro modo. Ci si
dira allora che I'ultimo trascrittore o traduttore di questo passo
non ha piti compreso quel che scriveva, perché era troppo diffi-
cile, e che quindi ha scritto un’inesattezza. Chi sa quante cose
vengono trascritte inesattamente nel mondo non potra pit mera-
vigliarsi che si tratti qui di una riproduzione inesatta. Come
negarci dunque il diritto ora, all’inizio di una nuova epoca del-
I’'umanitd, di ricondurre i Vangeli alla loro forma primitiva
mostrataci dalla cronaca dell’akasha? _

Come stiano le cose risulta chiaramente, e lo si pud perfino
dimostrare per la via storica esteriore, esaminando a questo
riguardo il Vangelo di Matteo. Basta riflettere sulla storia. Quel

97



che di meglio ¢ stato detto sulla creazione del Vangelo di Matteo
si trova nel terzo volume della Dottrina segreta della Blavat-
sky*, purché lo si sappia apprezzare e giudicare correttamente.
Dagli scritti di Gerolamo, un padre della Chiesa, vissuto
verso la fine del quarto secolo, si rileva, come si pud senz’altro
confermare per mezzo della ricerca scientifica occulta, che il
vangelo di Matteo era stato Scritto originariamente in ebraico, e
che la copia (oggi si direbbe 1’edizione di quel Vangelo) che egli
poté vedere era scritta nella lingua originaria con caratteri ebrai-
ci ancora accessibili, ma non era pit 1’ebraico abituale del suo
tempo. Come se un poema dello Schiller venisse scritto per cosi
“dire con lettere greche, cosi dunque la copia che il padre della
chiesa Gerolamo poté vedere era scritta nella lingua in cui il
vangelo di Matteo era stato originariamente redatto, ma non con
i caratteri di quella lingua, bensi con altre lettere. Gerolamo
aveva avuto I’incarico dal suo vescovo di tradurre per i suoi cor-
religionari il vangelo di Matteo. Egli esegui pero la traduzione
in modo veramente strano. Anzitutto ritenne che fosse pericolo-
so tradurre il vangelo di Matteo tale quale era, perché contene-
va comunicazioni che quelli che I’avevano fino ad allora posse-
duto come loro scritto sacro volevano nascondere al mondo pro-
fano. Inoltre riteneva che quel Vangelo, tradotto quale era, anzi-
ché edificare avrebbe solo esercitato opera distruttiva. Che cosa

fece dunque Gerolamo? Omise le cose che, secondo le sue idee -

e quelle della Chiesa di allora, avrebbero potuto esercitare un’a-
zione distruttiva, € le sostitui con altre. Dai suoi scritti rilevia-
mo anche qualcosa di piu grave: Gerolamo sapeva cio¢ che non
si poteva comprendere il vangelo di Matteo se non si era inizia-
ti in determinate cose occulte, ed egli riconosceva di non appar-
tenere a tale categoria. Questo significa dunque che ammetteva
di non comprendere il vangelo di Matteo. Nondimeno lo tradus-
se. Abbiamo ‘dunque il vangelo di Matteo nella versione di uno
che non lo comprendeva, ma che si ¢ poi talmente abituato a
quella sua forma, da dichiarare piu tardi eresia tutto cio che si
pensava sul vangelo di Matteo ¢ che non vi fosse contenuto.
Questi sono tutti fatti assolutamente veri.

98

Quel che anzitutto ora ci interessa e che dobbiamo rilevare, &
sapere perché coloro che nei primissimi tempi del cristianesimo
si attenevano principalmente al vangelo di Matteo, lo abbiano
comunicato soltanto a chi era iniziato sul significato occulto di
determinate cose.

Per comprenderne la ragione, occorre un po’ familiarizzarsi
per via scientifico-spirituale col carattere generale dell’inizia-
zione. Ho gid spesso trattato questo argomento nei suoi vari
aspetti, e soprattutto ho detto che I’iniziazione, o il giungere per
suo mezzo al conseguimento della forza chiareveggente, condu-
ce I’uomo ad acquistarsi alcune veritd fondamentali sul mondo.
Tali veritd appaiono a tutta prima assurde alla coscienza ordina-
ria. Secondo quel che si pud vedere nella vita quotidiana, di
fronte alle massime veritd la coscienza ordinaria puo dire sol-
tanto che sono paradossali. Ma non soltanto! Se le verita supe-
riori, cio& quelle che sono accessibili agli iniziati, venissero a
conoscenza del singolo impreparato, o perché le ha indovinate
(e in un certo caso sarebbe possibile) o perché gli sono state
comunicate quando ancora si trovava in condizioni d’imperfe-
zione, anche se si trattasse delle verita piti elementari, potrebbe-
ro riuscire oltremodo pericolose per chi non & preparato. Anche
se si riferissero a quanto di pit puro e di pill elevato vi & da dire
sul mondo, esse eserciterebbero nondimeno un’influenza deva-
statrice sull’uomo stesso e sul suo ambiente. Chi possiede oggi
le massime veritd sa pure che non ¢ la via giusta, per esempio,
quella di chiamare a sé qualcuno e di comunicargli i segreti
maggiori del mondo. Le verita piu elevate non possono essere
comunicate a voce, cosi che una bocca le enunci. ¢ un orecchio
le ascolti. Per comunicare le veritd maggiori occorre invece che
chi vuol diventare discepolo venga lentamente e gradatamente
preparato, e che questa preparazione avvenga in modo che 1’ul-
tima conclusione, la comunicazione degli arcani, non si verifi-
chi dalla bocca all’orecchio, ma che a un determinato momento,
per virtl della preparazione, il discepolo arrivi al punto che il
segreto, il mistero, sorga davanti a lui: non occorre cosi che
venga pronunziato da una bocca, non occorre che venga udito da

99



un orecchio. Deve nascere nell’anima, per virtd di quel che si &
svolto fra maestro e scolaro. Né vi & mezzo alcuno per strappa-
re gli ultimi segreti a un iniziato perché nessuno, con nessun
mezzo del piano fisico, pud essere costretto a tradire con la sua
bocca qualcosa dei segreti superiori. Del resto, anche se a qual-
cuno non maturo venissero comunicati oralmente alcuni dei
segreti superiori che devono nascere spontanei dall’anima, cid
riuscirebbe nefasto anche a chi i comunica, perché resterebbe
per il rimanente della sua incarnazione completamente in pote-
re del suo ascoltatore. Questo perd non pud mai accadere se- il
maestro soltanto prepara, e il discepolo lascia che le verita gli
vengano generate dall’anima. ,

Quando lo si sa, si comprende anche la ragione per cui il
vangelo originario di Matteo non poteva senz’altro essere comu-
nicato: gli uomini non erano maturi per quel che conteneva. Se
neppure Gerolamo, padre della chiesa, era maturo, tanto meno
lo erano gli altri. Per questo gli Ebioniti*, che erano originaria-
mente in possesso di quelle comunicazioni, semplicemente non
le comunicarono perché, se accolte da persone immature, sareb-
bero state talmente travisate che avrebbero appunto servito,
come dice Gerolamo, non a edificare ma a demolire. Ora Gero-
lamo vedeva c¢id, ma nondimeno acconsenti a' comunicare il
vangelo di Matteo al mondo in un determinato modo. Questo
scritto € stato cioé comunicato al mondo in un determinato
modo, e ha esercitato un’azione nel mondo. Se ci guardiamo
attorno e osserviamo come esso abbia operato, le verita occulte
ci permetteranno di comprendere molte cose. Sul terreno del-
’occultismo chi potrebbe infatti ammettere che tutte le persecu-
zioni e cose simili, svoltesi nel mondo cristiano, possano ricon-
nettersi al principio del Cristo Gesu stesso? Sul terreno dell’oc-
cultismo chi potrebbe fare a meno di dirsi che qui deve essere
fluito qualcosa nell’evoluzione esteriore che non era nel senso
dell’evoluzione cristiana, che insomma qui deve esservi un gran
malinteso? '

leri abbiamo detto come nel campo del cristianesimo si

debba parlare per esempio di Apollonio di Tiana; ci siamo fatta ,

100

un’idea della sua grandezza e importanza e lo abbiamo perfino
detto iniziato. Se sfogliamo la letteratura cristiana antica, tro-
viamo invece che ovunque gli vengono mosse accuse, come se
tutto quel che fece e compi fosse stato compiuto sotto l’influen—‘
za del diavolo. Si tratta qui non soltanto di un malinteso, ma di
quello che si pud chiamare un travisamento della sua personalita
¢ della sua azione. E solo uno fra le tanti. Lo comprendiamo sol-
tanto se ci avvediamo che i Vangeli furono tramandati in un
modo che dovette condurre a dei malintesi, € che attualmente,
sul terreno dell’occultismo, abbiamo il compito di ritornare al
vero senso del cristianesimo, contro il quale gli insegnamenti
dei primi tempi commisero molti errori; ci riuscird facile com-
prendere che il cristianesimo dovra sperimentare il suo futuro in
modo diverso dal passato. D’altra parte ¢ stato detto che molto
di quello di cui si & parlato poté veramente essere detto soltanto
perché ci troviamo fra persone che hanno seguito la nostra evo-
luzione scientifica spirituale di questi ultimi anni, o che hanno
la buona volonta di seguirla in avvenire, avendo sentimenti e
disposizioni animiche che permettono a queste cpmupicazioni
di agire sulle loro anime. Poiché in sostanza fra il mistero del
Golgota e i nostri tempi le anime hanno attraversato almenq
un’incarnazione di tirocinio, si pud parlare oggi dei Vangeli

“senza tema di provocare danno:

Osserviamo cosi il fatto singolare che i Vangeli dovettero
venir comunicati, ma che il cristianesimo poté essere compreso
soltanto nella sua forma pit imperfetta e che i Vangeli favoriro-
no un metodo di ricerca per cui essa non riesce pil a orientarsi
fra quel che ¢ storico e quel che non lo ¢; cosi che alla fine tutto
pud venir negato. Quella che ¢ da vedere come la forma origi-
naria del cristianesimo dovra percid penetrare nei cuori e nelle
anime e creare una nuova forza, affinché cid che ora verra
incontro agli uomini possa essere accolto da chi poté sgntire.
degnamente gli avvenimenti dal battesimo di Giovanni fino
all’evento del Golgota. .

Un’interpretazione dell’evento del Cristo dal punto di vista
occulto ¢ anche una preparazione necessaria per le anime che

101



nel prossimo avvenire dovranno sperimentare il nuovo e che,
con nuove facoltd, dovranno poter guardare nel mondo. I’anti-
ca forma dei Vangeli acquisterd il suo completo valore soltanto
quando si imparera-a leggere grazie alla cronaca dell’akasha,
che sola ¢ capace di restituirglielo. Soprattutto 1’intero signifi-
cato dell’evento del Golgota non potrd essere completamente
descritto che dalla ricerca occulta. Quel che pud risultare alle
anime umane da tale evento verra riconosciuto soltanto quando,
per mezzo della ricerca occulta, se ne scoprira il significato ori-
ginario. Nei prossimi giorni, per quanto sia possibile riuscirvi in
un breve ciclo di conferenze, tenteremo di far luce su tutto cid
che I’anima umana pud sperimentare in se stessa sotto 1’in-
fluenza dell’impulso del Cristo, per elevarci poi a una cono-
scenza piu profonda di che cosa avvenne in Palestina e sul Gol-

gota; pil profonda di quanto fino ad ora non sia stato possibile
fare.

102

QUINTA CONFERENZA

Karisruhe, 9 ottobre 1911

Se riflettiamo sul modo in cui dalle nostre conferenze risulta

- che I’'impulso del Cristo vada considerato 1’impulso che piu

profondamente & penetrato nei processi dell’evoluzione dell’u-
manita, troveremo anche senza dubbio naturale che sia necessa-
rio un certo impegno delle nostre forze spirituali proprio per
intendere il completo significato e tutta I’estensione dell’impul-
so del Cristo. Molti commettono 1’errore di dire che gli eventi
piu elevati del mondo debbano essere compresi con la massima
facilita e che se qualcuno, per parlare delle sorgenti dell’esi-
stenza, deve esprimersi in modo complicato, basta questa ragio-
ne per respingere le sue parole; dovrebbe infatti valere la massi-
ma che la veritd deve essere semplice. In ultima analisi certa-
mente essa ¢ semplice, ma se vogliamo imparare a conoscere
quel che vi ha di pit alto a un determinato gradino, non ¢ diffi-
cile rendersi conto che occorre prima seguire una via che ci per-
metta di comprenderlo. Cosi dovremo nuovamente raccogliere
molti elementi per poterci orizzontare da un determinato punto
di vista sulla completa grandezza e sull’intero significato del-
Pimpulso del Cristo.

Basta esaminare le Epistole di Paolo (del quale sappiamo che
cerco di incorporare appunto la parte soprasensibile dell’entita
del Cristo nella cultura umana) per accorgersi ben presto che
Paolo collegava per cosi dire I’intera evoluzione dell’umanita al
concetto, all’idea del Cristo. Indubbiamente, se lasciamo agire
su di- noi le Epistole di Paolo, ci troviamo alla fine dinanzi a
qualcosa che, per la sua straordinaria semplicita e per la pene-
trante profonditd delle parole e delle frasi, esercita su di noi
un’impressione importantissima. Ma questo avviene soltanto
perché Paolo stesso, attraverso la sua iniziazione, si & sollevato
a una semplicitd che non pud essere il punto di partenza della
verita, ma la conseguenza, ma meta. Se vogliamo penetrare in

103



quel che in sostanza, con parole di monumentale semplicita, si
trova espresso in Paolo sull’entita del Cristo, dovremo cercare
di avvicinarci col nostro metodo antroposofico alla comprensio-
ne della natura umana, poiché proprio per il suo progresso evo-
lutivo, sulla terra abbiamo avuto I’impulso del Cristo.
Consideriamo percio quel che gia sappiamo della natura
umana, quale si presenta allo $guardo occulto. Dividiamo la vita
umana nelle due parti che risultano rispetto al decorso del
tempo: il periodo fra la nascita o la concezione e la morte, e il
periodo che corre fra la morte e una nuova nascita. Se conside-
riamo anzitutto 1’vomo quale ci si presenta nella vita fisica, sap-
piamo che lo sguardo occulto le vede come una quadruplice
unita, pero in corso di evoluzione, costituita di corpo fisico,
corpo eterico, corpo astrale .e io. Sappiamo pure che per com-
prendere 1’evoluzione umana occorre conoscere la verita occul-
ta, e cio€ che I’io, di cui si diventa coscienti nei sentimenti ¢
nelle sensazioni se ci si astrae semplicemente dal mondo este-
riore e si cerca di vivere in noi stessi, per lo sguardo occulto
passa da incarnazione a incarnazione. Sappiamo perd anche che
in certo modo 1’io ¢ avvolto (sebbene “avvolto” non sia un ter-
mine giusto, per ora possiamo servircene) dalle altre tre parti
costitutive della natura umana: corpo astrale, corpo eterico e
corpo fisico. Del corpo astrale sappiamo che in un certo senso &
un compagno dell’io attraverso le diverse incarnazioni. Sebbene
durante il kamaloka gran parte del corpo astrale venga elimina-
ta, nondimeno il corpo astrale ci rimane attraverso le incarna-
zioni come una specie di corpo di forze che riunisce quel tanto
di progresso morale, intellettuale ed estetico che abbiamo accu-
mulato in un’incarnazione. Il vero progresso viene riunito dalla
forza del corpo astrale e trasportato da un’incarnazione nell’al-
tra, per cosi dire connesso con 1’io che, quale base eterna in noi,
passa da incarnazione a incarnazione. Sappiamo inoltre che
certo una gran parte del corpo eterico viene abbandonata subito
dopo la morte, ma che nondimeno ce ne rimane un estratto che
portiamo con noi da un’incarnazione all’altra. Succede che nei
primi giorni immediatamente dopo la morte abbiamo una specie

104

di visione retrospettiva: ci appare come in un grande quadro la
nostra passata vita e di quella visione retrospettiva prendiamo
con noi la sintesi, 1’estratto, quale risultato eterico. Il rimanente
del corpo eterico ritorna al mondo eterico universale in una
forma o nell’altra, a seconda dell’evoluzione della persona in
questione. Se indirizziamo lo sguardo alla quarta parte costituti-
va dell’entitd umana, al corpo fisico, sembra anzitutto che esso
semplicemente scompaia nel mondo fisico. Del resto si potreb-
be dire che cid pud venir dimostrato anche esteriormente nel
mondo fisico perché, per quel che si vede, il corpo fisico in un
modo o nell’altro si dissolve. Il problema, e chiunque si occupi
di scienza dello spirito dovrebbe porselo, ¢ ora il seguente: tutto
cid che la conoscenza esteriore fisica ci puo dire della sorte del
nostro corpo fisico non & forse tutto maya? In sostanza la rispo-
sta non & tanto lontana per chi abbia incominciato a comprende-
re la scienza dello spirito. Quando si sia cominciata a compren-
dere la scienza dello spirito, si riconosce che tutto cid che ci pre-
senta I’apparenza sensibile ¢ maya, illusione esteriore. Come ci
si pud attendere che sia realmente vero, nonostante 1’apparenza,
che il corpo fisico, abbandonato alla tomba o al fuoco, sparisca
senza lasciar traccia di sé? Forse dietro alla maya, che appunto
si palesa all’apparenza sensibile, si nasconde qualcosa di molto
piu profondo. . :

Ma procediamo oltre. Pensiamo che, per comprendere 1’evo-
luzione della terra, dobbiamo conoscere le passate incarnazioni
del nostro pianeta; dobbiamo studiare le incarnazioni di Satur-
no, del Sole e della Luna. Dobbiamo dire che come ogni singo-
lo uomo, anche la terra ha attraversato le sue incarnazioni, € che
il nostro corpo fisico & stato preparato nell’evoluzione umana
fin dallo stato saturnio della terra. Mentre di corpo eterico,
corpo astrale e io umani, nel senso odierno, non si puo affatto

~parlare al tempo di Saturno, il germe per il corpo fisico viene.

invece gia posto durante I’evoluzione di Saturno, viene in certo
qual modo incorporato nell’evoluzione. Durante lo stato solare
della terra quel germe viene trasformato, € in tale sua forma tra-
sformata viene incorporato il corpo eterico. Durante lo stato

105



lunare della terra il corpo fisico viene nuovamente trasformato,
e a lato del corpo eterico, che si presenta pure con forma modi-
ficata, gli viene incorporato il corpo astrale. Durante lo stato ter-
restre gli vien poi incorporato 1’io. Se 1’apparenza sensibile
fosse giusta, dovremmo ora dire: cid che ci venne incorporato
durante lo stat0 saturnio, e che & diventato il nostro corpo fisi-
co, viene semplicemente diseiolto o bruciato negli elementi
esteriori, dopo che attraverso milioni e milioni di anni, durante
gli stati di Saturno, del Sole e della Luna, importantissimi sfor-
zi sovrumani, cio¢ di entitd divino-spirituali, furono fatti per
produrre appunto il corpo fisico! Ci si presenterebbe il fatto
strano che, attraverso quattro o anche tre gradini planetari
(Saturno, Sole e Luna), un’intera schiera di spiriti lavori alla
produzione di un elemento cosmico, quale il nostro corpo fisico,
affinché esso, durante lo-stato terrestre, sia destinato a sparire
ogni volta che un uomo muore. Sarebbe uno strano spettacolo se
avesse ragione la maya, e 1’osservazione esteriore non conosce
che questa.

Ora chiediamoci: la maya puo forse aver ragione?

A tutta prima sembra indubbiamente che in questo caso la
conoscenza occulta le dia ragione perché, strano a dirsi, 1’osser-
vazione occulta sembra concordare in questo caso con la maya.
Se ricordiamo quel che ci viene descritto dalla conoscenza spi-
rituale sull’evoluzione dell’uomo dopo la morte; vedremo che in
effetti in tale descrizione non viene quasi tenuto conto del corpo
fisico. E detto che il corpo fisico viene deposto, abbandonato
agli elementi della terra. Poi si parla del corpo eterico, del corpo
astrale e dell’io, e non viene ulteriormente considerato il corpo
fisico; sembra quasi che per il silenzio della conoscenza spiri-
tuale si dia ragione alla conoscenza della maya. Cosi sembra, e
in certo modo ¢ giusto che la scienza dello spirito parli cosi, per
la semplice ragione che il resto deve essere lasciato alle consi-
derazioni piu profonde della cristologia perché, nei riguardi del
corpo fisico, non possiamo affatto parlare giustamente di quello
che trascende la maya, se I’impulso del Cristo, e tutto ¢io che vi
si riconnette, non viene prima sufficientemente spiegato.

106

Se osserviamo anzitutto il corpo fisico quale esso si presenta
alla coscienza umana in momenti decisivi, ci risulta qualcosa di
molto singolare. Osserviamo ora la coscienza di tre popoli
diversi, tre forme di coscienza umana, e vediamo quale coscien-
za essi abbiano avuto appunto in epoche decisive dell’evoluzio-
ne dell’umanit, riguardo a tutto cid che & connesso col nostro
corpo fisico. Cominciamo con i Greci. g

Sappiamo che i Greci sono il popolo importante che svolse il
periodo giusto della sua evoluzione nel quarto periodo di civilta
postatlantica. Sappiamo che il quarto periodo inizia per noi a un
dipresso col settimo, ottavo e nono secolo prima della nostra
era, e termina nel tredicesimo, quattordicesimo e quindicesimo
secolo della nostra era, cioé dopo I’evento di Palestina. Si puo
senz’altro avvalorare con facilitd quel che & stato appena detto
riguardo a questo periodo con le comunicazioni, le tradizioni e i
documenti esteriori. Vediamo che le prime notizie appena un po’
chiare sulla Grecia risalgono soltanto al sesto e settimo secolo
prima della nostra era, mentre ci pervengono notizie leggenda-
rie da tempi anche pii remoti. Sappiamo perd anche che quel
che forma la grandezza del periodo storico greco proviene anco-
ra da tempi antecedenti, quando appunto si svolgeva anche in
Grecia il terzo periodo di civilta postatlantica. Cosi le ispirazio-
ni di Omero risalgono ai tempi che precedettero il quarto perio-
do postatlantico; ed Eschilo*, che visse in tempi cosi remoti
tanto che molte delle sue opere sono andate completamente per-
dute, ci ricorda i drammi dei misteri di cui egli ci offre solo una
eco. Cosi il terzo periodo postatlantico estende la sua influenza
nel periodo greco, ma il quarto periodo di civilta postatlantica si
esprime appieno nella Grecia. Dobbiamo quindi dire che la
mirabile civiltd greca & la pitl pura espressione del quarto perio-
do postatlantico. Un detto mirabile ci risuona dalla Grecia, paro-
le che ci permettono di guardare a fondo nell’anima degli uomi-
ni che sentivano completamente nel senso greco. Ci risuonano
le parole dell’eroe: «Meglio essere un mendicante sulla terra,
che un Re nel regno delle ombre!»* Sono parole che rivelano
sentimenti profondissimi dell’anima greca. Si potrebbe dire:

107



tutta la bellezza e la grandezza classiche per il perfezionamento
dell’ideale umano nel mondo esteriore che ci sono rimaste dal
periodo greco, risuonano in certo modo da quelle parole. Ricor-
dando i tempi greci, ci fanno riflettere sul mirabile sviluppo del
corpo umano nella ginnastica greca, nei grandi giuochi della
Grecia, nei giuochi che attualmente, come in caricatura, vengo-
no imitati soltanto da chi noti-intende affatto che cosa fu vera-
mente la Grecia. Bisogna tener conto che ogni tempo deve avere
i propri ideali se si vuol comprendere come quell’educazione
del corpo fisico, quale si presenta nella sua forma sul piano fisi-
co, fosse uno speciale privilegio dello spirito greco; e come
inoltre I’espressione dell’ideale artistico plastico dell’uomo,
I'importanza data alla figura umana nella scultura, dovesse esse-
re a sua volta un privilegio della Grecia. Se inoltre osserviamo
lo sviluppo della coscienza umana, come si manifesta per esem-
pio in un Pericle, con la quale 1’uomo tendeva a ¢id che & uni-
versalmente umano, rimanendo d’altra parte solidamente pian-
tato con i piedi sul terreno e sentendosi signore e re nell’ambito
della sua citta, se lasciamo agire su-di noi tutto questo, dobbia-
mo dire che il vero amore era diretto alla forma umana quale si
presentava sul piano fisico, e che anche I’estetica era rivolta al
perfezionamento di quella forma. Dove era talmente amato e
compreso quel che dell’uomo risiede sul piano fisico, ci si pote-
va abbandonare anche al pensiero: quando cid che da all’uvomo
questa bella forma sul piano fisico viene tolto alla natura umana,
il residuo che rimane non puo venir apprezzato quanto cid che
ci viene tolto dalla morte! Questo grande amore della forma
esteriore conduceva di necessitd a considerare con occhio pessi-
mistico quel che rimane dell’uomo dopo aver varcato la porta
della morte. Possiamo quindi comprendere bene ’anima greca
se il medesimo occhio, che guardava con tanto amore la forma
esteriore, si sentiva triste al pensiero che tale forma venisse tolta
all’individualitd umana e che essa proseguisse la sua vita senza
quella forma. Prendiamo quindi quello che cosi ci ¢ risultato,
per ora solo dal lato del sentimento, e diciamo che in Grecia gli
uomini amavano e apprezzavano soprattutto la forma esteriore

108

del corpo fisico e sentivano tutta la tristezza del suo tramonto
nella morte.

Consideriamo ora un’altra coscienza che si sviluppo press’a
poco - contemporaneamente. Consideriamo la cqscien'za .del
Buddha che poi & passata da lui nei suoi seguaci. All’incirca
abbiamo il contrario della Grecia. Basta ricordare 1’essenza
delle quattro grandi verita del Buddha: in esse ci vien detto chp
P’individualita umana viene portata dalle passioni in questa esi-
stenza in cui si trova avvolta nella forma fisica esteriore. In che
esistenza? In un’esistenza della quale 1’insegnamento del
Buddha dice: la nascita & dolore, la malattia ¢ dolore, la vec-
chiaia & dolore, la morte & dolore. L’essenza del buddismo Fende
quindi a dire che, per mezzo di tutto quanto ci avvolge in un
involucro corporeo, la nostra individualita, che con la nascita
discende da altezze divine spirituali e a quelle risale nuovamen-
te quando varchiamo la porta della morte, viene consegnata al
dolore dell’esistenza, alla sofferenza dell’esistenza; per dlve_nta-
re liberi dall’esistenza esteriore e gettare I’involucro esteriore,
in sostanza vi puod essere solo un rimedio per gli uomini, quello
espresso nelle quattro grandi sante verita del Buddhaf trasfor.-
mare I’individualitd al punto che essa si trovi presto in condi-
zioni di poter gettare via I’involucro esteriore. Qui dunque opera
il sentimento opposto a quello sertito dai Greci. Qqanto forte-
mente il greco amava e apprezzava 1’involucro esteriore corpo-
reo e sentiva con tristezza il suo abbandono, altrettanto poco il
seguace del Buddha lo apprezzava e lo considerava come qual-
cosa di cui occorre spogliarsi al piu presto. Da questo rlsu_ltava
che venisse osteggiata la tendenza all’esistenza, avvolta in un
involucro corporeo. ’ .

Vediamo ora di penetrare pit a fondo appunto nelle idee del
Buddha. In esse ci si presenta quella che esiste nel buddismo
come una specie di concezione teorica delle successive incarna-
zioni umane. Non si tratta di quel che una singola persona pensa
della teoria del Buddha, ma piuttosto di cid che ¢ penetrato nella
coscienza del buddista. Gia spesso 1’ho caratterizzato dicendo
che la migliore occasione per sentire che cosa deve provare un

109



buddista circa le successive incarnazioni ¢ di approfondire il
discorso tramandatoci fra il re Milinda ¢ un saggio buddista*. Al
re Milinda, arrivato in carrozza, viene insegnato dal saggio bud-
dista Nagasena di pensare se la carrozza abbia qualcosa in piu,
oltre le ruote, il timone, la cassa, il sedile e cosi via. «Se sei
venuto nella tua carrozza, o gran Re» dice il saggio Nagasena
«pensa che tutto quanto hai dinanzi a te nella carrozza non sono
altro che le ruote, il timone, la cassa, il sedile eccetera; nulla vi
¢ oltre la parola che comprende le ruote, il timone, la cassa, il
sedile e cosi via. Non puoi cioé parlare di una speciale indivi-
dualita della carrozza, ma devi renderti conto che “carrozza” &
una parola vuota, se pensi a qualcosa di diverso dalle sue parti».
Il saggio Nagasena sceglie anche un altro paragone per il re
Milinda: «Osserva la-mandorla che cresce sull’albero e conside-
ra che da un altro frutto era stato preso il seme che & stato posto
nella terra a imputridire; che da esso & cresciuto I’albero e quin-
di il frutto, la nuova mandorla. Puoi tu dire che jl frutto sull’al-
bero abbia qualcosa di comune, oltre il nome e la forma esterio-
re, con il frutto che era stato preso come seme e posto nella terra
a imputridire?». Nagasena intende dire che 1’uomo ha altrettan-
to in comune con 1’'uomo delle sue precedenti incarnazioni,
quanto la mandorla sull’albero con I’altra mandorla che era stata
posta quale seme nella terra. Chi credesse che 1’uomo che ci si
presenta e che viene portato via dal soffio della morte sia qual-
cosa d’altro che nome ¢ forma, penserebbe il falso, quanto chi
nella carrozza, nel nome carrozza, credesse contenuto qualcosa
di diverso dalle sue parti: ruote, timone, e cosi via. Dalla prece-
dente incarnazione non passa nella nuova quel qualcosa che
’uomo chiama il suo io. .

Questo- & importante e va sempre ripetuto: non si tratta di
interpretare in un modo o nell’altro questa o quella parola del
Buddha, ma di osservare come il buddismo abbia agito nella
coscienza del popolo e che cosa ha dato alle anime. Quel che ha
dato alle anime viene espresso in modo chiarissimo e significa-
tivo nel paragone che il saggio buddista fa al re Milinda. Di
quello che noi chiamiamo io' e di cui diciamo che viene anzitut-

110

to sentito e percepito dall’uomo quando riflette sulla propria
interiorita, il buddista dice: in conclusione ¢ qualcosa che scor-
re e che appartiene alla maya come tutto il resto, qualcosa che
non passa da un’incarnazione nell’altra.

‘Gia una volta ho detto che un saggio cristiano, per fare un
parallelo col saggio buddista, avrebbe parlato diversamente al re
Milinda. Il saggio buddista diceva al Re: «Osserva la carrozza
con le ruote, il timone e cosi via; sono parti della carrozza, e
oltre ad esse la carrozza non & che nome e forma; nella carroz-
za, con il nome di carrozza, nulla ti vien dato di reale; se vuoi
arrivare al reale devi nominare le parti». Nel medesimo caso '11
saggio cristiano avrebbe parlato nel modo seguente: «O saggio
re Milinda, tu sei venuto adesso in carrozza. Osservalaz vi puoi
scorgere solamente le ruote, il timone, la cassa e cosi via. Ma ti
chiedo ora se puoi essere condotto qui dalle sole ruote, se puoi
essere condotto qui solo dal timone, se puoi essere conc}otto qui
solo dal sedile. Tu non puoi dunque esser condotto qui su nes--
suna delle singole parti della carrozza. In quanto parti, esse.for—
mano la carrozza, ma sulle parti non puoi venir condotto qui. Se
P’insieme delle parti forma la carrozza, occorre perd qualposa
oltre ad esse; per la carrozza occorre cioé il ben ‘deFermmato
pensiero che lega fra loro ruote, timone, cassa e cosi via. .Il pen-
siero della carrozza ¢ qualcosa di assolutamente necessario; non
lo puoi vedere, ma lo devi pur riconoscere». .Il saggio sarebbe?
poi passato all’'uomo e avrebbe detto: «Del §1ngolo uomo puoi
vedere soltanto il corpo esteriore, le sue azioni e le sue espe-
rienze animiche; in lui vedi altrettanto poco il suo io, quanto
vedi il nome carrozza nelle sue singole parti. Ma come vi ¢ qual-
cosa del tutto diverso nelle parti, e cioé quel che ha potuto con-
durti qui, cosi pure nell’uomo, in tutte le sue pa_trti, vie qualco-.
sa del tutto diverso che forma appunto ’io. L’io & qualcosa.dl
reale, di soprasensibile, che passa da incarnazione a incarnazio-
ne».

Come dobbiamo raffigurarci a un dipresso lo schema della
dottrina buddistica della reincarnazione, conformemente alla
sua pura teoria?

111



A
4

Ny I ”l'I,

r
'] )
""l!,llfl"l .

4

-~ >
AR

1y,
101/ ;l";;’,':

D N

Cpn il cerchio vogliamo indicare la comparsa di un uomo fra
nascita e morte. Poi I’'uomo muore. Il momento della sua morte
viene indicato con la linea AB. Che cosa rimane di tutto cid che
¢ racchiuso nell’esistenza attuale fra nascita e morte? Rimane
una somma di cause, i risultati delle azioni, tutto cid che ’uomo
ha fatto di buono o di cattivo, di bello o di brutto, di abile o di
stolto. Quel che rimane continua ulteriormente la sua azione
come causa, ¢ forma un nucleo di cause C per ’incarnazione
successiva. Attorno a questo nucleo di cause si organizza nella

P
WL Z
" ™, ; 0,
v/ % / %
7 %
/ ‘j 1070711, % %
100047/ (&7 f .
/, YA l'nu/,//’f:i//'z',’;’;n /7”/'”/”
9 F 1000000 007000010007 00020000 D Zr1stviriing
// LI LI ORII77 7700000800000 Zreveteession
g3 /; Z Fr00v00e)
l/”“, L ;’ C /,,,,/ / E
Z Cirystrt

sucqessiva incarnazione D un nuovo involucro corporeo che
sperimenta nuovi fatti e nuove esperienze conformemente al
passato nucleo di cause. Di queste esperienze rimane per la suc-
cessiva incarnazione nuovamente un nucleo di cause E che
1nqlude quel che in essa deriva dalla precedente incarnazione, e
poi quello che vi si aggiunge di completamente indipendente
durante questa incarnazione, in modo da formare a sua volta il
nucleo di cause per I’incarnazione successiva e cosi di seguito.
In altre parole, cid che passa attraverso le incarnazioni si esau-

112

risce in cause ed effetti che, senza che un io comune tenga
insieme le incarnazioni, estendono la loro azione da un’incarna-
zione all’altra. Se dunque in questa incarnazione mi denomino
“io”, non ¢ perché il medesimo io gia esistesse nell’incarnazio-
ne precedente; della incarnazione precedente vi sono infatti solo
i risultati karmici; quello che chiamo il mio io & soltanto una
maya dell’attuale incarnazione. ’

Chi conosce veramente il buddismo lo deve rappresentare in
questo modo, ¢ deve rendersi conto che quello che noi chiamia-
mo io non trova affatto posto nel buddismo. ’

Esaminiamo ora quello che sappiamo dalla conoscenza
antroposofica. Da che cosa ’'uomo ¢ in condizione di formare il
suo i0? A seguito dell’evoluzione terrestre. Soltanto nel corso
dell’evoluzione terrestre 1’'uomo ¢ arrivato a formare il suo io.
Al corpo fisico, al corpo eterico e al corpo astrale si & aggiunto
sulla terra 1’io. Orbene, se ci ricordiamo di quanto ¢ stato detto
sulle fasi di evoluzione dell’'uvomo durante i periodi di Saturno,
Sole e Luna, sappiamo che durante I’evoluzione lunare il corpo
fisico umano non aveva una forma determinata, e che soltanto
sulla terra acquisi tale forma. Di conseguenza parliamo anche
dell’esistenza terrestre come dell’epoca in cui gli Spiriti della
forma, per la prima volta, intervennero e trasformarono il corpo
fisico in modo che ora esso ha la sua forma. Tale formazione del
corpo umano fisico era pero necessaria perché 1’io potesse affer-
marsi nell’uomo, perché il corpo fisico terreno formato si con-
trapponesse alla terra fisica e offrisse una base per la nascita
dell’io che conosciamo. Se vi riflettiamo non ci riuscira diffici-
le comprendere-anche il seguito.

A proposito della valutazione data all’io presso i Greci,
abbiamo detto che esso trova la sua espressione nella forma
esteriore umana. Passiamo ora al buddismo e ricordiamoci che
esso, con la sua conoscenza, vuol respingere e superare al piu
presto possibile la forma-esteriore del corpo fisico umano. Vi ¢
quindi ancora da meravigliarsi se nel buddismo non & affatto
apprezzato quel che si lega alla forma del corpo umano? Quan-
to poco nell’initima essenza- del buddismo viene apprezzata la

113



forma esteriore del corpo fisico, altrettanto poco viene apprez-
zata la fc.ﬁma esteriore che occorre all’io per arrivare all’esi-
stenza; viene anzi completamente respinta. Il buddismo ha dun-
que perduto la forma dell’io come conseguenza della valutazio-
ne data alla forma del corpo fisico.

Vediamo cosi queste due correnti spirituali contrapporsi
polarmente: la corrente greca, della quale sentiamo che valuta-
Vva soprattutto la forma esteriore del corpo fisico quale forma

esteriore dell’io, e il buddismo, il quale richiede che la forma

esteriore del corpo fisico, con qualsiasi aspirazione all’esisten-

Za, venga superata al piu presto possibile, e che nella sua teoria
ha perci6 perduto completamente I’io.

Fra queste due opposte concezioni del mondo vi ¢ quella
antica ebraica, ben lontana dal dare cosi poco valore all’io come
il buddismo. Basta ricordare che nel buddismo ¢ eresia ricono-
scere la continuitd di un io da una incarnazione all’altra. Ma
I’antichitd ebraica si attiene molto a quell’eresia. A nessun
seguace dell’antichita ebraica sarebbe venuto in mente di crede-
re che la scintilla divina vivente nell’uomo, a cui collegava il
suo concetto dell’io, potesse andar perduta quando egli varca la
soglia della morte. Se ¢i vogliamo render conto dell’atteggia-
mento dell’ebreo antico a questo riguardo, dobbiamo dire che
egli si sentiva nella sua interioritd unito alla Divinita, intima-
mente unito; in certo qual modo sapeva di essere legato con i
rrilgll.orl fili della sua vita animica all’essere della Divinita.
L’antico ebreo aveva dunque un concetto dell’io del tutto diver-
so da quello del buddista, ma d’altra parte anche molto diverso
da quel!o del greco. Esaminando ’intera antichita si trova che la
valutazione della persona e quindi anche la valutazione della
formg umana esteriore, proprie dei Greci, non esistevano nel-
!’aqtlchlté ebraica. Al greco sarebbe sembrata una vera assurdita
il dire: «Non ti fare alcuna scultura, né immagine del tuo Dioy*.

Non avrebbe compreso se qualcuno gli avesse detto di non farsj

u_n’immagine del suo Zeus o del suo Apollo. Aveva infatti il sen-~
tlmeqto che la forma esteriore fosse la cosa piu nobile, e che il
massimo onore che si potesse tributare agli dei fosse quello di

114

rivestirli della forma umana, da lui tanto apprezzata; nulla gli
sarebbe sembrato pil assurdo del comandamento: non ti fare
alcuna scultura, né immagine di Dio. L’artista greco diede la
propria forma umana anche ai suoi déi. Per diventare poi vera-

. mente quel che pensava di essere, cio¢ un’immagine della Divi-

nita, egli si dava alla lotta, alla ginnastica e cosi via.

L’antichita ebraica aveva perd il comandamento: «Non ti fare -
alcuna scultura, né immagine di Dio» perché I’antico ebreo non
apprezzava la forma esteriore come i Greci, perché 1’avrebbe
considerata indegna dell’essere della Divinitd. Per quanto dun-
que 1’antico ebreo fosse lontano dal buddista, il quale avrebbe
preferito abbandonare completamente la forma esteriore nel
passaggio della morte, altrettanto era lontano dal greco. L’anti-
co ebreo riteneva che tale forma esprimesse appunto i comanda-
menti, le leggi dell’Entita divina, e si rendeva conto che chi era
veramente un uomo “giusto” trasmetteva alle successive gene-
razioni, attraverso la discendenza, quanto aveva raccolto di giu-
sto. Non [P’estinzione della forma, ma la trasmissione della
forma attraverso la discendenza era presente all’antico ebreo. La
concezione dell’appartenente all’antico popolo ebreo si trovava
come terza, nel centro, fra la concezione del buddista, che aveva
perduto il valore dell’io, e quella del greco che vedeva nella
forma corporea quanto vi ¢ di piu elevato, sentendo tristezza
nella sparizione della forma corporea con la morte.

Cosi si contrapponevano le tre concezioni. Per comprendere
meglio ’antichita ebraica dobbiamo renderci conto che per 1’an-
tico ebreo cid che apprezzava come proprio io, in un certo senso
era al contempo ’io divino. Iddio continuava a vivere nell’u-
manita, viveva nell’uomo. Nell’unione con Dio ’antico ebreo
sentiva al contempo il proprio io. L’io che sentiva coincideva
cosi con I’io divino; I’io divino lo portava ed era perd anche atti-
vo in lui. Se il greco diceva di dare un valore tanto grande al suo
io da considerare con orrore che cosa sarebbe diventato dopo la
morte, se il buddista diceva che la causa della forma esteriore
umana doveva staccarsi il pin presto possibile dall’uomo, il
seguace dell’antichita ebraica diceva: sono unito a Dio, & il mio

115



destino, e finché sono unito con lui io porto il mio destino. Nul-
I’altro conosco che 1’identificazione del mio io con I’io divino.
In questo modo di pensare dell’antico ebraismo, in mezzo fra
pensiero greco ¢ buddismo, non vi ¢ a priori, come in Grecia, la
disposizione alla tragicita di fronte al fenomeno della morte
sebbene tale tragicita vi si trovi in modo indiretto. Se ¢ confor:
me a1. sentimento greco quel che dice ’eroe: «Meglio essere
mendicante sulla terra (cioé con.la forma corporea umana) che
re nel regno delle ombrey», I’antico ebreo non avrebbe potuto
dire altrettanto perché sapeva che, se nella morte la sua forma
corporea si distaccava, egli rimaneva tuttavia unito con Dio; non
poteva abbandonarsi a un atteggiamento tragico solo per il fatto
della morte. Nondimeno, sebbene indirettamente, la tendenza
alla tragicita esisteva nell’antichita ebraica ed & espressa nel rac-
conto drammatico pit mirabile che mai sia stato scritto nell’an-
tichita, nel racconto di Giobbe.

In esso vediamo come 1’io di Giobbe si senta attaccato al suo

Dio, ¢ s'i trovi in conflitto con lui, ma in modo diverso da quel-
1? dell’lp greco. Ci viene raccontato come una disgrazia dopo
I’altra piombi su Giobbe, sebbene egli sia cosciente di essere un
uomo giusto.e di aver fatto tutto quel che poteva per conservare
il nesso del suo io con I’io divino. Mentre poi sembrava che la
sua qsistenza fosse benedetta e dovesse esserlo, il destino tragi-
co piomba su di lui. E cosciente di non aver commesso alcun
peccato; ¢ cosciente di aver fatto quel che un giusto deve fare
nei rlguarQi del suo Dio. Gli viene annunziato che le sue sostan-
ze € 1 suoi averi sono rovinati e che ¢ stata uccisa tutta la sua
fz}rr}lgha; allora anche lui stesso, il suo corpo fisico, la forma
divina, viene afflitta dalla malattia e dalle calamita. Giace mala-
to con la coscienza: quel che in me ¢ in relazione con il mio Dio
si ¢ sforzato di essere giusto nei Suoi riguardi; il destino che mi
¢ stato imposto da Dio & cid che mi ha messo nel mondo. Pure
le azioni di Dio mi hanno colpito cosi severamente! Al suo fian-
co la moglie lo incita con parole strane a rinnegare il suo Dio.
Le .parole sono tramandate correttamente e corrispondono
appieno a quelle che ci riferisce la cronaca dell’akasha: «Rinne-

116

ga il tuo Dio poiché devi soffrire tanto e perché egli ti ha porta-
to queste sofferenze, e muori!» Quale profondita infinita vi ¢ in
queste parole! Se perdi la coscienza del tuo nesso col tuo Dio,
se esci dal nesso divino, ti stacchi come una foglia dall’albero,
e il tuo Dio non ti pud pilt castigare! La perdita del nesso con
Dio & perd al contempo la morte, perché fino a quando l'io si
sente legato con Dio, la morte non pud raggiungerlo. Deve
prima strapparsi dal suo nesso con Dio, e allora soltanto pud
arrivare la morte. L’apparenza esteriore parla in. modo che in
sostanza tutto sembra contro Giobbe il giusto; sua moglie vede
le sue sofferenze e gli consiglia di rinnegare Iddio e morire; 1
suoi amici vengono e dicono che deve aver commesso peccati,
perché Iddio non castiga i giusti. Egli & perd cosciente che, per
quanto riguarda la sua coscienza personale, non ha commesso
nessuna azione men che giusta. Di fronte a quello che gli si pre-
senta nel mondo esteriore Giobbe si trova davanti a una tremen-
da tragedia, la tragedia di non poter comprendere tutta ’entitd
umana, quella di sentirsi legato con Dio, e di non capire come
possa fluire da Dio quello che egli sperimenta.

Pensiamo ora al peso che preme con tutta forza sopra un’ani-
ma umana, e pensiamo che da quell’anima prorompono le paro-
le tramandateci nel racconto di Giobbe: «So che vive il mio
Redentore, so che di nuovo sar6 rivestito delle mie ossa, della
mia pelle, so che vedrd il mio Dio con il quale sono unito!» La
coscienza dell’indistruttibilitd dell’individualita umana prorom-
pe, malgrado sofferenze e dolori, prorompe dall’anima di Giob-
be, tanto forte era penetrata la coscienza dell’io nell’interiorita
dell’antica religione ebraica. Ci si presenta proprio qualcosa di
molto strano. «So che vive il mio Redentore» dice Giobbe: «So
che di nuovo sard rivestito della mia pelle e che vedro con i miei
occhi lo splendore del mio Dio!» Giobbe ricollega all’idea del
Redentore il corpo esteriore, la pelle, le ossa € gli occhi che
vedono fisicamente. E strano che ad un tratto, nell’antica
coscienza cbraica che sta in mezzo fra la Grecia e il buddismo,
si affacci la coscienza del significato della forma corporea fisi-
ca in relazione con 1’idea del Redentore, diventata poi terreno €

117



base per I’idea del Cristo. Se osserviamo la risposta della moglie
di Giobbe si chiariscono meglio tutte le parole di Giobbe: «Rin-
nega il tuo Dio e muori». Vale a dire: chi non rinnega il suo Dio,
non muore. Ecco il significato di quelle parole. Ma che signifi-
ca morire? Morire significa abbandonare il corpo fisico. La
maya esteriore sembra dire che il corpo fisico passa negli ele-
menti della terra e per cosi dire vi sparisce. Nella risposta della
moglie di Giobbe vi ¢ dunque il concetto: fai quello che occor-
re affinché il tuo corpo fisico sparisca. Né potrebbe significare
altro, altrimenti le successive parole di Giobbe non avrebbero
senso. Potremo afferrarle soltanto se comprendiamo la ragione
per cui Dio ci ha posti nel mondo, vale a dire I’importanza del
corpo fisico. Giobbe stesso dice, perché questo appunto & nelle
sue parole: so perfettamente che non occorre che io compia quel
che fa sparire completamente il mio corpo fisico, cid che & solo
apparenza esteriore. Vi & una possibilitd che esso possa venir
salvato, perché il mio Redentore vive, e posso esprimerla sol-
tanto con le parole: in avvenire avrd di nuovo ricomposte la mia
pelle e le mie ossa e con i miei occhi vedrd lo splendore del mio
Dio; potrd ricevere I’ordinamento del mio corpo fisico ma per
questo occorre che io abbia la coscienza che il mio Redentore
vive.

Nel racconto di Giobbe, si potrebbe dire, ci si presenta per la
prima volta una relazione fra la forma corporea fisica (che il
buddista vorrebbe abbandonare e che il greco vede distaccarsi
provandone tristezza) e la coscienza dell’io. Ci si presenta per la
prima volta 1’aspettativa di una salvezza della forma fisica cor-
porea, quale venne elaborata dalle gerarchie spirituali sull’anti-
co Saturno attraverso Sole e Luna, fin sulla Terra; se tale forma
deve essere conservata, se di essa si deve dire che quello che ci
¢ dato nelle ossa, nella pelle, negli organi sensori, ha un risulta-
to, si rende necessario aggiungere: «So che il mio Redentore
viven. ,

Qualcuno potrebbe chiedersi, dopo quello che ora & stato
detto, se non sia strano che in qualche luogo del racconto di
Giobbe risulti che il Cristo risveglia i morti, salva la forma del

118

corpo che i Greci credevano sparisse. Vi si trova forse che, per
Pevoluzione complessiva dell’'umanitd, non & vera, nel pieno
senso della parola, la sparizione totale della forma corporea
esteriore? sard essa in qualche modo intessuta nell’intero pro-
cesso di evoluzione dell’umanitd? ha tutto cid una funzione nel-
I’avvenire, e dipende dall’entita del Cristo?

La domanda ¢ posta, e occorre quindi ampliare. quel che
abbiamo finora udito dalla scienza dello spirito. Abbiamo udito
che, quando varchiamo la porta della morte, conserviamo per lo
meno il corpo- eterico, mentre deponiamo completamente il
corpo fisico, lo vediamo abbandonato agli elementi esterni. Ma
la sua forma, che venne elaborata per milioni e milioni di anni,
va perduta nella sua essenza o viene conservata in qualche
modo?

Questa domanda va considerata come il risultato delle nostre
osservazioni odierne; domani esamineremo il problema in quale
relazione si trovi I’impulso del Cristo, per 1’evoluzione dell’u-
manita, col significato del corpo fisico, tenuto conto che esso,
durante D’intera evoluzione terrestre, & stato abbandonato alla
tomba, al fuoco o all’aria, e che la conservazione della sua
forma & necessaria per I’avvenire dell’umanita.

119



SESTA CONFERENZA

Karisruhe, 10 ottobre 1911

Movendo dagli argomenti di cui ieri si € parlato, potremo
avvicinarci alle questioni pit imiportanti del cristianesimo e cer-
care di penetrare nella sua vera essénza. Vedremo che per que-
sta via soltanto si puo afferrare che cosa I’impulso del Cristo &

diventato per 1’evoluzione dell’'umanita, e che cosa esso dovra -

diventare nell’avvenire.

Quando la gente continua a ripetere che le risposte ai proble-
mi piu elevati non devono essere complicate, ma che in ultima
analisi la verita deve essere presentata ad ognuno nel modo piti
semplice; quando si ricorda che per esempio I’apostolo Giovan-
ni, nella sua tarda eta, riassunse come in un estratto il cristiane-
simo con le parole di verita: «Figlioli, amatevi!», nessuno dovra
perd trarne per proprio conto la deduzione di conoscere la natu-
ra del cristianesimo, la natura di ogni verita per gli uomini, e di
esprimerla semplicemente con le parole: «Figlioli, amatevil»
L’apostolo Giovanni, per poter esprimere semplicemente quelle
parole, dovette prima soddisfare molte condizioni. Anzitutto
sappiamo che soltanto al termine della sua lunga vita, al suo
novantacinquesimo anno, egli espresse quella massima, e che
percid soltanto in quella sua incarnazione aveva acquistato il
diritto di esprimere tali parole; con esse ci mostra cosi che quel-
la massima, enunciata da un uomo qualsiasi, non avrebbe la
medesima forza che ha, detta da lui. Ma egli raggiunse anche
dell’altro. Sebbene la critica glielo contesti, egli ¢ 1’autore del

Vangelo di Giovanni, dell’Apocalisse e delle Epistole di Gio--

vanni. Dunque non ha sempre detto durante la sua vita: «Figlio-
li amatevi», ma scrisse un’opera che va considerata tra le piu
difficili dell’umanita: 1’Apocalisse, e un’altra, il Vangelo di Gio-
meni, che penetra intimamente e nel modo pit profondo nell’a-
nima umana. Acquisi il diritto di dire tali parole attraverso una
lunga vita e per quello che aveva fatto. Se qualcuno rivive una

120

na.

tale vita e fa quel che egli fece, e poi dice come lui: «Figlioli
amatevi», veramente nessuno trovera niente da ridire. Dobbia-
mo perd renderci conto che argomenti riassunti in poche parole,
per essere stati espressi in cosi poche parole, possono veramen-
te avere un grande significato, ma possono anche non averne
alcuno. Quando qualcuno enuncia senz’altro una massima,
magari carica di profondo significato se ricollegata alle sue pre-
messe, ¢ crede cosi di aver detto molto, mi ricorda un governa-
tore il quale, visitando una. prigione, chiese ad un ladro ivi
custodito perché avesse rubato; questi rispose: perche avevo
fame. Certo il modo per rimediare alla fame ¢ una questione gia
molto dibattuta. Il governatore di cui si parla disse comunque al
ladro che egli non aveva mai sentito si dovesse rubare quando si
aveva fame, ma che invece si doveva mangiare. Indubbiamente
& una risposta giusta dire che non si deve rubare quando si ha
fame, ma mangiare. Il punto & sapere se la risposta in questione
si adatti alla situazione corrispondente perché, anche se la rispo-
sta & vera, non & detto che abbia importanza o valore per deci-
dere la circostanza a cui si riferisce. Cosi lo scrittore dell’ Apo-
calisse e del Vangelo di Giovanni pud enunciare nella sua tarda
eta le parole «Figlioli amatevi» quale espressione dell’essenza
del cristianesimo, mentre quelle medesime parole, dette da altri,
possono suonare come una vuota frase. Dobbiamo dunque con-
vincerci che occorre rintracciare fin da lontano le cose che ci
possono condurre alla comprensione del cristianesimo, per
poterle poi applicare alle verita pit semplici della vita quotidia-

Teri abbiamo dovuto esaminare il grave problema di che cosa
diventi per il pensiero moderno la parte della quadruplice entita
umana che chiamiamo corpo-fisico. Vedremo come cio a cui ieri

" & stato accennato riguardo a tre punti di vista, e cio¢ a quello

della Grecia, a quello degli ebrei e a quello del buddismo, ci aiu-
terd ad arrivare alla comprensione della natura del cristianesi-
mo. Quando esaminiamo il problema della sorte del corpo fisi-
co, ci troviamo anzitutto di fronte a un quesito che occupa in
effetti il centro dell’intera concezione cristiana del mondo;

121



veniamo infatti condotti niente di meno che al problema essen-
ziale del cristianesimo, e cioé a come vada interpretata la resur-
rezione del Cristo, se dobbiamo ritenere che sia importante per

la comprensione del cristianesimo comprendere il problema
della resurrezione.

Per sapere se questo sia importante, basta ricordarsi di quel .

che sta scritto nella prima Epistola di Paolo ai Corinzi (15, 14-
20)*: : )

«Se poi Cristo non & risuscitato, vana & dunque la nostra pre-
dicazione, vana & anche la vostra fede. Saremmo anche scoper-
ti testimoni falsi di Dio perché abbiamo reso testimonianza con-
tro Dio dell’aver lui risuscitato Cristo, mentre non lo avrebbe
risuscitato, se i morti non risorgono. Se infatti non risorgono i
morti, neppure Cristo ¢ risuscitato. E se Cristo non & risorto, &
vana la vostra fede, siete tuttora nei vostri peccati; allora sono
perduti anche quelli che in Cristo si addormentarono. Se in que-
sta vita solamente speriamo in Cristo siamo i pit miserabili di
tutti gli uomini. Ora perd Cristo & risuscitato da morte, primo fra
quelli che son morti». '

Dobbiamo osservare in proposito che il cristianesimo, quale
si estese nel mondo, emana anzitutto da Paolo. Se abbiamo
acquistato la capacita di prendere le parole sul serio, non ci &
permesso di sorvolare su queste parole importanti di Paolo e di
lasciare insoluta la questione della resurrezione. Che cosa dice
infatti Paolo? Che tutto il cristianesimo in generale non avrebbe
giustificazione, che I’intera fede cristiana non avrebbe senso, se
la resurrezione non fosse un fatto reale. Questo dice Paolo, dal
quale il cristianesimo ha preso le mosse come fatto storico. Con
questo € detto nientedimeno che chi vuole rinunziare alla resur-
rezione deve rinunziare al cristianesimo nel senso di Paolo.

Osserviamo gli ultimi due millenni e chiediamo agli uomini
del presente, conformemente alle condizioni che hanno prepara-
to la civiltd attuale, quale atteggiamento debbono assumere- in
merito al problema della resurrezione. Non terrd conto per ora
di quelli che addirittura negano del tutto Gesu; ¢ infatti allora
facilissimo venire a capo del problema della resurrezione; in

122

ultima analisi il modo piu facile di rispondere ¢ dire che Gesu
non ¢ affatto vissuto, che non occorre dunque rompersi la testa
sul problema della resurrezione. Se dunque prescindiamo da
costoro, ci rivolgeremo a quelli che per esempio verso la meta o
I’ultimo terzo del secolo scorso adottarono le idee dei nostri
tempi, nelle quali siamo ancora impigliati, per chiedere che cosa
essi debbano pensare della resurrezione, sulla scorta di tutta la
loro formazione. Se ci rivolgiamo a un uomo che ha esercitato
grande influenza sul pensiero di persone che si considerano
molto illuminate, e cio¢ a David Friedrich Strauss*, leggiamo
nel suo scritto le seguenti parole su Reimarus, pensatore del
secolo diciottesimo: «La resurrezione di Gesu ¢ una vera parola
d’ordine attorno alla quale non soltanto le diverse concezioni
del cristianesimo, ma diverse concezioni del mondo e diversi
gradini spirituali di evoluzione sono fra di loro in disaccordo».
Quasi nel medesimo tempo leggiamo in una rivista svizzera le
parole: «Appena mi potrd convincere della realtd della resurre-
zione del Cristo, di questo assoluto miracolo, rinnegherd la con-
cezione moderna del mondo. Questo strappo a quella che riten-
go I’inviolabilitd dell’ordine della natura sarebbe uno strappo
irrimediabile al mio sistema, al mio intero mondo di pensieri».

Chiediamoci quanti uomini del presente, i quali in base ai
punti di vista attuali devono sottoscrivere queste parole e anche
le sottoscriveranno, diremo che se¢ dovessero riconoscere la
resurrezione come fatto storico, rinnegherebbero tutto il loro
sistema filosofico o ogni altro sistema, e chiediamoci come
potrebbe adattarsi la resurrezione, come fatto storico, alla con-
cezione del mondo dell’'uvomo moderno.

Ricordiamoci che gia nella conferenza pubblica* abbiamo
indicato che i Vangeli devono essere anzitutto considerati come
scritti iniziatici. I fatti principali descritti nei Vangeli sono in
ultima analisi fatti iniziatici, processi che prima si svolgevano
nel luogo piu segreto dei templi misteriosofici quando un disce-
polo, giudicato degno, veniva iniziato dallo ierofante. Un tale

- discepolo, dopo una lunga preparazione, attraversava una specie

di morte e una specie di resurrezione; doveva attraversare anche

123



determinate situazioni di vita che si ripresentano nei Vangeli,
per esempio-1’episodio della tentazione, del monte-degli Ulivi e
simili. Questa & la ragione per cui anche le descrizioni degli
antichi iniziati, che non vogliono essere biografie nel senso
ordinario della parola, somigliano tanto alle storie dei Vangeli
sul Cristo Gesu. Quando leggiamo la storia di Apollonio di
Tiana, o quella del Buddha stesso o di Zarathustra, oppure la
vita di Osiride, di Orfeo, quando leggiamo insomma la storia dei
pit grandi iniziati, spesso ritroviamo nella loro vita i medesimi
tratti importanti che nei Vangeli ci vengono descritti per il Cri-
sto Gesu. Se anche si deve ammettere che in questo modo si
dovrebbero ricercare nelle cerimonie dell’iniziazione negli anti-
chi misteri i prototipi dei processi importanti che ci vengono
descritti nei Vangeli, d’altra parte ci risulterd evidente che i
grandi insegnamenti della vita del Cristo nei Vangeli sono ovun-
que accompagnati da singoli particolari, che non vogliono sol-
tanto essere una semplice ripetizione delle cerimonie dell’ini-
ziazione, ma che ci indicano trattarsi di una descrizione diretta
di fatti reali. Si deve pur dire che si riceve veramente un’im-
pressione realistica del vangelo di G10vann1 leggendo il passo
seguente (Cap. 20, 1-17):

«Il primo giorno della settimana, Maria Maddalena ando al
sepolcro, la mattina presto, mentre era ancora buio, e vide che
dal sepolcro era stata tolta la pietra. Allora, di corsa si reca da
Simon Pietro e dall’altro discepolo che Gesi amava e dice loro:
“Hanno portato via dal sepolcro il Signore, e non sappiamo dove
I’abbiano messo”. Usci dunque Pietro con P’altro discepolo e
andarono al sepolcro Correvano tutt’e due insieme, ma quel-
I’altro discepolo corse piu svelto di Pietro e arrivd prima al
sepolcro. E, chinatosi, vide le bende per terra, tuttavia non
entrd. Arrivo intanto anche Simon Pietro, che lo seguiva; egli
entrd nella tomba e vide le bende per terra, e il sudario, che era
sul capo di Gesu non per terra con le bende, ma ripiegato, in un
angolo a parte. Allora entrd dunque anche 1’altro discepolo, che
era giunto prima al sepolcro, e vide e credette. Infatti, non ave-
vano ancora compreso la Scrittura, secondo la quale egli dove-

124

va risuscitare dai morti. I discepoli intanto se ne tornarono di
nuovo a casa. Maria invece stava di fuori a piangere, vicino al
sepolcro. Or, mentre piangeva, s’affaccio al sepolcro, e ci vide
due angeli vestiti di bianco, seduti I'uno al capo e I’altro ai
piedi, dov’era stato posto il corpo di Gesu.. Ed essi le chiedono:
“Donna, perché piangi?” Risponde loro: “Perché hanno portato
via il mio Signore, e non so dove I’abbiano messo”. Detto que-
sto, si voltd indietro € vide Gesl in piedi, ma non lo riconobbe.
Gest allora le domanda: “Donna, perché piangi? chi cerchi?” E
lei, pensando che fosse I’ortolano, gli dice: “Signore, se I’hai
portato via tu, dimmi dove 1’hai messo ed io lo prendero!” Gesu
allora la chiama: “Maria!” Essa, voltandosi, esclama in ebraico:
“Rabboni!” che significa: Maestro! Gest le dice: “Non mi toc-
care, perché non sono ancora asceso al Padre,... ».

Questa & una situazione descritta nei suoi particolari in modo
che non manca quasi nulla se nella nostra immaginazione ce la
volessimo rappresentare; per esempio, quando ¢ detto che uno
dei discepoli corre pit presto dell’altro, che il sudario che aveva
coperto la testa si trova posato in luogo a parte ¢ cosi via. Tutti
i particolari con cui viene descritta la situazione non avrebbero
senso, se non si riferissero a dei fatti. Gia in altra occasione feci
osservare che ci vien raccontato come Maria non riconosca il
Cristo Gesu. Feci pure notare come non sia possibile che qual-
cuno, prima conosciuto, non si riconosca piu tre giorni dopo
nello stesso aspetto di prima! I1 Cristo & dunque apparso a Maria
con una figura trasformata; di questo dobbiamo tener conto,
altrimenti quelle parole non avrebbero senso.

Possiamo dunque parlare di due cose. Anzitutto che la resur-
rezione va da noi considerata come lo sviluppo storico dei
risvegli fatti nei sacri misteri in ogni tempo, perd con la diffe-
renza che nei misteri chi risvegliava i singoli discepoli era lo
ierofante; nei Vangeli viene invece indicato che chi ha risve-
gliato il Cristo ¢ I’entita che chiamiamo Padre; il Padre stesso ha
risvegliato il Cristo. Ci viene anche indicato che il processo, che
in pitl piccole proporzioni si svolge di solito nella profondita dei
misteri, venne presentato all’umanita dagh Spiriti divini sul

125



Golgota, e che I’entitd indicata come Padre agi ella stessa da
ierofante per risvegliare il Cristo Gesu. Ci si presenta dunque
anzitutto la massima intensificazione di quello che in minori
proporzioni si svolgeva nei misteri. Inoltre tutti i fatti che si rife-
riscono ai misteri sono intessuti con descrizioni di tanti singoli
particolari in modo che oggi ancora possiamo ricostruire dai
Vangeli le situazioni in tutte lé loro minuzie, come gia abbiamo
visto nel quadro riportato. Dobbiamo osservare anche qualcosa
di piu importante, e cio¢ che devono avere un senso le parole:
«Perché non avevano ancora capito la Scrittura, secondo la
quale egli doveva risuscitare dai moiti. I discepoli dunque se ne
tornarono a casa». Chiediamoci quindi di che cosa si-erano potu-
ti convincere i discepoli fino ad allora. Con la massima chiarez-
za possibile ci viene descritto che i lini erano 13, ma che la salma
non vi era, non era pili nella tomba. I discepoli di questo soltan-
to poterono convincersi, € null’altro compresero quando torna-
rono a casa. Altrimenti le parole non avrebbero senso. Quanto
piu si penetra profondamente nel testo, tanto piu ci si-deve dire
che i discepoli, riuniti intorno al sepolcro, si convinsero che vi
erano 1 lini, ma che la salma non vi era piu; e rincasarono col
pensiero: «Dove ¢ andata la salma? Chi ’ha tolta dal sepolcro?»

Dalla convinzione che la salma non vi & piu, i Vangeli ci con-
ducono lentamente ai fatti per mezzo dei quali i discepoli si con-
vinsero in effetti della resurrezione. Da che cosa si convinsero?
Perché, come raccontano i Vangeli, il Cristo apparve loro di
tanto in tanto, ed essi poterono dire: «Egli & qui»; a tal punto che
Tommaso, chiamato 1’Incredulo, poté toccar con mano le ferite.
In breve, dai Vangeli si pud vedere che i discepoli si convinsero
della resurrezione soltanto perché piu tardi il Cristo si presentod
loro da risuscitato. Che Egli fosse presente fu la prova per i
discepoli. Se ai discepoli, dopo che gradatamente si erano con-
vinti che il Cristo viveva, sebbene gid fosse morto, se ad essi
fosse stata chiesta la vera sostanza della loro fede, avrebbero
risposto di avere le prove che il Cristo viveva; non avrebbero
parlato affatto come piu tardi parldo Paolo, dopo aver sperimen-
tato I’evento di Damasco.

126

Chi fa agire su di sé il Vangelo e le Epistole di Paolo notera
quale profonda differenza vi sia fra la nota fondamentale dei
Vangeli, riguardo al concetto della resurrezione, e il concetto
che ne ha Paolo. Paolo paragona si la sua convinzione sulla
resurrezione con quella dei Vangeli perché, dicendo che il Cri-
sto & risuscitato, indica che il Cristo, dopo essere stato crocifis-
so, dal chiarore dello spirito comparve da vivo a Cefa, ai dodi-
ci, poi a cinquecento fratelli in una volta, e infine anche a lui
stesso, il nato prematuramente. Cosi comparve anche ai disce-
poli; a questo accenna Paolo. Le esperienze con il Risorto furo-
no uguali per Paolo e per i discepoli. Ma egli subito aggiunge,
ed & per lui ’evento di Damasco, la sua teoria mirabile e facile
da capire sull’entita del Cristo. Dunque, dall’evento di Damasco
in poi che cosa diventa per lui I’entita del Cristo? Diventa per
lui il “secondo Adamo”. Paolo distingue subito il primo Adamo
dal secondo Adamo, il Cristo*. Egli chiama il primo Adamo il
capostipite degli uomini sulla terra. Ma in che modo? Non
occorre cercar lontano la risposta a questa domanda. Lo chiama
il capostipite degli uomini sulla terra in quanto vede in lui il
primo uomo dal quale sono discesi tutti gli altri vomini; per
Paolo significa colui che ha trasmesso agli uomini il corpo che
essi portano quale corpo fisico. Cosi tutti gli uomini avevano
ereditato da Adamo il loro corpo fisico. E il corpo che ci si pre-
senta per primo nella maya e che ¢ mortale; ¢ il corpo ereditato
da Adamo, il corpo corruttibile, il corpo fisico soggetto alla
morte. Di tale corpo, adoperando il termine che non ¢& cattivo,
gli uomini si sono “rivestiti”. Il secondo Adamo, il Cristo, viene
da Paolo considerato come contrapposto a quello, come parteci-
pe interiormente del corpo incorruttibile, del corpo imperituro.
Paolo premette che, per mezzo dell’evoluzione cristiana, gli
uomini siano gradatamente in condizione di- far subentrare il
secondo Adamo al primo; di rivestirsi del corpo incorruttibile
del secondo Adamo, del Cristo, invece di quello corruttibile del
primo Adamo. Paolo richiede appunto da tutti coloro che si
chiamano cristiani quella convinzione, che sembra in opposizio-
ne con tutte le antiche concezioni del mondo. Come il primo

127



corpo corruttibile deriva da Adamo, cosi il corpo incorruttibile
deve derivare dal secondo Adamo, dal Cristo. Ogni cristiano
dovrebbe quindi dirsi che in quanto discende da Adamo ha un
corpo corruttibile, come lo aveva Adamo; in quanto si pone in
un giusto nesso col Cristo, riceve dal Cristo, dal secondo
Adamo, un corpo incorruttibile. Questa concezione risplende
per Paolo direttamente dall’evento di Damasco. In altre parole
Paolo che cosa vuol dire? Potremmo forse spiegarlo con un sem-
plice disegno schematico.

—%I
,:; 5/1,'"11';
=z 5, Wit
= Z 9 I,, I,, %,
= Z % 4%,
Sz G, Yy
= 2 ¢ 7/, vy, Ut
= Z A % ey
= Z Z {/ 3 ‘t
o z A 7 ’, t,
= z A 7, % ‘s,
= 7z 7, ?, 7,
- g/
} Z Z % 7, “,
X X XK X 7~

Se in un determinato momento abbiamo un certo numero di
uomini (X) Paolo li fara risalire tutti, in base all’albero genea-
logico, al primo Adamo dal quale tutti discendono e che ha dato
loro il corpo corruttibile. Secondo 1’idea di Paolo deve ugual-
mente essere possibile qualcos’altro. Come per la loro umanita
gli uomini possono riconoscere di essere affini, perché tutti

2054

G800000 11000, , 20

X-.

)
%
*/

128

discendono da quell’unico uomo primordiale, da Adamo, cosi,
sempre nel senso di Paolo, essi dovranno dire che come senza
I’opera loro, per virta delle condizioni fornite dalla riproduzio-
ne fisica dell’'umanita, quelle linee vanno fatte risalire ad
Adamo, cosi deve essere possibile far nascere in noi qualcosa
con un’altra possibilitd. Come le linee naturali conducono in
alto ad Adamo, cosi deve essere possibile tracciare linee che non
conducono all’Adamo corporeo con il corpo corruttibile, ma che
ugualmente conducono al corpo che & incorruttibile e che, per
virtlt del nesso nostro col Cristo, si pud ugualmente portare in
sé, secondo il concetto di Paolo, cosi come si porta in sé il corpo
corruttibile che proviene da Adamo.

Per la coscienza moderna niente & piu scomodo di questa idea
perché, considerata spassionatamente, che cosa richiede da noi?
Richiede qualcosa che per il pensiero moderno ¢ tremendo. Il
pensiero moderno ha discusso a lungo se tutti gli uomini discen-
dano da un unico uomo primordiale; per la coscienza fisica ¢
un’ipotesi ancora sopportabile che tutti gli uomini siano discesi
da un unico progenitore esistente una volta sulla terra. Paolo
perd richiede dell’altro. Egli dice: se tu vuoi diventare cristiano
nel senso giusto, devi pensare che possa nascere e poi vivere in
te qualcosa del quale tu debba dire che da esso si possono trac-

“ciare delle linee spirituali risalenti da quel che vive in te verso

un secondo Adamo, verso il Cristo, proprio verso quel Cristo
che ¢& risorto il terzo giorno dal sepolcro; proprio come tutti gli
uomini possono tracciare delle linee che risalgono al corpo fisi-
co del primo Adamo. Da tutti quelli che si dicono cristiani Paolo
richiede di far nascere in loro qualcosa che realmente ¢ in loro
e che, come il corpo corruttibile risale ad Adamo, riconduca
invece a cio che si & sollevato il terzo giorno dal sepolcro in cui
il corpo del Cristo Gest era stato deposto. Chi nori ammette que-
sto non puo stabilire alcun nesso con Paolo, non pud dire di
comprendere Paolo. Se nei riguardi del proprio corpo corruttibi-
le si discende dal primo Adamo, purché si trasformi la propria
natura assimilandovi I’essenza del Cristo, si ha la possibilitd di
avere un secondo capostipite, vale a dire Colui che al terzo gior-

129



no, dopo che il cadavere del Cristo Gesu era stato deposto sulla
terra, ¢ risorfo dal sepoicro.

Ci sia comunque chiaro che questa ¢ una condizione richie-
sta da Paolo, per quanto possa riuscire incomoda per il pensiero
moderno. Da questo principio paolino potremo poi avvicinarci
al pensiero moderno, ma non dobbiamo giudicare in altro modo
quel che ci si affaccia cosi chiaramente in Paolo, non dobbiamo
sofisticare intorno a cio che ¢ espresso cosi chiaramente in
Paolo. E certo comodo interpretarlo allegoricamente e pretende-
re che egli abbia inteso dire chissa che cosa; tutte queste illa-
zioni non hanno pero senso. Se vogliamo connettervi un senso,
anche se la coscienza moderna volesse considerarlo una super-
stizione, non ci resta da dire altro che, secondo la descrizione di
Paolo, il Cristo ¢ risorto dopo tre giorni. Ma andiamo avanti.

Vorrei aggiungere qui ancora I’osservazione che un’afferma-
zione come quella di Paolo, dopo avere egli raggiunto il culmi-
ne della propria iniziazione grazie all’evento di Damasco, ’af-
fermazione cioé del secondo Adamo e della sua resurrezione dal
sepolcro, poteva sorgere soltanto in qualcuno che, per I’intero
suo modo di pensare, per il suo abito mentale, era uscito dalla
civiltd greca, che aveva proprio radici nella civilta greca, mal-
grado appartenesse al popolo ebraico, qualcuno che in un certo
senso aveva sacrificato tutto il suo ebraismo alla concezione
greca. Esaminando il problema pitt da vicino, che cosa afferma
infatti Paolo in sostanza? Di quel che i Greci amavano e apprez-
zavano, e cioé la forma esteriore del corpo umano di cui essi
avevano il sentimento tragico che dovesse terminare quando
I’uomo varca la soglia della morte, di tale forma esteriore Paolo
diceva che essa si € risollevata frionfante dal sepolcro con la
resurrezione del Cristo.

Se ora vogliamo gettare un ponte fra queste due concezioni
del mondo, dobbiamo ricordare che 1’eroe greco, in base al suo
sentimento di greco, diceva esser meglio vivere da mendicante
nel mondo che da re nel regno delle ombre. Lo diceva perché,
per il suo sentimento, era convinto che la forma esteriore del
corpo fisico che egli amava, andasse per sempre perduta var-

130

cando la soglia della morte. Sul terreno da cui era cresciuta una
simile disposizione tragica dell’anima imbevuta di bellezza, sul
medesimo terreno si presentd Paolo, il propagatore del Vangelo
anzitutto fra i Greci. Né ci allontaniamo dalle sue parole inter-
pretandole “cosi: quel che voi maggiormente apprezzate, la
forma umana del corpo, non perisce nel tempo, perché il Cristo
& risorto, primo fra coloro che verranno risuscitati dai morti! La
forma fisica del corpo non va perduta, bensi restituita all’uma-
nitd grazie alla resurrezione del Cristo. Cio che i Greci mag-
giormente apprezzavano venne loro restituito con la resurrezio-
ne da Paolo, I’ebreo compenetrato di cultura greca. Soltanto un
greco poteva pensare e parlare a quel modo, ma soltanto uno
diventato tale, con tutte le premesse che al tempo stesso gli
risultavano per la sua discendenza dall’ebraismo. Soltanto un
ebreo diventato greco poteva parlare a quel modo, nessun altro.
Come possiamo avvicinarci a queste cose dal punto di vista
della scienza dello spirito? Anzitutto arriviamo a capire che
Paolo richiede qualcosa che fa uno strappo radicale nel pensie-
ro moderno. Vogliamo ora cercare di avvicinarci nella prospet-
tiva punto della scienza dello spirito a ci6 che Paolo richiede.
Prendiamo anzitutto quel che ci risulta dalla scienza dello
spirito per farci un’idea delle affermazioni di Paolo. Dalle verita
antroposofiche pil elementari sappiamo che I’'uvomo ¢ costituito
di corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale € io. Chiedendo a
qualcuno che si occupa un poco di scienza dello spirito, ma non
profondamente, se conosce il corpo fisico umano, egli dira cer-
tamente di conoscerlo benissimo perché lo vede quando un
uomo gli si presenta davanti agli occhi. Le altre parti costitutive
sono immateriali, invisibili, e non si possono vedere; il corpo
fisico umano lo si conosce invece benissimo. Ma il corpo fisico
ci sta veramente dinanzi agli occhi quando con la nostra vista
abituale e la nostra intelligenza fisica ci troviamo di fronte a un
uomo? Chiedo cioé chi abbia mai veduto un corpo fisico umano
senza essere chiaroveggente. Che cosa abbiamo dinanzi agli
occhi quando guardiamo soltanto con gli occhi fisici ¢ com-
prendiamo con ’intelletto fisico? Un essere umano che perd €

131



costituito di corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale e io!
Quando cioé¢ un uomo ci sta dinanzi, ci si presenta un comples-
so organico formato di corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale
e io. Non si pud dire che un corpo fisico ci sta dinanzi, come non
sipuo dire che vi & idrogeno in un bicchier d’acqua che ci si pre-
senta. L’acqua € composta di idrogeno e di ossigeno, come I*uo-
mo ¢ costituito di corpo fisico, torpo eterico, corpo astrale € io.
L’assieme costituito da corpo fisico, COIpo eterico, corpo astra-
le e io & visibile nel mondo fisico, come I’acqua nel bicchiere.
L’idrogeno e 1’ossigeno perd non si vedono, e sbaglierebbe
grandemente chi volesse affermare di vedere 1’idrogeno nell’ac-
qua. Altrettanto si sbaglia chi crede di vedere il corpo fisico,

quando vede un uomo nel mondo esteriore. L’osservatore dota-

to di intelletto e di sensi fisici non vede un corpo fisico umano,
ma un essere con quattro. parti costitutive; vede il corpo fisico
soltanto in quanto & compenetrato dalle sue altre parti costituti-
ve. Esso si presenta perd trasformato, come I’idrogeno nell’ac-
qua quando & compenetrato dall’ossigeno. L’idrogeno ¢ infatti
un gas, ¢ ’ossigeno anche; abbiamo dunque due gas che riuniti
ci danno un liquido. Perché dovrebbe dunque essere difficile
capire che I’'uomo, quale ci si presenta nel mondo fisico, ¢ molto
dissimile dalle singole sue parti costitutive, dal-corpo fisico, dal
corpo eterico, dal corpo astrale e dall’io, appunto come I’acqua
¢ cosi dissimile dall’idrogeno? Difatti & cosi; dobbiamo percid
dire che ’'uomo non deve fidarsi della maya in cui il corpo fisi-
co a tutta prima gli appare. Dobbiamo pensare il corpo fisico in
tutt’altro modo se vogliamo avwicinarci all’essenza del corpo
fisico umano. o

L’osservazione del corpo fisico umano come tale & un diffi-
cile problema della chiaroveggenza, uno dei piu difficili. Sup-
poniamo infatti che nel mondo esteriore venga compiuto con
'uomo un esperimento simile alla scomposizione dell’acqua in
idrogeno e ossigeno. Nella morte questo esperimento si compie
nell’universo. Vediamo allora che 1’uomo depone il corpo fisi-
co. Ma depone veramente il proprio corpo fisico? La domanda
sembra davvero ridicola perché ci sembra ben chiaro che con la

132

morte si depone il corpo fisico. Ma che cosa depon.e I’'uomo con
la morte? E qualcosa di cui per lo meno bisogna dire che.ormal
pit non possiede quanto di piti importante il corpo fisico _ha
nella vita, e cio¢ la forma che, dal momento della morte, comin-
cia ad essere distrutta nella parte del corpo fisico che ¢ stata
deposta. Abbiamo dinanzi a noi sostanze in decoqusizione, e
la forma non & piu quella specifica. In ultima 'flna11§1 Sono ora
deposte le sostanze e gli elementi che di solito ritroviamo anche
nella natura e che per loro essenza non si darebbero una forma
umana. La forma & per¢ parte essenziale del corpo fisico umano.

. Per lo sguardo chiaroveggente comune ¢é anzitutto davvero come

se 'uomo deponesse semplicemente le sostanze che vengono
poi condotte alla decomposizione o alla cremazione, come se
del suo corpo fisico altro non rimanesse. Dopo la morte la ghla-
roveggenza comune pud penetrare con lo sguardo nqll’asswn_le
costituito da io, corpo astrale e corpo eterico durante il tempo in
cui si ha la visione retrospettiva della vita passata. Poi il chiaro-
veggente, nell’esperienza che continua, vede staccarsi il corpo
eterico, ne vede un estratto accompagnare l’qomo, e _vede
disciogliersi il rimanente nell’etere cosmico universale in un
modo o nell’altro. Sembra in effetti come se 1’'uomo avesse
deposto con la morte il corpo fisico, con le sue sostanze e forzp
fisiche, e dopo un paio di giofni anche il corpo eterico. Se il
chiaroveggente segue piu oltre il defunto durante il pgrlodo del
kamaloka, vede come del corpo astrale ’'uomo porti seco un
estratto nell’ulteriore sua vita fra morte ¢ nuova nascita, e come
il rimanente del corpo astrale venga abbandonato all’astralita
generale. ~ :

Vediamo dunque che corpo fisico, corpo- eterico e corpo
astrale vengono deposti, ¢ che il corpo fisico sembra esaurito in
cio che abbiamo dinanzi a noi, nelle sostanze e nelle forze espo-
ste alla decomposizione, alla cremazione o in quals_iasi alt.ro
modo soggette a disciogliersi negli elementi. Quanto piu la c%na—
roveggenza dell’uomo si sviluppera, tanto piu si rendera chlarp
conto che le sostanze e forze fisiche, deposte con il corpo fisi-
co, non sono I’intero corpo fisico, che anzi non darebbero nep-

133



pure Pintera figura del corpo fisico. A queste sostanze e forze si
aggiunge anche qualcosa d’altro a cui, se vogliamo parlarne giu-
stamente, dobbiamo dare il nome di fantoma* umano. E la figu-
ra della forma umana che, come un tessuto spirituale, elabora le
sostanze e le forze fisiche in modo che si inseriscano nella
forma che ci si presenta sul piano fisico. Come lo scultore non
crea una statua, se prende del marmo o qualsiasi altro materiale
e vi picchia sopra disordinatamente facendone saltare via delle
schegge, ma occorre che abbia il pensiero che poi imprime nella
sostanza, cosi anche per il corpo umano ¢ presente il pensiero;
poiché poi il materiale del corpo umano non & né marmo né
gesso, il pensiero non deve essere come quello dell’artista, ma
deve esistere come pensiero reale nel mondo ‘esteriore, come
fantdma. Cid che lo scultore imprime sulla sua materia, viene
impresso come fantdma del corpo fisico nelle sostanze della
terra che vediamo abbandonate dopo la morte alla tomba o al
fuoco. Il fantoma ¢ parte del corpo fisico, & la parte ulteriore del
corpo fisico, & pitl importante delle diverse sostanze, perché in
ultima analisi esse non sono altro che qualcosa di riversato nella
rete della forma umana, come si caricano mele sopra un carro. Il
fantdma ¢ qualcosa d’importante! Le sostanze che si decompon-
gono dopo la morte sono essenzialménte cid che incontriamo

anche fuori nella natura e che vengono trattenute dalla forma
umana.

Riflettendo profondamente, & credibile che tutto il lavoro

compiuto dai grandi spiriti divini attraverso le evoluzioni di
Saturno, Sole € Luna abbia creato soltanto cid che dopo la morte
viene abbandonato agli elementi della terra? Certo no! Non &
affatto questo che si & andato sviluppando attraverso le evolu-
zioni di Saturno, Sole e Luna. E il fantdma che cosi si & svilup-
pato, la forma del corpo fisico! Dobbiamo dunque renderci ben
conto che comprendere il corpo fisico non ¢& tanto facile. Soprat-
tutto la comprensione del corpo fisico non va cercata nel mondo
dell’illusione, della maya. Sappiamo che la base, il germe del
fantoma del corpo fisico & stato posto dai Troni durante ’evolu-
zione di Saturno, che poi vi hanno ulteriormente lavorato gli

134

Spiriti della saggezza durante 1’evoluzione solare, gli Spiriti del
movimento durante I’evoluzione lunare, e gli Spiriti della forma
durante 1’evoluzione terrestre. Soltanto cosi il corpo fisico &
diventato fantoma. Per questo chiamiamo Spiriti della forma
quelli che in sostanza vivono in cid che denominiamo il fanto-
ma del corpo fisico. Per comprendere dunque il corpo fisico
dobbiamo risalire al suo fantdma.

Se ci trasferissimo al principio della nostra esistenza terre-
stre, potremmo dire che le schiere delle gerarchie superiori, che
attraverso le evoluzioni di Saturno, Sole e Luna fino a quella
terrestre prepararono la forma del corpo fisico umano, posero
anzitutto il fantoma nell’evoluzione della terra. In effetti prima

_del corpo fisico vi fu il fantdma che non si pud vedere con gli

occhi fisici. E un corpo di forza del tutto trasparente. Cid che
I’occhio fisico vede sono le sostanze fisiche che mangiamo, che
accogliamo, e che riempiono quella forma invisibile. Quando
I’occhio fisico guarda un corpo fisico, vede in realta gli elementi
minerali che lo riempiono, ma non vede affatto il corpo fisico.
Per effetto di che cosa & penetrato nel fantdoma del corpo fisico
umano ’elemento minerale, quale ¢? Per rispondere a questa
‘domanda ricordiamoci la formazione, il primo divenire dell’uo-
mo sulla Terra.

L’insieme di forze provenienti da Saturno, Sole e Luna ci si
presenta nella sua vera forma nell’invisibile fantdma del corpo
fisico e si palesera come tale appunto alla chiaroveggenza supe-
riore, se astrarremo dalla sostanza esteriore che lo riempie. I1
fantdma ¢ dunque cid che si trova al punto di partenza. L’'uomo
sarebbe stato percid invisibile all’inizio del divenire terrestre,
anche come corpo fisico. Supponendo ora che al fantdma del
corpo fisico venisse aggiunto anche il corpo eterico, il corpo
fisico sarebbe diventato visibile quale fantoma? No certamente,
perché il corpo eterico € di per s¢€ invisibile per lo sguardo nor-
male. Dunque corpo fisico pill corpo eterico non sono ancora
visibili nel senso fisico esteriore. Il corpo astrale meno che mai,
e quindi il corpo fisico quale fantdma, il corpo eterico e il corpo
astrale, riuniti, rimangono sempre invisibili. Se anche vi si

135



aggiunge 1’io, questo sarebbe si interiormente percepibile, ma
non lo sarebbe esteriormente. L’'uomo derivato dalle evoluz,ioni
di Saturno, Sole ¢ Luna resterebbe per noi qualcosa di invisibi-
le, e riuscirebbe visibile per la vista chiaroveggente. Grazie a
che cosa 'uomo ¢& diventato visibile? Non sarebbe diventato
visibile se non fosse avvenuto cio che la Bibbia ci descrive sim-
bolicamente, e che anche la scienza occulta ci descrive proprio
nella realta: ’influsso luciferico. Che cosa & avvenuto a seguito
di tale influsso?

' Nella mia Scienza occulta si pud leggere che dalla direttiva
di gvoluzione in cui I’uomo si trovava, secondo la quale il corpo
fisico, quello eterico e quello astrale erano stati portati fino ad
essere invisibili, egli & stato precipitato nella materia piu densa
e.la ha accolta come appunto doveva accoglierla sotto I’influsso
di Lucifero. Se dunque nel nostro corpo astrale ¢ nell’io non vi
fosse quella che chiamiamo la forza luciferica, la materialita
df-:nsa non sarebbe diventata visibile come lo & diventata. Dob-
biamo percio dire che 1’uomo deve essere considerato invisibi-
le, e che soltanto con I’influsso di Lucifero sono penetrate in lui
forze che lo rendono visibile a causa della materia. A seguito
degli influssi luciferici entrarono nel campo del fantoma sostan-
ze ¢ forze esteriori e lo compenetrarono. Come in un bicchiere
trasparente si versa del liquido colorato in modo che il bicchie-
re ci appaia colorato, mentre di solito per i nostri occhi ¢ tra-
sparente, cosi dobbiamo pensare che I’influsso luciferico verso
delle forze nella forma del fantdma umano; grazie ad esse 1’uo-
mo divenne capace di accogliere sulla terra le corrispondenti
sostanze e forze che fanno diventare visibile la sua forma, altri-
menti invisibile. : o

Che cosa rende dunque visibile I’'uomo? Le forze luciferiche
nglla sua interioritd lo rendono visibile quale ci si presenta sul
piano fisico; altrimenti il corpo fisico sarebbe rimasto sempre
¥nv1sibile. Gli alchimisti hanno percid sempre detto che in realta
il corpo fisico & costituito delle medesime sostanze di cui ¢
costituita la pietra filosofale, del tutto trasparente € cristallina. I1
corpo fisico ¢ in realtd assolutamente trasparente, ma sono le

136

forze luciferiche nell’uomo che lo hanno condotto a essere non
trasparente e ce lo presentano opaco ¢ tangibile. Da questo si
vede che siamo diventati quegli esseri che.accolgono le sostan-
ze e le forze esteriori della terra, sostanze che vengono nuova-
mente abbandonate con la morte, soltanto perché fummo sedot-
ti da Lucifero e perché determinate forze furono riversate nel
nostro corpo astrale. Ma che cosa necessariamente ne risulta?
Ne risulta che, mentre 1’io sotto I’influenza di Lucifero ¢ pene-
trato nell’insieme di corpo fisico, corpo eterico € corpo astrale,
’uomo soltanto cosi & diventato cio che & sulla terra: il portato-
re della figura terrestre; altrimenti non lo sarebbe diventato.
Supponiamo ora che da un complesso umano consistente di
corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale e io, a un determinato
momento della vita esca 1’io e che rimangano percid dinanzi a
noi il corpo fisico, il corpo eterico, il corpo astrale, senza pero
che vi sia 1’io. Supponiamo che si verifichi cid che avvenne in
Gesu di Nazareth nel trentesimo anno della sua vita, quando 1’10
umano abbandond il complesso formato da corpo fisico, corpo
eterico e corpo astrale, e in cid che rimase, nel complesso
appunto di corpo fisico, corpo eterico e corpo astrale, penetrd
Pentita del Cristo con il battesimo di Giovanni nel Giordano.

~ Percid abbiamo ora corpo fisico, corpo eterico e corpo astrale di

un uomo e l’entita del Cristo. Mentre di solito in quel comples-
so umano risiede un io, vi risiede ora I’entita del Cristo. Che
cosa distingue dunque il Cristo Gesu da tutti gli altri uomini
della terra? Lo distingue il fatto che mentre tutti gli altri vomini
portano in loro un io che subi una volta la tentazione di Lucife-
ro, il Cristo Gesl non lo ha piu in s¢, ma porta in sé ’entita del
Cristo. Di quel che proviene da Lucifero porta quindi in sé il
residuo senza che, a partire dal battesimo di Giovanni in poi, un
io umano possa lasciare piu oltre penetrare gli influssi luciferici
in quel corpo. Abbiamo un corpo fisico, un corpo eterico, un
corpo astrale in cui si trovano residui degli influssi luciferici del
passato, ma in cui nessun influsso nuovo pud penetrare nei tre
anni seguenti, e 1’entitd del Cristo: questo ¢ il Cristo Gesu.
Vediamo di preciso che cosa ¢ il Cristo dal battesimo di Gio-

137



vanni nel Giordano fino al mistero del Golgota: un corpo fisico,
un corpo eterico € un corpo astrale; quest’ultimo rende visibile
il corpo fisico e il corpo eterico perché contiene ancora in sé i
residui degli- influssi luciferici. Poiché I’entita del Cristo ha i
residui del corpo astrale che Gesu di Nazareth ebbe dalla nasci-
ta fino al trentesimo anno, per questo il corpo fisico ¢ visibile
quale portatore del Cristo. Dal battesimo di Giovanni nel Gior-
dano in poi abbiamo dunque dinanzi a noi un corpo fisico, che
come tale non sarebbe visibile sul piano fisico, un corpo eteri-
co, che come tale non sarebbe percepibile sul piano fisico, i resi-
dui del corpo astrale, che rende gli altri due corpi visibili ¢ fa
dunque del corpo di Gesi di Nazareth un corpo visibile dal bat-
tesimo di Giovanni nel Giordano fino al mistero del Golgota; €
dentro a questi corpi 1’entitd del Cristo. Vogliamo imprimerci
bene nell’anima ’entita del Cristo Gesu formata da quattro parti
e vogliamo dirci: ogni uomo che ci sta dinanzi sul piano fisico &
costituito di corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale ¢ io, un io
perd che esercita un’azione nel corpo astrale fino alla morte;
l’er}tité del Cristo Gesu ci si presenta invece come un essere che
ha in sé un corpo fisico, un corpo eterico e un corpo astrale, ma
non un 10 umano; nei tre anni fino alla morte non viene cosi
esercitata la medesima azione che di solito si ha nell’entita
umana, ma opera in essa appunto 1’entita del Cristo.

Vogliamo rappresentarci chiaramente tutto cid nella nostra

anima; proseguiremo domani il nostro studio partendo da questo
punto.

138

SETTIMA CONFERENZA

Karlsruhe, 11 ottobre 1911

Nelle nostre considerazioni di ieri abbiamo visto che in un
certo senso il problema del cristianesimo € quello della resurre-
zione del Cristo Gesu. Soprattutto ci € riuscito evidente come a
Paolo, che annunzio il cristianesimo e che, subito dopo aver
acquisito la conoscenza dell’essenziale natura dell’impulso del
Cristo, aveva anche riconosciuto che dopo I’evento del Golgota
il Cristo viveva, dopo I’evento di Damasco si sia rivelata un’im-
magine storica, possente e grandiosa dell’evoluzione dell’uma-
nitd. Da questo punto di partenza siamo riusciti ieri a formarci
un’idea di cid che il Cristo Gesu era subito dopo il battesimo di
Giovanni nel Giordano. Il nostro prossimo compito sara dunque
investigare ci0 che ¢ successo dal battesimo di Giovanni nel
Giordano fino al mistero del Golgota. Ma per poter continuare
da dove ieri siamo partiti, fino alla comprensione del mistero del
Golgota, sara necessario accennare ad alcuni punti, per togliere
di mezzo gli ostacoli che ci si presentano quando si vuol com-
prendere seriamente e a fondo il mistero del Golgota. Da tutto
cid che nel corso degli anni ¢ stato detto sui Vangeli, e da quel
che risulta dalle altre conferenze tenute qui in questi giorni, ci si
potra essere accorti che le immagini derivate dalla scienza dello
spirito finora raccolte non sono in realta sufficienti per dare una
risposta al problema che ¢i interessa.

Prima di tutto dobbiamo tenere in serio conto cid che ¢& stato
detto di tre correnti dell’umanita: la corrente che ¢ sorta in Gre-
cia, quella dell’antichitd ebraica e- finalmente -quella corrente
che mezzo millennio prima della nostra era trovo-la sua espres-
sione nel Gautama Buddha. Ci si ¢ mostrato che la corrente del
Gautama Buddha, specialmente come si ¢ sviluppata nei suoi
seguaci, &€ la meno adatta a darci una comprensione del mistero
del Golgota. Per I’'uomo moderno, la cui coscienza ¢ impregna-
ta della cultura attuale, proprio la corrente che si esprime nella

139



dottrina del Buddha riesce indubbiamente comoda, perché nes-
sunjaltra corrente forse si adatta altrettanto alle idee del presen-
te, I quanto tali idee si arrestano proprio davanti al problema
- pint grande che all’umanita sia mai dato di comprendere: il pro-
blema della resurrezione. L’intera storia dell’evoluzione dell’u-
manité ¢ infatti connessa con quel problema. Come ieri abbiamo
visto, nell’insegnamento del Buddha & andata perduta quella che
nel vero senso si chiama la quarta parte costitutiva della natura
umana: I’essenza reale dell’io. Certamente anche a questi pro-

blemi si possono applicare tanti significati e interpretazioni, e

molti vorranno in certo qual modo criticare cid che qui ¢ stato
detto della corrente del Buddha. Perd non ¢& questo il punto, ma
che un colloquio come quello gia citato del re Milinda con il
saggio buddista Nagasena, colloquio che parte dal cuore di un
buddista, mostra chiaramente che nel buddismo non si puo par-
lare come noi dobbiamo parlare della natura dell’io umano.
Pobbiamo comprendere che per un vero seguace del buddismo
e.perﬁno un’eresia parlare della natura dell’io, come noi dob-
biamo parlarne. E percid necessario che ci si intenda sulla natu-
ra dell’io.

) ].)i.quello che chiamiamo io umano e che in ognuno, sia pure
!’lanlatO piu elevato, concepiamo passato da incarnazione a
incarnazione, abbiamo detto ieri, alla fine della nostra conferen-
za, che in Gesu di Nazareth si puo parlare soltanto dalla nascita

fino al battesimo di Giovanni nel Giordano. Dopo quel battesi-

mo, nell’entitd del Cristo Gest abbiamo ancora il corpo fisico,
il corpo eterico e il corpo astrale di Gesu di Nazareth, ma ora
quegli involucri umani non sono abitati da un io umano, bensi
dg un essere cosmico, 1’entita del Cristo, che da anni cerchiamo
di comprendere con i nostri sforzi e le nostre parole. Appena si
comprende 1’intera entita del Cristo Gesu & assolutamente natu-
ra!e che per il Cristo Gesu si debba negare qualsiasi genere di
reincarnazione fisica, corporea, e quindi che I’espressione ado-
perata nel mio mistero drammatico La prova dell ‘anima, che il
Crlgto una sola volta sia stato presente in un corpo fisico, debba
venir accolta alla lettera e seriamente*. Dobbiamo percid occu-

140

parci anzitutto dell’essenza, della natura dell’io umano, di quel-
lo appunto al di fuori e al di sopra del quale I’entitd del Cristo
Gesu si trovava completamente dal battesimo di Giovanni nel
Giordano fino al mistero del Golgota.

Da precedenti conferenze in cui ¢ stato mostrato che 1’evolu-
zione della terra & stata preceduta dall’esistenza saturnia, da
quella solare e quella lunare, e che quelle tre incarnazioni pla-
netarie sono state seguite dalla quarta, quella della nostra terra,
da tali conferenze sappiamo che soltanto sulla nostra terra, nel
quarto di quegli stati planetari necessari per crearla con tutti i
suoi esseri, poté arrivare ad unirsi con la natura umana quello
che chiamiamo 1’io umano. Come per I’antico stato saturnio par-
liamo dell’inizio del corpo fisico, cosi per I’antico stato solare
parliamo del primo sviluppo del corpo eterico, per I’esistenza
lunare del primo sviluppo del corpo astrale, e soltanto per 1’e-
voluzione della terra si pud parlare dello sviluppo dell’io. Cosi
stanno le cose storicamente, dal punto di vista cosmico e stori-
co. Ma come si presentano considerando I’'uvomo? 7

Dalle nostre passate osservazioni sappiamo che, sebbene il
germe dell’io fosse stato posto nell’entitd umana gia durante ’e-
poca lemurica, la possibilita di arrivare alla coscienza dell’io si
presento per gli uomini soltanto verso la fine dell’epoca atlanti-
ca, e che veramente anche allora tale coscienza era ancora molto
oscura e crepuscolare. Anche dopo ’epoca atlantica, attraverso
i diversi periodi di civiltd che precedettero il mistero del Golgo-
ta, la coscienza dell’io rimase relativamente per lungo tempo
ancora ottusa, sognante e crepuscolare. Anche osservando ’e-
voluzione del popolo ebraico, riuscira chiaro che appunto pres-
so quel popolo la coscienza dell’io si espresse in modo molto
peculiare. Era una specie di io del popolo che viveva in ogni sin-
golo appartenente all’antico popolo ebraico; in sostanza ogni
ebreo faceva risalire il proprio io fino al padre carnale origina-
rio, fino ad Abramo. Possiamo percid dire che I’io dell’antico
popolo ebraico ¢ tale da essere indicato come un io di gruppo,
un io collettivo di popolo, in cui la coscienza non ¢ ancora pene-
trata fino alla singola individualita umana. Perché ¢ cosi? Per la

141



ragione che il complesso della quadruplice entita umana, consi-
derato oggi come normale, si ¢ andato formando soltanto a poco
a poco nel corso dell’evoluzione terrena, e perché in sostanza
soltanto verso la fine dell’epoca atlantica la parte del corpo ete-
rico, che ancora sporgeva molto al di 1a del corpo fisico, si ritird
a poco a poco nel corpo fisico. Soltanto dopo il formarsi della
particolare organizzazione che-con la coscienza chiaroveggente
riconosciamo ora come normale, e cio¢ I’approssimativo coinci-
dere fra il corpo fisico e quello eterico, soltanto allora venne
data la possibilita agli uomini di sviluppare la coscienza dell’io.
Tale coscienza ci si presenta comunque in un modo molto pecu-
liare. Formiamoci a poco a poco un’idea di come la coscienza
dell’io ci si presenta nell’uomo.

Ieri ho fatto notare quel che dicono uomini i quali, con tutta
I’intellettualita del presente, con tutta la comprensione dei nostri
tempi, si trovano posti dinanzi al problema della resurrezione;
dicono: se dovessi ammettere la vera dottrina di Paolo relativa
alla resurrezione, dovrei fare uno strappo in tutta la mia conce-

zione del mondo. Cosi dicono-gli uomini del presente che pos-
- sono attingere dalla loro anima tutto cid che & parte del nostro
intelletto attuale. Gli uomini che parlano cosi sono certo ben
lontani da quel che ora dovra venir detto.

Ma non sarebbe magari possibile che essi facessero questa
riflessione e dicessero: va bene, devo fare uno strappo a tutto-il
modo di vedere intellettuale se accetto la resurrezione, a tutta la
mia concezione intellettusie, ma ¢ questa una ragione per
respingerla? se il mio intelletto non comprende la resurrezione e
la deve considerare come un miracolo, vi & forse qualche altra
possibilita di superare quel dissenso, diversa da quella di respin-
gerla? Tale diversa possibilita non riesce affatto facile per gli
uomini moderni; si tratterebbe di dirsi che forse il non com-
prenderla non dipende dalla resurrezione ma dal nostro intellet-
to, che forse il nostro intelletto non ¢ adatto a comprendere la
resurrezione.

Per quanto poco seriamente si possa considerare questo pro-
blema nel nostro tempo, pure si puo dire che I’'uomo moderno &

142

ostacolato dalla sua presunzione, appunto perché non stima che
vi possa essere presunzione, dichiarando ipcpmpqter{t‘e il suo
intelletto per questo problema. Che cosa ¢ infatti piu facile:
rifiutare cid che disturba la mia concezione intellettuale oppure
dirsi quel che appunto ho esposto, che fors“.e I’intelletto non €
competente in materia? La presunzione perd non permette que-
sta dichiarazione. _ '

L’antroposofo dovrebbe naturalmente 11berars1.da questa pre-
sunzione con 1’autoeducazione: dovrebbe riuscire abbagtanza
facile a un cuore davvero antroposofico dirsi che forse il suo
intelletto non & competente per giudicare della resurrezione. Ma
si presenta allora all’antroposofo un’altra difﬁcoltz‘jl, e cioé q1'1e1—
la di dover comprendere una simile risposta, cioe Perche 'la
ragione o I’intelletto umani potrebbero non esser adatti a capire
’evento pit grande dell’evoluzione umana. Pgr trovare la rispo-
sta a questo problema dobbiamo prima esaminare con magglor
precisione I’effettiva natura dell’intelletto umano. Vorrel ricor-
dare a questo proposito le mie conferenze di Mopaco sullfa
Meraviglie del creato, prove dell’anima e rivelazioni dello spi-
rito*: ne dard ora brevemente il riassunto. _

Cio che nell’interiorita elaboriamo animicamente, riguardo al
suo contenuto, non & nel nostro attuale corpo fisico, ma ¢ pene-
trato nella nostra organizzazione soltanto fino 'al corpo eterico. |
nostri pensieri, sentimenti e sensazioni, per il loro contenuto,
arrivano soltanto fino al corpo eterico. Per rendercene chlara‘-
mente conto, raffiguriamoci la nostra entitd umana, in quanto ¢
costituita da io, corpo astrale e corpo eterico, simbolizzata da
una superficie ellittica. Viene cosi presentata graficamente,
schematicamente, quella che possiamo chiamare la nostra mnte-
rioritd, che possiamo sperimentare animicamente € che si espri-

#
~
<
~
-~
-
~
~
<

<
~

3

143



me fin dentro le correnti e le forze del corpo eterico. Quando nel
nostro essere animico afferriamo un pensiero, un sentimento
esso vive nelle tre parti costitutive che raffiguriamo nel disegnc;
che segue (I). Nella nostra yita animica proprio nulla vi & che
non _si trovi in noi in questo modo. Se 'uomo, con la sua
coscienza terrena ordinaria, avesse le sue esperienze animiche
s91tanto nel modo in cui ora le-ho descritte, le sperimenterebbe
si, ma non potrebbe divenirne cosciente; esse rimarrebbero
Inconscie. Le nostre esperienze animiche diventano coscienti
soltanto a seguito di un processo che riusciremo a comprendere
fa_cendone un paragone. Immaginiamo che qualcuno di nome
Giuseppe cammini in una direzione guardando diritto dinanzi a
sé. Mentre cammina, egli non vede “Giuseppe”, ma lo & ugual-
mente, sperimenta di essere 1’entita “Giuseppe”. Immaginiamo
ancora che mentre cammina gli si pari davanti a un tratto uno
specch‘io; allora “Giuseppe” gli starebbe dinanzi. Egli vede cio
che prima aveva sperimentato: gli si presenta nello specchio.
Cosi‘ ¢ pure con I’insieme della vita animica umana: I’uomo la
sperimenta, ma non ne ¢ cosciente se uno specchio non gli viene

posto dinanzi, e per la vita animica lo specchio altro non & che
il corpo fisico. '

Esperienze ammiche

P
C
Lo
>
£3
>
3
N
~O
K
8
SRhaaae
I\N
~\\
N
=\ Y
=S\
2
NS
N
AN T
Y

=~

A ane A
S .

SNSSN

/ 7 .,
Y, LSS X4 /¢ 4
"/,"'”/ul’,'// 1, fs0,d 4'//
501! 115501

Possiamo percid ora disegnare il corpo fisico schematica-

9> . . - 3 3
mente come l’involucro esteriore, e i sentimenti o i pensieri
riverberati dall’involucro del corpo fisico (II). In questo modo i

144

processi ci diventano coscienti. Per noi, quali uomini terrestri, il
corpo fisico umano ¢ veramente un apparecchio riflettente.

Se si penetra in questo modo sempre piu a fondo nell’essen-
za della vita animica umana e della coscienza, riuscira impossi-
bile considerare pericolose o importanti le obiezioni ripetuta-

mente opposte dal materialismo alla concezione spirituale del

mondo. E infatti un assurdo completo voler concludere per
esempio, perché un guasto qualsiasi dell’apparecchio riflettente
pone termine alla percezione cosciente dell’esperienza animica,
che tale esperienza sia vincolata all’apparecchio riflettente. Se
infatti qualcuno spezza lo specchio che ci sta davanti e nel quale
ci vediamo, non per questo veniamo spezzati noi: scompariamo
soltanto dalla nostra vista. Cosi succede quando si guasta 1’ap-
parecchio riflettente della vita dell’anima, il cervello; termina
allora la percezione, ma la vita stessa dell’anima, che si svolge
nel corpo eterico e nel corpo astrale, non rimane affatto distur-
bata.

A questo punto chiediamoci se proprio non vada seriamente
studiata I’essenza e la natura del nostro corpo fisico. Una facile
riflessione ci potra mostrare che senza coscienza non possiamo
affatto arrivare all’io, a nessuna coscienza dell’io. Se non svi-
luppiamo una coscienza, non possiamo neppure arrivare a un io.

" Perché sulla terra si possa ottenere la coscienza dell’io, occorre

che il nostro corpo fisico, con 1’organizzazione del cervello,
funzioni da apparecchio riflettente. Dobbiamo imparare a diven-
tare coscienti di noi stessi rispecchiandoci; se non avessimo un
apparato riflettente non potremmo diventare autocoscienti.
Come ¢& perd questo specchio? .

Se ¢i occupiamo delle ricerche occulte che per mezzo della
lettura della cronaca dell’akasha risalgono fine all’origine della
nostra esistenza terrestre, vediamo che in effetti proprio al prin-

. cipio dell’esistenza terrestre il nostro apparecchio riflettente, il

corpo fisico, attraverso 1’influsso luciferico divenne differente
da quello che sarebbe divenuto se quell’influsso non vi fosse
stato. Ieri abbiamo chiarito che cosa sia diventato per 1’uomo
terrestre il corpo fisico. E qualcosa che si corrompe quando si

145



varca la soglia della morte. Abbiamo detto pero che quel che si
corrompe non ¢ cid che per cosi dire gli spiriti divini prepararo-
1o attraverso quattro stati planetari, affinché sulla terra potesse
dlve‘mre corpo fisico; quel che ieri abbiamo designato come
fantoma fa parte del corpo fisico come qualcosa che, quale
corp_o-forma, interpenetra e al contempo riunisce e collega le
parti materiali intessute nel nostro corpo fisico. Se non vi fosse
stata alcuna influenza luciferica, con il suo corpo fisico I’uomo
a,vr(?bbe ricevuto nella sua piena forza il fantdma all’inizio del-
1 esistenza terrestre. Nell’organizzazione umana, in quanto
costituita di corpo fisico, corpo eterico e corpo astrale, penetra-
rono ivece gli influssi luciferici, e ne risultd la distruzione del
fgntémg del corpo fisico. Come vedremo, ¢ questo che viene
mmbphcamente indicato nella Bibbia con il peccato originale e
con il fat.to, detto nell’ Antico Testamento, che dal peccato origi-
nale derivo la morte. La morte fu appunto la distruzione del
fantoma del corpo fisico. La conseguenza fu che 'uvomo deve
veder corrompere il suo corpo fisico quando varca la soglia
della morte. L’'uomo porta anzi seco per tutta la sua vita terrena

dalla nascita fino alla morte, il corpo fisico in decadimento ai
quale manca la forza del fantdma. 11 processo di corruzione &
Vveramente continuo, e la decomposizione, la morte del corpo
fisico, non & che 1’ultimo processo, I’ultima pietra di una conti-
nua evoluzione che in ultima analisi si svolge ininterrotta. Se a
misura che si svolge la distruzione del fantoma non venissero
infatti a contrapporvisi processi ricostruttivi, si arriverebbe pre-
sto a quella che si chiama morte.

Se nessun influsso luciferico si fosse verificato, vi sarebbe
stato un equilibrio nel corpo fisico fra le forze distruttive e le
ricostruttive. Allora perd nell’esistenza terrena la natura umana
sarebbe .diventata diversa; per esempio non vi sarebbe stato 1’in-
t\el}etto Incapace di comprendere la resurrezione. Che intelletto
¢ infatti quello umano, incapace di comprendere la resurrezio-
ne?‘E un inFelletto legato alla distruzione del corpo fisico, ed ¢
cosi costituito perché con I’influsso luciferico abbiamo ac,colto
la distruzione del fantdma del corpo fisico. Per questo 1’intellet-

146

to e il raziocinio umani sono diventati cosi miseri e logori da
non poter accogliere in s¢ i grandi processi dell’evoluzione
cosmica; li considera miracoli, oppure dice di non poterli com-
prendere. Se I’influsso luciferico non vi fosse stato, attraverso
tutto cid che gli era stato destinato 1’uomo sarebbe divenuto tale
(a causa delle forze costruttive che si sarebbero allora trovate
nel corpo umano e avrebbero controbilanciato quelle distruttive)
da esser capace di vedere con I’intelletto il processo costruttivo,
cosi come si vede un esperimento nel laboratorio. Ma il nostro
intelletto invece ¢ diventato tale che si arresta alla superficie
delle cose, non penetra con lo sguardo nelle profondita degli
eventi cosmici. ,

Chi volesse dunque caratterizzare giustamente queste condi-
zioni, dovrebbe dire che al principio della nostra esistenza ter-
restre il corpo fisico, a seguito dell’influsso luciferico, non ¢
divenuto quale sarebbe dovuto divenire per volonta delle poten-
ze che -esercitarono la loro azione attraverso Saturno, Sole e
Luna; si € invece introdotto in esso un processo distruttivo. Dal
principio dell’esistenza terrestre in poi I’uomo vive quindi in un
corpo fisico che ¢ soggetto alla distruzione, che non pud con-
trapporre adeguatamente forze ricostruttive a quelle distruttive.

Sarebbe dunque vero quel che sembra cosi sciocco all’uomo
moderno, che vi sia cioé¢ un segreto rapporto fra cio che ¢ avve-
nuto per I’azione di Lucifero e la morte. Esaminiamo ora quel-
I’azione. Quale fu dunque ’azione che provoco la distruzione
nel corpo fisico? Se il corpo fisico fosse completo, quale ci era
stato destinato all’inizio dell’esistenza terrestre, le nostre forze
animiche si rispecchierebbero in modo del tutto diverso, ¢ allo-
ra soltanto si saprebbe realmente che cosa noi siamo. Dunque
non sappiamo che cosa siamo perché il corpo fisico non ci ¢
dato nella sua interezza. Si parla molto della natura e dell’entita
dell’io umano, ma chiediamo quanto se ne conosca. L’io ¢ tanto
problematico che il buddismo puo perfino negare che esso passi
da un’incarnazione all’altra. E talmente problematico che in
un’atmosfera tragica i Greci si esprimevano con le parole del-
I’eroe gia citate: «Meglio essere mendicante in questo mondo

147



che Re nel mondo delle ombrey». Queste parole volevano dire
che il greco, per il valore che attribuiva al corpo fisico (cio¢ a
quello che costituisce il fantdma) e a causa della sua distruzio-
ne, si sentiva infelice della scomparsa e dell’oscurarsi dell’io,
perché sentiva che 1’io pud consistere soltanto nella coscienza
dell’io. Vedendo quindi la distruzione della forma del corpo fisi-
. co, inorridiva al pensiero che-il suo io si oscurasse, quell’io che
_ risulta soltanto perché si rispecchia nella forma del corpo fisico.
Se seguiamo 1’evoluzione umana dal principio della terra fino al
mistero del Golgota, troviamo che il processo, cui ora abbiamo
accennato, si palesa sempre pitl intensamente. Possiamo veder-
lo perché negli antichi tempi ad esempio nessuno avrebbe pre-
dicato I’annientamento del corpo fisico nel modo radicale in cui
lo predicd Gautama Buddha. Occorreva per questo che la distru-
zione del corpo fisico, il completo annientamento relativo alla
sua forma, si andasse sempre piu effettuando in modo che spa-
risse ogni prospettiva che potesse veramente passare da un’in-

carnazione all’altra cio che diventa coscienza per mezzo del

corpo fisico, cio¢ per mezzo della sua forma. In verita la situa-
zione ¢ tale che, nel corso dell’evoluzione della terra, I’uomo ha
perso la forma del corpo fisico, noen ha cid che per cosi dire gli
era stato destinato dagli d¢i al principio della terra. Doveva perd
riaverlo; doveva essergli nuovamente ridato. E impossibile com-
prendere il cristianesimo se non si comprende che, al tempo in
_cui si svolsero gli eventi di Palestina, la distruzione del corpo
fisico nel genere umano sulla terra era giunta al suo massimo
punto; vi era percio il pericolo per tutta I’evoluzione dell’uma-
‘nitd che andasse perduta la coscienza dell’io, la vera conquista
dell’evoluzione terrestre. Se niente di nuovo si fosse aggiunto a
cio che esisteva fino all’evento di Palestina, se il processo fosse
continuato, la distruzione sarebbe andata sempre pii penetrando
nella corporeita fisica umana, ¢ gli uomini nati dopo il tempo
dell’evento di Palestina avrebbero dovuto vivere con un senti-
mento dell’io sempre pilt ottuso. Sarebbe diventato sempre piu

ottuso cio che dipende dalla perfezione dell’immagine riflessa
da un corpo fisico.

148

Si ebbe allora il mistero del Golgota quale lo abbiamo carat-
terizzato, ¢ grazie ad esso avvenne in effetti cio che & tanto dif-
ficile comprendere per I’intelletto che & legato soltanto .al'co-rpo
fisico, carico di forze distruttive. Si ebbe che quell’unicissimo
uomo, il portatore del Cristo, attraversasse una morte tal‘e che,
dopo tre giorni, la parte del corpo fisico che nell’pqmo ¢ real-
mente mortale dovette sparire, e che dalla tomba st risollevasse
quel corpo, che ¢ il portatore delle forze che sono alla base 'delle
parti fisico-materiali. Cid che veramente era stato de§t1nato
all’uomo dai reggitori di Saturno, Sole e Luna si sollevo dalla
tomba: era il puro fantdma del corpo fisico, con tutte le caratte-
ristiche del corpo fisico. Con questo mezzo venne data la possi-
bilita della genealogia spirituale di cui abbiamo parlatq. Se
immaginiamo il corpo del Cristo risorto dalla tomb.a, possiamo
pensare che come dal corpo di Adamo discendono i corpl d‘egh
uomini sulla terra, in quanto hanno il corpo corruttlblle,.com.dz!
cid che & risorto dalla tomba discendono i corpi spirituali, 1
fantdoma per tutti gli uomini. E cosi possibile stabilire un nesso
col Cristo grazie al quale I’'uomo introduce nel suo corpo fisico
corruttibile il fantdoma risorto dalla tomba del Golgota. E possi-
bile che ’uomo riceva nella sua organizzazione le forze allora
risorte, cosi come al principio della terra, a causa delle for'ze
Juciferiche, ricevette nella sua organizzazione fisica 1’organiz-
zazione di Adamo. ' _

Questo in effetti intende dire Paolo: come 1’1}0‘m-0, in quanto
appartenente alla corrente evolutiva ﬁswa, eredlto. il corpo fisi-
co nel quale si andd sempre pilt realizzando 1:'11 distruzione del
fantdma portatore di forze, cosi egli puod ereditare q}lel che ha
perduto da cio che ¢ risorto dal sepolcro; lo pud ered‘ltalte,‘ se ne
pud rivestire, come si rivesti del primo Adamo; puo diventare
uno con esso, e cosi attraversare un’evoluzione grazie alla quale
risalire nuovamente, cosi come prima del mistero del Golgota
era disceso nell’evoluziorie. Vale a dire, cid che allora gli venne
tolto a seguito delle influenze luciferiche, pud essergh restituito
in cid che tuttora esiste quale corpo risorto del Cristo. Questo
voleva dire in sostanza Paolo. :

149



Come dal punto di vista dell’anatomia moderna o della fisio-
logia ¢ facilissimo confutare cid che ora ¢ stato detto (perd con-
futarlo in apparenza), cosi & naturalmente anche facilissimo sol-
levare ora un’altra obiezione. St potrebbe dire per esempio: se
Paolo veramente credeva che un corpo spirituale fosse allora
risorto, il corpo spirituale che allora si sollevd dalla tomba che
cosa ha a che fare con cid che-ogni uomo porta ora in sé? Si pud
riuscire a capirlo. Bisogna soltanto pensare per analogia grazie
a che cosa esistiamo quali uomini fisici. Si potrebbe chiedere da
che cosa provenga il singolo uomo. In quanto uomo fisico pro-
viene dall’unica cellula uovo. Un corpo fisico consiste perd di
tante singole cellule che sono tutte derivate dall’originaria cel-
lula uovo; tutte le cellule che compongono un corpo umano
risalgono alla cellula originaria. Immaginiamo ora che ’'uomo,
grazie a cid che si pud pensare quale processo mistico cristolo-
gico, riceva un corpo del tutto diverso da quello che riceve gra-
datamente attraverso la linea discendente. Immaginiamo ancora
che ognuno dei corpi ricevuti dagli uomini sia connesso con cid
che ¢ risorto dalla tomba, cosi come le cellule umane del corpo
fisico sono connesse con ’originaria cellula uovo. Dobbiamo
‘cioé immaginare che cid che ¢ risorto dal sepolcro cresca, si
moltiplichi, come si moltiplica la cellula uovo che ¢ alla base
del corpo fisico. Cosi in effetti, nell’evoluzione dopo I’evento
del Golgota, ognuno pud acquisire qualcosa che ¢ in lui e che
discende spiritualmente da cid che ¢ risorto dal sepolcro, cosi
come, per parlare con Paolo, il corpo abituale corruttibile
discende da Adamo.

Naturalmente per I’intelletto umano, ora cosi superbo di sé, &
uno scherno dire che un processo simile a quello della moltipli-
cazione della cellula uovo, che ¢ visibile, si possa svolgere nel-
I’invisibile. Cid che ¢ avvenuto con il mistero del Golgota € un
fatto occulto, e per chi osserva I’evoluzione con lo sguardo chia-
roveggente avviene che quella cellula spirituale, cioé¢ il corpo
che ha superato la morte, il corpo del Cristo Gest, ¢ risorta dal
sepolcro e si comunica a tutti coloro che nel corso del tempo sta-
biliscono il nesso opportuno con il Cristo. A chi voglia negare in

150

generale tutti i processi ‘'soprasensibili, ci0 sqmbreré natprtal‘—
mente assurdo. Chi perd ammetta i processi soprasen51b1113
dovra anzitutto pensare che cio che si solleva dal sepolcro si
comunichi agli uomini che si rendono adatti a riceverlo. Per chi
ammetta il soprasensibile, & un processo che si puo comprende-
re.

Se scriviamo nell’anima nostra questo insegnamento, davve-
ro paolino, arriveremo a considerare il mistero del Go}gota
come qualcosa di reale, come qualcosa che ¢ avvenuto nell’evo-
luzione terrestre e che doveva avvenire, perché ¢ letieralmente
la salvezza dell’io umano. Abbiamo veduto che se il processo
dell’evoluzione fosse continuato come si era svolto fino all’q—
vento di Palestina, la coscienza dell’io non avrebbe potuto svi-
lupparsi, non sarebbe progredita dai tempi del Cristo.C‘}esﬁ in
poi, ma sarebbe anzi discesa sempre piu nell.’oscur%ta. Cosi
invece si avvid per il cammino dell’ascesa, e sal.lrﬁ a misura che
gli uomini troveranno il loro rapporto con l’entl.té .del ersto. .

Ora possiamo in sostanza comprendere benissimo il buddl—.
smo. Immaginiamo un uomo, mezzo millennio prima degli
eventi di Palestina che, senza poter tenere conto dell’evento fiel
Golgota e a causa della sua linea evolutiva,.enuncia la. VCI.‘lt(«‘i:
tutto il corpo fisico che racchiude I’'uomo, ci6 che fa di lui un
essere nell’incarnazione corporea, deve in sostanza essere con-
siderato senza valore, qualcosa che alla fine deve essere abban-
donato. Senza dubbio fino ad allora 'umanita sembrava dover-
si dirigere verso una tale concezione del mondo, se nulla di
nuovo: fosse intervenuto. Ma si ebbe appunto I’evento del Gol—
gota che provocd un completo rinnovamento ('1ei pp\rduti ppr}ci-'
pi evolutivi dell’'uomo. Mentre egli accoglie ci6o a cul 1erl
abbiamo dato il nome di “corpo incorruttibile” e che oggi abbia-
mo esaminato con maggior precisione, mentre fa proprio qufz‘l
corpo imperituro, arrivera a rendere la sua coscienza dell’io pit
e pil chiara, ¢ sempre meglio riconoscera nella sua natura cid
che passa da incarnazione a incarnazione. o

Cid che & entrato nel mondo con il cristianesimo andra quin-
di considerato non soltanto come una nuova dottrina — questo

151



deve essere sottolineato esplicitamente — non come una teoria
nuova, ma come qualcosa di reale, di effettivo. Se dunque gli
uomini dicono che tutto cid che il Cristo ha insegnato vi era gia
prima, cio nulla significa per la reale comprensione del cristia-
nesimo, perché non & essenziale. L’essenziale non ¢ quel che il
Cristo ha insegnato, ma cio che il Cristo ha dato: il suo corpo!
Infatti fino allora, nell’evoluzione terrestre, non era ancora mai
penetrato attraverso un uomo che fosse morto cio che risorse dal
sepolcro del Golgota. Dal principio dell’evoluzione dell’uma-
nitd in poi mai vi era stato sulla terra, per mezzo di un uomo
passato attraverso la morte, cid che vi fu con il corpo risorto del
Cristo Gesu. Di tutto quanto di simile vi era, si puo infatti dire
che avveniva perché gli uomini, dopo esser passati per la soglia
della morte e aver attraversato il periodo fra la morte € la nuova
nascita, entravano nell’esistenza con una nuova nascita. Porta-
vano pero con loro un fantdma carente, votato alla distruzione,
vale a dire non facevano risorgere un fantdma completo. Oppu-
re potremmo citare anche il caso degli iniziati o adepti. A loro
accadeva sempre di dover ricevere 1’iniziazione al di fuori del
corpo fisico, superando il loro corpo fisico; I’iniziazione non
arrivava fino al risveglio del fantoma fisico. Tutte le iniziazioni
dei tempi precristiani erano tali da arrivare soltanto ai limiti
esteriori del corpo fisico; non toccavano le forze del corpo fisi-
co, o meglio solo per quel tanto che 1’organizzazione interiore
tocca in generale quella esteriore. In nessun caso mai era avve-
nuto che cio che era passato attraverso la morte umana trionfas-
se della morte stessa in quanto fantdma umano. Indubbiamente
si erano verificate cose simili, ma mai che si fosse attraversata
una completa morte umana e che il fantdma completo ne trion-
fasse. Come ¢ vero dunque che soltanto quel fantdma ci puod
dare la completa umanita terrestre nel corso dell’evoluzione ter-
restre, cosi € vero che quel fantdma ha il sepolcro del Golgota
come punto di partenza.

Questo ¢ I’importante nell’evoluzione cristiana. Percio non ¢
un biasimo quando viene ripetuto che 1’insegnamento del Cristo
Gesu si ¢ trasformato in un insegnamento su di Lui. Cosi dove-

152

va essere, perché I’importante non & quel che il Cristo Ges§1 ha
insegnato, ma quel che ha dato all’'umanita. La sua resurrezione
& il nascere di una nuova parte costitutiva della natura umana, di
un corpo incorruttibile. Che cid potesse succedere, che? il fanto-
ma umano potesse venir salvato attraverso la morte, dipende da
due cose: anzitutto che 1’entitd del Cristo Gesu era quella.t che
jeri abbiamo caratterizzato, cioé corpo fisico, corpo eterico €
corpo astrale come li abbiamo descritti, € non un io umano, ma
I’entita del Cristo. In secondo luogo che I’entita del Cristo aveva
deciso di entrare in un corpo umano, di incarnarsi in un corpo di
carne. Se infatti vogliamo osservare I’entita del Cristo nella .giu-'
sta luce, dobbiamo cercarla come entitd in tempi antecedenti
alla comparsa dell’'uomo sulla terra. Allora naturalmente 1.’en-
tita-Cristo esisteva gia. Non entra nel cerchio dell’evoluzione
umana, ma prosegue la sua vita nel mondo spirituale. L’'uomo
discende sempre pit a fondo, € in un determina‘fo momento,
quando arriva la crisi dell’evoluzione umana, l’en_tlté del (.:I'ISFO
si incarna nel corpo fisico di un uomo. E il massimo sacrificio
che dall’entita del Cristo poteva venir offerto alla evoluzione
della terra! Ora dobbiamo capire in che cosa consista il sacrifi-
cio ‘che I’entita del Cristo ha offerto all’evoluzione umana sulla
terra. Ieri abbiamo esposto una parte del problema: quella della
natura del Cristo dopo il battesimo di Giovanni nel Giordano.
Oggi abbiamo trattato il problema di che cosa sigr.liﬁch.i che con
il battesimo di Giovanni nel Giordano I’entita-Cristo sia entrata
in un corpo di carne. Nei prossimi giorni i occuperemo di come
avvenne la morte sul Golgota.

153



OTTAVA CONFERENZA

Karlsruhe, 12 ottobre 1911

Ieri ¢ stato detto che era importante rispondere alla domanda:
che cosa & veramente avvenuto all’entitd che indichiamo come
Cristo Gesu dal battesimo di Giovanni nel Giordano fino al
mistero del Golgota? Per rispondere per quanto & possibile a
questa domanda ricorderemo in breve quel che sappiamo dalle
passate conferenze intorno alla vita di Gesu di Nazareth il quale,
a! suo trentesimo anno, divenne il portatore del Cristo. L’essen-
ziale in proposito gia ¢ stato accennato in breve nel mio scritto
La guida spirituale dell uomo e dell’'umanita, apparso di recen-
te.

Sappiamo che in Palestina, all’epoca di cui si tratta, erano
nati non uno ma due bambini Gesl, e che uno di loro era nato

dalla linea salomonica della casa di David. E in effetti il Gesu

b'ambino di cui narra il Vangelo di Matteo. La strana contraddi-
zione che si rileva fra il principio del Vangelo di Matteo e quel-
lo di Luca esiste perché le notizie dello scrittore del Vangelo di
Matteo si riferiscono a uno dei due Gesu bambini, a quello della
linea salomonica della casa di Davide. Non contemporaneamen-
te, ma quasi, nacque poi un altro Gesu bambino dalla linea
nathanica della casa di Davide. E ora importante rendersi conto
chiaramente di quale entita si tratti. La ricerca occulta mostra
qui che I’individualita del Gesu bambino salomonico altro non
era che quella di Zarathustra. Zarathustra, dopo la sua missione
pringipale di cui abbiamo parlato a proposito della civilta paleo-
persiana, si incarnd sempre di nuovo, alla fine anche durante la
civilta babilonese-caldaica, e dopo appunto nel Gesu bambino
salomonico. Era necessario che I’individualitd di Zarathustra,
con tutte le grandi e possenti forze interiori che naturalmente
portava seco dalle precedenti incarnazioni, si incarnasse anzi-
tutto in un corpo disceso dalla linea salomonica della casa di
Davide, adatto a elaborare le grandi facolta di Zarathustra e a

154

farle progredire nel modo in cui si possono far progredire le
facoltd umane che gid si trovano a un gradino molto elevato,
perché appartengono all’entitd che passa da incarnazione a
incarnazione. Si tratta dunque di un corpo umano che possa ela-
borare tali facoltd non soltanto in etd avanzata, ma in una orga-
nizzazione giovanile, piena di forza infantile. Vediamo percid
crescere 1’individualita di Zarathustra in modo che le facolta del
bambino si sviluppano relativamente presto. Quel fanciullo
mostra presto perfino cognizioni di solito impossibili per un’eta
cosi infantile. Una cosa dobbiamo perd affermare, ¢ cio che il
Gest bambino salomonico, sebbene fosse P’incarnazione di
un’individualita tanto elevata, era pur sempre un uomo, vale a
dire che, come anche gli uomini piu elevati, aveva determinate
possibilita di errore, tendenze anche a difficoltd morali, se non
proprio.al peccato. Sappiamo poi che I’individualita di Zarathu-
stra, in ordine a un processo occulto ben conosciuto da tutti.
quelli che si occupano di simili argomenti, abbandono al dodi-
cesimo anno il corpo del Gesl bambino salomonico e si trasferi
in quello del Gesd bambino nathanico. 11 corpo del Gesu bam-
bino nathanico, o per dir meglio la triplice corporeitd di corpo
fisico, corpo eterico e corpo astrale di questo fanciullo, era
costituita in un modo del tutto speciale; quel corpo era in effet-
ti tale che il fanciullo che lo aveva mostrava capacitd proprio
opposte a quelle del Gesu bambino salomonico. Mentre que-
st’ultimo si faceva notare per il suo grande talento per le cose
esteriori, per quelle che si possono appunto imparare esterior--
mente, il bambino Gesl nathanico invece, riguardo alle cose
esteriori, si potrebbe quasi dire privo di talento; naturalmente
cid non pud affatto essere inteso in senso negativo. Non era in
condizione di orientarsi tra le cose create dalla civiltd umana
sulla terra. D’altra parte si era manifestata la cosa meravigliosa
che subito, fin dalla nascita, egli poteva parlare. Dunque cid che
era piu legato al corpo si mostrava come capacita fin dalla nasci-
ta. E giustissima la tradizione secondo cui egli parlava, anche se
in un linguaggio incomprensibile per tutti gli altri. In nierito al
. contenuto di quel linguaggio viene narrato che fin dalla nascita,

155



ed ¢ altra tradizione vera che puo essere verificata anche per via
occulta, la madre poteva comprendere quel che il bambino dice-
va. Erano sviluppate in lui appunto le qualita che possiamo chia-
mare qualita del cuore; una capacitd enorme di amare e una
natura capace di grande devozione e abnegazione erano le carat-
teristiche di quel fanciullo. Era anche meraviglioso che dal
primo giorno della sua vita, per-yirtl della semplice sua presen-
za o anche per contatto, egli esercitasse un’azione benefica,
un’azione che si potrebbe oggi forse chiamare magnetica. Dun-
que tutte le qualita del cuore si mostravano nel bambino, ed
erano tanto intensificate che potevano riuscire magneticamente
benefiche per 1’ambiente circostante.

Sappiamo pure che nel corpo astrale di questo bambino agi-
vano le forze acquistate una volta da quel bodhisattva che diven-
ne poi il Gautama Buddha. Sappiamo gia (e a questo riguardo la
tradizione orientale & assolutamente esatta e pud essere verifi-
cata dalla scienza occulta) che il bodhisattva, il quale mezzo
millennio prima della nostra era, essendo diventato “buddha”,
non era piu obbligato a incarnarsi ulteriormente sulla terra in un
corpo fisico, esercitd da allora in poi, soltanto dal mondo spiri-
tuale, un’azione soprattutto su coloro che seguivano i suoi inse-
gnamenti. La caratteristica di una simile individualita: & di sali-
re fino a una altezza dalla quale non discende pii per incarnarsi
in un corpo fisico, prendendo parte alle vicende e alle sorti della
nostra esistenza terrestre dai mondi spirituali. Questo pud suc-
cedere in svariatissimi modi. In effetti il bodhisattva, il quale
ebbe la sua ultima incarnazione corporea sulla terra come Gau-
tama Buddha, in sostanza prese parte all’ulteriore evoluzione
dell’umanita. Dobbiamo infatti renderci ben conto che il nostro
mondo spirituale umano ¢ in continua relazione con tutto il
rimanente mondo spirituale. Rendiamoci ben conto che I’uomo
non soltanto mangia, beve e accoglie cosi in sé le sostanze della
terra fisica, ma che egli accoglie di continuo dal mondo -spiri-
tuale nutrimento animico-spirituale, e che continuamente, nei
modi piu diversi, forze affluiscono nell’esistenza fisica terrena
dal mondo spirituale. Un siffatto affluire delle forze che il

156

Buddha si era acquistate nell’ulteriore sviluppo dell’umanita
avvenne in quanto esse compenetrarono tutte il corpo astrale del
Gesu bambino nathanico: nel corpo astrale di questo bambino
agiva dunque cio che il Buddha, nella forma in cui era allora,
doveva dare all’'umanita. Da precedenti conferenze sappiamo
che in sostanza le parole che ancora oggi abbiamo come detto
natalizio: «La manifestazione si rivela dalle altezze dei mondi,
e la pace si stendera sulla terra nei cuori di coloro che sono di
buona volontd» provengono da quel che flui nell’evoluzione
dell’umanita poiché le forze del Buddha si immersero nel corpo
astrale del Gesu bambino nathanico. Vediamo cosi le forze del
Buddha proseguire la loro azione nella corrente dell’esistenza
terrestre che ebbe il suo inizio dagli eventi di Palestina. Quelle
forze del Buddha agirono poi ulteriormente. E pur sempre molto
interessante vedere come proprio le ricerche occulte occidentali
piu recenti, di questi ultimissimi anni, abbiano portato a ricono-
scere 1’esistenza di un nesso molto importante fra la cultura
europea ¢ le forze del Buddha. Da molto tempo infatti le forze
del Buddha esercitano la loro azione dai mondi spirituali, spe-
cialmente su tutto cid che nella civiltd occidentale & impensabi-
le senza lo specifico influsso cristiano. Tutte le concezioni del
mondo che abbiamo visto svilupparsi negli ultimi secoli fino al
diciannovesimo, in quanto sianc correnti spirituali occidentali,
sono interpenetrate dall’impulso del Cristo; ma dal mondo spi-
rituale il Buddha agi sempre in esse. Di conseguenza possiamo
dire: quel che di pit importante I’umanita europea puo ricevere
oggi dal Buddha non deve provenire-dalla tradizione di cio che
il Buddha diede agli uvomini mezzo millennio prima dell’era cri-
stiana, ma da cid che da allora in poi ¢ divenuto. Egli non &
infatti rimasto fermo, ma ha progredito, e appunto grazic a tale
progresso quale essere spirituale nei mondi spirituali poté pren-
dere somma parte all’ulteriore evoluzione della civiltd occiden-
tale. E questo un risultato Certo della nostra ricerca occulta che
si accorda del tutto e magnificamente con molte notizie gia
conosciute in precedenza, prima cioé che questa importante
influenza potesse essere esaminata di nuovo. Sappiamo infatti

157



che la medesima individualitd comparsa in Oriente quale Gauta-
ma Buddha gia una volta aveva esercitato la sua azione in Occi-
dente; sappiamo che certe leggende e tradizioni collegate al
nome di Bodha o di Wotan si riferiscono alla medesima indivi-
dualitd di cui parla il buddismo in Oriente come Gautama
Buddha; in certo qual modo venne cosi occupato il medesimo
campo d’azione che gid prima era stato preparato da quella indi-
vidualita nei riguardi dell’evoluzione dell’umanita. Tanto intri-
cate sono le vie seguite dalle correnti spirituali nell’evoluzione
dell’umanita! ' ‘ )
Oggi ¢ per noi della massima importanza che nel corpo astra-
le del Gesu bambino di Luca fossero attive le forze del Buddha.
Quando questo Gesu bambino ebbe dunque dodici anni, 1’indi-
vidualitd di Zarathustra si trasferi nella triplice corporeita del
bambino Gesti nathanico. Per quale ragione questo fanciullo
aveva le meravigliose capacitd prima caratterizzate? Le aveva
perché non era una individualitd umana come tutte le altre. In
certo modo era del tutto diversa, e per comprenderla dobbiamo
risalire all’epoca lemurica in cui in ultima analisi 1’evoluzione
terrestre degli uomini ebbe il suo vero inizio. Dobbiamo render-
ci ben conto che tutto quanto avvenne prima dell’epoca lemuri-
ca ¢ veramente soltanto una ripetizione dell’esistenza di Satur-
no, Sole e Luna, e che nell’epoca lemurica soltanto venne posto
nell’'uvomo il primo germe, come possibilita, perché potesse
accogliere I’io, la quarta parte costitutiva della sua entita nell’e-
voluzione terrestre. Se consideriamo 1’intera corrente dell’evo-
luzione dell’umanita, dobbiamo dire che essa, quale si diffuse
sulla terra (e tale diffusione ¢ descritta con maggior precisione
nella mia Scienza occulta), si deve far risalire nell’epoca lemu-
rica a determinati antenati umani di quel tempo iniziale della
nostra terra attuale. Dobbiamo stabilire un determinato momen-
to nell’epoca lemurica dopo il quale soltanto si pud giustamen-
te parlare di genere umano nel senso odierno. Di quel che vi era
prima non si puo dire che gia esistessero negli uomini terrestri
gli io che poi sempre tornarono a incarnarsi. Non era cosi. Prima
I’io umano non era ancora separato dalla sostanza della gerar-

158

chia che ha offerto anzitutto un’occasione all’io dell’'uomo: la
gerarchia degli Spiriti della forma. Possiamo ora pensare, € lo
mostra la ricerca occulta, che per cosi dire una parte della
sostanza degli Spiriti della forma penetrd nell’incarnazione
umana per la formazione dell’io umano. Ma quando allora I’uo-
mo inizio le sue incarnazioni fisiche sulla terra, qualcosa di cio
che doveva diventare uomo venné trattenuto. In certo modo
venne trattenuta una sostanza-io che non fu avviata nella cor-
rente delle incarnazioni fisiche. Se ci si volesse rappresentare la
corrente delle incarnazioni fisiche dell’uomo, quella che comin-
cia con Adamo, chiamato dalla Bibbia il padre originario del
genere umano, si dovrebbe tracciare un albero genealogico con
molte e svariate diramazioni. Possiamo semplicemente pensare
che quel che flui dagli Spiriti della forma continué a fluire; ne
venne pero direi quasi tenuta in serbo una parte, come un io, che
fu preservata dal penetrare nelle incarnazioni fisiche, un 1o che
non ricomparve ripetutamente come uomo, ma che conservo la
forma, la sostanzialitd che 1’uomo aveva prima di essere pene-
trato nella sua prima incarnazione terrestre. Dunque un io che
continud a vivere accanto alla rimanente umanita, e che fino ai
tempi di cui ora parliamo e in cui dovevano presentarsi gli even-
ti di Palestina, non era ancora mai stato incarnato in un corpo
umano fisico; un io che, se si vuol parlare con linguaggio bibli-
co, era ancora nella stessa condizione in cui era 1’io di Adamo,
prima della sua prima incarnazione corporea terrestre. Un io sif-
fatto era sempre esistito.

Se ora esaminiamo un poco le cognizioni occulte riguardanti
quell’io, cognizioni che naturalmente sembrano per' 1’'uomo
odierno qualcosa di assolutamente assurdo, vediamo che esso,
essendo stato per cosi dire. conservato come -in riserva, non
venne avviato in un corpo umano, ma fu-veramente affidato sol-
tanto ai sacri misteri, quali esistevano durante I’epoca atlantica
¢ postatlantica; era conservato in un importante santuario dei
misteri, come in un tabernacolo. Quell’io aveva percid partico-
larita speciali, quella di non essere stato in contatto con niente
di cid che in generale un io-umano pud imparare sulla terra. Era

159



dunque anche non toccato da tutti gli influssi luciferici e arima-
nici; era insomma qualcosa che, rispetto agli altri io umani, pos-
siamo rappresentarci come una sfera vuota, come qualcosa di
- ancora completamente vergine rispetto alle esperienze terrestri;
un nulla, un negativo di fronte a tutte le esperienze terrestri.
Sembrava percid che il Gesi bambino nathanico di cui narra il
vangelo di Luca non avessealcun io umano, come se fosse
costituito soltanto di corpo fisico, corpo eterico e corpo astrale.
Basta dire dunque che nel Gesi bambino di Luca non vi era un
i0 evolutosi attraverso 1’epoca atlantica e postatlantica. Parlia-
mo giustamente se diciamo che nel Geslt bambino di Matteo
abbiamo a che fare con un uomo pienamente formato, e nel
Gesu bambino del vangelo di Luca abbiamo invece a che fare
con un corpo fisico, un corpo eterico e un corpo astrale coordi-
nati in modo da rappresentare armonicamente 1’uomo, quale &
disceso come risultato dall’evoluzione di Saturno, Sole e Luna.
Percid questo Gesti bambino, come insegna la cronaca dell’aka-
sha, non aveva talento per tutto cid che la ¢iviltd umana aveva
sviluppato, non poteva accoglierlo perché non vi aveva parteci-
pato. Noi abbiamo abilit e destrezza per ’esistenza, perché
nelle passate incarnazioni gia abbiamo sperimentato determina-
te attivita; chi non sia mai stato presente riesce inabile per tutto
ci6 che gli uomini hanno prodotto durante I’evoluzione terre-
stre. Se il Gesu bambino nathanico fosse nato al tempo nostro,
si sarebbe mostrato molto poco abile nell’imparare a scrivere,
perché gli uomini ai tempi di Adamo non scrivevano e prima
meno che mai. Dunque per tutto cid che si riferiva a quanto era
stato appreso durante il corso dell’evoluzione dell’umanita, il
Gesui bambino di Luca non aveva disposizione. Invece si
mostravano in sommo grado le qualita interiori che aveva por-
tato seco, che non erano decadute come in altri a causa di effet-
ti luciferici. E poi di ancora maggior interesse che questo Gesu

bambino parlasse un linguaggio strano. Questo ci mostra infatti

qualcosa a cui ho accennato anche nel mio scritto La guida spi-
rituale dell’'uomo e dell’umanita, e cioé che i linguaggi, che
sono ora diffusi sulla terra e che compaiono presso i vari popo-

160

li, sono sorti relativamente tardi nell’evoluzione dell’umanita, e
sono stati preceduti da cid che si potrebbe veramente chiamare
un linguaggio umano primordiale. Sono gli spiriti della separa-
zione, quelli del mondo luciferico e arimanico, che da quel lin-
guaggio primordiale produssero le numerose lingue nel mondo.
Il linguaggio primordiale & andato perduto, e non pud piu esse-

re parlato da un io che sia passato da incarnazione in incarna-

zione nel corso dell’evoluzione della terra. Quel Gest bambino,
che non era passato attraverso le incarnazioni umane, dall’inizio
dell’evoluzione dell’'umanitd portd seco la capacitd di parlare
non una delle tante lingue, ma un linguaggio che si ritiene giu-
stamente non fosse comprensibile per chi gli stava attorno, ma
che, per I’interiorita di cuore che conteneva, era compreso dz}l
cuore materno. Viene cosi indicato un fenomeno importantissi-
mo, legato al Gest bambino di Luca. '
Quando nacque, il Gesti bambino di Luca era dunque provvi-
sto di tutto cid che non era stato influenzato dalle forze luciferi-
che e arimaniche. Non aveva un io che era tornato sempre ad
incarnarsi, e percid non gli fu necessario espellere niente al suo
dodicesimo anno di vita, quando 1’individualita di Zarathustra si
trasferi dal Gesii bambino salomonico del vangelo di Matteo nel
Gesu bambino nathanico. Ho detto prima che questa parte
umana rimasta indietro, che fino ad allora si era evoluta nei
misteri accanto al resto della umanita, era nata in effetti per la
prima volta al tempo degli eventi di Palestina quale Gesu bam-
bino nathanico. Dai misteri dell’Asia occidentale, dove quel
germe umano era stato conservato, venne trasferito nel corpo
del Gest bambino nathanico. Questo bambino dunque crebbe, €
al dodicesimo anno entrd in lui 1’individualitad di Zarathustra.
Sappiamo pure che tale passaggio ci viene indicato dalla scena
di Gest dodicenne nel tempio. Si pudé comprendere che i geni-
tori del Gesu bambino nathanico, abituati a vederlo quale
appunto lo abbiamo descritto, trovassero un cambiamento
straordinario quando lo ritrovarono nel tempio dopo averlo
smarrito. Quello fu infatti il momento in cui nel ragazzo dodi-
cenne si trasferl 1’individualitd di Zarathustra; da ora innanzi

161



quindi, dal dodicesimo al trentesimo anno, nel Gesu di Luca si

trova I’individualita di Zarathustra.

Nel vangelo di Luca vi sono ora delle parole strane: accen-
nano a qualcosa che soltanto la ricerca occulta ci pud chiarire.
Dopo la descrizione della scena di Gesu dodicenne nel tempio
nel vapgel_o di Luca ¢ scritto: «E Gesi cresceva in sapienza, etz‘;
e grazia dinanzi a Dio e agli uomini» (Luca 2, 52). Cosi vengo-
no tradotte di solito. Anche Lutero le ha ‘tradotte cosi, ma
comunque non hanno molto senso; quando infatti si dice che
«Gesu cresceva in etdn, vorrei sapere che cosa puo significare
che un ragazzo dodicenne “cresca in eti”. Succede proprio natu-
ralmente col passar del tempo! In realta pero il passo, se si rico-
struisce il testo dei Vangeli per mezzo della cronaca dell’akasha
dice che egli cresceva in tutto cid in cui un corpo astrale pu(‘;
crescere, e c10¢ in saggezza, che cresceva in tutto cid in cuj pud
crescere un corpo eterico, vale a dire in tutte le capacita della
bonta, .della benevolenza e cosi via, e che infine cresceva in
tutto cid in cui pud crescere un corpo fisico e che si trasfonde
nel bell’aspetto esteriore. Quelle parole intendono indicare chia-
ramente che il ragazzo, grazie alla speciale caratteristica che
conservo fino al dodicesimo anno, era rimasto illeso, non era
stato affatto toccato nella sua individualita dalle forze luciferi-
che e arimaniche, perché appunto non era un’individualita pas-
sata da incarnazione a incarnazione. Il vangelo di Luca lo indi-
ca in modo speciale, rintracciando la serie delle generazioni
risalendo da Adamo fino a Dio, e cosi intende dire che si tratta:
va della sostanza che non aveva subito I’influenza di cid che era
passato per I’evoluzione umana.

. Cosi dunque vive il ragazzo, crescendo in tutto quanto ¢ pos-
sibile nello sviluppo di una triplice corporeitd che non & stata
appunto toccata da cio che tocca le altre corporeitd umane. L’in-
dividualitd di Zarathustra aveva ormai la possibilitd di unire
tutta Pelevatezza da essa raggiunta alle meraviglie di questa tri-
pll.ce corporeita, perché essa da nulla era stata traviata, e poteva
sv119ppare tutto cid che soltanto un corpo fisico ideale, un corpo
eterico ideale, e un corpo astrale ideale possono sviluppare. A

162

questo accenna la frase citata del vangelo di Luca. Era cosi data
la possibilita che, fino ai suoi trent’anni, nello sviluppo di que-
sto giovane penetrasse qualcosa che 1’individualita di Zarathu-
stra era in grado di riversare in quella triplice corporeitd umana,
tutto quanto cioe pud venire da un’individualita tanto elevata. Ci
facciamo quindi una giusta rappresentazione di Gesu di Naza-
reth, fino ai suoi trent’anni, pensandolo come un’individualita
umana elevatissima, come un’individualitd appunto la cui for-
mazione era stata preparata come abbiamo visto.

Se vogliamo intenderci, dobbiamo ora arrivare a comprende-
re che i frutti dello sviluppo che sperimentiamo nei nostri corpi
vanno a vantaggio dell’individualita. I nostri corpi ci offrono
I’occasione affinché la nostra individualita possa per cosi dire
succhiare dalla vita i frutti per la sua ulteriore evoluzione.
Quando alla morte, parlando della morte di un uomo normale,
abbandoniamo i nostri corpi, non vi lasciamo cid che in essi
abbiamo acquistato ed elaborato in quanto individualita. Vedre-
mo piu tardi per quali speciali circostanze qualcosa possa rima-
nere nei corpi, ma come regola, come legge, 1’individualita non
lascia nei corpi quel che ha acquistato. Mentre dunque Zarathu-
stra abbandona al trentesimo anno la triplice corporeita di Gesu
di Nazareth, lascia i tre corpi: fisico, eterico e astrale. Tutto cid

‘invece che I’individualitd di Zarathustra aveva potuto acquisire

grazie a quegli strumenti penetra nella sua individualita, conti-
nua a vivere nella sua individualita, che ora esce da quella tri-
plice corporeita. Tutto cid va a vantaggio della sua individualita.
D’altra parte qualcosa ¢ stato indubbiamente raggiunto nella tri-
plice corporeita di Gesu di Nazareth, che cioé¢ la natura umana,
quale essa era prima delle influenze luciferiche e arimaniche,
fosse unita con I’individualita che piu a fondo di qualsiasi altra
era penetrata con lo sguardo nella spiritualitd del macrocosmo.
Pensiamo infatti a tutto cid che I’individualitd di Zarathustra -
aveva attraversato! Allorché essa operava per la fondazione
della civilta paleopersiana guardando il grande spirito solare,
gia lo sguardo di Zarathustra penetrava negli spazi universali
dello spirito. La sua individualitd sempre pil si andava evol-

163



vendo attraverso le successive incarnazioni. Se I’interioritd
della natura umana, con le forze piu intense dell’amore e della
compassione, era arrivata a costituirsi perché una sostanza
umana pura era rimasta conservata fino alla nascita del Gesii
nathanico, e perché inoltre il corpo astrale si era poi compene-
trato delle forze del Gautama Buddha, se dunque esisteva nel
(_}esfl nathanico quella che possiamo chiamare “I’intima interio-
rl?&‘i” dell’uomo, con tale corporeita si uni nel dodicesimo anno
I’individualitd umana che, fra tutte le altre, era penetrata con lo
sguardo con pill chiarezza e pit a fondo nella spiritualita del
macrocosmo. Con questo perd gli strumenti del Gestl nathanico
vennero tanto trasformati da essere ormai capaci di accogliere in
S.é 1’e§senza, I’essenza macrocosmica del Cristo: Se ’individua-
lit di Zarathustra non avesse compenetrato fino al trentesimo
anno quella corporeita, quegli occhi non sarebbero stati capaci
di sopportare la sostanza del Cristo dai trent’anni fino al miste-
ro del Golgota, quelle mani non sarebbero state capaci al trente-
simo anno di compenetrarsi con la sostanza del Cristo. Per pote-
re accogliere il Cristo, la corporeita dovette in certo qual modo
essere preparata, allargata, dall’individualitd di Zarathustra,
Indubbiamente in Gesu di Nazareth, nel momento in cui Zara-
thustra lo abbandoné e I’individualita del Cristo penetro in lui

non abbiamo dunque dinanzi a noi né un iniziato, né un uom(;
per quanto superiore. Un iniziato & tale perché ha un’individua-
111Ea Superiormente evoluta; essa perd era appunto uscita dalla
trl_pllce corporeita di Gesti di Nazareth. Abbiamo soltanto la tri-
plice corporeita che, per virtd della dimora in essa di Zarathu-
stra, era preparata in modo da poter accogliere I’individualita
de! Cristo. Ma ora, per mezzo dell’unione dell’individualita del
Cristo col corpo appunto descritto, era diventato necessario quel

che ora vedremo.

Durante i tre anni dal battesimo di Giovanni nel Giordano
fino gl vero e proprio mistero del Golgota, I’evoluzione corpo-
rea di corpo fisico, corpo eterico e corpo astrale fu del tutto
diversa dall’evoluzione corporea degli altri uomini. Poiché le
forze luciferiche e arimaniche non avevano avuto influenza sul

164

Gesu nathanico in precedenti incarnazioni, era data la possibilita
che dal battesimo di Giovanni nel Giordano in poi, poiché ora in
Gest di Nazareth non vi era I’individualitd di un io umano, ma
I’individualita del Cristo, non venisse formato tutto ci¢ che di
solito deve sempre agire nella corporeitd umana. Ieri abbiamo
detto che quello che chiamiamo il fantdma umano, la vera forma
primordiale che assorbe in sé gli elementi materiali e poi li
lascia con la morte, andd degenerando durante il corso dell’evo-
luzione umana fino al mistero del Golgota. In certo modo pos-
siamo concepire tale degenerazione nel senso che in sostanza il
fantoma, fin dal principio dell’evoluzione umana, era destinato
a non essere toccato dalle parti materiali che vengono accolte
dall’'uvomo come alimenti dal regno minerale, vegetale e anima-
le. 1l fantdma non doveva esserne toccato, ma invece lo fu per-
ché, a seguito dell’influsso luciferico, si stabili una stretta unio-
ne fra il fantoma e le forze che 1’'uomo accoglie per mezzo del-
I’evoluzione terrena, specialmente le parti che ne costituiscono
le ceneri. La conseguenza dell’influenza luciferica fu dunque
che il fantoma, accompagnando 1’ulteriore evoluzione dell’uma-
nitd, sviluppd una forte attrazione verso le ceneri; e quindi per
questa circostanza, invece di unirsi col corpo eterico umano, si
uni con i prodotti di distruzione. Queste furono le conseguenze
delle influenze luciferiche. Dove gli influssi 1luciferici erano
stati tenuti indietro, come avvenne nel caso del Gesu nathanico
in cui non vi era nessun i0 umano, ma esisteva 1’entita cosmica
del Cristo dal battesimo di Giovanni in poi, avvenne che nessu-
na forza di attrazione si affermd tra il fantdma umano e le parti
materiali che venivano accolte. Durante i tre anni il fantoma
rimase intatto dalle parti materiali. Lo si esprime in modo occul-
to dicendo che in effetti il fantdma umano, come si era andato
formando attraverso le evoluzioni di Saturno, Sole e Luna, non
doveva avere nessuna forza di attrazione per le parti costituenti
le ceneri, ma doveva poter attrarre soltanto i costituenti salini
solubili; esso si sarebbe cosi volatilizzato nella stessa misura in
cui le parti costituite di sale si disciolgono. In senso occulto si
direbbe che esso si discioglie e si trasferisce non nella terra, ma

165



nelle parti volatilizzate. Fu appunto caratteristico che, con il bat-
tesimo di Giovanni nel Giordano, la penetrazione dell’indivi-
dualita del Cristo nel corpo del Gesu nathanico annulla ogni
nesso del fantoma con le parti costituenti le ceneri, ¢ lascia solo
il nesso con le parti costituite di sale. Questo risulta anche quan-
do il Cristo Gestt vuol spiegare a coloro che ha prescelto che dal
modo in cui si sarebbero serititi uniti con ’entitd del Cristo
doveva venir procurata all’ulteriore evoluzione umana la possi-
bilitd che quell’unico corpo risorto dalla tomba, il corpo spiri-
tuale, potesse trasferirsi negli uomini. Questo il Cristo intende
dire quando si serve delle parole: «Voi siete il sale della terray.
Tutte queste parole, che vengono ricordate nella terminologia e
nelle espressioni artistiche degli alchimisti e dell’occultismo dei
tempi che seguirono, tutte le parole che troviamo nei Vangeli
hanno un significato profondissimo; proprio questo significato
era ben conosciuto dai veri alchimisti del medioevo e dei tempi
che seguirono (non dai ciarlatani di cui cj narra la letteratura), e
nessuno esprimeva questi nessi senza sentire nel cuore il rap-
porto col Cristo.

Cosl risulta che quando il Cristo fu crocifisso, quando il suo
corpo venne inchiodato alla croce (ripéto qui esattamente le
parole del Vangelo per la semplice ragione che in effetti le vere
ricerche occulte confermano assolutamente e parole del Vange-
lo), quando il corpo di Gest di Nazareth venne inchiodato alla
croce, il fantdma era in realta del tutto intatto, consisteva della
forma corporea spirituale soltanto spiritualmente visibile, e si
trovava in una connessione molto pid labile col contenuto mate-
riale degli elementi terreni che non in qualsiasi altro uomo, per
la semplice ragione che negli altri uomini si & verificata un’u-
nione del fantdma con gli elementi, un’unione che tiene assieme
questi elementi. Nel Cristo Gesu in effetti il caso era del tutto
diverso. Era come, si potrebbe dire, se per forza di inerzia alcu-
ne parti materiali ancora si conservassero nella forma che-ad
esse era stata data, € dopo qualche tempo si disfacessero in modo
che di esse quasi niente rimanesse visibile. Cosi era per le parti

materiali del corpo del Cristo Gesu. Quando venne deposto dalla -

166

croce, le parti ancora si tenevano assieme, ’ma €sse non avevano
nessun collegamento con il fantdma perché esso ne era del tutto
libero. Quando poi il corpo venne trattato con determmate
sostanze che agirono a loro volta su di esso dlverse}mente da
come agiscono su altri corpi che vengono.lrr.lba.lsamat.l,. avvenne
che dopo la sepoltura le sostanze mfaterlah si Volatl.l‘lz'zas.sero
rapidamente e passassero presto negli glemer_ltl. _Permg i disce-
poli che andarono a guardare trovarono i panni coi qu,ah era stato
ricoperto mentre il fantdma, al quale ¢ collega.ta.l evolumoqe
dell’io, era risorto dal sepolcro. Non fa merav1gha' che Maria
Maddalena, che conosceva soltanto il fantdma di prima, guello
compenetrato dagli elementi della terra, non potesse poi ricono-
scere nel fantoma liberato da qualsiasi peso terreno la medesima

figura che essa vedeva ormai chiaroveggentemente. Quella figu-

ra le appariva ora diversa. Dobbiamo renderci ber! conto (?he. sol-
tanto per virtu della forza derivata dgllo stare assieme d'e1 disce-
poli col Cristo, tutti i discepoli ¢ gli uomini di cui ci viene nar-
rato poterono vedere il Risorto. Egh apparve 1nfgtt1. nel corpo
spirituale, nel corpo di cui Paolo dice che si moltiplica come il
seme e si trasferisce in tutti gli uvomini. Paolo stesso era convin-
to che agli altri discepoli fosse apparso non il corpo compene-
trato di elementi terreni, ma il medesimo corpo che era apparso
anche a lui; lo dice nel noto passo della prima Lettera ai Corin-
zi (15 - 3, 8): «Vi ho infatti trasmesso, in primo lupgo, q}lello chf:
10 stesso ho ricevuto, cio¢ che Cristo & morto pei nostri peccati,
secondo le Scritture, che fu sepolto, che risuscitd secondo le

 Scritture il terzo giorno, che apparve a Pietro, poi ai dodici.

Apparve pure a piu di cinquecent(? fratelli in una volta, dei.qua}h
i pit vivono tuttora, mentre alcuni sOno morti. Appaljvez quindi a
Giacomo, poi a tutti gli apostoli. E infine, dopo tutti, ¢ apparso
anche a me, quale nato da nascita prematuray. o

A Paolo il Cristo apparve con I’evento di Damasgo, e poiché
il modo con cui gli apparve vien messo a pari con il modo con
cui si paleso agli altri discepoli, mostra qhe ll.CI‘IStO era appar-
so a Paolo nella medesima forma che agli altri. Ma da che cosa
fu convinto Paolo?

167



In un certo senso Paolo era gia iniziato prima dell’evento di
Damasco. Era un’iniziazione secondo il principio antico ebraico
e greco. Egli era un iniziato che fino-allora sapeva soltanto che
cgloro che si uniscono:al mondo spirituale con I’iniziazione
diventano indipendenti nel corpo eterico dal corpo fisico, e pos-
sono palesarsi in un determinato modo a coloro che sono capa-
ci di vederli, nella loro piu pura.forma del corpo eterico. Se a
Paolo fosse apparso soltanto un semplice corpo eterico indipen-
dente dal corpo fisico, avrebbe parlato diversamente. Avrebbe
detto di aver veduto uno che era stato iniziato, e che indipen-
dentemente dal corpo fisico continuava a vivere nell’evoluzione
terrestre. N¢ cio lo avrebbe specialmente sorpreso: Non era dun-
que questo che egli aveva sperimentato-a Damasco. Quel che
aveva sperimentato era qualcosa di cui sapeva che si sarebbe
potuto sperimentare soltanto dopo che le Scritture si fossero
cqmpiute: che cioé nell’atmosfera spirituale della terra fosse
esistito come figura soprasensibile un fantdma umano comple-
to, un corpo umano . risorto dal sepolcro. Questo egli aveva
veduto! Questo-gli era apparso a Damasco e lo aveva convinto:
Egli era 13! E risorto! Vi ¢& infatti cid che puod emanare soltanto
da lgi, vi ¢ il fantdma che pud essere veduto da tutte le indivi-
duall.te‘l umane che cercano un nesso con il Cristo. Questo lo poté
convincere che il Cristo gia era stato sulla terra, che non era

-ancora da venire, che vi era stato veramente in un corpo fisico,
¢ che quel corpo fisico aveva redento la vera forma primordiale
del corpo fisico per la salvezza di tutti gli uomini.

Cl}e questa azione potesse accadere soltanto per mezzo del
massimo spiegamento dell’amore divinoe, in quale senso questa
azione fosse un atto di-amore, e in quale senso la parola “reden-
zione” vada -intesa nell’ulteriore evoluzione dell’umanita, di
tutto questo parleremo domani.

168

NONA CONFERENZA

Karlisruhe, 13 ottobre 1911

Le passate conferenze ci hanno condotto in sostanza a due
problemi. -Uno di questi si riferisce all’evento oggettivo che ¢
legato al nome del Cristo Gesu; si riferisce alla natura dell’im-
pulso che, quale impulso del Cristo, & intervenuto nell’evolu-
zione umana. L’altro problema si riferisce al modo con cui il
singolo puo stabilire il proprio nesso con I’impulso del Cristo;
come per cosi dire I’impulso del Cristo possa agire per il singo-
lo. Naturalmente le risposte a questi due problemi sono legate
fra di loro, perché abbiamo visto che 1’evento del Cristo & un
fatto oggettivo dell’evoluzione umana terrestre, e che proprio da
cio che ci si presenta nella resurrezione emana qualcosa di reale,
di vero. In certo qual modo, una specie di germe per il ristabili-
mento del nostro fantdma umano si & sollevato dal sepolcro con
il Cristo, e cid che allora, come germe, ¢ sorto dal sepolcro col
Cristo ha la possibilita di inserirsi in tutti gli womini che trova-
no un nesso con 1’impulso del Cristo.

Questo ¢ I’aspetto obiettivo del nesso del singolo con I’im-
pulso del Cristo. Oggi vogliamo aggiungere alle osservazioni
dei giorni passati la parte soggettiva, vogliamo cercare di trova-
re una risposta al problema che formuliamo press’a poco cosi:
come trova il singolo la possibilitd di accogliere in sé gradata-
mente cid che € derivato dalla resurrezione del Cristo?

Se vogliamo rispondere a questa domanda dobbiamo distin-
guere anzitutto due cose. Quando il cristianesimo penetrd come
religione nel mondo, esso non era solo una religione per gli
uomini che aspirassero alla via occulta, cio¢-per gli uomini che
attraverso qualsiasi via spirituale volessero avvicinarsi al Cristo,
ma era una religione che doveva essere adatta per tutti, che
doveva poter essere accolta da tutti gli vomini. Percid non si
deve credere che occorresse uno speciale sviluppo occulto o
esoterico per trovare la via verso il Cristo. Dobbiamo dunque

169



esaminare f_mzitutto una delle vie verso il Cristo, la via exoteri-
ca che ogni anima, ogni cuore ha potuto trovare nel corso del
tempo. Da questa poi dobbiamo distinguere Ialtra via, quella
che finora, fino ai tempi nostri, si schiudeva a un’anima che
volesse seguire esotericamente il cammino, che non volesse
dunque cercare il Cristo semplicemente per la via esteriore, ma
che lo volesse cercare per mezzo_di uno sviluppo delle forze
occulte. Dobbiamo quindi distinguere la via del piano fisico e la
via dei mondi soprasensibili.

Nessuno dei secoli passati & stato tanto poco chiaro riguardo-

a}la via esteriore exoterica verso il Cristo, quanto il diciannove-
simo. Il corso del secolo decimonono, a sua volta, & stato pit
chiaro nella sua prima meta che nella seconda. Si potrebbe dire
che gli uomini sempre pitl si allontanarono dalla conoscenza
dell_a via verso il Cristo. A questo riguardo gli uomini che seguo-
no il 'pensiero moderno non si fanno pit un’idea giusta di come
le anime, per esempio ancora nel diciottesimo, potessero segui-
re la via verso I’impulso del Cristo, e come perfino nella prima
meta del secolo diciannovesimo esistesse una certa possibilita di
trovare I’impulso del Cristo come qualcosa di reale. Sopra&utto
nel secolo diciannovesimo la via verso il Cristo & andata perdu-
ta per gli womini. Lo si pud comprendere, considerando che ci
troviamo veramente al punto di partenza di un nuovo cammino
verso il Cristo. Abbiamo spesso parlato della nuova via che si &
aperta alle anime, per cosi dire del rinnovarsi dell’evento del
Cristo. Nell’evoluzione dell’umaniti avviene sempre cosi: ci
deve cioé essere una specie di punto pit basso prima che arrivi
una nuova luce. Cosi anche 1’allontanamento dai mondi spiri-
tuali, quale si presentd nel secolo diciannovesimo, riesce natu-
I‘?,IC di fronte al fatto che il ventesimo, appunto nel modo pecu-
liare gia spesso descritto, segna 1’inizio di un’epoca del tutto
nuova per la vita spirituale degli uomini.

A volte, perfino a chi gia si sia un poco familiarizzato con la
scienza dello spirito, sembra che il movimento spirituale come
no.i P’abbiamo sia qualcosa di completamente nuovo. Se pre-
scindiamo dall’arricchimento che il movimento spirituale ha

170

avuto negli ultimi tempi in Occidente, con le idee della reincar-
nazione e del karma che vi sono fluite, se prescindiamo dal flui-
re dell’insegnamento delle ripetute vite terrene e del loro signi-
ficato per I’intera evoluzione umana, dobbiamo dire che per il
resto le vie che conducono al mondo spirituale sono molto simi-
li alle nostre vie teosofiche, e non rappresentano affatto qualco-
sa di nuovo per I’evoluzione dell’umanita occidentale. L'uomo
che pero cerca di penetrare nei mondi spirituali per la via odier-
na della teosofia si trova alquanto estraneo al modo in cui per
esempio la teosofia veniva coltivata nel secolo diciottesimo.
Proprio in queste regioni, nel Baden e soprattutto nel Wiirttem-
berg, la teosofia veniva'molto praticata nel secolo diciottesimo.
Mancava perd ovunque una visione-illuminata dell’insegnamen-
to delle ripetute vite terrene, € per questo I’intero campo del
lavoro teosofico ne rimaneva in certo modo offuscato. Anche la
visione di coloro che potevano penetrare a fondo con lo sguar-
do nei nessi occulti, e soprattutto anche nel rapporto del mondo
con I’impulso del Cristo, rimaneva offuscata dalla mancanza di
un insegnamento giusto intorno alle ripetute vite terrene. Ma da
tutto il campo della concezione cristiana del mondo e della vita

. cristiana si levo sempre una specie di anelito teosofico. Tale

aspirazione teosofica esercitava ovunque la sua azione, anche

- sulle vie esteriori exoteriche degli uomini che non potevano rag-

giungere altro che una vita esteriore in comune, per esempio
nelle comunita cristiane o in altre simili. Possiamo vedere quan-
to la tendenza teosofica compenetrasse 1’aspirazione cristiana,
citando per esempio i nomi di Bengel e Oetinger*, attivi nel
Wiirttemberg; se teniamo conto che mancava loro ’idea delle
ripetute vite terrene, in tutta la loro opera arrivarono assoluta-
mente, anche con concezioni superiori, al-massimo cui si pud
arrivare sull’evoluzione dell’umanita in merito all’impulso del
Cristo. Se teniamo conto di questo dobbiamo dire che la diretti-
va fondamentale della vifa teosofica ¢ sempre esistita. Vi ¢ quin-
di molto di vero in quello che scrisse Richard Rothe, professore
presso la vicina Universitd di Heidelberg, nella prefazione di un
libro pubblicato nel 1847* proprio su diversi argomenti teosofi-

17



ci del secolo diciottesimo. Egli dice: «Difficilmente si riconosce
presso gli antichi teosofi che cosa voglia in sostanza la teosofia,
ma non meno chiaramente risulta che la teosofia, sulla via fino-
ra se?guita, non puo arrivare a nessuna esistenza scientifica,
percio anche a nessuna azione di qualche importanza. Sarebbe
perd molto affrettato voler dedurre che essa sia un fenomeno
scientificamente non giustificato-ed effimero. La storia ce ne da
la qhiara prova. Ci narra che questo fenomeno misterioso non ha
mai potuto affermarsi, ma nondimeno sempre di nuovo si & riaf-
facciato e anzi, attraverso la catena di una tradizione che mai si
spegne, viene conservato nelle forme pit diverse.

Bisogna pensare che chi scriveva questo negli anni Quaranta
del secolo diciannovesimo, poteva conoscere la teosofia solo nel
moglo in cui essa gli era giunta da alcuni teosofi del secolo
diciottesimo. E bisogna pur riconoscere che quanto veniva tra-
smesso non si poteva indubbiamente rivestire con le- forme della
nostra scienza; percid era anche difficile credere che la teosofia
d@ allora potesse penetrare in circoli pill estesi. Se ne prescin-
diamo, ci dovra apparire tanto piti importante la voce che dagli
anni Quaranta del secolo diciannovesimo ci dice: «L’importan-
te, quando la teosofia sia diventata vera e propria scienza e
abbia ottenuto risultati chiaramente determinati, & che questi
di\{entino a poco a poco convinzione generale o diventino popo-
lari, e vengano cosi ereditati, come ‘verita per tutti valide, da
coloro che non possono seguire le vie lungo le quali esse sono
state scoperte, e per le quali soltanto potevano venir scoperte».

Segue poi un atteggiamento pessimistico nei riguardi della
teosofia che oggi non possiamo piu condividere, perché chi si
ritrova nell’atteggiamento odierno della scienza dello spirito
sara convinto che la teosofia, con il suo metodo di azione, pud
diventar popolare per moltissima gente. Percid tale pessimismo
deve soltanto incoraggiarci. Rothe dice piul oltre: «Perd questo
riposa nel grembo dell’avvenire e non possiamo precorrere . gli
avvenimenti; per ora rallegriamoci della bella descrizione del

caro Oetinger, che trovera certamente buona accoglienza in una
vasta cerchia di lettori».

172

Cosi vediamo come in un certo senso la teosofia sia stata una
pia speranza degli uomini che nel secolo diciottesimo sapevano
ancora qualcosa dell’antica teosofia. Poi senza dubbio la cor-
rente della vita teosofica venne sopraffatta dalle tendenze mate-
rialistiche del secolo diciannovesimo, e soltanto come un’alba
dei nuovi tempi possiamo di nuovo accostarci alla vera vita spi-
rituale, ora perd in una forma che puo essere abbastanza scien-
tifica affinché in sostanza ogni cuore e ogni anima possa com-
prenderla. Nel secolo diciannovesimo ando del tutto perduta la
comprensione per qualcosa che per esempio i teosofi del secolo
diciottesimo ancora comprendevano appieno e che chiamavano
allora il “senso centrale”. Di Oetinger per esempio, che fu atti-
vo qui vicino a Murrhardt, sappiamo che fu per qualche tempo
seguace di un uomo molto semplice in Turingia; i discepoli di
costui sapevano che possedeva cio che si chiamava il senso cen-
trale. Che cosa era il senso centrale per quei tempi? Era cid che
ora si presenta in ognuno quando con serietd e ferrea energia
segue le norme tracciate anche nel mio libro Iniziazione. In
sostanza questo e non altro possedeva quell’'uomo semplice
della Turingia (si chiamava Vélker*); quel che egli elaboro in

‘'una teosofia molto interessante per il suo tempo influenzo

Oetinger. Come ¢ difficile per gli uomini del presente familia-
rizzarsi con ’idea che un approfondimento teosofico ci ¢ in
effetti tanto vicino, e che tale approfondimento ha una letteratu-
ra molto vasta, anche se sepolta nelle biblioteche e presso gli
antiquari, cosi ¢ altrettanto difficile accogliere in genere I’even-
to Cristo come un fatto obiettivo. Quanto si discusse in proposi-
to nel secolo diciannovesimo! In breve tempo non & possibile
registrare le innumerevoli opinioni e i vari giudizi emessi in
quel secolo sul Cristo Gesu. Se ci si da la pena di esaminare un
certo numero di tali opinioni, tanto laiche quanto teologiche, si
ha difficolta ad avvicinare i giudizi di allora su questo argo-
mento a quelli dei tempi in cui dominavano migliori tradizioni.
Nel secolo diciannovesimo fu perfino possibile considerare
grande teologo chi era ben lontano persino dall’ammettere che
un Cristo obiettivo fosse penetrato nella storia del mondo e vi

173



avesse agito. Qui arriviamo -alla domanda: quale nesso con il
Cristo pud trovare chi non segua-alcuna via esoterica, ma riman-
ga soltanto nel campo exoterico? :

Finché si ¢ dell’idea, propria anche ad alcuni teologi del
secolo diciannovesimo, che 1’evoluzione umana ¢ qualcosa che
puo svolgersi:solo nell’interioritd umana. e che per cosi dire
nulla ha-da fare con il macrocosmo, non sipud in genere arriva-
re afi alcun apprezzamento obiettive del Cristo Gesl. Si arriva a
ogni specie di idea grottesca, mai perd ad un nesso.con ’even-
to del Cristo: Se si crede di poter-arrivare all’ideale umano pit
eleyato,' adatto all’evoluzione terrestre, per semplice via animi-
ca interiore, per una specie di autoredenzione, non sara possibi-
le un nesso. col Cristo obiettivo. Si potrebbe anche dire: se il
pensiero della redenzione ¢ qualcosa a cui si-pud rispondere per
via ps_lcologica, non:vi ¢ un nesso con:il Cristo. Chi-perd pene-
tra piu a fondo nei segreti del mondo trovera ben presto che, se
si crede di poter arrivare all’ideale piu alto. dell’esistenza te;re-
stre sgltanto per mezzo di se stessi, soltanto per mezzo dell’e-
v_oluzmnc interiore, si spezza del tutto il nesso col'macrocosmo;
si avra allora il macrocosmo.dinanzi a sé come una specie di
natura, si avra I’evoluzione animica interiore aecanto:al-macro-
cosmo come- qualcosa che gli scorre parallela; ma non si potra
trovare un rapporto fra 1 due: L’aspetto. terribilmente grottesco
dell’evoluzione nel secolo diciannovesimo .év-ap‘punto che ven-
gono separati, divisi/in.-du¢ microcosmo e macrocosmo. Se que-
sto non fosse avvenuto, non sarebbero potuti nascere tutti i
malintesi:che sono legati ai nomi di “materialismo teoretico” da
un canto, ¢ di. “idealismo: astratto’:dall’altro. :Si -pensi che la
scissione fra microcosmo e macrocosmo:fece si:che:gli uomini
poco attenti-alla vita interiore. dell’anima, arrivassero ad »attri:
buire la vita interiore dell’anima e la corporeita-esteriore al
macrocosmo, facendo scorrere tutto in processi materiali. Gli
altri, I:esisi conto:che-vi & una'vita interiore, caddero.a poco a
poco in astrazioni riguardo a tutto cid che in conclusione ha
significato soltanto per I’anima umana.

Volendosi rendere chiaramente conto di ‘questo‘ difficile pro-

174

blema, occorre ricordare qualcosa di molto importante che si
imparava nei misteri. Chiediamoci quanti credono oggi, nell’in-
timo della loro coscienza, che se pensano a qualcosa, se hanno
per esempio un cattivo pensiero riguardo a un’altra persona, cid
non ha in fondo alcuna importanza per il mondo esterno; il pen-
siero & soltanto in loro. Sarebbe diversa I’importanza se si desse
uno schiaffo: allora sarebbe un avvenimento sul piano fisico;
Paltro & un semplice sentimento, o un semplice pensiero. Oppu-
re procedendo: molti, mentendo oppure cadendo in peccato o in
errore, dicono: & qualcosa che si svolge nell’anima umana, men-
tre se per esempio una pietra cade dal tetto affermano: ¢ qual-
cosa che si svolge fuori. Sulla base di una comprensione super-
ficiale sara facile far capire che, quando una pietra cade dal tetto
oppure cade magari nell’acqua, provoca nell’acqua delle onde
che si allargano; ogni cosa ha cioé conseguenze che si estendo-
no segretamente, ma quel che si svolge nell’anima di un uomo ¢
isolato da tutto il resto. Gli uomini hanno percio potuto-credere
che sia soltanto una questione riguardante 1’anima; per esempio
il peccare, I’errare ¢ poi il rimediarvi. Su una tale coscienza
dovrebbe agire in modo grottesco. cio che ¢ stato presentato
negli ultimi due anni, almeno davanti a una gran parte di noi.
Intendo ticordare la scena del dramma rosicruciano La porta

- dell’iniziazione dove Capesius- e Strader entrano nel mondo

astrale e viene mostrato come cid che essi pensano, dicono e
sentono non sia senza importanza per il mondo obiettivo, per il
Macrocosmo, ma come vengano invece: sprigionate tempeste
negli elementi*: Agli uomini di oggi 'sembra follia pensare che
I’effetto di un pensiero sbagliato possa scatenare anche 1’azione
di forze distruttrici- nel macrocosmo. Nei misteri veniva pero
chiaramente mostrato che se ad esempio qualcuno mentiva o
cadeva in errore, si-aveva-un vero processo reale che non riguar-
dava noi soli. Esiste perfino-un proverbio: “I pensieri non paga-
no dazio”, perché appunto non si vedela barriera daziaria quan-
do nascono i pensieri. Essi sono patte per0 del mondo obiettivo
¢ non solo vicende dell’anima. Il discepolo dei misteri vedeva
che dicendo una menzogna si ha nel mondo soprasensibile 1’o-

175



scuramento di una determinata luce, che compiendo un atto

poco amorevole il fuoco della propria insensibilitd brucia qual-

cosa nel mondo spirituale, che con gli errori si spegne la luce nel

macrocosmo. L’effetto che veniva mostrato al discepolo attra-

verso ’evento obiettivo era come mediante ’errore venisse

spento qualcosa sul piano astrale e sorgesse la tenebra, € come

un’azione non amorevole agisse-come un fuoco che consuma e

distrugge. ;

Nella vita exoterica I’uomo non sa che cosa si svolge attorno

a lui. E davvero come lo struzzo e deve conficcare il capo nella
sabbia, poiché non vede gli effetti che tuttavia esistono. Gli

effetti dei sentimenti esistono, e diventavano visibili per gli
oqchi soprasensibili, quando per esempio si veniva condotti nei
misteri. Ma davvero soltanto nel secolo diciannovesimo poteva
accadere che si dicesse: tutti i peccati commessi, tutte le debo-
lqzze esistenti in noi, sono soltanto vicende personali; la reden-
zione deve avvenire attraverso -un evento nell’anima. Percid il
Cristo pud essere soltanto un evento interiore dell’anima. Cid
chc? ¢ necessario perché non solo 1’uomo trovi la sua via verso il
Cristo, ma soprattutto perché non spezzi il suo nesso con il
macrocosmo, € la conoscenza che, se si cade in errore o in pec-
cato, si hanno eventi oggettivi e non soggettivi, avviene qualco-
sa fu.ori nel mondo. Dal momento in cui si diventa coscienti che
con i propri peccati ¢ i propri errori accade qualcosa di oggetti-
vo, dal momento in cui si sa che quel che si fa e si muove eser-
ctta un’azione che non ¢ pill in relazione con noi, ma & collega-
ta con I’intero corso obiettivo dell’evoluzione del mondo, si
abbraccia con lo sguardo I’intero ~corso dell’evoluzione del
mondo, e non si potra pi dire che rimediare a quel che si ¢ pro-
vocato sia soltanto una vicenda interiore che riguarda I’anima.
Vi sarebbe una possibilitd che avrebbe perfino un buon signifi-
cato, ed & considerare cid che porta 1’uomo all’errore e alla
debolezza, che ve lo ha portato attraverso le successive vite ter-
rene, non come una vicenda interiore di una singola vita, ma
come una vicenda del karma. Perd non & possibile che un even-
to, che non ¢ storico ¢ non appartiene all’umanita, come per

176

%

esempio ’influenza luciferica nell’antica epoca lemurica, possa
venir eliminato dal mondo per virtl di un evento umano. Attra-
verso I’influsso luciferico venne dato all’uomo il grande benefi-
cio di poter diventare libero, ma d’altro canto egli ¢ rimasto
esposto all’errore, alla possibilita di allontanarsi dalla via del
bene e del giusto, anche dalla via del vero. Quel che avviene nel
corso delle incarnazioni riguarda il karma. Ma tutto cid che dal
macrocosmo si insinua nel microcosmo, ci0 che le forze lucife-
riche diedero all’uomo & qualcosa di cui egli da solo non pud
venire a capo. Per pareggiarlo occorre un fatto oggettivo. In
breve, poiché I’errore o il peccato commessi non sono soltanto
soggettivi, si deve sentire che un fatto semplicemente soggetti-
vo nell’anima non ¢ sufficiente per attuare la redenzione.

Chi ¢ percio convinto dell’obiettivitd dell’errore, capira pure
’obiettivita dell’atto di redenzione. Non si puo affatto presenta-
re I’influsso luciferico come un fatto obiettivo senza contrap-
porvi al contempo 1’atto che lo ha compensato: ’evento del Gol-
gota. In ultima analisi, come antroposofi si ha la scelta soltanto
fra due possibilitd. Si pud basare tutto sul karma: allora natural-
mente, per tutto cid che 1'uomo stesso ha procurato, si ha
senz’altro ragione; ci si trova perd costretti a prolungare arbi-
trariamente la ripetizione delle vite tanto nel futuro quanto nel
passato, e non si arriva a una fine, né nel futuro, né nel passato.
Tutto gira sempre come una ruota. L’altra idea dell’evoluzione ¢
invece 1’aspetto che dobbiamo afferrare: ritenere che vi siano
state le varie evoluzioni di Saturno, Sole € Luna, del tutto diffe-
renti dall’esistenza terrestre, che per la prima volta nell’esisten-
za terrestre si sia avuta la ripetizione di vite terrene che cono-
sciamo, e che ’influsso luciferico si sia presentato .come un
evento unico; tutto questo da un vero contenuto a quella che si
chiama concezione teosofica. Essa non & perd concepibile senza
I’obiettivitd dell’evento del Golgota.

Se consideriamo i tempi precristiani, ¢ da un altro aspetto lo
si ¢ gia detto, gli uomini erano in certo senso diversi. Quando
discesero dai mondi spirituali nelle incarnazioni terrene, porta-
rono seco una determinata quantitd di elementi divini che si

177



esaurirono gradatamente mentre 1’uomo entrava nelle incarna-
zioni terrene; erano esauriti al tempo degli eventi di Palestina.
Nei tempi precristiani, riflettendo per cosi dire sulle proprie
debolezze, gli uomini avevano percio sempre sentito che quan-
to di meglio avevano proveniva veramente dalla sfera divina
dalla quale erano discesi. Ancora sentivano gli ultimi effetti del-
I’elemento divino. Questo era~pero esaurito quando Giovanni
Battista diceva: trasformate la vostra concezione del mondo per-
ché i tempi sono cambiati; ora non potrete pilt innalzarvi allo
spirito come nel passato, perché non & piu possibile vedere nel-
Iantica spiritualitd. Cambiate il vostro modo di vedere e acco-
gliete ’Entita divina che vuol dare nuovamente agli uomini cio
che dovettero perdere a seguito della loro discesa. Si potra cer-
care di negarlo se si vuol pensare in modo astratto, ma non lo si
potra negare se molto in concreto si vuol considerare la storia
ufficiale, ché I’intero modo di sentire degli uomini si & trasfor-
mato nel tempo che segna la svolta dell’evo antico al nuovo; &
il confine segnato dall’evento di Palestina. Dopo V’evento di
Palestina gli uomini cominciarono a sentirsi abbandonati. Sj
sentirono abbandonati quando si accostavano ai problemi piu
importanti che si riferivano alla parte intima e pil concreta del-
’anima; per esempio quando si chiedevano che cosa sarebbe
avvenuto di loro nell’insieme dell’universo se avessero varcato
la soglia della morte con una quantitd di azioni non compensa-
te. Si affaccio allora a quegli uomini un pensiero che indubbia-
mente poteva esser sorto dall’aspirazione dell’anima, ma che
poteva essere soddisfatto soltanto se 1’anima umana arrivava
alla concezione che era vissuto un Essere entrato nell’evoluzio-
ne dell’umanita, che a Lui ci si poteva appoggiare, che nel gran
mondo, dove non era possibile andare, ‘operava per il pareggio

delle azioni umane, aiutando a rimediare cid che era stato gua-

stato dall’influsso luciferico. Il senso di abbandono e il senso di

trovarsi protetti da una forza obiettiva penetrd nell’umanita,

assieme al sentimento che il peccato & una forza reale, un fatto

obiettivo. Vi penetrd anche 1’altro sentimento che vi ¢ legato:

che la redenzione & un fatto obiettivo, qualcosa che il singolo

178

uomo non pud provocare, perché non egli ha evocato l’i.nﬂussc?
luciferico, e che la pud procurare soltanto chi agisce nei mondi
in cui Lucifero opera coscientemente. .
Tutto cid che qui ho descritto con parole tratte dalla scienza
dello spirito non esisteva come concetto, come conoscenza, ma
era nei-sentimenti e nelle sensazioni; esisteva nei sentimenti la
necessita di volgersi verso il Cristo. C’era poi natpr‘aln}el_lte per
quegli uomini la possibilita di trovare nel!e comunita cristiane la
via per approfondire tutti quei sentimenti. Ip pltlrpa anahs}, 11‘91
tempo in cui aveva perduto il suo nesso originario con gli de},
che cosa trovava 1’uomo quando guardava la materia? In segui-
to alla discesa dell’uomo nella materia, sempre pit ando perdu-
ta la vista dello spirito e di cid che ¢ fisicamente divino I?Cll’u-.-
niverso. I residui dell’antica chiaroveggenza ancora esistenti
andarono gradatamente perduti, e in certo modo la natura venne
sdivinizzata. Un mondo solo materiale si stendeva davanti agli
uomini, e di fronte a tale mondo materiale essi non potevano
conservare la fede che un principio-Cristo fosse obiettivamente
operante. Cosi sarebbe indubbiamente un’assurdita pensare che.
il Cristo abbia un posto nell’immagine del mondo dei pensatori
materialistici, nell’idea formatasi per esempio nel secolo dician-
novesimo secondo cui I’universo che & all’origine della nostra
terra sia un agglomerato dalla-nebulosa pri-mf)rdia.le.di Kant-
Laplace, e che poi la vita sia sorta sui singoli pianeti; il tutto ha
condotto da ultimo ad immaginare I’intero mondo come una col-
laborazione di atomi. In una tale immagine del mondo I’entita
del Cristo non & pensabile; di fronte a una talq immagir}e nu'lla
si pud in genere sostenere di spirituale. Dobbiamo anzi capire
che qualcuno sostenga quel che ho letto la volt:«.l scorsa: credere'
alla resurrezione costringe a distruggere tutta I’immagine che ci
si fa del mondo. Questa immagine del mondo che a poco a poco
si € andata formando mostra soltanto che, per lo studio esterio-
re della natura e con quel-modo di pensare sulla natura, é spari-
ta la possibilitd di immedesimarsi nell’essere vivente dei fatti
naturali. _ o N .
Se parlo in questo modo, non & per fare della critica negati-

179



va. Doveva 'succedere che una volta la natura venisse sdiviniz-
zata e spogt}ata di spiritualita, perché I"uomo potesse concepire
l’gsswme di idee astratte necessarie per comprenderla, come &
~divenuto possibile nelle concezioni di Copemico, Keplero e
Galileo. L’'umanita doveva afferrare la trama delle idee che ha

condotto alla nostra epoca delle macchine. D’altra parte era.

necessario che il nostro tempo-ayesse un compenso per quel che
non poteva e§servi nella vita exoterica, un compenso per la
sopravvenuta impossibilitd di trovare direttamente dalla terra la
via alla spiritualitd. Se infatti gli uomini avessero potuto trova-
re la via alla spiritualita, avrebbero dovuto trovare la via al Cri-
sto, come la si trovera nei prossimi secoli. Doveva esservi un
compenso. :

Il problema ¢& ora: che cosa fu necessario per la via exoterica
dell’uomo verso il Cristo, durante i secoli in cuj si preparava
gradatamente una concezione atomistica del mondo che doveva
sempre piu sdivinizzare la natura, e che andd crescendo fino al
secolo diciannovesimo in una concezione della natura del tutto
sdivinizzata?

Occorrevano due cose. Per due vie si poteva arrivare exoteri-
camente alla visione spirituale del Cristo. Da un lato sj poteva
prospettare all’uomo la possibiliti che senza dubbio non & vero
che tutta la materia sia completamente estranea all’'uomo inte-
riore, all’intima spiritualita del singolo. Occorreva in effetti pre-
sentare la possibilita di capire che non & vero che nello spazio,
ovunque appare la materia, vi sia soltanto materia. In quale
n}ogo ¢i0 poteva avvenire? Per una sola via poteva avvenire, e
C10¢ occorreva trasmettergli qualcosa che al contempo fosse spi-
rltg € materia, qualcosa di cui dovesse sapere che ¢ spirito, e di
cui dovesse vedere che ¢ materia. Doveva cioé rimanere viven-
te .la} tra}sformazione, Peternamente valida trasformazione dello
SpIrito in materia e della materia in ispirito. Questo & accaduto
pf:rché Peucarestia & stata conservata e coltivata come un’istitu-
zione cristiana attraverso i secoli. Quanto pid risaliamo nei
secoli, c_ia quz.mdo fu istituita Peucaristia, tanto meglio la trovia-
mo capita nei tempi pil antichi che ancora non erano materiali-

180

stici. Infatti, di fronte alle cose piu alte, la prova che non ven-
gono pil comprese si mostra di regola nel fatto che se ne comin-
cia a discutere. Vi sono appunto cose che, finché si comprendo-
no, sono poco discusse; si comincia a discuterle quando piu non

si comprendono. Del resto in genere le discussioni dimostrano

che la maggior parte delle persone che vi partecipano non capi-
scono I’argomento in discussione. Cosi € avvenuto anche per
I’eucaristia. Finché si sapeva che 1’eucaristia ¢ la prova vivente
che la materia non ¢ semplicemente materia, ma che vi sono riti
per mezzo dei quali lo spirito pud venire aggiunto alla materia,
finché si sapeva che la compenetrazione dello spirito nella mate-
ria ¢ un compenetrarsi del Cristo, cosi come viene espresso nel-
I’eucaristia, la cosa venne accettata senza discussione. Dopo
venne pero il tempo in cui gia sorgeva il materialismo, in cui piu
non si comprese che cosa ¢ alla base dell’eucaristia, in cui si
discusse se il pane ¢ il vino fossero semplici simboli della divi-
nita, o se vi fluisse¢’'realmente la forza divina; in breve sorsero
tutte le discussioni'che nacquero appunto al principio dell’eta
moderna; per chi perd vede piu a fondo, tutto cid significa sol-
‘tanto che I’originaria comprensione della questione era andata
perduta. Per gli uomini che volevano arrivare al Cristo 1’eucari-
stia era un perfetto surrogato della via esoterica, quando non la
potevano seguire; potevano cosi trovare nell’eucaristia una vera
unione col Cristo. Ma tutto ha il suo tempo. '

Certo, come ¢ vero che nei riguardi della vita spirituale spun-
ta un’era del tutto nuova, cosi & vero che la via verso il Cristo,
che ¢ stata giusta per molti secoli, lo sara ancora per molti altri.
Le cose si modificano a poco a poco, € cid che prima era giusto
si trasformera gradatamente in qualcosa d’altro, quando gli
uomini diventeranno maturi. L’antroposofia deve agire per
afferrare qualcosa di concreto e di reale nello spirito. Ad esem-
pio, se con meditazioni, concentrazioni e tutte le conoscenze dei
mondi superiori gli uomini diventeranno maturi per vivere inte-
riormente non soltanto di semplici mondi di idee, non di sem-
plici mondi di sentimenti astratti, ma a compenetrarsi nella loro
interioritd con lo spirito, per questo sperimenteranno la comu-

181



nione nello spirito; in tal modo pensieri meditativi potranno
vivere in noi, e dall’interno produrre proprio il medesimo effet-
to che il simbolo dell’eucarestia, il pane consacrato, produceva
dal di fuori. Come il cristiano non evoluto poteva cercare
mediante 1’eucaristia la sua via verso il Cristo, cosi il cristiano
evoluto, che impara a conoscere la figura del Cristo grazie alla
progredita scienza dello spirito, potra elevarsi nello spirito a cio
che in futuro dovra diventare anche una via exoterica per gli
vomini. Cid scorrera come una forza che portera un amplia-
mento dell’impulso del Cristo. Allora anche tutti i riti si trasfor-
meranno e quel che prima avveniva con gli attributi del pane e
del vino, avverrd in futuro per mezzo di un’eucaristia spirituale.
Rimarra perd I’idea dell’eucaristia, della comunione. Occorre
soltanto dare una volta la possibilita che determinati pensieri
che ci pervengono grazie alle comunicazioni della scienza dello
spirito, che determinati pensieri interiori e sentimenti interiori
compenetrino e spiritualizzino sacralmente 1’interioritd, come
nel miglior senso dell’evoluzione interiore cristiana I’eucaristia
ha spiritualizzato e cristianizzato 1’anima umana. Quando que-
sto sara possibile, e lo sara, avremo fatto un altro passo nell’e-
voluzione. Cosi verra di nuovo fornita la prova reale che il cri-
stianesimo ¢ piu grande della sua forma esteriore. Non apprezza
infatti al suo giusto valore il cristianesimo chi ritiene che esso
sparirebbe, se venissero eliminate le sue forme esteriori di un
determinato tempo. Il cristianesimo ¢ giustamente apprezzato
soltanto da chi & convinto che tutte le chiese che hanno coltiva-
to I’idea del Cristo, tutte le idee esteriori, tutte le-forme esterio-
ri sono temporanee e percio transitorie; ma che 1’idea del Cristo
continuera a vivere nell’avvenire sempre con nuove forme nei
cuori ¢ nelle anime degli uomini, per quanto poco tali forme
oggi ancora si mostrino. Cosi la scienza dello spirito ci insegna
il significato che I’eucaristia aveva in effetti per la via exoterica
nel passato. : .
L’altra via exoterica era quella dei Vangeli. Qui bisogna ren-
dersi di nuovo conto di che cosa i Vangeli fossero in passato per
gli uomini. Non ¢ molto lontano il tempo in cui si leggevano i

182

Vangeli non come vennero letti nel secolo d.iciannovesin}o, ma
in modo da considerarli come una sorgente vivente, da cui qual-
cosa di sostanziale veniva trasmesso alle anime. Neppure erano
letti nel modo da me analizzato nella prima conferenza di que-
sto ciclo, quando ho parlato di una via errata, ma venivano letti
in modo che da fuori gli uomini vedessero venir lorp incontro
¢id verso cui I’anima aspirava; I’anima trovava descr1tto.11 vero
Redentore e sapeva che Egli certamente esisteva nell’urp‘verso.
Gli uomini capaci di leggere i Vangeli in quel modo gia cono-
scevano la risposta di molti problemi che alla gente tanto 11.1te1-
ligente del secolo diciannovesimo ora soltanto s1 affacglano
come tali. Basta ricordare quante volte, da persone molto' 3nte1—
ligenti a cui la scienza e ’erudizione sembravano essere gia cre-
sciute fin sopra i capelli, & stato ripetuto sotto varie forme, ne}le
discussioni sul problema del Cristo Gesu, che con 1g_conceg1o-
ne moderna del mondo non si pud realmente concﬂlar.e I’idea
del Cristo Gesu e gli eventi di Palestina. Viene spiegato in modo
apparentemente molto chiaro che, ‘q_uandp l’u.orr}O ancora non
sapeva che la terra ¢ un corpo cosmico piccolissimo, si poteva
credere che con la croce del Golgota sulla terra fosse avvenuto
un evento nuovo e specialissimo. Ma dopo che COPCI'H‘ICO ha
insegnato che la terra ¢ un piancta come gli altri, si puo forse
ancora credere che il Cristo sia peregrinato verso di noi da un
altro pianeta? Perché presumere, come si crpdeyq, che la terra
abbia una posizione tanto eccezionale? Poi veniva a@ol‘)eratz}
un’immagine: da quando la concezione del .md'ndo- si € cosi
allargata, sembrava che una delle rappresentazioni artistiche pil
importanti si fosse svolta non sopra un gratnde palcoscenico
della capitale, ma sul piccolo palcoscenico di un .teat’ro di pro-
vincia. Cosi apparivano gli eventi di Palestmq! P01cl}e la terra ¢
un corpo cosmico tanto piccolo, quegli eventi apparivano come
la rappresentazione di un grande dramma storico sul palcosce-
nico di un teatrino di provincia. Dunque non lo si poteva.crede-
re, appunto perché la terra € tanto piccola rispetto all’umverso';
Tutto cid sembra molto intelligente, ma non lo ¢ affatto, perché
il cristianesimo non ha mai affermato cio che qui viene in appa-

183



renza contraddetto. Il cristianesimo non fece sorgere 1’impulso
del Cristo in qualche luogo risplendente dell’esistenza terrestre,
ma sempre venne considerato importante che il portatore del
Cristo fosse nato in una stalla presso poveri pastori. Per collo-
carvi il Cristo la tradizione cristiana cercod non soltanto la pic-
cola terra, ma perfino un suo angolo piu recondito. Ai problemi
delle persone tanto acute e intelligenti gia era stato risposto dal
cristianesimo fin dalla sua origine, ma le risposte che il cristia-
nesimo stesso aveva dato non furono comprese, perché manca-
va ormai agli uomini la capacita di far agire sull’anima la forza
vivente delle grandi e maestose immagini.

Nondimeno nelle sole immagini dei Vangeli, senza 1’eucari-
stia e cio che vi si ricollega (perché essa & al centro dell’intero
culto cristiano e di altri culti) non avrebbe potuto essere trovata
la via exoterica degli uomini verso il Cristo; i Vangeli non
avrebbero potuto infatti diventare popolari a tal segno, se sol-
tanto per mezzo. loro la via verso il Cristo doveva diventare
popolare. Quando poi i Vangeli divennero popolari ne risultd in
definitiva che cid non era proprio un gran bene perché, con la
popolarizzazione dei Vangeli, sorse al contempo il grande
malinteso: il modo superficiale con cui sono stati interpretati e
tutto cid che il secolo diciannovesimo ne ha fatto; il che, sia
detto obiettivamente, fu certo un gran male. Credo che gli antro-
posofi potranno capire che dicendo “un gran male” non intendo
affatto criticare né svalutare il diligente studio di ricerca nei
lavori scientifici del secolo diciannovesimo, compresi tutti quel-
li della scienza della natura. Proprio questo & tragico: mentre
cio¢ la scienza (e chi la conosce lo ammetterd), a causa appunto
della sua profonda serietd e della sua straordinaria attivita e
abnegazione, non pud che essere ammirata, essa ha nondimeno
condotto a una completa dispersione e distruzione di quel che
voleva insegnare. La futura evoluzione dell’'umanita sperimen-
tera come un evento molto tragico della civiltd del nostro tempo
il fatto che si & voluto spiegare la Bibbia scientificamente, con
una scienza infinitamente degna di ammirazione, e che tale stu-
dio ci ha invece condotti a perdere la Bibbia stessa.

184

Cosi vediamo che in queste due direzioni viviamo exotericz}-
mente in un periodo di transizione € che, se si ¢ afferrato 1'0 spi-
rito dell’antroposofia, le antiche vie devono trasformarsi. ’Qra
che abbiamo esaminato le vie exoteriche del passato verso I’im-
pulso del Cristo, vedremo domani come si fo.rmi il legame‘con
il Cristo nel campo esoterico; arriveremo poi alla conclpsmne
delle nostre considerazioni mostrando come si possa arrivare a
concepire I’evento del Cristo, non soltanto per ’intera evolu-
zione dell’umanita, ma per ogni singolo uomo. Con questa con-
siderazione condurremo a termine il compito assegnato a queste
conferenze. Potremo esaminare la via esoterica piu in bre;ve,
poiché negli anni passati giad ne abbiamo posto le basi. Arrive--
remo cosi al coronamento della nostra costruzmne,.osservando
il nesso dell’impulso del Cristo con ogni singola anima umana.

185



DECIMA CONFERENZA

Karlsruhe, 14 ottobre 1911

Ieri abbiamo cercato di caratterizzare la via che ancora oggi
puo essere seguita per arrivare. al Cristo e che poteva special-
mente essere seguita in passato dalla coscienza exoterica.
Vogliamo ora anche accennare in breve alla via esoterica, cioé
alla via che pud condurre al Cristo in modo da poterlo trovare
nei mondi soprasensibili. .

Anzitutto' va osservato che la via esoterica verso il Cristo
Gesu era in ultima analisi anche.la via'degli evangelisti, di colo-
ro cioe che scrissero i Vangeli. Sebbene lo scrittore del vangelo
di Giovanni abbia egli stesso veduto gran parte di quel che ¢
descritto nel suo Vangelo (e lo si pud rilevare nel ciclo di con-
ferenze che tratta del vangelo di Giovanni), dobbiamo anche
dire che la principale sua cura non fu posta nel descrivere sol-
tanto cio di cui si ricordava; ce ne da infatti solamente quei par-
ticolari minuti che, come abbiamo visto, appunto ci sorprendo-

‘0o nel vangelo di Giovanni. Ma i tratti grandi e maestosi dell’o-
pera del Redentore, del mistero del Golgota, vennero attinti
anche da questo evangelista dalla sua coscienza chiaroveggente.
Possiamo percid dire che mentre i Vangeli sono in effetti dei rin-
novati riti iniziatici (il che risulta anche dal libro I/ cristianesi-
mo quale fatto mistico), d’altra parte lo sono appunto diventati,
perche gli scrittori dei Vangeli potevano procurarsi dal mondo
soprasensibile, sulla loro via esoterica, un’immagine di quel che
si era svolto in Palestina e che aveva condotto al mistero del
Golgota. Orbene, dal mistero del Golgota fino ai nostri tempi,
chi voleva arrivare a un’esperienza soprasensibile dell’evento
del Cristo doveva far agire su di sé i sette gradini dell’iniziazio-
ne cristiana descritti in diversi cicli di conferenze, che sono
ormai davvero parte elementare del nostro lavoro antroposofico:
lavanda dei piedi, flagellazione, incoronazione di spine, morte

mistica, sepoltura, resurrezione e ascensione. Oggi vogliamo

186

vedere con chiarezza quel che al discepolo & dato raggiungere,
quando fa agire su di sé 1’iniziazione cristiana.

Rendiamoci conto chiaramente del processo di iniziazione
cristiana, e per cominciare vediamo di che cosa si tratti. Questa
iniziazione non si svolge (e possiamo-convincercene rileggendo
i cicli di conferenze gia citati) come quella non giusta di cui
abbiamo parlato nella prima conferenza di questo ciclo, ma si
svolge in modo che anzitutto devono agire sentimenti generica-
mente umani, perché questi conducano poi proprio all’immagi-
nazione della lavanda dei piedi. Non viene dunque prefigurata
fin dall’inizio I’immagine del vangelo di Giovanni; chi aspira
all’iniziazione cristiana cerca invece soprattutto di vivere per
lungo tempo con determinati sentimenti ¢ sensazioni. Gia spes-
so caratterizzai questa situazione, dicendo che il soggetto
dovrebbe guardare la pianta che si erge dal suolo minerale, che
ne accoglie le sostanze e che nondimeno si eleva al di sopra del
regno minerale stesso, quale essere superiore al minerale. Se ora
la pianta potesse parlare e sentire, dovrebbe chinarsi verso il
regno. minerale e dire: in effetti fui destinata dalle leggi del
mondo a un gradino piu alto del tuo, o minerale, ma tu mi dai la
possibilitd dell’esistenza. Nell’ordine degli esseri tu sei si infe-
riore a me, ma a te, essere inferiore, vado debitrice della mia esi-
stenza, ¢ dinanzi a te mi inchino umilmente. Allo stesso modo
I’animale dovrebbe chinarsi verso la pianta, sebbene essa sia
inferiore all’animale, e dovrebbe dire: a te devo la mia esisten-
za, lo riconosco umilmente e mi inchino dinanzi a te. Cosi ogni
essere che si eleva dovrebbe chinarsi verso I’altro che gli ¢ infe-
riore; cosi anche chi ¢ salito sulla scala spirituale a un gradino
piu elevato, dovrebbe chinarsi verso gli esseri che gli hanno reso
possibile la sua ascesa. Chi si compenetri di un sentimento di
umiltd di fronte agli esseri che gli sono inferiori, chi si immede-
simi appieno con questo sentimento e lo faccia vivere per mesi
o magari per anni nel proprio essere, vedra che esso si estende
nella sua organizzazione e lo pervade al punto che la trasforma-
zione di quel sentimento verra da lui sperimentata in una imma-
ginazione. Tale immaginazione ¢ costituita appunto dalla scena

187



descritta nel vangelo di Giovanni con la lavanda dei piedi nella
quale il Cristo Gesu, il capo dei Dodici, si china verso di loro
che, secondo 1’ordine del mondo fisico, sono inferiori a lui, e
con umiltd riconosce di dovere la sua possibilitd di ascesa a
coloro che gli sono inferiori, riconosce cio¢ dinanzi ai Dodici:
come |’animale ringrazia la pianta, cosi io vi ringrazio per quel
che sono potuto diventare nél~mondo fisico.

Chi si compenetra di questo sentimento arriva non soltanto
all’-immaginazione della lavanda dei piedi, ma anche a una sen-
sazione ben determinata, alla sensazione come se dell’acqua
lambisse i suoi piedi. Pud sentirla per molte settimane, come
segno esteriore della profondita con cui si imprime nel suo esse-
re un siffatto mondo di sentimenti universalmente umani, un
mondo che pero eleva ’'uomo al di sopra di se stesso.

Abbiamo visto inoltre che si puo arrivare all’immaginazione
della flagellazione immaginando con vivacitd che molte pene e
molti dolori ancora ci colpiranno nel mondo, che le pene € i
dplori ci colpiranne da tutte le parti, che nessuno in'sostanza ne
rimane esente. Dobbiamo perd: rafforzare la nostra volonta in
modo che, sebbene da ogni parte le pene e i dolori, cioé le fru-
state che provengono dal mondo, possano colpirci, possiamo
restare fermi e sopportare la nostra sorte quale essa sia perché,
se essa non si fosse svolta fino ad ora nel modo da noi speri-
mentato, non ci saremmo potuti evolvere fino all’altezza alla
qualg siamo arrivati. Se I’iniziando sviluppa in se stesso questo
sentimento e 'vive con esso, sentira allora in effetti come se gli
venissero inflitte punture e ferite, come se ricevesse frustate
sulla propria pelle; sorgera allora in lui I’immaginazione di tro-
varsi fuori di sé e di vedersi flagellato come lo fu il Cristo Gest..
Allo stesso modo si puod sperimentare ’incoronazione di spine,
lg morte mistica e cosi via. Tutte queste esperienze sono state
gia spesso descritte.

Che cosa vien raggiunto da chi cerca di sperimentare in se
stesso prima i quattro gradini e, se il karma gli & favorevole,
anche i rimanenti, e quindi i sette gradini dell’iniziazione cri-
stiana? Dalle precedenti descrizioni si puo rilevare che ’intera

188

gamma di sentimenti che cosi si attraversa, da un canto deve
rafforzare e rinvigorire, € quindi trasformare del tutto la natura
umana, in modo da sentire che ci si trova nel mondo forti, vigo-
rosi e liberi, e dall’altro deve rendere anche capaci di qualsiasi
atto di sacrificio e di amore. Nell’iniziazione cristiana cid deve
trasformare in senso profondo la natura umana. Che cosa deve
infatti avvenire? ‘

Forse non a tutti coloro che hanno letto i primi cicli elemen-
tari di conferenze sull’iniziazione cristiana con i suoi sette gra-
dini, & riuscito chiaro che, attraverso ’intensita delle sensazioni
che in quel modo si devono sperimentare, viene ad essere eser-
citata veramente un’azione fin nel corpo fisico. Grazie alla forza
e all’intensita con cui si sperimentano queste sensazioni, si sente
infatti come se dell’acqua lambisse i piedi, come se venissero
inflitte delle ferite, si sente veramente come se spine venissero
conficcate nella fronte, si sentono realmente tutte le pene e 1
dolori della crocifissione. E si devono sentire, prima di poter
avere le esperienze della morte mistica, della sepoltura e della
resurrezione, come appunto furono descritte. Se non si speri-
mentano queste sensazioni con sufficiente intensitd, esse eserci-
tano certo un’azione, per virtu della quale si diventa forti ¢ amo-
revoli nel giusto senso della parola, ma cid che in tal modo si
incorpora pud arrivare soltanto fino al corpo eterico. Se invece
si comincia a percepirle fin nel corpo fisico, se si sentono i piedi
come lambiti dall’acqua, il corpo come coperto di ferite, allora
si saranno fatte penetrare quelle sensazioni piu profondamente
nella natura umana e si sard riusciti a spingerle fin nel corpo
fisico. Esse penetrano realmente fino nel corpo fisico, perché si
manifestano le stigmate, i segni sanguinanti delle ferite del Cri-
sto Gesiy; si sente dunque di aver spinto quelle sensazioni fino

~al corpo fisico e si sa che esse esplicano la loro forza fin nel
-corpo fisico; sappiamo dunque che della nostra entitd viene

afferrato qualcosa di piu del solo corpo astrale e del solo corpo
eterico. Possiamo dunque caratterizzare 1’essenza di questo pro-
cesso dicendo che, mediante quelle sensazioni mistiche, si agi-
sce fin nel corpo fisico. Facendolo, ci si prepara ad accogliere

S 189



gradatamente nel corpo fisico il fantdma che emana dal sepolcro
del Golgota. Si lavora percid sul corpo fisico per vivificarlo, in
modo che esso possa sentire un’affinitd, una forza di attrazione
verso il fantdma che si ¢ sollevato dal sepolcro sul Golgota.
Desidero qui fare un’osservazione a parte. Bisogna in effetti
abituarsi nella scienza dello spirito ad arrivare a poco a poco
alla conoscenza dei segreti ¢ delle verita universali. Chi non
vuol lasciare tempo al tempo nel senso caratterizzato in queste
conferenze, nel senso cioé di aspettare che le verita adeguate ci
vengano manifestate, non progredira in modo giusto. E naturale
che si desideri assorbire la scienza dello spirito tutta in una
volta, meglio se in un solo libro o in un solo ciclo di conferen-
ze, ma cosi non si pud fare. Lo chiarird con un esempio. Da
ormai molto tempo, in precedenti cicli di conferenze*, io paflai
per la prima volta dell’iniziazione cristiana, mostrando che essa
si svolge in quel dato modo e che I’uomo; per mezzo dei senti-
menti che agiscono nella sua anima, lavora in effetti fino nel suo
corpo fisico. Perd soltanto oggi per la prima volta (perché tutto
quello che fu detto nei precedenti cicli forniva gli elementi che
servivano alla comprensione del mistero del Golgota) solo oggi
¢ possibile spiegare come 1’uomo, per mezzo di adeguate espe-
rienze del sentimento, si renda maturo per 1’iniziazione cristia-
na in modo da accogliere il fantdma risorto dal sepolcro del Gol-
gota. Fu necessario aspettare tutto questo tempo, perché potesse
- venir raggiunto ’accordo fra il soggettivo e Ioggettivo, e per
arrivarvi furono necessarie molte conferenze. Del resto anche
oggi a molte cose non si pud accennare che con mezze verit.
Chi.ha la pazienza di accompagnarci (in questa o in altra incar-
nazione secondo il suo karma), chi ha visto come si sia potuti
salire dalla descrizione della via mistica nel senso cristiano fino
a!la .descrizione oggettiva del vero significato appunto dell’ini-
ziazione cristiana, vedrd che molte veritd superiori verranno
ancora esposte dalla scienza dello spirito nel corso dei prossimi
anni o di un prossimo evo. v
. Yediamo cosi lo scopo dell’iniziazione cristiana. Attraverso
I’iniziazione rosicruciana come ¢& stata caratterizzata, e attraver-

190

so I’iniziazione che in genere si pud avere oggi, in un certo
senso si raggiunge lo stesso risultato, ma con mezzi alquanto
diversi: si crea cioé un legame di attrazione fra I’uomo, in quan-
to incarnato in un corpo fisico, e il vero prototipo del corpo fisi-
co risorto dal sepolcro del Golgota. Nelle prime conferenze di
questo ciclo abbiamo detto che ci troviamo all’inizio di una
nuova era cosmica in cui si aspetta un evento che non si svol-
gera pero sul piano fisico come quello del Golgota, ma si svol-
gera nel mondo superiore, nel mondo soprasensibile; un evento
che pero ¢ precisamente e giustamente connesso con quello del
Golgota. Quest’ultimo era destinato a restituirci il vero corpo
fisico di forze, il fantdma, che dal principio dell’evoluzione ter-
restre in poi era degenerato, per tale evento fu necessario che al
principio della nostra era si verificasse una serie di avvenimen-
ti realmente svoltisi sul piano fisico; per cid invece che ora deve
avvenire non & necessario un evento sul piano fisico. Un’incar-
nazione dell’entitd del Cristo in un corpo fisico umano poteva
avvenire una sola volta nel corso dell’evoluzione terrestre. Cre-
dere a una ripetizione dell’incarnazione del Cristo significa
semplicemente non comprenderla. Quel che invece avverra fa
parte del mondo soprasensibile, e in quello soltanto potra esse-
re osservato; esso venne caratterizzato con le parole: il Cristo
diventera il signore del karma per gli uomini. Cio significa che
’ordine delle vicende karmiche avverra in futuro per mezzo del
Cristo; sempre piu gli uomini, nell’avvenire, sentiranno: io
varco la soglia della morte con il mio conto karmico: da una
parte stanno le mie azioni buone, giuste e belle, i miei pensieri
giusti, belli, buoni ¢ sensati; dall’altra parte tutto cid che vi € di
cattivo, malvagio, stupido, assurdo e brutto. Chi perd nell’avve-
nire svolgera le funzioni di_giudice per le future incarnazioni
dell’evoluzione dell’umanita al fine di mettere ordine nel con-
teggio karmico degli uomini, ¢ il Cristo! o
Dobbiamo pensare tutto cid nel senso che, dopo essere pas-
sati per la porta della morte, torneremo piu tardi a incarnarci.
Dovranno allora verificarsi degli avvenimenti per mezzo dei
quali il nostro karma possa  venir pareggiato, perché ognuno

191

/

J



deve raccogliere quel che ha seminato. Il karma rimane una
legge giusta, ma cio che la legge karmica deve compiere non
riguarda soltanto il singolo. Il karma non pareggia soltanto gli
egoismi, ma il pareggio per ognuno deve avvenire in modo che
esso si inserisca al meglio nelle vicende generali del mondo.
Dobbiamo pareggiare il nostro karma in modo-da poter favorire
quanto piu € possibile il pregresso dell’intero genere umano
sulla terra. Occorre per questo un’illuminazione; non basta sol-
tanto una conoscenza generica secondo cui I’adempimento kar-
mico dovra esservi per le nostre azioni, perché per un’azione si
possono presentare diversi adempimenti per un pareggio. Sicco-
me un adempimento potrebbe essere piu utile e 1’altro meno per
il progresso generale dell’umanita, dovranno essere scelti quei
pensieri, sentimenti o sensazioni- che compensano il nostro
karma e al contempo sono utili al progresso generale dell’uma-
nitd. Coordinare il nostro pareggio-karmico con il karma gene-
rale della terra, con il progresso generale dell’'umanita, spetta in
futuro al Cristo. Questo avviene in sostanza nel tempo in cui
viviamo fra la morte e una nuova nascita; nei tempi a cui andia-
mo incontro e all’inizio dei quali ci troviamo, cid si preparera in
modo che in effetti gli uomini acquistino sempre pitt la capacita
di avere una determinata esperienza. Oggi ben pochi hanno que-
sta facolta, ma un numero sempre maggiore di uomini, da oggi
in poi, dalla meta di questo secolo fino ai prossimi millenni,
avra la seguente esperienza. '

Quando avra compiuto un’azione qualsiasi, 1’'uomo riflettera,
sollevera lo sguardo da quel che ha fatto, e una specie di imma-

gine di sogno sorgera dinanzi a lui e gli procurerd un’impres- -

sione singolarissima. Non potra capacitarsi che si tratti di un
ricordo di qualche sua azione, e nondimeno gli sembrera di
averla sperimentata. Gli si presentera dinanzi come un’immagi-
ne di sogno che lo riguarda, ma non si potra ricordare di averla
sperimentata o compiuta nel passato. Se ¢ antroposofo, potra
capirla; altrimenti dovra aspettare di arrivare all’antroposofia
per imparare a capirla. L’antroposofo invece sapra che quel che
vede, come conseguenza delle sue azioni, ¢ un’immagine che si

192

avverera per lui nel futuro; gli si palesa in anticipo 1l pareggio
delle sue azioni. Si inizia I’epoca in cui gli uomini, nel momen-
to in cui avranno compiuto un’azione, avranno un presagio,
forse anche un’immagine chiara, un sentimento di quale sara il
pareggio karmico di quell’azione. .

In stretta relazione con le esperienze umane, si affacceranno
percid facolta piu elevate nell’umanita del futuro. S'are.lnn.o pos-
senti stimoli alla moralita dell’uomo; quegli stimoli significhe-
ranno anche qualcosa del tutto diverso da_quella che ne ¢ stata
la preparazione, e cio¢ la voce della coscienza. Non si crederg
pit che quel che si & fatto sia qualcosa che pud morire con noi,
ma si sapra esattamente che I’azione non morira con not, che
come tale essa avra una conseguenza che continuera a vivere
con noi. Si sapra anche dell’altro: si sapra che '{l tempo in cui le
porte del mondo spirituale ci erano sbarrate si avvicina al suo
termine. Gli uomini devono risalire nuovamente al mondo spiri-
tuale. Le facolta si desteranno in modo che essi saranno parteci-
pi del mondo spirituale. La chiaroveggenza s_aré pero sempre
qualcosa di diverso da questa partecipazione ai mondi §p1.r1tua‘-
li. Come vi fu un’antica chiaroveggenza sognante, cosl Vi sard
nell’avvenire una chiaroveggenza che non sara sogno; si sapra
che cosa si & fatto e quale ne ¢ il significato. _

Si presentera anche qualcosa d’altro: gli uomipi sapranno di
non essete soli perché ovunque vivono entita spirituali cl}e sono
in relazione con loro. Si imparera a comunicare con tali entita,
a vivere con esse. Nei prossimi tre millenni a un numero abba-
stanza grande di uomini apparira come una verita quel ghe pos-
siamo esprimere cosi: il Cristo ¢ giudice del karma. Gli uomini
sperimenteranno il Cristo stesso come figura eterica, e lo speri-
menteranno in modo che poi, come Paolo a Damasco, essi
sapranno con precisione che il Cristo vive ed ¢& la sorgente per il
risveglio del prototipo fisico che ricevemmo al principio della
nostra evoluzione terrestre e che ci occorre, perché 1’io possa
raggiungere il suo completo sviluppo.

Se con il mistero del Golgota si & presentato qualcosa che ha
dato all’evoluzione terrestre umana il piu grande impulso, d’al-

193



tra parte lo stesso mistero del Golgota cadde proprio in un
periodo dell’evoluzione dell’umanita in cui, per cosi dire, 1’ani-
ma dell’uomo era piti oscurata. Vi furono senza dubbio tempi
antichi dell’evoluzione dell’umanita in cui gli uomini potevano
sapere con assoluta certezza che 1’individualitd umana attraver-
sa ripetute vite terrene perché serbavano un ricordo del passato.
Nel Vangelo I’insegnamento Eié-lle; ripetute vite terrene ci appare
soltanto se lo comprendiamo, se lo sappiamo rintracciare, per-
ché allora gli uomini si trovavano in un momento in cui meno
erano in condizione di comprendere quell’insegnamento. Segui-
rono poi i tempi fino a quello attuale. Nei tempi in cui gli uvomi-
ni cercavano anzitutto il Cristo sulla via ieri accennata, tutto
doveva accadere come in una preparazione infantile. Di conse-
guenza all’umanitd non si poteva far conoscere quello che
avrebbe potuto soltanto indurla in errore, cioé le esperienze rela-
tive alle ripetute vite terrene, perché ancora non era matura.
Vediamo cosi il cristianesimo svilupparsi per quasi due millen-
ni, senza che potesse venir indicato 1’insegnamento della rein-
carnazione. Abbiamo esposto in queste conferenze come 1’idea
delle ripetute vite terrene, diversamente che nel buddismo, sia
sorta naturalmente nella coscienza occidentale, sorta perd in
modo che ancora regnano molti malintesi. Se perd prendiamo
questa idea nel Lessing o nello psicologo Drossbach*, ci accor-
giamo che, per la coscienza europea, ’insegnamento delle ripe-
" tute vite terrene ¢ una vicenda dell’intera umanita, mentre nel
buddismo 1’'uomo la considera come una vicenda interiore della
propria vita, e cio¢ come egli passi da una vita ad altra vita ¢
come possa liberarsi dalla sete per I’esistenza. Mentre ’orienta-
le rende I’insegnamento datogli delle ripetute vite terrene una
veritd al servizio della sua redenzione individuale, & invece
essenziale per Lessing per esempio il quesito: come puo progre-
dire I’intera umanita? Egli disse che nella progressiva evoluzio-
ne dell’umanita nel tempo, dobbiamo distinguere periodi suc-
cessivi. In ogni singolo periodo vien dato qualcosa di nuovo
all’umanita. Seguendo la storia si vede che, nel corso dell’evo-

luzione dell’umanitd, sempre intervengono nuove azioni di

194

civilta. Come si potrebbe parlare di una evoluzione dell’inteya
umanita, dice Lessing, se un’anima potesse vivere soltant9 in
uno o nell’altro di quei periodi? da dove potrebbero provenire 1
frutti della civilta, se gli uomini non rinascessero, ¢ non tra-
spdrtassero cid che hanno imparato in un’eppca ne;lla seguente,
e poi di nuovo in quella successiva, € cosi di seg}nto? )

Per Lessing I’idea delle ripetute vite terrene diventa cosi una
vicenda dell’intera umanita. Non ne fa una vicenda della singo-
la anima, ma dell’intero corso della civilta della terra. Perché
possa sorgere una civiltd progredita, I’anima vivent@ nel secolo
diciannovesimo deve portar seco nella sua attuale esistenza quel
che aveva raggiunto nel passato. Gli uomini devono rinass:ere
per il bene della terra e della sua civiltd. Questa ¢ la concezione
di Lessing. .

In essa I’idea della reincarnazione sorge come una vicenda
del’umanita. In questa ha gia agito I’impulso del Cristo, vi e
inserito. L’impulso del Cristo ha reso infatti tutto cio che si fao
si pud fare una vicenda dell’intera umanitd, ¢ non una .Vlcenda
che ci tocca soltanto individualmente. Pud essere suo discepolo
soltanto chi dice: quello che faccio per il piti umile fratello, so
che Tu stesso lo senti come se lo avessi fatto a Te. Come l’inte-_
ra umanijta ¢ legata al Cristo, cosi chi lo riconosce sente di

: e . " s
-appartenere all’intera umanita. Questo pensiero esercito un a-

zione nel pensare e nel sentire dell’intera umanita. Quandp Pi-
dea della reincarnazione risorse nel secolo diciottesimo, si pre-
sentd come idea cristiana. Quando vediamo come per esempio
Widenmann* tratti della reincarnazione, sebbene ne parli in
modo embrionale e imperfetto, dobbiamo pur dire che nel pre-
miato suo scritto del 1851 la sua idea della reincarnazione ¢ per-

by

vasa dall’impulso cristiano; in quello scritto vi € un capitolo

_speciale nel quale vengono messi a confronto il cristianesimo €

la dottrina della reincarnazione. Nell’evoluzione dell’umanita
era perd necessario che gli altri impulsi cristiani yen.issero prima
accolti dalle anime, affinché I’idea della reincarnazione potesse
penetrare nella nostra coscienza in una forma matura. .L’1de.a
della reincarnazione si leghera in effetti con il cristianesimo in

195



modo da sentirlo come qualcosa che pervade le singole incarna-
zioni; si comprendera come I’individualita (che secondo il modo
di vedere buddistico va del tutto perduta, I’abbiamo visto nel
discorso del re Milinda col saggio Nagasena*), riceva il suo giu-
sto contenuto soltanto quando si cristianizza. Ora possiamo
comprendere perché la dottrina buddistica, mezzo millennio
prima della venuta del Cristo;-perse I’io umano pur conservan-
do I’idea delle ripetute incarnazioni. E perché I’impulso del Cri-
sto non era ancora avvenuto, quell’impulso che per primo ha
dato un contenuto a cio che sempre piu coscientemente pud pas-
sare da una incarnazione all’altra. Ora & per6 venuto il tempo in
cui si presenta la necessita per I’organizzazione umana di acco-
gliere I’idea della reincarnazione, di comprenderla, di compene-
trarsene. Il progresso dell’evoluzione dell’umanita non dipende
infatti da quali insegnamenti vengano diffusi, da quali insegna-
menti si affermino; entrano in considerazione anche altre leggi
che non dipendono affatto da noi. :

In avvenire saranno sviluppate nella natura umana determi-
nate forze; agiranno in modo che 'uomo, appena avra raggiun-
to una data eta e sara divenuto ben cosciente di se stesso, sentira
esservi qualcosa in lui che dovra essere compreso. Questo sen-
timento afferrerd sempre pid gli uomini. Nei tempi passati,
anche quando essi erano ben coscienti di loro stessi, la coscien-
za che ora verra non era ancora presente. Si manifestera a un
dipresso cosi: sento ora qualcosa in me che & collegato al mio
vero io; stranamente perd non si accorda con tutto cid che posso
sapere dalla mia attuale nascita in poi. Cid che agisce in quel
modo si potrd allora comprendere o non comprendere. Lo si
potra comprendere, se gli insegnamenti della scienza dello spi-
rito orientata antroposoficamente saranno divenuti contenuto
della propria vita. Si sapra allora che quel che si sente sembra
ora estraneo, perché ¢ 1’io che proviene da vite passate. Questo
sentimento diventera opprimente, destera paura e terrore negli
uomini che non se lo sapranno spiegare con le ripetute vite ter-
restri. Invece tali sensazioni, che non saranno ora soltanto dubbi
teoretici, ma opprimeranno e vincoleranno la vita, si risolveran-

196

no grazie ai sentimenti che ci possono venire dallfl conoscenza
spirituale e che ci fanno pensare che la. nostra vita si estende
anche a vite terrene precedenti. Gli uomini vedrann(_) allora che,:
cosa significhi sentire 1’unione con I’impqlso del Cristo, perﬁhe
sarad quell’impulso ad animare l’int_era visione del passato, I’in-
tera prospettiva verso il passato. Si sentiranno le d1\verse incar-
nazioni. Verra poi il tempo oltre il quale non si potra pfogredlre
senza rendersi.chiaro conto che vi fu ’impulso del C.I‘ISt.O. sulla!
terra. Pill indietro ancora si presenteranno le incarngzu')nl' in cui
non vi era ancora stato I’evento del Cristo. Il chiarirsi del!o
sguardo sul passato grazie all’impulso del Cfisto sa'ré necessario
agli uomini per dare loro sicurezza per 1’avvenire, sard una
necessita e un aiuto che si potra riversare nelle successive incar-
nazioni. . o
Questa trasformazione dell’organizzazione animica umana
avverra e avra per punto di partenza ’evento che si inizia nel
secolo ventesimo e che possiamo chiamare una specie di secon-
do avvento del Cristo; gli uomini le cui facolta superiori si
saranno destate potranno cio¢ vedere il Signore del karma. Chl
pero avra questa-esperienza non |’avra soltanto nel mondo ﬁs!-
co. Poiché il fatto principale si svolgera con I’avvento del Cri-
sto del secolo ventesimo, alcuni potrebbero dire che mol.te‘ per-
sone ora viventi saranno fra i defunti, si troveranno c1,oe .nel
periodo fra la morte e una nuova nascita; ma tanto se un’anima
vivra nel corpo fisico, quanto se si trovera fra la mor,te e una
nuova nascita, lo sperimentera se si sara preparata all’avvento
del Cristo. Il vedere quell’avvento non dipende dall’essere o
non essere incarnati in un corpo fisico, ma da un"adeguat:a pre-
parazione. Come fu necessario che il primo evento d_el Cristo si
svolgesse sul piano fisico, perché esso potesse servire alla sa}-
vezza degli uomini, cosi pure la preparazione per vedere lum%-
nosamente € con comprensione 1’avvento del Crlsto'del.ventesp
mo secolo deve essere fatta nel mondo fisico. Infatti chi lo veda
quando le sue forze sono destate, ma senza essere preparato, non
lo potra comprendere. 11 Signore del karma gli apparira allora
come un tremendo castigo. Per comprendere con chiarezza que-

197



sto evento Puomo deve essere preparato. La diffusione della
concezione antroposofica del mondo ai nostri tempi avviene
appunto perché I’'uomo possa essere preparato sul piano fisico a
percepire I’avvento del Cristo, o sul piano fisico o su un piano
superiore. Chi non sia preparato a sufficienza sul piano fisico e
attraversa poi, impreparato, la vita fra la morte e una nuova
nascita, dovra aspettare fino a una prossima incarnazione per
potersi preparare alla comprensione del Cristo ‘per mezzo della
concezione antroposofica del mondo. I prossimi tre millenni
offriranno perd occasione agli uomini di fare tale preparazione.
Ogni sviluppo antroposofico tendera a renderli sempre piu capa-
ci di familiarizzarsi con quello che deve avvenire.

- Cosi comprendiamo’ come il passato trapassi nell’avvenire.
Se poi ricordiamo come il Buddha abbia agito nel corpo astrale
del Gesi Bambino nathanico*, dato che egli stesso non si pote-
va piul reincarnare sulla terra, vediamo cosi che anche le forze
del Buddha continuano ad esercitare la loro azione. Se poi ricor-
diamo come proprio in Occidente abbia agito cio che non &
direttamente connesso con il Buddha, vediamo 1’azione del
mondo spirituale entro il mondo fisico. In ogni caso tutto cid
che deve avvenire per la preparazione & in certo modo collega-
to col fatto che gli uomini si avvicinino sempre pitt a un ideale
che, in ultima analisi, gia albeggiava nell’antica Grecia, I’idea-
le che Socrate ci ha indicato, e cio¢ che ’vomo, quando com-
prende I’idea della bonta, della moralitd, dell’etica, la sente
come un impulso talmente magico da renderlo capace anche di
vivere secondo quell’idea. Oggi non siamo ancora progrediti al
punto che tale ideale possa avverarsi; siamo arrivati soltanto al
punto in cui, in date circostanze, ’uomo pud benissimo pensare
il bene, pud essere intelligente e saggio, e tuttavia non essere
moralmente buono. 1l significato dell’evoluzione interiore sara
perd che le idee che ci facciamo del bene diventino immediata-
mente anche stimoli morali. Questo fard parte dello sviluppo
che sperimenteremo nel prossimo avvenire. Gli insegnamenti si
evolveranno sulla terra sempre pit in modo che, nei prossimi
secoli e millenni, il linguaggio umano acquistera anche un’i-

198

nimmaginabile maggiore efficacia, un’efficacia superio.re all’at-
tuale e a quella del passato. Oggi si potrebbe vede_re chiaramen-
te nei mondi superiori quale sia il nesso fra l’1ntel.lett0 e !a
morale; ma non vi ¢ oggi alcun linguaggio umano d} e;fﬁcama
tanto magica da far si che, quando si enuncia un prin01p10‘m0ra-
le, esso penetri in un altro in modo che questi lo senta imme-
diatamente come morale e non possa far altro che attu?.rlo quale
impulso morale. Dopo trascorsi i tre pros'simi millenni sara pos-
sibile parlare agli uomini in un linguaggio tale qhe ora non pud
affatto essere ancora affidato alle nostre teste di oggi; tutto cio
che ¢ intellettuale diventera cosi immediatamente morale, e cu“)
che & morale penetrera nei cuori umani. Il genere umano dov'ra
venir come impregnato di magica moralitd nei prossimi tre mil-
lenni; altrimenti esso non potrebbe sopportare tale suo sv1luppo
e ne farebbe soltanto cattivo uso. Per la speciale preparazione
dell’evoluzione, circa un secolo prima della nostra era si pre-
sentd I’individualitd molto calunniata che, certo in una form_a
alterata, appare nella letteratura ebraica come Jeshu ben Pandi--
ra, come Gesu figlio di Pandira. In conferenze tenute tempo fa a
Berna* dissi come Jeshu ben Pandira avesse operato per la pre-
parazione dell’evento del Cristo adunando discepoli attorno a
sé; fra di essi vi era per esempio anche il maestro dello scritto-
re del Vangelo di Matteo. Jeshu ben Pandira precedette di un
secolo Gesu di Nazareth e fu una nobile figura di esseno; men-
tre Gesu di Nazareth stesso fu soltanto vicino agli esseni, in
Jeshu ben Pandira abbiamo dinanzi a noi una figura di esseno.

Chi fu Jeshu ben Pandira? . .

Nel corpo fisico di Jeshu ben Pandira era incarnato il succes-
sore del bodhisattva che, nella sua ultima incarnazione terrestre,
al ventinovesimo anno della sua vita era divenuto Gautama
Buddha. Ogni bodhisattva che sale al grado di Buddha ha un
successore. Questa tradizione orientale corrisponde completa?
mente alla ricerca occulta. Anche il bodhisattva che allora agi
per la preparazione dell’evento del Cristo ¢ sempre tornato a
incarnarsi; una-delle sue incarnazioni si ha anche nel secolo ven-
tesimo. Non & possibile ora dare maggiori particolari sulla rein-

199



carnazione di quel bodhisattva; si pud dire perd qualcosa sul
modo.di riconoscerlo nella sua reincarnazione.

Per una legge che verra analizzata anche in future conferen-
ze, una peculiarita di questo bodhisattva & che quando si pre-
senta nuovamente reincarnato (e sempre ricompare incarnato
nel corso: dei secoli), ’azione che egli esercita-da adulto ¢ assai
dissimile da quella esercitata nella sua gioventl; sempre cio¢, a
un momento ben determinato della sua vita, interviene un gran-
de cambiamento, una grande trasformazione. Detto pil in con-
creto, gli uomini sperimenteranno che in un:posto qualsiasi vive
un bambino pill.o meno-dotato nel quale comunque non si osser-
va che abbia qualcosa di speciale da offrire alla preparazione
della futura evoluzione dell’umanitd. Nessuno mostra tanto
poco nella sua gioventil, nei primi suoi anni, chi esso sia real-
mente, cosi dice la ricerca occulta, quanto appunto chi deve
incarnarsi come -bodhisattva. Per un bodhisattva che si reincar-
na si ha infatti una grande trasformazione a un determinato
momento della sua vita. ‘

Quando s’incarna un’individualitad dei tempi pit remoti, ad
esempio Mose¢, non avviene quel che avvenne per I’individualita
del Cristo, che cio¢ ’individualita- di Gesu di Nazareth abban-
dond gli involucri corporei. Anche per il bodhisattva si ha come
uno scambio, ma in eerto modo 1’individualitd rimane; vi si
immerge 1’individualita, un patriarca per esempio, che ora si
presenta dai tempi passati e che deve portare nuove forze per
I’umanita; un tale uomo sperimenta cosi una potente trasforma-
zione. Questa trasformazione avviene specialmente fra i trenta e
i trentatre anni di vita. E non si pud mai sapere, prima che vi sia
la trasformazione, se proprio quel dato corpo verra afferrato dal
bodhisattva. Mai essa si mostra negli anni giovanili, mentre ¢ un
segno caratteristico che gli anni successivi della vita siano cosi
dissimili da quelli della gioventi.

Chi era incarnato in Jeshu ben Pandira, e che sempre di.

nuovo si era incarnato, il bodhisattva successore di Gautama
Buddha, nelle sue incarnazioni da bodhisattva si prepara per
poter ascendere alla dignita di Buddha esattamente cinquemila

200

anni dopo I’illuminazione di Gautama Buddha sotto l’alb'ero del
bodhi (e veramente la ricerca occulta concorda anche qui con la
tradizione orientale). Allora, tremila anni dopo il nostro tempo,
guardando indietro a tutto cid che ¢ avvenuto npllg nuova epoca,
all’impulso del Cristo e a tutto cid che vi si riconnette, qgel
bodhisattva parlera in modo che uscira dalle sue labbra un lin-
guaggio capace di realizzare quel che appunto ¢ stato caratteriz-
zato: che intellettualitd sia immediatamente qualcosa di mora-
le. Il prossimo bodhisattva sara un portatore del bene per mezzo
della parola, del Logos, porra tutto quel chfa ha al servizio del-
’impulso del Cristo e parlera un linguaggio che 0ggi nessuno
possiede, un sacro linguaggio che fara ch}amare il l?odhl.sattva
un portatore del bene. Questo perd.non si palesera in lui nella
sua giovinezza; press’a poco attorno al suo trentatreesimo anno
si rivelerd come un uomo nuovo, come un uomo che si puo
riempire di una individualita superiore. Il presentarsi in l‘m’um-.
ca incarnazione corporea si applica soltanto al Cristo Gesu. ’_Futtl
i bodhisattva attraversano diverse successive incarnazioni sql
piano fisico. Tremila anni-dopo il nostro tempo questo bodhi-
sattva sard dunque talmente progredito da essere un portatore
del bene, un Maitreya-Buddha, che dedichera le sue parole di
bene al servizio dell’impulso del Cristo, al quale allora sara per-
venuto un sufficiente numero di uomini. Questa ¢ oggi la pro-
spettiva per la futura evoluzione dell’umar.lit‘a‘l. '

Che cosa fu necessario perché gli uomini potessero arrivare
gradatamente a quest’epoca di evoluzione? Possiamo chiarirlo
nel modo seguente. :

+,

—h,,” "'1,,

» ””15) 4., PR ,;,::I,:”'""um poeasaore®?
10502 7 o,
[ 2 4,5

Senlﬂ' ( nf'luSSo 7 J"'f, Y 5
& [eu:.: . N AT
m‘l-lu s$0 Cluciferico™ -

e,

201



Se vogliamo dare un’immagine grafica di che cosa accadde
nell’gntica epoca lemurica per 1’evoluzione terrestre umana
possiamo dire che 1’uomo era disceso allora dalle altezze divi-’
ne, che era stato destinato a evolversi ulteriormente in un deter-
minato modo, ma che in seguito all’influsso luciferico venne
gettato nella materia piti a fondo di come sarebbe stato senza di
esso. Di conseguenza il corso della sua evoluzione divenne un
altro.

' Quando I’uomo fu arrivato al gradino piu basso della sua
discesa, fu necessario un potente impulso per farlo risalire. Que-
sto poté avvenire soltanto perché un’entita delle gerarchie supe-
riori, che indichiamo col nome di Cristo, nei mondi superiori
prese una decisione che per la propria evoluzione non occorre-
va prgn’desse. D’entita del Cristo avrebbe infatti conseguito la
propria evoluzione anche se avesse percorso una via molto, mol-
tissimo al di sopra di tutto cid che gli uomini erano sul loro cam-
mino. L’entita del Cristo avrebbe potuto per cosi dire passare al

. di sopra dell’evoluzione dell’umanity. Ma allora I’evoluzione
dell’umanita, se non le veniva dato I’impulso per risalire, si
sarebbe svolta in modo da proseguire in via discendente. In, tal
caso I’entita del Cristo avrebbe avuto un’ascesa, e I’umanita sol-

possibile via del Cuislo

77
”,”I”’/”/ C01180E22020002000 0 ulrb

I/,
Ll . ”/, ’
AUCe ﬂa; ’I,"'l,,
R4 ’l// 1,
3 ‘s
13 “,,
Z v
v N
’ 7,
[2 ‘4,
Seo s,
< -7 /,"/
e’/‘(‘ ,”'h,'

qk(a\

tanto una c:aduta. Soltanto perché 1’entita del Cristo prese la
de01s19ne d.1 unirsi con un uomo al momento degli eventi di
Palestina, di incarnarsi in un uomo e di rendere possibile all’u-

202

manitd la via dell’ascesa, soltanto per questo venne promossa
I’evoluzione dell’umanita che possiamo ora chiamare redenzio-
ne dall’impulso proveniente dalle forze luciferiche. Nella Bib-
bia questo impulso viene indicato nell’immagine del peccato
originale, nella tentazione del serpente che ha prodotto il pecca-
to originale. Il Cristo compi cosi un’azione che per il Cristo
stesso non era necessaria.

Che azione fu?

Fu un’azione di amore divino! Dobbiamo vedere con chia-
rezza che di primo acchito nessun sentimento umano ¢ in grado
di sentire I’intensita di amore che occorre perché un essere divi-
no prenda la decisione, per esso non necessaria, di agire sulla
terra in un corpo umano. Di conseguenza, grazie a quell’atto di
amore, venne compiuto 1’evento che ¢ il pill importante nell’e-

“voluzione dell’'umanita. Se consideriamo 1’atto di amore della

Divinita, se cerchiamo di sentirlo come un grande ideale, di
fronte al quale ogni atto umano di amore non pud che sembrare
piccolo, attraverso il sentimento della piccolezza dell’amore
umano rispetto all’amore divino che era necessario per il miste-
ro del Golgota, ci avviciniamo anche alla formazione, alla nasci-
ta delle immaginazioni che pongono dinanzi al nostro sguardo
spirituale I’importantissimo evento del Golgota. Si, veramente:
¢ possibile arrivare all’immaginazione della montagna sulla
quale era eretta la croce; quella croce sulla quale pendeva un
Dio in corpo umano, un Dio che aveva compiuto quell’atto per
libera sua volonta, cio¢ per amore, perché la terra e I’umanita
potessero arrivare alla loro meta. Se il Dio, che viene indicato
con il nome di Padre, non avesse un tempo permesso che gli
influssi luciferici si avvicinassero_agli uomini, 1’'uvomo non
avrebbe sviluppato la disposizione a un io libero. Con 1’influsso
luciferico venne sviluppata la disposizione all’io libero, e que-
sto dovette essere permesso dal Dio Padre. Dopo che 1’io, per
ottenere la libertd, dovétte essere costretto nella materia, per
essere nuovamente liberato dalla costrizione nella materia
occorreva che tutto ’amore del Figlio conducesse all’evento del
Golgota. Soltanto cosi fu resa possibile la libertd degli uomini,

203



la} completa dignita umana. Possiamo diventare esseri liberi gra-
Z1¢ a un atto di amore divino. Come uomini possiamo dung ue
sentlr_m liberi, ma non dobbiamo maij dimenticare che dobbia?no
tale 1'1bert§ all’atto di amore di Dio. Se pensiamo cosi, fra i
npstr.l‘senumenti si affaccera il pensiero di poter arrivar’e alla
d}gnlta umana, ma di non dover dimenticare che siamo debitori
di quel che siamo a Chi ci ha-restituito la nostra immagine
umana primordiale attraverso la redenzione syl Golgota. Gli
11,9m1n1 non dovrebbero poter afferrare ’idea della liberta s.enza
1.1dea‘ Qell_a rgdenzione grazie al Cristo; solo cosi I’idea della
liberta & giustificata. Se vogliamo essere liberi, dobbiamo fare i

5t Cueslo
',,
“,
*,
< “, ,r,,'
1 7,
@ ’I,,, ’l,’
66 'I,, ‘e,
(‘ﬁq ’I,,, /s, 3 \ .
vl %, .
‘s ,,/’j 19' A'e: o -
’, A o
:lu,,” ,,,’ O'S(v o ) ' N tb
u,, ‘' o it » 4
I Ii’u.:’,'l"' Q\“M
Golgota ™., !
‘e
' ’ [ q/ [
e,

sacrificio di sentirci debitori del Cristo per la nostra liberta
Allora sc')lta.nto la possiamo realmente percepire. Chi crede che;
la sua d1gq1ta‘1 umana sia limitata perché & debitore al Cristo
flovrebbe riconoscere che le opinioni degli uomini non hann(;
importanza alcuna di fronte ai fatti cosmici, e che arrivera il
momento in cui riconoscera ben volentieri che la sua liberta ¢&
stata conquistata dal Cristo.
Con questo ciclo di conferenze non si ¢ pofuto aggiungere
molto ber procurarci una comprensione pii esatta dell’impulso
del Cristo e di tutto il corso dell’evoluzione dell’'umanits sulla
terra, dal punto di vista della scienza dello spirito. Possiamo |

204

dare sempre soltanto singoli contributi. Se questi esercitano
perd sulla nostra anima un’azione che ci inciti a nuovi sforzi per
1’ulteriore evoluzione sulla via della conoscenza, essi avranno
adempiuto il loro compito per il grande tempio spirituale dell’u-
manitd. Quel che di meglio potremo trarre dalle nostre conside-
razioni di scienza dello spirito € che abbiamo di nuovo impara-
to qualcosa per un determinato scopo, che abbiamo aggiunto
qualcosa al nostro sapere. Qual ¢ il nostro scopo elevato? E
quello di sapere pit esattamente quanto ancora ci manca per
sapere di piu, affinché siamo sempre piu a fondo pervasi della
verita dell’antica massima socratica: piu si impara e piu si sa
quanto poco si sappia. Questa ammissione non deve perd gene-
rare una rassegnazione inattiva e inerte, ma essere una profes-
sione di vivente volontd e un’aspirazione verso conoscenze
sempre piu estese; allora soltanto ¢ giusta. Non dobbiamo rico-
noscere quanto poco si sappia dicendo che non si pud sapere
tutto e che quindi & meglio nulla imparare e incrociare le mani
in grembo. Sarebbe un risultato sbagliato degli studi antroposo-
fici. E invece giusto soltanto che siamo sempre pill animati
verso nuovi sforzi, che consideriamo ogni nuova cognizione
acquistata come un gradino. Dobbiamo di continuo muovere i

- nostri passi verso gradini sempre piu elevati.

In questo ciclo di conferenze abbiamo forse parlato molto
dell’idea della redenzione, senza perd nominarla ogni volta. L’i-
dea della redenzione deve essere sentita dal cercatore dello spi-
rito come la senti un grande precursore della nostra scienza
dello spirito occidentale*, che cio¢ in ultima analisi deve diven-
tare affine e familiare alla nostra anima solamente come una
conseguenza dei nostri sforzi verso le mete superiori del cono-
scere, del sentire e del volere. Come il grande precursore della
nostra antroposofia occidentale espresse il pensiero che unisce
I’idea della redenzione con I’idea dello sforzo verso 1’alto con le
parole: «Colui che insonne lotta per ascendere, noi lo possiam
redimere», cosi 1’antroposofo dovrebbe sempre sentire che sol-
tanto chi sempre si sforza pud comprendere ¢ sentire la vera
redenzione, ed entro la sua sfera esplicare la sua volonta.

205



Anche questo ciclo di conferenze
ché vi si ¢ tanto parlato dell’idea de
un incitamento a nuovi sforzi: che
ritrovare sempre pill riuniti in quest
zioni. Questi siano i frutti che cj
Vogliamo cosi chiudere questo cicl
con noi I’incitamento a sforzarei. s
mento delle nostre aspirazioni; esse
vcderfe chi sia veramente il Cristo,
magglormente la redenzione. Essa non deve rappresentare sol-
tanto la liberazione dalle vie o dai destini terrestri inferiori, ma
essere anche la liberazione da tutto cid che & di ostacolo all,’uo-
mo per 11‘ raggiungimento della sua dignitd umana. Queste cose
sono pero scritte nella loro verita soltanto negli annali dello spi-
rito, perché ¢ vera soltanto la scrittura che puo essere letta nel
mondo degli spiriti. Cerchiamo dunque di leggervi il capitolo
sulla dignitd umana e sulla missione umana, nella scrittura in cui
queste cose sono scritte nei mondi spirituali!

(e ci tengo soprattutto per-
lla redenzione), sia per noi
in questi sforzi ci si possa
a e nelle prossime incarna-
vengono dai nostri studi.
o di conferenze prendendo
empre piu per il consegui-
c1 condurranno da un lato a
e dall’altro a comprendere

206

NOTE

Nelle note che seguono per le opere di Rudolf Steiner si cita spesso il
numero dell’Opera Omnia (0.0.); per maggiori particolari sulle singole
opere si veda il Sommario dell’Opera Omnia di Rudolf Steiner, Ed.
Antroposofica, Milano. '
pag.

8  Si riferisce soprattutto a Arthur Drews (1865-1935), dal 1898 pro-
fessore alla Scuola Superiore Tecnica di Karlsruhe. Suscitd molto
rumore con la sua pubblicazione di storia della religione: Die Chri-
stusmythe (11 mito di Cristo), Jena 1910 e 1911, e con la sua confe-
renza: Ist Jesus eine historische Persénlichkeit? (E Gesl un perso-
naggio storico?), tenuta a Berlino in occasione di un raduno di stu-
dio che ebbe luogo il 31 gen. e il 1° feb. 1910. ’

8 cfr. Adolf von Harnack (1851-1930), storico tedesco, soprattutto
dedito a studi sulla chiesa e la religione; fu professore in diverse
universita tedesche. Il passo citato ¢ preso dall’opera: Das Wesen
des Christentums (L’essenza del cristianesimo), Lipsia 1901, pag.
13: «Le nostre fonti per lo.studio su Gest sono i tre primi Vangeli,
oltre ad alcune importanti notizie tratte dall’apostolo Paolo. Tutto il
resto che sappiamo sulla storia e la predicazione di Gesu, indipen-
dentemente da quei tre Vangeli, pud venir scritto con comodita su
una sola pagina, tanto & scarsa la sua mole».

8  Giuseppe Flavio (37-95) storico ebreo, vissuto prima in Palestina e
poi a Roma, alla corte dei Flavi. Parla di Gesu nell’opera: Anrichita
ebraica XVIII 3,3. :

Publio Cornelio Tacito (55-120), cfr. Annali 15,44,
9  vedi prima nota di pag. 8.

9  Pubblicato per la prima volta in tedesco nel 1902 (Opera Omnia n.
8), ¢ in italiano da Editrice Antroposofica.

10  cfr. le Retractationes di Agostino: L. I, Cap. XIII, 3.

11 cfr. di Rudolf Steiner: La scienza occulta nelle sue linee generali -
(0.0. n. 13) Ed. Antroposofica.

14 Publio Elio Aristide Teodoro Eudemonte (129;189) oratore e filo-
sofo greco. Il citato ¢ tratto da Aelii Aristidis Smyrnaei Hieroi Logoi,
I1:32. cft. ed. Br. Keil, Vol. II, pag. 401.

14 cfr. di Rudolf Steiner: L’iniziazione - O.0. n. 10 - Editrice Antropo-
sofica.

23 cfr. la prima lettera ai Corinzi: 15, 45.

207



26
28

30

42

45
47
47
50

50

53

53
54

208

cfr. 1a prima lettera ai Corinzi: 15, 14.

cfr. Meisger Eckhart: Schriften und Predigten, a cura di Franz Pfeif-
fer, 4* edizione, Géottingen 1924.

cfr. Goethe: .Naturwissenschaﬁliche Schriften nella Kiirschners
Degtsche Nationalliteratur con introduzioni e commenti di Rudolf
Steiner (vol. IIT), Dornach, 1975 (0.0. n. 1). '

cfr. di Rudolf Steiner: Il vangelo di Giovanni (0.0.n. 103, 12 conf.
tenute ad Amburgo dal 18 al 31 ‘maggio 1908), soprattutto la conf,
VIIL, e Il Vangelo di Giovanni in relazione con gli altri tre e spe-
cialmente col vangelo di Luca (0.0. n. 112, 14 conf. tenute a Kas-

sel dal 24 giugno al 7 luglio 1909), entrambi pubblicati da Ed.
Antroposofica.

cfr. Gli esercizi spirituali di Ignazio di Loyola - Quarta giornata.
Vangelo di Giovanni, 18, 36.

Vangelo di Matteo, 4, 8.

cfr. per esempio di Rudolf Steiner: La saggezza dei rosacroce - 0.0.

n. 99 - Ed. Antroposofica, e i due cicli di conferenze gia citati nella
nota alla pag. 42.

cfr. di Rudolf Steiner: La guida spirituale dell’uomo e dell’'umanita
- 0.0. n. 15 - Ed. Antroposofica, Milano, e inoltte Das esoterische
Christentum und die geistige F: iihrung der Menschheit - 0.0. n. 130
- Rudolf Steiner Verlag, Dornach. Molte conferenze di questo ciclo
sono pubblicate in italiano, ad esempio I/ cristianesimo rosicruciano

Le conferenze di Milano, Fede, amore, speranza - Ed. Antroposoﬁca?

cfr. di Rudolf Steiner: La prova dell’anima - 0.0. n.14 - Editrice
Antroposofica. Nel quarto quadro, alla pag. 69, Strader dice:

E cento volte chiesi a me stesso

cosa pud insegnare la scienza

che ci siamo finora conquistata.

... Qui non si scappa...

Nessun pensiero, che non voglia proprio spezzare

tutto cid che nel corso delle epoche

hanno r_iconosciuto gli insonni ricercatori,

nessun pensiero pud e deve negare

che si ritorni a vivere sulla terra.

Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781). L’opera citata & del 1780.

Maximiliam Drossbach (1810-1884). Il suo scritto Wied‘ergebWt,

oder die Losung der Unsterblichkeitsfrage auf empirischem Wege
nach den bekannten Naturgesetzen ¢ del 1849.

54

54

54

75

80

82

84

89
89

94

96

Senza dire il suo nome il Drossbach aveva lasciato un premio di
quaranta ducati in oro per il migliore scritto relativo al pensiero
espresso nel suo libro prima citato.

Gustav Widenmann (1812-1876) medico ¢ filosofo. L’ opera premia-
ta ha il titolo: Gedanken iiber die Unsterblichkeit als Wiederholung
des Erdenlebens, Vienna 1851. Si veda in merito: C.S. Picht: Das
Auftauchen der Reinkarnationsidee bei dem schwdbischen Arzt und
Philosophen Gustav Widenmann um 1850 e Die Darstellung der
Reinkarnationsidee bei dem schwdbischen Arzt und Philosophen
Gustav Widenmann, pubblicato sulla rivista «Anthroposophie,
Monatsschrift fiir freies Geistesleben», anno 1931/32.

Lo scritto Reincarnazione e karma fu pubblicato in tedesco nel
novembre 1903 sulla rivista «Luzifer-Gnosis». In italiano dalla Ed.
Antroposofica (da O.0. n. 34). Teosofia - Una introduzione alla
conoscenza soprasensibile (1904) - Ed. Antroposofica (0.0. n. 9).

Apollonio di Tiana - Filosofo neo-pitagorico del secolo I, morto
sotto I’imperatore Nerva (96-98 d.C.). cft. di Flavio Filostrato: Vita
di Apollonio di Tiana, scritta intorno al 200 d.C., e di Rudolf Stei-
ner la conf. del 28 mar. 1921, in La responsabilita dell 'uomo per l’e-
voluzione del mondo - I1, 0.0. n. 203 - Ed. Antroposofica.

Blaise Pascal (1623-1662). Il pensiero illustrato piu oltre nel testo ¢
il 527°, appunto dei suoi Pensées: «La connaissance de Dieu sans
celle de la misére fait ’orgueil. La connaissance de sa misére sans
celle de Dieu fait le désespoir. La connaissance de Jesus-Christ fait
le milieu, parce que nous y trouvons et Dieu et notre miséren..,

Vladimir Soloviev (1853-1900), filosofo e poeta russo. I concetti
espressi nel testo sono esposti nello scritto: Le basi spirituali della
vita del 1884.

Immanuel Kant (1724-1804). Nella prefazione alla seconda edizio-
ne della Critica della ragion pura, del 1787, ¢ espresso questo con-

" cetto: «Dovetti abbandonare il sapere, al fine di ottenere spazio per

la fede».
Si veda la nota di pag. 10.-

Giustino martire, Padre della Chiesa del secondo secolo, cercod di
presentare il cristianesimo filosoficamente come la giusta religione.

Richard Wagner (1813-1883); si veda in proposito il suo scritto:
Heldentum und Christentum.

Si vedano in proposito i cicli di conferenze di Rudolf Steiner tradotti
in italiano: Il vangelo di Giovanni (v. nota della pag. 42); Il vange-

209



96
98

210

lo di Giovanni in relazione... (v. nota della pag. 42); Il vangelo di
Luca (0.0. n. 114); 1l vangelo di Matteo (0.0. n. 123); Digressioni
sul vangelo di Marco (0.0. n. 114), tutti editi da Ed. Antroposofica;
¢ poi ancora in tedesco: Die tieferen Geheimnisse des Menschheits-
werdens im Lichte der Evangelien (0.0. n. 117); Rudolf Steiner
Verlag.

Matteo: 26, 64.

Helena Petrovna Blavatsky (1831-1891), scrittrice russa, con il col.
H.S. Olcott fondd nel 1875 la Societd Teosofica. Le sue opere prin-
cipali sono: Iside svelata € La dottrina segreta. Ecco il testo del
passo citato: ‘

«Geronimo trovo il puro e originale Vangelo, scritto in ebraico da
Matteo il doganiere, nella biblioteca di Cesarea costituita dal marti-
re Panfilio. Verso la fine del quarto secolo Geronimo scrive: “Ebbi
il'permesso dai Nazareni, che adoperavano questo Vangelo a Beroea
in Siria, di tradurlo”, e aggiunge: “Nel Vangelo usato dai Nazareni e
dagli Ebioniti, che io tradussi dall’ebraico al greco e che la maggior
parte della gente considera il vero Vangelo di Matteo™...

Dalle seguenti frasi di Geronimo, da lui scritte in un momento di
sfogo, deriva che gli Apostoli avevano ricevuto da Gesl un inse-
gnamento occulto e che egli stesso impartiva tale insegnamento. In
una lettera ai vescovi Chromatio ed Eliodoro, Geronimo si lamenta:
“Dopo che assieme alle vostre benedizioni mi & stata affidata questa
traduzione, ho visto che .mi era toccato un duro lavoro; & un libro
che lo stesso apostolo ed evangelista Matteo non desiderava venisse
scritto in modo aperto. Se esso infatti non fosse stato segreto, Mat-
teo avrebbe aggiunto al Vangelo che cio che pubblicava era suo; ma
egli compilo il libro con caratteri ebraici, ¢ lo pubblicoé anche in
modo che il libro, scritto di sua mano con caratteri ebraici, rimanes-
se nelle mani di uomini massimamente religiosi che se lo trasmette-
vano |’un I’altro nel corso del tempo. Costoro non permettevano mai
che il libro venisse copiato € ne raccontavano il testo ’uno in un
modo e P'altro in un altro”. Geronimo aggiunge poco oltre: “E
avvenne che questo libro, pubblicato da un discepolo di Mani di
nome Seleuco che scrisse anche una non giusta storia degli Aposto-
li, contenesse non materia per I’edificazione ma per la distruzione,
e che il libro fosse approvato da un sinodo (e le orecchie della Chie-
sa si rifiutavano di ascoltarlo)”. ) :
Geronimo stesso ammette che il libro, che egli assicura scritto dalla
mano di Matteo, fosse nondimeno un libro per lui quasi incompren-
sibile malgrado lo avesse tradotto. due volte, perché era occulto.

100

107

107

110

114
122
123

123
127
134

140

143

Nondimeno Geronimo dichiara eretico ogni commento.in proposito,
con la sola esclusione del suo commento. 1_\nc<_)r meghp, Geronimo
sapeva che questo Vangelo era I’unico orig.marlo', ma dlvenfl)le anco-
ra piu solerte nella sua persecuzione degli eretici. Perché? Perc_he
ammetterlo significava emettere una condanna a morte per la,Ch}e-
sa esistente. Era cioé ben noto che il Vangelo degh_ebrel_ era I’unico
che era stato accettato per quattro secoli dai cristiant ¢ebrei, dai
Nazareni e dagli Ebioniti».
Gli Ebioniti erano una setta giudeo-cristiana che si ispirava alla
poverta; essi seguivano un Vangelo simile a quellp di Matteq e ﬁo-.
rirono nei primi secoli cristiani; poi furono considerati eretici € S1
staccarono dalla Chiesa.
Eschilo (525-456 a.C.). - v '
Nel canto XI dell’Odissea (versi 614 e segg. ('iella libera traduzione
di Ippolito Pindemonte) Omero fa dire all’anima di Achille la frase
riportata nel testo. ) ‘
v. in Milindapanha i colloqui fra Mili_nda e il monaco Nagasena. Die
Fragen des Kénigs Menandros, Berlino 1905.
Esodo, 20-4.
1 testo & citato dall’autore un poco liberamente.
David Friedrich Strauss (1808-1874), teologo hegeliano. cfr. H.S.
Reimarus und seine Schutzschrift fiir die verniinftigen Verehrer Got-
tes (Vol. V delle opere di Strauss). K
Cfr. 1a conf. del 4 ott. 1911, pubblicata all’inizi6 di questo volume.
Prima Epistola ai Corinzi: 14, 45. .
In questa e in altre occasioni, per indicarg quello che viene caratte-
rizzato nel testo, 1’autore ha sempre impiegato la parola tedesca di
Phantom, vale a dire un vocabolo rarissimamente usato ne!la llng}lg
corrente. Si & creduto opportuno, per non ingenerare erratc immagini
nel lettore, di ricavare dall’étimo greco la parola nuova di fantoma.
Nella gia citata Prova dell’anima (IV quadro)il Secondo Precettore
dice: .
Noi sappiamo dalla rivelazione dei Maéstri -
che in futuro gli uomini, grazie alla luce dello spirito,
vedranno I’alto Essere solare
che una volta sola abitd entro un corpo terreno.
11 conf. tenute a Monaco dal 18 al 28 ago. 1911 - O. O.n. 129 - Ed.
Antroposofica.

211



171

171

173

175

190

194

195
196
198

199
205

212

Johann Albrecht Bengel (1687-1752), professore in un seminario
luterano, si occupd molto di studi biblici ¢ neotestamentari.
Friedrich Christoph Oetinger (1702-1782), pastore protestante, teo-
logo e teosofo.

Si veda in proposito di Emil Bock: Bofen des Geistes - Schwdbische
Geistesgeschichte und christliche Zukunft, Stoccarda 1955,

Richard Rothe: Die Theosophie Friedrich Christoph Oetingers nach

ihren Grundziigen - Ein Beitrag. zur Dogmengeschichte und zur
Geschichte der Philosophie - Tubingen 1847.

Su Marcus Volker, un contadino che visse nella prima metd del
secolo diciottesimo nel paese di Grossrudestedt, a nord di Erfurt, si
hanno notizie soltanto attraverso Oetinger che ne parla nella sua
autobiografia e in sue lettere. Da queste fonti Vdlker sembra essere
stato un uomo straordinario e aver fatto una grande impressione su
Oectinger. Egli avrebbe posseduto una veggenza interiore ¢ avrebbe
insegnato molte cose a Oetinger che fu due volte e a lungo presso di
lui.

Si veda il quarto quadro del mistero drammatico La porta dell 'ini-
ziazione di Rudolf Steiner - 0.0. n. 14 - Ed. Antroposofica, pubbli-
cato in tedesco nel 1910, cioé due anni prima di queste conferenze.

cfr. di Rudolf Steiner: La saggezza dei rosacroce (v. nota di pag.
50); Il vangelo di Giovanni e Il vangelo di Giovanni in relazione...
(v. nota di pag. 42).

Per Lessing ¢ Drossbach si vedano rispettivamente le note delle
pagine 53 e 54.

Vedi nota di pag. 54.
Vedi nota di pag. 110.

Si veda I’ottava conf. di questo volume e anche di Rudolf Steiner: 7/
vangelo di Luca (1909), gia citato.

cfr. di Rudolf Steiner: 1/ vangelo di Matteo, gia citato.

. cfr. Goethe: Faust - Seconda parte - Salita al cielo di Faust: «Colui

che insonne lotta... » (nella traduzione italiana di Vincenzo Errante
- Ed. Sansoni, Firenze).

Per le opere fondamentali di Rudolf Steiner
e per tutte le altre tradotte e disponibili in
italiano, si veda I’elenco inserito in ogni
volume oppure si richieda I’elenco stesso o
il catalogo ragionato al proprio libraio o alla
Editrice Antroposofica, 20133 Milano, via
Sangallo 34, Tel. 02/7491197 — 7491356 —
Fax 02/70103173.



i Finito di Stampare
nel mese di settembre 2002
! . dalla Monotipia Cremonese - Cremona




