
RUDOLF STEINER 

DA GESÙ A CRISTO 

Dieci conferenze, precedute da una conferenza pubblica, 
tenute a Karlsruhe dal 4 al 14 ottobre 1911 

2002 
EDITRICE ANTRO POSO FICA 

MILANO 





Titolo originale dell'opera: 
Von Jesus zu Christus 

Opera Omnia n. 131 

Traduzione di Emmelina De Renzis, 
riveduta sull'ultima edizione tedesca del 1985 

Disegni nel testo di'As,sia Turgenieff 

Quarta edizione italiana 
Precedenti edizioni: 

Ed. Antroposofica 1972, 1980, 1992 

Queste conferenze, in origine non destinate 
alla pubblicazione, furono tratte da una ste­
sura stenografica non riveduta dali' autore. 
In proposito Rudolf Steiner dice nella sua 
autobiografia: «Chi legge questi testi può 
accoglierli pienamente come ciò che l'antro­
posofia ha da dire ... Va però tenuto presente 
che nei testi da me non riveduti vi sono degli 
errori». - Le premesse e la nomenclatura 
dell'antroposofia, o scienza dello spirito, 
sono esposte nelle. opere fondamentali di 
Rudolf Steiner: La filosofia della libertà, 
Teosofia, La scienza occulta, L 'iniziazione. 

Tutti i diritti, anche di traduzione, riservati alla 
Rudolf Steiner-Nachlassverwaltung, Domach (Svizzera) 

Copyright 2002 - Editrice Antroposofica srl - Milano, via Sangallo 34 
ISBN 88-7787-336-1 

INDICE SOMMARIO 

Conferenza pubblica ....... ~ ............................ Karlsruhe, 4 ottobre 1911 pag. 7 
L'indagine storica su Gesù nel secolo diciannovesimo. I misteri 
egizi,· greci e persiani o di Mithra. Il cristianesimo quale con­
fluenza dei culti di Mithra e di Dioniso. L'ebraismo. Il primo 
uomo Adamo, e il peccato originale. Il cristianesimo paolino. 

Prima conferenza ..................................... .... Karlsruhe, 5 ottobre 1911 33 
Vita animica subcosciente, vita naturale non riconosciuta e vita 
spirituale cosciente. Figlio, Padre, Spirito Santo. L'iniziazione 
dello spirito dei rosicruciani e l'iniziazione della volontà dei 
gesuiti. 

Seconda conferenza ..................................... Karlsruhe, 6 ottobre 1911 50 
L'iniziazione cristiana-rosicruciana. La via per sperimentare l'e-
vento del Cristo mediante la rivelazione continua. 

Terza conferenza ....................................... ... Karlsruhe, 7 ottobre 1911 66 
Tre fonti di conoscenza per i segreti cristiani: i Vangeli, l'indagine dei chia­
roveggenti, la fede quale cammino verso l'autoconoscenza e il Cristo. 

Quarta conferenza ........................................ Karlsruhe, 8 ottobre 1911 87 
Passaggio dalla fede alla veggenza del Cristo. Il cammino dal­
l'interiore esperienza animica del Cristo all'iniziazione cristia-
na. 

Quinta conferenza ......................................... Karlsruhe 9 ottobre 1911 l 03 
Le Epistole di Paolo. Il nesso tra la forma fisica del corpo ·e la 
coscienza dell'io. Il libro di Giobbe. 

· Sesta conferenZa ........................................ Karlsruhe, l O ottobre 1911 120 
Il problema basilare del cristianesimo: la resurrezione. 
L'immagine storica di Paolo dopo l'evento di Damasco. Il corpo 
incorruttibile. La forma dell'uomo: ilfantòma. 

5 



Settima conferenza ................................ .... Karlsruhe, 11 ottobre 1911 

La natura-io dell'uomo. La distruzione del fantòma del corpo 
fisico rispecchiata nel peccato originale. Il corpo risorto del 
Cristo. La ricostituzione dei perduti elementi dell'uomo. Il 
fantòma umano salvato. 

139 

Ottava conferenza ............................. ~·~·:····Karlsruhe, 12 ottobre 1911 154 
I due bambini Gesù. Il corpo spirituale del Cristo. Il fantòma 
risorto. Si adempie lo scritto per Paolo a Damasco. 

Nona conferenza ........................................ Karlsruhe, 13 ottobre 1911 169 
La relazione dell'uomo singolo con l'impulso del Cristo. 
L'oggettività della redenzione. Il cammino exoterico verso il 
Cristo attraverso l 'Ultima Cena e i Vangeli. La comunione nello 
spirito attraverso la forza della meditazione e della contempla-
zione è un cammino esoterico. 

Decima conferenza ................................ , ... Karlsruhe, 14 ottobre 1911 186 
Il cammino esoterico verso il Cristo mediante l'iniziaziòne. Il 
nesso dell'impulso del Cristo con ogni singola anima umana. 
L'ufficio karmico di giudice del Cristo. La comprensione per il 
passato attraverso il secondo evento del Cristo. Il portatore del 
bene attraverso la parola. 

Note ................ ~...................................................................................... 207 

Gli asterischi segnati nel testo ri~viano alle note a pag. 207 e seguenti. 

6 

CONFERENZA PUBBLICA 

Karlsruhe, 4 ottobre 1911 

L'argomento che oggi dovremo esaminare qui ha già suscita­
to dappertutto in questi ultimi tempi il più largo interesse; appa­
rirà quindi anche giustificato parlare su questo tema dal punto di 
vista antroposofico, in base al quale in questa città già ebbi ripe­
tute occasioni di trattare diversi argomenti. Certo è che il modo 
di trattare in generale oggi questo argomento, modo· anche piut­
tosto diffuso, è molto diverso da quello possibile da un punto di 
vista antroposofico. Se da un lato bisogna dire che oggi l'antro­
posofia come tale è ancora poco compresa e poco apprezzata, 
dali' altro si dovrà anche far presente che proprio lo studio antro­
poso fico dell'argomento che oggi ci deve occupare è-molto dif­
ficile. Se infatti è distante dai nostri contemporanei l'atteggiare 
la propria anima in modo· da poter afferrate e apprezzare appie­
no verità antroposofiche relativ~mente ovvie della vita spiritua­
le, è addirittura un ostacolo per la coscienza del presente il 
dover studiare, dal punto di vista dell'antroposofia o scienza 
dello spirito, un tema che davvero ci obbliga ad impiegare inti­
mamente la scienza dello spirito o antroposofia per i più diffici­
li ed anche più sacri argomenti di cui dovremo parlare oggi. 

Certamente si può partire dalla constatazione che. l'Entità, 
che dovremo porre al centro delle nostre considerazioni, è da 
molti secoli nel punto centrale di ogni sentire e pensare dell 'u­
manità, e non soltanto: essa ha suscitato anche i più svariati· giu­
dizi, sentimenti e conc·ezioni n eli' ambito della vita animi ca 
umana. Se infatti per innumerevoli uomini è graniticamente 
fermo da secoli Ciò che è legato col nome del Cristo o anche con 
quello di Gesù, altrettanto molteplice è l'immagine del Cristo e 
anche di Gesù, l'immagine che ha commosso le anime e occu­
pato i pensatori nel corso dei secoli, dagli eventi di Palestina in 
avanti. Avvenne anche sempre che venisse modificata l' immagi­
ne del Cristo da ogni concezione generale del mondo, da ciò che 

7 



in qualsiasi tempo si sentì, si sperimentò e si considerò vero. 
Così è avvenuto che nel corso del secolo diciannovesimo (già 
preparato da diversi pensieri e correnti spirituali del secolo 
diciottesimo), il Cristo che si può afferrare in ispirito è sempre 
più arretrato di fronte a quello che nel secolo diciannovesimo, e 
anche nel ventesimo, si chiama il Gesù storico. Appunto in 
merito al Gesù storico si è svilùpp~ta oggi una vasta disputa che 
proprio in questa città, qui a Karlsruhe, ha il suo più notevole 
rappresentante, il suo più attivo campione*. Sarà quindi bene 
dire qualche parola in merito a questa disputa, prima di occu­
parci del Cristo· Gesù. 

Si vorrebbe dire che, sotto l'influenza della corrente cultura­
le che considera soltanto esteriormente tutto ciò che. si riferisce 
alla vita spirituale, secondo quanto può venir stabilito mediante 
documenti esteriori è sorto il "Gesù storico" studiato nel secolo 
diciannovesimo. E che cosa poteva servire· per un simile Gesù 
storico? Poteva servire ciò che era possibile stabilire mediante i 
documenti storici esteriori: che cioè il personaggio,· del quale-si 
parla ali' inizio della nostra era, si è aggirato in Palestina, è 
morto, e per i credenti è risorto. Del tutto secondo il carattere e 
la natura del nostro tempo,. tendente per altro· alla sua fine, la 
fede nell'indagine teologica si limitò sempre a quel che si pen­
sava di poter stabilire in base ai documenti storici, proprio come 
si stabilisce qualsiasi altro avvenimento storico in base agli 
usuali documenti storici. Ma quali documenti storici si possono 
esaminare in questo caso? Poiché proprio qui a Karlsruhe ebbe 
il suo inizio l'indagine storica su Gesù, non occorre ora che mi 
dilunghi sul fatto che tutte le tradizioni storiche non comprese 
nel Nuovo Testamento, secondo uno dei maggiori conoscitori 
del problema,. si possono scrivere comodamente su una pagina 
sola*. Quello che poi si trova sul Gesù storico in uno qualsiasi 
dei documenti, di Giuseppe Flavio o· di Tacito*, va senz'altro 
eliminato perché non· è. più usabile secondo la scienza storica, 
quale oggi viene riconosciuta. Per lo studio su Gesù non riman­
gono quindi disponibili che i Vangeli e ciò che si trova nelle let-
tere. di Paolo. ~ 

8 

L'indagine storica del secolo diciannovesimo si-- è dunque 
occupata dei Vangeli. Ma da un punto di vista esteriore come 
appaiono i Vangeli? Prendendoli come altri documenti, come 
per esempio documenti relativi a una battaglia o qualcosa di 
simile, essi appaiono documenti pieni ·di contraddizioni, né si 
può esteriormente mettere in accordo la loro quadruplicità. Sono 
documenti che vengono distrutti da· quella che viene chiamata 
critica storica. Va detto infatti che tutto quanto ha fatto l'indagi­
ne sollecita e diligente nel secolo diciannovesimo in merito ai 
Vangeli per fornire un'immagine fedele di Gesù di Nazareth, si 
è dissolto di fronte ai rappresentanti del tipo di indagine portata 
avanti dal prof. Drews*. In merito a quel che può venire detto 
contro la storicità dei Vangeli, la questione potrebbe in sostanza 
venir dichiarata chiusa; deve essere chiaro che appunto la scien­
za accurata e la critica accurata ci mostrano che, riguardo al 
modo con cui di solito si determinano i fatti storici, nulla può 
più venir detto della persona di Gesù di Nazareth; dovrà anzi 
venir considerato dilettantismo scientifico n. non ammettere una 
tal cosa di fronte alla scienza. 

Qui però si vuole esporre un modo di vedere del tutto diver­
so. Si intende cioè porre il problema se per caso coloro che nel 
secolo diciannovesimo rappresentavano la dottrina di Gesù di 
Nazareth, e che volevano arrivare a un'immagine storica di 
Gesù di Nazareth, non abbiano forse compreso i Vangeli in 
modo del tutto errato; se non siano caduti in un grosso equivo­
co. Che cosa infatti vogliono essere i Vangeli? vogliono essere 
forse dei documenti storici nel senso del secolo diciannovesi­
mo? Prima di rispondere alla domanda di che cosa vogliano 
essere i Vangeli, non· si può neppure rispondere ali' altra se sia 
possibile considerarli in generale dei documenti. storici. 

N el mio libro Il cristianesimo quale fatto mistico* già molti 
anni fa cercai di esporre ciò che conta a· questo proposito. La 
risposta alla domanda: che cosa volevano cioè essere i Vangeli? 
doveva essere. data non soltanto dal contenuto, ma già dal titolo 
di quel libro. Quel titolo non è infatti "La mistica del cristiane­
simo", oppure "Il contenuto mistico del cristianesimo". Non era 

9 



inteso in questo senso, ma piuttosto in quel libro si ···doveva 
mostrare che il cristianesimo stesso, per la sua formazione e per 
tutta la sua essenza, non è un fatto esteriore paragonabile ad altri 
fatti esteriori, ma un fatto del mondo spirituale che può venir 
compreso soltanto guardando negli eventi della vita spirituale, 
guardando in un mondo che si trova dietro il mondo esteriore 
dei sensi e dietro a quello che pdss,()nO stabilire i documenti sto­
rici. Doveva venir mostrato che le' forze e le cause che hanno 
condotto ali' evento di Palestina non si trovano per nulla nel 
campo nel quale si svolgono gli avvenimenti storici esteriori; 
che quindi il cristianesimo non poteva avere soltanto un appros­
simativo contenuto mistico, ma che la mistica, la veggenza spi­
rituale erano necessarie se si volevano districare i fili posti die­
tro gli avvenimenti in modo da rendere possibile 1' evento di 
Palestina, e non soltanto per i documenti esteriori, ma in un 
misterioso procedere spirituale. 

Per comprendere che·cosasia·il·cristianesimo e che cosa esso 
possa e debba essere nell'anima d eli 'uomo di oggi,· se l'anima si 
comprende giustamente, occorre un poco far rilevare quanto 
siano radica te nei fatti spirituali dell'evoluzione dell'umanità le 
parole di un così buon cristiano, quale era Agostino quando 
diceva*: «Quella che ora si chiama religione cristiana •esisteva 
già presso gli antichi e non mancava agli inizi · del genere 
umano; quando Cristo apparve nella carne, la vera religione, già 
prima esistente, ebbe il nome di cristiana». Un'autorità tanto 
determinante ci indica così che con gli eventi di Palestina non è 
intervenuto nell'umanità qualcosa di nuovo in ogni senso, ma 
che. in certo modo ha subìto una trasformazione quello che da 
tempi antichi era stato cercato da parte delle anime umane, ha 
subìto una trasformazione la conoscenza cui gli uomini tende­
vano. Che cosa dice infatti la frase di Agostino? Vuoi dire in 
sostanza che con l'evento di Palestina all'umanità è stato dato, 
donato qualcosa che in certo senso potevavenir trovato anche 
prima di quell'evento, trovato però in un modo diverso che non 
mediante la via cristiana. Se . poi vogliamo esaminare l'altro 
modo in cui il periodo precedente poteva. arrivare alle verità e 

10 

alla sapienza del cristianesimo, il divenire storico dell'umanità 
ci indirizza a qualcosa che viene sintetizzato in una parola che 
oggi ancora trova poca comprensione, ma che ne troverà sempre 
di più quanto più la concezione del mondo derivata dalla scien­
za dello spirito afferrerà gli· uomini. È quello che viene compre­
so nellè parole "misteri dell'antichità". Non dobbiamo cioè 
guardare soltanto alle religioni esteriori dei popoli antichi, ma a 
quel che nei tempi precristiani si faceva nei luoghi misteriosi 
che venivano indicati appunto col nome di "misteri". 

Che cosa erano i misteri nell'antichità? · 
Se si prende quello che ne è detto nella mia Scienza occulta* 

se ne ha un chiarimento dal punto di vista della scienza dello 
spirito. Esistevano però anche numerosi scrittori profani che 
dicevano apertamente ciò che era un segreto per gli uomini del­
l'antichità. Ci viene raccontato che soltanto un piccolo numero 
di persone veniva ammesso . nelle sedi che si indicavano col 
nome di misteri e che erano luoghi di culto. Era sempre un pic­
colo numero di persone che veniva ammesso ai misteri da parte 
dei saggi sacerdoti; erano pochi uomini che si isolavano dal 
mondo esterno in quanto riconoscevano che, per arrivare a ciò 
che doveva venir raggiunto nei misteri, essi dovevano iniziare 
un altro modo di vita, diverso da quello tenuto nel mondo ester­
no, e che soprattutto dovevano abituarsi a pensare in un altro 
modo. Vi era in realtà per i discepoli dei misteri un certo isola­
mento dal mondo esterno. Dappertutto vi erano sedi di misteri. 
Se ne trovavano presso Greci e Romani, e anche presso altri 
popoli. Oggi· vi è già una copiosa letteratura in proposito, ed è 
quindi possibile documentare attraverso l'indagine esteriore 
quel che viene detto qui. Quando i. discepoli dei misteri erano 
ammessi a quello che vi veniva insegnato, si può dire che tutto 
quanto essi ricevevano può venir paragonato con quella che 
oggi è chiamata scienza, conoscenza; non veniva però accolto 
nello stesso modo in cui oggi vengono accolte le conoscenze. Il 
discepolo dei misteri sperimentava qualcosa, e attraverso quel 
che sperimentava diveniva un uomo del tutto diverso. Speri­
mentava fortemente qualcosa che si· può esprimere con queste 

11 



parole: in ogni uomo ne vive uno superiore, ma esso è profon­
damente nascosto· e assopito, così che la coscienza ordinaria 
nulla ne sa. E come l 'uomo comune vede il mondo con i suoi 
occhi e può· riflettere col suo pensare su quel che ha sperimen­
tato, così questo altro uomo, che in un primo tempo è ignoto alla 
conoscenza·esteriore ma che P!lÒ venir risvegliato dalle 'profon­
dità della natura umana, può coÌìos~ere un altr~ mondo non rag­
giungibile per gli occhi e per il pensare esteriore. Questa espe­
rienza veniva chiamata "nascita dell'uomo intèriore", espressio­
ne usata ancora oggi. Il modo in cui oggi viene usata ha per altro 
un carattere freddo, astratto; la si prende alla leggera ... Quando 
però il discepolo dei misteri la riferiva a se stesso, essa indica­
va qualcosa di grande che poteva venir paragonato soltanto con 
la nascita dell'uomo in senso fisico. Come l'uomo nel mondo 
fisico deriva da un sostrato oscuro (sia esso un·sostrato naturale 
secondo una concezione materialistica del mondo, oppure un 
sostrato spirituale secondo una concezione del mondo derivata 
dalla scienza dello spirito), e quindi in senso esterìore diviene 
solo allora uomo fisico, così ciò che prima non· esisteva (come 
non esiste l 'uomo fisico·prima della nascita o della concezione) 
nasce ora veramente quale uomo superiore grazie ai processi dei 
misteri. Il discepolo dei misteri nasceva a nuovo, .era come rina­
to. 

Il modo di vedere oggi esistente circa la conoscenza, che 
viene data come risposta a un profondo problema filosofico, è 
esattamente il contrario del filo conduttore di tutto l'atteggia­
mento e di tutto il modo di vedere propri ai misteri. Nel senso di 
Kant o di Schopenhauer oggi ci si· chiede ·dove siano i· limiti 
della conoscenza e che cosa si possa conoscere. Basta prendere 
in mano anche solo un giornale per trovare subito la risposta: in 
questo o in quell'altro punto vi sono i limiti della conoscenza, e 
l 'uomo non può superarli. Il che è esattamente in contrasto con 
quanto si voleva nei misteri. Certo, ci si diceva che l 'uomo non 
può sciogliere tutti i problemi, non può penetrare dappertutto. 
Ma non si sarebbe mai dettq, nel senso di una gnoseologia di 
Kant o di Schopenhauer, che qualcosa non può essere conosciu-

12 

to; si sarebbe detto invece che si deve aver presente che l 'uomo 
è suscettibile di sviluppo, che vi sono in lui forze latenti che 
devono essere suscitate, che quando esse vengono risvegliate 
l'uomo sale a una superiore facoltà di conoscenza. Il problema 
kantiano, teso a sapere dove siano i limiti della conoscenza, non 
avrebbe avuto senso alcuno per l'antica concezione dei misteri; 
ne aveva invece soltanto il problema di come fare per superare 
i limiti del conoscere, esistenti nella vita ordinaria, di come cer­
care di suscitare dalla natura umana forze più profonde al fine di 
vedere quello che non si può vedere con le forze abituali. 

È necessario ancora dell'altro per sentire tutto l'alito magico 
dei misteri· che si avverte anche attraverso le notizie di scrittori 
quali Platone, Aristide, Plutarco e Cicerone. Ci deve essere chia­
ro che nei seguaci dei misteri esisteva un atteggiamento animi­
co del tutto diverso da quello dell'uomo di oggi di fronte alle 
verità scientifiche. Quelle che oggi chiamiamo verità scientifi­
che possono essere apprese da ognuno e con ogni atteggiamen­
to . animi co. Oggi. si vede il segno della verità proprio nel· fatto 
che essa sia indipendente dal nostro atteggiamento animico. Per 
il discepolo dei misteri la cosa più importante era invece speri­
mentare qualcosa grazie a cui l'anima venisse trasformata, rela­
tivamente al sentire, prima che gli venissero esposte le grandi 
verità. Anche quelle· che oggi cL appaiono come le più semplici 
verità scientifiche non sarebbero state insegnate al discepolo dei 
misteri in modo che le potesse apprendere esteriormente con la 
ragione; la sua anima doveva invece venir preparata in modo 
che egli si avvicinasse con riv~rente rispetto a ciò che gli pote­
va venir detto. La preparazione per accogliere ciò che i misteri 
potevano trasmettere non era quindi un apprendere, ma una radi­
cale_ rieducazione d eli' anima. ·Era importante il modo con cui 
l'anima si presentava di fronte alle ·grandi verità e ai tesori di 
saggezza, quel che essa sentiva. di fronte alle grandi verità e ai 
tesori di saggezza~ Da qui derivava per l'anima la convinzione 
di essere legata, mediante quello che le veniva dato nei misteri, 
con le profondità cosmiche stesse, con ciò che scorre alle fonti 
di ogni origine dei mondi. -

13 



Così il discepolo dei misteri era preparato a sperimentare 
qualcosa che ci viene raccontato anche da Aristide*. E chi, come 
è esposto nel mio libro L 'iniziazione*, sperimenta di nuovo 
quello che sperimentavano i discepoli degli antichi misteri e che 
egli può quindi confermare, sa che corrisponde a verità questo 
passo di Aristide: «Credevo di toccare il dio, di sentire ìl suo 
avvicinarsi, mentre ero fra veglia __ e sonno; il mio spirito era leg­
gerissimo, in un modo che nessuito, che non sia iniziato, può 
dire e comprendere». Vi era cioè una via verso le profondità 
cosmiche divine; non era scienza e neppure religione unilatera­
le. Era una via basata sul fatto che l'anima si preparava a speri­
mentare i pensieri dell'evoluzione cosmica come·pensieri degli 
dèi che compenetrano il mondo, e ad essere vicino al dio nelle 
profondità spirituali cosmiche. Come respirando accogliamo 
l'aria esterna e la rendiamo parte integrante del ·nostro corpo, 
così il discepolo dei misteri.· sentiva di accogliere nella sua 
anima ciò che pulsa spiritualmente nel mondo, sentiva. di legar­
lo alla sua anima e di diventare un uomo nuovo, intessuto con la 
divinità. 

Proprio l'antroposofia o scienza dello spirito ci dice che tutto 
quanto era possibile nell'antichità. fu soltanto un fenomeno sto­
rico nel corso dell'evoluzione .umana.· Quando ci chiediamo se i 
misteri, possibili nel tempo ·precristiano, siario .ancora possibili 
oggi nello stesso modo, dobbiamo rispondere che, per quanto 
sia stato vero e reale ciò che ora abbiamo caratterizzato.e che ci 
viene mostrato dall'indagine storica spirituale, pure -oggi non 
esiste più nella medesima forma·· in cui .vigeva nel· tempo precri­
stiano. Oggi non è più possibile il modo di iniziazione ·che era 
possibile nei tempi precristiani. Soltanto chi è miope e crede che 
l'anima umana sia stata uguale in tutti i tempi, può credere che 
il cammino spirituale dei tempi antichi possa essere valido anco­
ra oggi. Ora il cammino verso i fondamenti divini del mondo è 
un altro. L'indagine storica spirituale ci mostra che in sostanza 
esso è cambiato nel momento in cui la tradizione pone gli even­
ti di Palestina. Essi costituiscono un segno profondo nell' evolu­
zione dell'umanità. Nel tempd postcristiano è entrato nella natu-

14 

ra umana qualcosa del tutto diverso da quanto vi esisteva in 
quello. precristiano. Il modo di pensare, di accostarsi al mondo 
mediante pensieri scientifici, come oggi è possibile, non esiste­
va n eli' antichità precristiana. I misteri non avevano condotto 
l 'uomo alla più alta saggezza, e nel modo descritto, soltanto per­
ché si volesse conservare qualcosa segreto o limitato a un pic­
colo numero di persone, ma perché quel cammino era necessa­
rio per i tempi antichi, perché il nostro modo di pensare sul 
mondo, mediante la forma della logica e dei pensieri, allora non 
era ancora possibile. Chi esamini un poco la storia dell'umanità 
sa che nel corso di alcuni secoli, al tempo della filosofia greca, 
il nostro pensare si è lentamente preparato, e che soltanto ora è 
giunto ad abbracciare in modo così meraviglioso la natura este­
riore con i pensieri umani. Allo stesso modo la forma della 
coscienza, con la quale oggi costruiamo la nostra concezione del 
mondo, è diversa rispetto a quella precristiana. A questo propo­
sito ora non vogliamo andare oltre la constatazione che nei 
tempi postcristiani è cambiata la natura umana. Uno studio coe­
rente dell'evoluzione umana, e se ne possono trovare i risultati 
nella mia Scienza occulta, ci mostra che il complesso della 
coscienza umana si è trasformato nel corso dell'evoluzione del­
l 'umanità. Gli uomini che ci hanno precedùto hanno visto le 
cose e vi hanno riflettuto in modo diverso da come oggi le 
vediamo con i nostri sensi e da come le pensiamo con la nostra 
ragione. In luogo della nostra percezione razionale e sensoriale 
delle cose, gli antichi avevano una chiaroveggenza ottusa e 
sognante, diversa da quella che è descritta nel mio libro L 'ini­
ziazione. Il senso dell'evoluzione è appunto che un'antica chia­
roveggenza, elargita un tempo a tutta l'umanità, ha lasciato 
posto al modo di guardare le cose che ora ci è proprio. Le popo­
lazioni normali di tutti i paesi avevano una simile forza· chiaro­
veggente, e nei misteri tale forza chiaroveggente veniva portata 
a un gradino superiore. In questo modo si formavano facoltà 
generali dell'anima umana. Nel corso dell'evoluzione dell 'uma­
nità la facoltà di chiaroveggenza ha lasciato il posto a quella che 
oggi chiamiamo osservazione pensante del mondo. L'antica 

15 



chiaroveggenza non è più. un modo naturale di vedere le cose. 
N el corso del divenire storico durò a 1ungo H· periodo durante il 
quale andò perdendosi l'antico modo di veggenza; esso rag­
giunse il momento culminante nel· tempo· che indichiamo come 
periodo di civiltà greco o latino, neltempo<in Cui cade l'avven­
to del Cristo Gesù. Allora tutta l 'umanità era avanzata nella sua 
evoluzione al punto che l'antica,chiaroveggenza:eratramontata 
e che gli· antichi misteri non erario più possibili. ·Se ·ora ci chie­
diamo che cosa subentrò al posto degli antichi misteri, dobbia­
mo prima esaminare ciò che l 'uomo raggiungeva attraverso di 
essi. 

I misteri erano di due specie. La prinia deriva press' a poco 
dal centro di civiltà che in seguito fu occupato dal popolo paleo­
persiano; la seconda venne sperimentata, nella sua forma più 
pura, in Egitto e in Grecia. Nell'antichità questi due tipi di 
misteri furono senz~altrodiversi. Tutti i misteri tendevano a por­
tare l 'uomo a un ampliamento· delle· sue forze animiche. Questo 
avveniva però in modo diverso da un lato nei misteri greci ed 
egizi, e dali 'altro in quelli persiani. Ma come avveniva nei 
misteri l'iniziazione alla quale si tendeva in Grecia~ tenendo 
conto che nella sostanza in Egitto. si operava nello stesso modo? 

In Grecia e in Egitto, per il discepolq dei misteri, si voleva 
raggiungere una trasformazione· delle sue forze animi che. Tale 
trasformazione avveniva dopo verificate certe.·· premesse, e in 
primo luogo vanno .·quindi esaminate· quelle premesse. Ci si 
diceva che nelle profondità dell'anima umana si trova un altro 
uomo, un uomo divino:· L'uomo nascosto, interiore, deriva dalle 
medesime· fonti dalle quali. iL cristallo si· fòrma dalle rocce, e le 
piante germinano inprimavera;.soltanto che la pianta·fa vera­
mente valere in sé· tutto ciò che ha in s'e stessa, mentre l 'uomo, 
per come afferra se stesso e lavora con le sue forze, è rimasto un 
essere incompiuto, e quel· che è in lui. è·· emerso soltanto con 
molta difficoltà. Nei misteri ci si appellava a un uomo interiore 
spirituale, divino; e con tale indicazione· ci si riferiva anche a 
forze insite nella terra. N el senso della concezione dei misteri la 
terra non veniva consideratà soltanto un corpo celeste privo di 

16 

vita, come fa l'odierna astronomia, ma era vista come un essere 
planetario spirituale. In Egitto si indicavano le meravigliose 
forze spirituali e naturali, che si chiamavano con i nomi di Iside 
e di Osiride, quando si voleva considerare l'origine e la fonte di 
ciò che n eli 'uomo interiore può trovare una manifestazione. In 
Grecia invece si diceva il nome di Dioniso quando si voleva 
indicare l'origine dalla quale è sorto l'uomo interiore. Per que­
sto gli scrittori profani raccontavano che nei misteri greci veni­
va cercata la natura e l'essenza delle cose, e che le forze della 
natura umana che si trovavano venivano anche chiamate parte 
sotterranea dell'uomo, non parte sopra-terrena. Si parlava anche 
della natura dei grandi dèmoni, indicando con essi tutte le forze 
spirituali attive sulla terra. Veniva cercata la natura di quei 
dèmoni mediante ciò che l 'uomo doveva far sorgere dalla sua 
interiorità. L'uomo doveva inoltre sperimentare nei sentimenti 
tutto quel che può sperimentare nel corso d eli' evoluzione. 
Doveva sperimentare che cosa significhi immergersi nelle 
profondità della propria anima, doveva sperimentare come un 
sentimento fondamentale, cioè il sentimento del profondo egoi­
smo, l'egoismo quasi indomabile nella interiorità dell'uomo, 
domini tutta ·1 'entità animi ca, e la domini talmente da non poter­
sene fare alcuna idea nella vita abituale. Lottando e vincendo 
tutto ciò che si può chiamare egoismo, il discepolo dei misteri 
doveva sperimentare qualcosa· per cui oggi abbiamo soltanto 
una parola astratta: il sentimento dell'amore onnicomprensivo, 
della compassionè per tutti gli uomini e. per tutti gli esseri. La 
compassione, nella massima misura di cui l'anima umana è 
capace, doveva sostituirsi ali' egoismo. Si sapeva però che quan­
do si sollecita la compassione, nel mondo dei sentimenti facen­
te parte delle forze nascoste, si smuovono .dalla profondità del­
l'anima le forze· divine ivi latenti, così come le· onde del mare 
possono strappare oggetti dal fondo. Ci si diceva inoltre che 
quando l 'uomo, attraverso la conoscenza abituale, guarda nel 
mondo, riconosce presto quanto egli sia impotente di ·fronte al · 
mondo; si vede tanto più impotente, quanto più egli voglia 
allargare i suoi concetti e le-sue idee, e alla fine può dubitare di 

17 



quella che si può chiamare "conoscenza". Nella sua anima deve 
allora intervenire qualcosa, come un sentimento di vuoto, e la 
sensazione come di perdere il terreno vivente sotto i piedi, 
volendo abbracciare il mondo con le proprie idee. Accanto al 
sentimento del vuoto si sente però anche la paura e. il terrorè. Per 
questa ragione il discepolo dei misteri greci doveva anzitutto 
caricare sulla sua anima la paur~ per tutto ciò che nel mondo è 
ignoto; in tal modo,· quando il di.S'cepolo sviluppava la compas­
sione, il sentimento della paura faceva. sorgere dalla sua anima 
le forze divine; ed egli imparava così a trasformare la paura in 
venerazione. Si era sicuri che la venerazione,. cioè l'elevato 
timore e la devota dedizione per tutti i fenomeni del mondo, 
penetrava ogni sostanzialità e concetto; ciò che la· conoscenza 
abituale non poteva capire, potevano afferrare invece le forze 
profonde che si erano sviluppate mediante la trasformazione 
della paura in venerazione. 

N e i misteri grecì l'uomo· poteva così suscitare dalla profon­
dità della sua anima ciò di cui sapeva bene :che giaceva in fondo 
alla sua anima: l'uomodivino. I misteri·greci, come anche quel­
li di Iside e di Osiride, lavoravano movendo dall'interiorità del­
l'uomo, e cercavano così di portarlo verso il mondo spirituale. 
Era una viva comprensione per· il ''dio nell'uomo", una vera 
conoscenza del dio da parte dell'uomo. L'immortalità non era 
soltanto un insegnamento astratto, non era .solo filosofia, ma 
un'esperienza altretta:J;ltO ·sicura quanto le esperienze. dei colori 
esterni, e veniva sperimentata come qualcosa di altrettanto sicu­
ro quanto l'essere legati. con •le cose. esteriori. 

N o n meno sicura era questa esperienza nei misteri persiani o 
di Mithra. Mentre nei misteri greci ed egizi l ',uomo veniva con .. 
dotto al dio mediante la liberazione delle sue forze animiche, nei 
misteri di Mithra egli veniva posto J~li fronte al mondo stesso. 
Così il mondo non agiva soltanto mediante la grande. e potente 
natura, sulla quale di solito l 'uomo· solamente sorvola con l'oc­
chio quando guarda nel mondo delle cose abituali, ma i disce­
poli dei misteri ·di Mithra vedevano nell'intimo della natura. pro­
prio ciò· da cui ·la conoscenzà umana non viene toccata; veniva-

18 

no presentate al discepolo le forze più spaventose e più gran­
diose nell'esistenza naturale, traendo le dagli spazi cosmici con 
metodi che allora si potevano sviluppare. Come il discepolo 
greco dei misteri faceva la .conoscenza con il sentimento della 
venerazione di fronte al grande mondo, così il discepolo di 
Mithra in un primo tempo veniva a conoscere le forze spavento­
se e grandiose· nell'esistenza naturale; si sentiva così infinita­
mente piccolo di fronte alla grande natura, stava di fronte ad 
essa, ed il mondo, con la sua bellezza e maestà, faceva su di lui 
una tale impressione che egli, come conseguenza del suo allon­
tanamento dalle sorgenti primordiali dell'esistenza, doveva pro­
vare la seguente esperienza: io esisto, ... ma il mondo con la sua 
immensità può annientarmi ad ogni istante! 

Questi pensieri deposti venivano inseriti n eli' anima del 
discepolo. Il primo impulso era venuto dall'aver rilevato, in una 
grandiosa astronomia e in una grandiosa scienza delle cose este­
riori, la grandezza dei· fenomeni del mondo. Quello che l 'uomo 
sviluppava ulteriormente nei misteri di·. Mithra era quindi più 
una conseguenza della veracità sperimentata quando sull'anima 
agiva la natura con tutte le sue particolarità, ciò che era la carat­
teristica della scienza nel senso antico. ·Come i discepoli dei 
misteri greci qon avevano più paura grazie alla liberazione delle 
forze animi che, così i discepoli dei· misteri di Mithra venivano 
portati ad accogliere nell'anima la grandezza dei pensieri 
cosmici; in tal modo rendevano la loro anima forte e coraggio­
sa, e acquistavano coscienza del valore e della dignità dell 'uo­
mo, nonché del senso della verità e della fed.eltà; imparavano 
anche a conoscere che nell'esistenza l 'uomo doveva sempre 
tenersi a freno. Erano queste le conquiste che soprattutto deri­
vavano dai misteri di Mithra. Mentre i misteri greci ed egizi 
erano diffusi nei paesi indicati appunto dai rispettivi nomi, i 
misteri di Mithra si diffusero dalla Persia verso il mar Caspio, e 
poi lungo il Danubio fino all'Europa centrale, alla Francia meri­
dionale, alla Spagna e all'Inghilterra; tutta l'Europa era cospar­
sa di misteri di Mithra. Dappertutto i discepoli di Mithra sape­
vano bene che, imparando a conoscere il mondo, dal grande 

19 



cosmo fluiva in loro qualcosa, come fluiva in loro l'aria dallo 
spazio circostante; sapevano di accogliere in loro il dio Mithra, 
il dio che compenetra il mondo. Il discepolo di Mithra si senti­
va compenetrato dal dio che vive in tutti i mondi. Dato poi che 
così venivano spronati il coraggio e la forza tesa all'azione, 
venivano attratti dal servizio di Mithra specialmente i guerrieri, 
i soldati dell'esercito romano>Sia condottieri che soldati erano 
iniziati nei misteri di Mithra, comè allora si estendevano in tutto 
il mondo conosciuto. 

Così da un lato si cercava il dio mediante la liberazione delle 
proprie forze animiche e si sapeva che in tal modo fluiva qual­
cosa dalla profondità dell'anima; dali' altro lato si sapeva però 
che, quando l 'uomo cercava il dio abbandonandosi ai grandi 
processi cosmici, qualcosa fluiva nella sua anima come l' estrat­
to, come il miglior succo che compenetra il mondo. Si sapeva 
che quanto così si trovava erano le forze primordiali del mondo, 
che per così dire il dio entrava nelle case dell'uomo, entrava 
nelle anime umane attraverso l'evoluzione dei misteri. Nell'e­
voluzione dei misteri si vedeva un processo reale. Ogni anima 
era una porta per l'ingresso della divinità nell'evoluzione 
umana sulla terra. 

Consideriamo ora il senso di tutto ciò, quale ci si è presenta­
to: erano pochi quelli che potevano attraversare un simile svi­
luppo, e per questo era necessaria una speciale preparazione. 
Che cosa veniva dato a quelli che attraversavano una tale pre­
parazione? Veniva dato di conoscere che quanto è nascosto nella 
natura fuori di nç>i, e anche nella natura umana, scorre attraver­
so il mondo come una sacra corrente divina. Per questo l' evolu­
zione dei misteri veniva anche chiamata consacrazione, inizia­
zione. Abbiamo però fatto rilevare che l'evoluzione dell 'uma­
nità si è modificata, e che tutta -l'iniziazione doveva diventare 
diversa. Perché divenne necessaria tale modificazione? 

Qui arriviamo a quello che dobbiamo chiamare il fatto misti~ 
co dell'evento del Cristo. Occupandoci a fondo della storia, ci si 
mostra che una più o meno ·oscura coscienza di quel fatto esi­
steva presso i primi cristiani: ciò che altrimenti scorreva nell'a~ 

20 

nima umana solo attraverso l'appartenenza ai misteri, alla base 
divina del mondo, e che quale Mithra proveniva dal mondo o 
quale Dioniso sorgeva dalle profondità dell'anima, si era ora 
svolto ·come processo di una divinità cosmica unitaria in un 
unico fatto anche entro la nostra evoluzione terrestre. Ciò che 
prima veniva cercato nei m~steri e che n~n pote:ra ve~ir trovato 
senza che l 'uomo si estraniaSse dalla vlta estenore Immergen­
dosi nei misteri, proprio questo venne incorporato· a un certo 
momento nella terra dalla divinità che compenetrava il mondo, 
in modo che non era più necessaria alcuna fatica umana, perché 
la divinità. si era riversata una volta nell'esistenza terrena. Tale 
riversarsi della divinità nell'esistenza terrena fece sì che, anche 
quando gli uomini avevano perduto la P?ssibilità di in~l~rarsi 
verso la base divina del mondo, essi vi SI potessero avvicinare 
in altro modo. Il Dio che ora poteva penetrare nell'anima 
umana, non nel modo di Mithra e neppure in quello di Dioniso, 
il Dio che era un confluire di Mithra e di Dioniso e che in pari 
tempo era profondamente imparentato con la natura umana, 
quello è il Dio che viene afferrato con il nome di ,cristo: ~, ess~­
re che con l'evento di Palestina era penetrato nell umanlta era In 
pari tempo Mithra e Dioniso, e il cristianesi~o era la riunione 
dei culti di Mithra e di Dioniso. Il popolo ebraico era stato scel­
to per fornire il corpo necessarìo affinché quell' event? ~o tesse 
realizzarsi. Quel popolo aveva imparato a conoscere sia 11 culto 
di Mithra sia anche il servizio di Dioniso, ma era rimasto lon­
tano da e~ tram bi i culti. L'appartenente al popolo ebraico non 
sentiva come il greco, che diceva: quale io sono, sono un uomo 
debole che deve sviluppare profonde forze se vuole penetrare 
nelle profondità della sua anima. Né sentiva come il discepolo 
di Mithra che si diceva: dev-o. far agire su di me tutta l'aria che 
mi circonda affinché le più profonde caratteristiche divine del 
mondo si uniscano a me. L'ebreo si diceva· invece: ciò che deter­
mina la profon<Ja natura umana e che vi è nascosto, era un tempo 
nel primo uomo. Il popol~ ebraico lo c~iama:ra A~a~o. ~~con­
do la concezione ebraica In Adamo esisteva In ongine CIO che 
l'uomo può-cercare per unirsi con la divinità. Ma nel corso del-

21 



l'evoluzione, mentre l 'umanità si evolveva attraverso genera­
zioni e generazioni, gli uomini _si sono sempre più allontanati 
dalle sorgenti dell'esistenza, a seguito degli effetti ereditari del 
sangue. L'antico popolo ebraico chiamava essere soggetto al 
peccato originale•il fatto che l'uomo fosse divenuto diverso, che 
non fosse rimasto come era quando venne staccato dalla sfera 
della divinità. L' appartenentè---all' antico popolo ebraico sentiva 
quindi se stesso posto più in basso rispetto al primo uomo, ad 
Adamo, e ne cercava la causa nel peccato originale.-Questa è la 
ragione per la quale l'uomo è inferiore a quanto vive nelle 
profondità della natura umana. Se può unirsi con -le più profon­
de forze della natura umana, ~gli- è in tal modo legato con tutte 
le _forze attraverso le quali può risollevarsi. L'appartenente 
ali' antico popolo ebraico sentiva cioè che prima egli era più in 
alto, e che a causa delle proprietà legate al sangue aveva perdu­
to qualcosa, e ora si trovava di conseguenza-più in basso. 

In questo modo chi professava l'antico ebraismo si poneva in 
un punto di osservazione storico. Ciò che il seguace dei misteri 
di Mithra vedeva nell'umanità tutta, il seguace' de li' èbraismo lo 
vedeva in tutto il suo popolo, del quale era cosciente che avesse 
perduto il legame con la sua origine. Mentre cioè presso i Per­
siani esisteva una specie- di disciplina della coscienza, presso 
l'antico popolo ebraico troviamo la coscienza di un'evoluzione 
stodca: Adamo era originariamente caduto in peccato, era disce­
so dalle altezze alle quali si trovava. Di conseguenza quel popo­
lo era il meglio preparato per il pensiero: ciò che è avvenuto nel 
momento iniziale-dell' evoluzione dell'umanità e che ha portato 
a un peggioramento dell'umanità stessa, può essere rimediato 
soltanto attraverso un evento storico (il che realmente- avviene, 
avviene nei sostrati spirituali dell'esistenza della terra). Il 
seguace d eli 'ebraismo,· se aveva compreso giustamente il- senso 
dell'evoluzione cosmica, era così preparato a riconoscere che il 
Dio, fosse il Dio- Mithra o anche il Dio che doveva venir tratto 
dalle profondità dell'anima umana, poteva discendere sulla terra 
senza che l'uomo attraversasse un'evoluzione nei.misteri. 

Vediamo così come nell'),ambito dell'antico popolo ebraico, e 

22 

per primo in Giovanni- Battista, nasca la_ coscienza del fatto che 
in un uomo sarebbe nata contemporaneamente la stessa cosa che 
avevano trasmesso i misteri di Dioniso e di Mithra. Quelli poi 
che afferravano quell'evento in un senso più profondo si diceva­
no che come attraverso Adamo si era avuta la discesa dell'uomo 
nel mondo, come gli uomini discendono da un progenitore che 
lascia loro in eredità le forze profonde che conducono al pecca­
to e all'errore, così, attraverso Uno che fosse disceso dai mondi 
spirituali come unificazione di Mithra e Dioniso, doveva venir 
creato il punto di partenza al quale gli uomini potessero guarda­
re se dovevano di nuovo elevarsi. Mentre dunque i misteri, 
mediante la liberazione di profonde forze animiche oppure guar­
dando verso il cosmo, sviluppavano la natura umana, gli uomini 
appartenenti al popolo ebraico vedevano, nel Dio che era disce­
so fino sul piano storico come entità storica, ciò a cui l'anima 
deve guardare, versò cui deve sviluppare il più profondo amore, 
a cui deve credere; vedevano ciò che può ricondurre l'anima, se 
guarda a quel grande modello, al punto da cui ha preso le mosse. 

Il più profondo conoscitore di questo cristianesimo fu Paolo 
il quale riconobbe* che l 'uomo, come si riferisce ad Adamo per 
la sua origine corporea, attraverso l'impulso del Cristo può rife­
rirsi al Cristo stesso come al suo grande modello; Paolo rico­
nobbe Pl!re che, guardando il Cristo, poteva venir raggiunto ciò 
cui si tendeva nei misteri e che deve nascere se l'uomo vuoi 
conoscere la sua natura originaria. Venne così presentato quel 
che nei misteri era rinchiuso nelle -profondità dei templi, quel 
che l 'uomo poteva- raggiungere soltanto mediante un impegno 
ascetico; e venne presentato non mediante documenti esteriori, 
ma anche per chi vede le più profonde basi spirituali e può quin­
di riconoscere ciò che è avvenuto non solo come un fatto este­
riore ma còme un fatto mistico, e cioè che l'entità divina che 
compenetra il mondo sia apparsa in una __ singola figura umana. 
Così doveva essere pensato il fenomeno. Ora doveva venir rag­
giunto mediante il Cristo ciò che i discepoli dei misteri di 
Mithra raggiungevano guardando i massimi esempi. I discepoli 
di Mithra conseguivano il coraggio, la padronanza di sé, la forza 

23 



per l'azione; le stesse cose dovevano conseguire da ora in poi 
quelli che adesso non potevano più venir iniziati nel senso degli 
antichi misteri di Mithra; guardando al grande esempio del 
Cristo storico doveva ora venir dato ali' anima ciò che portava 
allo stesso coraggio. 

Come nei misteri di Mithra in un certo senso veniva genera .. 
to l'intero universo nell'anìlll~ del discepolo, e l'anima si 
infiammava piena di coraggio con tutte le forze . interiori tese 
ali' azione, così nel- battesimo· di . Giovanni -si. è infuso dall'alto 
qualcosa di cui la natura umana può diventare portatrice. Se poi 
ci si compenetra del pensiero che la natura umana è capace di 
accogliere le più profonde leggi del•_cosmo, difronte al battesi .. 
m o di Giovanni si comprende che nellà natura• umana·può nasce .. 
re il dio Mithra. Avvenne però anche che i discepoli dei misteri, 
quelli che avevano compreso il significato originarie;> del cristia­
nesimo, riconobbero che era giunta la fine degli antichi misteri. 
Il Dio che altrimenti penetrava nei sacri misteri(per il ·quale le 
singole anime dei discepoli fornivano l'accesso, era•penetrato 
una volta per tutte nell'esistenza terrena attraverso la· personalità 
che è aH' inizio della nostra era. Questo è ari. che il senso della 
concezione di Paolo, e cioè che da allora l'entità di .Mithra non 
fosse più raggiungibile nel senso antico; Il dio. nel senso antico 
era scomparso, e viveva ora nella natura di quel singolo uomo. 
Era disceso mediante un evento naturale~ Quelli che compren .. 
devano l'inizio del cristianesimo -·dovevano · così. in pari tempo 
ammettere la fine del· culto di Mithra, la scomparsa della divi .. 
nità esteriore dei misteri di Mithra-entro lanaturaumana. 

E com'è la situazione per i misteri greci, per i misteri di Dio .. 
niso? 

Osservando con sguardo umano Gesù di Nazareth, nel quale 
visse Mithra e che poi è passato attraverso la morte, veniva fatto 
rilevare che con la morte dì Gesù di Nazareth era morto lo stes .. 
so Mithra, il dio che-·dava alle anime coraggio, forza perJ~azio .. 
ne, dominio su se stessi, se le anime si legavano a lui. N ella 
morte di ·Gesù, del ·Cristo, si doveva vedere· quasi· per definizio .. 
ne la morte di Mithra. Veniva poi osservato anche un altro fatto: 

24 

in quanto il dio Mithra è scomparso in Gesù di Nazareth, e pro .. 
prio perché è scomparso, anche ciò che l 'uomo trova nella più 
profonda interiorità della natura, ciò che prima raggiungeva 
mediante i misteri di Dioniso, nell'unico Gesù di Nazareth è 
diventato immortale vincitore della morte. Questo è il significa .. 
to della resurrezione nel vero senso cristiano, quando la si com .. 
prende con la scienza dello spirito. Considerando il battesimo di 
Giovanni nel Giordano si sapeva chiaramente che l'antico 
Mithra era penetrato nell'uomo una volta per tutte. Poiché poi la 
natura umana aveva conseguito la vittoria sulla morte, era stato 
creato un esempio con il quale l'anima poteva legarsi con il più 
profondo amore al fine di pervenire a ciò che veramente vive 
nelle profondità dell'anima stessa e che i Greci cercavano in 
Dioniso. Nel Cristo risorto doveva esser visto il fatto che l 'uo .. 
m o, sperimentando quell'unico evento storico, giunge a elevar .. 
si al di sopra dell'umanità comune. 

N el punto centrale della storia universale venne così posto un 
evento storico in luogo di ciò che innumerevoli volte era stato 
cercato nei misteri. La grande meraviglia di Paolo fu che la 
natura umana fosse ·diventata· diversa; ciò è nascosto in quello 
che si chiama l'evento di Damasco. Se guardiamo alle parole 
stesse dell'apostolo, che cosa sperimentò Paolo davanti a Dama .. 
sco? Non attraverso avvenimenti esteriori, non attraverso docu .. 
menti esteriori, ma per mezzo di un'esperienza chiaroveggente 
e puramente spirituale, egli sperimentò che si era già verificato 
n· momento in cui si era incarnato in un uomo storico ciò che 
prima era apparso soltanto nell'ambito delle scuole dei misteri 
come natura· divina· dell'uomo ·n eli 'uomo. Egli non poteva più 
sperimentare attraverso un fatto esteriore che il Cristo- fosse esi .. 
stito in un uomo reale. Non faceva alcuna impressione su di lui 
quello che poteva sperimentare in Palestina; non lo poteva con .. 
vincere che in Gesù di Nazareth avesse vissuto il Cristo, la riu .. 
nione di Mithra_ e di Dioniso. Quando però dinanzi a Damasco 
gli si aprì lo sguardo spirituale, gli fu chiaro che un Dio, che 
poteva venir chiamato col nome di Cristo, non agiva soltanto 
soprasensibiimente nel èosmò, ma era stato presente una volta 

25 



in u~ UOI!lO ed· era stato vincitore d~lla morte. Per questo egli 
predica che storia, fluente storia, è trovabile sulla terra al.posto 
di ciò che prima era soltanto fluente sostanza per gli iniziati. 
Questi pensieri sono alla base delle parole di Paolo: «E se Cri­
sto non è risuscitato, vana dunque è la nostra predicazione, e 
vana pure è la vostra fede»*. 

Questo fu il cammino mèaiap.te il quale Paolo giunse a Gesù, 
passando attraverso il Cristo, perché gli fu chiaro che in Palesti­
na era avvenuto· qualcosa ·che prima poteva.venir sperimentato 
soltanto nei misteri. In sostanza è ancor oggi così; la situazione 
non si è modificata. Poiché il Cristo è il punto centrale di tutta 
l'evoluzione dell'umanità e il massimo esempio per le forze 
intime ·dell'anima, per questo·anche il legame ché·viene creato 
con il Cristo dovrà essere della· massima intimità. Come si 
richiede che l'uomo debba valutare poco la sua vita per essere 
discepolo del Cristo, così anche·oggi dovrà appatite•secondario 
il dover abbandonare tutti i· documenti . storici>per giungere al 
Cristo. Si·dovrebbe··anzi·essere gratiche·nonesistano·documen­
ti attraverso i quali poter stabilire che è esistito un Cristo Gesù 
storico, perché mai· si potrebbe stabilire attraverso i documenti 
che il Cristo è l'entità più importante che sia fluita nell'umanità. 

Qui ci si chiarisce ilpensiero di quanto. il Cristo fosse impa­
rentato con gli antichi misteri~· Se guardiamo negli antichi miste­
ri, abbiamo la possibilità di scoprire che cosa i discepoli doves­
sero fare per giungere aldio in un modo o·nell'altro .. Si posso­
no chiamare processi animici interiori ciò che essi sperimenta­
vano. L'anima doveva sperimentare determinate cose.· Così,· per 
esempio, dopo aver. superato. il primo gradino, dopo essersi 
approfondita .in se stessa, doveva sperimentare le sensazioni e i 
sentimenti interiori in modo che· essi divenissero più vivaci e 
intensi di quanto non lo siano di solito ne H 'uomo~ L'uomo dive­
niva così anche conscio di quanto egli sia impigliato in ·una 
natura inferiore che gli· impedisce di pervenire alle· fonti dell'e­
sistenza. In altre parole soltanto così l 'uomo diveniva conscio di 
come la natura inferiore fosse una sedutttice per chi tende verso 
l'alto, conscio che quel chd ha portato giù dai primordi dell'esi-

26 

stenza è divenuta la sua natura inferiore. Questa era la tentazio­
ne che si presentava ai discepoli dei misteri. Nel momento in cui 
il dio si risvegliava, il discepolo si accorgeva di che consista 
nell'uomo la natura inferiore delle brame; egli sapeva che qual-
·cosa di simile a un'entità estranea gli diceva di non seguire le 
altezze mobili ed aeree del mondo spirituale, ma di seguire le 
solide cose materiali che gli erano vicine. Tutti dovevano attra­
versare questa esperienza; a ognuno appariva come di fronte al 
solito mondo sensibile fosse irreale quello spirituale, come tutto 
ciò che è sensibile fosse seducente in confronto alle aspirazioni 
spirituali. Su di un altro gradino nell'evoluzione dei misteri ci si 
mostra come il discepolo superasse quelle forze seduttrici, come 
pervenisse a un gradino superiore mediante lo sviluppo delle sue 
forze rinvigorite quali il coraggio, l'intrepidezza e così via. 
Tutto ciò veniva rivestito per il discepolo dei misteri con deter­
minate prescrizioni e può ancora riecheggiare tanto in quel che 
dissero gli scrittori non iniziati, quanto anche nei metodi inizia­
tici, quali possono venir dati dalla scienza dello spirito e quali 
sono anche descritti nel mio libro: La scienza occulta. Vi erano 
così diversi metodi: quelli dei misteri greci e quelli dei misteri 
di Mithra. Alla fine il discepolo sperimentava l 'unione con ciò 
che era l'uomo divino. I metodi erano comunque differenti,' e si 
può rilev~re che nei paesi più diversi esistevano le più diverse 
prescrizioni per l' iniziazione. 

Ecco quello che volevo mostrare nel mio libro Il cristianesi­
mo quale fatto mistico, che cioè nei Vangeli ci si presenta 
soprattutto un rinnovamento delle antiche prescrizioni iniziati­
che, ci si presenta ciò che i discepoli dovevano fare al fine di 
pervenire ali 'unione con la divinità. Quel che esteriormente. è 
avvenuto è simile ai processi che si svolgevano nei misteri. Così 
l'entità divina che viveva in Gesù di Nazareth doveva per esem­
pio.sperimentare·la tentazione, dopo che era discesa in lei l'en­
tità di Mithra. Come ai discepoli dei misteri il tentatore si pre­
sentava in piccolo, così di fronte al Dio che diviene uomo si pre­
senta del pari il tentatore. Ciò che era vero nei misteri si trova 
ridato nei Vangeli. 

27 



I Vangeli sono così un rinnovamento delle antiche descrizio- · 
ni iniziatiche, delle antiche prescrizioni iniz~atiche; gli scrittori 
dei Vangeli si sono quindi detti: poiché ciò che avveniva altri­
menti soltanto nelle profondità dei misteri si è svolto ora sul 
vasto piano della storia universale, è ora·lecito·descriverlo con 
le medesime parole che venivano usate per le prescrizioni ini­
ziatiche. Per questo i· Vange11'tlon sono mai· stati pensati quali 
biografie esteriori del portatorè' del Cristo. L'equivoco della 
moderna ricerca sui Vangeli è appunto il.volervi ··cercare una 
biografia esteriore di Gesù di Nazareth. Nei· tempi in cui i Van­
geli vennero scritti non si pensava affatto di dare una biografia 
esteriore di Gesù di Nazareth; nei Vangeli si voleva invece 
esprimere ciò che può portare l' anirna umana ad amare vera­
mente quella grande anima come l'origine dell'esistenza cosmi­
ca. l Vangeli esistevano quali vie, quali: scritti attraverso cuLI' a­
nima potesse trovare il Cristo. È poi straordinario· che fino alla 
fine del secolo diciottesimo si trovi ancora una precisa coscien­
za del fatto che i. Vangeli sono· una tale via. In singoli interes­
santissimi scritti.troviamò detto·che~ se l'uomolifa·agire su di 
sé, i Vangeli trasformano l'anima in modo che-l'uomo possa tro­
vare il Cristo. In effetti gli uomini• sperimentavano qualcosa di 
simile, facendo agire su di sé i Vangeli, e non·ponevano affatto 
la domanda se essi fossero una biografia di Gesù· di Nazareth. 
Maestro Eckhart* vi accenna quando dice: «Molta gente vuole 
vedere Dio con gli occhi, proprio come vede urta mucca, e vuole 
amare Dio come ama una· mucca. Ama cioè Dio ·per avere una 
ricchezza esteriore e una consolazione interiore; gente del gene­
re non ama però veramente Dio... Gente semplice suppone di 
dover vedere Dio, come se Egli fosse là e loro qui. Ma così non 
è. Dio e io -siamo uno nel conoscere»; In un altro punto egli dice: 
«Un maestro annunzia che Dio si è fatto uomo e chein·tal modo 
ha elevato e reso più degnotutto il genere umano; Noi possiamo 
rallegrarci che Cristo; nostro fratello, sia salito per fotza.:propria 
al di sopra di tutti i cori angelici, e che sieda alla destra del 
Padre. Quel maestro ha ben parlato, ma in realtà non sono molto 
d'accordo. Che cosa mi sehirebbe avere un fratello che fosse 

28 

molto ricco se io restassi povero? che cosa mi servirebbe avere 
un fratello saggio se io fossi sciocco? il Padre celeste fa nasce­
re il suo Figlio unigenito in se stesso e in me. Perché in se stes­
so e in me? Io sono uno con lui, ed Egli non può escludermi. 
Nella stessa opera lo Spirito Santo· concepisce il suo essere, e 
procede-da me come da Dio. Perché? Io sono in Dio, e se lo Spi­
rito Santo non prende il suo essere da me, non lo prende neppu­
re da Dio. In nessun caso io sono escluso». 

Il punto è che l'uomo possa sperimentare in tempi successivi 
ciò che negli antichi tempi veniva sperimentato nei misteri, ma 
attraverso un'evoluzione mistica, senza misteri esteriori, attra­
verso un puro sviluppo animico. Questo è però possibile soltan­
to perché vi fu l 'evento del Cristo, perché il Cristo fu presente 
in un corpo fisico. Se anche non ci fossero i Vangeli, se non ci 
fossero documenti o tradizioni, chi sperimenta in sé il Cristo, 
chi si compenetra con il Cristo interiore, come fu per Paolo, ha 
in pari tempo la certezza che all'inizio ·della nostra era il Cristo 
fu incarnato in un corpo fisico. Così Gesù può essere trovato 
soltanto mediante il Cristo. Mai potrà venire estratta dai Vange­
li una biografia storica di Gesù di Nazareth. Mediante un reale 
sviluppo delle sue forze animi che l 'uomo deve invece elevarsi 
al Cristo, e attraverso il Cristo a Gesù. Allora soltanto compren­
diamo che cosa volessero i Vang-eli, e che cosa fosse sbagliato in 
tutta l'indagine su Gesù del secolo diciannovesimo. Si è messa 
in ombra l 'immagine del Cristo per esporre in modo puramente 
esteriore un Gesù comprensibile sulla base di documenti storici. 
Si· sono travisati i Vangeli, e quindi i metodi della ricerca su 
Gesù dovettero annullarsi da loro stessi. Si è frantumato il meto­
do della ricerca sui· Vangeli, e proprio i metodi che volevano 
produrre un'immagine storica di Gesù hanno portato al suo 
annientamento. 

Con questo è in pari tempo liberata la strada per ciò che vuole 
la scienza dello _spirito. Essa vuoi mostrare le più profonde forze 
che, dalla venuta del Cristo, si trovano in ognuno, e che ognuno 
può sviluppare. _Allora, non nelle profondità di misteri esterior­
mente organ'izzati ma nella tranquillità della sua stanza, l 'uomo 

29 



raggiunge .quel che conseguivano i discepoli dei misteri nei miste­
ri stessi, quel che conseguivano i seguaci del culto di Mithra, e lo 
consegue mediante la visione dell'evento di· Palestina e median­
te la dedizione a quell'evento. Sperimentando il Cristo in sé 
l 'uomo sperimenta ciò che fa crescere· il suo coraggio e la sua 
forza tesa alla azione, ·che fa crescere la coscienza della sua 
dignità umana in modo da sàpere come debba inserirsi giusta­
mente n eli 'umanità. In pari tempo ·egli ·sperimenta anche quel 
che potevano sperimentare i seguaci dei misteri greci, vale a 
dire -1' amore universale. L'amore universale che vive nel cristia­
nesimo abbraccia infatti ogni entità esteriore. Il cristiano speri­
menta . in pari tempo· l' intrepidezza, • sa di conseguenza che mai 
dovrà aver paura, che non dovrà disperare di fronte al· mondo, e 
riconosce, liberamente e insieme con umiltà, ··la ·dedizione ai 
segreti dell'universo. 

È questo che l 'uomo può riconoscere quando si compenetri 
con ciò che è intervenuto al posto degli·antichi misteri: il cri­
stianesimo quale fatto mistico. Soltanto mediante u:na elabora­
zione conoscitiva di questo pensiero ·fondamentale il Gesù sto­
rico diventa un fatto per ognuno che conosca il Cristo. Nella 
filosofia occidentale si dice che l 'uomo mai potrebbe vedere i 
colori se non avesse gli occhi, che non potrebbe udire suoni se 
non avesse le orecchie; il mondo sarebbe intal caso buio e muto 
per lui. Ma come è vero che senza occhi· e· senza orecchie non si 
potrebbero percepire colori e suoni, altrettanto è anche vera que­
st'altra .frase: senza la luce non si sarebbero formati gli occhi. 
Come l 'uomo senza gli occhi non potrebbe avere nessuna per­
cezione luminosa, così d'altra parte è vero quel che dice 
Goethe*: 

30 

Se l'occhio non fosse solare, 
Mai il sole potrebbe mirare, 
oppure, in un altro passo: 
L'occhio è una creatura della luce. 

\ 

Così il Cristo mistico in noi, il Cristo del quale parla anche il 

chiaroveggente e che fu visto da Paolo grazie alla forza chiaro­
veggente, non fu sempre nell'uomo. Nei tempi precristiani, 
attraverso lo sviluppo nei misteri, Egli non era raggiungibile 
come invece lo fu dopo il mistero del Golgota. Affinché potes­
se esistere un Cristo interiore e potesse nascere l'uomo superio­
re, era necessario un Cristo storico, l'incarnazione del Cristo in 
Gesù. Anche se in nessun modo dei documenti garantissero una 
biografia di Gesù di N azareth, pure occorrerebbe riconoscere 
che come l'occhio può formarsi solo mediante l'azione della 
luce, così per un Cristo mistico fu necessario che esistesse il 
Cristo storico, reale. La figura di Gesù non va conosciuta attra­
verso documenti esteriori. L'evoluzione occidentale lo ha sem­
pre saputo, e lo riconoscerà di nuovo. La scienza dello spirito 
farà in modo che quanto essa può trarre. dal suo ambito possa 
condurre a una vera conoscenza del Cristo, e quindi anche di 
Gesù. E come è risultato che in sostanza Gesù sia stato reso 
estraneo al mondo, che i metodi dell'indagine su Gesù si siano 
dissolti da soli, così l'approfondimento n eli' entità del Cristo 
condurrà a riconoscere anche la. grandezza di Gesù di N azareth. 

Il cammino che conduce a riconoscere anzitutto il Cristo 
mediante esperienze animiche, attraverso ciò che si sviluppa 
dali' anima umana, porta veramente a comprendere il fatto misti­
co del ct:istianesimo, e a considerare il divenire dell'umanità in 
·modo che in esso l'evento del Cristo debba cadere come il più 
notevole evento dell'evoluzione d eli 'umanità. Questo cammino 
ci porta a: Gesù attraverso il Cristo. L'idea del Cristo porterà così 
in sé i germi più fruttuosi per portare l'umanità non soltanto alla 
concezione di un generale spirito cosmico panteistico, ma anche 
che l 'uomo afferri la propria storia e si dica che, come egli sente 
la terra legata a tutto l'essere cosmico, così egli deve sentire la 
sua storia legata a un evento soprasensibile, superiore alla sto­
ria. Tale evento è che l'essere del Cristo sta come un fatto sopra­
sensibile e mistico nel punto centrale del divenire dell'umanità, 
e che esso sarà riconosciuto dall'umanità dell'avvenire, indi­
pendentemente da ogni indagine storica esteriore e da ogni 
documento. Il Cristo rimarrà la grande pietra angolare dell'evo-

31 



luzione dell'umanità, pur ammettendo che vengono a mancare 
tutti i documenti per una biografia di Gesù. L'uomo prenderà 
dalla sua interiorità le forze per far nascere a nuovo la sua sto­
ria, e così anche la storia dell'evoluzione univèrsale. 

32 

DA GESÙ A CRISTO 

PRIMA CONFERENZA 

Karlsruhe, 5 ottobre 1911 

Queste conferenze sono dirette a procurarci una rappresenta­
zione dell'evento del Cristo. in rapporto alla sua comparsa nella 
storia, della manifestazione del Cristo nella personalità di Gesù 
di Nazareth. A ciò si ricollegano tanti quesiti della vita spiritua­
le; la scelta di un tale tema ci permetterà quindi· di spaziare con 
lo sguardo nel campo dell'antroposofia e della sua missione, e 
ci permetterà di esaminare il significato appunto del .. movimen­
to antroposofico per la vita spirituale del presente. D'altra parte 
questo tema ci offrirà anche l'occasione d'imparare a conoscere 
il contenuto della religione e vedere come tale contenuto debba 
essere destinato ali 'umanità in generale; a conoscere, dico, il 
suo rapporto con ciò che ci proviene dalle fonti più profonde 
della vita spirituale, con ciò che le sorgenti occulte, le sorgenti 
della scienza occulta, ci possono dire intorno a quello che deve 
risiedere a base di ogni aspirazione religiosa, di ogni concezio­
ne del mondo. Molto di quanto dovremo dire sembrerà allonta­
narsi dal tema, ma tUtto servirà a ricondurci al compito princi­
pale. 

Quello a cui appunto abbiamo accennato può fin d'ora esse­
re esaminato più esattamente se noi, tanto per la comprensione 
dell'attuale nostra vita religiosa, quanto per l'approfondimento 
antroposofico dell'insieme -della vita animi ca, gettiamo uno 
sguardo sull'origine della vita religiosa e anche della vita occul­
ta spirituale negli ultimi secoli. Negli ultimi secoli appunto del­
l' evoluzione sp_irituale europea abbiamo infatti due direzioni 
che, in un modo accentuatissimo, hanno determinato da un 
canto l'esaltaziqne del principio-Gesù, e dall'altro non l'esalta­
zione, ma la-più accurata e coscienziosa conservazione del prin-

33 



cipio-Cristo. Se con l'anima nostra esaminiamo queste due cor­
renti, l'esagerazione del principio-Gesù si presenta come un 
grande errore, un pericoloso errore nella vita spirituale degli 
ultimi secoli; l'altro movimento si presenta invece come profon­
damente significativo, un movimento che cerca ovunque la retta 
via ed evita con cura le vie sbagliate. Anche nei riguardi dunque 
di questa valutazione di duè'mQvimenti spirituali fra loro com­
pletamente diversi, uno di essi va annoverato fra i gravi errori, 
e l'altro fra le aspirazioni più strenu~ verso la verità. Il movi­
mento che ci deve interessare anche rispetto a un esame antro­
poso fico cristiano, e del quale possiamo parlare come di un 
errore in certo qual modo straordinariamente pericoloso, è quel­
lo che nella vita esteriore exoterica viene chiamato gesuitismo. 
Nel gesuitismo ci si presenta una· pericolosa ·esagerazione del 
principio-Gesù. In quello che si è costituito da secoli in Europa 
come rosicrucianesimo abbiamo invece un movimento intimo 
verso il Cristo, un movimento che cerca ovunque con cura le vie 
della verità. Nella vita exoterica.in tutti i tempi, da che in Euro­
pa esiste una corrente gesuitica, molto si è parlato del gesuiti­
smo; perciò anche a coloro che vogliono studiare la vita spiri­
tuale nelle sue fonti più profonde deve interessare di sapere in 
che senso il gesuitismo rappresenti una pericolosa esagerazione 
del principio-Gesù. Certamente, se vogliamo approfondirci 
nella caratteristica del gesuitismo, dovremo indagare da un 
determinato aspetto come i tre princìpi fondamentali di ogni 
evoluzione nel mondo, princìpi indicati nei modi più diversi 
nelle varie concezioni dell'universo, si esplichino praticament~ 
nella nostra vita, anche exotericamente. Oggi, astraendo com­
pletamente dal significato più profondo e dalla caratterizzazio­
ne più profonda delle tre correnti fondamentali di ogni vita e di 
ogni evoluzione, vogliamo rappresentarcele come esse si pale­
sano alla vista esteriore. 

Abbiamo in primo luogo ciò che si può chiamare la nostra 
vita animi ca, in quanto è vita di conoscenza. Per quanto l 'uomo 
protesti contro l'astrazione di una conoscenza unilaterale, di 
un'aspirazione unilaterale ~erso la verità, per quanto possa rite-

34 

nere estranee alla vita molte tendenze scientifiche, filosofiche e 
antroposofiche, egli, che nella sua anima si rende realmente 
conto di ciò che vuole e può volere, sa nondimeno che la paro­
la conoscenza abbraccia ciò che appartiene alle aspirazioni più 
profondamente radicate della nostra vita animica perché, tanto 
se cerchiamo la conoscenza attraverso· il pensiero, quanto se la 
cerchiamo piuttosto per la via del sentimento o della sensazio­
ne, la conoscenza significa pur sempre un orientarsi su tutto· ciò 
che ci circonda nel mondo, e anche sopra noi stessi. Occorre 
così decidere se~ ci vogliamo accontentare delle esperienze più 
semplici dell'anima, o. se ci vogliamo inoltrare nelle spiegazio­
ni più complicate dei segreti dell'esistenza; la conoscenza tutta­
via rappresenta, per noi soprattutto, una questione vitale di 
·somma importanza; perché in ultima analisi per mezzo della 
conoscenza ci formiamo un'immagine· del contenuto del mondo 
di cui pur viviamo e da cui viene alimentata tutta l'essenza della 
nostra anima. Dobbiamo includere nel campo della conoscenza 
perfino ogni primissima impressione dei sensi e in generale ogni 
vita dei sensi, così come le astrazioni più elevate dei concetti e 
delle idee, ma dobbiamo includervi anche ciò che stimola la 
nostra anima, diciamo, a distinguere il bello dal brutto perché, 
sebbene in un determinato senso sia vero che di gusti non si 
possa dis.cutere1 è pur sempre una conoscenza se un uomo si è 
formato un· giudizio sul gusto e può giudicare del bello e del 
brutto. Dobbiamo sentire come idee morali, come conoscenze, o 
come stimoli del sentimento che ci incitano a fare una cosa e a 
tralasciame un'altra, anche i nostri impulsi morali, quelli che ci 
spingono a fare il bene· e a tralasciare il male. Sì,~ anche quella 
che chiamiamo nostra coscienza morale, per quanto possa espli­
care impulsi .indeterminati, appartiene pure a quanto abbraccia­
mo con la parola conoscenza. In breve, possiamo abbracciare 
spiritualmente con le parole "vita della conoscenza" il mondo di 
cui siamo anzitutto coscienti, si tratti di un mondo della maya o 
della realtà, il mondo in cui viviamo coscientemente; tutto ciò di 
cui siamo coscienti. 

Tutti dovranno però ammettere che, sotto la superficie della 

35 



vita spirituale che abbracciamo con la conoscenza, vi è ancora 
qualcosa d'altro; che la nostra vita animica ci palesa, anche nel­
l' esistenza giornaliera, molto che non rientra nella nostra vita 
cosciente. A questo proposito possiamo indicare prima di tutto 
la nostra vita animica, quella che ogni mattina, quando ci destia­
mo, rinasce sempre rinvigorita e ristorata dal sonno; dobbiamo 
allora dire che durante lo stàt~_di sonno abbiamo acquistato per 
la nostra vita animi ca, dunque nèll' inconscio, qualcosa che non 
può rientrare nel campo della nostra conoscenza, della nostra 
vita cosciente, e in cui la nostra anima· lavora piuttosto al- di 
sotto del piano della coscienza. Ma anche nei riguardi della vita 
desta diurna dobbiamo ammettere che ci spingono desideri, 
istinti e forze, di cui le ondate si ripercuotono invero nel campo 
della coscienza, ma che·tuttavia lavorano e hanno esistenza al di 
sotto della coscienza. Ci accorgiamo che-- esse lavorano al di 
sotto della coscienza quando risalgono alla superficie che divi­
de la nostra vita cosciente da quella subconscia.. In ultima anali­
si anche la vita morale· ci mostra -l'esistenza di tale vita animi ca 
subconscia, perché • nella vita- morale vediamo nascere in noi 
diversi ideali, e basta un poco di autoconoscenza per constatare 
che tali ideali sorgono in verità nella nostra vita animi ca, ma che 
non sappiamo sempre come si ricolleghino con le-questioni più 
profonde dell'esistenza; non .sappiamo cioè come questi nostri 
grandi ideali morali esistano nella volontà di Dio -nella quale in 
definitiva devono pure avere radice~ >È proprio come se il com­
plesso della nostra vita animica potesse essere paragonato con 
ciò che si svolge nelle profondità del mare. Le :profondità della 
vita del mare animico lanciano le loro ondate verso >la superfi­
cie, e si presenta alla coscienza, alla conoscenza, ciò che viene 
proiettato su nell'atmosfera alla quale si può paragonare la vita 
normale animica cosciente. Ogni vita cosciente ha sempre radi­
ce in una vita animica subconscia. 

In ultima analisi l'intera evoluzione dell'umanità-- si può 
comprendere soltanto ammettendo una _tale vita animi ca sub­
conscia, perché tutti i pro !\fessi della vita dello spirito altro non 
significano se non che, dal subcosciente della vita animica, ciò 

36 

che già da lungo tempo viveva sotto la superficie, è stato tratto 
sopra di essa, e così soltanto ha preso forma. Così succede per 
esempio quando un'idea creativa assume forma di impulso 
verso una scoperta. Dobbiamo sempre ammettere quale secondo 
elemento della nostra vita animi ca l'esistenza in noi di una vita 
animica subconscia, pari a quella cosciente. 

Se trasferiamo la nostra vita animica inconscia in ciò che in 
un primo momento è sconosciuto ma non inconoscibile, dobbia­
mo porgli di fronte anche un terzo elemento. Esso risulta diret­
tamente anche ali' osservazione exoterica o ve ci si dica che, vol­
gendo verso l'esteriorità lo sguardo dei sensi e dell'intelletto, 
insomma della vita spirituale, si imparano a conoscere varie 
cose; se però ·si riflette con maggior precisione sopra qualsiasi 
conoscenza si dovrà pure ammettere che, dietro a ciò che si rico­
nosce dell'assieme del mondo, vi è una parte nascosta che non è 
inconoscibile, ma che in ogni epoca si può chiamare la parte non 
ancora conosciuta. Tale parte si trova sotto la superficie del 
conosciuto, così 'nel regno minerale come nel regno vegetale e 
in quello animale, ed è parte tanto della natura esteriore quanto 
di noi stessi. È parte di noi in quanto· accogliamo ed elaboriamo 
nella nostra organizzazione fisica le sostanze e le forze del 
mondo esteriore; e in quanto in essa è compresa una parte della 
natura, vi è pure una parte dell1.gnoto della natura. Nel mondo 
in cui viviamo dobbiamo perciò distinguere tre elementi: la vita 
cosciente del nostro spirito, ossia ciò che penetra nella coscien­
za; poi ciò che risiede al di sotto della soglia della coscienza, e 
cioè la nostra vita animica subconscia, e infine ciò che vive in 
noi come vita ignota della natura e al contempo come nostra vita 
ignota, quale parte della grande natura sconosciuta. 

Questi tre elementi risultano direttamente a una sensata 
osservazione del mondo. Astraendo da tutte le affermazioni dog­
matiche, da tutte le tradizioni filosofiche e teosofiche, in quan­
to si rivestono çli definizioni concettuali o· vengono espresse in 
schemi, ci si domanda come lo spirito umano abbia sempre 
espresso i tre -elementi che non solo lo attorniano, ma esistono 
in tutto il m-ondo di cui -è parte, bisogna allora dire che l'uomo 

37 



li ha espressi. chiamando Spirito ciò che si fa conoscere sull'o­
rizzonte della coscienza; l 'uomo ha invece indicato come Figlio 
o Logos ciò che lavora nella vita animica subconscia e da que­
sta lancia in alto soltanto le. sue ondate. Ciò che infine appartie­
ne alla natura, per quel tanto che essa ancora è ignota, come 
pure la parte del nostro essere che alla natura è affine, fu sem­
pre indicato dallo spirito um-àho come il principio-Padre perché 
si sentiva che esso rappresenta il terzo principio di fronte agli 
altri due. Assieme a quanto ora è stato detto dei princìpi Spirito, 
Figlio e Padre valgono naturalmente e sono legittime tutte le 
altre distinzioni che sempre in tutti i tempi vennero fatte anche 
nelle diverse concezioni del mondo; Si può dire però che il con­
cetto più popolare di queste distinzioni ci vien dato da quello 
che appunto abbiamo· caratterizzato. 

Ora chiediamoci: ·quale··è il miglior modo di caratterizzare il 
passaggio fra ciò che appartiene allo Spirito, che si esplica dun­
que direttamente nella vita animica cosciente, e la vita animica. 
subconscia che è parte·del principio-Figlio? Questo passaggio 
può venir meglio abbracciato dal nostro sguardo; se ci rendiamo 
chiaramente conto· che appunto nella nostra vita spirituale ordi­
naria, nella coscienza, agiscono chiaramente dal subconscio gli 
elementi che noi, rispetto al pensiero e al sentimento, dobbiamo 
indicare come elementi di volontà. Basterebbe per questo inter­
pretare giustamente le parole: "lo spirito è pronto'', perché con 
ciò è indicato che è parte del campo dello spirito tutto quanto 
abbraccia la coscienza,· e poi "·la carne è debole", con cui viene 
indicato tutto ciò che risiede piuttosto nel subconscio. In quan­
to alla natura della volontà, basta che si rifletta su ciò che risale 
e agisce dal subconscio e che rientra nella nostra vita animica 
cosciente soltanto allorché, dopo il risalire delle onde dal mare 
inferiore della vita animica, ce ne formiamo concetti coscienti. 
Soltanto quando viene da noi trasformato in concetti e idee ciò 
che, come oscura forza animi ca, ha radice negli elementi della 
vita animica, esso diventa un contenuto dello Spirito; altrimenti 
rimane nel campo del principio del Figlio. Mentre la volontà 
esercita la sua azione per ~ezzo del sentimento nella vita del 

38 

pensiero, vediamo chiaramente dinanzi a noi il frangersi delle 
onde che dal mare del subconscio si ripercuote nella coscienza. 
Possiamo dire dunque che fra i tre elementi della vita animica, 
nel pensiero e nel sentimento abbiamo qualcosa. che fa parte 
della vita animica cosciente; il sentimento discende già nel 
campo della volontà, e quanto più ci avviciniamo agli impulsi 
della volontà, alla vita volitiva, tanto più ci immergiamo nel 
subconscio, nei campi oscuri in cui discendiamo completamen­
te, quando la coscienza si spegne del tutto, nella vita del sonno 
profondo senza-sogni. 

Il genio del linguaggio è spesso molto più profondo dello spi­
rito umano cosciente, e indica perciò a ragione· tante cose che 
probabilmente sarebbero indicate in modo ben falso, se l 'uomo 
potesse con la coscienza dominare appieno il linguaggio. Ad 
esempio, alcuni sentimenti vengono espressi nel linguaggio in 
modo che la parola stessa già esprime l'affinità fra il sentimen­
to e la volontà; così, mentre non intendiamo affatto un impulso 
volitivo ma soltanto un contenuto sentimentale, adoperiamo 
nondimeno nel linguaggio la parola "volontà"; appunto perché 
il genio del linguaggio, per determinati sentimenti più profondi 
di cui non ci si rende più chiaramente conto, adopera la parola 
volontà. Questo avviene per esempio quando parliamo di "con­
tro voglia". Non occorre in tal caso che si abbia lo stimolo a una 
qualsiasi azione, non è affatto necessario che si abbia il passag-'" 
gio alla volontà. Nella vita subconscia dell'anima si esprime 
allora l'affinità di sentimenti più profondi, dei quali non ci si 
rende più conto nel campo della volontà. Poiché appunto succe­
de che l'elemento volitivo discenda nel campo della vita sub­
conscia dell'anima, dobbiamo persuaderei che il campo della 
volontà, rispetto all'uomo e alla sua -personale entità individua­
le, è in un nesso del tutto diverso da quello in cui è nel campo 
della conoscenza, nel campo dello spirito. Quando poi adope­
riamo le nostre parole specificative di Spirito e di Figlio, si può 
dire che possiamo destare in noi il sentimento che l 'uomo deve 
stare in due nessi diversi con lo Spirito e col Figlio. Come va 
capita questa affermazione? 

39 



È facile capirla anche nella vita exoterica. Certamente del 
campo della conoscenza si discute nei modi più diversi; ma 
bisogna pur dire che se gli uomini si intendessero sui concetti e 
le idee che essi formulano sulla conoscenza, la discussione· su 
questo argomento andrebbe .. lentamente a finire. Già spesso ho 
ripetuto che di questioni matematiche più non si discute, perché 
sono state portate del tutto a èo~çienza, mentre sempre· si discu­
te dei. problemi che nonabbiamo'·ancora elevati completamente 
alla coscienza; così permettiamo che in·· essi agiscano ancora i 
nostri impulsi, i nostri istinti e le nostre ·passioni· subconscie. 
Questo già indica· che il campo·· della conoscenza.· rappresenta 
qualcosa di più generalmente· umano ·di· .quello del. subconscio. 
Se ci troviamo di fronte a qualcuno per una fra le più diverse 
ragioni pensabili, dobbiamo dire che nel campo della vita spiri­
tuale cosciente deve essere possibile un accordo con lui. Una 
vita sana dell'anima si·manifesta in.quanto ha !~aspirazione, la 
speranza, di potersiaccordare con gli altri intorno alle cose della 
vita spirituale, della vita cosciente delFanima. La vita dell'ani­
ma diventerebbe malsana se andasse perduta la· speranza di 
potersi accordare con gli altri intomo·alle cose della conoscen­
za, della vita spirituale cosciente .. ·Invece l'elemento volitivo e 
tutto ciò che vi è nel subconscio, quando ci viene incontro in 
un'altra persona, si manifesta come qualcosa in cui non dobbia­
mo affatto intrometterei, qualcosa che dobbiamo considerare 
come l'intimo santuario dell'altro. Basta riflettere su quanto a 
una vita sana dell'anima riesca sgradevole il sentimento che la 
volontà di un'altra persona sia stata violentata; ci si rende chia­
ramente conto che riesce non soltanto antiestetico, ma addirittu­
ra moralmente sgradevole vedere la vita animica cosciente di 
una persona interrotta per mezzo dell'ipnosi o di altro mezzo 
coercitivo, vedere insomma la volontà di una persona esercitare 
diretta influenza sulla volontà dell'altra. L'unica via sana è quel­
la di acquistare influenza sulla volontà degli altri soltanto per la 
via della conoscenza. La conoscenza deve essere qualcosa per 
mezzo di cui un'anima si accorda con un'altra. Ciò che una pèr­
sona vuole deve prima trasferirsi nella conoscenza, e poi deve 

40' 

esercitare la propria azione nella conoscenza dell'altro e metter­
si in contatto con la volontà dell'altro soltànto indirettamente, 
per la via della· conoscenza. Questo modo di agire è il solo che, 
nel senso ideale più alto, possa riuscire soddisfacente per la vita 
sana dell'anima; qualsiasi influenza coercitiva esercitata da una 
volontà su altre deve necessariamente provocare un 'impressi o-
. ne sgradevole. · 

In altre parole la natura umana, se è sana, tende a sviluppare 
nel campo dello spirito la vita in comune, a rispettare e a stima­
re il campo del subconscio, in quanto si esprime nell'organizza­
zione umana come un santuario inviolabile che deve riposare 
nella persona, nell'individualità del singolo, e alla quale ci si 
deve avvicinare soltanto attraverso la porta della conoscenza 
cosciente. Così almeno deve sentire una coscienza moderna del 
nostro tempo, quando si sente sana. Nelle prossime conferenze 
vedremo se questo era così anche in altri tempi dell'evoluzione 
dell'umanità. Ciò che ora è stato detto ci può già dare subito 
un'idea chiara su quello che è al di fuori di noi e su quello che 
è in noi; almeno per il nostro presente .. Questo è connesso da un 
lato col fatto che in sostanza il campo del Figlio, tutto ciò che 
indichiamo come Figlio o Logos, deve venir destato in ognuno 
di noi singolarmente, come una faccenda individuale del tutto 
·personale; e. dali' altro che il campo comune sul quale si può 
lavorare da uomo a uomo è il campo dello Spirito. 

In modo significativo e grandioso vediamo espresso ciò che 
ora è stato detto in tutti i racconti che il Nuovo Testamento ci dà 
intorno alla figura del Cristo Gesù e dei suoi primi discepoli e 
seguaci. Vediamo, e lo possiamo assolutamente dedurre da tutto 
ciò che ci è dato indicare sull'evento del Cristo, come in sostan­
za i seguaci, che erano accor-si verso il Cristo durante la sua vita, 
diventassero titubanti quando Egli finì con la morte sulla croce; 
con una morte cioè che, nel paese in cui si era svolto l'evento 
del. Cristo, veni_va considerata come l 'unica espiazione possibi­
le nella vita umana per i più grandi delitti. Anche se la morte 
sulla croce non agì su tutti come su Saulo, che poi divenne 
Paolo, e che quando era ancora Saulo ne aveva dedotto in un 

41 



primo tempo la conseguenza che chi muore di una tale morte 
non poteva essere il Messia o il Cristo; anche se la morte sulla 
croce fece sugli altri discepoli un'impressione per così dire più 
blanda, è evidente però che gli scrittori dei Vangeli cercarono 
perfino di provocare l'impressione che in certo modo il Cristo 
Gesù aveva perso tutta l'influenza che possedeva sui cuori delle 
persone che lo attorniavano~~-p~r l'esser stato sottoposto alla 
morte ignominiosa sulla croce. 

Con questo racconto è collegato anche qualcos'altro: cioè 
che l'influenza che il Cristo Gesù aveva acquistato, e che in 
queste conferenze dovremo caratterizzare con maggior precisio­
ne, ritornò nuovamente dopo la resurrezione. Si pensi pure oggi 
quel che si vuole sulla resurrezione; ne parleremo nei prossimi 
giorni nel senso della scienza occulta, e ·allora una cosa ci riu­
scirà evidente, purché si facciano· agire su dino i i·. racconti dei 
Vangeli; e cioè che per coloro ai quali, come viene raccontato, il 
Cristo comparve dopo la resurrezione, Questi divenne in modo 
del ~u.tto speciale e diverso molto più presente· di quanto prima 
non fosse. Quando parlai del Vangelo di .. Giovanni*, già dissi 
quanto fosse impossibile che dopo ·tre giorni·una conoscente di 
Gesù di Nazareth non lo. riconoscesse e lo potesse scambiare 
con un'altra persona, se egli non le fosse apparso in un aspetto 
trasformato. I Vangeli vogliono destare assolutamente l'impres­
sione che il Cristo era apparso con un'altra figura; vogliono 
anche indicare che·nell~interiorità delle anime umane, perché il 
Cristo trasformato·· potesse agire su di esse, occorreva vi fosse 
una certa quale ricettività. Per operare su tale ricettività non 
bastava che agisse soltanto ciò che fa parte del campo dello spi­
rito, ma doveva agire la visione diretta dell'esistenza dell'entità­
Cristo. Se ci domandiamo di che cosa qui si tratti, dobbiamo 
rispondere che, se un uomo ci· sta dinanzi, _ciò che agisce su di 
noi è assai più di quello che si accoglie nella nostra coscienza. 
Quando un uomo o un altro essere agisce su di noi, elementi 
subcoscienti agiscono tutto il tempo sulla nostra vita animica; 
elementi subcoscienti che l'altra entità crea tramite la coscien­
za, ma che può creare soltànto perché, come entità~ essa ci si 

42 

presenta nella sua realtà. Quel che il Cristo operò da essere a 
essere subito dopo la cosiddetta resurrezione, fu qualcosa che, 
salendo dalle forze animiche inconsce dei discepoli, diventò 
attivo nella vita della loro anima: la conoscenza mediante il 
Figlio. Da questo proviene anche la diversità nella descrizione 
del Cristo risuscitato, le diverse caratteristiche del modo in cui 
il Cristo agì sull'uno o sull'altro, in cui egli apparve a questo o 
a quello secondo le diverse nature dell'uno o dell'altro. Sono 
influenze dell'entità-Cristo sul subcosciente delle anime ·dei 
suoi discepoli, e perciò esse sono anche del tutto individuali; 
non dobbiamo quindi urtarci se tali apparizioni non vi vengono 
descritte in modo uniforme, ma in modo vario. 

Ma quando ciò che il Cristo doveva diventare per il mondo 
dovette apportare a tutti gli uomini qualcosa che li accomunas­
se, allora dal Cristo dovette emanare non soltanto questa azione 
individuale, questa azione del Figlio, ma dovette da Lui venir 
rinnovato l 'elemento dello Spirito, cioè quello che può formare 
la comunanza nella vita umana. Questo viene caratterizzato dal 
fatto che il Cristo, dopo aver agito sulla natura-Logos dell'uo­
mo~ invia lo Spirito sotto forma di Spirito rinnovato o "santo". 
Con ciò viene procurato l'elemento comunitario, e viene carat­
terizzato dal racconto che i discepoli, quando ebbero ricevuto lo 
Spirito, cominciarono a parlare nelle più diverse lingue; così è 
indicato il principio comunitario che risiede nella discesa dello 
Spirito Santo. Viene inoltre indicato ·quanto ciò sia differente 
dalla semplice partecipazione alla forza del Figlio, perché vien 
raccontato negli Atti degli Apostoli come. delle persone da essi 
avvicinate, già battezzate secondo Gesù, nondimeno (e negli 
Atti degli Apostoli ciò viene simbolicamente accennato con 
l 'imposizione delle mani) dovessero- ricevere ancora lo Spirito. 
Dobbiamo quindi dire che la nostra attenzione viene in modo 
preciso· richiamata· appunto su questa caratteristica ·dell'evento 
del Cristo, cioè sulla differenza tra l'azione che va indicata 
come vera azione-Cristo, che entra nei momenti subconsci del­
l' anima e deve perciò avere un carattere intimo personale, .e gli 
elementi-Spirito che rappresentano qualcosa di accomunante. 

43 



Questo motivo dell'evoluzione cristiana, per quanto la debo­
lezza umana lo permette, è stato osservato con massima cura da 
coloro che si sono battezzati col nome di rosicruciani. Ovunque 
essi vollero accuratamente osservare che, perfino nelle regioni 
più elevate dell'iniziazione, non ·deve venir esercitata azione 
alcuna se non su ciò che nell'evoluzione dell'umanità è a dispo­
sizione comune di ogni uomò;·,che si poteva agire soltanto sullo 
spirito. L'iniziazione dei rosicruciani era una iniziazione dello 
Spirito. Essa non divenne perciò mai un'iniziazione della 
volontà, perché la volontà umana veniva rispettata n eli' interio­
rità dell'anima come qualcosa di sacro. L'uomo veniva dunque 
guidato in alto verso le · iniziazioni che dovevano condurlo ai 
gradini dell'immaginazione, dell'ispirazione edell'intuizione, 
ma·soltanto fino al ,punto in cui, nella sua interiorità,.egli potes­
se riconoscere ciò che doveva venir provocato ·per mezzo del­
l' evoluzione dello spirito. Non doveva verificarsi,nessuna azio­
ne sull'elemento-volontà. Questo.· non va scambiato però con 
l'indifferenza riguardo alla volontà;·.anzi, per·tnezzo ,dell'esclu­
sione de H' azione diretta sulla volontà, veniva e·sercitata indiret­
tamente la più pura azione· spirituale attraverso lo· spirito. Men­
tre ci intendiamo con gli altri sul modo di inoltrarci sul sentiero 
della conoscenza dello spirito, . dal sentiero··· dello· spirito viene 
emanata la luce ·e il calore che ·possono-infiammare anche la 
volontà; ma sempre per il tramite dello spirito,. mai per altra via. 
N el rosicrucianesimo troviamo ·perciò rispettato al massimo 
grado il motivo d eli' essenza cristiana che si esprime in duplice 
modo: da una parte nell'elemeilto..;Figlio; nell'azione del <Dristo, 
che penetra profondamente nell'esistenza subconscia -de H 'uo­
mo, e dali' altro nell' azione..;Spirito, che si estende su tutto ciò 
che deve rientrare n eli' orizzonte della nostra coscienza. Dob~ 
biamo senz'altro portare il Cristo nella nostra volontà, ma il 
modo in cui gli uomini debbono accordarsi nella vita riguardo al 
Cristo, secondo il rosicrucianesimo dovrebbe consistere -soltan­
to nella capacità della vita cosciente dell'anima di approfondir-
si e penetrare. sempre più nell'occulto. · 

Sulla via opposta, per re~zione a varie altre correnti spiritua-

44 

li europee, si diressero coloro che vengono in genere indicati col 
nome di gesuiti. La differenza radicale, fondamentale, fra la via 
spirituale giustamente detta cristiana, e la via spirituale gesuiti­
ca, che esalta unilateralmente il principio-Gesù, è che essa mira 
ovunque ad agire direttamente sulla volontà, vuole avere ovun­
que presa diretta sulla volontà. Questo già si manifesta chiara­
mente nel modo in cui l'allievo del gesuitismo viene educato. Il 
gesuitismo non va perciò preso alla leggera, non soltanto exote­
ricamente, ma anche esotericamente, perché è radicato nell' eso­
terismo. Ma non è radicato nella vita spirituale quale si è effusa 
con il simbolo della festa di Pentecoste, bensì vuole avere radi­
ci direttamente n eli' elemento-Gesù del Figlio, vale a dire nella 
volontà, esaltando così l'elemento-Gesù della volontà. Questo 
ci risulterà evidente quando esamineremo quella che si può 
chiamare la parte esoterica del ~esuitismo*: i diversi esercizi 
spirituali. Come sono disposti? E importante che ogni singolo 
allievo del gesuitismo faccia esercizi che conducono sì alla vita 
occulta, ma verso la volontà, che portano la volontà nel campo 
dell'occulto con una severa disciplina, si potrebbe dire con un 
addestramento. L'importante è che tale disciplina della volontà 
non provenga solo dalla superficie della vita, ma da profondità 
maggiori, perché l'allievo viene condotto nell'occulto proprio 

· nella direzione indicata. 
Se ora prescindiamo dagli esercizi di preghiera che prepara­

no a tutti gli esercizi gesuitici esoterici, ed esaminiamo gli eser­
cizi occulti, per lo meno nei loro tratti principali, dovremo dire 
che l'allievo deve anzitutto destare in sé un'immaginazione 
vivente del Cristo Gesù come re del mondo; si noti bene: un'im­
maginazione! Nessuno viene ammesso agli effettivi gradini del 
gesuitismo, se non ha sperimentato quegli esercizi, .·se non ha 
sperimentato nella sua anima la trasformazione che siffatti eser­
cizi dell'anima esercitano sull'uomo nel suo complesso. Queste 
rappresentazioni immaginative del Cristo.;.Gesù come re del 
mondo devono· essere precedute da un altro esercizio. In esso 
l'allievo, veramente in completo isolamento e solitudine, deve 
rappresentarsi ·1 'immagine dell'uomo quale viene creato nel 

45 



mondo e sQccombe al peccato, sottoposto perciò alla possibilità 
di terribili castighi. Viene severamente prescritta l'immagine di 
chi, abbandonato a·se stesso, deve incortereneitormenti di ogni 
possibile pena. Le prescrizioni sono severissime; senza che altri 
concetti o idee penetrino nell'anima dell'educando·gesuita; deve 
di continuo vivere in essa l'immagine· dell'uomo abbandonato 
da Dio, esposto ai più terribiltc~stighi; l'allievo deve sentire: io 
sono quest'uomo; in quanto sonò· entrato nel mondo, ho abban­
donato Iddio e mi sono esposto alla·possibilità di terribili pene! 
Ciò deve provocare timore di essere abbandonato da Dio; e orro­
re dell'uomo, quale è soltanto secondo natura. Poi in un'ulterio­
re immaginazione, di fronte all'immagine dell'uomo abbietto 
abbandonato da Dio; deve presentarsi l'immagine del Dio mise­
ricordioso che diventa poi il Cristo e che, con le sue gesta sulla 
terra, espia quel che l 'uomo ha prodotto abbandonando il sen­
tiero divino. Di fronte all'immaginazione dell'uomo abbando­
nato da Dio, deve presentarsi tutta la misericordia e l'amore del­
l' entità Cristo-Gesù alla quale unicamente si può attribuire che 
l 'uomo non sia più esposto a tutte le possibilità di pene che pos­
sono agire sull'anima. Con la medesima vivacità con cui prima 
doveva stabilirsi nell'anima dell'allievo gesuita il sentimento 
del disprezzo di fronte all'abbandono del sentiero divino, deve 
ora impossessarsi di lui il sentimento dell'umiltà e della contri­
zione di fronte al Cristo. Quando queste due qualità del senti­
mento vengono destate nell'allievo, allora per varie settimane la 
sua anima deve vivere in severi esercizi; mentre essa si raffigu­
ra tutti i particolari delle immagini della vita di Gesù, dalla sua 
nascita fino alla morte sulla croce e fino alla resurrezione. 
Avviene allora nell'anima tutto ciò che deve avvenire quando 
l'allievo, tranne il tempo necessario per nutrirsi, vive in severo 
isolamento e lascia agire sulla sua anima· soltanto le immagini 
che il Vangelo descrive della vita misericordiosa di Gesù. Tutto 
ciò non viene soltanto rappresentato per mezzo di pensieri e di 
concetti, ma deve agire sull'anima per mezzo di viventi, succo­
se immaginazioni. 

Soltanto chi sappia com è l'anima umana venga trasformata 

46 

mediante le immaginazioni che agiscono con piena vivacità, può 
. vedere come in effetti l'anima rimanga del tutto modificata in 
simili condizioni. Tali immaginazioni si estendono con intensità 
e unilateralmente prima sul peccatore, poi soltanto sul Dio mise­
ricordioso e infine soltanto sulle immagini del Nuovo Testa­
mento, e per legge di polarità provocano appunto una volontà 
rafforzata. In tal modo viene esercitata un'azione diretta per 
mezzo di queste immagini, perché qualsiasi riflessione o inter­
pretazione deve essere doverosamente esclusa. Si tratta soltanto 
di continuare a -raffigurarsi queste immagini come le ho descrit­
te. 

Negli ulteriori esercizi segue. che il Cristo-Gesù (ora si può 
dire non più il Cristo, ma esclusivamente Gesù) viene rappre­
sentato come il re universale dei mondi, e così viene esaltato l'e­
lemento Gesù. Gesù è soltanto un elemento di questo mondo. 
Poiché il Cristo dovette essere incarnato in un corpo umano, lo 
Spirito puro ha veramente preso ·parte al mondo fisico; ma di 
fronte a questa partecipazione al mondo fisico abbiamo le paro­
le monumentali e significative: «Il mio regno non è di questo 
mondo!»* Si può esaltare l'elemento Gesù quando se ne fa il re 
di questo mondo, quando se ne fa ciò che sarebbe diventato se 
non avesse resistito al tentatore che gli voleva dare «tutti i regni 
del mondo e l~ loro magnificenza*». Allora Gesù di Nazareth 
avrebbe -dovuto diventare un re che, diversamente dagli altri re 
che posseggono soltanto un pezzo della terra, avrebbe avuto per 
sfera d'azione la terra intera. Immaginiamo dunque questo re 
rappresentato in quel modo con la sua forza regale talmente 
esaltata che l'intera terra appartiene al suo regnoLe otterremo in 
effetti l'immagine che ora segue gli altri esercizi che già hanno 
sufficientemente rafforzato la volontà nell'individualità dell'al­
lievo gesuita. Per preparare l 'immagine del "re Gesù", del 
dominatore di tutti i regni della terra, l'allievo deve rappresen­
tarsi in una immaginazione Babilonia e la pianura che la circon­
da come immagine vivente, e Lucifero con le sue insegne tro­
neggiante su Babilonia. Questa immagine deve venire raffigura­
ta dall'allievo con assoluta precisione, perché è una possente 

47 



immaginazione: il re Lucifero con la sua bandiera e le sue schie­
re di angeli luciferici, ·insediato in mezzo a fuoco e fumo, che 
spedisce i suoi angeli alla conquista dei regni della terra. Tutto 
il pericolo che emana dalla bandiera di Lucifero deve essere 
immaginato in un primo tempo per sé solo, senza minimamente 
guardare al Cristo Gesù. L'anima deve aprirsi ·del tutto all'im­
maginazione del pericolo chè'eU.lana dalla bandiera ·di Lucifero, 
deve imparare a sentire che il ritaggior pericolo· che minaccia 
l'esistenza del mondo è quello del trionfo di Lucifero. Quando 
questa immagine ha esercitato la sua azione, l'altra· immagine, 
la bandiera del Cristo, deve prendere il suo posto. L'allievo deve 
allora rappresentarsi Gerusalemme e la pianura che la circonda, 
il re Gesù, circondato dalle sue schiere; l'immagine deve 
mostrare come egli invii le sue schiere e trionfi ·scacciando le 
schiere di Lucifero, diventando il re dell'intera terra: il trionfo 
della bandiera del Cristo sulla bandiera di Lucifero! 

Queste sono le immaginazioni·chetafforzanola volontà, che 
vengono presentate ali' anima dell'allievo gesuita. Esse trasfor­
mano completamente la sua volontà; e fanno sì che in effetti in 
essa (poiché egli vi è stato educato in modo occulto) ci· si 
astragga da tutto il resto e ci si voti. a questa idea: il· re Gesù deve 
diventare il dominatore della terra! E noi, che apparteniamo alla 
sua milizia, dobbiamo avvalerci di tutto ciò··che può ·servire a 
renderlo il dominatore della terra. Questo promettiamo, noi che 
apparteniamo alla schiera che è raccolta sulla pianura di Geru­
salemme, contrapposta alla schiera di Lucifero che· è sulla pia­
nura di Babilonia. Massima vergogna per un soldato del re Gesù 
sia quella di abbandonare la bandiera! 

Tutto questo, riassunto in un 'unica risoluzione, rafforza 
indubbiamentè in modo possente la volontà •. Se vogliamo carat­
terizzare il fenomeno dobbiamo quindi chiederci su che cosa sia 
stata esercitata una· diretta azione nella vita dell'anima. Viene 
esercitata sull'elemento che deve essere considerato assoluta­
mente sacro, nel quale non ci si deve intromettere: sulla volontà. 
In quanto l'insegnamento dei gesuiti si intromette nella volontà, 
in quanto Gesù ha assoluta presa sulla volontà, altrettanto il con-

48 

cetto Gesù è pericolosamente esagerato; pericolosamente, per­
ché in tal modo la volontà diventa tanto forte da poter anche 
agire in modo diretto sulla volontà di un altro. Quando infatti la 
volontà diventa tanto forte per mezzo delle immaginazioni, cioè 
con mezzi occulti, acquista anche la capacità di agire a sua volta 
direttamente sugli altri. Così è anche per tutte le altre vie occul­
te alle quali può far ricorso una volontà di questo genere. 

Negli ultimi secoli vediamo dunque venirci incontro, fra 
molte altre, queste due correnti: una che ha esaltato l'elemento 
Gesù, e soltanto nel re Gesù vede l 'unico ideale della cristianità; 
l'altra che considera unicamente l'elemento Cristo e discerne 
con cura ciò che se ne· potrebbe allontanare; quest'ultima cor­
rente è stata perciò anche molto calunniata, perché essa sostiene 
che il Cristo ha mandato lo Spirito per poter penetrare nei cuori 
e nei sentimenti degli uomini attraverso lo Spirito. Nell'evolu­
zione della civiltà degli ultimi secoli non esiste forse maggior 
contrasto di quello che vi è fra il gesuitismo e il rosicrucianesi­
mo, perché il gesuitismo nulla contiene di ciò che il rosicrucia­
nesimo considera il massimo ideale nella valutazione del valore 
e della dignità umana, e perché il rosicrucianesimo ha sempre 
voluto difendersi da qualsiasi influenza che anche debolmente 
potesse venir designata come un elemento gesuitico. 

Con questo ho voluto mostrare come perfino un elemento 
così elevato quale il principio Gesù possa essere esagerato e 
diventare allora pericoloso, e quanto sia necessario immergersi 
nelle profondità della entità-Cristo, per comprendere come la 
forza del cristianesimo debba appunto consistere n eli' apprezza­
re al massimo grado la dignità umana, il valore umano, e nell'e­
scludere qualsiasigoffa ingerenza in ciò che l 'uomo deve con­
siderare il suo intimo santuario. Perciò anche n· misticismo cri­
stiano, e specialmente il rosicrucianesimo, viene combattuto 
dali' elemento gesuitico, perché si sente che il vero cristian esi~ 
mo viene cercato altrove, e non là dove si trova soltanto "il re 
Gesù". Ma per mezzo delle immaginazioni e degli esercizi sopra 
descritti la volontà ha acquistato tale forza che essa può trionfa­
re anche delle. obiezioni contrarie dello spirito. 

49 



SECONDA CONFERENZA 

Karlsruhe, 6 ottobre 1911 

Ieri avevo cercato di suscitare l'idea di un genere di inizia­
zione che, secondo il valore d~ o i- dato alla natura umana, non 
è un' iniziazione giusta; di una inizi azione dunque, per mezzo 
della-quale si acquistano determinate facoltà occulte, come suc­
cede appunto nel gesuitismo, ma che alla luce di concezioni 
occulte affinate e purificate non può da noi . essere considerata 
come buona. Il mio compito sarà ora di illustrare soprattutto la 
via dei rosacroce, perché è quella. che contiene realmente tutta la 
valutazione della natura umana che possiamo riconoscere come 
nostra. Sarà però necessario intendersi prima sopra alcuni con­
cetti. 

Dalle osservazioni e dagli studi fino ad ;ora seguiti, sappiamo 
che l 'iniziazione rosi crociana è-essenzialmente un'elaborazione 
dell' iniziazione cristiana, così che si può parlare di essa come di 
una iniziazione cristiana rosi crociana. In cicli precedenti di con­
ferenze sono state poste a confronto l 'iniziazione puramente cri­
stiana con i suoi sette gradini, e l' iniziazione rosi crociana pure 
con i suoi sette gradini*. Va fatto notare che il principio del pro­
gresso dell'anima umana deve essere assolutamente osservato 
anche riguardo all'iniziazione. Sappiamo chel'iniziazione rosi.; 
crociana ebbe il suo inizio a un dipresso nel secolo tredicesimo* 
e che le individualità incaricate di guidare le sorti più profonde 
dell'evoluzione umana ritennero a quel tempo che quella fosse 
l' iniziazione adatta per le anime più progredite. Da- questo già 
risulta evidente che l'iniziazione rosicrociana tiene conto del 
progresso dell'evoluzione dell'anima umana, e che essa deve 
perciò tenere in speciale considerazione il fatto che, dal tredice­
simo secolo in poi, l 'evoluzione dell'anima umana ha continua­
to il suo corso, e che le anime che oggi devono venir condotte 
ali' iniziazione non si trovano più al medesimo punto in cui 
erano nel secolo tredicesimo! Tengo specialmente a farlo notare 

50 

perché nel nostro tempo vi è grande smania di marcare tutto ciò 
con uno speciale contrassegno. Da questa cattiva abitudine, 
senza fondata ragione, è sorta una definizione della' nostra cor­
rente antroposofica da cui potrebbe a poco a poco derivare un 
vero danno. Per quanto è vero che nella nostra corrente ciò che 
si deve chiamare ii· principio del rosicrocianesimo può essere 
completamente trovato, così che all'interno della nostra corren­
te antroposofica si può penetrare nelle sorgenti del rosicruciane­
simo; per quanto è vero che chi penetra per mezzo del nostro 
approfondimento antroposofico odierno nelle sorgenti del rosi­
crocianesimo si può chiamare rosacroce, altrettanto però si deve 
dire che gli estranei non hanno alcun diritto di chiamare rosi­
crociana la speciale corrente antroposofica che noi rappresentia­
mo; questo per la semplice ragione che,- consciamente o incon­
sciamente, la definizione che verrebbe così data alla nostra cor­
rente sarebbe indicata con un marchio del tutto falso. Noi non 
siamo più al punto in cui i rosacroce erano dal secolo tredicesi­
mo per tutti i secoli seguenti, ma teniamo conto del progresso 
dell'anima umana. Perciò la via indicata nel mio libro L 'inizia­
zione come la più adatta per elevarsi alle sfere spirituali, non 
deve venir senz'altro scambiata con quella che si puòchiamare 
la via rosicruciana. Si può dunque penetrare per mezzo della 
nostra corrente- nel vero rosicrocianesimo, ma la sfera della 
nostra corrente spirituale, che abbraccia un campo molto più 
esteso di quello dei rosacroce, e cioè l'intera teosofia, non deve 
essere designata come rosicruciana; la nostra corrente deve 
essere chiamata la "scienza spirituale di oggi", la scienza spiri­
tuale orientata antroposoficamente del secqlo ventesimo. 
Soprattutto gli estranei cadrebbero più o meno inconsciamente 
in. una specie di malinteso, se il nostro orientamento venisse 
senz'altro chiamato rosicrociano. La qualità.particolare che, dal 
sorgere della vita spirituale occulta dal secolo tredicesimo in 
poi, si può considerare come una nostra conquista eminente­
mente rosicruciana, è che oggi ogni iniziazione deve apprezzare 
e riconoscere nel senso più profondo della parola l'indipenden­
za dell'interiorità umana, di quello che ieri abbiamo indicato 

51 



come il sacrosanto centro volitivo dell'uomo. E siccome per 
mezzo dei metodi occulti ieri descritti la volontà dell'uomo 
viene in certo qual modo sopraffatta, assoggettata e condotta in 
una direzione ben determinata, questa coercizione deve venire 
energicamente respinta dal vero occultismo. 

Prima di occuparci in generale di una caratteristica del rosi­
crucianesimo e di una caratteristica dell 'iniziazione di oggi, 
vogliamo anzitutto indicare ciò che a sua volta ebbe un'influen­
za determinante, per cui persino l'iniziazione rosicruciana del 
secolo tredicesimo, quattordicesimo e quindicesimo, e poi anche 
quella del sedicesimo e diciassettesimo . secolo, dovette essere 
modificata avvicinandosi ai nostri tempL Il rosicrucianesimo dei 
secoli passati non poteva ancora tener conto di un elemento spi­
rituale che è penetrato più tardi nell'evoluzione dell'umanità, e 
del quale non si può fare a meno fra .gli elemènti fondamentali . 
di tutte le correnti spirituali che crescono sul terreno dell' occul­
tismo, e perciò in ogni corrente spirituale teosofica~ Per ragioni 
che si paleseranno più chiaramente alla nostra anima. durante il 
corso di queste conferenze, ciò che risiede oggi a·base e come 
punto di partenza della nostra conoscenza scientifico .. spirituale 
per molti secoli non fece parte delle dottrine esteriori exoterìche 
del cristianesimo, e cioè l'insegnamento della reincarnazione e 
del karma, delle ripetute vite terrene. L'insegnamento della rein­
carnazione e del karma, fino al tredicesimo secolo, non era dun­
que ancora penetrato in tutto-il suo senso nei primi gradini del­
l'iniziazione rosicruciana. Si poteva arrivare fino al quarto e 
quinto gradino di iniziazione rosicruciana, si poteva attraversa­
re ciò che fra·i gradini dell'iniziazione rosicruciana viene chia­
mato lo studio rosicruciano, l'acquisto dell'immaginazione, 
l'acquisto della· scrittura occulta, la scoperta della pietra filoso­
fale, e perfino sperimentare anche in parte ciò che si chiama la 
morte mistica, si poteva dunque arrivare fino a questo· gradino e 
acquistare cognizioni occulte elevatissime senza che occorresse 
aver raggiunto piena chiarezza in merito alle dottrine così illu­
minanti di reincarnazione e karma. 

Attualmente dobbiamo però renderei ben conto che, per virtù 

52 

del progredito pensiero d eli 'umanità, in esso sono penetrate 
forme di pensiero per mezzo delle quali, purché in modo conse­
guente si pensi ciò che oggi già con facilità si può pensare exo­
tericamente, esteriormente, si può arrivare senz' altro a ricono­
scere le ripetute vite terrene, e con·ciò anche arrivare all'accet­
tazione dell'idea del karma. Ciò che vien detto nel mio secondo 
dramma rosicruciano La prova del!' anima, per bocca di Strader, 
e cioè che oggi il pensatore conseguente, se non vuoi romperla 
con tutto quello che è stato apportato dalle forme di pensiero 
degli ultimi secoli, deve arrivare in ultimo al riconoscimento del 
karma e della reincarnazione, è qualcosa di assolutamente radi­
cato nelle profondità della vita spirituale odierna*. Poiché ciò si 
è preparato lentamente ed è radicato nelle profondità dell~ 
nostra vita spirituale, si affaccia gradatamente come qualcosa dt 
autonomo nella vita spirituale dell'occidente. In modo mirabil­
mente autonomo, certo soltanto in singoli pensatori eminenti, si 
affaccia l'idea che è necessario riconoscere le ripetute vite ter­
rene. Basta soltanto notare quello che, volontariamente o invo­
lontariamente, viene del tutto dimenticato dalla nostra letteratu­
ra odierna e che si affaccia in modo mirabile per esempio in 
Lessing, nell'Educazione del genere umano*. Vediamo come 
Lessing, grande spirito del secolo diciottesimo, al punto culmi­
nante della sua vita riassuma le proprie idee scrivendo l 'Educa­
zione del genere umano, e arrivi come per ispirazione all'idea 
delle ripetute vite terrene. Così l'idea delle ripetute vite terrene 
si inserisce come per necessità interiore nella vita moderna. 
Quest'idea va presa in considera.zione, certo in modo diverso da 
quanto non si faccia nella nostra storia naturale o nella vita del~a 
nostra educazione moderna rispetto a simili idee. Esse la consi­
derano infatti sulla base dell'antica massima che ai vecchi, se 
furono intelligenti, convenga pur perdonare qualcosa; sebbene 
quindÌ riconoscano il merito di Lessing nelle sue creazioni pre­
cedenti, ritengono però che nei suoi ultimi anni debba essere 
stato alquanto ·svanito per essere arrivato ali 'idea delle successi­
ve vite terrene. L'idea si affaccia però n eli' epoca moderna anche 
altrove, sporadicamente. Uno psicologo del secolo diciannove-

53 



simo, il Dr_9ssbach *, parlò di questa idea come era possibile par­
lame nel se~olo d~ci~nnovesimo. Senza occultismo, per sempli­
ce osservazione di cio che la natura offre, Drossbach, come psi­
colog~, aveva cercato a suo modo di stabilire l'idea delle ripe­
tu~e vite terrene. Inoltre una piccola società, al passaggio dalla 
pnma alla seconda metà del secolo diciannovesimo, all'avvici­
narsi degli anni cinquanta, indiS&_e un premio per il miglior scrit­
to sulla immortalità dell'anima*. Fu questo un fatto notevolissi­
mo nella vita spirituale tedesca, anche se poco conosciuto. Un 
piccolo circolo indice un premio per il migliore scritto sull' im­
mortalità dell'anima! E, strano a dirsi, lo scritto premiato del 
~idenma~: si ~cc~pò della ·questione _in•modo··da concepire 
l Immortahta dell anima nel senso delle ripetute vite terrene· ne 
parlò indubbiamente in modo ancora imperfetto, e· così dov~va 
essere a metà del secolo passato, quando le forme di pensiero 
non si erano ancora spinte tanto in. là. 

Si potrebbero citare molti casi in cui l 'idea delle ripetute vite 
terrene sorge quasi come un postulato, un'esigenza del secolo 
diciannovesimo. Per questo ·nel mio piccolo scritto Reincarna­
zione e karma e poi anche in Teosofia*poté essere costruita con 
le forme di pensiero della scienza, ·l'idea delle ripetute vi t~ ter­
re~~ e. ~el k~~a, plas~artdo tali· forme di pensiero rispetto 
ali Individuahta umana In contrapposizione alla specie animale. 

Su una cosa dobbiamo comunque essere in chiaro: vi è un'e­
norme differenza non nell'idea stessa delle ripetute vite terrene 
m~ fra il modo in cui l'Occidente è arrivato a questa idea, sem~ 
phcem~n~e per v_ia di p~nsiero, e il modo in· cui per esempio la 
presento Il buddismo. E assai interessante gettare uno sguardo 
sulla maniera eon la quale Lessing, nella sua Educazione del 
genere umano, è arrivato all'idea delle ripetute vite terrene. 
Beninteso, il risultato si può certo paragonare, anzi lo si può -dire 
del tutto simile, a ciò che le ripetute vite terrene sono nel bud­
dismo; ma la via seguita dal Lessing è del tutto diversa.- La- via 
per la quale Lessing vi è arrivato, non è del resto conosciuta. 
Come è_ arr~vato Lessing a '\uell 'idea? 

Lo SI puo vedere con esattezza leggendo attentamente l 'Edu-

54 

cazione del genere umano. Si può dire che nell'evoluzione del­
l'umanità è osservabile in senso stretto un progresso. Lessing 
esprime questo dicendo: «Il progresso è un'educazione dell'u­
manità da parte delle potenze divine». Egli dice inoltre: «La 
Divinità pose in mano all'umanità· un primo libro elementare, 
l'Antico Testamento. Con questo fu stabilito un determinato 
gradino dell'evoluzione umana~ Quando il genere umano fu più 
progredito venne il secondo libro elementare: il Nuovo Testa­
mento». Nel nostro tempo Lessing vede poi' qualcosa che va 
oltre il Nuovo-Testamento: un sentimento autonomo dell'anima 
umana per il vero, il bene e il bello. Questo per lui è un terzo 
gradino n eli' educazione divina del genere umano. Tale pensiero 
d eli' educazione· del genere umano da parte delle potenze divine 
è svolto in modo grandioso. 

Sorge ora in lui il pensiero: qual è l 'unico modo di spiegare 
tale progresso? 

Lessing non può spiegarselo in altro modo se non pensando 
che ogni anima debba prender parte a ogni periodo di civiltà 
umana, e che così soltanto si può trovare un senso al fatto che 
nell'evoluzione dell'umanità vi sia un progresso. Infatti non 
avrebbe senso se un'anima vivesse soltanto nel periodo di 
civiltà dell'Antico Testamento e un'altra soltanto n eli' epoca del 
Nuovo Testaqtento. Vi è senso soltanto se le anime vengono 
condotte attraverso tutti i periodi di· civiltà e prendono parte a 
tutti i gradini di educazione dell'umanità. In altre parole, se l'a­
nima vive in ripetute vite terrene, allora la progressiva educa­
zione del genere umano ha il suo giusto significato. 

Così sorge nella mente di Lessing l'idea de~le ripetute vite 
terrene come qualcosa di connaturato ali 'uomo, poiché a base di 
quell'idea vi è per Lessing un senso più profondo, e cioè che se 
un'anima fu incarnata nei tempi dell'Antico Testamento, essa 
accolse ciò che allora poteva accogliere; quando essa ricompare 
in un tempo successivo, porta seco in questo i frutti della vita 
precedente, porta poi i frutti della seconda vita nella terza, e così 
di seguito. Così i gradini che si susseguono fanno parte d eli' e­
voluzione, e ciò che un; anima si acquista vale non soltanto per 

55 



sé, ma per l'intera umanità. L'umanità diventa un grande orga­
nismo, e la reincamazione risulta necessaria per Lessing, perché 
l'intero genere umano possa progredire. Lessing parte dunque 
dall'evoluzione storica, da quello che interessa l'intera umanità, 
e da ciò viene spinto al riconoscimento della reincamazione. 

Le cose stanno altrimenti quando ricerchiamo la medesima 
idea nel buddismo. In esso l'uo,mo ha da fare soltanto con se 
stesso, soltanto con la propria psièhe; la singola anima si dice: 
io sono posta nel mondo· della maya; le passioni mi hanno por­
tato nel mondo della maya, e nelle incarnazioni che si susse­
guono mi lìbero; come singola anima, dalle incarnazioni terre­
ne. Si tratta qui di una faccenda che riguarda la singola indivi­
dualità; lo sguardo è rivolto alla singola individualità. 

Questa è la grande differenza: o si considera la cosa dali' in­
temo, come nel buddismo, o dali' esterno, come fa Lessing che 
abbraccia con Jo guardo l'intera evoluzione dell'umanità; In 
ambo i casi il risultato è il medesimo, ·ma in Occidente la via è 
stata del tutto diversa. Mentre il buddista si ·limita a quel che 
interessa la singola anima individuale, lo sguardo dell 'Occiden­
tale è rivolto a ciò che interessa l 'intera umanità; l'Occidentale 
si sente unito con tutti gli uomini come in un organismo unita­
rio. 

Che cos3: ha prodotto n eli 'uomo occidentale la· necessità di 
non pensare al singolo uomo, ma di tener sempre presente nelle 
questioni più importanti che si tratta di problemi che interessa­
no l'intera umanità? 

Questa necessità è sorta in lui·perché, nella sua sfera affetti­
va, nel suo mondo di sentimento, egli ha accolto le parole del 
Cristo Gesù sulla fratellanza umana di tutte le nazionalità, di 
tutte le diverse razze, dell'umanità nel suo assieme come un 
grande organismo. È perciò interessante vedere come anche in 
Drossbach, sebbene ancora imperfettamente perché le idee 
scientifiche della prima metà del secolo diciannovesimo ancora 
non avevano prodotto le corrispondenti forme di pensiero, il suo 
pensiero non segua la via ·buddistica ma quella universale 
cosmica. Drossbach parte dalle idee scientifiche e considera l'a-

56 

nima sotto l'aspetto cosmico. Non può rappresentarsela in altro 
modo se non pensando che essa, come un seme, si introduca 
nella forma esteriore, e quindi appaia sempre di nuovo in altre 
forme, come reincamandosi. Questa idea sorge in modo fanta­
stico in Drossbach il quale ritiene che il mondo stesso si debba 
trasformare, mentre Lessing pensa a periodi di tempo brevi e 
indubbiamente esatti. A sua volta il Widenmann, nel suo scritto 
premiato sull'immortalità dell'anima, ha idee giuste sul proble­
ma della reincamazione. 

Queste idee penetrano così sporadicamente per mezzo di 
questi scrittori. Ed è giusto che, nonostante il corso imperfetto 
del pensiero, esse scaturiscano non in una persona, ma nella 
mente di molti. Questo infatti è il grande cambiame~to avvenu­
to n eli' evoluzione dell'anima umana dal diciottesimo al vente­
simo secolo; concludiamo così dicendo che chi si occupa· oggi 
dello studio del divenire del mondo deve anzitutto familiariz­
zarsi con le forme di pensiero che conducono oggi in modo del 
tutto spontaneo all'accettazione, alla credibilità della reincama­
zione e del karma. Il pensiero umano non era dunque tanto pro­
gredito fra il tredicesimo e il diciottesimo secolo da poter arri­
vare da solo al riconoscimento della reincamazione. Bisogna 
però sempre partire dal livello al quale di volta in volta il pen­
siero umano si trova nella sua forma più sviluppata. Perciò oggi 
bisogna prendere le mosse dal pensiero che logicamente (vale a 
dire per via di giusta ipotesi) si può considerare l'idea delle ripe­
tute vite terrene dal punto di vista della scienza. Così progredì­
scono i tempi. 

Senza caratterizzare per ora la via rosicruciana, rileveremo 
oggi soltanto i caratteri essenziali, tanto della via della cono:.. 
scenza rosicruciana, quanto -della via moderna della conoscenza. 
In senso astratto possiamo dire che caratteristico è che chiunque 
dà consigli e insegnamenti per l' iniziazione, rispetta nel senso 
più profondo l'indipendenza e l'inviolabilità della sfera della 
volontà umana~ Perciò si tratta essenzialmente di far sì che, per 
mezzo di un'educazione morale del tutto speciale, di un'educa­
zione spirituale particolare,- la compagine abituale del corpo 

57 



fisico, deLcorpo eterico, del corpo astrale e dell'io venga resa 
diversa da quello che essa è per natura. Tanto le istruzioni date 
per l'educazione dei sentimenti morali, quanto quelle per la con­
centrazione del pensiero, per la meditazione, tendono tutte verso 
l 'unica meta di allentare la compagine spirituale che unisce il 
corpo eterico e il corpo ·fisico d eli 'uomo, così che il corpo ete­
rico non sia più così strettamènt~ connesso al corpo fisico come 
sarebbe secondo natura. Tutti glfesercizi tendono a questa el e-· 
vazione, a questo allentamento del corpo eterico~ In tal modo 
viene a stabilirsi anche un legame diverso fra il corpo astrale e 
quello eterico. Poiché nella nostra vita· abituale il corpo eterico 
e il corpo fisico sono fortemente connessi, nella vita giornaliera 
abituale il nostro corpo astrale non pùò affatto sentire, né speri­
mentare, ciò che si svolge nel rispettivo corpo eterico. Il corpo 
eterico è infatti nel corpo fisico, e per, questo appunto il nostro 
corpo astrale e il nostro io percepiscono ~soltanto attraverso il 
corpo fisico ciò che questo permette che dal mondo arrivi ad 
essi, e glielo rende pensabile attraverso lo stfU.mento del cervel­
lo. Il corpo eterico è troppo immerso nel ;corpo :fisico perché 
nella vita abituale l'uomo possa sentirlo come un'entità indi­
pendente, come uno strumento indipendente di conoscenza, e 
anche come strumento di sentimenti.· o di volontà. Lo sforzo nel 
pensiero concentrato, come oggi viene insegnato e come veniva 
anche insegnato dai rosacroce, gli sforzi delle meditazioni, la 
purificazione dèi sentimenti morali, tutto ciò ottiene ·alla fine 
che il corpo eterico diventi indipendente, così come si può leg­
gere nel libro L 'iniziazione. In tal modo, come ci si serve degli 
occhi per vedere o delle mani per afferrare, così si arriva a ser­
virsi anche del corpo eterico con i· suoi organi per guardare non 
nel mondo fisico, ma . nel mondo· spirituale. Il modo con cui 
prendiamo in mano la nostra vita interiore e la concentriamo in 
se stessa esercita un'azione determinante sull'indipendenza del 
COfl>O eterico. 

E però necessario che prima, per lo meno a titolo di prova, ci 
si compenetri in pratica del~'idea del karma. Ci compenetriamo 
praticamente dell'idea del karma se stabiliamo un determinato 

58 

equilibrio nella morale, nelle forze di sentimento dell'anima. Un 
uomo che non sia capace di concepire, fino a un terto grado, l'i­
dea che la colpa di ciò che gli capita alla fin fine è sua, non potrà 
progredire bene. U.na certa equanimità e una comprensione sia 
pure ipotetica di fronte al karma è necessaria come punto di par­
tenza. Chi non sa affatto liberarsi dal suo io, ed è talmente attac­
cato al suo modo strettamente limitato di sentire che addossa 
non a se stesso ma sempre agli altri la colpa dei suoi insuccessi, 
chi è sempre pervaso dal sentimento che il mondo o una parte 
del suo ambiente gli è contrario, chi dunque in certo modo non 
è capace di uscire da ciò da cui si esce riordinando con il pro­
prio ·pensiero abituale quel che si può imparare dalla teosofia 
exoterica, avrà gran difficoltà a progredire. È bene perciò che, 
per lo sviluppo della equanimità e della calma della' nostra 
anima, ci rendiamo conto che quando qualcosa non ci riesce, 
specialmente sulla via occulta, non se ne deve addossare la 
colpa ad altri ma a noi stessi. Questo favorisce maggiormente il 
progresso. Ciò che invece meno lo favorisce è il voler sempre 
cercare la colpa nel mondo esteriore, cambiare continuamente di 
metodo e così via. Questo è più importante di quel che forse non 
sembri. È sempre meglio fare un serio esame di coscienza, 
quando il progresso non ci arride, per verificare quanto poco 
progress.o si sia fatto nella ricerca della colpa in noi stessi. 
Abbiamo già un progresso importante se un giorno ci decidiamo 
a ricercare la colpa sempre in noi stessi. Allora ci vedremo pro­
gredire non soltanto nelle cose di più ampia portata, ma perfino 
in cose della vita di tutti i giorni. Chi si intende di queste cose 
potrà far fede che, nell'idea di cercare in noi stessi la colpa del­
l'insuccesso, troviamo qualcosa che ci rende proprio la vita 
esteriore facile e sopportabile. Ci riuscirà molto più facile veni­
re a capo di ciò che ci attornia, se potremo comprendere in 
verità questi pensieri. Potremo allora anche liberarci da molto 
malcontento e ipocondria, da molte querimonie e lamentele, e 
potremo proseguire il nostro cammino con maggiore calma. 
Dobbiamo infatti pensare che in ogni vera iniziazione moderna 
chiunque dia un consiglio ha l'assoluto dovere di non penetrare 

59 



nell'intimo santuario dell'anima; dell'interiorità della propria 
anima ognuno deve occuparsi da se stesso; non è più permesso 
di lagnarsi di non aver forse avuto consigli giusti. I consigli pos­
sono essere giusti, e nondimeno la riuscita può non realizzarsi, 
se non prendiamo la decisione di cui abbiamo parlato prima. 

Dopo aver scelto (e la scelta deve avvenire soltanto in base a 
una seria decisione), questa équ~nimità, questa tranquillità è un 
terreno buono sul quale, abbandònandosi a sentimenti e a pen­
sieri, si può basare la meditazione. In tutto ciò che poggia sopra 
terreno rosicruciano è importante che in ogni meditazione, in 
ogni concentrazione, non si venga diretti verso qualcosa che non 
sia altro che un dogma, ma si venga diretti verso ciò che è uni­
versalmente umano. 

N ella via errata ieri descritta è preso lo · spunto da ciò che 
anzitutto vien dato· all'uomo soltanto come contenuto personale. 
Ma come sarebbe possibile farlo se tale contenuto dovesse esse­
re non stabilito a priori, ma indicato soltanto per· mezzo della 
conoscenza occulta? Su questo terreno deve porsi ciò che si basa 
sul principio rosicruciano. Dobbiamo presumere di non essere 
affatto in condizione diaccogliere qualcosa a priori, appoggian­
doci soltanto a documenti materiali, per esempio riguardo a quel 
che è avvenuto con· l'evento del Golgota; dobbiamo infatti 
imparare prima a conoscere queste cose per via occulta e non 
stabilirle come premesse. Viene perciò preso come punto di par­
tenza quel che è universalmente umano, che può trovare la sua 
giustificazione in ogni anima. Gettare.uno sguardo nell'univer­
so, ammirare le manifestazioni della luce nel sole diurno e sen­
tire che quanto il nostro occhio vede della luce non è èhe il velo 
esteriore, la sua manifestazione esteriore, o come si dice nell'e­
soterismo cristiano la magnificenza della luce, e poi· abbando­
narsi al pensiero che dietro alla luce sensibile sta nascosto qual­
cosa del tutto diverso: ecco· qualcosa di universalmente umano. 
Pensare, guardare la luce sparsa sull'intero spazio, e poi render­
si conto che nella luce che si spande'deve vivere qualcosa di spi­
rituale che intesse il tessuto, della luce nello spazio, concentrar­
si su questo pensiero, vivere in esso: ecco qualcosa di univer-

60 

salmente umano che non viene stabilito da un dogma, ma da un 
sentimento generale. Oppure, sentire il calore della natura, sen­
tire come attraverso il mondo vibri con il calore qualcosa che è 
nello spirito; e poi, per mezzo di certe affinità nel nostro proprio 
organismo con i sentimenti dell'amore, concentrarsi. sul pensie­
ro di come il calore possa essere spiritualmente, di come esso 
viva e pulsi attraverso il mondo; immergersi poi in ciò che pos­
siamo imparare dalle intuizioni che ci vengono date dali' inse­
gnamento ·occulto moderno, e poi consultare coloro che sono 
pratici in questo· campo per sapere come ci si possa concentrare 
in modo giusto su pensieri che siano pensieri universali, pensie­
ri cosmici; e inoltre nobilitare, purificare i sentimenti morali, 
per mezzo dei quali arriviamo alla comprensione che ciò che 
sentiamo nella sfera morale è realtà, superando così il pregiudi­
zio che i nostri sentimenti morali siano qualcosa di passeggero: 
è un rendersi conto che quel che ora sentiamo continua a~vivere 
come una direttiva morale, come entità morale~ L'uomo impara 
allora a sentire la responsabilità di essere posto nel mondo con 
tutti ·i suoi sentimenti morali. Tutta la vita esoterica, in ultima 
analisi, viene così diretta verso qualcosa di universalmente 
umano. 

Oggi però va descritto dove si può arrivare, quando ci si 
· dedichi in questo modo a esercizi che hanno per punto di par­
tenza ciò a cui si può giungere con la nostra natura umana, quan­
do ci si abbandoni ad essa con giudiziosa auto-osservazione. 
Partendo da qui, arriviamo ad allentare l'unione fra il corpo fisi­
co e quello eterico, e ad acquistare una conoscenza diversa da 
quella che di solito abbiamo. In certo qual modo generiamo da 
noi stessi un secondo uomo, e non siamo più tanto strettamente 
uniti al corpo fisico come prima lo eravamo; il corpo eterico e il 
corpo astrale vengono come inseriti in un involucro esteriore nei 
momenti più belli. della vita, e ci sappiamo allora liberi dallo 
strumento del _corpo fisico. Questo conseguiamo. Certamente 
veniamo condotti allora a vedere il corpo fisico in noi nella sua 
vera essenza, -e_ a riconoscere quel che esso opera in noi quando 
vi siamo inseriti. Ci accorgiàmo di tutta l'azione del corpo fisi-

61 



co in noi soltanto se in un certo modo ne siamo usciti. Come il 
serpente, che quando ha perso la pelle la può guardare dal di 
fuori mentre di solito la sentiva come parte di se stesso, così noi 
pure, grazie al primo gradino dell'iniziazione, impariamo a sen­
tirei liberi dal nostro corpo fisico, impariamo a conoscerlo. In 
questo momento debbono coglierci sentimenti specialissimi che 
in un primo tempo si possonò'·d~scrivere nel modo seguente. 

Vi sono tante e diverse esperièhze sulla via dell 'iniziazione, 
e tutto ancora non ha· potuto essere descritto. Nel libro L 'inizia­
zione si trovano molte notizie in proposito, ma molto ancora non 
vi è detto. Ciò che dobbiamo sperimentare dapprima e che quasi 
ognuno può sperimentare quando dal mondo esteriore si avvia 
sul sentiero della conoscenza, è che l~uomo si dice col senti­
mento: il corpo fisico, così come esso è e come mi appare, non 
me lo sono formato io·stesso. Non ho certo fatto da·me questo 
corpo ·fisico attraverso il· quale sono stato portato ad essere ciò 
che sono diventato nel mondo. Se non lo avessi, l'io che consi­
dero ora il mio grande ideale non· mi sarebbe legato. Quel·che 
sono, lo sono diventato solo per aver ricevuto ihcorpo fisico for­
giato per me. Da tutto ciò sorge dapprima come un astio, un'a­
marezza verso le potenze del mondo, per quel che siamo diven­
tati. È facile dire di non voler provare quell'astio. Quando si 
rivela ai nostri occhi· l'intera e triste realtà di. quel· che siamo 
diventati a causa del·modo in cui siamo.uniti al· nostro corpo 
fisico, ciò ha una forza travolgente,· e ci invade un sentimento 
come di astio, di odio e di amarezza contro le potenze cosmiche 
per quel che siamo diventati. La nostra educazione occulta deve 
essere allora abbastanza. progredita da permetterei di superare 
l'amarezza, di dirci da un gradino superiore che con l'intero 
nostro essere, con la nostra individualità che è già passata nelle 
incarnazioni, noi siamo responsabili di quel che il nostro corpo 
fisico è diventato. Quando abbiamo superato questa amarezza, 
ci sta dinanzi il sentimento già spesso descritto: ora so che sono 
io stesso quel che appare come la figura trasformata della mia 
esistenza fisica. Sono io stesso! Nulla sapevo della mia entità 
fisica, soltanto perché ciò rrÌi avrebbe oppresso. 

62 

Ci troviamo allora ali 'importante incontro col Guardiano 
della soglia. Se con la severità dei nostri esercizi arriviamo però 
tanto avanti da sperimentare ciò che appunto è stato detto 
movendo dalla natura umana generale, arriviamo a riconoscerei 
come ora siamo diventati nella nostra figura attuale, quale risul­
tato delle precedenti incarnazioni. Riconosciamo pure· come si 
possa sentire il più profondo dolore, e come si debba lavorare 
per elevarci al di sopra di esso per superare la nostra esistenza 
attuale. Per chiunque sia sufficientemente progredito e abbia 
attraversato i sentimenti nella loro totale intensità, per chiunque 
abbia veduto il Guardiano della soglia, sorge allora di necessità 
un quadro immaginativo, un'immagine che egli non si costrui­
sce arbitrariamente, come accade nel gesuitismo attraverso le 
descrizioni della Bibbia,. ma che sperimenta attraverso quel che 
ha sentito di universalmente umano, attraverso ciò che egli è. In 
tal modo egli viene naturalmente a conoscere la figura dell 'uo­
mo ideale divino che vive in un corpo fisico uguale al nostro; in 
quel corpo fisico sente pure, come noi stessi sentiamo, tutto ciò 
che un corpo fisico può operare. La tentazione e l'immagine che 
ci viene descritta nei Vangeli sinottici come tentazione, l 'imma­
gine di quandò il Cristo Gesù viene condotto alla montagna, 
della promessa di tutte le realtà esteriori, di volersi attenere alle 
realtà esteriori, la tentazione di rimanere attaccati alla materia, 
la tentazione di arrestarsi al Guardiano della soglia e di non sor­
passarlo, tutto questo ci appare nella grande immagine ideale 
del Cristo Gesù sulla montagna e del tentatore accanto a lui; 
immagine che si presenterebbe anche se nulla avessimo saputo 
dei Vangeli. Sappiamo allora che chi scrisse la storia della ten­
tazione raccontò la propria esperienza, cioè di aver visto nello 
spirito il Cristo Gesù e il tentatore. Allora sappiamo che è vero, 
che è vero nello spirito: chi scrisse i Vangeli -descrisse qualcosa 
che noi stessi potremmo sperimentare, anche se nulla sapessimo 
dei Vangeli. 

Veniamo così condotti a un'immagine che è uguale all'im­
magine esistente nei Vangeli, e così conquistiamo ciò che vi è in 
essi. Iri questo modo nulla avviene per coercizione, ma tutto 

63 



vien tratto dalle profondità della nostra stessa natura. Si parte da 
ciò che è universalmente umano, e dalla nostra vita occulta si 
creano a nuovo i Vangeli, ci si sente uniti con chi li scrisse. 

Sorge allora in noi un altro sentimento, una specie di nuovo 
gradino del sentiero occulto. Sentiamo come il tentatore, che 
allora si era presentato, vada crescendo e diventando un essere 
possente che sta dietro a tùlte. le manifestazioni del mondo. 
Impariamo sì a conoscere il tentatore, ma in certo qual modo 
impariamo a poco a poco anche ad apprezzarlo; impariamo a 
dire: il mondo squademato dinanzi a noi, maya o altro che sia, 
ha la sua ragion d'essere, ha portato qualcosa a manifestarsi. 
Allora in ognuno che osservi le condizioni di un'iniziazione 
rosicruciana si affaccia un sentimento che può dirsi· ben concre­
to. Sorge il sentimento: siamo parte dello spirito che vive in 
tutte le cose e di cui dobbiamo tener conto. Non possiamo affat­
to arrivare allo spirito, se non ci abbandoniamo ad esso. E que­
sto ci spaventa! Attraversiamo un momento di spavento, che 
ogni vero indagatore dello spirito deve· attraversare, il sentimen­
to della grandezza dello ·spirito ·universale effuso nel mondo. 
Dinanzi a quello spavento sentiamo la nostra propria debolezza 
e sentiamo pure che cosa saremmo potuti· diventare nel corso del 
divenire della terra o del mondo in· generale; ·sentiamo la nostra 
debole esistenza, tanto lontana dali' esistenza divina. Ci spaven­
ta allora l'ideale al quale dobbiamo adeguarci e così pure la 
grandezza dello sforzo che deve condurci a quell'ideale. Come 
dobbiamo sentire per mezzo dell'esoterismo l'enorme grandez­
za dello sforzo, così dobbiamo anche sentire quella paura come 
una lotta che ci prefiggiamo, una lotta con lo spirito del mondo. 
Quando sentiamo la nostra piCcolezza e la necessità che vi è di 
lottare per raggiungere il nostro ideale, per unirei a ciò che 
opera e vibra nel mondo, quando lo sentiamo con paura, allora 
soltanto potremo spogliarcene e incamminarci sulla via anzi 
sulle vie che ci conducono al nostro ideale. Ma mentre sen.'tiamo 
tutto questo intensamente, sorge davanti a noi un' immaginazio­
ne signifi~ativa. Se anche npn avessimo mai letto un Vangelo, se 
non avessimo mai avuto esteriormente un libro del genere, sorge 

64 

allora al nostro sguardo chiaroveggente questa immagine spiri­
tuale: veniamo condotti fuori nella solitudine che si palesa chia­
ramente al nostro occhio interiore, e veniamo condotti dinanzi 
all'immagine dell'uomo ideale che sperimenta nel corpo umano, 
nell'infinita grandezza, tutta la paura che noi stessi sperimentia­
mo in quel momento. Ci si presenta l'immagine del Cristo in 
Getsemani e come Egli sperimenti in modo intensissimo la 
paura, l'angoscia che noi stessi dobbiamo sperimentare sul sen­
tiero della conoscenza_, la paura che gli fa sgorgare il sudore di 
sangue sulla fronte. E un'immagine che ci si presenta a un 
determinato punto del nostro cammino, senza documenti este­
riori. Sul sentiero occulto, come due possenti pilastri, ci stanno 
dinanzi la storia della tentazione, sperimentata spiritualmente, e 
la scena sul monte degli ulivi, pure sperimentata spiritualmente. 
Comprendiamo allora le parole: "Vegliate e pregate, e vivete 
nella preghiera per non essere mai tentati di fermarvi a un punto 
qualsiasi, ma per progredire continuamente!" 

Questo significa sperimentare il Vangelo, sperimentarlo. in 
modo da poterlo descrivere, come lo raccontarono coloro che lo 
scrissero. Non occorre infatti che le due immagini appunto 
caratterizzate vengano da noi tratte dal Vangelo; possiamo pren­
derle dalla nostra interiorità, possiamo attingerle dal santuario 
intimo dell'anima. Non occorre. che un maestro venga a dire: 
raffigurati come immaginazione la storia della tentazione, la 
scena del monte degli ulivi; occorre soltanto che ci poniamo 
dinanzi . ciò che può essere elaborato nella nostra coscienza 
come meditazione, come purificazione dei sentimenti universal­
mente umani. Allora, senza che nessuno ce lo imponga, possia­
mo far sorgere in noi le immaginazioni che sono contenute nel 
Vangelo. 

La via ieri descritta, delia corrente ~pirituale gesuitica, era 
tale che prima si avevano i Vangeli e poi si sperimentava ciò che 
vi era esposto. La via descritta oggi indica che, quando ci si diri­
ge sul sentiero della vita spiritUale, si sperimenta· prima occulta­
mente quel c4e è connesso con la propria vita e quindi, attra­
verso noi stessi; le immagini, le immaginazioni dei Vangeli. 

65 



TERZA CONFERENZA 

Karlsruhe, 7 ottobre 1911 

È necessario anzitutto esaminare il nesso della coscienza reli-
. giosa comune con il sapere,"·Q.Qti la conoscenza dei mondi supe­
riori che ci si può procurare itÌ'generale (e· per il nostro tema è 
quello che più importa), con la conoscenza della relazione del 
Cristo Gesù con i mondi superiori, con la conoscenza che si può 
acquistare per mezzo di forze chiaroveggenti elevate. Risulta 
infatti a tutti evidente che fino ad ora, perla maggioranza degli 
uomini, l'evoluzione del cristianesimo non è : stata tale da per­
mettere agli uomini di arrivare,, per virtù della propria cono­
scenza chiaroveggente, ai segreti dell'evento·• cristiano. Inaltre 
parole si. deve ammettere ·che il cristianesimo è; penetrato in 
innumerevoli cuori umani e che nella sua·essertza è stato anche 
riconosciuto fino a un certo grado da innumerevoli anime; senza 
che quei cuori e quelle anime siano stati in grado· di guardare nei 
mondi superiori, per ·ottenere dalla conoscenza dei mondi supe­
riori una visione chiaroveggente di ciò che in effetti è avvenuto 
per l'evoluzione dell'umanità col ·mistero del Golgota e con 
tutto quel che vi si connette. 

Dalla tendenza delle religioni e dalla tendenza conoscitiva 
verso il Cristo che può avere un uomo ancora del tutto ali' oscu..: 
ro d eli' indagine soprasensibile, dovremo ··perciò distinguere 
esattamente ciò che si può soltanto. sapere per mezzo della 
coscienza chiaroveggente stessa, oppure perché,· per un motivo 
qualunque, si sia ricevuta una comunicazione sui segreti del cri­
stianesimo dali' investigatore chiaroveggente. 

Tutti ammetteranno che dal mistero del Golgota ·in poi, nel 
corso. dei secoli, uomini di ogni grado di cultura spirituale pro­
fessarono in senso intimo e profondo i segreti del cristianesimo; 
da ciò che è stato poi detto nelle varie conferenze proprio in 
questi ultimi tempi, si sarà ricevuta l'impressione che in ultima 
analisi questo· sia un fatto del tutto naturale. Però solo nel seco-

66 

lo ventesimo, su questo si è sempre insistito, si verificherà in 
certo modo un rinnovamento dell'evento del Cristo, in quanto 
inizierà una determinata evoluzione superiore di tutte le forze 
conoscitive umane in generale; vi sarà così la possibilità che nel 
corso dei prossimi tre millenni, anche senza una speciale prepa­
razione chiaroveggente, un numero sempre maggiore di persone 
acquisti la diretta visione del Cristo Gesù. Fino ad ora questo 
non avveniva. In merito ai segreti cristiani fino ad ora vi furono 
per così dire due o tre fonti di conoscenza (e forse oggi ne pre­
senteremo un'altra) per gli uomini che non salivano artificial­
mente a osservazioni chiaroveggenti. 

Una di quelle sorgenti era nei Vangeli e in tutto ciò che pro­
viene dalle comunicazioni dei Vangeli e della tradizione che vi 
si riconnette~ L'altra sorgente di conoscenza fluiva perché sem­
pre vi furono chiaroveggenti che potevano guardare nei mondi 
superiori e per propria conoscenza comunicavano i fatti d eli' e..; 
vento del Cristo; ad essi si univano uomini come in un Vangelo 
perenne che poteva sempre giungere al mondo attraverso i chia­
roveggenti. Queste sembrano essere state anzitutto le due sole 
fonti per l'evoluzione passata dell'umanità cristiana. 

Dal secolo ventesimo in poi ne comincia una nuova. Essa 
sorge perché, presso un numero sempre crescente di uomini, si 
ha un allargam~nto, un'elevazione delle forze conoscitive che 
non sono- frutto di meditazioni, di concentrazioni o di esercizi di 
altro genere. Sempre più crescerà il numero degli uomini che, 
come già spesso abbiamo detto, potranno rinnovare in loro stes­
si l'evento di Paolo a Damasco. Comincerà così un'epoca della 
quale si può dire che offre un modo diretto di visi~ne del signi­
ficato e dell'entità del Cristo Gesù. 

Sorgerà ora naturalmente il quesito: quale è veramente la dif­
ferenza fra ciò che sempre fu possibile per la coscienza chiaro­
veggente, vale a dire la visione del Cristo Qesù come ieri è stata : 
descritta quale risultato dell'evoluzione esoterica, e ciò che 
senza quell'evoluzione esoterica gli uomini vedranno nei pros­
simi tre millenni a··datare dal secolo ventesimo in poi? 

Vi è certo una differenza notevole; sarebbe quindi un errore 

67 



credere che ciò che il chiaroveggente vede oggi dell'evento del 
Cristo nei mondi superiori per mezzo della sua evoluzione chia­
roveggente, e ciò che di quell'evento i chiaroveggenti videro dal 
mistero del Golgota in poi, sia proprio uguale a ciò che ora 
diverrà visibile a un numero sempre crescente di uomini. Si trat­
ta di due cose del tutto diverse tra loro. Se vogliamo sapere 
quale sia la differenza, occru::rerà rivolgere prima alla ricerca 
chiaroveggente· il seguente·quesito: quale è la ragione per cui dal 
secolo ventesimo in poi il Cristo Gesù andrà sempre più pene­
trando nella coscienza ordinaria degli uomini? 

La ragione è che, come all'inizio della nostra era si svolse sul 
piano fisico in Palestina un evento in cui il Cristo ebbe parte 
essenziale, un evento che ha importanza per l'intera umanità, 
così nel corso del ventesimo secolo, verso la fine del ventesimo 
secolo, si svolgerà a sua volta un evento importante, certo non 
nel mondo fisico ma nei mondi superiori, appunto nel mondo da 
noi indicato come eterico; tale evento avrà un'importanza altret­
tanto fondamentale per l' evoluziene delFumanìtà quanto l'e­
vento di Palestina al principio della nostra era. Appunto come 
dobbiamo dire che per il Cristo è stato significativo che nell'e­
vento del Golgota sia proprio morto un Dio, che un Dio abbia 
superato la morte (del modo come ciò vada inteso parleremo in 
seguito: prima non era mai successo, e dopo è un fatto compiu­
to), così dovrà svolgersi un evento di profondissima importan­
za; però non si svolgerà sul piano fisico, ma nel mondo eterico. 
Per virtù di tale evento, poiché con il Cristo stesso un evento si 
compie, verrà procurata la possibilità che gli· uomini imparino 
appunto a vedere il Cristo, imparino a guardarlo. 

Di quale evento si tratta? 
Nel secolo ventesimo avverrà che nell'universo un determi­

nato incarico riguardante l'evoluzione umana passerà·· al Cristo 
in un modo più- ampio di· quanto prima non fosse. La ricerca 
occulta chiaroveggente insegna che nel nostro tempo avviene 
che il Cristo diventa il Signore del karma per l'evoluzione del­
l'umanità; è l'inizio di ciò cui anche i Vangeli accennano con le 
parole: «Egli ritornerà per separare o per determinare la crisi per 

68 

i vivi e per i morti». Nel senso della ricerca occulta questo even­
to non va però inteso come se si trattasse di un evento unico che 
si svolge sul piano fisico, bensì come qualcosa che è legato con 
l'intera evoluzione futura dell'umanità. Mentre il cristianesimo 
e l'evoluzione cristiana significano fino ad ora una specie di 
preparazione, si presenta· ora il fatto importante che il Cristo 
diventa il signore del karma, che incomberà a lui in avvenire 
determinare il nostro conto karmico, il rapporto fra il nostro 
dare e avere nella vita. 

Quel che ora ho detto già da molti secoli era generalmente 
conosciuto dali' occultismo occidentale e non verrà negato da 
nessuri occultista che sappia queste cose. N egli ultimi tempi è 
stato di nuovo constatato con metodi accuratissimi dalla ricerca 
o~culta. Vogliamo ora formarci un'idea esatta di quel che ora 
abbiamo detto. 

Chiedendo a chi conosce la verità su questi argomenti, si tro­
verà ovunque la conferma di un fatto che per poter essere espo­
sto richiede per così dire prima il nostro attuale punto di evolu­
zione antroposofica, perché tutto ciò che può rendere la nostra 
anima capace di accogliere un . tale fatto dovette prima venir 
appreso a poco a poco~ Però se ne potrà trovare qualche accen­
no nella letteratura occulta purché lo si voglia cercare; io 
comunque non mi attengo alla letteratura, desidero soltanto 
ricordare i fatti. 

Nella descrizione di certe condizioni, anche in quella che io 
stesso diedi, dovette essere descritto il mondo di realtà che si 
incontra quando l'uomo varca la porta della morte. Vi è ora un 
gran numero di uomini, principalmente coloro che hanno segui­
to l'evoluzione culturale occidentale, perché queste cose non 
sono. uguali per tutti gli uomini, che sperimenta un fatto ben 
determinato nel momento che segue il- distacco del corpo eteri­
co dopo la morte. Sappiamo che il passaggio dell'uomo attra~ 
verso la porta della morte si ha con la separazione dal corpo fisi­
co. L'uomo rimane prima ancora collegato per qualche tempo al 
corpo eterico; dopo però, col corpo astrale e l'io, egli si distac­
ca anche dal corpo eterico. -sappiamo che del suo corpo eterico 

69 



porta con ~é un estratto, e sappiamo anche che il corpo eterico 
segue in sostanza altre vie; in genere viene trasmesso ali' ele­
mento cosmico generale, oppure si discioglie del tutto, il che 
succederebbe però soltanto nel caso di condizioni imperfette, 
oppure ancora .si comporta in modo··.da •. operare ulteriormente 
quale forma chiusa di attività. Quando. poi l 'uomo ha· abbando­
nato il corpo eterico, penetnbttella regione del kamàloka, nel 
periodo di purificazione del morido animico~ 'Appunto prima di 
questo periodo di purificazione del mondo animi co, ha un' espe­
rienza· del tutto .speciale alla. quale fino ad ora, come ho detto, 
non è stato accennato. perché ·la cosa doveva prima maturarsi. 
Ma ora queste cose verranno· completamente ·accolte da tutti 
coloro capaci di valutare davvero ciò che ora vogliamo prende"" 
re in esame. L'uomo sperimenta alloral'incontro.con una deter­
minata entità che gli presenta il suo conto karmico. Tale indivi­
dualità, che per così . dire si presentava agli uomini . come una 
specie di contabile delle potenze. karmiche, era appunto per un 
gran numero di essi la figura di Mosè. ·Da questo proviene la for-. 
mula medioevale, derivata dal rosicrucianesimo, .secondo cui 
Mosè presenta agli uomini ·ali' ora . della morte (questo non è 
espresso esattamente,· ma non importa)···n registro dei peccati, e 
addita al contempo la severa legge affinché l 'uomo possa così 
riconoscere quanto si sia allontanato dalla legge alla quale 
avrebbe dovuto attenersi. 

Con l'andar del tempo, e questo appunto è importante, que­
sto incarico passa al Cristo Gesù; l 'uomo sempre più incontrerà 
il Cristo Gesù come suo ·giudice, .come suo ·giudice·karmico. 
Ecco l'evento soprasensibile. Proprio ·come ·sul principio della 
nostra era l'evento di Palestina si è presentato sul· piano fisico, 
così nel nostro tempo, nel mondo immediatamente superiore al 
nostro, si ha la trasmissione dell'ufficio di giudice del karma·al 
Cristo Gesù. Questo fatto esercita la sua azione fin nel mondo 
fisico, sul piano fisico, così che l'uomo svilupperà per_esso il 
sentimento che con ogni suo atto crea qualcosa di cui dovrà ren­
der conto al Cristo. Tale sentimento, che sorge ormai ·in modo 
del tutto naturale nel corso dell'evoluzione dell'umanità, si tra-

70 

sformerà in modo da pervadere l'anima di una luce che irradia 
gradatamente dali 'uomo stesso e che illuminerà la figura del 
Cristo nel mondo eterico. Quanto più si andrà formando questo 
sentimento, che avrà importanza anche maggiore della coscien­
za morale astratta, tanto più diventerà visibile nei prossimi seco­
li la figura eterica del Cristo. Caratterizzeremo questo fatto più 
attentamente nei prossimi giorni, e vedremo che esso rappresen­
ta un eventò del tutto nuovo, un evento che agisce n eli' evolu­
zione eristica dell'umanità. 

Osserviamo ora quale fosse l'evoluzione eristica sul piano 
fisico per la coscienza non chiaroveggente e chiediamoci se 
oltre le due vie indicate non vi sia forse una terza via. 

Una terza via in realtà vi fu sempre per ogni evòluzione cri­
stiana, e doveva esistere, perché l'evoluzione obiettiva dell 'u­
manità non si regolava secondo quelle che erano le opinioni 
degli uomini, ma secondo fatti obiettivi. N el corso dei secoli vi 
furono molte e diverse opinioni riguardo al Cristo Gesù; altri­
menti nei concili, nei sinodi e fra i teologi non vi sarebbe stato 
tanto da disputare; forse nessun altro tempo ha avuto così gran­
de numero di persone con tante diverse opinioni sul Cristo, 
quanto il nostro. I fatti non si svolgono però secondo le opinio­
ni degli uomini, ma secondo le forze realmente esistenti n eli' e­
voluzione delJ 'umanità. Tali fatti potrebbero essere riconosciu­
ti da un maggior numero di persone, per esempio anche per 
mezzo della semplice osservazione di quel che ci viene tra­
smesso· dai Vangeli, purché gli uomini avessero la pazienza e la 
perseveranza di considerare le cose in modo veramente spre­
giudicato e, non fossero precipitosi e partigiani n eli' osservazio­
ne obiettiva dei fatti. Gli uomini per lo più tendono però a crear­
si un'immagine del Cristo non corrispondente ai fatti, ma corri­
spandente a quel che· essi stessi desiderano, a quel che si pro­
pongono come ideale. Sotto un determinato riguardo bisogna 
dire che anche i teosofi di tutte le sfumature fanno oggi altret­
tanto. Quando per esempio nella letteratura teosofica si parla di 
individualità umane superiormente evolute che si sono portate 
più avanti nell'evoluzione umana, si tratta di una verità che n es-

71 



suno potrà negare, purché pensi in modo concreto. Il concetto 
di "maestro", di un'individualità superiore, e perfino il concet­
to di "iniziato", devono essere ammessi da un pensiero concre­
to. Soltanto un pensiero che non crede all'evoluzione potrebbe 
non ammettere questi concetti. Se consideriamo un maestro o 
un iniziato, dobbiamo dire che si tratta di un'individuo che ha 
attraversato molte incamazionLç che, per mezzo di esercizi e di 
una_ vita ~i ~evozione ha acquistato qualcosa di differente dagli 
altn _uomtnt; ha così preceduto l 'umanità e ha conquistato forze 
che tl resto dell'umanità acquisterà soltanto n eli' avvenire. È ora 
naturale e giusto che chi acquista per mezzo delle cognizioni 
teos?fiche un'opinione siffatta di tali individualità, sviluppi un 
sentimento di profonda venerazione per le individualità dei 
maestri, degli iniziati. Se con questo concetto osserviamo una 
vita sublime come quella che ci si mostra nel Buddha il quale, 
nel senso della conoscenza teosofica, deve essere considerato 
come uno degli iniziati più alti, di fronte a una tale individua­
lità potremo conquistare per il nostro intelletto e per i nostri 
sentimenti un atteggiamento animico e una comprensione per 
essa. 

Mentre dunque il teosofo si avvicina alla figura del Cristo 
Gesù in base a questa conoscenza teosofica e a questo senti­
n;tento,, sorge inlui ~aturalmente una determinata necessità (né 
st potra negare che tn un dato senso è naturale che essa nasca): 
quella cioè di collegare il Cristo Gesù col medesimo concetto 
ideale che egli si è fatto di un maestro, di un iniziato, e magari 
del Buddha; sarà forse costretto a dire che Gesù di Nazareth 
deve essere considerato appunto come un grande iniziato. Que­
sto preconcetto capovolge però la conoscenza della vera entità 
del Cristo, e nòn si tratta che di un preconcetto, anche se com­
prensibile. Chi abbia acquistato un nesso profondo e intimo col 
Cristo; come potrebbe infatti non mettere il portatore dell'entità · 
del Cristo sulla stessa linea del maestro, dell'iniziato, del 
Buddha per esempio? Come potrebbe non farlo? Ci deve anzi 
sembrare naturale. Il non farlo potrebbe apparire a una tale per­
sona una svalutazione di Gesù di Nazareth. Così si viene però 

72 

distolti dali' attenersi ai fatti, . per lo meno quali essi trapelano 
dalla tradizione. 

Una sola cosa potrebbe riconoscere dai fatti della tradizione 
chiunque volesse penetrare in quello che può venir scoperto da 
un'osservazione spregiudicata della tradizione e da ciò che tra­
pela, malgrado tutte le decisioni dei concili e tutto quello che 
scrissero i singoli uomini, padri o dottori della Chiesa che siano: 
che cioè per esempio Gesù di Nazareth non deve essere chiama­
to iniziato perché chiunque potrebbe chiedersi se la tradizione 
accenna a qualcosa che ci permetta di applicare a Gesù di Naza­
reth il concetto di iniziato, quale ci vien dato nell'insegnamento 
teosofico. Nei primi tempi del cristianesimo veniva anzi sempre 
ripetuto che Gesù di Nazareth era un uomo come tutti gli altri, 
un debole uomo come gli altri. Si avvicinano maggiormente al 
significato di ciò che è avvenuto nel mondo coloro che sosten­
gono le parole: Gesù era un vero uomo. Non si trova dunque 
affatto il concetto di iniziato nella tradizione, purché la si esa­
mini giustamente. Se ricordiamo tutto ciò che è stato detto nelle 
passate conferenze intorno all'evoluzione di Gesù di Nazareth 
(dell'evoluzione di quel bambino Gesù in cui Zarathustra visse 
fino al dodicesimo anno, e dell'evoluzione dell'altro bambino 
Gesù in cui Zarathustra visse poi fino. al trentesimo anno) si 
dovrà dire che si tratta qui diuii uomo specialissimo, di un uomo 
per il cui essere la storia del mondo, l'evoluzione del mondo, 
fece per così dire i più grandi preparativi, già per l'aver procu­
rato due corpi umani e l'aver permesso all'individualità di Zara­
thustra di dimorare in uno di essi fino al dodicesimo anno, e nel­
l'altro dal dodicesimo fino al trentesimo anno. Ma diremo anche 
che, essendo le individualità di queste due figure di Gesù così 
importanti, Gesù di Nazareth era a un grado molto elevato, ma 
non si trovava sulla medesima via per la quale· arriva a elevarsi 
l'individualità di un inizJato che passa continuamente di incar..; 
nazione in incarnazione. Anche a prescindere ·da tutto . questo, 
quando l'individualità del Cristo penetra al trentesimo anno nel 
corpo di G.esù di Nazareth, Gesù di Nazareth stesso abbandona 
quel corpo e, dal mom~nto dd battes~mo di Giovanni in poi, 

73 



abbiamo a ehe fare (se non parliamo per ora del Cristo) con un 
uomo che nel vero senso della parola possiamo indicare come 
un puro e semplice uomo, un uomo che però è il portatore del 
Cristo. Dobbiamo dunque distinguere il portatore del Cristo e il 
Cristo stesso in quel portatore. In quei· corpo, che era il portato­
re del Cristo perché era.stato __ ~bbandonato dall'individualità di 
Zarathustra, non dimorava ness'!na individualità umana che 
avesse raggiunto un'evoluzione specialmente elevata. Il grado 
di evoluzione che Gesù di Nazareth mostrava, proveniva dal­
l'individualità di Zarathustra che dimorava in lui. Ma quella 
natura: umana, come sappiamo, venne abbandonata dall'indivi­
dualità di Zarathustra. Questa è anche la ragione per cui tale 
natura umana, non appena l 'individualità del Cristo ne ebbe 
preso possesso, gli mandò incontro tutto ciò· che di solito emana 
dalla natura umana: il tentato re. Anche per questa ragione il Cri­
sto poté attraversare e sperimentare tutte le: disperazioni e le 
ansie quali ci vengono descritte nella scena sul Monte degli 
Ulivi. Chi non tiene conto che l 'Entità-Cristo non viveva in un 
uomo giunto alla speciale elevazione di un iniziato, ma viveva 
in un semplice uomo che si distingueva dagli altri soltanto per 
essere l 'involucro umano abbandonato in cui Zarathustra aveva 
vissuto, chi non tiene conto di questo non potrà arrivare a una 
vera conoscenza dell'essere del Cristo. Il portatore del Cristo 
era un vero uomo, non un iniziato! Se lo si riconosce, ci si schiu­
de la visione dell'intera natura dell'evento del Golgota e degli 
avvenimenti di Palestina in· generale. Se si concepisse il Cristo 
Gesù semplicemente come un grande iniziato, dovremmo porlo 
sullo stesso piano di altre nature di iniziato. Ma non lo faccia­
mo! Potrà forse esservi qualcuno che ci dirà che non lo faccia­
mo perché a priori, per un preconcetto qualsiasi, vogliamo porre 
il Cristo Gesù al di sopra di tutti gli altri iniziati, come un ini­
ziato ancora più elevato. Chi lo dice non sa quel che dobbiamo 
comunicare come risultato della ricerca occulta nel nostro 
tempo. 

Non si tratta qui di toglieye qualcosa agli altri iniziati. Nella 
concezione dell'universo della quale siamo parte secondo 

74 

risultati occulti del presente, sappiamo tanto quanto gli altri che 
vi era a quei tempo un contemporaneo del Cristo Gesù, un'indi­
vidualità importante della quale dièiamo che era un vero inizia­
to. Se non si esaminano i fatti con precisione, riesce davvero 
difficile distinguere interiormente questa personalità dal Cristo 
Gesù, perché quel ·contemporaneo si rivela veramente molto 
simile al Cristo. Quando sentiamo dire per esempio che la nasci­
ta di quel contemporaneo del Cristo Gesù viene annunziata per 
mezzo di un'apparizione celeste, la circostanza ricorda l'annun­
ciazione della- nascita di Gesù nei Vangeli. Quando sentiamo 
dire che quel contemporaneo non discende soltanto da seme 
umano, ma che è figlio degli dèi, il racconto di· nuovo ricorda il 
principio del Vangelo di Matteo e di quello di Luca. Quando 
sentiamo poi che la nascita di quella individualità sorprende 
tanto la madre da farla rimanete sbalordita, questo ci ricorda la 
nascita di Gesù di .Nazareth e gli eventi di Betlemme, quali ven­
gono narrati nei Vangeli. Quando udiamo poi che quella indivi­
dualità cresce e sorprende coloro che la circondano per la sag­
gezza delle sue risposte alle domande dei sacerdoti, questo ci 
ricorda la scena di Gesù dodicenne nel tempio. Quando ci viene 
perfino raccontato èhe quella individualità . incontrò a Roma il 
corteo funebre di una ragazza, che il corteo funebre venne fer­
mato e-quella-individualità risvegliò la morta, questo ci ricorda 
a sua volta l'episodio del morto risuscitato nel Vangelo di Luca. 
Ci vengono narrati miracoli innumerevoli (se vogliamo parlare 
di miracoli) di quella individualità contemporanea del Cristo 
Gesù. Veramente essa somiglia in tal grado al Cristo Gesù, che 
di essa viene narrato che apparve agli uomini dopo la sua morte, 
così come il Cristo apparve dopo la morte ai suoi discepoli. 
Quando poi da parte cristiana vengono addotte argomentazioni 
di tutti i generi per denigrare questa individualità, o per negarla 
addirittura come personalità storica, ciò non è meno· ingegnoso 
delle ragioni addotte contro la realtà storica del Cristo Gesù. 
Questa individualità è quella di Apollonia di Tiana*; di lui par­
liamo come di un iniziato veramente elevato che fu contempo­
raneo del Cristo. 

75 



Se ci poniamo ora il quesito: quale differenza vi è fra le espe­
rienze del Cristo Gesù e quelle di Apollonio, occorre che sia ben 
chiaro il carattere dell'esperienza di Apollonio. 

Apollonio di Tiana è un'individualità, passata attraverso 
molte incarnazioni, che aveva acquistato forze elevate ed era 
giunta a un certo culmine nell~Jncarnazione svoltasi al principio 
della nostra era. La vediamo àttraversare nel passato molte 
incarnazioni e rivivere nel corpo di· Apollonio di Tiana, trovan­
dovi il suo campo d'azione terrestre. Abbiamo a che fare con 
una simile individualità, e siccome sappiamo che un'individua­
lità umana prende parte alla costruzione del corpo umano, che 
questo non è semplicemente una dualità, ma che l'individualità 
umana elabora la propria figura, la forma del corpo, dobbiamo 
dire che il corpo di quell'individualità era costruito fino a una 
determinata forma nel senso dell'individualità stessa. Non pos­
siamo dire altrettanto nei riguardi del Cristo Gesù. Al trentesi­
mo anno di Gesù di Nazareth il Cristo penetrò nel corpo fisico, 
nel corpo eterico e nel corpo astrale di lui; non si era dunque 
costruito quel corpo fin dall'infanzia. Il rapporto dell'individua­
lità Cristo con il proprio corpo è dunque molto diverso dal rap­
porto che vi è fra l'individualità e il corpo di Apòllonio. Se vol­
giamo spiritualmente il nostro sguardo all'individualità di Apol­
lonio di Tiana, riconosciamo che si tratta di una vicenda che 
concerne la sua individualità, e che tale vicenda si esplica nella 
vita di Apollonio di Tiana. Se si volesse rappresentare grafica­
mente, con un disegno esteriore, · ì1 · corso di una tale vita, 
potremmo farlo nel modo seguente. · 

,,,,,,,,, 
,,, ''"'''''" ,, ,,,, ,,, _,,,, ,,,'' 1t,,, ,' '.z 

/ \ ~ / ~ : ~ , ~ : ~ ,, ,,,,,, ,,,,,,,,,,,, . .,,,,,,,,,, ,,~ ~ 

llt/ll!fllto ti/Ili 111111//1 Ili/li 1 l 111111 l Il Il/ Il l Il Il l l 1·11111111111111 1111•!11,. ~ 
"''illlll•, fllll//11/.,, . '''"'"''' ,,,, l 

,,, o. ;' . b ,,, l d ~.1.. • / 

l''"'"' '''i c ,,Il -~~ e.. l 
'1111111' ,.. .... ,,,,, '"''''' 

.. 

L'individualità che continua è indicata dalla linea orizzonta-

76 

le; la lettera a segna una prima incarnazione, in b abbiamo una 
vita fra morte e nuova nascita, in c abbiamo una seconda incar­
nazione, poi ancora una vita fra morte e nuova nascita, poi una 
terza incarnazione, e così di seguito. 

L'individualità umana che attraversa tufte queste incarnazio­
ni rappresenta per così dire il filo della vita umana al di fuori 
dell' anibito degli involucri, al di fuori degli involucri del corpo 
astrale, del corpo eterico e del corpo fisico, e anche fra morte e 
nuova nascita. al di fuori di quel che rimane indietro del corpo 
eterico e del corpo astrale; perciò il filo della vita è sempre indi­
pendente dal cosmo esteriore. 

Se vogliamo caratterizzare la natura, l'essenza della vita del 
Cristo, dobbiamo regolarci diversamente. 

C?.i,to 
~ 

,,, "'~'!l lfl 
''''"''''' ,,,,,,,;,,, /,t' '"'A/ ,,, l ,, ,, ,,,. lif Il 

l ~ l ~ 't ,,, 
i/111/ 11111111t1 ~lflllt1 11 1111tll//fhtt~1/."l 

'"'"''''"'"'''"'''""'""""'""'''""''''•,, l,,,,, ,,,,, ,.1 /1111/llt, b f''"''l''' , : 
''1. .....,. Il ~ l ,, L / ,,,,,,1, 'lt " t;l: c : ,, 

'''''"''' '/,,, l "' llff/1~1 

~l'l 
'" 1 es-k ~· Nò~a .. el{ 

Dobbiamo dire: se consideriamo le passate incarnazioni di 
Gesù di Nazareth, anch'esse si sviluppano indubbiamente così, 
in un certo senso. Se però tracciamo il filo della vita, dobbiamo 
asserire che nel trentesimo arino della vita di Gesù di Nazareth 
l'individualità abbandona il corpo, e così da quel momento in 
poi rimangono soltanto gli involucri del corpo fisico, del corpo 
eterico e del corpo astrale. Le forze però che l'individualità svi­
luppa non risiedono negli involucri esteriori, bensì nel filo di 
vita dell'io che passa da incarnazione a incarnazione. Dunque le. 
forze che eran<;> nell'individualità di Zarathustra, che erano nel 
corpo di Gesù di N azareth per una preparazione, ne escono 
insieme con ·l'individualità di Zarathustra. Dobbiamo perciò 
dire che l'hivolucro che ora ·rimane è un'organizzazione umana 

77 



normale, non è affatto un'organizzazione umana che, per quan­
to riguarda l'individualità, possa essere chiamata un'organizza­
zione di iniziato; è un semplice uomo, un debole uomo. Si pre­
senta ora l 'evento obiettivo: mentre di solito il filo della vita va 
semplicemente avanti come in a e in b (v. disegno), esso ora 
invece al c se ne va per una via laterale, mentre l'entità del Cri­
sto penetra in quella triplice ·organizzazione per mezzo del bat­
tesimo di Giovanni nel-Giordano. L'entità del Cristo, dal batte­
simo del Giordano in poi, vive allora fino al trentatreesimo 
anno, fino ali' evento del Golgota, soltanto come Entità-Cristo, 
come già spesso ho detto. Chi concernono dunque le vicende 
della vita del Cristo Gesù dal trentesimo fino al trentatreesimo 
anno? Non concernono l'individualità che è passata da incarna­
zione a incarnazione, ma concernono l 'individualità che dal 
cosmo è penetrata nel corpo di Gesù di Nazareth; riguardano 
una individualità, un'entità che mai prima era stata collegata 
con la terra, ma che è discesa dali 'universo e si è unita con un 
corpo umano. In questo senso gli eventi che si svolgono fra il 
trentesimo e il trentatreesimo anno della vita del Cristo Gesù, 
cioè fra il battesimo di Giovanni e il mistero del Golgota, sono 
gli eventi del Dio Cristo; non sono gli eventi di un uomo. Non 
fu perciò una vicenda della terra che allora si svolse, ma una 
vicenda del mondo soprasensibile, perché non aveva a che fare 
con un uomo. Il segno che mostra non trattarsi di un uomo, è che 
l 'uomo che abitò in quel corpo fino al trentesimo anno allora lo 
abbandonò. 

Quel che allora accadde riguarda piuttosto gli eventi svoltisi 
prima che un filo di vita, come quello della nostra vita umana, 
fosse penetrato in un'organizzazione umana fisica. Dobbiamo 
cioè ritornare fino ali' antica epoca lemurica, in cui per la prima 
volta individualità umane discesero dalle altezze divine, si 
incarnarono in corpi terreni,. fino ali' avvenimento che ci viene 
indicato n eli' Antico Testamento con la tentazione del serpente e 
che è davvero straordinario. Delle sue conseguenze soffersero 
tutti gli uomini mentre si ipcarnarono. Se infatti quell'avveni­
mento non ci fosse stato, l'intera evoluzione dell'umanità sulla 

78 

terra sarebbe stata diversa, e gli uomini sarebbero passati in una 
condizione molto più perfetta da una incarnazione ali' altra. A 
causa di quell'avvenimento essi si trovarono più a fondo intri­
cati nella materia, il che allegoricamente viene indicato con il 
peccato. originale. Fu però il peccato originale che suscitò nel­
l 'uomo la sua attuale individualità; in tal modo l 'uomo, quale 
individualità che passa da incarnazione a incarnazione, non~ 
responsabile del peccato originale; sappiamo che responsabili 
ne sono gli spiriti luciferici. Dobbiamo perciò dire che prima 
che l 'uomo fosse diventato tale nel senso terrestre, vi era stato 
l'evento divino soprasensibile per mezzo del quale venne impo­
sto ali 'uomo un più profondo inserimento nella materia. Attra­
verso quell'evento l'uomo veramente arrivò alla forza dell'a­
more e alla libertà, ma gli fu addossato qualcosa che, per forza 
propria, non avrebbe potuto addossarsi. L'inserimento nella 
materia non fu opera umana, ma un atto divino, accaduto prima 
che gli uomini potessero cooperare al proprio destino; è qualco­
sa che le potenze superiori dell'evoluzione progrediente esegui­
rono assieme alle potenze luciferiche. Esamineremo in seguito 
tutti questi eventi più esattamente; si tratta oggi soltanto di con­
siderarne i punti essenziali. 

Per ciò che allora era accaduto occorreva un pareggio. Per il 
fatto pre.-umano che era avvenuto n eli 'uomo, il peccato origina­
le, occorreva un pareggio, qualcosa che per così dire fosse a sua 
volta non una vicenda degli uomini, ma una vicenda degli dèi 
fra di loro. Vedremo che questa vicenda doveva svolgersi entro 
la materia altrettanto a fondo quanto al di sopra di essa si era 
svolta l'altra vicenda avvenuta prima che l 'uomo fosse· intricato 
neUa materia stessa. La divinità dovette immergersi nella mate­
ria tanto profondamente quanto vi- aveva fatto immergere gli 
uomini. 

Facciamo agire questo fatto in tutto il suo peso su . di noi, e 
comprenderemo allora che l'incarnazione del Cristo iri Gesù di 
Nazareth fu una vicenda che concerneva il Cristo stesso. Ma a 
quale scopo vi fu implicato l'uomo? Anzitutto per contemplare 
la divinità che pareggia il fatto del peccato originale, che crea 

79 



qualcosa che vi si contrappone. Non sarebbe stato possibile otte­
nere ciò nella personalità di un iniziato, perché la personalità 
dell'iniziato si risolleva per lavoro proprio dalla caduta nella 
materia; era quindi solo possibile in una personalità che fosse 
completamente un vero uomo, che come uomo non superasse gli 
altri uomini. Essa li superò prima dei trent'anni, ma dopo non 
più. Per mezzo di quel che àUera accadde l'evoluzione dell 'u­
manità fu resa partecipe di un evento divino, come al principio 
dell'evoluzione dell'umanità nell'epoca lemurica. Gli. uomini 
furono così partecipi di una vicenda che si svolgeva fra gli dèi, 
poterono vederla perché- gli dèi dovettero ricorrere al mondo del 
piano fisico perché questa loro vicenda si potesse svolgere. Piut­
tosto che adoperare altra formula, è perciò meglio dire: il Cristo 
offrì agli dèi l'espiazione che Egli poteva offrire soltanto in un 
corpo umano fisico. Gli uomini assistettero così a una vicenda 
divina. 

È così avvenuto qualcosa per la natura umana, qualcosa che 
fu sentito dagli uomini solo nel corso dell'evoluzione. E si è 
così dischiusa la terza via, ormai possibile a lato delle due vie 
già ricordate. Queste tre vie furono spesso additate da uomini 
superiori; profondamente cristiani. Delle numerose persone che 
si potrebbero citare ne nominerò soltanto due che attestarono 
altamente come il Cristo, il quale potrà essere veduto dal vente­
simo secolo in poi per mezzo delle facoltà umane superiormen­
te evolute, potrà essere conosciuto, sentito e sperimentato per 
mezzo di sentimenti che prima· dell'evento del Golgota non 
erano possibili nella medesima forma. 

Uno è per esempio lo spirito che, nell'insieme dell'evoluzio­
ne della sua anima, può venire considerato come un fiero oppo­
sitore di quello che abbiamo indicato come gesuitismo; è Blaise 
Pascal * ; nell'evoluzione spirituale egli domina come uno spiri­
to che ha deposto tutto ciò che di dannoso proviene dalle an ti­
che chiese e che nulla ha però accolto del razionalismo moder­
no. Come succede sempre ai grandi spiriti, egli pure è rimasto 
isolato con i suoi pensieri., Ma che cosa sta alla base dei suoi 
pensieri, all'inizio dell'epoca moderna? Se si esaminano atten-

80 

tamente gli scritti che egli ha lasciato e soprattutto i suoi inte­
ressanti Pensieri si rileva che cosa egli pensasse che sarebbero 
diventati gli uomini se l'evento del Cristo non si fosse presenta­
to nel mondo. Nell'intimo della propria anima Pascal si pose il 
quesito: che cosa sarebbe divenuto l'uomo, se Cristo non fosse 
penetrato nell'evoluzione dell'umanità? E si disse che l'uomo 
va incontro a due pericoli per la sua anima. Uno di questi è che 
l'uomo si riconosca identico a Dio: la conoscenza di Dio attra­
verso la conoscenza dell'umanità. Dove conduce questa strada? 
Se sorge in modo che l'uomo riconosca da sé Iddio, è portato 
alla superbia, ali' orgoglio, alla presunzione,· e così distrugge le 
migliori sue forze, perché le indurisce nella superbia e nell'or­
goglio. È una· conoscenza di Dio che sarebbe stata sempre pos­
sibile, anche se nessun Cristo fosse venuto, anche se l'evento 
del Cristo non avesse agito come un impulso in tutti i ·cuori 
umani. Gli uomini avrebbero potuto sempre riconoscere Iddio, 
ma sarebbero diventati superbi della coscienza che ne avrebbe­
ro avuto· nel proprio petto. Oppure avrebbero potuto esservi 
uomini che si chiudono alla conoscenza di Dio, che non voglio­
no riconoscerlo. Il loro sguardo sarebbe caduto allora sull'im­
potenza, sulla miseria umana, e ne sarebbe risultata allora 
necessariamente la disperazione. Questo sarebbe stato l'altro 
pericolo, il pericolo di chi avesse respinto la conoscenza di Dio. 
Queste due vie, dice Pascal, sarebbero state le sole possibili: 
superbia e presunzione, oppure disperazione. Avvenne però nel­
l' evoluzione dell'umanità l'evento del Cristo e fece sì che ogni 
uomo accogliesse una forza che gli permette ormai non soltanto 
di sentire Iddio, ma di sentire quel Dio che è stato uguale agli 
uomini, che ha vissuto con gli uomini. L'unico rimedio alla 
superbia è volgere lo sguardo al Dio che si è abbassato. alla 
croce, è il rivolgersi dell'anima al Cristo che si è abbassato alla 
morte sulla croce. Questo è però anche l 'unico rimedio a ogni 
disperazione, perché. questa umiltà non rende deboli, bensì dà 
una forza che si diffonde risanatrice sopra ogni disperazione. 
Come conciliatore fra la superbia e la disperazione spunta nel­
l' anima umana il Salvatore, il Redentore nel senso di Pascal. 

81 



Tutto ciò 12uò essere sentito da ognuno, anche senza chiaroveg­
genza, ed è la preparazione per il Cristo che diventerà visibile 
dal ventesimo secolo in poi a tutti gli uomini, per il Salvatore 
che sorgerà dalla superbia e, dalla disperazione in ogni petto 
umano, in un modo che prima non era possibile. 

Il secondo testimonio che vorrei citare fra i numerosi che 
sentirono quel che ognkcrist1an.~ può sentire è Vladimir Solo­
viev*, di cui già parlai in altre òccasioni. · Soloviev a sua volta 
accenna a due forze, nella natura umana: fra di esse il Cristo in 
persona sta come conciliatore. Egli.· dice . che. l 'anima. umana 
tende verso due aspirazioni: l'immortalità, e· la saggezza o il 
perfezionamento morale. Ma a priori tutte e due non sono pro­
prie della natura umana~ Infatti .la natura. umana partecipa· alla 
peculiarità di· ogni natura, e la natura non conduce all' immorta­
lità, bensì alla morte. Con belle considerazioni. questo grande 
pensatore del presente spiega come anche la scienza dimostri 
che la morte si estende.·.su ogni cosa. ·Sei•guardiamo.la natura, 
essa risponde alla· nostra· conosce:fiza che;la morte e'siste; Però in 
noi vive l'aspirazione all'immortalità. .Perché?· Perché in noi 
vive l~ aspirazione··· al perfezionamento morale .. · Per vedere che 
l'aspirazione al perfezionamento. vive in noi~ basta .:guardare nel­
l' anima umana~ Soloviev. dice: come ·è vero che ·la rosa rossa è 
dotata del colore rosso, cosi è vero che l'anima umana è dotata 
dell'aspirazione al perfezionamento .. Ma un'aspirazione al per­
fezionamento senza aspirazione· all'immortalità è una menzogna 
dell'esistenza;.dice Soloviev, poiché sarebbe assurdo che l'ani­
ma terminasse con la morte come ogni esistenza naturale. Ogni 
esistenza naturale ci risponde che la morte esiste, e perciò.!' ani­
ma umana, nel senso del.filosofo citato, è costretta a trascende­
re la natura per cercarsi altrove la risposta. Soloviev dice anco­
ra: guardate i naturalisti: quale. risposta vi danno oquando voglio­
no spiegare il rapporto d eli' anima umana con la natura ?Dicono 
che nella natura domina un ordine meccanico in cui.l'uomo<è 
inserito. E che .cosa ·vi rispondono i filosofi? Che .un vuoto 
mondo di pensieri, una spiritualità, pervade tutti i fatti della 
natura, che ·lo si può riconoscere per vi'a filosofica. Ma ambedue 

82 

non costituiscono una risposta, se l 'uomo diventa cosciente di sé 
e con tale coscienza chiede che cosa sia il perfezionamento. 
Quando egli diventa cosciente di· dover possedere l'aspirazione 
verso il·perfezionamento, verso una vita di verità, quando ricer­
ca la forza che può soddisfare questa sua aspirazione, gli si 
schiude la visione di un regno che per cominciare si presenta 
come un problema: in esso deve esserci per l'anima umana 
come un enigma, senza la cui soluzione la natura umana non 
potrà considerarsi che menzogna; vi è cioè il regno al di sopra 
della natura, il regno della grazia. Nessuna filosofia, nessuna 
scienza può collegare il regno della grazia con l'esistenza, poi­
ché le forze della natura operano meccanicamente e le forze del 
pensiero hanno soltanto realtà di pensiero. Chi ha però una 
piena realtà per collegare l'animaall'immortalità? Il Cristo ha 
questa realtà completa, il Cristo, . operante personalmente nel 
mondo; Soltanto il Cristo vivente può dare la risposta, non quel­
lo puramente pensato; Se Egli agisse soltanto nell'anima lasce­
rebbe l'anima sola, perché essa non può far nascere da sola il 
regno della grazia. Ciò che trascende la natura, che esiste come 
fatto reale quanto la·natura stessa, è la persona del Cristo stori­
co che ci dà una risposta non semplicemente di pensiero, ma una 
risposta reale. 

Ora questo -filosofo· arriva alla risposta· estrema, ·la più genia-
le che possa esser data alla fine del periodo che sta immediata­
mente per chiudersi, prima che nel secolo ventesimo le porte si 
aprano a c,iò che già tanto sp~sso ho annunciato; e cioè che nel 
secolo ventesimo comincerà ad essere possibile vedere il Cristo. 

Sentendo questo fatto, la cosciènza che Pascal e Soloviev 
hanno descritta classicamente venne chiamata una fede. Anche 
altri -l'hanno chiamata così. Per -quel che riguarda l'anima 
umana, con il concetto della fede si può arrivare a uno strano 
conflitto in due direzioni. Si· esamini l'evoluzione ·del concetto 
della fede e la critica che si· è svolta in proposito. Oggi si è arri­
vati · al punto di dire che la· fede deve essere guidata· dal sapere, 
che va respinta ognifede che non poggi sul sapere. La fede deve 
per così dire essere deposta e venir sostituita dal sapere. N el 

83 



medioevo i fatti dei mondi superiori venivano appunto posti 
come fede, la fede era considerata giusta. Anche il nucleo fon­
damentale del protestantesimo è che la fede venga posta a lato 
del sapere come qualcosa di giustificato. La fede è dunque qual­
cosa che deriva dali' anima umana, e al suo fianco viene posto il 
sapere che deve essere comune a tutti. È anche interessante 
vedere come un filosofo, da molti considerato grande, non abbia 
potuto superare il concetto della fede; parlo di Kant*. Il suo con­
cetto della fede è che infatti tutto ciò che l 'uomo deve acqui­
starsi riguardo a Dio, immortalità e simili cose, deve risplender­
gli da tutt'altre regioni; non attraverso un sapere, ma soltanto 
attraverso una fede morale. 

Il concetto della fede raggiunge il suo massimo sviluppo 
presso l'altro filosofo che appunto ho citato: Soloviev; egli si 
affaccia da ultimo come il più importante e in certo modo già 
addita il nuovo mondo, perché Soloviev conosce una fede del 
tutto diversa da tutti i concetti di fede avuti fino allora. Il con­
cetto di fede avuto finora, dove ha condotto l'umanità? L'ha 
condotta appunto ali' esistenza . ateistico-materialistica di una 
scienza puramente rivolta al mondo esteriore (nel senso lutera­
no, kantiano e nel senso del monismo del secolo diciannovesi­
mo), di una scienza orgogliosa di se stessa che considera la fede 
come qualcosa che fino a un certo momento l'anima umana si è 
creata da sé, per necessità della propria debolezza. A questo è 
infine arrivato il concetto di fede, avendo esso assunto il valore 
di qualcosa di puramente soggettivo. Se nei secoli precedenti la 
fede era ancora richiesta come una necessità, il secolo dicianno­
vesimo ha attaccato la fede appunto perché essa si trova in 
opposizione al sapere che deve derivare dali' anima umana e 
avere valore generale. 

Si presenta ora il filosofo Soloviev che riconosce in un certo 
modo il concetto di . fede per acquistare un nesso fino allora 
impossibile col Cristo; egli considera però la questione in modo 
da riconoscere la fede, in quanto essa si riferisce al Cristo, come 
un fatto di necessità, di dovere interiore. Per Soloviev la formu­
la non è infatti più "credere ò non credere"; per lui la fede diven-

84 

ta ormai per se stessa una necessità; ritiene che si abbia il ~ove­
re di credere al Cristo, perché altrimenti annulleremmo not stes­
si e dovremmo considerare la nostra esistenza. una menzogna. 
Come la forma cristallina si presenta in una sostanza minerale, 
così la fede si presenta nell'anima umana come vera sua natura. 
L'anima deve perciò dire: se riconosco la verità di m~ st~ssa e 
respingo la menzogna, devo realizzare la . fede prop~to tn me 
stessa; sono costretta ·alla fede, ma non vt posso arrtvare che 
attraverso la mia libera azione. Soloviev vede in questo la carat­
teristica dell'evento del Cristo, e cioè che la fede è una neces­
sità e al contempo una libera azione morale. Viene in cert~ 
modo detto ali' anima: se non vuoi spegnere te stessa non puot 
che acquisire la fede, ma deve essere per libe~a azione tua.!, Allo 
stesso modo di Pascal, questo filosofo mette tn rapporto cto che 
l'anima ·sperimenta, per non sentire se stessa c?me m~n~ogna, 
col Cristo Gesù storico, così come attraverso gh eventt dt Pale­
stina il Cristo è entrato nell'evoluzione dell'umanità. Soloviev 
dice perciò che se il Cristo non fosse penet~ato nell' evolu~ione 
umana così come lo si deve pensare stoncamente, Egh non 
avrebb~ fatto sì che l'anima sentisse tanto l'azione libera inte­
riore, quale legittima necessità della fede; l'anima umana sareb­
be stata allora obbligata nel periodo cristiano ad estinguere se 
stessa; · non avrebbe potuto dire-: io sono, ma avrebbe dovuto 
dire: io non sono! Nel senso di Soloviev, l'evoluzione neltempo 
postcristiano sarebbe stata tale . che una coscienza interiore 
avrebbe compenetrato l'anima umana dell "'lo non sono". Dal 
momento in cui l'anima si decide all'azione per attribuirsi un'e­
sistenza, essa non può che ricondurre se stessa al Cristo Gesù 
storico. 

Stabilendo una terza via, -abbiamo così anche per l' exoteri­
smo un progresso sulla via della fede. ~razie alle co~unicazio­
ni dei Vangeli può arrivare al riconosctmento del Cnsto anche 
chi non abbia visione propria e diretta nel mondo spirituale. 
Grazie a ciò che i chiaroveggenti gli hanno sempre potuto dire, 
1 'uomo può 1:1gualmente arrivare a riconoscere il Cristo: Vi e~ano 
dunque tre vie: una era quella dell'autoc~noscenza, e 1 testtmo-

85 



ni ri~~rgati posson? dire che ~ssi stessi, e molte migliaia di 
u~m~nt, h~nno spenmentato e nconosciuto che nel tempo post­
cn~ttano l ~utoconoscenza umana è impossibile se non pone il 
Cnsto Gesu a fianco dell'uomo; l'anima deve negare se stessa 
oppure, se vuole affermarsi, assieme alla propria deve afferma­
re l'esistenza del Cristo Gesù. 

N e i prossimi giorni esaình:1eremo perché non era così nei 
tempi precristiani. 

86 

QUARTA CONFERENZA 

Karlsruhe, 8 ottobre 1911 

Se ricordiamo la conclusione dell'ultima conferenza, si potrà 
riassumerla con le seguenti parole: dagli eventi di Palestina, dal 
mistero del Golgota fino al principio del periodo già sufficien­
temente caratterizzato e ali' inizio del quale in un certo modo ci 
troviamo ai tempi nostri, l'evento del Cristo fu tale da permet­
tere ali 'uomo di arrivare per varie strade, exotericamente, a una 
specie di esperienza dell'impulso eristico, a sperimentarlo prima 
della vera iniziazione. Abbiamo detto che una di tali vie exote­
riche è quella dei Vangeli, del Nuovo Testamento. Da quanto è 
stato detto possiamo infatti rilevare che il contenuto dei Vange­
li, se lo accogliamo giustamente nell'anima nostra e lo lasciamo 
agire su di noi, in effetti provoca singolarmente in ognuno un'e­
sperienza interiore; tale esperienza si può appunto chiamare l'e­
sperienza del Cristo. Abbiamo detto inoltre che un'altra via per 
l'uomo comune era quella di approfondire ciò che in certo senso 
l'iniziato poteva comunicargli dai mondi spirituali; in questo 
modo anche coloro che ancora non avevano varcato la soglia 
dell'iniziazione- potevano arrivare all'evento del Cristo, non 
attraverso le tradizioni del Vangelo, ma per mezzo delle perenni 
rivelazioni dai mondi spirituali. Ieri abbiamo poi illustrato la 
terza via, quella dell'approfondimento interiore· dell'anima, e 
abbiamo indicato che questa via deve muovere nella nostra 
anima dai sentimenti. Se nella propria interiorità_} 'uomo sente 
soltanto la scintilla divina, viene spinto alla superbia e alla pre­
sunzione, mentre d'altro lat9, se non diventa cosciente del suo 
rapporto con Dio, può venir per tal causa spinto alla disperazio­
ne; abbiamo poi visto come di fatto il tentennamento fra la 
disperazione da un lato e la superbia e la presunzione dali' altro, 
dagli eventi di Palestina in poi possa generare in noi l'evento del 
Cristo. È stato accennato che nei prossimi tre millenni dal prin­
cipio della nostra era tutto questo cambierà per l'evoluzione del-

87 



l'umanità; è stato anche accennato all'importante avvenimento 
c~~ s.arà una conse~uenza del mistero del Golgota, ma che sarà 
vtstbile soltanto net mondi soprasensibili. Abbiamo però anche 
detto che le facoltà degli uomini verranno accresciute e che un 
n_umero assai grande di persone (a cominciare dal nost~o tempo) 
st eleverà fino alla visione del Cristo; la fede, che fino ad ora è 
l~gitt~ma~ente esistita nel ÌÌìl'>tl.~O, verrà sostituita da quello che 
st puo chtamare un vedere il Cristo. 

N~l corso delle conferenze sarà ora nostro compito spiegare 
ultenormente come dal modo abituale dell'esperienza del Cristo 
(quale esperienza di sentimento) la via si apra del tutto natural­
mente a quella che si può chiamare l' iniziazione cristiana. Nei 
prossi~i. ~i~rn~ parler~m.o con maggior precisione dello svilup­
P? .delltntztaztone cnsttana, e dovremo caratterizzare più da 
v~c~no la n~tur;a dell'evento del Cristo. In questi giorni dovrà 
ct?e. affacc~arst all'anima nostra un'immagine dell'iniziazione 
cnsttana, dt quale fu l'evento del Cristo dal battesimo di Gio­
vanni fi~o al compimento del mistero del Golgota. 

Dal nassunto delle considerazioni fatte sino ad ora potrà sor­
gere la do~a~da d~l tutto g~ustificata: quale è in effetti il rap­
P?r~o del cnsttanestmo es tenore, dell'evoluzione cristiana quale 
ct st palesa nella storia del mondo, con l'evento stesso del Cri­
sto? A ognuno che sia nel presente con la sua coscienza che non 
abbia attraversato alcuna speciale esperienza di senti~ento di 
~enere ~istico, o che non abbia superato gli stadi iniziali del­
l esotensmo, deve sembrare strano che un ben determinato 
genere. di esperienza animi ca, vale a dire ·l'esperienza interiore 
del Cnsto, debba essere in tal modo dipendente da un fatto sto­
rico, ci?è dag~i eventi di· Palestina, del Golgota; e che per una 
t~le antma pn.ma non fosse possibile quel che più tardi lo è 
dtventato grazte a quegli ·eventi. 

. D~ quel !atto le guide dei primi cristiani e anche i primi cri­
sttant· stesst avevano una ben precisa coscienza· servirà anzi di 
buona preparazi~~e per i prossi~i giorni esa~inare oggi l'a-
spet~o che tutto cto aveva pelle antme dei primi cristiani. · 

St potrebbe facilmente credere (e tale opinione è andata più 

88 

tardi diventando sempre più ortodossa e unilaterale), che gli 
uomini dei tempi precristiani fossero radicalmente differenti da 
quelli dei tempi postcristiani. Che tale opinione sia unilaterale 
lo si può già rilevare dalle parole di Agostino*: «Quella che ora 
si chiama religione cristiana esisteva già presso gli antichi e non 
mancava agli inizi del genere umano; quando Cristo apparve 
nella carne, la vera religione, già prima esistente, ebbe il nome 
di cristiana». Al tempo di Agostino si era dunque già coscienti 
che non vi era una radicale differenza fra i tempi precristiani e 
quelli postcristiani, come si ritiene nell'ortodossia e nel fanati­
smo. Anche Giustino martire*, nei suoi scritti, fa una dichiara­
zione del tutto singolare. Riconosciuto anche dalla Chiesa come 
martire e Padre della Chiesa, egli si dilunga sulle relazioni esi­
stenti fra Socrate, Eraclito e il Cristo. Veramente Giustino vede 
ancora con una certa limpidezza nel Cristo quel che ieri abbia­
mo descritto come il nesso del Cristo stesso con Gesù di Naza­
reth; di conseguenza sviluppa anche la sua idea dell'Entità-Cri­
sto. Secondo il suo tempo egli dice quel che anche oggipossia­
m·o ripetere con le medesime parole: il Cristo, ossia il Logos, era 
incorporato nell'uomo Gesù di Nazareth. Si chiede poi se il 
Logos non fosse presente anche in insigni personalità dei tempi 
precristiani, se nei tempi precristiani il Logos fosse davvero del 
tutto estraneo all'uomo. Alla domanda Giustino martire rispon­
de di no, che tion era affatto così. Socrate ed Eraclito erano certo 
uomini in cui il Logos viveva, ma essi non lo possedevano com­
pletamente; soltanto attraverso l'evento del Cristo è diventato 
possibile che l'uomo sperimenti in sé il Logos interamente, 
nella perfetta. sua figura originaria. 

Da questi passi di una simile personalità, riconosciuta asso­
lutamente come un Padre dell_a Chiesa, sappi~mo anzitutto che i 
primi cristiani erano a conoscenza di ciò <~che sempre era stato», 
come dice Agostino, ma che in più alta forma è penetrato nel­
l'evoluzione terre~tre per mezzo del mistero del Golgota. Inol­
tre ci vien data dai primi secoli cristiani una risposta alla 
domanda che oggi noi stessi abbiamo dovuto formulare. Anche 
gli uomini che erano ancora vicini ali' evento del Golgota, come 

89 



Giustino martire, e che conoscevano ancora molto della natura 
di uomini lontani da loro soltanto di pochi secoli, come Eracli- · 
to e Socrate, pensavano a quel tempo che anche un uomo come 
Socrate, sebbene sperimentasse in sé il Logos, nondimeno non 
lo aveva potuto sperimentare in sé compiutamente nella sua 
forma più intensa. Questo giudizio è importante, perché in certo 
qual modo ci mostra che··, si sentiva allora veramente, anche 
astraendo dali' evento del Golgota, che fra i· secoli precristiani e 
quelli postcristiani vi era qualcosa che differenziava gli uomini 
precristiani da quelli postcristiani. In certo modo anche altre 
cose ce ne potrebbero dare innumerevoli prove, ma comunque si 
può documentare storicamente che nei primi secoli vi era la 
coscienza che la natura umana si era modificata, aveva assunto 
un altro carattere. Se nel terzo secolo postcristiano si guardava 
indietro agli uomini del terzo secolo precristiano ci si poteva 
dire che per quanto profondamente essi potessero penetrare a 
loro modo nei segreti dell'esistenza, quello che era possibile si 
verificasse n eli 'uomo postcristiano non lo era per loro. Quel che 
dunque Giovanni Battista diceva: "trasformate la vostra conce­
zione del mondo, la vostra opinione del mondo, perché i tempi 
sono cambiati!" e quel che la scienza dello spirito attesta, è 
avvenuto con forza e intensità davvero nei primi secoli postcri­
stiani. Dobbiamo chiaramente renderei conto che, volendo com­
prendere l'evoluzione dell'umanità, bisogna abbandonare l'anti­
ca opinione che l 'uomo sia sempre stato come è oggi; a parte il 
fatto che non si potrebbe allora dare senso alcuno alla reincar­
nazione, bisogna pur dire che da tutto quanto ci viene trasmes­
so e anche mostrato dalla scienza dello spirito, gli uomini dei 
tempi passati veramente avevano ciò che ora risiede soltanto nel 
subconscio, e cioè una certa chiaroveggenza; essi discesero poi 
dal culmine della chiaroveggenza e il punto più profondo di 
quell'evoluzione discendente, in cui svilupparono le forze che 
celarono le antiche forze chiaroveggenti, è nel tempo in cui si 
ebbe il mistero del Golgota. 

In campo materiale gli uomini credono che una minima quan­
tità di sostanza possa esetcitare un'influenza sopra una grande 

90 

massa di liquido. Versando per esempio una goccia di una deter­
minata sostanza in un certo liquido essa si spande nella materia 
liquida e la colora tutta. In campo materiale ognuno può persua­
dersene. È però impossibile comprendere la vita spirituale se 
quel che si rileva così facilmente in campo materiale non si rile­
va in quello spirituale. La nostra terra non è soltanto il corpo 
materiale che i nostri occhi vedono, ma ha un involucro spiri­
tuale. Come noi abbiamo un corpo eterico e un corpo astrale, 
così anche la nostra terra ha tali corpi superiori. E come una pic­
cola quantità di sostanza si spande in un liquido, così anche ciò 
che irradiò spiritualmente dali' azione del Golgota si è diffuso 
n eli' atmosfera spirituale della terra, l 'ha compenetrata e vi è 
rimasto da allora; Da quel tempo dunque fu trasmesso alla 
nostra terra qualcosa che prima non aveva. E siccome le anime 
non vivono semplicemente ovunque avvolte dalla vita materia­
le, ma sono invece come gocce che vivono nel mare della spiri­
tualità terrena, così appunto gli uomini, fin da allora, sono 
immersi nell'atmosfera spirituale della nostra terra che è perva­
sa dall'impulso del Cristo. Prima del mistero del Golgota non 
era così, e questa è la grande differenza fra la vita precristiana e 
quella postcristiana. Se non ci si può figurare che qualcosa del 
genere sia avvenuto· nella vita spirituale, non si è arrivati al 
punto di poter v_eramente accogliere il cristianesimo come un 
fatto mistico il cui pieno significato può essere conosciuto e 
riconosciuto soltanto nel mondo spirituale. 

Chi torna ad esaminare le dispute, in certo qual modo vera­
mente poco edificanti, sulla natura e la personalità di Gesù di 
Nazareth e sull'essenza e l'individualità del Cristo, potrà senti­
re che, nelle concezioni profane gnostiche e mistic-he dei primi 
secoli cristiani, coloro che meglio prO-vvedevano alla diffusione 
del cristianesimo consideravano effettivamente il fatto mistico 
della cristianità con timoroso rispetto. Proprio nei primi maestri 
cristiani, sebbene nelle loro parole e nelle ·loro sentenze siano 
spesso molto astratti, si può chiaramente osservare come essi 
abbiano una timorosa venerazione per tutto ciò che in effetti è 
avvenuto per l'evoluzione del mondo grazie al cristianesimo. In 

91 



certo modo essi tornano sempre a ripetere che veramente il 
debole intelletto umano e le deboli forze del sentimento umano 
non arrivano a poter esprimere la straordinaria importanza e 
profondità di quel che è avvenuto con il mistero del Golgota. 
Questa incapacità di esprimere veramente le somme verità che 
si devono toccare pervade come un soffio magico i primi inse­
gnamenti cristiani. Nella lett1J.ra di tali scritti questo appunto 
può essere un buon insegnamèhto anche per i nostri tempi. Da 
essi si può imparare a coltivare una certa modestia di fronte alle 
verità più elevate; se nel nostro tempo si coltiverà la necessaria 
modestia e umiltà di fronte a tutto ciò che ora, alla soglia di una 
nuova epoca cristiana, si può conoscere . meglio che nei primi 
secoli cristiani, si arriverà a dire che sarà certo possibile cono­
scere molto di più, ma che chiunque voglia parlare oggi dei 
misteri del cristianesimo dovrebbe essere cosciente del fatto che 
quel che siamo· capaci di dire oggi intorno alle verità dell'evo­
luzione dell'umanità riuscirà già imperfetto fra untempo relati­
vamente breve. Siccome a poco a poco vogliamo penetrare nelle 
caratteristiche più profonde ·del cristianesimo, è necessario fin 
da oggi rilevare come l 'uomo debba comportarsi nella propria 
interiorità di fronte al mondo spirituale, se vuole accogliere o 
magari diffondere le verità che ci possono affluire dal secolo 
diciannovesimo e dal principio del ventesimo. 

Anche se non si parla molto del concetto della grazia, è 
necessario che la si coltivi però praticamente. Ogni occultista è 
oggi convinto che il concetto della grazia deve far parte integra­
le della pratica interiore della sua vita in un modo del tutto spe­
ciale. Che cosa significa? 

Significa che oggi, indipendentemente dai Vangeli e da qual­
siasi tradizione, si possono investigare le verità più profonde, in 
quanto esse si riconnettano al cristianesimo. Però quanto è col­
legato con una determinata brama di conoscenza, con un'avidità 
di arrivare al più presto possibile a una certa quantità dinozio­
ni, sebbene non conduca del tutto ali' errore, pure certo condurrà 
a un'alterazione della verità. Chi dunque volesse dirsi che con la 
sua preparazione occulta deve chiarire per esempio l 'interpreta-

92 

zione da darsi al contenuto delle Epistole di Paolo o del vange­
lo di Matteo, e credesse poterne venire a capo in un determina­
to tempo, si sbaglierebbe di sicuro. Si possono certo penetrare 
umanamente questi documenti, ma oggi non può essere cono­
sciuto tutto ciò che da essi si può sapere. A questo proposito vi 
è una massima aurea per l'investigatore occulto: aver pazienza 
e aspettare, perché non si deve voler arrivare alle verità per 
mezzo nostro, ma aspettare finché esse arrivino a noi. Qualcuno 
si sentirà così capace di riconoscere qualche passo delle Episto­
le di Paolo, perché esse appunto coincidono con quanto il suo 
sguardo chiaroveggente ha potuto vedere nel mondo spirituale; 
se però nello stesso momento volesse interpretare qualche altro 
passo, anche quello immediatamente successivo, non vi riusci­
rebbe. Oggi è necessario frenare questa avidità di conoscenza. 
Bisogna piuttosto dire: la grazia mi ha largito un dato numero di 
verità; aspetterò con pazienza che altre mi affluiscano. Oggi 
veramente un atteggiamento passivo di fronte alle verità è più 
necessario di quanto non lo fosse venti anni fa. È necessario 
affinché i nostri sensi spiritual_i maturino completamente e per­
mettano alle verità di penetrare in noi nella loro giusta forma. È 
un insegnamento pratico per le indagini nei mondi spirituali, 
soprattutto per l'evento del Cristo. È certo un errore credere di 
potersi impossessare di quel che-deve invece fluire passivamen­
te. Dobbiamo infatti essere coscienti che raggiungeremo quel 
che dobbiamo essere soltanto in quanto le potenze spirituali ci 
giudichino degni di arrivarci. Tutte le meditazioni e le contem­
plazioni che possiamo fare sono dirette in ultima analisi ad 
aprirci gli occhi, non a farci impossessare di verità che devono 
fluirei e che non dobbiamo rincorrere. 

Il nostro tempo è in certo qual modo maturo perché quelli 
che, attraverso la passività nell'evoluzione.della loro anima, svi­
luppando nel modo caratterizzato una disposizione alla dedizio­
ne (e con altra disposizione dell'anima non si penetra nei mondi 
spirituali) intendano quel che prima è stato detto e che è il cul­
mine delle nostre considerazioni, e cioè che dali' evento verifi­
catosi sul Golgota è fluita come una goccia di sostanza spiritua-

93 



Je. Le anime oggi sono pronte a intenderlo. Non si avrebbe 
molto di quel che i nuovi tempi ci hanno apportato, se le anime 
non avessero voluto maturare in questo modo. Basta solo richia­
mare l'attenzione su un punto: se l'anima di Richard Wagner 
non si fosse maturata in un dato modo passivo, se in certo qual 
modo non avesse intuito il mistero del Golgota e ciò che da que­
sto fluiva stilla a stilla nell~atmosfera spirituale dell'umanità 
terrestre, non avremmo potuto ·avere il Parsifal. Lo si può leg­
gere in Richard Wagner, là dove parla sul significato del sangue 
di Cristo*. Ai nostri tempi si possono trovare molti spiriti simi­
li; essi ci mostrano come ciò che si libra nell'atmosfera venga 
afferrato dalle anime e penetri in esse. 

La scienza dello spirito esiste proprio affinché veramente 
molte anime, più di quanto esse stesse non sappiano, abbiano 
oggi la possibilità di ricevere dal mondo spirituale le influenze 
che abbiamo descritto; ma è necessario che questo. venga loro 
facilitato per mezzo della comprensione del mondo spirituale. 
Alla scienza spirituale non perviene nessuno col cuore immatu­
ro, nessuno senza un'aspirazione più o meno sincera a ricono­
scere qualcosa di quel che appunto è stato esposto. Può darsi che 
molti vengano spinti verso il movimento scientifico spirituale 
dalla curiosità o da qualcosa di simile. Chi penetra in esso con 
cuore sincero sente l'aspirazione ad aprire la sua anima a quel­
lo che si prepara nella prossima epoca evolutiva dell'umanità a 
partire dal nostro tempo. La scienza dello spirito occorre oggi 
agli uomini, perché le anime diventano nuovamente diverse da 
quello che erano ancora poco tempo addietro. Le anime subiro­
no un grande cambiamento nel tempo in cui si verificò l'evento 
del Golgota, e così pure subiranno un grande cambiamento nel 
nostro millennio e nei successivi. Il sorgere della scienza dello 
spirito antroposofica è connesso col fatto che le anime, sebbene 
non ne abbiano chiara coscienza, sentono però confusamente 
che. nel nostro tempo avviene qualcosa di simile. Per questa 
ragione è diventato necessario proprio quello che è stato inizia­
to sulla base dell'evoluzione antroposofica, e cioè una determi­
nata spiegazione delle basi profonde dei Vangeli. Se per leale 

94 

sentimento interiore ci si può convincere che nell'evento del 
Cristo, quale ieri è stato esposto, vi è qualcosa di vero, si com­
prenderà che cosa è avvenuto per l'interpretazione dei Vangeli; 
si comprenderà cioè che la nostra interpretazione antroposofica 
dei Vangeli si differenzia molto dalle altre esposizioni dei Van­
geli forniteci finora nei secoli passati. Basta infatti prendere i 
cicli di conferenze pubblicati e ricordare le conferenze che si 
riferiscono ai Vangeli, per vedere che ovunque sono stati rin­
tracciati i veri significati che non possono più apparire se ci si 
basa soltanto sul testo oggi esistente dei Vangeli. 

Questo significa in breve che sulla base delle traduzioni oggi 
esistenti dei Vangeli l'uomo non può più arrivare a quello che in 
effetti i Vangeli vogliono indicare, perché in certo qual modo, 
come esse si trovano oggi, non sono più utilizzabili. Che cosa 
dunque è successo nella spiegazione dell'evento del Cristo? e 
che cosa deve succedere? 

A chi si avvicina per via antroposofica alla comprensione 
dell'evento del Cristo, deve riuscir evidente che i Vangeli furo­
no scritti da persone che spiritualmente, con gli occhi spirituali, 
potevano contemplare l'evento del Cristo; essi non vollero dun­
que scrivere una biografia esteriore, ma presero gli antichi docu­
menti delle iniziazioni (nel mio scritto Il cristianesimo quale 
fatto mistico questi nessi sono descritti più esaurientemente) e 
indicarono come ciò che era avvenuto nelle profondità dei 
misteri si era poi presentato con l'evento del Cristo sul piano 
della storia, gnizie al concorso divino nell'evoluzione dell 'uma­
nità. Quello dunque che avveniva in piccolo nei misteri all'ini­
ziando, a chi doveva essere iniziato, si è presentato sul grande 
piano della storia del mondo per l'entità che chiamiamo il Cri­
sto, senza la preparazione necessaria per gli altri uomini, e senza 
la segretezza dei misteri. Ciò che prima doveva essere cono­
sciuto nei più profondi santuari dei misteri solo attraverso gli 
occhi dei discepoli dei misteri stessi, si era svolto dinanzi agli 
occhi di tutti. 

Questo i primi maestri cristiani sentivano con timorosa vene­
razione. Osservando ciò che i Vangeli dovevano essere, nei veri 

95 



maestri cristiani sorgeva· il sentimento di non essere degni di 
afferrarne il vero nòcciolo, il loro vero significato. 

Il medesimo fatto ha provocato ancora qualcosa che è in rela­
zione con la necessità d'interpretare oggi i Vangeli come avvie­
ne nella scienza dello spirito orientata antroposoficamente. 
Seguendo le spiegazioni esposte sui Vangeli* si sarà osservato 
che anzitutto esse non sono ·basate su quel che ci danno i libri 
tradizionali dei Vangeli, perché ciò che i Vangeli ci comunicano 
viene considerato in un primo tempo come del tutto incerto. 
Dalla lettura della cronaca dell' akasha viene rintracciata inve~e 
la scrittura spirituale, quale è stata descritta da chi in autonomia 
poteva leggere nello spirito. Esaminando chiaroveggentemente 
qualsiasi passo, solo dopo si vede nella corrispondente spiega­
zione la frase della tradizione quale si trova nei libri; viene poi 
investigato se e quanto essa si armonizzi con la forma che può 
venir ristabilita dalla cronaca dell' akasha. Così il Vangelo di 
Matteo, quello di Marco e quello di Luca devono venire ristabi­
liti dalla cronaca dell'akasha. Soltanto il raffrònto della tradi­
zione con le forme originarie ci mostra come questo o quel 
passo vada letto; ogni tradizione che. poggi soltanto sul senso 
letterale deve sbagliar strada e cadere nell'errore. Nell'avvenire 
i Vangeli dovranno essere non soltanto spiegati, ma ricostruiti 
nel vero loro aspetto originario. Se qualcuno volge allora lo 
sguardo su quel che viene così ristabilito, non può più dire che 
potrà essere vero o non· vero perché, quando verrà mostrata la 
concordanza, risulterà evidente che soltanto la lettura della cro­
naca dell' akasha può darci la garanzia del testo giusto dei Van­
geli. Allora essi ridiventeranno una prova che è giusto quel che 
vi è riportato. Questo è stato appunto mostrato in vari passi. 

Eccone un esempio. Ci vien detto che quando il Cristo Gesù 
fu giudicato, gli venne posta la domanda se egli era un re man...; 
dato da Dio, o qualcosa di simile, e che egli avrebbe risposto al 
richiedente: «Tu lo dici!»* Chiunque rifletta onestamente su 
queste parole, e non voglia seguire i metodi d'interpretazione 
dei Vangeli dati dai professori. attuali; dovrà dire che in effetti 
alla risposta del Cristo: «Tù lo dici» non si può annettere alcun 

96 

significato né di sentimento né di intelletto poiché, se conside­
riamo la questione sotto l'aspetto del sentimento, dobbiamo 
chiedere perché Egli parli in modo così poco preciso da non 
poter capire che cosa voglia intendere. Se col «Tu lo dici» vuoi 
intendere: "È così", la frase non ha senso, perché le parole del 
richiedente non sono un'affermazione, ma una domanda. In che 
modo tale risposta può essere sensata? Se si considera la que­
stione dal punto di vista dell'intelletto, come credere che chi ci 
vien presentato come dotato di infinita saggezza possa scegliere 
tale formulazione per le sue risposte? Se però le parole vengono 
presentate. come sono nella cronaca dell' akasha, esse ci danno 
un significato tutto diverso; nella cronaca dell'akasha non vi è 
infatti: «Tu lo dici», ma: «Tale risposta solo tu potresti dare»; 
vale a dire, se interpretiamo bene: "Alla tua domanda dovrei 
dare una risposta che un uomo non può mai dare riguardo· a se 
stesso, ma che può essere data soltanto da chi gli sta di fronte. 
Non posso dire se sia vero o non vero: il riconoscimento di que­
sta verità non è in me, bensì in te. Tu devi dirlo!" Allora soltan­
to la frase avrebbe un significato. 

Ora si potrebbe dire che questo può o non può essere vero. 
Certamente, volendo giudicare in modo astratto si avrebbe 
ragione. Se però si considera tutta la scena e ci si chiede se si 
può comprendere meglio quel che vi è detto accettando l'inter­
pretazione fornita dalla cronaca dell'akasha, allora ognuno 
vedrà che questa scena non si può intendere in altro modo. Ci si 
dirà allora che l 'ultimo trascrittore o traduttore di questo passo 
non ha più compreso quel che scriveva, perché era troppo diffi­
cile, e che quindi ha scritto un'inesattezza. Chi sa quante cose 
vengono trascritte inesattamente nel mondo non potrà più mera...; 
vigliarsi che si tratti qui di una riproduzione inesatta. Come 
negarci dunque il diritto ora, all'inizio di una nuova epoca del­
l 'umanità, di ricondurre i Vangeli alla loro forma primitiva 
mostrataci dalla cronaca dell'akasha? 

Come stiano- le cose risulta chiaramente, e lo si può perfino 
dimostrare per la via storica esteriore, esaminando a questo 
riguardo il Vangelo di Matteo. Basta riflettere sulla storia. Quel 

97 



che di meglio è stato detto sulla creazione del Vangelo di Matteo 
si trova nel terzo volume della Dottrina segreta della Blavat­
sky*, purché lo si sappia apprezzare e giudicare correttamente. 

Dagli scritti di Gerolamo, un padre della Chiesa, vissuto 
verso la fine del quarto secolo, si rileva, come si può senz'altro 
confermare per mezzo . della ricerca scientifica occulta, che il 
vangelo di Matteo era stato sèr~tto originariamente in ebraico, e 
che la copia (oggi si direbbe l 'edizione di quel Vangelo) che egli 
poté vedere era scritta nella lingua originaria con caratteri ebrai­
ci ancora accessibili, ma non era più l'ebraico abituale. del suo 
tempo. Come se un poema dello Schiller venisse scritto per così 

. dire con lettere greche, così dunque la copia che il padre della 
chiesa Gerolamo poté vedere era scritta nella lingua in cui il 
vangelo di Matteo era stato originariamente redatto, ma non con 
i caratteri di quella lingua, bensì con altre lettere. Gerolamo 
aveva· avuto l'incarico dal suo vescovo di tradurre per i suoi cor­
religionari il vangelo di Matteo. Egli esegui però la traduzione 
in modo veramente strano. Anzitutto ritenne che fosse pericolo­
so tradurre il vangelo di Matteo tale quale era:, perché contene­
va comunicazioni che quelli che l'avevano fino ad·anora posse­
duto come loro scritto sacro volevano nascondere al mondo pro­
fano. Inoltre riteneva che quel Vangelo, tradotto quale era, anzi­
ché edificare avrebbe solo esercitato opera distruttiva. Che cosa 
fece dunque Gerolamo? Omise le cose che, secondo le sue idee 
e quelle della Chiesa di allora, avrebbero potuto esercitare un'a­
zione distruttiva, e le sostituì con altre. Dai suoi scritti rilevia­
mo anche qualcosa di più grave: Gerolamo sapeva cioè che non 
si poteva comprendere il vangelo di Matteo se non si era inizia­
ti in determinate cose occulte, ed egli·riconosceva di non appar­
tenere a tale categoria. Questo significa dunque che ammetteva 
di non comprendere il vangelo di Matteo. Nondimeno lo tradus­
se. Abbiamo dunque il vangelo di Matteo nella versione di uno 
che non lo comprendeva, ma che si è poi talmente abituato a 
quella sua forma, da dichiarare più tardi eresia tutto ciò che si 
pensava sul vangelo di Matteo e che non vi fosse contenuto. 
Questi sono tutti fatti assolùtamente veri. 

98 

Quel che anzitutto ora ci interessa e che dobbiamo rilevare, è 
sapere perché coloro che nei primissimi tempi del cristianesimo 
si attenevano principalmente al vangelo di Matteo, lo abbiano 
comunicato soltanto a chi era iniziato sul significato occulto di 
determinate cose. 

Per comprenderne la ragione, occorre un po' familiarizzarsi 
per via scièntifico-spirituale col carattere generale dell'inizia­
zione. Ho già spesso trattato questo argomento nei suoi vari 
aspetti, e soprattutto ho detto che l'iniziazione, o il giungere per 
suo mezzo al conseguimento della forza chian~veggente, condu­
ce l'uomo ad acquistarsi alcune verità fondamentali sul mondo. 
Tali verità appaiono a tutta prima assurde alla coscienza ordina­
ria. Secondo quel che si· può vedere nella vita quotidiana, di 
fronte alle massime verità la coscienza ordinaria può dire sol­
tanto che sono paradossali. Ma non soltanto! Se le verità supe­
riori, cioè quelle che sono accessibili agli iniziati, venissero a 
conoscenza del singolo impreparato, o perché le· ha indovinate 
(e in un certo caso sarebbe possibile) o perché gli s'ono state 
comunicate quando ancora si trovava in condizioni d'imperfe­
zione, anche se si trattasse delle verità più elementari, potrebbe­
ro riuscire oltremodo pericolose per chi non è preparato. Anche 
se si riferissero a quanto di più puro e di più elevato vi è da dire 
sul mondo, esse eserciterebbero nondimeno un'influenza deva­
statrice sull'uomo stesso e sul suo ambiente. Chi possiede oggi 
le massime verità sa pure che non è la via giusta, per esempio, 
quella di chiamare a sé qualcuno· e di comunicargli i segreti 
maggiori del mondo. Le verità più elevate non possono essere 
comunicate a voce;, così che una bocca le enunci e un orecchio 
le ascolti. Per comunicare le verità maggiori occorre invece che 
chi vuoi diventare discepolo venga -lentamente e gradatamente 
preparato, e che questa preparazione avvenga in modo che l 'ul­
tima conclusione, la comunicazione degli arcani, non si verifi­
chi dalla bocca ali' orecchio, ma che a un determinato momento, 
per virtù della preparazione, il discepolo arrivi al punto che il 
segreto, il mistero, sorga davanti a lui: non occorre così che 
venga pronunziato da una bocca, non occorre che venga udito da 

99 



un orecchio. Deve nascere nell'anima, per virtù di quel che si è 
svolto fra maestro e scolaro. Né vi è mezzo alcuno per strappa­
re gli ultimi segreti a un iniziato perché nessuno, con nessun 
mezzo del piano· fisico, può essere costretto a tradire con la sua 
bocca qualcosa dei segreti superiori. Del resto, anche se a qual­
cuno non maturo venissero comunicati oralmente alcuni dei 
segreti superiori che devono''na~cere spontanei dali' anima, ciò 
riuscirebbe nefasto anche a chi 1i comunica, perché resterebbe 
per il rimanente della sua incarnazione completamente in pote­
re del suo ascoltatore. Questo però non può mai accadere se- il 
maestro soltanto prepara, e il discepolo lascia che le verità gli 
vengano generate dali' anima. 

Quando lo si sa, si comprende . anche la ragione per cui il 
vangelo originario di Matteo non poteva senz' altro essere comu­
nicato: gli uomini non erano maturi per quel che conteneva. Se 
neppure Gerolamo, padre della chiesa, era maturo, tanto meno 
lo erano gli altri. Per questo gli Ebioniti *, che· erano originaria­
mente in possesso di quelle comunicazioni, semplicemente non 
le comunicarono perché, se,accolte da persone 'immature, sareb­
bero state talmente travisate che avrebbero appunto servito, 
come dice Gerolamo, non a edificare ma a demolire. Ora Gero­
lamo vedeva ciò, ma nondimeno acconsentì a.· comunicare il 
vangelo di Matteo al mondo in un determinato modo. Questo 
scritto è stato cioè comunicato al mondo in un determinato 
modo, e ha esercitato un'azione nel mondo. Se ci guardiamo 
attorno e osserviamo come esso abbia operato, le verità occulte 
ci permetteranno di comprendere-molte cose. Sul terreno del­
l'occultismo chi potrebbe infatti ammettere che tutte le persecu­
zioni e cose simili, svoltesi nel mondo cristiano, possano ricon­
nettersi al principio del Cristo Gesù stesso? Sul terreno dell'oc­
cultismo chi potrebbe fare a meno di dirsi che qui deve essere 
fluito . qualcosa nell'evoluzione esteriore che non era nel senso 
dell'evoluzione cristiana, che insomma qui deve esservi un gran 
malinteso? · 

Ieri abbiamo detto co~e nel campo del cristianesimo si 
debba parlare per esempio di Apollonio di Tiana; ci siamo fatta 

100 

un'idea della sua grandezza e importanza e lo abbiamo perfino 
detto iniziato. Se sfogliamo .la letteratura cristiana antica, tro­
viamo invece che ovunque gli vengono mosse accuse, come se 
tutto quel che fece e compì fosse stato compiuto sotto l'influen~ 
za del diavolo. Si tratta qui non soltanto di un malinteso, ma di 
quello che si può chiamare un travisamento della sua personalità 
e della sua azione. È solo uno fra le tanti. Lo comprendiamo sol­
tanto se ci avvediamo che i Vangeli furono tramandati in un 
modo che dovette condurre a dei malintesi, e che attualmente, 
sul terreno dell' occultismo, abbiamo il compito di ritornare al 
veto senso del cristianesimo, contro il quale gli insegnamenti 
dei primi tempi commisero molti errori; ci riuscirà facile com­
prendere che il cristianesimo dovrà sperimentare il suo futuro in 
modo diverso dal passato. D'altra parte è stato detto che molto 
di quello di cui si è parlato poté veramente essere detto soltanto 
perché ci troviamo fra persone che hanno seguito la nostra evo­
luzione scientifica spirituale di questi ultimi anni, o che hanno 
la buona volontà di seguirla in avvenire, avendo sentimenti e 
disposizioni animi che che· permettono a queste comunicazioni 
di agire sulle loro anime. Poiché in sostanza fra il mistero del 
Golgota e i nostri tempi le anime hanno attraversato almeno 
un'incarnazione di tirocinio, si può parlare oggi dei Vangeli 

·senza tema di provocare danno~ 
Osserviamo così il fatto singolare che i Vangeli dovettero 

venir comunicati, ma che il cristianesimo poté essere compreso 
soltanto nella sua forma più imperfetta e che i Vangeli favoriro­
no un metodo di ricerca per cui . essa non riesce più a orientarsi 
fra quel che è storico e quel che non lo è; così che alla fine tutto 
può venir negato. Quella che è da vedere come la forma origi~ 
naria del cristianesimo dovrà perciò penetrare nei cuori e nelle 
anime e creare una nuova forza, affinché ciò che ora verrà 
incontro agli uomini possa essere accolto da chi poté sentire 
degnamente gli avvenimenti dal battesimo di Giovanni fino 
ali' evento del Golgota. 

Un'interpretazione dell'evento del Cristo dal punto di vista 
occulto è anche una preparazione necessaria per le anime che 

101 



nel prossiwo avvenire dovranno sperimentare il nuovo e che, 
con nuove facoltà, dovranno poter guardare nel mondo. L'anti­
ca forma dei Vangeli acquisterà· il suo completo valore soltanto 
quando si imparerà ·a leggere grazie alla cronaca d eli' akasha, 
che sola è capace di restituirglielo. Soprattutto l 'intero signifi­
cato dell'evento del Golgota non potrà essere completamente 
descritto che dalla ricerca o"èc4lta. Quel che può risultare alle 
anime umane da tale evento verrà riconosciuto soltanto quando, 
per mezzo della ricerca occulta, se ne scoprirà ìl significato ori­
ginario. Nei prossimi giorni, per quanto sia possibile riuscirvi in 
un breve ciclo di conferenze, tenteremo di far luce su tutto ciò 
che l'anima umana :può sperimentare in se stessa sotto l'in­
fluenza dell'impulso del Cristo, per elevarci poi a una cono­
scenza più profonda di che cosa avvenne in Palestina e sul Gol­
gota; più profonda di quanto fino ad ora non sia stato possibile 
fare. 

102 

QUINTA CONFERENZA 

Karlsruhe, 9 ottobre 1911 

Se riflettiamo sul modo in cui dalle nostre conferenze risulta 
che l'impulso del Cristo vada considerato l'impulso che più 
profondamente è penetrato nei processi dell'evoluzione dell 'u­
manità, troveremo anche senza dubbio naturale che sia necessa­
rio un certo impegno delle nostre forze spirituali proprio per 
intendere il completo significato e tutta l'estensione dell'impul­
so del Cristo. Molti commettono l'errore di dire che gli eventi 
più elevati del mondo debbano essere compresi con la massima 
facilità e che se qualcuno, per parlare delle sorgenti dell'esi­
stenza, deve esprimersi in modo complicato, basta questa ragio­
ne per respingere le sue parole; dovrebbe infatti valere la massi~ 
ma che la verità deve essere semplice. In ultima analisi certa­
mente essa è semplice, ma se vogliamo imparare a conoscere 
quel che vi ha di più alto a un determinato gradino, non è diffi­
cile rendersi conto che occorre prima seguire una via che ci per­
metta di comprenderlo. Così dovremo nuovamente raccogliere 
molti elementi per poterei orizzontare da un determinato punto 
di vista_ sulla completa grandezza e sull'intero significato del­
l'impulso del Cristo. 

Basta esaminare le Epistole di Paolo (del quale sappiamo che 
cercò di incorporare appunto la parte soprasensìbile dell'entità 
del Cristo nella cultura umana) per accorgersi ben presto che 
Paolo collegava per così dire l'intera evoluzione d eli 'umanità al 
concetto, all'idea del Cristo. Indubbiamente, se lasciamo agire 
su di noi le Epistole di Paolo, ci troviamo alla fine dinanzi a 
qualcosa che, per la sua straordinaria semplicità e per la pene­
trante profondità delle parole e delle frasi, esercita su di noi 
un'impressione importantissima. Ma questo avviene soltanto 
perché Paolo stesso, attraverso la sua iniziazione, si è sollevato 
a una semplicità che non può essere il punto di partenza della 
verità, ma la conseguenza, ma meta. Se vogliamo penetrare in 

103 



quel che in sostanza, con parole di monumentale semplicità, si 
trova espresso in Paolo sull'entità del Cristo, dovremo cercare 
di avvicinarci col nostro metQdo antroposofico alla comprensio­
ne della natura umana, poiché proprio per il suo progresso evo­
lutivo, sulla terra abbiamo avuto l'impulso del Cristo. 

Consideriamo perciò quel che già sappiamo della natura 
umana, quale si presenta allo ·sgtJ:ardo occulto. Dividiamo la vita 
umana nelle due parti che risultano rispetto al decorso del 
tempo: il periodo fra la nascita o la concezione e la morte, e il 
periodo che corre fra la morte e una nuova nascita. Se conside­
riamo anzitutto l 'uomo quale ci si presenta nella vita fisica, sap­
piamo che lo sguardo occulto lo vede come una quadruplice 
unità, però in corso di evoluzione, costituita di corpo fisico, 
corpo eterico, corpo astrale e io. Sappiamo pure che per com­
prendere l'evoluzione umana occorre conoscere la·verità occul­
ta, e cioè che l'io, di cui si diventa coscienti nei sentimenti e 
nelle sensazioni se ci si . astrae semplicemente dal mondo este­
riore e si cerca di vivere in noi stessi, per lo sguardo occulto 
passa da incarnazione a incarnazione; Sappiamo·però anche che 
in certo modo l'io è avvolto (sebbene "avvolto" non sia un ter­
mine giusto, per ora possiamo servircene) dalle altre tre parti 
costitutive della natura umana: corpo astrale, corpo eterico e 
corpo fisico. Del corpo-astrale sappiamo che in un certo senso è 
un compagno dell'io attraverso le diverse incarnazioni. Sebbene 
durante il kamaloka gran parte del corpo astrale venga elimina­
ta, nondimeno il corpo astrale ci rimane attraverso le incarna­
zioni come una specie di corpo di forze che riunisce quel tanto 
di progresso morale, intellettuale ed estetico che abbiamo accu­
mulato in un 'i11carnazione. Il vero progresso viene riunito dalla 
forza del corpo astrale e trasportato da un'incarnazione n eli' al­
tra, per così dire connesso con l'io che, quale base eterna in noi, 
passa da incarnazione a incarnazione. Sappiamo inoltre che 
certo una gran parte del corpo eterico viene abbandonata subito 
dopo la morte, ma che nondimeno ce ne rimane un estratto che 
portiamo con noi da un'incarnazione all'altra. Succede che nei 
primi giorni immediatamentè dopo la morte abbiamo una specie 

104 

di visione retrospettiva: ci appare come in -un grande quadro la 
nostra passata vita e di quella visione retrospettiva prendiamo 
con noi la sintesi, l'estratto, quale risultato eterico. Il rimanente 
del corpo eterico ritorna al mondo eterico universale in una 
forma o nell'altra, a seconda dell'evoluzione della persona in 
questione. Se indirizziamo lo sguardo alla quarta parte costituti­
va dell'entità umana, al· corpo fisico, sembra anzit;utto che e~o· 
semplicemente scompaia nel mondo fisico. Del resto si potreb­
be dire che ciò può venir dimostrato anche esteriormente nel 
mondo fisico perché, per quel che si vede, il corpo fisico in un 
modo. o nell'altro si dissolve. Il problema, e chiunque si occupi 
di scienza dello spirito dovrebbe porselo, è ora il seguente: tutto 
ciò che la conoscenza esteriore fisica ci può dire della sorte del 
nostro corpo fisico non è forse tutto maya? In sostanza la rispo­
sta non è tanto lontana per chi abbia incominciato a comprende­
re la scienza dello spirito. Quando si sia cominciata a compren­
dere la scienza dello spirito, si riconosce che tutto ciò che ci pre­
senta l'apparenza sensibile è maya, illusione esteriore. Come ci 
si può attendere che sia realmente vero, nonostante l' appa,renza, 
che il corpo fisico, abbandonato· alla tomba o al fuoco, sparisca 
senza lasciar traccia di sé? Forse dietro alla maya, che appunto 
si palesa ali' apparenza sensibile; si nasconde qualcosa di molto 

· più profondo. -
Ma procediamo oltre. Pensiamo che, per comprendere l'evo­

luzione della terra, dobbiamo conoscere le passate incarnazioni 
del nostro pianet~; dobbiamo studiare le incarnazioni di Satur­
no, del Sole e della Luna. Dobbiamo dire che come ogni singo­
lo uomo, anche la terra ha attraversato le sue incarnazioni, e che 
il nostro corpo fisico è stato preparato· nell'evoluzione umana 
fin dallo stato satumio della terra. Mentre di corpo eterico, 
corpo astrale e io umani, nel senso odierno, non si può affatto 

· parlare al tempo di Satumo, il germe per il corpo fisico viene 
invece già pos~o durante I' evoluzione di Saturno, viene in certo 
qual modo incorporato n eli' evoluzione. Durante lo stato solare 
dellà terra quel_ germe viene trasformato, e in tale sua forma tra­
sformata viene incorporato -il corpo eterico. Durante lo stato 

105 



lunare dell_!t terra il corpo fisico viene nuovamente trasformato, 
e a lato del corpo eterico, che si presenta pure con forma modi­
ficata, gli viene incorporato il corpo astrale. Durante lo stato ter­
restre gli vien poi incorporato l'io. Se l'apparenza sensibile 
fosse giusta, dovremmo ora dire: ciò che ci venne incorporato 
durante lo stat6 satumio, e che è diventato il nostro corpo fisi­
co, viene semplicemente disoiç>lto o bruciato negli elementi 
esteriori, dopo che attraverso ·milioni e milioni di anni, durante 
gli stati di Satumo, del Sole e della Luna, importantissimi sfor­
zi sovrumani, cioè di entità divino-spirituali, furono fatti per 
produrre appunto il corpo fisico! Ci si presenterebbe il fatto 
strano che, attraverso quattro o anche tre gradini planetari 
(Satumo, Sole e Luna), un'intera schiera di spiriti lavori alla 
produzione di un elemento cosmico, quale il nostro corpo fisico, 
affinché esso, durante lo ·stato terrestre, sia destinato a sparire 
ogni volta che un uomo muore. Sarebbe uno strano spettacolo se 
avesse ragione la maya, e l'osservazione esteriore non conosce 
che questa. 

Ora chiediamoci: la maya può forse aver ragione? 
A tutta prima sembra indubbiamente che in questo caso la 

conoscenza occulta le dia ragione perché; strano a dirsi, l' osser­
vazione occulta sembra concordàre ·in questo caso con la maya. 
Se ricordiamo quel che ci viene descritto dalla conoscenza spi­
rituale sull'evoluzione dell'uomo dopo la morte; vedremo che in 
effetti in tale descrizione non viene quasi tenuto conto del corpo 
fisico. È detto che· il corpo fisico viene ·deposto, abbandonato 
agli elementi della terra. Poi si parla del corpo eterico, del corpo 
astrale e dell'io, e non viene ulteriormente considerato il corpo 
fisico; sembra quasi che per il silenzio della conoscenza spiri­
tuale si dia ragione alla conoscenza della maya. Così sembra, e 
in certo modo è giusto che la scienza dello spirito parli così, per 
la semplice ragione che il resto deve essere lasciato. alle consi­
derazioni più profonde della cristologia perché, nei riguardi del 
corpo fisico, non possiamo affatto parlare giustamente di quello 
che trascende la maya; se l'impulso del Cristo, e tutto ·ciò che vi 
si riconnette, non viene prima sufficientemente spiegato. 

106 

Se osserviamo anzitutto il corpo fisico quale esso si presenta 
alla coscienza umana in momenti decisivi, ci risulta qualcosa di 
molto singolare. Osserviamo ora la coscienza di tre popoli 
diversi, tre forme di coscienza umana, e vediamo quale coscien­
za essi abbiano avuto appunto in epoche decisive dell'evoluzio­
ne dell'umanità, riguardo a tutto ciò che è connesso col nostro 
corpo fisico. Cominciamo con i Greci. 

Sappiamo che i Greci sono il popolo importante che svolse il 
periodo giusto della sua evoluzione nel quarto periodo di civiltà 
postatlantica. Sappiamo che il quarto periodo inizia per noi a un 
dipresso col settimo, ottavo e nono secolo prima della nostra 
era, e termina nel tredicesimo, quattordicesimo e quindicesimo 
secolo della nostra era, cioè dopo l'evento di Palestina. Si può 
senz'altro avvalorare con facilità quel che è stato appena detto 
riguardo a questo periodo con le comunicazioni, le tradizioni e i 
documenti esteriorLVediamo che le prime notizie appena un po' 
chiare sulla Grecia risalgono soltanto al sesto e settimo secolo 
prima della nostra era, mentre ci pervengono notizie leggenda­
rie da tempi anche più remoti. Sappiamo· però anche che quel 
che forma la grandezza del periodo storico greco proviene anco­
ra da tempi antecedenti, quando appunto si svolgeva anche in 
Grecia il terzo periodo di civiltà postatlantica. Così le ispirazio­
ni- di Omero risalgono ai tempi che precedettero il quarto perio­
do postatlantico; ed Eschilo*, che visse in tempi così remoti 
tanto che molte delle sue opere sono andate completamente per­
dute, ci ricorda i drammi dei misteri di cui egli ci offre solo una 
eco. Così il terzo periodo postatlantico estende la sua influenza 
nel periodo greco, ma il quarto periodo di civiltà postatlantica si 
esprime appieno nella Grecia. Dobbiamo quindi dire che la 
mirabile civiltà greca è la più pura espressione del quarto perio­
do postatlantico. Un detto mirabile ci risuona dalla Grecia, paro­
le che ci permettono di guardare a fondo n eli' anima degli" uomi­
ni che sentivano completamente nel senso greco. Ci risuonano 
le parole dell'eroe: «Meglio essere un mendicante sulla terra, 
che un Re nel regno delle ombre!»* Sono parole che rivelano 
sentimenti profondissimi dell'anima greca. Si potrebbe dire: 

107 



tutta la bellezza e la grandezza classiche per il perfezionamento 
d eli' ideale umano nel mondo esteriore che ci sono rimaste dal 
periodo greco, risuonano in certo modo· da quelle parole. Ricor­
dando i tempi greci, ci fanno riflettere sul mirabile sviluppo del 
corpo umano nella ginnastica greca, nei grandi giuochi della 
Grecia, nei giuochi che· attualmente, come in caricatura, vengo­
no imitati soltanto da chi noÌì"iQ.tende affatto che cosa fu vera­
mente la Grecia. Bisogna tener cònto che ogni tempo deve avere 
i propri ideali se si vuoi comprendere come quell'educazione 
del corpo fisico, quale si presenta nella sua forma sul piano fisi­
~o, fosse· uno speciale privilegio dello spirito greco; e come 
Inoltre l'espressione dell'ideale artistico plastico dell'uomo 
l'importanza data alla figura umana nella scultura, dovesse esse~ 
re a sua volta un privilegio della Grecia. Se inoltre osserviamo 
lo sviluppo· della coscienza umana, come si manifesta per esem­
pio in un Pericle,. con la quale l 'uomo tendeva a ciò che è uni­
versalmente umano, rimanendo d'altra parte solidamente pian­
tato con i piedi sul terreno e sentendosi signore e re n eli' ambito 
della sua città, se lasciamo agire su di. noi tutto questo, dobbia­
mo dire che il vero amore era diretto alla forma umana quale si 
presentava sul piano fisico, e che anche l'estetica era rivolta al 
perfezionamento di quella forma. Dove era talmente amato e 
compreso quel che dell'uomo risiede sul piano fisico, ci si pote­
va abbandonare anche al pensiero: quando ciò che dà all'uomo 
questa bella forma sul piano·fisico viene tolto alla natura umana 
il residuo che rimane non può venir apprezzato quanto ciò eh~ 
ci viene tolto dalla morte! .Questo grande amore della forma 
esteriore conduceva di necessità a considerare con occhio pessi­
mistico quel che rimane dell'uomo dopo aver varcato la porta 
della morte. Possiamo quindi comprendere bene l'anima greca 
se il medesimo occhio, che guardava con tanto amore la forma 
esteriore, si sentiva triste al pensiero che tale forma venisse tolta 
all'individualità umana e che essa proseguisse la sua vita senza 
quella forma. Prendiamo quindi quello che cosi ci è risultato, 
per ora solo dal lato del sentimento, e diciamo che in Grecia gli 
uomini amavano e apprezzàvano soprattutto la forma esteriore 

108 

del corpo fisico e sentivano tutta la tristezza del suo tramonto 
netla morte. 

Consideriamo ora un'altra coscienza che si sviluppò press' a 
poco. contemporaneamente. Conside~iamo la coscienza del 
Buddha che poi è passata da lui nei suoi seguaci. Ali' incirca 
abbiamo il contrario della Grecia. Basta ricordare l'essenza 
delle quattro grandi verità del Buddha: in esse ci vien detto che 
l'individualità umana viene portata dalle passioni in questa esi­
stenza in cui si trova avvolta nella forma fisica esteriore. In che 
esistenza? In un'esistenza della quale l'insegnamento del 
Buddha dice: la nascita è dolore, la malattia è dolore, la vec­
chiaia è dolore, la morte è dolore. L'essenza del buddismo tende 
quindi a dire che, per rp.ezzo di tutto quanto ci avvolge in un 
involucro corporeo, la nostra individualità, che con la nascita 
discende da altezze divine spirituali e a quelle risale nuovamen­
te quando varchiamo la porta della morte, viene consegnata al 
dolore dell'esistenza, alla sofferenza dell'esistenza; per diventa­
re liberi dall'esistenza esteriore e gettare l'involucro esteriore, 
in sostanza vi può essere solo un rimedio per gli uomini, quello 
espresso nelle quattro grandi sante verità del Buddha: trasfor­
mare l'individualità al punto che essa si trovi presto in condi­
zioni di poter gettare via l'involucro esteriore. Qui dunque opera 
il sentimento opposto a quella- seritito dai Greci. Quanto forte­
mente il greco amava e apprezzava l 'involucro esteriore corpo­
reo e sentiva con tristezza il suo abbandono, altrettanto poco il 
seguace del Buddha lo apprezzava e lo considerava come qual­
cosa di cui occorre spogliarsi al più presto. Da questo risultava 
che venisse osteggiata la tendenza ali' esistenza, avvolta in un 
involucro corporeo. 

Vediamo ora di penetra:t::e più a fondo appunto nelle idee del 
Buddha. In esse ci si presenta quella_ che esiste nel buddismo 
come una specie di concezione teorica delle successive incarna­
zioni umane. Non si tratta di quel che una singola persona pensa 
della -teoria del Buddha, ma piuttosto di ciò che è penetràto nella 
coscienza del buddista. Già spesso l 'ho caratterizzato dicendo 
che la migliore occasione per sentire che cosa deve provare un 

109 



b~ddista circa le successive incarnazioni è di approfondire il 
discorso tramandatoci fra il re Milinda e un saggio buddista*. Al 
r~ Milinda, arriva_to in carrozza, viene insegnato dal saggio bud­
dista Nagasena. di pensa~e se la carrozza abbia qualcosa in più, 
oltre le ruote, Il timone, la cassa, il sedile e così via. «Se sei 
venuto nella tua carrozza, o gran Re» dice il saggio Nagasena 
«pensa che tutto quanto hai din~nzi a te nella carrozza non sono 
altro che le ruote, il timone, la càssa, il sedile eccetera· nulla vi 
è oltre la parola che comprende le ruote, il timone la' cassa il 
sedile e così via. Non puoi cioè parlare di una spe~iale indi~i­
dualità della carrozza, ma devi renderti conto che "carrozza" è 
una par~la vuota, se pensi _a qualcosa di diverso dalle sue parti». 
Il .s~ggio Nagasena sceghe anche un altro . paragone per il re 
Mihnda: «Osserva la-mandorla che cresce sull'albero e conside­
ra che da un _altro f~!to era stato preso il seme che è stato posto 
n~~la terra a Imputndire; che da esso è· cresciuto l'albero e quin­
di tl frutto, la nuova mandorla. ·Puoi tu dire che il frùtto sull'al­
bero abbia qualcosa di comune, oltre il nome e la forma esterio­
re, con il frutto che era stato preso come seme e, posto nella terra 
a imputridire?». Nagasena intende dire che l'uomo ha altrettan­
to in comune con l 'uomo delle sue . precedenti incarnazioni, 
quanto la mandorla sull'albero con l'altra mandorla che era stata 
posta quale· seme nella terra. Chi credesse che l'uomo che ci si 
presenta e che viene portato via dal soffio della morte sia qual­
cosa d'altro che nome e forma, penserebbe il falso, quanto chi 
n~ll~ carrozza, nel nome carrozza, credesse contenuto qualcosa 
di diverso dalle sue parti: ruote, timone, e così via. Dalla prece­
dente incarnazione non passa nella nuova quel qualcosa che 
l'uomo chiama il suo io. 

Questo" è importante e va sempre ripetuto: non si tratta di 
interpretare in _un modo o nell'altro questa o quella parola del 
Bud~a, ma di osservare come il buddismo abbia agito nella 
coscienza del popolo e che cosa ha dato alle anime. Quel che ha 
~ato alle anime viene espresso in modo chiarissimo e significa­
tivo nel paragone che il saggio buddista fa. al re Milinda. Di 
quello che noi chiamiamo io' e di cui diciamo che viene anzi tut-

110 

to sentito e percepito dali 'uomo quando riflette .sulla propria 
interiorità, il buddista dice: in conclusione è qualcosa che scor­
re· e che appartiene alla maya come tutto il resto, qualcosa che 
non passa da un'incarnazione nell'altra. 

·Già una volta ho ·detto che un saggio cristiano, per fare un 
parallelo col saggio buddista, avrebbe parlato diversamente al re 
Milinda. Il saggio buddista diceva al Re: «Osserva la carrozza 
con le ruote, il timone e così via; sono parti della carrozza, e 
oltre ad esse ia carrozza non è che nome e forma; nella carroz­
za, con il nome di carrozza, nulla ti vien dato di reale; se vuoi 
arrivare al reale devi nominare le parti». Nel medesimo caso il 
saggio cristiano avrebbe parlato nel modo seguente: «0 saggio 
re Milinda, tu sei venuto adesso in carrozza. Osservala: vi puoi 
scorgere solamente le ruote, il timone, la cassa e così via. Ma ti 
chiedo ora se puoi essere condotto qui dalle sole ruote, se puoi 
essere condotto qui solo dal timone, se puoi essere condotto qui 
solo dal sedile. Tu non puoi dunque esser condotto qui su nes­
suna delle singole parti della carrozza. In quanto parti, esse for­
mano la carrozza, ma sulle parti non puoi venir condotto qui. Se 
l'insieme delle parti forma la carrozza, occorre però qualcosa 
oltre ad esse; per la carrozza occorre cioè il ben determinato 
pensiero che lega fra loro ruote, timone, cassa e così via. Il pen­
siero della carrozza è qualcosa di assolutamente necessario; non 
lo puorvedere, ma lo devi pur riconoscere». Il saggio sarebbe 
poi passato all'uomo e avrebbe detto: «Del singolo uomo puoi 
vedere soltanto il corpo esteriore, le sue azioni e le sue espe­
rienze animiche; in lui vedi altrettanto poco il suo io, quanto 
vedi il nome carrozza nelle sue singole parti. Ma come vi è qual­
cosa del tutto diverso nelle parti, e cioè quel che- ha potuto con­
durti qui, così pure nell'uomo, in tutte le sue parti, vi è qualco­
sa del tutto diverso che fornia appunto l'io._ L'io è qualcosa di 
reale, di soprasensibile, che passa da incarnazione a incarnazio­
ne». 

Come dobbiamo raffigurarci a un dipresso lo schema della 
dottrina buddistica della reincarnazione, conformemente alla 
sua pura teoria? 

111 



Con il cerchio vogliamo indicare la comparsa di un uomo fra 
nascita e morte. Poi l 'uomo muore. Il momento della sua morte 
viene indicato con la linea AB. Che cosa Ì'imane di tutto ciò che 
è racchiuso n eli' esistenza attuale fra nascita e morte? Rimane 
una somma di cause, i risultati delle azioni, tutto cìò che I 'uomo 
ha fatto di buono o di cattivo, di bello o di brutto, di abile o di 
stolto. Quel che rimane continua ulteriormente la sua azione 
come causa, e forma un nucleo di cause C per l'incarnazione 
successiva. Attorno a questo nucleo di cause si organizza. nella 

A 

successiva incarnazione D un nuovo involucro corporeo che 
sperimenta nuovi fatti e nuove esperienze conformemente al 
passato nucleo di cause. Di queste esperienze rimane per la suc­
cessiva incarnazione nuovamente un nucleo di cause E che 
include quel che in essa deriva dalla precedente incarnazione, e 
poi quello· che vi si aggiunge di completamente indipendente 
durante questa incarnazione, in modo da formare a sua volta il 
nucleo di cause per l'incarnazione successiva e così di seguito. 
In altre parole, ciò che passa attraverso le incarnazioni si esau-

112 

risce in cause ed effetti che, senza che un io comune tenga 
insieme le incarnazioni, estendono la loro azione da un 'incarna­
zione ali' altra. Se dunque in questa incarnazione mi denomino 
"io", non è perché il medesimo io già esistesse n eli' incarnazio­
ne precedente; della incarnazione precedente vi sono infatti solo 
i risultati karmici; quello che chiamo il mio io è soltanto una 
maya de li' attuale incarnazione. . 

Chi conosce veramente il buddismo lo deve rappresentare In 
questo modo, e deve rendersi conto che quello che noi chiamia­
mo io non trova affatto posto nel buddismo. 

Esaminiamo ora quello che sappiamo dalla conoscenza 
antroposofica. Da che cosa l 'uomo è in condizione di formare il 
suo io? A seguito dell'evoluzione terrestre. Soltanto nel corso 
dell'evoluzione terrestre l'uomo è arrivato a formare il suo io. 
Al corpo fisico, al corpo eterico e al corpo astrale si è aggiunto 
sulla terra l'io. Orbene, se ci ricordiamo di quanto è stato detto 
sulle fasi di evoluzione de li 'uomo durante i periodi di Saturno, 
Sole e Luna, sappiamo che durante l'evoluzione lunare il corpo 
fisico umano non aveva una forma determinata, e che soltanto 
sulla terra acquisì tale forma. Di conseguenza parliamo anche 
dell'esistenza terrestre come de li' epoca in cui gli Spiriti della 
forma, per la prima volta, intervennero e trasformarono il corpo 
fisico in modo che ora esso ha la sua forma. Tale formazione del 
corpo umano fisico era però necessaria perché l'io potesse .affer­
marsi ne li 'uomo, perché il corpo fisico terreno formato si con­
trapponesse alla terra fisica e offrisse una base per la nascita 
dell'io che conosciamo. Se vi riflettiamo non ci riuscirà diffici­
le comprendere· anche il seguito~ 

A proposito della valutazione data all'io presso i Greci, 
abbiamo detto che esso trova la sua espressione nella forma 
esteriore umana. Passiamo ora al buddismo e ricordiamoci che 
esso, con la sua conoscenza, vuoi respingere e superare al. più 
presto possibile la forma -esteriore del corpo fisico umano. Vi è 
quindi ancora -da meravigliarsi • se nel buddismo non è affatto 
apprezzato quel che si lega alla forma del corpo umano? Quan­
to poco nell'intima essenza- del buddismo viene apprezzata la 

113 



forma esteriore del corpo fisico, altrettanto poco viene apprez­
zata la forma esteriore che occorre all'io per arrivare all'esi­
stenza; viene anzi completamente respinta. Il buddismo ha dun­
que perduto la forma dell'io come conseguenza della valutazio­
ne data alla forma del corpo fisico. 

Vediamo così queste due correnti spirituali. contrapporsi 
polarmente: la corrente greca, __ della quale sentiamo che valuta­
va soprattutto la forma esteriore del corpo fisico quale forma 
esteriore dell'io, e il buddismo, il quale richiede che la forma 
esteriore del corpo fisico, con qualsiasi aspirazione ali' esisten-· 
za, venga superata al più presto possibile, e che nella sua teoria 
ha perciò perduto completamente l'io. 

Fra queste due opposte concezioni del mondo vi è quella 
antica ebraica, ben lontana dal dare così poco valore ali 'io come 
il buddismo. Basta ricordare che nel buddismo è eresia ricono­
scere la continuità di un io da una incarnazione all'altra. Ma 
l'antichità ebraica· si attiene molto a quell'eresia. A nessun 
seguace dell'antichità ebraica sarebbe. venuto in mente di crede­
re che la scintilla divina vivente nell'uomo, a cui collegava il 
suo concetto dell'io, potesse andar perduta quando egli varca la 
soglia della morte. Se ·ci vogliamo render conto dell'atteggia­
mento dell'ebreo antico a questo riguardo, dobbiamo dire che 
egli si sentiva nella sua interiorità unito alla Divinità, intima­
mente unito; in certo qual modo sapeva di essere legato con i 
migliori fili della sua vita animica ali' essere della Divinità. 
L'antico ebreo aveva dunque un concetto dell'io del tutto diver­
so da quello del buddista, ma d'altra parte anche molto diverso 
da quello del greco. Esaminando l 'intera antichità si trova che la 
valutazione della persona e quindi anche la valutazione della 
forma umana esteriore, proprie dei Greci, non esistevano nel­
l'antichità ebraica. Al· greco sarebbe sembrata una vera assurdità 
il dire: «Non ti fare alcuna scultura, né immagine del tuo Dio»*. 
Non avrebbe compreso se qualcuno gli avesse detto di non farsi 
un'immagine del suo Zeus o del suo Apollo. Aveva infatti il sen­
time~to che la forma .esteriore fosse la cosa più nobjle, e che il 
massimo onore che SI potesse tributare agli dei fosse quello di 

114 

rivestirli della forma umana, da lui tanto apprezzata; nulla gli 
sarebbe sembrato più assurdo. del comandamento: non ti fare 
alcuna scultura, né immagine di Dio. L'artista greco di.ede la 
propria forma umana anche ai suoi dèi. Per diventare poi v~r~­
mente quel che pensava di essere, cioè un'immagine della DIVI-
nità, egli si dava alla lotta, alla ginnastica e così via. . 

L'antichità ebraica aveva però il comandamento: «Non ti fare 
alcuna scultura, né immagine di Dio» perché l'antico ebreo non 
apprezzava la forma esteriore come i Greci, perché l'avrebbe 
considerata indegna dell'essere della Divinità. Per quanto dun­
que l'antico ebreo fosse lontano dalbuddista, il quale .avrebbe 
preferito abbandonare completamente la forma estenor~ n~l 
passaggio della morte, altrettanto era lontano dal greco. L anti­
co ebreo riteneva che tale forma esprimesse appunto i comanda­
menti, le leggi dell'Entità divina, e si rendeva conto c~ e chi era 
veramente un uomo "giusto" trasmetteva alle successive gene­
razioni. attraverso la discendenza, quanto aveva raccolto di giu­
sto. N~n l'estinzione della forma, ma la trasmissione della 
forma attraverso la discendenza era presente all'antico ebreo. La 
concezione dell'appartenente ali' antico popolo ebreo si trovava 
come terza, nel centro, fra la concezione del buddista, che aveva 
perduto il val~re dell'io, e quella del greco che vedev~ nella 
forma corpore& quanto vi è. di più· elevato, sentendo tnstezza 
nella sparizione della forma corporea con la morte. · 

Così si contrapponevano le tre concezioni. Per comprendere 
meglio l'antichità ebraica dobbiamo renderei conto che per l'an­
tico ebreo ciò che apprezzava come proprio io, in un certo senso 
era al contempo l'io divino. Iddio continuava a_vivere nell'u­
manità, viveva nell'uomo. Nell'unione con Dio l'antico ebreo 
sentiva al contempo il proprio io. L'io che sentiva coincideva 
così con l'io divino; l'io divino lo portava ed era però anche atti­
vo in lui. Se il greco diceva di dare un valore tanto grande al suo 
io da considerare con orrore che cosa sarebbe diventato dopo la 
morte se il buddista diceva che la causa ·della forma esteriore 
uman~ doveva staccarsi il più presto possibile dali 'uomo, il 
seguace dell'antichità ebraica diceva: sono unito a Dio, è il mio 

115 



destino, e finché sono unito con lui io porto il mio destino. Nul­
l'altro conosco che l'identificazione del mio io con l'io divino. 
In questo modo di pensare de H' antico ebraismo, in mezzo fra 
pensiero greco e buddismo, non vi è a priori, come in Grecia, la 
disposizione alla tragicità di fronte al fenomeno della morte, 
sebbene tale tragicità vi si trovi in modo indiretto. Se è confor­
me al sentimento greco quel che dice l'eroe: «Meglio .essere 
mendicante sulla terra (cioè coh-. la forma corporea umana) che 
re nel regno delle ombre», l'antico ebreo non avrebbe potuto 
dire altrettanto perché sapeva che, se nella morte la sua forma 
corporea si distaccava, egli rimaneva tuttavia unito con Dio; non 
poteva abbandonarsi a un atteggiamento tragico solo per il fatto 
della morte. Nondimeno, sebbene indirettamente, la tendenza 
alla tragicità esisteva nell'antichità ebraica ed è espressa nel rac­
conto drammatico più mirabile che mai sia stato scritto n eli' an­
tichità, nel racconto di Giobbe. 

In esso vediamo come l'io di Giobbe si senta attaccato al suo 
Dio, e si trovi in conflitto con lui, ma in modo diverso da quel­
lo dell'io greco. Ci viene raccontato come una disgrazia dopo 
l'altra piombi su Giobbe, sebbene egli sia cosciente di essere un 
uomo giusto e di aver fatto tutto quel che poteva per conservare 
il nesso del suo io con l 'io divino. Mentre poi sembrava che la 
sua esistenza fosse benedetta e dovesse esserlo, il destino tragi­
co piomba su di lui. È cosciente di non aver commesso alcun 
peccato; è cosciente di averfatto quel che un giusto deve fare 
nei riguardi del suo Dio. Gli viene annunziato che le sue sostan­
ze e i suoi averi sono rovinati e che è stata uccisa tutta la sua 
famiglia; allora anche lui stesso, il suo corpo fisico, la forma 
divina, viene afflitta dalla malattia e dalle calamità. Giace mala­
to con la coscienza: quel che in me è in relazione· con il mio Dio 
si è sforzato di essere giusto nei Suoi riguardi; il destino che mi 
è stato imposto da Dio è ciò che mi ha messo nel mondo. Pure 
le azioni di Dio mi hanno colpito così severamente! Al suo fian­
co la moglie lo incita con parole strane a rinnegare il suo Dio. 
Le parole sono tramandate correttamente e corrispondono 
appieno a quelle che ci riferisce la cronaca dell' akasha: «Rinne-

116 

ga il tuo Dio poiché devi soffrire tanto e perch~ .e~li ti.ha P.o~~­
to queste sofferenze, e muori!>> Quale profondita Infinita VI e .In 
queste parole! Se perdi la coscienza del tuo ness~ col tuo Dio, 
se esci dal nesso divino, ti stacchi come una fogha dall'albero, 
e il tuo Dio non ti può più castigare! La perdita del ness~. co~ 
Dio è però al contempo la morte, perché fino a. quando l IO si 
sente legato con Dio, la morte non può raggiungerlo. Dev~ 
prima strapparsi dal suo nesso con ~io, e allo:a soltanto p~o 
arrivare la morte. L'apparenza estenore parla In. modo che In 
sostanza tutto sembra contro Giobbe il giusto; sua moglie vede 
le sue sofferenze e gli consiglia di rinnegare Iddio e morire; .i 
suoi amici vengono e dicono che deve aver commesso peccati, 
perché Iddio non castiga i giusti. Egli è però cosciente. che, per 
quanto riguarda la sua coscienza personale, non ha co~n:esso 
nessuna azione men che giusta. Di fronte a quello che gh SI pre­
senta nel mondo esteriore Giobbe si trova davanti a una tremen­
da tragedia, la tragedia di non poter c~mpre~dere tutt~ l'entità 
umana, quella di sentirsi legato con Dio, e di non captre come 
possa fluire da Dio quello che egli sperimenta. , . 

Pensiamo ora al peso che preme con tutta forza sopra un ani­
ma umana, e pensiamo che da quell'anima prorompo~ o le. par~­
le tramandateci nel racconto di Giobbe: «So che VIVe Il mio 
Redentore so che di nuovo sarò rivestito delle mie ossa, della 
mia pelle, 'so che vedrò il mio Dio con il quale sono unito!» La 
coscienza dell'indistruttibilità dell'individualità umana prorom­
pe malgrado sofferenze e dolori, prorompe dali' anima di Giob­
be: tanto forte era penetrata la coscienza dell'io ~ell'interiorit~ 
dell'antica religione ebraica. Ci si presenta propno qualcosa di 
molto strano. «So che vive il mio Redentore» dice Giobbe: «So 
che di nuovo sarò rivestito della mia pelle e che vedrò con i miei 
occhi lo splendore del mio Dio!» Giobbe ricollega ~ll'ide~ del 
Redentore il corpo est,eriore, la pelle, le ossa e gh occ~I ~he 
vedono fisicamente. E slrano che ad un tratto, nell antica 
coscienza ebraica che sta in mezzo fra la Grecia e il buddismo, 
si affacci la coscienza del significato della forma corporea fisi­
ca in relazione con l'idea del Redentore,. diventata poi terreno e 

117 



base per l'id~a del Cristo. Se osserviamo la risposta della moglie 
di Giobbe si chiariscono meglio tutte le parole di Giobbe: «Rin­
nega il tuo Dio e muori». Vale a dire: chi non rinnega il suo Dio, 
non muore. Ecco il significato di quelle parole. Ma che signifi­
ca morire? Morire significa abbandonare il corpo fisico. La 
maya esteriore sembra dire che il corpo fisico passa negli ele­
menti della terra e per così dirè'visparisce. Nella risposta della 
moglie di Giobbe vi è dunque il concetto: fai quello che occor­
re affinché il tuo corpo fisico· sparisca. Né potrebbe significare 
altro, altrimenti le successive parole di Giobbe non avrebbero 
senso. Potremo afferrarle soltanto se comprendiamo la ragione 
per cui Dio ci ha posti nel mondo, vale a dire l 'importanza del 
corpo fisico~ Giobbe stesso dice, perché questo appunto è nelle 
sue parole: so perfettamente che non occorre che io compia quel 
che fa sparire completamente il mio corpo fisico, ciò che è solo 
apparenza esteriore. Vi è una possibilità che esso possa venir 
salvato, perché il mio Redentore vive, e posso esprimerla sol­
tanto con le parole: in avvenire avrò di nuovo ricomposte la mia 
pelle e le mie ossa e con i miei occhi vedrò lo splendore del mio 
Dio; potrò ricevere l'ordinamento del mio corpo fisico ma per 
questo occorre che io abbia la coscienza che il mio Redentore 
vive. 

N el racconto di Giobbe, si potrebbe dire, ci si presenta per la 
prima volta una relazione fra la forma corporea fisica (che il 
buddista vorrebbe abbandonare e che il greco vede distaccarsi 
provandone tristezza) e la coscienza dell'io. Ci si presenta per la 
prima volta l'aspettativa di una salvezza della forma fisica cor­
porea, quale venne elaborata dalle gerarchie spirituali sull'anti­
co Saturno attraverso Sole e Luna, fin sulla Terra; se tale forma 
deve essere conservata, se di essa si deve dire che quello che ci 
è dato nelle ossa, nella pelle, negli organi sensori, ha un risulta­
to, si rende necessario aggiungere: «So che il mio Redentore 
vive». 

Qualcuno potrebbe chiedersi, dopo quello che ora è stato 
detto, se non sia strano che in qualche luogo del racconto di 
Giobbe risulti che il Cristo risveglia. i morti, salva la forma del 

118 

corpo che i Greci credevano sparisse. Vi si trova forse che, per 
l'evoluzione complessiva dell'umanità, non è vera, nel pieno 
senso della parola, la sparizione totale della forma corporea 
esteriore? sarà essa in qualche modo intessuta nell'intero pro­
cesso di evoluzione dell'umanità? ha tutto ciò una funzione nel­
l'avvenire, e dipende dall'entità del Cristo? 

La domanda è posta, e occorre quindi ampliare. quel che 
abbiamo finora udito dalla scienza dello spirito. Abbiamo udito 
che, quando varchiamo la porta della morte, conserviamo per lo 
meno il corpo- eterico, mentre deponiamo completamente il 
corpo fisico, lo vediamo abbandonato- agli elementi esterni. Ma 
la sua forma, che venne elaborata per milioni e milioni di anni, 
va perduta nella sua essenza o viene conservata in qualche 
modo? 

Questa domanda va considerata come il risultato delle nostre 
osservazioni odierne; domani esamineremo il problema in quale 
relazione si trovi l'impulso del Cristo, per l'evoluzione dell'u­
manità, col significato del corpo fisico, tenuto conto che esso, 
durante l'intera evoluzione terrestre, è stato abbandonato alla 
tomba, al fuoco o all'aria, e che la conservazione della sua 
forma è necessaria per l'avvenire dell'umanità. 

119 



SESTA CONFERENZA 

Karlsruhe, l O ottobre 1911 

Movendo dagli argomenti di cui ieri si è parlato, potremo 
avvicinarci alle questioni più importanti del cristianesimo e cer­
care di penetrare nella sua vera essènza. Vedremo che per que­
sta via soltanto si può afferrare che cosa l'impulso del Cristo è 
diventato per l'evoluzione dell'umanità, e che cosa esso dovrà -
diventare nell'avvenire. 

Quando la gente continua a ripetere che le risposte ai proble­
mi più elevati non devono essere complicate, ma che in ultima 
analisi la verità deve essere presentata ad ognuno nel modo più 
semplice; quando si ricorda che per esempio l'apostolo Giovan­
ni, nella sua tarda età,· riassunse come in un estratto il cristiane­
simo con le parole di verità: «Figlioli, amatevi!», nessuno dovrà 
però trame per proprio conto la deduzione di conoscere la natu­
ra del cristianesimo, la natura di ogni verità per gli uomini, e di 
esprimerla semplicemente con le parole: «Figlioli, amatevi!» 
L'apostolo Giovanni, per poter esprimere semplicemente quelle 
parole, dovette prima soddisfare molte condizioni. Anzitutto 
sappiamo che soltanto al termine della sua lunga vita, al suo 
novantacinquesimo anno, egli espresse quella massima, e che 
perciò soltanto in quella sua incarnazione aveva acquistato il 
diritto di esprimere tali parole; con esse ci mostra così che quel­
la massima, enunciata da un uomo qualsiasi, non avrebbe la 
medesima forza che ha, detta da lui. Ma egli raggiunse anche 
dell'altro. Sebbene la critica glielo contesti, egli è l'autore del 
Vangelo di Giovanni, dell'Apocalisse e delle Epistole di Gio- · 
vanni. Dunque non ha sempre detto durante la sua vita: «Figlio­
li amatevi», ma scrisse .un'opera che va considerata tra le più 
difficili dell'umanità: l 'Apocalisse, e un'altra, il Vangelo di Gio­
vanni, che penetra intimamente e nel modo più profondo nell'a­
nima umana. Acquisì il diritto di dire tali parole attraverso una 
lunga vita e per quello che avèva fatto. Se qualcuno rivive una 

120 

tale vita e fa quel che egli fece, e poi dice come lui: «Figlioli 
amatevi», veramente nessuno troverà niente da ridire. Dobbia­
mo però renderei conto che argomenti riassunti. in poche parole, 
per essere stati espressi in così poche parole, possono veramen­
te avere un grande significato, ma possono anche non averne 
alcuno. Quando qualcuno enuncia senz' altro una massima, 
magari carica di profondo significato se ricollegata alle sue pre­
messe e crede così di aver detto molto, mi ricorda un governa-' .. 
tore il quale, visitando una. prigione, chiese ad un ladro tvt 
custodito perché avesse rubato; questi rispose: perché avevo 
fame. Certo il modo per rimediare alla fame è una questione già 
molto dibattuta. Il governatore di cui si parla disse comunque al 
ladro che egli non aveva mai sentito si dovesse rubare quando si 
aveva fame, ma che invece si doveva mangiare. Indubbiam~nte 
è una risposta giusta dire che non si deve rubare quando st ha 
fame, ma mangiare. Il punto è sapere se la risposta in questione 
si adatti alla situazione corrispondente perché, anche se la rispo­
sta è vera, non è detto che abbia importanza o valore per deci­
dere la circostanza a cui si riferisce. Così lo scrittore dell' Apo­
calisse e del Vangelo di Giovanni può enunciare nella sua tarda 
età le parole «Figlioli amatevi» quale espressione dell'essenza 
del cristianesimo, mentre quelle medesime parole, dette da altri, 
possono suonare come una vuota frase. Dobbiamo dunque con: 
vincerei che occorre rintracciare fin da lontano le cose che et 
possono condurre alla comprensione del cristianesimo, per 
poterle poi applicare alle verità più semplici della vita quotidia-
na. 

Ieri abbiamo dovuto esaminare il grave problema di che cosa 
diventi per il pensiero moderno la parte della quadruplice entità 
umana che chiamiamo corpo-fisico. Vedremo come ciò a cui ieri 

· è stato accennato riguardo a tre punti di vista, e cioè a quello 
della Grecia, a quello degli ebrei e a quello del buddismo, ci aiu­
terà ·ad arrivare alla comprensione della natura del cristianesi­
mo. Quando esaminiamo il problema della sorte del corpo fisi­
co, ci troviamo. anzitutto di fronte a un ·quesito che occupa in 
effetti il centro dell'intera concezione cristiana del mondo; 

121 



veniamo inflitti condotti niente di meno che al problema essen­
ziale del cristianesimo, e cioè a come vada interpretata la resur­
rezione del Cristo, se dobbiamo ritenere che sia importante per 
la comprensione del cristianesimo comprendere il problema 
della resurrezione. 

Per sapere se questo sia importante, basta ricordarsi di quel _ 
che sta scritto nella prima EpiStela di Paolo ai Corinzi ( 15, 14-
20)*: . 

«Se poi Cristo non è risuscitato, vana è dunque la nostra pre­
dicazione, vana è anche la vostra fede. Saremmo anche scoper­
ti testimoni falsi di Dio perché abbiamo reso testimonianza con­
tro Dio dell'aver lui risuscitato Cristo, mentre non lo avrebbe 
risuscitato, se i morti non risorgono. Se infatti non risorgono i 
morti, neppure Cristo è risuscitato. E se Cristo non è risorto, è 
vana la vostra fede, siete tuttora nei vostri peccati; allora sono 
perduti·anche quelli che in Cristo si addormentarono; Se in que­
sta vita solamente speriamo in· Cristo siamo i più miserabili di 
tutti gli uomini. Ora però Cristo è risuscitato da morte, primo fra 
quelli che so n morti». · 

Dobbiamo osservare in proposito che il· cristianesimo, quale 
si estese nel mondo, emana anzitutto da Paolo. Se abbiamo 
acquistato la capacità di prendere le parole sul serio, non ci è 
permesso di sorvolare su queste parole importanti di Paolo e di 
lasciare insoluta la questione della resurrezione. Che cosa dice 
infatti Paolo? Che tutto il cristianesimo in generale non avrebbe 
giustificazione, che.l'intera fede cristiana non avrebbe senso, se 
la resurrezione non fosse un fatto reale. Questo dice Paolo, dal 
quale il cristianesimo ha preso le mosse come fatto storico. Con 
questo è detto nientedimeno che chi vuole rinunziare alla resur­
rezione deve rinunziare al cristianesimo nel senso di Paolo. 

Osserviamo gli ultimi due millenni e chiediamo agli uomini 
del presente, conformemente alle condizioni che hanno prepara­
to la civiltà attuale, quale atteggiamento debbono assumere in 
merito al problema della resurrezione. Non terrò conto per ora 
di quelli che addirittura negano del tutto Gesù; è infatti allora 
facilissimo venire a capo deì problema della resurrezione; in 

122 

ultima analisi il modo più facile di rispondere è dire che Gesù 
non è affatto vissuto, che non occorre dunque rompersi la testa 
sul problema della resurrezione. Se dunque prescindiamo da 
costoro, ci rivolgeremo a quelli che per esempio verso la metà o 
l 'ultimo terzo del secolo scorso adottarono le idee dei nostri 
tempi, nelle quali siamo ancora impigliati, per chiedere che cosa 
essi debbano pensare della resurrezione, sulla scorta di tutta la 
loro formazione. Se ci rivolgiamo a un uomo che ha esercitato 
grande influenza sul pensiero· di persone che si considerano 
molto illuminate, e cioè a Davi d Friedrich Strauss*, leggiamo 
nel suo scritto le seguenti parole su Reimarus, pensatore del 
secolo diciottesimo: «La resurrezione di Gesù è una vera parola 
d'ordine attorno alla quale non soltanto le diverse concezioni 
del cristianesimo, ma diverse concezioni del mondo e diversi 
gradini spirituali di evoluzione sono fra di loro in disaccordo». 
Quasi nel medesimo· tempo leggiamo in una rivista svizzera le 
parole: «Appena mi potrò convincere della realtà della resurre­
zione del Cristo, di questo assoluto miracolo, rinnegherò la con­
cezione moderna del mondo. Questo strappo a quella che riten­
go l 'inviolabilità dell'ordine della natura sarebbe uno strappo 
irrimediabile al mio sistema, al mio intero mondo di pensieri». 

Chiediamoci quanti uomini del presente, i quali in base ai 
punti di -yista attuali devono sottoscrivere queste parole e anche 
le sottoscriveranno, diremo che se dovessero riconoscere la 
resurrezione come fatto storico, rinnegherebbero tutto il loro 
sistema filosofico o ogni altro sistema, e chiediamoci come 
potrebbe adattarsi la resurrezione, come fatto storico, alla con­
cezione del mondo dell'uomo moderno. 

Ricordiamoci che già nella conferenza pubblica* abbiamo 
indicato che i Vangeli devono essere -anzitutto considerati come 
scritti iniziatici. I fatti principali descritti nei Vangeli sono in 
ultima analisi fatti iniziatici, processi che prima si svolgevano 
nel luogo più segreto dei templi misteriosofici quando un disce­
polo, giudicato degno, veniva iniziato dallo ierofante. Un tale 
discepolo, dopo una lunga preparazione, attraversava una specie 
di morte e una specie di resurrezione; doveva attraversare anche 

123 



determinate situazioni di vita che si ripresentano nei Vangeli, 
per esempio/l' episodio della tentazione, del monte degli Ulivi e 
simili. Questa. è la ragione per cui anche le descrizioni degli 
antichi iniziati, che non vogliono essere biografie nel senso 
ordinario della parola, somigliano tanto alle storie dei Vangeli 
sul Cristo Gesù. Quando leggiamo la storia di Apollonio di 
Tiana, o quella del Buddha stes~o o di Zarathustra, oppure la 
vita di Osiride, di Orfeo, quando leggiamo insomma la storia dei 
più grandi iniziati, spesso ritroviamo nella loro vita i medesimi 
tratti importanti che nei Vangeli ci vengono descritti per il Cri­
sto Gesù. Se anche . si deve ammettere che in questo modo si 
dovrebbero ricercare nelle cerimonie dell'iniziazione negli anti­
chi misteri i prototipi dei processi importanti che ci vengono 
descritti nei Vangeli, d'altra parte ci risulterà evidente che i 
grandi insegnamenti della vita del Cristo nei Vangeli sono ovun­
que accompagnati da singoli particolari, che non vogliono sol­
tanto essere una semplice ripetizione delle cerimonie dell'ini­
ziazione, ma che ci indicano trattarsi di una descrizione· diretta 
di fatti reali. Si deve pur dire che si riceve veramente un'im­
pressione realistica del vangelo di Giovanni leggendo il passo 
seguente (Cap. 20, 1-17): 

«Il primo giorno della settimana, Maria Maddalena andò al 
sepolcro, la mattina presto, mentre era ancora buio, e vide che 
dal sepolcro era stata tolta la pietra.· Allora, di corsa si reca da 
Simon Pietro e dall'altro discepolo che Gesù amava e dice loro: 
"Hanno portato via dal sepolcro il Signore, e non sappiamo dove 
l'abbiano messo". Uscì dunque Pietro con l'altro discepolo e 
andarono al sepolcro. Correvano tutt'e due insieme, ma quel­
l' altro discepolo corse più svelto di Pietro e arrivò prima al 
sepolcro. E, chinatosi, vide le bende per terra, tuttavia non 
entrò. Arrivò intanto anche Simon Pietro, che lo seguiva; egli 
entrò nella tomba e vide le bende per terra, e il sudario, che era 
sul capo di Gesù non per terra con le bende, ma ripiegato; -in un 
angolo a parte. Allora entrò dunque anche l'altro discepolo, che 
era giunto prima al sepolcro, e vide e credette. Infatti, non ave­
vano ancora compreso la Scrittura, secondo la quale egli dove-

124 

va risuscitare dai morti. I discepoli intanto se ne tornarono di 
nuovo a casa. Maria invece stava di fuori a piangere, vicino al 
sepolcro. Or, mentre piangeva, s'affacciò al sepolcro, e ci vide 
due angeli vestiti di bianco, seduti l'uno al capo e l'altro ai 
piedi, dov'era stato posto il corpo di Gesù. Ed essi le chiedono: 
"Donna, perché piangi?" Risponde loro: "Perché hanno portato 
via il mio Signore, e non so dove l'abbiano messo". Detto que­
sto, si voltò indietro e vide Gesù in piedi, ma non lo riconobbe. 
Gesù allora le domanda: "Donna, perché piangi? chi cerchi?" E 
lei, pensando che fosse l'ortolano, gli dice: "Signore, se l 'hai 
portato via tu, dimmi dove l'hai messo ed io lo prenderò!" Gesù 
allora la chiama: "Maria!" Essa, voltandosi, esclama in ebraico: 
"Rabbonì!'' che significa: Maestro! Gesù le dice: "Non mi toc­
care, perché non sono ancora asceso al Padre, ... ». 

Questa è una situazione descritta nei suoi particolari in modo 
che non manca quasi nulla se nella nostra immaginazione ce la 
volessimo rappresentare; per esempio, quando è detto. che uno 
dei discepoli corre più presto dell'altro, che il sudario che aveva 
coperto la testa si trova posato in luogo a parte e così via. Tutti 
i particolari con cui viene descritta la situazione non avrebbero 
senso, se non si riferissero a dei fatti. Già in altra occasione feci 
osservare che ci· vien raccontato come Maria non riconosca il 
Cristo Gesù. Feci pure notare còme non sia possibile che qual­
cuno, prima conosciuto, non si riconosca più tre giorni dopo 
nello stesso aspetto di prima! Il Cristo è dunque apparso a Maria 
con una figura trasformata; di questo dobbiamo tener conto, 
altrimenti quelle parole non avrebbero senso. 

Possiamo dunque parlare di due cose. Anzitutto che la resur­
rezione va da noi considerata come lo ·sviluppo storico dei 
risvegli· fatti nei sacri misteFi in ogni tempo, però con la diffe­
renza che nei misteri chi risvegliava i singoli discepoli era lo 
ierofante; nei Vangeli viene invece indicato che chi ha risve­
gliato il Cristo è_ l'entità ch-e chiamiamo Padre; il Padre stesso ha 
risvegliato il Cristo. Ci viene anche indicato che il processo, che 
in più piccole p~oporzioni si svolge di solito nella profondità dei 
misteri, venne presentato ali 'umanità dagli Spiriti divini sul 

125 



Golgota, e ~h e l'entità indicata come Padre agì ella stessa da 
ierofante per risvegliare il Cristo Gesù. Ci si presenta dunque 
anzitutto la massima intensificazione di quello che in minori 
proporzioni si svolgeva nei misteri. Inoltre tutti i fatti che si rife­
riscono ai misteri sono intessuti con descrizioni di tanti singoli 
particolari in modo che oggi ancora possiamo ricostruire dai 
Vangeli le situazioni in tutte lè''loro minuzie, come già abbiamo 
visto nel- quadro riportato .. Dobbiàmo osservare anche qualcosa 
di più importante, e cioè che devono avere un senso le parole: 
«Perché non avevano ancora -capito la Scrittura, secondo la 
quale egli doveva risuscitare dai morti. I discepoli dunque se ne 
tornarono a casa». Chiediamoci quindi di che cosa si erano potu­
ti convincere i discepoli fino ad allora. Con la massima chiarez­
za possibile ci viene descritto che i lini erano là, ma che la salma 
non vi era, non era più nella tomba. I discepoli di questo soltan­
to poterono convincersi, e nu~l'altro compresero quando torna­
rono a casa. Altrimenti le parole non avrebbero ~§enso. Quanto 
più si penetra profondamente nel testo, tanto più ci si deve dire 
che i discepoli, riuniti intorno al sepolcro, si convinsero che vi 
erano i lini, ma che la salma non vi era più; e rincasarono col 
pensiero: «Dove è andata la salma? Chi l'ha tolta dal sepolcro?» 

Dalla convinzione che la salma non vi è più, i Vangeli ci con­
ducono lentamente ai fatti per mezzo dei quali i discepoli si con­
vinsero in effetti della resurrezione. Da che cosa si convinsero? 
Perché, come _raccontano i Vangeli, il Cristo apparve loro di 
tanto in tanto, ed essi poterono dire: «Egli è qui»; a tal punto che 
Tommaso, chiamato -l 'Incredulo, poté toccar con mano le ferite. 
In breve, dai Vangeli si può vedere che i discepoli si convinsero 
della resurrezio,ne soltanto perché più tardi il Cristo si presentò 
loro da risuscitato. Che Egli fosse presente fu la prova per i 
discepoli. Se ai discepoli, dopo che gradatamente si erano con­
vinti che il Cristo viveva, sebbene già fosse morto, se ad essi 
fosse stata chiesta la vera sostanza della loro fede, avrebbero 
risposto di avere le prove che il Cristo viveva; non avrebbero 
parlato affatto come più tardi parlò Paolo, dopo aver sperimen­
tato l'evento di Damasco. · 

126 

Chi fa agire su di sé il Vangelo e le Epistole di Paolo noterà 
quale profonda differenza vi sia fra· la nota fondamentale dei 
Vangeli, riguardo al concetto della resurrezione, e il concetto 
che ne ha Paolo. Paolo paragona sì la sua convinzione sulla 
resurrezione con quella dei Vangeli perché, dicendo che il Cri­
sto è risuscitato, indica che il Cristo, dopo essere stato crocifis­
so, dal chiarore dello spirito comparve da vivo a Cefa, ai dodi­
ci, poi a cinquecento fratelli in una volta, e infine anche a lui 
stesso, il nato prematuramente. Così-comparve anche ai disce­
poli; a questo accenna Paolo. Le esperienze con il Risorto furo­
no uguali per Paolo e per i discepoli. -Ma egli subito aggiunge, 
ed è per lui l'evento di Damasco, la sua teoria mirabile e facile 
da capire sull'entità del Cristo. Dunque, dali' evento di Damasco 
in poi che cosa diventa per lui l'entità del Cristo? Diventa per 
lui il "secondo Adamo". Paolo distingue subito il primo Adamo 
dal secondo Adamo, il Cristo*. Egli chiama il primo Adamo il 
capostipite degli uomini sulla terra. Ma in che modo? Non 
occorre cercar lontano la risposta a questa domanda. Lo chiama 
il capostipite degli uomini sulla terra in quanto vede in lui il 
primo uomo dal quale sono discesi tutti gli altri uomini; per 
Paolo significa colui che ha trasmesso agli uomini il corpo che 
essi portano quale corpo fisico. Così tutti gli uomini avevano 
ereditato_ da Adamo il loro corpo fisico. È il corpo che ci si pre­
senta per primo nella maya e che è mortale; è il corpo ereditato 
da Adamo, il corpo corruttibile, il corpo fisico soggetto alla 
morte. Di tale corpo, a<;loperando il termine che non è cattivo, 
gli uomini si sono "rivestiti". Il secondo Adamo, il Cristo, viene 
da Paolo considerato come contrapposto a quello, -eome parteci­
pe interiormente del corpo incorruttibile, del corpo imperituro. 
Paolo premette che, per mezzo de li' evoluzione cristiana, gli 
uomini siano gradatamente in condizione di- far sùbentrare il 
secondo Adamo al primo; di rivestirsi del corpo incorruttibile 
del secondo Adamo, del Cristo, invece di quello corruttibile del 
primo Adamo. Paolo richiede appunto da tutti coloro che si 
chiamano cristiani quella convinzione, che sembra in opposizio­
ne con tutte le antiche concezioni del mondo. Come il primo 

127 



corpo corruttibile deriva da Adamo, così il corpo incorruttibile 
deve derivare dal secondo Adamo, dal . Cristo. Ogni cristiano 
dovrebbe quindi dirsi che in quanto discende da Adamo ha un 
corpo corruttibile, come lo aveva Adamo; in quanto si pone in 
un giusto nesso col Cristo, riceve dal Cristo, dal secondo 
Adamo, un corpo incorruttibile. Questa concezione risplende 
per Paolo direttamente dali' evento di Damasco. In altre parole 
Paolo che cosa vuoi dire? Potremmo forse spiegarlo con un sem­
plice disegno schematico. 

Se in un determinato momento abbiamo un certo numero di 
uomini (X) Paolo li farà risalire tutti, in base all'albero genea­
logico, al primo Adamo dal quale tutti discendono e che ha dato 
loro il corpo corruttibile. Secondo l'idea di Paolo deve ugual­
mente essere possibile qualcos'altro; Come per la loro umanità 
gli uomini possono riconoscere di essere affini, perché tutti 

128 

discendono da quell'unico uomo primordiale, da Adamo, così, 
sempre nel senso di Paolo, essi dovranno dire che come senza 
l'opera loro, per virtù delle condizioni fomite dalla riproduzio­
ne fisica dell'umanità, quelle linee vanno fatte risalire ad 
Adamo, così deve essere possibile. far nascere in noi qualcosa 
con un'altra possibilità. Come le linee naturali conducono in 
alto ad Adamo, così deve essere possibile tracciare linee che non 
conducono ali' Adamo corporeo con il corpo corruttibile, ma che 
ugualmente conducono al corpo che è incorruttibile e che, per 
virtù del nesso nostro col Cristo, si può ugualmente portare in 
sé, secondo il concetto di Paolo, così come si porta in sé il corpo 
corruttibile che proviene da Adamo. 

Per la coscienza moderna niente è più scomodo di questa idea 
perché, considerata spassionatamente, che cosa richiede da noi? 
Richiede qualcosa che per il pensiero moderno è tremendo. Il 
pensiero moderno ha discusso a lungo se tutti gli uomini discen­
dano da un unico uomo primordiale; per la coscienza fisica è 
un'ipotesi ancora sopportabile che tutti gli uomini siano discesi 
da un unico progenitore esistente una volta sulla terra. Paolo 
però richiede dell'altro. Egli dice: se tu vuoi diventare cristiano 
nel senso giusto, devi pensare che possa nascere e poi vivere in 
te qualcosa del quale tu debba dire che da esso si possono trae-

. ciare delle linee spirituali risalenti da quel che vive in te verso 
un secondo Adamo, verso il Cristo, proprio verso quel Cristo 
che è risorto il terzo· giorno dal sepolcro; proprio come tutti gli 
uomini possono tracciare delle linee che risalgono al corpo fisi­
co del primo Adamo. Da tutti quelli che si dicono cristiani Paolo 
richiede di far nascere in loro qualcosa che realmente è in loro 
e che, come il corpo corruttibile risale ad Adamo, riconduca 
invece a ciò che si è solleva_to il terzo giorno dal sepolcro in cui 
il corpo del Cristo Gesù era stato deposto.· Chi non ammette que­
sto non può stabilire alcun nesso con Paolo, non può dire di 
comprendere Paolo. Se nei riguardi del proprio corpo corruttibi­
le si discende dal primo Adamo, purché si trasformi la propria 
natura assimilandovi l'essenza del Cristo, si ha la possibilità di 
avere un secondo capostipite, vale a dire Colui che al terzo gior-

129 



no, dopo che il cadavere del Cristo Gesù era stato deposto sulla 
terra, è risorlo dal sepolcro. 

Ci sia comunque chiaro che questa è una condizione richie­
sta da Paolo,. per quanto possa riuscire incomoda per il pensiero 
moderno. Da questo principio paolino potremo poi avvicjnarci 
al pensiero moderno, ma non dobbiamo giudicare in altro modo 
quel che ci si affaccia così chiat:(!mente in Paolo, non dobbiamo 
sofisticare intorno a ciò che è èspresso così chiaramente in 
Paolo. È certo comodo interpretarlo allegoricamente e pretende­
re che egli abbia inteso dire chissà che cosa;. tutte queste illa­
zioni non hanno però senso. Se vogliamo connettervi un senso, 
anche se la coscienza moderna volesse. considerarlo una super­
stizione, non ci resta da dire altro che, secondo la descrizione di 
Paolo, il Cristo è risorto dopo tre giorni. Ma andiamo avanti. 

Vorrei aggiungere qui ancora l'osservazione che un'afferma­
zione come quella di Paolo, dopo avere egli raggiunto il culmi­
ne della propria iniziazione grazie all'evento di Damasco, l'af­
fermazione cioè del secondo Adamo e della sua resurrezione dal 
sepolcro, poteva sorgere soltanto in qualcuno che, per l'intero 
suo modo di pensare, per il suo abito· mentale, era uscito dalla 
civiltà greca, che aveva proprio radici nella civiltà greca, mal­
grado appartenesse al popolo ebraico, qualcuno che in un certo 
senso aveva sacrificato tutto il suo ebraismo alla concezione 
greca. Esaminando il problema più da vicino, che cosa afferma 
infatti Paolo in sostanza? Di quel che i Greci amavano e apprez­
zavano, e cioè la forma esteriore del corpo umano di cui essi 
avevano il sentimento tragico che dovesse terminare quando 
l 'uomo varca la soglia della morte, di tale forma esteriore Paolo 
diceva che essa si è risollevata trionfante dal sepolcro con la 
resurrezione del Cristo. 

Se ora vogliamo gettare un ponte fra queste due concezioni 
del mondo, dobbiamo ricordare che l'eroe greco, in base al suo 
sentimento di greco, diceva esser meglio vivere da mendicante 
nel mondo che da re nel regno delle ombre. Lo diceva perché, 
per il suo sentimento, era convinto che la forma esteriore del 
corpo fisico che egli amava,- andasse per sempre perduta var-

130 

cando la soglia della morte. Sul terreno da cui era cresciuta una 
simile disposizione tragica dell'anima imbevuta di bellezza, sul 
medesimo terreno si presentò Paolo, il propagatore del Vangelo 
anzitutto fra i Greci. Né ci allontaniamo dalle sue parole inter­
pretandole -così: quel che voi maggiormente appr~z~ate,. la 
forma umana del corpo, non perisce nel tempo, perche ti Cnsto 
è risorto, primo fra coloro che verranno risu~citat~ d~i mor~i! La 
forma fisica del corpo non va perduta, benst restttutta ali uma­
nità grazie alla resurrezione del Cristo. Ciò che i Greci m~g­
giormente apprezzavano venne loro restituito con la resurrezio­
ne da Paolo, I' ebreo compenetrato di cultura greca. Soltanto un 
greco poteva pensare e parlare a quel modo, ma soltanto un~ 
diventato tale, con tutte le premesse che al tempo stesso gh 
risultavano per la sua discendenza dali' ebraismo. Soltanto un 
ebreo diventato greco poteva parlare a quel modo, nessun. al!ro. 

Come possiamo avvicinarci a queste co.s~ dal punto ~~ vtsta 
della scienza dello spirito? Anzitutto arrtvtamo a captre che 
Paolo richiede qualcosa che fa uno strappo radicale nel pensie­
ro moderno. Vogliamo ora: cercare di avvicinarci nella prospet­
tiva punto della scienza dello spiri t~ a. ciò che Paolo. richiede. 

Prendiamo anzitutto quel che ct nsulta dalla sctenza dello 
spirito per farci un'idea delle affermazioni di Paolo. Dalle ~er~tà 
antroposofiche- più elementari sappiamo che l 'u?mo è .costttutto 
di corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale e 10. Chtedendo a 
qualcuno che si occupa un p~co di scie?-za dello spirit?, ~~ non 
profondamente, se conosce t1 corpo fistco umano, egh dtra cer­
tamente di conoscerlo benissimo perché lo vede quando un 
uomo gli si presenta davanti agli occhi. Le altre parti co~titutive 
sono immateriali invisibili, e non si possono vedere; t1 corpo 
fisico umano lo si conosce invece benissimo. Ma il corpo fisico 
ci sta veramente dinanzi agli occhi quando con la nostra vista 
abituale e la nostra intelligenza fisica ci troviamo di fronte a un 
uomo? Chiedo cioè chi abbia mai veduto un corpo fisico umano 
senza essere chiaroveggente. Che cosa abbiamo dinanzi agli 
occhi quando guardiamo soltanto con gli occhi fisici e co~~ 
prendiamo con l 'intelletto fisico? Un essere umano che pero e 

131 



costituito di corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale e io! 
Quando cioè un uomo ci sta dinanzi, ci si presenta un comples­
so organico formato di corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale 
e io. Non si può dire che un corpo fisico ci sta dinanzi; come non 
si può dire che vi è idrogeno in un bicchier d'acqua che ci si pre­
senta. L'acqua è composta di idrogeno e di ossigeno, come l 'uo­
mo è costituito di corpo fisico,~èOQJO eterico, corpo astrale e io. 
L'assieme costituito da corpo fisicò, corpo eterico, corpo astra­
le· e io è visibile nel mondo fisico, come l'acqua ·nel bicchiere. 
L'idrogeno e l'ossigeno però non si vedono, e sbaglierebbe­
grandemente chi volesse affermare di vedere l'idrogeno nell'ac­
qua. Altrettanto si sbaglia chi crede di vedere il corpo fisico, 
quando· vede un uomo nel mondo esteriore. L'osservatore dota­
to di intelletto e di sensi fisici non vede un corpo fisico umano, 
ma un esser:e con quattro. parti costitutive; vede il corpo fisico 
soltanto in quanto è compenetrato dalle sue altre parti costituti­
ve. Esso si presenta però trasformato, come l'idrogeno nell'ac­
qua quando è co·mpenetrato dali' ossigeno. L'idrogeno è infatti 
un gas, e l'ossigeno anche; abbiamo dunque due gas che riuniti 
ci danno un liquido. Perché dovrebbe dunque essere difficile 
capire che l 'uomo, quale ci si presenta nel mondo fisico, è molto 
dissimile dalle singole sue parti costitutive, dal·corpo fisico, dal 
corpo eterico, dal corpo astrale e dall'io, appunto come l'acqua 
è così dissimile dali 'idrogeno? Difatti è così; dobbiamo perciò 
dire che l 'uomo non deve fidarsi della maya in cui il corpo fisi­
co a tutta prima gli appare. Dobbiamo pensare il corpo fisico in 
tutt'altro modo se vogliamo av-vicinarci ali' essenza del corpo 
fisico umano. , -

L'osservazione del corpo fisico umano come tale è un diffi­
cile problema. della chiaroveggenza, uno dei più difficili. Sup­
poniamo infatti che nel mondo esteriore venga compiuto con 
l 'uomo un esperimento. simile alla scomposizione dell'acqua in 
idrogeno e ossigeno. Nella morte questo esperimento ·si compie 
nell'universo. Vediamo allora che l'uomo depone il corpo fisi­
co. Ma depone veramente il proprio corpo fisico? La domanda 
sembra davvero ridicola perché ci sembra ben chiaro che con la 

132 

morte si depone il corpo fisico. Ma che cosa depone l 'uomo con 
la morte? È qualcosa di cui per lo meno bisogna dire che ormai 
più non possiede quanto di più importante il corpo fisico ha 
nella vita, e cioè la forma che, dal momento della morte, comin­
cia ad essere distrutta nella parte del corpo fisico che è stata 
deposta. Abbiamo dinanzi a noi sostanze in decomposizione, e 
la forma non è più quella specifica. In ultima analisi sono ora 
deposte le sostanze e gli elementi che di solito ritroviamo anche 
nella natura e che per loro essenza non si darebbero una forma 
umana. La forma è però parte essenziale del corpo fisico umano. 

. Per lo sguardo chiaroyeggente comune è anzitutto davvero come 
se l 'uomo deponesse semplicemente le sostanze che vengono 
poi còndotte alla. decomposizione o alla cremazione, come se 
del suo corpo fisico altro non rimanesse. Dopo la morte la chia­
roveggenza comune può penetrare con lo . sguardo nell'assieme 
costituito da io, corpo astrale e corpo eterico durante il tempo in 
cuisi ha la visione retrospettiva della vita passata. Poi il chiaro­
veggente, n eli' esperienza che continua, vede staccarsi il corpo 
eterico, ne vede un estratto accompagnare l 'uomo, e vede 
disciogliersi il rimanente n eli' etere cosmico universale in un 
modo o nell'altro. Sembra iii effetti come se l'uomo avesse 
deposto con la morte il corpo fisico, con le sue "sostanze e forze 
fisiche, e dopo un paio di giorni anche il corpo eterico. Se il 
chiaroveggente segue più oltre il defunto durante il periodo del 
kamaloka, vede come del corpo astrale l 'uomo porti seco un 
estratto n eli 'ulteriore sua vita fra morte e nuova nascita, e come 
il rimanente del corpo astrale venga abbandonato ali' astralità 
generale. 

Vediamo dunque che corpo fisico, corpo· eterico e corpo 
astrale vengono deposti, e che il :corpo fisico sembra esaurito in 
ciò che abbiamo dinanzi a noi, nelle sostanze e nelle forze espo­
ste alla decomposizione, alla cremazione o in qualsiasi altro 
modo soggette _a disciogliersi negli elementi. Quanto più la chia­
roveggenza dell'uomo si svilupperà, tanto più si renderà chiaro 
conto che le sostanze e forze fisiche, deposte con il corpo fisi­
co, non sori o l'intero corpo fisico, che anzi non darebbero nep-

133 



pure l'intera_figura del corpo fisico. A queste sostanze e forze si 
aggiunge anche qualcosa d'altro a cui, se vogliamo parlame giu­
stamente, dobbiamo dare il nome difantòma* umano. È la figu­
ra della forma umana che, come un tessuto spirituale, elabora le 
sostanze e le for;ze · fisiche in modo che si inseriscano nella 
forma che ci si presenta sul piano 'fisico. Come lo scultore non 
crea una statua, se prende del rruu.~~o o qualsiasi altro materiale 
e vi picchia sopra disordinatamentè facendone saltare via delle 
schegge, ma occorre che abbia il pensiero èhe poi imprime nella 
sostanza, così anche ·per il corpo umano è presente il pensiero; 
poiché poi il materiale del corpo umano non è né marmo né 
gesso, il. pensiero non deve essere come quello dell'artista, ma 
deve esistere come pensiero reale nelmondo esteriore, come 
fantòma. Ciò che lo scultore imprime sulla sua materia viene . . ' 
ImpreSSO COme fantòma del COrpO fisico nelle SOStanze della 
terra che vediamo abbandonate dopo la morte alla tomba o al 
fuoco. Il fantòma è parte del corpo fisico, è la parte ulteriore del 
corpo fisico, è più importante delle diverse sostanze, perché in 
ultima analisi esse non sono altro che qualcosa di riversato nella 
rete della forma umana, come si caricano mele sopra un carro. II 
fantòma è qualcosa d'importante! Le sostanze che si decompon­
gono dopo la morte sono essenzialmente ciò che incontriamo 
anche fuori nella natura e che vengono trattenute dalla forma 
umana. 

Riflettendo profondamente, è credibile che tutto il lavoro · 
compiuto dai grandi spiriti divini attraverso le evoluzioni di 
Satumo, Sole e Luna abbia creato soltanto ciò che dopo la morte 
viene abbandonato agli elementi della terra? Certo no! Non è 
affatto questo che si è andato sviluppando attraverso le evolu­
zioni di Sa turno, Sole e Luna. È il fantòma che così si è svilup­
pato, la forma del corpo fisico! Dobbiamo dunque renderei ben 
conto che comprendere il corpo fisico non è tanto facile. Soprat­
tutto la comprensione del corpo fisico non va cercata nel mondo 
dell'illusione, -della maya~ Sappiamo che la base, il germe del 
fantòma del corpo fisico è stato posto dai Troni durante l' evolu­
zione di Saturno, che poi vi hanno ulteriormente lavorato gli 

134 

Spiriti della saggezza durante l'evoluzione solare, gli Spiriti del 
movimento durante l'evoluzione lunare, e gli Spiriti della forma 
durante l'evoluzione terrestre. Soltanto così il corpo fisico è 
diventato fantòma. Per questo chiamiamo Spiriti della forma 
quelli che in sostanza vivono in ciò che denominiamo il fantò­
ma del corpo fisico. Per comprendere dunque il corpo fisico 
dobbiamo risalire al suo fantòma. 

Se ci trasferissimo al principio della nostra esistenza terre­
stre, potremmo dire che le schiere delle gerarchie superiori, che 
attraverso le evoluzioni di Satumo, Sole e Luna fino a quella 
terrestre prepararono la forma del corpo fisico umano, posero 
anzitutto il fantòma nell'evoluzione della terra. ·In effetti prima 

. del corpo fisico· vi fu il fantòma che non si può vedere con gli 
occhi fisici. È un corpo di forza del tutto trasparente. Ciò che 
l'occhio fisico vede sono le sostanze fisiche che mangiamo, che 
accogliamo, e che riempiono quella forma invisibile. Quando 
l 'occhio fisico guarda un corpo fisico, vede in realtà gli elementi 
minerali che lo riempiono, ma non vede affatto il corpo fisico. 
Per effetto di che cosa è penetrato nel fantòma del corpo fisico 
umano l'elemento minerale, quale è? Per rispondere. a questa 
·domanda ricordiamoci la formazione, il primo divenire dell'uo-
mo sulla Terra. · 

L'ins_ieme di forze provenienti da Satumo, Sole e Luna ci si 
presenta nella sua vera forma nell'invisibile fantòma del corpo 
fisico e si paleserà come tale appunto alla chiarovegg~nza supe­
riore, se astrarremo dalla· sostanza esteriore che lo riempie. Il 
fantòma è dunque ciò che si trova al punto di partenza. L'uomo 
sarebbe stato perciò invisibile all'inizio del div~nirc terrestre, 
anche come corpo fisico. Supponendo ora che al fantòma del 
corpo . fisico venisse aggiunto anche il corpo eterico, il corpo 
fisico sarebbe diventato visibile quale fantòma? No certamente, 
perché il corpo eterico è di per sé invisibile per lo sguardo nor­
male. Dunque corpo fisico più corpo eterico non sono ancora 
visibili nel senso fisico esteriore. Il corpo astrale meno che mai, 
e quindi il corpo fisico quale fantòma, il corpo etenco e il eorpo 
astrale, riuniti, rimangono sempre invisibili. Se anche vt s1 

135 



aggiunge l'io, questo sarebbe sì interiormente percepibile, ma 
non lo sarebbe esteriormente. L'uomo derivato dalle evoluzioni 
di Saturno, Sole e Luna resterebbe per noi qualcosa di invisibi­
le, e riuscirebbe visibile per la vista chiaroveggente. Grazie a 
che cosa l 'uomo è diventato visibile? Non sarebbe diventato 
visibile se non fosse avvenuto ciò che la Bibbia ci descrive sim­
bolicamente, e che anche la sèiel}za occulta ci descrive proprio 
nella realtà: l'influsso luciferico. Che cosa è avvenuto a seguito 
di tale influsso? 

N ella mia Scienza occulta si può leggere che dalla direttiva 
di evoluzione in cui l 'uomo si trovava, secondo la quale il corpo 
fisico, quello eterico e quello astrale erano stati portati· fino ad 
essere invisibili, egli è stato precipitato nella materia più densa 
e la ha accolta come appunto doveva accoglierla sotto l 'influsso 
di Lucifero. Se dunque nel nostro corpo astrale e nell'io non vi 
fosse quella che chiamiamo la forza luciferica,. la· materialità 
densa non sarebbe diventata visibile come lo è diventata. Dob­
biamo perciò dire che l 'uomo deve essere considerato invisibi­
le, e che soltanto con l'influsso di Lucifero sono.penetrate in lui 
forze che lo rendono visibile a causa della materia. A seguito 
degli influssi luciferici entrarono nel campo del fantòma sostan­
ze e forze esteriori e lo compenetrarono. Come in un bicchiere 
trasparente si versa del liquido colorato in modo che il bicchie­
re. ci appaia colorato, mentre di solito· per i nostri occhi è tra­
sparente, così dobbiamo pensare che l'influsso luciferico versò 
delle forze nella forma del fantòma umano;. grazie ad esse l 'uo­
mo divenne capace di accogliere sulla terra le corrispondenti 
sostanze e forze che fanno diventare visibile la sua forma, altri-
menti invisibile. · 

Che cosa rende dunque visibile l'uomo? Le forze luciferiche 
nella sua interiorità lo rendono visibile quale ci si presenta sul 
piano fisico; altrimenti il corpo fisico sarebbe rimasto sempre 
invisibile. Gli alchimisti hanno perciò sempre detto che in realtà 
il corpo fisico è costituito delle medesime sostanze di cui è 
costituita la pietra filosofale, del tutto traspàrente e cristallina. Il 
corpo fisico è in realtà assolutamente trasparente, ma sono le 

136 

forze luciferiche nell'uomo che lo hanno condotto a essere no~ 
trasparente e ce lo presentano opaco e tangibile. Da questo s1 
vede che siamo diventati quegli esseri che,accolgono le sostan­
ze e le forze esteriori della terra, sostanze che vengono nuova­
mente abbandonate con la morte, soltanto perché fummo sedot­
ti. da Lucifero e perché determinate forze furono riversate nel 

. . lt ? nostro corpo astrale. Ma che cosa necessanamente ne nsu a. 
Ne risulta che, mentre l'io sotto l'influenza di Lucifero è pene­
trato nell'insieme di corpo fisico, corpo eterico e coll?o astrale, 
l'uomo soltanto così è diventato ciò che è sulla terra: 11 portato­
re della figura terrestre; altrimenti non lo sarebbe dive~tato. . 

Supponiamo ora che da un complesso u~ano conststen.te dt 
corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale e 10, a un ~ete~m1n~to 
momento della vita esca l'io e che rimangano pereto dtnanzt a 
noi il corpo fisico, il corpo eterico, il corpo astrale, senza pe~ò 
che vi sia l 'io. Supponiamo che si verifichi ciò ~h e avvenne, ~n 
Gesù di Nazareth tiel trentesimo anno della sua vtta, quando lto 
umano abbandonò il complesso formato da corpo fisico, corpo 
eterico e corpo astrale, e in ciò che rimase, nel compless? 
appunto di corpo fisico? corpo ~teric~ e .corpo ~strale,. penetro 
1' entità del Cristo con 11 battestmo d1 Gtovannt nel Gtordano. 
Perciò abbiamo ora corpo fisico, corpo eterico· e corpo astrale di 
un uomo e l'entità del Cristo. Mentre di solito in quel comples­
so umano risiede un io, vi risiede ora l'entità del Cristo. Che 
cosa distingue dunque il Cristo Gesù da tutti .gli. altri. uom~n~ 
della terra? Lo distingue il fatto che mentre tutt1 gh altn uom1n1 
portano in loro un io che subì una volta la tentazione di Lucife­
ro ·il Cristo Gesù non lo ha più in sé, ma porta in sé l'entità del 
C;isto. Di quel che proviene da Lucifero po~a qui~~i in ~é ·il 
residuo senza che, a partire- dal battesimo dt G1ovann1 tn po1, un 
io umano possa lasciare più oltre penetrare gli influssi lu~iferici 
in quel corpo. Abbiamo_ un corp.o ~si co,. ~n cofl?o e~en~o? un 
corpo astrale ip. cui si trovano restdut degh tnflusst luctfenc~ del 
passato, ma in cui nessun influsso nuovo p~ò pe.netrare ~et tre 
anni seguenti,_ e l'entità del Cristo: questo è tl Cnst~ Ges~. . 

Vediamo di preciso che cosa è il Cristo dal battestmo dt Gto-

137 



vanni nel Gi_9rdano fino al mistero del Golgota: un corpo fisico, 
un corpo eterico e un corpo astrale; quest'ultimo rende visibile 
il corpo fisico e il 'corpo eterico perché contiene ancora in sé i 
residui degli- influssi luciferici. Poiché l'entità del Cristo ha i 
residui del corpo astrale che Gesù di Nazareth ebbe dalla nasci­
ta fino al trentesimo anno, per questo il corpo fisico è visibile 
quale portatore del Cristo. Dafbattesimo di Giovanni nel Gior­
dano in poi abbiamo dunque dinanzi a noi un corpo fisico, che 
come tale non sarebbe visibile sul piano fisico, un corpo eteri­
co~ che come tale non sarebbe percepibile sul piano fisico, i resi­
dut del corpo astrale, che rende gli altri due corpi -visibili e fa 
dunque del corpo di Gesù di Nazareth un corpo visibile dal bat­
tesimo di Giovanni nel Giordano fino al mistero del Golgota; e 
dentro a questi corpi l'entità del Cristo. Vogliamo imprimerci 
bene n.ell 'ani?Ia. l' ent~tà-del Cristo Gesù formata dà quattro parti 
e voghamo dtrct: ognt uomo che ci sta dinanzi sul piano fisico è 
costituito di corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale e io, un io 
però che esercita un'azione nel corpo astrale fino alla morte; 
l'entità del Cristo Gesù ci si presenta invece come un essere che 
ha in sé ~n corpo fisico, un corpo eterico e un corpo astrale, ma 
non un to umano; nei tre anni fino alla morte non viene così 
esercitata la medesima azione che di solito si ha nell'entità 
umana, ma opera in essa appunto l'entità del Cristo. 

Vogliamo rappresentarci chiaramente tutto ciò nella nostra 
anima; proseguiremo domani il nostro studio partendo da questo 
punto. _ 

138 

SETTIMA CONFERENZA 

Karlsruhe, 11 ottobre 1911 

Nelle nostre considerazioni di ieri abbiamo visto che in un 
certo senso il problema del cristianesimo è quello della resurre­
zione del Cristo Gesù. Soprattutto ci è riuscito evidente come a 
Paolo, che annunziò il cristianesimo e che, subito dopo aver 
acquisito la conoscenza dell'essenziale natura dell'impulso del 
Cristo, aveva • anche riconosciuto che dopo l'evento del Golgota 
il Cristo viveva, dopo l'evento-di Damasco·si sia rivelata un'im­
magine storica, possente e grandiosa dell'evoluzione dell 'uma­
nità. Da questo punto di partenza siamo riusciti ieri a formarci 
un 'idea di ciò che il Cristo Gesù era subito dopo il battesimo di 
Giovanni nel Giordano. Il nostro prossimo compito sarà dunque 
investigare ciò che è successo dal battesimo di Giovanni nel 
Giordano fino al mistero del Golgota. Ma per poter continuare 
da dove ieri siamo partiti, fino alla comprensione del mistero del 
Golgota, sarà necessario accennare ad alcuni punti, per togliere 
di mezzo gli ostacoli che ci si presentano quando si vuoi com­
prendere seriamente e a fondo il mistero del Golgota. Da tutto 
ciò che nel cot:so degli anni è stato detto sui Vangeli, e da quel 
che risulta dalle altre conferenze tenute qui in questi· giorni, ci si 
potrà essere accorti che le immagini derivate dalla scienza dello 
spirito finora raccolte non sono in realtà sufficienti per dare una 
risposta al problema che ci interessa. 

Prima di tutto dobbiamo tenere in serio conto ciò che è· stato 
detto di tre correnti dell'umanità: la corrente che -è sorta in Gre­
cia, quella dell'antichità- ebraica e- finalmente ·quella corrente 
che mezzo millennio prima della nostra era trovò la sua espres­
sione nel Gautama Buddha~ Ci si è niosttato che la corrente del 
Gautama Buddha, -specialmente come si è sviluppata nei suoi 
seguaci, è la meno adatta a darci una comprensione- del mistero 
del Golgota. Per l'uomo moderno, la cui coscienza è impregna­
ta della cultura attuale, proprio la corrente che si esprime nella 

139 



dottrina del Buddha riesce indubbiamente comoda, perché nes­
sun' altra corrente forse si adatta altrettanto alle idee del presen­
te, in quanto tali idee si arrestano proprio davanti al problema 

· più grande che ali 'umanità sia mai dato di comprendere: il pro­
blema della resurrezione. L'intera storia dell'evoluzione dell'u­
manità è infatti connessa con quel problema. Come ieri abbiamo 
visto, nell'insegnamento del Bùdd,ha è andata perduta quella che 
nel vero senso si chiama la quarta parte costitutiva della natura 
uma~a: .l'essenza reale dell'io. Certamente anche a questi pro­
blemi SI possono applicare tanti significati e interpretazioni, e~ 
molti vorranno in certo qual modo criticare ciò che qui è stato 
detto della corrente del Buddha. Però non è questo il punto, ma 
che un colloquio come quello già citato del re Milinda con il 
saggio buddista Nagasena, colloquio che parte dal cuore di un 
buddista, mostra chiaramente che nel buddismo non si può par­
lare come noi dobbiamo parlare della natura dell'io umano. 
Dobbiamo comprendere che per un vero seguace del buddismo 
è perfino un'eresia parlare della natura dell'io come noi dob-. ' ' biamo parlarne. E perciò necessario che ci si intenda sulla natu-
ra dell'io. 

Di quello che chiamiamo io umano e che in ognuno, sia pure 
l 'iniziato più elevato, concepiamo passato da incarnazione a 
incarnazione, abbiamo detto ieri, alla fine della nostra conferen­
za, che in Ge.sù di Nazareth si può parlare soltanto dalla nascita 
fino al battesimo di Giovanni nel Giordano. Dopo quel battesi-· 
~o, nell' enti.tà del. Cristo Gesù abbiamo ancora il corpo fisico, 
Il corpo etenco e Il corpo astrale di Gesù di Nazareth, ma ora 
quegli involucri umani non. sono abitati da un io umano, bensì 
da un essere cosmico, l'entità del Cristo, che da anni cerchiamo 
di comprendere con i nostri sforzi e le nostre parole. Appena si 
comprende l'intera entità del Cristo Gesù è assolutamente natu­
ra!e che p~r il Cri.sto Gesù si. debba negare qualsiasi genere di 
reincarnazione fisica, corporea, e quindi che l'espressione ado­
perata nel mio mistero drammatico La prova del!' anima che il 
Cri~to una sola volta sia stato presente in uri corpo fisico: debba 
venu accolta alla lettera e seriamente*. Dobbiamo perciò occu-

140 

parci anzitutto dell'essenza, della natura dell'io umano, di quel­
lo appunto al di fuori e al di sopra del quale l'entità del Cristo 
Gesù si trovava completamente dal battesimo di Giovanni nel 
Giordano fino al mistero del Golgota. 

Da precedenti conferenze in cui_ è stato mostrato che l' eyolu­
zione della terra è stata preceduta dali' esistenza saturnia, da 
quella solare e quella lunare, e che quelle tre incarnazioni pla­
netarie sono state seguite dalla quarta, quella della nostra terra, 
da tali conferenze sappiamo che soltanto sulla nostra terra, nel 
quarto di quegli stati planetari necessari per crearla con tutti i 
suoi esseri, poté arrivare ad unirsi con la natura umana quello 
che chiamiamo l'io umano. Come per l'antico stato saturnio par­
liamo dell'inizio del corpo fisico, così per l'antico stato solare 
parliamo del primo sviluppo del corpo eterico, per l'esistenza 
lunare del primo sviluppo del corpo astrale, e soltanto per l'e­
voluzione della terra si può parlare dello sviluppo dell'io. Così 
stanno le cose storicamente, dal punto di vista cosmico e stori-
co. Ma come si presentano considerando l'uomo? . 

Dalle nostre passate osservazioni sappiamo che, sebbene il 
germe dell'io fosse stato posto nell'entità umana già durante l'e­
poca lemurica, la possibilità di arrivare alla coscienza dell'io si 
presentò per gli uomini soltanto verso la fine dell'epoca atlanti­
ca, e che veramente anche allora tale coscienza era ancora molto 
oscura e crepuscolare. Anche dopo l'epoca atlantica, attraverso 
i diversi periodi di civiltà che precedettero il mistero del Golgo­
ta, la coscienza dell'io rimase relativamente per lungo tempo 
ancora ottusa, sognante e crepuscolare. Anche osservando l'e­
voluzione del popolo ebraico, riuscirà chiaro che appunto pres­
so quel popolo la coscienza dell'io si espresse in modo molto 
peculiare. Era una specie di io del popolo che viveva in ogni sin­
golo appartenente ali' antico popolo ~braico; in sostanza ogni 
ebreo faceva risalire il proprio io fino al padre carnale origina­
rio, fino ad Abramo. Possiamo perciò dire che l'io dell'antico 
popolo ebraico è tale da essere indicato come-un io di gruppo, 
un io collettivo dipopolo, in cui la coscienza non è ancora pene­
trata fino alfa-singola individualità umana. Perché è così? Per la 

141 



ragione che il complesso della quadruplice entità umana, consi­
derato oggi <rome normale, si è andato formando soltanto a poco 
a poco nel corso dell'evoluzione terrena, e perché in sostanza 
soltanto verso la fine dell'epoca atlantica la parte del corpo ete­
rico, che ancora sporgeva molto al di là del corpo fisico, si ritirò 
a poco a poco nel corpo fisico. Soltanto dopo il formarsi della 
particolare organizzazione che ·CQD la coscienza chiaroveggente 
riconosciamo ora come normale, ecioè l'approssimativo coinci­
dere fra il corpo fisico e quello eterico, soltanto allora venne 
data la possibilità agli uomini di sviluppare la coscienza dell'io. 
Tale coscienza ci si presenta comunque in un modo molto pecu­
liare. Formiamoci a poco a poco un'idea di come la coscienza 
dell'io ci si presenta nell'uomo. 

Ieri ho fatto notare quel che dicono uomini i quali, con tutta 
l 'intellettualità del presente, con tutta la comprensione dei nostri 
tempi, si trovano posti dinanzi al problema della resurrezione; 
dicono: se dovessi ammettere la vera dottrina di Paolo relativa 
alla resurrezione, dovrei fare uno strappo in tutta la mia conce­
zione del mondo. Così dicono gli uomini del presente che pos­
sono attingere dalla loro anima tutto ciò che è parte del nostro 
intelletto attuale. Gli uomini che· parlano così sono certo ben 
lontani da quel che ora dovrà venir detto. 

Ma non sarebbe magari possibile che essi facessero questa 
riflessione e dicessero: va bene, devo fare uno strappo a tutto il 
modo di ved~re intellettuale se accetto la resurrezione, a tutt~ la 
mia concezione intellettuaìe, ma ·.è questa una ragione per 
respingerla? se il mio intelletto non comprende·la resurrezione e 
la deve considerare come un miracolo, vi è forse qualche altra 
possibilità di superare quel dissenso, diversa da quella di respin­
gerla? Tale diversa possibilità non riesce affatto facile per gli 
uomini moderni; si tratterebbe di dirsi che forse il non com­
prenderla non dipende dalla resurrezione ma dal nostro intellet­
to, che forse il nostro intelletto non è adatto a comprendere la 
resurrezione. 

Per quanto poco seriamente si possa considerare questo pro­
blema nel nostro tempo, pure si può dire che l 'uomo moderno è 

142 

ostacolato dalla sua presunzione, appunto perché non sti~a che 
vi possa essere presunzione, dichiarando i?c~mp~te~t~ tl ~uo 
intelletto per questo problema. Che cosa e tnfattt ptu factle: 
rifiutare ciò che disturba la mia concezione intellettuale oppure 
dirsi quel che appunto ho esposto, che forse l'intelletto non è 
competente in materia? La presunzione però non permette que-
sta dichiarazione. 

L'antroposofo dovrebbe naturalmente libe~arsi. da questa pre-
sunzione con l'autoeducazione: dovrebbe rtusctre abbastanza 
facile a un cuore davvero antroposofico dirsi che forse il suo 
intelletto non è competente per giudicare della resurrezione. Ma 
si presenta allora all' antroposofo _un.' altr~ difficolt~, ~ cioè q~el­
la di dover comprendere una stmtle rtsposta, ctoe ~erche .la 
ragione o l'intelletto umani potrebbero non esser adattt a c~ptre 
l'evento più grande dell'evoluzione umana. Per trovare la ns~o­
sta a questo problema dobbiamo. prima esaminare con ~a~gtor 
precisione l'effettiva natura dell'intelletto uma~o. Vorret rtcor­
dare a questo proposito le mie co·nferenze dt Monaco sull~ 
Meraviglie del creato, prove d eli' anima e rivelazioni dello spz­
rito * · ne darò ora brevemente il riassunto. 

ciò che nell'interiorità elaboriamo animicamente, riguardo al 
suo contenuto non è nel nostro attuale corpo fisico, ma è pene­
trato nella nostra organizzazione soltanto fino al corpo eterico. I 
nostri pensieri, sentimenti e sensazioni, per il loro conte~uto, 
arrivano soltanto fino al corpo eterico. Per rendercene chtara­
mente conto, raffiguriamoci la nostra entità uma~a, in.quanto è 
costituita da io, corpo astrale . e corpo eterico, stmbohzzata da 
una superficie ellittica. Viene così presentata. graficam~nte, 
schematicamente, quella che possiamo chiamare la nost~a tnt~­
riorità, che possiamo sperimentare animicamente e che st es p n-

,~''''••,, 

/~2\ 
~~~ ~ ... ~1 ~~ 00 ,,,,,,,,,, . 

143 



me fin dentro le correnti e le forze del corpo eterico. Quando nel 
nostro essere animico afferriamo un pensiero, un sentimento, 
esso vive nelle tre parti costitutive che raffiguriamo nel disegno 
che segue (I). Nella nostra yita animica proprio nulla vi è che 
non. si trovi in noi in questo modo. Se l 'uomo, con la sua 
coscienza terrena ordinaria, avesse le sue esperienze animiche 
soltanto nel modo in cui ora le~ho descritte, .le sperimenterebbe 
sì, ma non potrebbe divenirne èosciente; esse rimarrebbero 
inconscie. Le nostre esperienze animiche diventano coscienti 
soltanto a seguito di un processo che riusciremo a comprendere 
facendone un paragone. Immaginiamo che qualcuno di nome 
Giuseppe cammini· in una direzione guardando diritto dinanzi a 
sé. Mentre cammina, egli non vede "Giuseppe", malo è ugual­
mente, sperimenta di essere l 'entità ''Giuseppe". Immaginiamo 
ancora che mentre cammina gli si pari davanti a un tratto uno 
specchio; allora "Giuseppe" gli starebbe dinanzi. Egli vede ciò 
che prima aveva sperimentato: gli si presenta nello specchio. 
Così è pure con l'insieme della vita animica umana: l'uomo la 
sperimenta, ma non ne è cosciente se uno specchio non gli viene 
posto dinanzi, e per la vita animica lo specchio altro non è che 
il corpo fisico. 

I li 

Possiamo perciò ora disegnare il corpo fisico schematica­
mente come l'involucro esteriore, e i sentimenti o i pensieri 
riverberati dall'involucro del corpo fisico (II). In questo modo i 

144 

processi ci diventano coscienti. Per noi, quali uomini terrestri, il 
corpo fisico umano è veramente un apparecchio riflettente. 

Se si penetra in questo modo sempre più a fondo nell'essen­
za della vita animica umana e della coscienza, riuscirà impossi­
bile considerare pericolose o importanti le obiezioni ripetuta­
mente opposte dal materialismo alla concezione spirituale del 
mondo. E infatti un assurdo completo voler concludere per 
esempio; perché un guasto qualsiasi dell'apparecchio riflettente 
pone termine alla percezione cosciente dell'esperienza animi ca, 
che tale esperienza sia vincolata all'apparecchio riflettente. Se 
infatti qualcuno spezza lo specchio che ci sta davanti e nel quale 
ci vediamo, non per questo veniamo spezzati noi: scompariamo 
soltanto dalla nostra vista. Così succede quando si guasta l' ap­
parecchio riflettente della vita dell'anima, il cervello; termina 
allora la percezione, ma la vita stessa dell'anima, che si svolge 
nel corpo eterico e nel corpo astrale, non rimane affatto distur­
bata. 

A questo punto chiediamoci se proprio non vada seriamente 
studiata l'essenza e la natura del nostro corpo fisico. Una facile 
riflessione ci potrà mostrare che senza coscienza non possiamo 
affatto arrivare all'io, a nessuna coscienza dell'io. Se non svi­
luppiamo una coscienza, non possiamo neppure arrivare a un io. 

· Perché sulla terra si possa ottenere la coscienza dell'io, occorre 
che· il nostro corpo fisico, con l'organizzazione del cervello, 
funzioni da apparecchio riflettente. Dobbiamo imparare a diven­
tare coscienti di noi stessi rispecchiandoci; se non avessimo un 
apparato riflettente non potremmo diventare autocoscienti. 
Come è però questo specchio? 

Se ci occupiamo delle ricerche occulte che per mezzo della 
lettura della cronaca dell' akasha risalgono fino ali' origine della 
nostra esistenza terrestre, vediamo che in effetti proprio al prin-

. ci pio dell'esistenza terrestre il nostro apparecchio riflettente, il 
corpo fisico, attraverso t'influsso luciferico divenne differente 
da quello che ·sarebbe divenuto se quell'influsso non vi fosse 
stato. Ieri abbiamo chiarito che cosa sia diventato per l 'uomo 
terrestre il ·cor}Jo fisico. È qualcosa che si corrompe quando si 

145 



varca la so~ia, de.l!a morte. Abbiamo detto però che quel che si 
corrompe non e CIO che per così dire gli spiriti divini prepararo­
n? att~averso quat~ro stati planetari, affinché sulla terra potesse 
dive~ure corpo fisico; quel che ieri abbiamo designato come 
fantoma fa p~rte del corpo fisico come qualcosa che, quale 
co~o-form.a, .I?terpenetra e al contempo riunisce e collega le 
parti matenah Intessute nel nostro corpo fisico. Se non vi fosse 
stata alcu?a influenza luciferica, cnn il suo corpo fisico l 'uomo 
avrebbe ncevuto nella sua piena forza il fantòma ali 'inizio del­
l' esi.st~nza . terrestre. N eli' organizzazione umana, in quanto 
costit~Ita di co.~o fisi~o, c?rp~ eterico e corpo astrale, penetra­
rono Invece gh Influssi lucifenci, e ne risultò la distruzione del 
f~ntòm~ del co~o ?sico. Come vedremo, è questo che viene 
sim~ohcamente Indicato nella Bibbia con il peccato originale e 
con tl fa~to; detto nell'Antico Testamento, che dal peccato origi­
nale denvo la morte. La· morte fu appunto la distruzione del 
fantòma del corpo fisico. La conseguenza fu che l 'uomo deve 
veder corrompere il suo corpo fisico quando varca la soglia 
della morte. L'uomo porta anzi seco per tutta la sua vita terrena 
dalla nascita fino alla morte, il corpo fisico in decadimento aÌ 
quale manca la forza del fantòma. Il processo di corruzione è 
ve~amente ~ontinuo, .e la decomposizione, la morte del corpo 
fisico, non e che l'ultimo processo, l'ultima pietra di una conti­
n~a evoluzione che in ultima analisi si svolge ininterrotta. Se a 
~Isu~a che si svolge la distruzione del fantòma non venissero 
Infatti a contrapporvisi processi ricostruttivi, si arriverebbe pre­
sto a quella che sì chiama morte. 

Se nessun influsso luciferico si fosse verificato vi sarebbe 
s~ato un ~quilibrio nel corpo fisico fra le forze distruttive e le 
ncostruttive. Allora però n eli' esistenza terrena la natura umana 
sarebbe diventata diversa; per esempio non vi sarebbe stato l'in­
~e~letto .incapace di comprendere la resurrezione. Che intelletto 
e In\attt quello umano, incapace di comprendere la resurrezio­
ne?, E un. in~elletto le,gato a!~a distruzione del corpo fisico, ed è 
cosi. costi.tuito perche con l Influsso luciferico abbiamo accolto 
la distruzione del fantòma del corpo fisico. Per questo 1 'intellet-

146 

to e il raziocinio umani sono diventati così miseri e logori da 
non poter accogliere in sé i grandi processi dell'evoluzione 
cosmica; li considera miracoli, oppure dice di non poterli com­
prendere. Se l 'influsso luciferico non vi fosse stato, attraverso 
tutto ciò che gli era stato destinato l 'uomo sarebbe divenuto tale 
(a causa delle forze costruttive che si sarebbero allora trovate 
nel corpo umano e avrebbero controbilanciato quelle distruttive) 
da esser capace di vedere con l'intelletto il processo costruttivo, 
così come si vede un esperimento nel laboratorio. Ma il nostro 
intelletto invece è diventato tale che si arresta alla superficie 
delle cose, non penetra con lo sguardo nelle profondità degli 
eventi cosmici. 

Chi volesse dunque caratterizzare giustamente queste condi­
zioni, dovrebbe dire che al principio della nostra esistenza ter­
restre il corpo fisico, a seguito dell'influsso luciferico, non è 
divenuto quale sarebbe dovuto divenire per volontà delle poten­
ze che esercitarono la loro azione attraverso Saturno, Sole e 
Luna; si è invece introdotto in esso un processo distruttivo. Dal 
principio dell'esistenza terrestre in poi l 'uomo vive quindi in un 
corpo fisico che è soggetto alla distruzione, che non può con­
trapporre adeguatamente forze ricostruttive a quelle distruttive. 

Sarebbe dunque vero quel che sembra così sciocco ali 'uomo 
moderno, che vi sia cioè un segreto rapporto fra ciò che è avve­
nuto per-l'azione di Lucifero e la morte. Esaminiamo ora quel­
l'azione. Quale fu dunque l'azione che provocò la distruzione 
nel corpo fisico? Se il corpo fisico fosse completo, quale ci era 
stato destinato all'inizio dell'esistenza terrestre, le nostre forze 
animiche si rispecchierebbero in modo del tutto diverso, e allo­
ra soltanto si saprebbe realmente che cosa noi siamo. Dunque 
non sappiamo che cosa siamo perché il corpo fisico non ci è 
dato nella sua interezza. Si parla molto della natura e dell'entità 
dell'io umano, ma chiediamo quanto se ne conosca. L'io è tanto 
problematico che il buddismo può perfino negare che esso passi 
da un'incarnazione all'altra. È talmente problematico che in 
un'atmosfera tragica i Greci si esprimevano con le parole del­
l'eroe già citate: «Meglio essere mendicante in questo mondo 

147 



che Re nel mondo delle ombre». Queste parole volevano dire 
che il greco, per il valore che attribuiva al corpo fisico (cioè a 
quello che costituisce il fantòma) e a causa della sua distruzio­
ne, si sentiva infelice della scomparsa e dell'oscurarsi dell'io, 
perché sentiva che l'io può consistere soltanto nella coscienza 
dell'io. Vedendo quindi la distruzione della forma del corpo fisi-

. co, inorridiva al pensiero che--il.._suo io si oscurasse, quell'io che 
. risulta soltanto perché si rispeccliia nella forma del corpo fisico. 

Se seguiamo l'evoluzione umana dal principio della terra fino al 
mistero del Golgota, troviamo che il processo, cui ora abbiamo 
accennato, si palesa sempre più intensamente. Possiamo veder­
lo perché negli antichi tempi ad esempio nessuno avrebbe pre­
dicato l'annientamento del corpo fisico nel modo radicale in cui 
lo predicò Gautama Buddha. Occorreva per questo che la distru­
zione del corpo fisico, il completo annientamento relativo alla 
sua forma, si andasse sempre più effettuando in modo che spa­
risse ogni prospettiva che potesse veramente passare da un'in­
carnazione ali' altra ciò che diventa coscienza per mezzo del 
corpo fisico, cioè per mezzo della sua forma. In verità la situa­
zione è tale che, nel corso dell'evoluzione della terra, l 'uomo ha 
perso la forma del corpo fisico, non ha ciò che per così dire gli 
era stato destinato dagli dèi al principio della terra. Doveva però 
riaver! o; doveva essergli nuovamente ridato. È impossibile com­
prendere il cristianesimo se non si comprènde che, al tempo in 
cui si svolsero gli eventi ·di Palestina, la distruzione del corpo 
fisico nel genere umano sulla terra era giunta al suo massimo 
punto; vi era perciò il pericolo per tutta l'evoluzione dell'urna-

. nità che ~ndasse perduta la coscienza dell'io, la vera conquista 
dell'evoluzione terrestre. Se niente di nuovo si fosse aggiunto a 
ciò che esistevà fino ali' evento di Palestina, se il processo fosse 
continuato, la distruzione sarebbe andata sempre p~ù penetrando 
nella corporeità fisica umana, e gli uomini nati dopo il tempo 
dell'evento di Palestina avrebbero dovuto vivere con un senti­
mento dell'io sempre più ottuso. Sarebbe diventato sempre più 
ottuso ciò che dipende dalla ·perfezione dell'immagine riflessa 
da un corpo fisico. 

148 

Si ebbe allora il mistero del Golgota quale lo abbiamo carat­
terizzato, e grazie ad esso avvenne in effetti ciò che è tanto dif­
ficile comprendere per l'intelletto che è legato soltanto al corpo 
fisico,· carico di forze distruttive. Si ebbe che quell 'unicissimo 
uomo, il portatore del Cristo, attraversasse una morte tale che, 
dopo tre giorni, la parte del corpo fisico che nell'~o~o è real­
mente mortale dovette sparire, e che dalla tomba st nsollevasse 
quel corpo, che è il portatore delle forze che sono alla base ~elle 
parti fisico-materiali. Ciò che veramente era s.tato de~ttnato 
ali 'uomo dai reggi tori di Satumo, Sole e Luna st sollevo dalla 
tomba: era il puro fantòma del corpo fisico, con tutte le caratt~­
ristiche del corpo fisico. Con questo mezzo venne data la possi­
bilità della genealogia spirituale di cui abbiamo parlat~. Se 
immaginiamo il corpo del Cristo risorto dalla tomb.a, pos.stam~ 
pensare che come dal corpo di Adamo discendono 1 corpt degh 
uomini sulla terra, in quanto hanno il corpo corruttibile, così da 
ciò che è risorto dalla tomba discendono. i corpi spirituali, i 
fantòma per tutti gli uomini. È così possibile stabilire un ne~so 
col Cristo grazie al quale l 'uomo introduce nel suo corp,o fistc? 
corruttibile il fantòma risorto dalla tomba del Golgota. E possi­
bile che l'uomo riceva nella sua organizzazione le forze allora 
risortè così come al principio della terra, a causa delle forze 
·1ucife;iche, ricevette nella sua organizzazione fisica l' organiz-
zazione di Adamo. 

Questo in effetti intende dire Paolo: come l 'uomo, in quanto 
appartenente alla corrente evolutiva fisica, ereditò. il co~o fisi­
co nel quale si. andò sempre più realizzando la dtstruztone del 
fantòma portatore di forze, così egli può ereditare quel che ha 
perduto da ciò che è risorto dal sepo~cro; lo può ered,ita~e; se ne 
può rivestire, come si rivestì del pnmo Adamo; puo dtventare 
uno con esso, e così attraversare un'evoluzione grazie alla quale 
risalire nuovamente, così come prima del mistero del Golgota 
era disceso nell'evoluzione; Vale a dire, ciò che allora gli venne 
tolto a seguito delle influenze luciferiche, può essergli restituito 
in ciò che tuttora esiste quale corpo risorto del Cristo. Questo 
voleva dire jn sostanza Paolo. 

149 



Come dal punto di vista dell'anatomia moderna o della fisio­
logia è facilissimo confutare ciò che ora è stato detto (però con­
futarlo in apparenza), così è naturalmente anche facilissimo sol­
levare ora un'altra obiezione. Si potrebbe dire per esempio: se 
Pàolo veramente credeva che un corpo spirituale fosse allora 
risorto, il corpo spirituale che allora si sollevò dalla tomba che 
cosa ha a che fare con ciò che~ogni uomo porta ora in sé? Sì può 
riuscire a capirlo. Bisogna soltanto pensare, per analogia grazie 
a che cosa esistiamo quali uomini· fisici. Si potrebbe chiedere da 
che cosa. provenga il singolo uomo. In quanto uomo fisico pro­
viene dall'unica ·cellula uovo. Un corpo fisico consiste però di 
tante singole cellule che sono tutte derivate dall'originaria cel­
lula uovo; tutte le cellule .che compongono un• corpo umano 
risalgono alla cellula originaria. Immaginiamo ora che l 'uomo, 
grazie a ciò che si può pensare quale processo mistico cristolo­
gico, riceva un corpo del tutto diverso da quello che riceve gra­
datamente attraverso la linea discendente. Immaginiamo ancora 
che ognuno dei corpi ricevuti dagli uomini sia connesso con ciò 
che è risorto dalla tomba; così come le cellule umane del corpo 
fisico sono connesse con l'originaria cellula uovo. Dobbiamo 
cioè immaginare che ciò che è risorto dal sepolcro cresca, si 
moltiplichi, come si moltiplica la cellula uovo che è alla base 
del corpo fisico. Così in effetti, nell'evoluzione dopo l'evento 
del Golgota, ognuno può acquisire qualcosa che è in lui e che 
discende spiritualmente da ciò che è risorto dal sepolcro, così 
come, per parlare con Paolo, il corpo· abituale corruttibile 
discende da Adamo. 

Naturalmente per l'intelletto umano, ora così superbo di sé, è 
uno scherno dire che un processo simile a quello della moltipli­
cazione della cellula uovo, che è visibile, si possa svolgere nel­
l 'invisibile. Ciò che è avvenuto con il mistero del Golgota -è un 
fatto occulto, e per chi osserva l'evoluzione con lo sguardo chia­
roveggente avviene che quella cellula spirituale; cioè iL c_orpo 
che ha superato la morte, il corpo del Cristo Gesù, è risorta dai 
sepolcro e si comunica a tutti coloro che nel corso del tempo sta­
biliscono il nesso opportuno con il Cristo. A chi voglia negare in 

150 

generale tutti i processi · soprasensibili, ciò se.mbrerà nat~r~~­
mente assurdo. Chi però ammetta i processi soprasenstbth, 
dovrà anzitutto pensare che ciò che si sol~eva_ dal sepolcro s~ 
comunichi agli uomini che si rendono adatti a nceverlo. Per cht 
ammetta il soprasensibile, è un processo che si può comprende-
re. 

Se scriviamo nell'anima nostra questo insegnamento, davve-
ro paolino, arriveremo a considerare il mistero del Golgota 
come qualcosa di reale, come qualcosa che è avvenuto nell'evo­
luzione terrestre e che. doveva avvenire, perché è letteralmente 
la salvezza dell'io umano. Abbiamo veduto che se il processo 
dell'evoluzione fosse continuato come si era svolto fino ali' e­
vento di Palestina, la coscienza dell'io non avrebbe potuto sv_i­
lupparsi, non sarebbe progredita dai tempi del Cristo Gesù tn 
poi, ma sarebbe anzi discesa sempre più nel~' oscur~tà. Così 
invece si avviò per il cammino dell'ascesa, e sahrà a mtsura che 
gli uomini troveranno il loro rapporto con l' ent~tà _del <;risto. . 

Ora possiamo in sostanza comprendere. bent~stmo_ tl buddt: 
smo. Immaginiamo un uomo, mezzo mtllennto pnma degh 
eventi di Palestina che, senza poter tenere conto dell'evento del 
Golgota e a c~usa della sua linea evolutiva,. ~nuncia .la_ ve~ità: 
tutto il corpo fisico che racchiude l 'uomo,· cto che fa dt lut un 
essere nell'incarnazione corporea, deve in sostanza essere con­
siderato senza valore, qualcosa che alla fine deve essere abban­
donato. Senza dubbio fino ad allora, l 'umanità sembrava dover­
si dirigere verso una tale concezione del mondo, se nulla di 
nuov<ffosse intervenuto. Ma si ebbe appunto l'evento del Gol­
gota che provocò un completo rinnov~mento ~ei P.~rduti p~i~cì: 
pi evolutivi dell'uomo. Mentre egh accoghe cto a ~ut t~n 
abbiamo dato il nome di "corpo incorruttibile" e che oggt abbta­
mo esaminato con maggior precisione, mentre fa proprio quel 
corpo imperituro, arriverà a rendere la sua coscienza dell'io p~~ 
e più chiara, e sempre meglio riconoscerà nella sua natura cto 
che passa da incarnazione a incarnazione. · 

Ciò che è entrato nel mondo con il cristianesimo andrà quin­
di considerato non· soltanto come una nuova dottrina - questo 

151 



deve essere sottolineato esplicitamente - non come una teoria 
nuova, ma come qualcosa di reale, di effettivo. Se dunque gli 
uomini dicono che tutto ciò che il Cristo ha insegnato vi era già 
prima, ciò nulla significa per la reale comprensione del cristia­
nesimo, perché non è essenziale. L'essenziale non è quel che il 
Cristo ha insegnato, ma ciò che il Cristo ha dato: il suo corpo! 
Infatti fino allora, n eli' evoluztone terrestre, non era ancora mai 
penetrato attraverso un uomo che :fosse morto ciò che risorse dal 
sepolcro del Golgota. Dal principio dell'evoluzione d eli 'uma­
nità in poi mai vi era stato sulla terra, per mezzo di un uomo 
passato attraverso la morte, ciò che vi fu con il corpo risorto del 
Cristo Gesù. Di tutto quanto di simile vi era, si può infatti dire 
che avveniva perché gli uomini, dopo èsser passati pet la soglia 
della morte e aver attraversato il periodo fra la morte e la nuova 
nascita, entravano n eli' esistenza con una nuova nascita. Porta­
vano però con loro un fantòma carente, votato alla distruzione, 
vale a dire non facevano risorgere un fantòma completo. Oppu­
re potremmo citare anche il caso degli iniziati o adepti. A loro 
accadeva sempre di dover ricevere l 'iniziazione al di fuori del 
corpo fisico, superando il loro corpo fisico; l'iniziazione non 
arrivava fino al risveglio del fantòma fisico. Tutte le iniziazioni 
dei tempi precristiani erano tali da arrivare soltanto ai limiti 
esteriori del corpo fisico; non toccavano le forze del corpo fisi­
co, o meglio solo per quel tanto che l'organizzazione interiore 
tocca in generale quella esteriore. In nessun caso mai era avve­
nuto che ciò che era passato attraverso la morte umana trionfas­
se della morte stessa in quanto fantòma umano. Indubbiamente 
si erano verificate cose simili, ma mai che si. fosse attraversata 
una completa morte umana e che il fantòma completo ne trion­
fasse. Come è ·vero dunque che soltanto quel fantòma ci può 
dare la completa umanità terrestre nel corso dell'evoluzione ter­
restre, così è vero che. quel fantòma ha il sepolcro del Golgota 
come punto di partenza. 

Questo è l'importante nell'evoluzione cristiana. Perciò non è 
un biasimo quando viene ripetuto che l'insegnamento del Cristo 
Gesù si è trasformato in un insegnamento su di Lui. Così dove-

152 

va essere, perché l'importante non è quel che il Cristo Gesù ha 
insegnato, ma quel che ha dato ali 'umanità. La sua resurrezione 
è il nascere di una nuova parte costitutiva della natura umana, di 
un corpo incorruttibile. Che ciò potesse succedere, che il fantò­
ma umano potesse venir salvato attraverso la morte, dipende da 
due cose: anzitutto che l'entità del Cristo Gesù era quella che 
ieri abbiamo caratterizzato, cioè corpo fisico, corpo eterico e 
corpo astrale come li abbiamo descritti, e non un io umano, ma 
l'entità del Cristo. In secondo luogo che l'entità del Cristo aveva 
deciso di entrare in un corpo umano, di incarnarsi in un corpo di 
carne. Se infatti vogliamo osservare l'entità del Cristo nella giu­
sta luce, dobbiamo cercarla come entità in tempi antecedenti 
alla comparsa dell'uomo sulla terra. Allora naturalmente l' en­
tità-Cristo esisteva già. Non entra nel cerchio dell'evoluzione 
umana, ma prosegue la sua vita nel mondo spirituale. L'uomo 
discende sempre più a fondo, e in un determinato momento, 
quando arriva la crisi dell'evoluzione umana, l'entità del Cristo 
si incarna nel corpo fisico di un uomo. È il massimo sacrificio 
che dali' entità del Cristo poteva venir offerto alla evoluzione 
della terra! Ora dobbiamo capire in che cosa consista il sacrifi­
cio ·che l'entità del Cristo ha offerto ali' evoluzione umana sulla 
terra. Ieri abbiamo esposto una parte del problema: quella della 
natura del Cristo dopo il battesimo di Giovanni nel Giordano. 
Oggi abbiamo trattato il problema di che cosa significhi che con 
il battesimo di Giovanni nel Giordano l'entità-Cristo sia entrata 
in un corpo di carne. Nei prossimi giorni ci occuperetno di come 
avvenne la morte sul Golgota. 

153 



OTTAVA CONFERENZA 

Karlsruhe, 12 ottobre 1911 

Ieri è stato detto che era importante rispondere alla domanda: 
che cosa è veramente avvenuto. ali' entità che indichiamo come 
Cristo Gesù dal battesimo di Giovanni nel Giordano fino al 
mistero del Golgota? Per rispondere per quanto è possibile a 
questa domanda ricorderemo in breve quel che sappiamo dalle 
passate conferenze intorno alla vita di Gesù di Nazareth il quale, 
al suo trentesimo anno, divenne il portatore del Cristo. L'essen­
ziale in proposito già è stato accennato in breve nel mio scritto 
La guida spirituale del! 'uomo e del! 'umanità, apparso di recen­
te. 

Sappiamo che in Palestina, all'epoca di cui si tratta, erano 
nati non uno ma due bambini Gesù, e che uno di loro era nato 
dalla linea salomonica della casa di David. È in effetti il Gesù 
bambino di cui narrajl Vangelo di Matteo. La strana contraddi­
zione che si rileva fra il principio del Vangelo di Matteo e quel­
lo di Luca esiste perché le notizie dello scrittore del Vangelo di 
Matteo si riferiscono a uno dei due Gesù bambini, a quello della 
linea salomonica della casa di Davide. Non contemporaneamen­
te, ma quasi, nacque poi un altro Gesù bambino dalla linea 
nathanica della casa di Davide. È ora importante rendersi conto 
chiaramente di quale entità si tratti. La ricerca occulta mostra 
qui che l'individualità del Gesù bambino salomonico altro non 
era che quella di Zarathustra. Zarathustra, dopo la sua missione 
principale di cui abbiamo parlato a proposito della civiltà paleo­
persiana, si incarnò sempre di nuovo, alla fine anche durante la 
civiltà babilonese-caldaica, e dopo appunto nel Gesù bambino 
salomonico. Era necessario che l'individualità di Zarathustra, 
con tutte le grandi e possenti forze interiori che naturalmente 
portava seco dalle precedenti incarnazioni, si incarnasse anzi­
tutto in un corpo disceso dalla linea salomonica della casa di 
Davide, adatto a elaborare le grandi facoltà di Zarathustra e a 

154 

farle progredire nel modo in cui si possono far progredire le 
facoltà umane che già si trovano a un gradino molto elevato, 
perché appartengono ali' entità che passa da incarnazione a 
incarnazione. Si tratta dunque di un corpo umano che possa ela­
borare tali facoltà non soltanto. in età avanzata, ma in una orga­
nizzazione giovanile, piena di forza infantile. Vediamo perciò 
crescere l'individualità di Zarathustra in modo che le facoltà del 
bambino si sviluppano relativamente presto. Quel fanciullo 
mostra presto perfino cognizioni di sol~to impossibili ~e~ un'et~ 
così infantile. Una cosa dobbiamo pero affermare, e cioe che Il 
Gesù ·bambino salomonico, sebbene· fosse l'incarnazione di 
un'individualità tanto elevata, era pur sempre un uomo, vale a 
dire che, come anche gli uomini più elevati, aveva determinate 
possibilità di errore, tendenze anche a difficoltà morali, se non 
proprio al peccato. Sappiamo poi che l 'individualit~ di Zarathu~ 
stra in ordine a un processo occulto ben conosciuto da tutti 
queÌli che si occupano di simili arg~menti, abba~donò.al dodi: 
cesimo anno il corpo del Gesù bambino salomonico e SI trasfen 
in quello del Gesù bambino nathanico. Il corpo del Gesù bam­
bino nathanico, o per dir meglio la triplice corporeità di corpo 
fisico, corpo eterico e corpo astrale di questo fancill:llo, era 
costituita in un modo del tutto speciale; quel corpo era In effet­
ti tale che il fanciullo che lo aveva mostrava capacità proprio 
opposte ~ quelle del Gesù bambino salomonico. Mentre que­
st'ultimo si faceva notare per il suo grande talento per le cose 
esteriori, per quelle che si· possono appunto imparare esteri or-· 
mente, il bambino Gesù nathanico invece, riguardo alle cose 
esteriori, si potrebbe quasi dire privo di talento; .naturalmen~e 
ciò non può affatto essere inteso in senso negativo. Non era In 
condizione di orientarsi tra le cose -create dalla civiltà umana 
sulla terra. D'altra parte si era manifestata la cosa meravigliosa 
che subito, fin dalla nascita, egli poteva parlare. Dunque ciò che 
era più legato al corpo si mostrava come c.apa~ità fin dalla nasci­
ta. E giustissima la tradizione secondo cui egh parlava, anche se 
in un linguaggio incomprensibile per tutti gli altri. In meri t~ al J contenuto di quel linguaggio viene narrato che fin dalla nasc1ta, 

/// 155 



ed è altra tradizione vera che può essere verificata anche per via 
occulta, la madre poteva comprendere quel che il bambino dice­
va. Erano sviluppate in lui appunto le qualità che possiamo chia­
mare qualità del cuore; una capacità_ enorme di amare e una 
natura capace di grande devozione e abnegazione erano le carat­
teristiche di ·quel fanciullo. Era anche meraviglioso che dal 
primo giorno della sua vita, pèr-;v:irtù della semplice sua presen­
za o anche per contatto, egli esèrcitasse un'azione benefica, 
un'azione che si potrebbe oggi forse chiamare magnetica. Dun­
que tutte le qualità del· cuore si mostravano nel bambino, ed 
erano tanto intensificate che potevano riuscire magneticamente 
benefiche per l'ambiente circostante. 

Sappiamo pure· che nel corpo astrale di questo bambino agi­
vano le forze acquistate una volta da quel bodhisattva che diven­
ne poi il Gautama Buddha. Sappiamo già (e a questo riguardo la 
tradizione orientale è assolutamente esatta e può essere verifi­
cata dalla scienza occulta) che il· bodhisattva, . il quale mezzo 
millennio prima della nostra -era, essendo diventato "buddha", 
non era più obbligato a incarnarsi ulteriormente sulla terra in un 
corpo fisico, esercitò da allora in poi, soltanto dal mondo spiri­
tuale, un'azione soprattutto su coloro che seguivano i· suoi inse­
gnamenti. La caratteristica di una simile individualità: è di sali­
re fino a un~ altezza dalla quale non discende più per incarnarsi 
in un corpo fisico, prendendo parte alle vicende e alle sorti della 
nostra esistenza terrestre dai mondi spirituali. Questo può suc­
cedere in. svariatissimi modi. In -effetti il bodhisattva, il quale 
ebbe la sua ultima incarnazione corporea sulla terra come Gau­
tama Buddha, in sostanza prese parte ali 'ulteriore evoluzione 
dell'umanità. Dobbiamo infatti renderei ben conto che il nostrò 
mondo spirituale umano è in continua relazione con tutto il 
rimanente mondo spirituale. Rendiamoci ben conto che l'uomo 
non soltanto mangia, beve e accoglie così in sé le sostanze della 
terra fisica, ma che egli accoglie di continuo dal mondo -spiri­
tuale nutrimento animico-spirituale, e che continuamente, nei 
modi più diversi, forze affluiscono n eli 'esistenza fisica terrena 
dal mondo spirituale. Un siffatto affluire delle forze che il 

156 

Buddha si era acquistate nell'ulteriore sviluppo dell'umanità 
avvenne in quanto esse compenetrarono tutte il corpo astrale del 
Gesù bambino nathanico: nel corpo astrale di _questo bambino 
agiva dunque ciò che il Buddha, nella- forma in cui era allora, 
doveva dare ali 'umanità. Da precedenti conferenze sappiamo 
che in sostanza le parole che ancora oggi abbiamo come detto 
natalizio: «La manifestazione si rivela dalle altezze dei mondi, 
e la pace si stenderà sulla terra nei cuori di coloro che sono di 
buon~ volontà» provengono da quel che fluì n eli' evoluzione 
dell'umanità poiché le forze del Buddha si immersero nel corpo 
astrale del Gesù bambino nathanico. Vediamo così· le forze del 
Buddha proseguire la loro azione nella corrente dell'esistenza 
terrestre che ebbe. il suo inizio dagli eventi di Palestina. Quelle 
forze del Buddha agirono poi ulteriormente. È pur sempre molto 
interessante vedere come proprio le ricerche· occulte occidentali 
più recenti, di questi ultimissimi anni, abbiano portato a ricono­
scere l'esistenza di un nesso molto importante fra la cultura 
europea e le forze del Buddha. Da molto tempo infatti le forze 
del Buddha esercitano la loro azione dai mondi spirituali, spe­
cialmente su tutto ciò che nella civiltà occidentale è impensabi­
le senza lo specifico influsso cristiano. Tutte le concezioni del 
mondo che abbiamo visto svilupparsi negli ultimi secoli fino al 
diciannovesimo, in quanto siano correnti spirituali occidentali, 
sono interpenetrate dall'impulso del Cristo; ma dal mondo spi­
rituale il Buddha agì sempre in esse. Di conseguenza possiamo 
dite: quel che di più importante l 'umanità europea può ricevere 
oggi dal Buddha non deve provenire dalla tradizione di ciò che 
il Buddha diede agli uomini mezzo millennio prima dell'era cri­
stiana, ma da ciò che da allora in poi è divenuto. Egli non è 
infatti rimasto fermo, ma ha progredito, e appunto grazie a tale 
progresso quale essere spirituale nei mondi spirituali poté pren­
dere somma parte ali 'ulteriore evoluzione della civiltà occiden­
tale. È questo· un risultato certo della nostra ricerca occulta che 
si accorda del tutto e magnificamente con molte notizie già 
conosciute in -precedenza, prima cioè che · questa importante 
influenza potess-e essere ~esaminata di nuovo. Sappiamo infatti 

157 



che la medesima individualità comparsa in Oriente quale Gauta­
ma Buddha già una volta aveva esercitato la sua azione in Occi­
dente; ~appiamo che certe leggende e tradizioni collegate al 
nome di Bodha o di Wotan si riferiscono alla medesima indivi­
dualità di cui parla il buddismo in Oriente come Gautama 
Buddha; in certo qual modo _venne così occupato il medesimo 
campo d'azione che già prima èra,stato preparato da quella indi­
vidualità nei riguardi dell'evoluziòne dell'umanità. Tanto intri­
cate sono le vie seguite· dalle correnti spirituali nell'evoluzione 
dell'umanità! · -

Oggi è per noi della massima importanza che nel corpo astra­
le del Gesù bambino di Luca fossero attive le forze del Buddha. 
Quando questo Gesù bambino ebbe dÙnque dodici anni l'indi­
vidualità di Zarathustra si trasferì nella triplice • corpor~ità del 
bambino Gesù nathanico. Per ·quale ragione· .. questo fanciullo 
aveva le meravigliose capacità prìma··caratterizzate? Le aveva 
perché non era una individualità umana come tutte le altre. In 
certo modo era del tutto diversa, e per ·comprenderla dobbiamo 
risalire all'epoca lemurica in cui in ultima analisi l'eVoluzione 
terrestre degli uomini ebbe il suo vero inizio~ Dobbiamo render­
ci ben conto che tutto quanto avvenne prima dell 'epòca lemuri­
ca è veramente·soltanto una ripetizione dell'esistenza di Satur­
no, Sole e Luna; e che nell'epoca lemurica soltanto venne posto 
nell'uomo il primo germe, . come possibilità, perché potesse 
accogliere l'io, la quarta·parte costitutiva della sua entità nell'e­
voluzione terrestre. Se consideriamo l 'intera corrente dell'evo­
luzione dell'umanità, dobbiamo dire·· che essa, quale si diffuse 
sulla te?"a (e tale diffusione è descritta con maggior precisione 
n_ella mia Scienza occulta), si deve far risalire nell'epoca lemu­
nca a determinati antenati umani di quel tempo· iniziale della 
nostra terra attuale. Dobbiamo stabilire un determinato momen­
to nell' epo~a lemurica dopo· il quale soltanto si può giustamen­
te parlare di genere umano nel senso odierno. Di quel che vi era 
pnma non si può dire che· già esistessero negli uomini terrestri 
gli io che poi sempre tornarono a incarnarsi. Non era così. Prima 
l'io umano non era ancora separato dalla sostanza della gerar-

158 

chia che ha offerto anzitutto un'occasione all'io dell;uomo: la 
gerarchia degli Spiriti della forma. Possiamo ora pensare, e lo 
mostra la ricerca occulta, che per così dire una parte della 
sostanza degli Spiriti della forma penetrò nell'incarnazione 
umana per la formazione dell'io umano. Ma quando allora l'uo­
mo iniziò le sue incarnazioni fisiche sulla terra, qualcosa di ciò 
che doveva diventare uomo venne trattenuto. In certo modo 
venne trattenuta una sostanza-io che non fu avviata nella cor­
rente delle incarnazioni fisiche. Se ci si volesse rappresentare la 
corrente delle incarnazioni fisiche dell'uomo, quella che comin­
cia con Adamo, chiamato dalla Bibbia if padre originario del 
genere umano, si dovrebbe tracciare un albero genealogico con 
molte e svariate diramazioni. Possiamo semplicemente pensare 
che quel che fluì dagl_i Spiriti della forma continuò a fluire; ne 
venne però direi quasi tenuta in serbo una parte, come un io, che 
fu preservata dal perietrare nelle incarnazioni fisiche, un io che 
non ricomparve ripetutamente come uomo, ma che conservò la 
forma, la sostanzialità che l 'uomo aveva prima di essere pene­
trato nella sua prima incarnazione terrestre. Dunque un io che 
continuò a vivere accanto alla rimanente umanità,· e che fino ai 
tempi di cui ora parliamo e in cui dovevano presentarsi gli even­
ti di Palestina, non era ancora mai stato incarnato in un corpo 
umano fisico; un io che, se si vuoi parlare con linguaggio bibli­
co, era ancora nella stessa condizione in cui era l'io di Adamo, 
prima della sua prima incarnazione corporea terrestre. Un io sif­
fatto era sempre esistito. 

Se ora esaminiamo un poco le cognizioni occulte riguardanti 
quell'io, cognizioni che naturalmente sembrano per l 'uomo 
odierno qualcosa di assolutamente assurdo, vediamo ·che esso, 
essendo stato per· così dire-' conservato come in riserva, non 
venne avviato in un corpo umano, ma fu c veramente affidato sol­
tanto ai· sacri misteri, quali· esistevano durante l'epoca atlantica 
e postatlantica; era conservato in un importante santuario dei 
misteri, come iti un tabernacolo. Quell'io aveva perciò partico­
larità speciali,- quella di non essere stato· in contatto con niente 
di ciò che in· generale un ìo---urnailo può imparare sulla terra. Era 

159 



dunque anc.he non toccato da tutti gli influssi luciferici e arima­
nici; era insomma qualcosa che, rispetto agli altri io umani, pos­
siamo rappresentarci come una sfera vuota, come qualcosa di 

· ancora completamente vergine· rispetto alle esperienze terrestri; 
un nulla, un negativo di fronte a tutte le esperienze terrestri. 
Sembrava perciò che il Gesù bambino. nathanico .·di cui narra il 
vangelo di Luca non avesse'"alcun io . umano, come se fosse 
costituito soltanto di corpo fisicò;·corpo eterico e corpo astrale. 
Basta dire dunque che nel Gesù bambino di Luca non vi era un 
io evolutosi attraverso l'epoca atlantica e postatlantica. Parlia­
mo giustamente ·se diciamo che nel Gesù bambino. di Matteo 
abbiamo a che fare con un uomo pienamente formato, e nel 
Gesù bambino del. vangelo di Luca abbiamo invece a che fare 
con un corpo fisico, un corpo eterico e un corpo astrale coordi­
nati in modo da rappresentare armonicamente l 'uomo, quale è 
disceso come risultato dall'evoluzione di Satumo, Sole e Luna. 
Perciò questo Gesù bambino, come insegna la cronaca dell' aka­
sha, ·non aveva talento per tutto ciò che la civiltà umana aveva 
sviluppato, non poteva accoglierlo perché non vi· aveva parteci­
pato. Noi abbiamo abilità e destrezza per l'esistenza, perché 
nelle passate incarnazioni già abbiamo sperimentato determina­
te attività; chi non sia mai stato presente riesce inabile per tutto 
ciò che gli uomini· hanno prodotto duratite·l'evoluzione terre­
s~re. Se il Gesù bambino nathanico fosse; nato al tempo nostro, 
st sarebbe mostrato molto poco abile nell'imparare a scrivere, 
perché gli uomini. ai tempi di Adamo non scrivevano e prima 
meno che mai. Dunque per tutto ciò che si riferiva a quanto era 
stato appreso durante il corso dell'evoluzione dell'umanità, il 
Gesù bambinQ di Luca non aveva disposizione. Invece si 
mostravano in sommo grado le qualità interiori che aveva por­
tato seco, che non erano decadute come in altri a causa di effet­
ti luciferici. È poi di ancora maggior interesse che questo Gesù 
bambino parlasse un linguaggio strano. Questo ci mostrainfatti 
qualcosa a cui ho accennato anche nel mio scritto La guida spi­
rituale del/ 'uomo e del/ 'umanità, e cioè che i linguaggi, che 
sono ora d~ffusi sulla terra e che compaiono presso i vari popo-

160 

li, sono sorti relativamente tardi nell'evoluzione dell'umanità, e 
sono stati preceduti da ciò che si potrebbe veramente· chiamare 
un linguaggio umano primordiale~ Sono gli spiriti della separa­
zione, quelli del mondo luciferico e arimanico, che da quel lin­
guaggio primordiale produssero le numerose lingue nel mondo. 
Il linguaggio primordiale è andato perduto, e non può più esse­
re parlato da un io che sia passato da incarnazione in incarna­
zione nel corso dell'evoluzione della terra. Quel Gesù bambino, 
che non era passato attraverso le incarnazioni umane, dali' inizio 
dell'evoluzione -dell'umanità portò seco. la capacità di parlare 
non una delle tante lingue, ma un linguaggio che si ritiene giu­
stamente non fosse comprensibile per chi gli stava attorno, ma 
che, per l'interiorità di cuore che conteneva, era compreso dal 
cuore materno. Viene così indicato un fenomeno importantissi­
mo, legato al Gesù bambino di Luca. 

Quando nacque, il Gesù bambino di Luca era dunque provvi­
sto di tutto ciò che non era stato influenzato dalle forze luciferi­
che e arimaniche. Non aveva un io che era tornato sempre ad 
incarnarsi, e perciò non gli fu necessario espellere niente al suo 
dodicesimo anno di vita, quando l 'individualità di Zarathustra si 
trasferì dal Gesid)ambino salomonico del vangelo di Matteo nel 
Gesù bambino nathanico. Ho detto prima che questa parte 
umana rimasta_ indietro, che fino ad allora si era evoluta nei 
misteri accanto al resto· della umanità, era nata in effetti per la 
prima volta al tempo degli eventi di Palestina. quale Gesù bam­
bino mithanico. Dai misteri dell'Asia occidentale, dove quel 
germe umano era stato conservato, venne trasferito nel corpo 
del Gesù bambino nathanico. Questo bambino dunque crebbe, e 
al dodicesimo anno entrò in lui l'individualità dì Zarathustra. 
Sappiamo pure che tale passaggio ci viene in~icato dalla scena 
di· Gesù dodicenne nel tempio. Si può comprendere che i geni­
tori del Gesù bambino nathanico, abitua,ti a vederlo quale 
appunto lo abbiamo descritto, trovassero un cambiamento 
straordinario quando lo ritrovarono nel tempio ·dopo · averlo 
smarrito. Quello fu infatti il momento in cui nel ragazzo dodi­
cenne si trasferì l'individualità di Zarathustra; da ora innanzi 

161 



quindi, dal dodicesimo al trentesimo arino, nel Gesù di Luca si 
trova l 'individualità di Zarathustra. · 

Nel vangelo di Luca vi sono ora delle parole strane: accen­
nano a qualcosa che soltanto la ricerca occulta ci può chiarire. 
Dopo la descrizione della scena di Gesù dodicenne nel·tempio, 
nel vangelo di Luca è scritto: «E Gesù cresceva in sapienza, età 
e grazia dinanzi a Dio e agli 1JOmini» (Luca 2, 52). Così vengo­
no tradotte di solito. Anche Lutero le ha ·tradotte così, ma 
comunque non hanno molto senso; quando infatti si dice che 
«Gesù cresceva in età», vorrei sapere che cosa può significa~e 
che un ragazzo dodicenne "cresca in età". Succede proprio natu­
ralmente col passar del tempo! In realtà però il passo, se si rico­
struisce il testo dei Vangeli per mezzo della cronaca dell' akasha, 
dice che egli cresceva in tutto ciò in cui un corpo astrale può 
crescere, e cioè in saggezza, che cresceva in tutto ciò in cui può 
crescere un corpo eterico, vale a dire in tutte le capacità della 
bontà, della benevolenza e così via, e che infine cresceva in 
tutto ciò in cui può crescere un corpo fisico e che. si trasfonde 
nel bell'aspetto esteriore. Quelle parole intendono indicare chia­
ramente che il ragazzo, grazie alla speciale caratteristica che 
conservò fino al dodicesimo anno, era rimasto illeso, non era 
stato affatto toccato nella sua individualità dalle forze luciferi­
che e arimaniche, perché appunto non era un'individualità pas­
sata da incarnazione a incarnazione. Il vangelo di Luca lo indi­
ca in modo speciale, rintracciando la serie delle generazioni, 
risalendo da Adamo fino a Dio, e così intende dire che si tratta­
va della sostanza che non aveva subìto l'influenza di ciò che era 
passato per l'evoluzione umana. 

Così dunque vive il ragazzo, crescendo in tutto quanto è pos­
sibile nello sviluppo di una triplice corporeità che non è stata 
appunto toccata da ciò che tocca le altre corporeità umane. L'in­
dividualità di Zarathustra aveva ormai la possibilità di unire 
tutta l'elevatezza da essa raggiunta alle meraviglie di questa tri­
plice corporeità, perché essa da nulla era stata traviata, e poteva 
sviluppare tutto ciò che soltanto un corpo fisico ideale, un corpo 
eterico ideale, e un corpo astrale ideale possono sviluppare. A 

162 

questo accenna la frase citata del vangelo di Luca: Era cos.ì data 
la possibilità che, fino ai suoi trent'an~i, ~e~lo sv_Il_apJ;>O di que­
sto giovane penetrasse qualcosa che l I~d~viduahta d.I ~arathu­
stra era in grado di riversare in quella tnphce corporeita umana~ 
tutto quanto cioè può venire da un'indivi~ualità ~anto ~le~ata. CI 
facciamo quindi una gi~st~ rappresentazione di ~~su. d~ N a~a~ 
reth fino ai suoi trent'anni, pensandolo come un Individ~ahta 
um~na elevatissima, come un'individualità appunto la cui for­
mazione era stata preparata come abbiamo visto. 

Se vogliamo intenderei, dobbiamo. ora a?"ivare ~ comp~ende~ 
re che i frutti dello sviluppo che spenmentiamo nei nostn corpi 
vanno a vantaggio dell'individualità. I nostri corpi ci ofrro~o 
l'occasione affinché la nostra individualità possa per ?OSI. due 
succhiare dalla vita i frutti per la sua ulteriore evoluzione. 
Quando alla morte, parlando della ~orte ~i un u~mo no.rmale~ 
abbandoniamo i nostri corpi, non VI lasciamo cio che In essi 
abbiamo acquistato ed elaborato in quanto individualità. V~dre­
mo più tardi per quali speciali circostanze qu~l.cos.a poss~ ~Ima..; 
nere nei corpi, ma come regola, come legge, l Individuahta non 
lascia nei corpi quel che ha acquistato. Mentre dunq~e, Z~rathu: 
stra abbandona al trentesimo anno la triplice corporeita di Ge~~ 
di Nazareth, lascia i tre corpi: fisico, eterico e astrale. Tutt~ ~Io 

·invece che l 'individualità di Zarathustra aveva potuto acquisire 
grazie a quegli strumenti penetra nella sua individualità, cont~­
nua a vivere nella sua individualità, che ora esce ~a ~~ella ~r~­
plice corporeità. Tutto ciò va a vanta~gio della su~ Individuali t~. 
D'altra parte qualcosa è stato indubbiament~ ~aggiunto nella tn­
plice corporeità di Gesù di Nazareth, che. CIO~ la natu~a u~ana, 
quale essa era prima delle influenze lucifench~ e arn~1a~uche, 
fosse unita con l'individualità che più a fondo di qualsiasi altra 
era penetrata con lo sguardo nella ~pir~t~alità. ~el ~acrocosmo. 
Pensiamo infatti a tutto ciò che l Individuahta di Zarath~stra 
aveva attraversato! Allorché. essa operava per. la· fondazione 
della civiltà p~leopersiana guardando il gran?e sp~rito . solare~ 
già lo sguardo . di Zarathustra penetrava neg.l~ s~azi universali 
dello spirito. La sua individualità sem~re piu si andava evol-

163 

/ 



vendo attra.verso le successive incarnazioni. Se l 'interiorità 
della natura umana, con le forze più intense dell'amore e della 
compassione, era arrivata a costituirsi perché una sostanza 
umana pura· era rimasta conservata fino alla nascita del Gesù 
nathanico, e perché inoltre il corpo astrale si era poi compene­
trato delle forze del Qautama Buddha, se dunque esisteva nel 
Gesù nathanico quella che possiamo chiamare "l'intima interio­
rità" dell'uomo, con tale corporeità si unì nel dodicesimo anno 
l'individualità umana. che, fra tutte le altre, era penetrata con lo 
sguardo con più chiarezza e più a fondo nella· spiritualità del 
macrocosmo. Con questo però glì strumenti del Gesù nathanico 
vennero tanto trasformati da essere ormai capaci di accogliere in 
sé l'essenza, l'essenza. tnacrocosmica del Cristo: Se l'individua­
lità di Zarathustra non avesse compenetrato fino· al trentesimo 
a~no quella corporeità, quegli occhi non sarebbero stati capaci 
dt sopportare la sostanza del Cristo dai trent'anni fino ·al miste­
ro del Golgota, quelle mani non sarebbero state capaci al trente­
simo anno di compenetrarsi con la sostanza del Cristo. Per pote­
re accogliere ìl Cristo, la corporeità dovette in certo qual modo 
essere preparata, allargata, dall'individualità di Zarathustra. 
Indubbiamente in Gesù di Nazareth, nel momento in cui Zara­
thustra l? abbandonò e l'individualità del Cristo penetrò in lui, 
non abbtamo dunque dinanzi a noi né un iniziato, né un uomo 
per quanto superiore. Un iniziato è tale perché ha un'individua­
lità superiormente evoluta; essa però era appunto uscita dalla 
triplice corporeità di Gesù di Nazareth. Abbiamo soltanto latri­
plice corporeità che, per virtù della dimora in essa di Zarathu­
stra, era preparata in modo da poter accogliere 1 'individualità 
del Cristo. Ma ora, per mezzo dell'unione dell'individualità del 
Cristo col corpo appunto descritto, era diventato necessario quel 
che ora vedremo. 

Durante i tre anni dal battesimo di Giovanni nel Giordano 
fino ~l vero e pr?prio mistero· del Golgota, l'evoluzione corpo"" 
rea dt corpo fistco, corpo eterico e corpo astrale fu del tutto 
dj versa dali' evoluzione corporea degli altri uomini. Poiché le 
forze luciferiche e arimaniche non avevano avuto influenza sul 

164 

Gesù nathanico in precedenti incarnazioni, era data la possibilità 
che dal battesimo. di Giovanni nel Giordano in poi, poiché ora in 
Gesù di Nazareth non vi era l'individualità di un io umano, ma 
l'individualità del Cristo, non venisse formato tutto ciò che di 
solito deve sempre agire nella corporeità umana. Ieri abbiamo 
detto che quello che chiamiamo il fantòma umano, la vera forma 
primordiale che assorbe in sé gli elementi materiali e poi li 
lascia con la morte, andò degenerando durante il corso dell'evo­
luzione umana fino al mistero del Golgota. In certo modo pos­
siamo concepire tale degenerazione nel senso che in sostanza il 
fantòma, fin dal principio dell'evoluzione umana, era destinato 
a non essere toccato dalle parti materiali che vengono accolte 
dall'uomo come alimenti dal regno minerale, vegetale e anima­
le. Il fantòma non doveva esserne toccato, ma invece lo fu per­
ché, a seguito dell'influsso luciferico, si stabilì una stretta unio­
ne fra il fantòma e le forze che l 'uomo accoglie per mezzo del­
l' evoluzione terrena, specialmente le parti che ne costituiscono 
le ceneri. La conseguenza d eli' influenza luciferica fu dunque 
che il fantòma, accompagnando l'ulteriore evoluzione dell'uma­
nità, sviluppò una forte attrazione verso le ceneri; e quindi per 
questa circostanza, invece di unirsi col corpo eterico umano, si 
unì con i prodotti di distruzione. Queste furono le conseguenze 
delle influenze luciferiche. Dove gli influssi "luciferici erano 
stati tenuti indietro, come avvenne nel caso del Gesù nathanico 
in cui non vi era nessun io umano, ma esisteva l'entità cosmica 
del Cristo dal battesimo di Giovanni in poi, avvenne che nessu;.. 
na forza di attrazione si affermò tra il fantòma umano e le parti 
materiali che venivano accolte. Durante i tre anni il fantòma 
rimase intatto dalle parti materiali. Lo si esprime in modo occul­
to dicendo che in effetti il fantòma- umano, come si era andato 
formando attraverso le evoluzioni di Saturno, Sole e Luna, non 
doveva avere nessuna forza di attrazione per le parti costituenti 
le ceneri, ma doveva poter attrarre soltanto i costituenti salini 
solubili; esso si sarebbe così volatilizzato nella stessa misura in 
cui le parti costituite di sale si disciolgono. In senso occulto si 
direbbe che esso si discioglie e si trasferisce non nella terra, ma 

165 



nel.Ie par~i v~latilizzate. Fu appunto caratteristico che, con il bat­
test~~ dt Gto~anni nel Giordano, la penetrazione dell 'indivi­
duahta del C~tsto nel corpo del Gesù nathanico annulla ogni 
?esso del fantoma con le parti costituenti le ceneri, e lascia solo 
tl n~sso _con le parti costituite di sale. Questo risulta anche quan­
do tl C~tsto ?e~ù vuoi spiegare a coloro che ha prescelto che dal 
modo tn c~t st sarebbero sentiti uniti con l'entità del Cristo 
d?~~va ventr procurata all'ulteriorè evoluzione umana la possi-
. bthta che quell'uni c~ c~rpo ~isorto. ~alla tomba, il corpo spiri­
t~ale, potesse. trasfenrst negh uomtnt. Questo il Cristo intende 
dtre quando st serve delle parole: «Voi siete il sale della terra». 
Tutte queste pa~ole,_c~e vengono ricordate nella terminologia e 
nelle _espresston! artistiche degli alchimisti e dell' occultismo dei 
tempt che ~eg~nrono, tutte le_ p~role che troviamo nei Vangeli 
hanno un stgnt!icato ~rofondtsstmo; proprio questo significato 
era ben ~onosc~uto da~ v~ri alch~m~sti del medioevo e dei tempi 
che seguuon~ (non dat ct~rlata~t dt cui ci narra la letteratura), e 
nessuno espnmeva questt nesst senza sentire nel cuore il rap­
porto col Cristo. 

Cosi risult~ eh~ quando il Cristo fu crocifisso, quando il suo 
corpo venne tnchtodato alla croce (ripeto qui esattamente le 
P.arole del Vangelo per la semplice ragione che in effetti le vere 
ncerche occl!lte confe~man~ as~olutamente le parole del Vange­
lo), qu~ndo ti corpo dt Gesu dt Nazareth venne inchiodato alla 
croce, tl fantòma era in realtà del tutto intatto consisteva della 
forma c?rporea spiritu~le soltanto spiritualm~nte visibile, e si 
t~ovava t~ una co~esstone molto più labile col contenuto mate­
nale deg!t elem~ntt terreni c~e no? in qualsiasi altro uomo, per 
l~ semphce ragtone che negh altn uomini· si è verificata un'u­
ntone. del fantòma con gli elementi, un 'unione che tiene assieme 
q?estt elementi. Nel.Cristo Gesù in effetti il caso era del tutto 
dtverso: Era c~m~, si potrebbe dire, se per forza di inerzia alcu­
ne partt matenah ancora si conservassero nella forma che ad 
esse e.ra stata da t~, ~ dopo. qualche tempo si disfacessero in modo 
che d~ e~se quast ntente nmanesse visibile. Così era per le parti 
matenah del corpo del Cristo Gesù. Quando venne deposto dalla 

166 

1, 

croce, le parti ancora si tenevano assieme, ma esse non avevano 
nessun collegamento con il fantòma perché esso ne era del tutto 
libero. Quando poi il corpo venne trattato con determinate 
sostanze che . agirono a loro volta su di esso diversamente da 
come agiscono su altri corpi che vengono imbalsamati, avvenne 
che dopo la sepoltura le sostanze materiali si volatilizzassero 
rapidamente e passassero presto negli elementi. Perciò i disce­
poli che andarono a guardare trovarono i panni coi quali era stato 
ricoperto mentre il fantòma, al quale è collegata l'evoluzione 
dell'io, era risorto dal sepolcro. Non fa meraviglia che Maria 
Maddalena, che conosceva soltanto il fantòma di prima, quello 
compenetrato dagli. elementi della terra, non potesse poi ricono­
scere nel fantòma liberato da qualsiasi peso terreno la medesima 
figura che essa vedeva ormai chiaroveggentemente. Quella figu­
ra le appariva ora diversa. Dobbiamo renderei ben conto che sol­
tanto per virtù della forza derivata dallo stare assieme dei disce~ 
poli col Cristo, tutti i discepoli e gli uomini di cui ci viene nar­
rato poterono vedere il Risorto. Egli apparve infatti nel corpo 
spirituale, nel corpo di cui Paolo dice che si moltiplica come il 
seme e si trasferisce in tutti gli uomini. Paolo stesso era convin­
to che agli altri discepoli fosse apparso non il corpo compene­
trato di elementi terreni, ma il medesimo corpo che era apparso 
anche a lui; lo dice nel noto passo della prima Lettera ai Corin­
zi (15- 3, 8): «Vi ho infatti trasmesso, in primo luogo, quello che 
io stesso ho ricevuto, cioè che Cristo è morto pei nostri peccati, 
secondo le Scritture, che fu sepolto, che risuscitò secondo le 
Scritture il terzo giorno, che apparve a Pietro, poi ai dodici. 
Apparve pure a più di cinquecento fratelli in una volta, dei quali 
i più vivqno tuttora, mentre alcuni sono morti. Apparve quindi a 
Giacomo, poi a tutti gli apostoli. E infine, dopo tutti, è apparso 
anche a me, quale nato da nascita prematura». 

A Paolo il Cristo apparve con l'evento di Damasco, e poiché 
il modo con cui gli apparve vien messo a pari con il modo con 
cui si palesò agli altri discepoli, mostra che il Cristo era appar­
so a Paolo n~lla medesima forma che agli altri. Ma da che cosa 
fu convinto Paolo? 

167 ( 



In un certo senso Paolo era già iniziato prima dell'evento di 
Damasco~ Era un 'iniziazione secondo il principio antico ebraico 
e .greco. Egli era uniniziato.che fino.allora sapeva soltanto che 
coloro che si uniscono al mondo spirituale con l'iniziazione 
diventano, indipendenti nel corpo eterico dal corpo fisico, epos­
sono palesarsi in un determinato modo· a coloro. che sono capa­
ci di vederli, nella loro più pura'"Jorma del corpo eterico. Se a 
Paolo fosse apparso soltanto un seÌÌlplice ·corpo eterico indipen­
dente dal corpo fisico, avrebbe parlato diversamente. Avrebbe 
detto di aver veduto uno che era stato iniziato, e che indipen­
dentemente dal corpo fisico continuava a vivere nell' evoluzionè 
terrestre~ Né ciò lo avrebbe specialmente sorpreso~ Non era dun­
que questo che egli aveva sperimentato- a Damasco. Quel che 
aveva sperimentato era. qualcosa di cui sapeva che si sarebbe 
potuto sperimentare soltanto··dopo .che le .. Scritture si fossero 
compiute: che cioè nell'atmosfera spirituale de Ha· terra fosse 
esistito come figura soprasensibile un- fantòma- umano--comple­
to, un corpo umano ·risorto dal sepolcro._ Questo egli aveva 
veduto! Questo gli era apparso a Damasco e lo aveva convinto: 
Egli era là! È risorto! Vi è infatti ciò che può emanare soltanto 
da lui, vi è- il fantòma che può· essere veduto . da tutte •le- indi vi­
dualità umane che cercano un nesso con il Cristo. Questo lo poté 
convincere -che il- Cristo ·già era -stato .-sulla terra, • che non era 
-ancora da venire, che vi era stato veramente in un corpo fisico, 
e che. quel corpo fisico aveva redento la vera forma primordiale 
del corpo fisico per la salvezza -di tutti gli uomini. 

Che questa azione potesse accadere soltanto per mezzo del 
massimo spiegamento delPatnore divino, in quale senso questa 
azione fosse un atto di amore, e in-quale senso la parola "reden­
zione" vada intèsa nell'ulteriore evoluzione dell'umanità, di 
tutto questo parleremo domani. 

168 

NONA CONFERENZA 

Karlsruhe, 13 ottobre 1911 

· Le passate conferenze ci hanno condotto in sosta~za a du~ 
problemi. -Uno di questi si rif~ris~e. all~eventooggetttvo c~.e e 
legato al nome del Cristo Gesu; ~~ nfe~t~ce alla natura d,ell Im­
pulso che-, quale impulso del Cnsto, e Intervenuto nell evo.l~­
zione umana. L'altro problema si riferisce al modo con c~u ti 
singolo può stabilire il proprio nes~o con l'imp'!lso de~ C~tsto; 
come per così dire l 'impulso del Cn~to possa agtre_ per tl stngo­
lo. Naturalmente le risposte a questi d~e problemi so~o le~ate 
fra di loro, perché abbiamo visto che l'evento del Cnsto .e un 
fatto. oggettivo dell'evoluzione umana terrestre, e che pro~no da 
ciò che ci si presenta nella resurrezione emana qualco~a ~~ re~l~, 
di vero. In certo qual modo, una specie di germe per tl nstabth­
mento del nostro fantòma umano si è sollevato dal sepolcro con 
il Cristo e ciò che allora, come germe, è- sorto dal sepolcro col 
Cristo h~ la possibilità--di inserìrsi in tutti- gli uomini che trova-
no un nesso con l'impulso del Cristo. . _ ,. 

Questo è l'aspetto obiettivo del nesso del stngolo con l _tm~ 
pulso del Cristo. Oggi vogliam~ aggiun~ere _ alle osser~aztont 
dei giorni passati laparte soggettiva, vo~hamo-cer~are dt trov~~ 
re una risposta al problema che formuhamo press a poco -cost. 
come trova il singolo la possibilità di accogliere in sé gradata-
mente ciò che è derivato dalla resurrezione del Cris~o? . . 

Se vogliamo rispondere _a ques!a d~~anda. dobbtamo ,distin­
guere anzitutto due co§ e. Quando tl cnsttanesu~1o. p~netro com~ 
religione nel mondo, esso n?n era solo .u~a rehg.tone ~e: gh 
uomini che aspirassero alla vta occulta, ctoe-p~r .gh u.omtnt. che 
attraverso qualsiasi via spirituale volessero avvrctnarst al C:nsto, 
ma era una religione che doveva essere adatta per tutti, eh~ 
doveva poter essere accolta da- tutti gli uomini. Perciò non s1 
deve credere che occorresse uno speciale sviluppo occulto o 
esoterico per trovare la via verso il Cristo. Dobbiamo dunque 

169 



esaminare anzitutto una delle vie verso il Cristo, la via exoteri­
ca che ogni anima, ogni cuore ha potuto trovare nel corso del 
tempo. Da questa .poi dobbiamo distinguere l'altra via, quella 
che finora, fino at tempi nostri, si schiudeva a un'anima che 
volesse seguire esotericamente il cammino, che non volesse 
dunque cercare il Cristo semplicemente per la via esteriore, ma 
che lo volesse cercare per mezzo_ di uno sviluppo delle forze 
occulte. Dobbiamo quindi distinguere la via del piano fisico e la 
via dei mondi soprasensibili. 

Ne~suno ~ei secoli p~ssati è stato tanto poco chiaro riguardo­
a~la vta estenore exotenca verso il Cristo, quanto il diciannove­
su~o. Il corso del .secolo decimonono, a sua. volta, è stato più 
chtaro nella sua pnma metà che nella seconda. Si potrebbe dire 
che gli uomini sempre più si allontanarono dalla conoscenza 
del~a via v:erso il Cristo. A questo riguardo gli uomini che seguo­
no tl penstero moderno non si fanno più un 'idea giusta di come 
le antD?e, per es~.mpio ancora n~l diciottesimo, potessero segui­
re la vta verso l_tmpulso del Cnsto, e come perfino-nella prima 
metà del ,~ecolo dicianno.vesimo esistes~e una certa possibil~tà di 
trovare l tmpulso del Cnsto come qualcosa di reale. Soprattutto 
nel secolo diciannovesimo la via verso il Cristo è andata perdu­
ta p~r gli uomini. Lo si può comprendere, considerando che ci 
trovtamo veramente al punto di partenza di un nuovo cammino 
verso il Cristo. Abbiamo spesso padato della nuova via che si è 
aperta alle ·anime, per così dire del rinnovarsi dell'evento del 
Cristo. Nell'evoluzione dell'umanità avviene sempre così: ci 
deve cioè es_sere una specie di punto più basso prima che arrivi 
una nuova luce. Così anche !~allontanamento dai mondi spiri­
tuali, quale si pr~sentò nel secolo diciannovesimo, riesce natu­
rale di fro'nte al fatto che il ventesimo, appunto nel modo pecu­
liare già spesso descritto, segna l'inizio di un'epoca del tutto 
nuova per la v:ita spirituale degli uomini. 

A volte, perfino a chi già si sia un poco familiarizzato con la 
sci.en~a d~llo sp~rito, sembra che il movimento spirituale come 
no.t l .abbtamo ~ta .qua~cosa di completamente nuovo. Se pre­
sctndtamo dali arrtcchtmento che il movimento spirituale ha 

170 

avuto negli ultimi tempi in Occidente,. con le idee della reincar­
nazione e del karma che vi sono fluite, se prescindiamo dal flui­
re dell'insegnamento delle ripetute vite terrene e del loro signi­
ficato per l'intera evoluzione umana, dobbiamo dire che per il 
resto le vie che conducono al mondo spirituale sono molto simi­
li alle nostre vie teosofiche, e non rappresentano affatto qualco­
sa di nuovo per l'evoluzione dell'umanità occidentale. L'uomo 
che però cerca·di penetrare nei mondi spirituali per la via odier­
na della teosofia si trova alquanto estraneo al modo in cui per 
esempio la teosofia veniva coltivata nel secolo diciottesimo. 
Proprio in queste regioni, nel Baden e soprattutto nel Wiirttem­
berg, la teosofia venivamolto praticata nel secolo diciottesimo. 
Mancava però ovunque una visione-illuminata dell 'insegnamen­
to delle ripetute vite terrene, e per questo l 'intero campo del 
lavoro teosofico ne rimaneva in certo modo offuscato. Anche la 
visione di coloro che potevano penetrare a fondo con lo sguar­
do nei nessi occulti, e soprattutto anche nel rapporto del mondo 
con l'impulso del Cristo, rimaneva offuscata dalla mancanza di 
un insegnamento giusto intorno alle ripetute vite· terrene. Ma da 
tutto il campo della concezione cristiana del mondo e della vita 
cristiana si levò sempre una specie di anelito teosofico. Tale 
aspirazione teosofica esercitava ovunque la sua azione, anche 
sulle vie esteriori exoteriche degli uomini che non potevano rag­
giungere altro che una vita esteriore in comune, per esempio 
nelle comunità cristiane o in altre simili. Possiamo vedere quan­
to la tendenza teosofica compenetrasse l'aspirazione cristiana, 
citando per esempio i nomi di Bengel e Oetinger*, attivi nel 
Wiirttemberg; se teniamo conto che mancava loro l'idea delle 
ripetute vite terrene, in tutta la loro opera arrivarono ·assoluta­
mente, anche con concezioni superiori, al~massimo cui si può 
arrivare sull'evoluzione dell'umanità in merito all'impulso del 
Cristo. Se teniamo conto di questo dobbiamo dire che la diretti­
va fondamentale della vifa teosofica è sempre esistita. Vì è quin­
di molto di vero in quello che scrisse Richard Rothe, professore 
presso la vicina Università di Heidelberg, nella prefazione di un 
libro pubblicato nel 184 7* proprio su diversi argomenti teosofi-

171 



ci del secolo Èiciottesimo. Egli dice: «Difficilmente si riconosce 
presso gli antichi teosofi che cosa voglia in sostanza la teosofia, 
ma non meno chiaramente risulta che la teosofia, sulla via fino­
ra seguita, non può arrivare a nessuna esistenza scientifica e 
perciò anche a nessuna azione di qualche importanza. Sarebbe 
però molto affrettato voler dedurre che essa sia un fenomeno 
scientificamente non giustificatò"ed effimero. La storia ce ne dà 
la chiara prova. Ci narra che questo 'fenomeno misterioso non ha 
mai potuto affermarsi,ma·nondimeno sempre di nuovo.si è riaf­
facciato e anzi, attraverso la catena di una tradizione che mai si 
spegne, viene conservato nelle forme più diverse». 

Bisogna pensare che chi scriveva questo negli anni Quaranta 
del secolo diciannovesimo, poteva conoscere la teosofia solo nel 
modo in cui essa gli era giunta da alcuni teosofi del secolo 
diciottesimo. E bisogna pur riconoscere che quanto veniva tra­
smesso non si potevaindubbiamente rivestire con le forme della 
nostra scienza; perciò ,era· anche. difficile credere che ·la teosofia 
d~ allora. potesse penetrare in circoli più estesL. Se ne prescin­
dta~o, c t dovrà apparire. tanto ,più importante la· voce·. che dagli 
annt Quaranta del secolo· diciannovesimo ci dice:· «L'importan­
te, quando la teosofia sia diventata vera e propria scienza e 
a?bia ~ttenuto risultati chiaramente determinati, è che questi 
dn:enttno a poco.a poco convinzione generale o diventino popo­
lan, e vengano ·così ereditati, come verità per tutti valide, da 
coloro che non possono seguire le vie lungo ·te quali esse sono 
state scoperte, e perle quali soltanto potevano venir scoperte». 

Segue poi un atteggiamento pessimistico nei riguardi della 
teosofia che oggi non possiamo più condividere, perché chi si 
ritr?va n~ll' atteggiamento odierno della scienza dello spirito 
s~ra convtnto che la teosofia, con il suo metodo di azione, può 
dtventar popolare per moltissima gente. Perciò tale pessimismo 
d.eve soltanto incoraggiarci. Rothe dice più oltre: «Però questo 
nposa nel grembo dell'avvenire e non possiamo precorrere ... gli 
avvenimenti; per ora rallegriamoci della bella descrizione del 
caro Oetinger, che troverà certamente buona accoglienza in una 
vasta cerchia di lettori». 

172 

Così vediamo come in un certo senso la teosofia sia stata una 
pia speranza degli uomini che nel secolo diciottesimo sapevano 
ancora qualcosa dell'antica teosofia. Poi senza dubbio la cor­
rente della vita teosofica venne sopraffatta dalle tendenze mate­
rialistiche del secolo diciannovesimo, e soltanto come un'alba 
dei nuovi tempi possiamo di nuovo accostarci alla vera vita spi­
rituale, ora però in una forma che può essere abbastanza scien­
tifica affinché in sostanza ogni cuore e ogni anima possa com­
prenderla. Nel secolo diciannovesimo andò del tutto perduta la 
comprensione per qualCosa che per esempio i teosofi del secolo 
diciottesimo ancora comprendevano appieno e che chiamavano 
allora il "senso centrale". Di Oetinger per esempio, che fu atti­
vo qui vicino a Murrhardt, sappiamo che fu per qualche tempo 
seguace di un uomo molto semplice in Turingia; i discepoli di 
costui sapevano che possedeva ciò che si chiamava il senso cen­
trale. Che cosa era il senso centrale per quei tempi? Era ciò che 
ora si presenta in ognuno quando con serietà e ·ferrea energia 
segue le norme tracciate anche nel mio libro Iniziazione. In 
sostanza questo e non altro possedeva quell'uomo semplice 
della Turingia (si chiamava Volker*); quel che egli elaborò in 
una teosofia molto interessante per il suo tempo influenzò 
Oetinger. Come è difficile per gli uomini del presente familia­
rizzarsi con l'idea che un approfondimento teosofico ci è in 
effetti tanto viCino, e che tale approfondimento ha una letteratu­
ra molto vasta, anche se sepolta· nelle biblioteche e presso gli 
antiq\!_ari, così è altrettanto difficile accogliere in genere l' even­
to Cri§to come un fatto obiettivo. Quanto si discusse in proposi­
to nel secolo diciannovesimo! In breve tempo non è possibile 
registrare le innumerevoli opinioni e i vari giudizi emessi in 
quel secolo sul Cristo Gesù. Se ci si dà la pena di· esaminare un 
certo numero di tali opinioni, tanto laiche quanto teologiche, si 
ha difficoltà ad avvicinare i giudizi di allora su questo argo­
mento a quelli dei tempi in cui dominavano migliori tradizioni. 
Nel secolo diciannovesimo fu perfino possibile considerare 
grande teologo chi . era ben lontano persino dali' ammettere che 
un Cristo obiettivo fosse penetrato nella storia del mondo e vi 

173 



avesse agito.· Qui arriviamo alla domanda: quale ·nesso con il 
Cristo può trovare chi. non segua-alcuna via esoterica, ma riman­
ga soltanto nel campo. exoterico? 

Finché si. è delF idea,· 'propria anche ad alcuni teologi del 
secolo diciannovesimo, che l'evoluzione umana è qualcosa che 
può ·svolgersi solo nell'interiorità umana- e-che .• per cosi .-dire 
nulla ha da. fare. conii macrocO&Uio~ non siipuò in .genere arriva­
re ad alcl!n apprezzamento obietti~o del Cristo Gesù. Si arriva a 
ogni specie di idea grottesca, maiperò.ad un nesso. con l'even­
to del Cristo~- Se si crede di poter •arrivare all'ideale umano più 
elevato, adatto all'evoluzione terrestre; per semplice via animi­
ca interiore, per una.specieqiautoredenzione,non.sarà possibi­
le un nesso:.< coL Cristo obiettivo.: Si potrebbe··anche .dire: se il 
pensiero dèlla redenzione è. ql:lalcosa a cui· si·può rispondere per 
via psicologica, non<vi è un nesso conilCristq.•(Jhiperò pene­
tra più a fondo. n~i seg.reti deLmondo troverà ·hen:presto che, se 
si crede di poter arrivare. all'ideale più alto dell' estst~nza terre­
stre soltanto._ per mezzo. di se· stessi~ soltanto per tne~zo .•. dell'e­
voluzione interiore,· si spezza.deLtutto il nesso coltna;c:rocosmo; 
si avrà allora, il macroçosmo .dill.anzi ·a sé • come una.• specie di 
natura,·._ si avr;à l~evoluzi()ne .animh:~ainteriore accanto .al macra­
cosmo come .qualcosa che gli scorre paraJiela,- ma: non si potrà 
trovare un rapporto ·fra: i due. L'aspetto Je:r:ribil:qtènte .. grottesco 
dell'evolu:zione:nel-·:secol()Jlicia;nno\resim,o.-è ... appunto che •ven­
gono separati, divisiiin\duen)icrocosmo e·macrocosmo.Seque~ 
sto . non .• fosse· avventl;~,a, non : sa:rebbero •potp:ti · ·_ nascere tl1tti- i 
malintesi• che sono legati-ai npmidi "materialismo teoretico"· da 
un canto, e di "idealismo astratto''· ,dall'altro. Si ·pensi che la 
scissione fra mkrocosm.o.·e macroçostno.fec.e:. sì .c.he gli uomini, 
poco attenti alla'vita interiore dell 'aninia,:,.arrivàssero ad' attri,.. 
buire l ::t vita interiore . dell'anima, e la. corporeità esteriore al 
macrocosmq, facendo s.correre ·tutto in processi materiali. Gli 
altri,-.resisi contp.che-.-vi è. unavita interiore, caddero.apo~Q:_ a 
poco in astrazioni riguardo a tutto ciò .che in conclusione ha 
significato soltantò per l~anima umana. 

Volendosi rendere chiaramente conto di questo difficile pro-

174 

blema. occorre ricordare qualcosa di molto· importante che si 
impar~vanei misteri.·Chiediamoci quanti credono oggi, nell'in­
timo della loro coscienza, che se pensano a qualcosa, se han~? 
per esempio un cattivo pensiero riguardo a. un'altra perso~a, et o 
non ha in fondo alcuna importanza per il mondo esterno; ~l pen­
siero è soltanto in loro~ Sarebbe diversa l 'importanza se st desse 
uno schiaffo: allora sarebbe un avvenimento Sttl piano fisico; 
l'altro è un semplice sentimento, o un semplice p~nsiero. Opp":l­
re procedendo: molti, mentendo oppure cadendo tn peccato o tn 
errore, dicono: è qualcosa che si svolge nell'anima uman~, men­
tre se per esempio una pietra cade• d~l tetto afferma~ o: e qual­
cosa che si svolge fuori. Sulla base dt una comprenstone super­
ficiale· sarà· facile far capire che, quando una pietra cade.· dal tetto 
oppure cade magari nell'acqua, ·provoca n eli' acqua ~elle onde 
eh è si allargano; ogni cosa' ha cioè consegu~n~e che. st estendo~ 
no segretamente, ma quel che si ~v~lge nell ant.~adt un uomo e 
isolato da tutte il resto. Gli uomtnr hanno pereto potuto credere 
che sia ·soltanto una: questione riguardante l'anima, per ese~pio 
il peccare, I 'errare e poi il rimedia~~· Su ~na tale cose t enza 
dovrebbe agire in modo grottesco cto che e stato prese.ntat? 
negli ultimi due anni, almeno davanti· a un~ gra~ parte dt not. 
Intendo ricordare la scena del dramma rostcructano La porta 

· del/ 'iniziazione dove Capesius e Strader entrano nel mondo 
astrale e viene mostrato come ciò che essi pensano, dicono e 
sentono non sia senza importanza per il mondo obiettivo, per il 
macrocosmo ma come vengano· invece sprigionate tempeste 
negli elemen'ti* :Agli uomini. di oggi'sembra follia. pens~re. che 
l'effetto,diunpensiero sbaghato possa sc~ten~re ~nche.l.azton~ 
di forze distruttrici·· nel macrocosmo .. Net. mtsten·ventva pero 
chiaramente mostrato che se ad esempio qualcuno mentiva o 
cadeva in errore siaveva,u:rt vero processo reale che non riguar-' . ' . . 
dava noi soli. Esiste >perfino un proverbio: "l· ~ensten. ~~n paga-. 
no dazio",·perchéappuntonon,si•vedelabarrteradaztana.qu~n­
do·nasconoipensieri. Essi sono pal;)te-però del ~o~do·~btetttvo 
e non solo vicende dell'anima. Il discepolo det mtsten vedeva 
che dicendo una menzogna -si ha nel mondo soprasensibile l'o-

175 



scuramento _di una determinata luce, che compiendo un atto 
poco amorevole il fuoco della propria insensibilità brucia qual­
cosa nel mondo spirituale, che con gli errori si spegne la luce nel 
macrocosmo; L'effetto che veniva mostrato al discepolo attra­
verso l'evento obiettivo era come mediante l'errore venisse 
spento qualcosa sul piano astrale e sorgesse la tenebra, e come 
un'azione non amorevole agiss·e~come un fuoco che consuma e 
distrugge. · 

Nella vita exoterica l'uomo non sa che cosa si svolge attorno 
a lui. È davvero come lo struzzo e deve conficcare il capo nella 
sabbia, poiché non vede gli effetti che tuttavia esistono. Gli 
effetti dei sentimenti esistono, e diventavano visibili per gli 
occhi soprasensibili, quando per esempio si veniva condotti nei 
misteri. Ma davvero soltanto nel secolo diciannovesimo poteva 
accadere che si dicesse: tutti i· peccati commessi, tutte le debo­
lezze esistenti in noi, sono soltanto vicende personali; la reden­
zione deve avvenire attraverso ·un evento n eli' anima. ·Perciò il 
Cristo può essere soltanto un evento interiore dell'anima. Ciò 
che è necessario perché non solo l 'uomo trovi la sua via verso il 
Cristo, ma soprattutto perché non spezzi il suo nesso con il 
macrocosmo, è la conoscenza che, se si cade in errore o in pec­
cato, si hanno eventi· oggettivi e non soggettivi, avviene qualco­
sa fuori nel mondo. Dal momento in cui si diventa coscienti che 
con i propri peccati e i propri errori accade qualcosa di oggetti­
vo, dal momento in· cui si sa che quel che si fa e si muove eser­
cita un'azione che non è più in relazione con noi, ma è collega­
ta con l'intero corso obiettivo dell'evoluzione del mondo si 

' abbraccia con lo sguardo l'intero corso dell'evoluzione del 
mondo, e non si potrà più dire che rimediare a quel che si è pro­
vocato sia soltanto. una vicenda interiore che riguarda l'anima; 
Vi sarebbe una possibilità che avrebbe perfino un buon signifi­
cato, ed è considerare ciò che porta l 'uomo ali' errore e alla 
debolezza, che ve lo ha portato attraverso le successive vite ter­
ren'e, non come una vicenda interiore di una singola vita, ma 
come una vicenda del karma. Però non è possibile che un even­
to, che non è storico e non appartiene ali 'umanità, come per 

176 

esempio l'influenza luciferica nell'antica epoca lemurica, possa 
venir eliminato dal mondo per virtù di un evento umano. Attra­
verso l'influsso luciferico venne dato all'uomo il grande benefi­
cio di poter diventare libero, ma d'altro canto egli è rimasto 
esposto ali' errore, alla possibilità di allontanarsi dalla via del 
bene e del giusto, anche dalla via del vero. Quel che avviene nel 
corso delle incarnazioni riguarda il karma. Ma tutto ciò che dal 
macrocosmo si insinua nel microcosmo, ciò che le forze lucife­
riche diedero ali 'uomo è qualcosa di cui egli da solo non può 
venire a capo.- Per pareggiarlo occorre un fatto oggettivo. In 
breve, poiché l'errore o il peccato commessi non sono soltanto 
soggettivi, si deve sentire che un fatto semplicemente soggetti­
vo nell'anima non è sufficiente per attuare la redenzione. 

Chi è perciò convinto dell'obiettività dell'errore, capirà pure 
l'obiettività dell'atto di redenzione. Non si può affatto presenta­
re l'influsso luciferico come un fatto obiettivo senza contrap~ 
porvi al contempo l'atto che lo ha compensato: l'evento del Gol­
gota. In ultima analisi, come antroposofi si ha la scelta soltanto 
fra due possibilità. Si può basare tutto sul karma: allora natural­
mente, per tutto ciò che l 'uomo stesso ha procurato, si ha 
senz'altro ragione; ci si trova però costretti a prolungare arbi­
trariamente la ripetizione delle vite tanto nel futuro quanto nel 
passato,_ e non si arriva a una fine, né nel futuro, né nel passato. 
Tutto gira sempre come una ruota. L'altra idea dell'evoluzione è 
invece l'aspetto che dobbiamo afferrare: ritenere che vi siano 
state le varie evoluzioni di Saturno, Sole e Luna, del tutto diffe~ 
renti dali' esistenza terrestre, che per la prima volta nell' esisten­
za terrestre si sia avuta la ripetizione di vite terrene che cono­
sciamo, e che l'influsso luciferico si sia presentato come un 
evento. unico; tutto questo dà un vero contenuto a quella che si 
chiama concezione teosofica. Essa non è però concepibile senza 
l'obiettività dell'evento del Golgota. 

Se consideriamo, i tempi precristiani, e da un altro aspetto lo 
si è già detto, gli· uomini erano in certo senso diversi. Quando 
discesero dai mondi spirituali nelle incarnazioni terrene, porta­
rono seco una determinata quantità di elementi divini che si 

177 



esaurirono gradatamente mentre l 'uomo entrava nelle incama­
zio~i terr~ne; er~n~ e~au~iti al tempo degli eventi di Palestina. 
Nei tempi pr_ecnst~a~u, · nflettendo per così dire sulle proprie 
deb~lezze, _gh. uomini avevano perciò sempre. sentito che quan­
to di meglio avevano proveniva veramente dalla sfera divina 
dalla quale erano discesi. Ancora sentivano gli ultimi effetti del­
l'ele~ent? divino. Questo era~'}l~rò esaurito quando Giqvanni 
Ba~t~sta dic_eva: trasfor~at~ la vostra concezione del mondo per­
eh~ _I tempi sono cambiati; ora non potrete più innalzarvi allo 
spinto come nel passato, perché non è più possibile vedere nel­
l' antica spiritualità. Cambiate il vostro modo di vedere e acco­
gliete l 'Entità divina che vuoi dare nuovamente agli. uomini ciò 
che d~vettero perd~re a seguito della loro discesa. Si potrà cer­
care di negarlo se SI vuoi pensare in modo astratto ma non Io si 

' ' potra negare se molto in concreto si vuoi considerare la storia 
ufficiale, ché l'intero modo di sentire degli uomini si è. trasfor­
?Iato nel tempo che segna ·la svolta dell'evo antico al nuovo; è 
Il con~ne s~gnato. ~all'ev~nt~ .di Palestina; Dopo l'evento di 
Pale~bna gh ·uomini cominciarono a sentirsi abbandonati. Si 
~entirono _abban~o!lat~ quando si accostavano ai problemi più 
I~p?rtanti che SI nf~nvano alla parte intima e più concreta del­
l anima; per esempio quando si chiedevano che cosa sarebbe 
avvenuto di loro nell'insieme dell'universo se avessero varcato 
la soglia della morte con una quantità di azioni non compensa­
te. Si affacciò. allora a quegli uomini un pensiero che indubbia­
mente poteva esser sorto dali' aspirazione dell'anima . m:a che 
poteva essere soddisfatto soltanto se ·1 'anima umana' arrivava 
alla CQncezione che era vissuto un Essere entrato nell 'evoluzio­
ne dell'umanità, che a Lui ~i. si poteva appoggiare, che nel gran 
mondo, _do~e non era. possibile andare, -operava per il pareggio 
delle azi~~I umane, · a~uta?do a rimediare ciò che era stato gua­
stato dali Influsso lucifenco. Il senso di abbandono e il senso di 
tro~arsi protett~ da una forza obiettiva penetrò nell'umanità, 
as~Ie~e al s~nbmento che il peccato è una forza reale, un fatto 
obiettivo. VI ~enetrò anche l'altro sentimento che vi è legato: 
che la redenzione è un fatto obiettivo, qualcosa che il singolo 

178 

uomo non può provocare, perché non egli ha evocato l'influsso 
luciferico, e che la può procurare soltanto chi agisce nei mondi 
in cui Lucifero opera coscientemente. 

Tutto ciò che qui ho descritto con parole tratte dalla scienza 
dello spirito non esisteva come concetto, come conoscenza, ma 
era nei .. sentimenti e nelle sensazioni; esisteva nei sentimenti la 
necessità di volgersi verso il Cristo. C'era poi naturalmente per 
quegli uomini la possibilità di trovare nelle comunità cristiane la 
via per approfondire tutti quei sentimenti. In ultima analisi, nel 
tempo in cui aveva perduto il suo nesso originario con gli dèi, 
che cosa trovava l'uomo quando guardava la materia? In segui­
to _alla discesa dell'uomo nella materia, sempre più andò perdu­
ta la vista dello spirito e di ciò che è fisicamente divino nell'u­
niverso. I residui dell'antica chiaroveggenza ancora esistenti 
andarono gradatamente perduti, e in certo modo la natura venne 
sdivinizzata. Un mondo solo materiale si stendeva davanti agli 
uomini, e di fronte a tale mondo materiale essi non potevano 
conservare la fede che un principio-Cristo fosse obiettivamente 
operante. Così sarebbe indubbiamente un'assurdità pensare che 
il Cristo abbia un posto nell'immagine del mondo dei pensatori 
materialistici, nell'ideaformatasi per esempio nel secolo dician­
novesimo secondo cui l 'universo che è ali' origine della nostra 
-terra sia un agglomerato dalla-nebulosa primordiale di Kant­
Laplace, e che poi la vita sia sorta sui singoli pianeti; il tutto ha 
condotto da ultimo ad immaginare l'intero mondo come una col­
laborazione di atomi. In una tale immagine del mondo l 'entità 
del Cristo non è pensabile; di fronte a una tale immagine nulla 
si può in genere sostenere ·di spirituale. Dobbiamo anzi capire 
che qualcuno sostenga quel che ho letto la volta scorsa: credere 
alla resurrezione costringe a_ distruggere tutta l'immagine che ci 
si fa del mondo. Questa immagine del mondo che a poco a poco 
si è andata formando mostra soltanto che, per lo studio esterio­
re della natura e con quel-modo di pensare sulla natura, è spari­
ta la possibilità di immedesimarsi nell'essere vivente dei fatti 
naturali. 

Se parlo -in questo modo, -non è per fare della critica negati-

179 



va. Doveva succedere che una volta la natura venisse sdiviniz­
zata e spogliata di spirit~alità, perché l 'uomo potesse concepire 
l'assieme di idee astratte necessarie per comprenderla, coni e è 
divenuto possibile nelle concezioni di Copernico, Keplero e 
Galileo. L'umanità· doveva afferrare la trama delle idee che ha 
condotto alla nostra epoca delle macchine. D'altra parte era 
necessario che il nostro tempo:a,_yesse un compenso per quel che 
non poteva esservi nella vita e'xeterica, un compenso per la 
sopravvenuta impossibilità di trovare direttamente dalla terra la 
via alla spiritualità. Se infatti gli uomini avessero potuto trova­
re la via alla spiritualità, avrebbero dovuto trovare la via al Cri­
sto, come la si troverà nei prossimi secoli. Doveva esservi un 
compenso. 

Il problema è ora: che cosa fu necessario per la via exoterica 
dell'uomo verso il Cristo, durante i secoli in cui si· preparava 
gradatamente una concezione atomistica del· mondo .che doveva 
sempre più sdivinizzare la natura, e che andò· crescendo fino al 
secolo diciannovesimo in una concezione della natura del tutto 
sdivinizzata? 

Occorrevano due cose. Per due vie si poteva arrivare exoteri­
camente alla visione spirituale del Cristo. Da un lato si poteva 
prospettare ali 'uomo la possibilità che senza dubbio non è vero 
che tutta la materia sia completamente estranea ali 'uomo inte­
riore, all'intima spiritualità del singolo~ Occorreva in effetti pre­
sentare la possibilità di capire che non è vero che nello spazio, 
ovunque appare la materia, vi sia soltanto materia. In quale 
modo ciò poteva avvenire? Per una sola via poteva avvenire, e 
cioè occorreva trasmettergliqualcosa che al contempo fosse spi­
rito e materia, qualcosa di cui dovesse sapere che è spirito, e di 
cui dovesse vedere che è materia~· Doveva cioè rimanere viven­
te la trasformazione, l'eternamente valida trasformazione dello 
spirito in materia e della materia in ispirito. Questo è accaduto 
perché l'eucarestia è stata conservata e coltivata come un'istitu­
zione cristiana attraverso i secoli. Quanto più risaliamo . nei 
secoli, da quando fu istituita l'eucaristia, tanto meglio la trovia­
mo capita nei tempi più antichi che ancora non erano materiali-

180 

stici. Infatti, di fronte alle cose più alte, la prova che non v~n­
gono più comprese si mostra di regola nel fatto c~e. se ne comin­
cia a discutere. Vi sono appunto cose che, finche st comprendo­
no, sono poco discusse; si comincia a disc~terle .qu~n~o più non 
si comprendono. Del resto in genere le ~hscuss~ont dtmostran~ 
che la maggior parte delle persone che vt partecipano non capi­
scono l'argomento in discussione. Così . è .av~enuto an c~ e per 
l'eucaristia. Finché si sapeva che l' eucanstla e la prova vtvente 
che la materia non è semplicemente materia, ma che vi sono r.iti 
per mezzo dei quali lo spirito. può ~enire aggiu~t~ alla matena, 
finché si sapeva che la compenetrazione dello sptnto nella mate­
ria è un compenetrarsi del Cristo, così come vi.ene e~presso nel­
l' eucaristia la cosa venne accettata senza dtscusstone. Dopo 
venne però 'n tempo in cui già sorgeva il materiali~m?, i~ cui p i~ 
non si comprese che cosa è alla base del.l' ~u~anstt.a, tn eu~ ~~ 
discusse se il pane Y- H vino fossero semphct stmboh della dtvt­
nità o se vi fluisse! realmente la forza divina; in breve sorsero 
tutt~ le discussioniJ che nacquero appunto al principio dell'età 
moderna; per chi però vede più a fondo, tutto c~ò significa sol­
tanto che l'originaria comprensione della questton.e era. anda~a 
perduta. Per gli uomini che volevano. arrivare. al Cnsto l' eucan­
stia era· un perfetto surrogato della vta esote~tca, q~a~do non la 
potevano _seguire; potevano così trovare nell eucanstla una vera 
unione col Cristo. Ma tutto ha il suo tempo. 

Certo come è vero che nei riguardi della vita spirituale spun­
ta un'er~ del tutto nuova, così è vero che la via verso il Cristo, 
che è stata giusta per molti secoli, lo sarà ancora per· molti altri. 
Le cose si modificano a poco a poco, e ciò che prima era giust~ 
si trasformerà gradatamente in qualcosa d'altro, qua~ do gh 
uomini diventeranno maturi. L'antroposofia deve agtre per 
afferrare qualcosa di concreto e di reale nello spirito. Ad esem: 
pio, se con meditazioni, concentrazioni e tutte l~ cono~cenz~ -det 
mondi superiori gli uomini diventeranno matun per vtver~ Inte­
riormente non soltanto di semplici mondi di idee, non dt sem­
plici mondi di sentimenti astratti, ma a co!llpenetrarsi nella loro 
interiorità con lo spirito, per questo spenmenteranno la comu-

181 



nione nello spirito; in tal modo pensieri meditativi potranno 
vivere in noi, e dall'interno produrre proprio il medesimo effet­
to che il simbolo dell'eucarestia, il pane consacrato, produceva 
dal di fuori. Come il cristiano non evoluto· poteva cercare 
mediante l'eucaristia la sua via verso il Cristo, così il cristiano 
evoluto, che impara a conoscere la figura del Cristo grazie alla 
progredita scienza dello spirito,_ potrà elevarsi nello spirito a ciò 
che in futuro dovrà diventare anche una via exoterica per gli 
uomini. Ciò scorrerà come una forza che porterà un amplia­
mento dell'impulso del Cristo. Allora anche tutti i riti si trasfor­
meranno e quel che prima avveniva con gli attributi del pane e 
del vino, avverrà in futuro per mezzo di un'eucaristia spirituale. 
Rimarrà però l'idea dell'eucaristia, della comunione. Occorre 
soltanto dare una volta la possibilità che determinati pensieri 
che ci pervengono grazie alle·comunicazioni della scienza·dello 
spirito, che determinati pensieri interiori e sentimenti interiori 
compenetrino e spiritùalizzino sacralmente l'interiorità, come 
nel miglior senso dell'evoluzione interiore cristiana l'eucaristia 
ha spiritualizzato e cristianizzato l'anima umana. Quando que­
sto sarà possibile, e lo sarà, avremo fatto un altro passo nell'e­
voluzione. Così verrà di nuovo fornita la prova reale che il cri­
stianesimo è più grande della sua forma esteriore. Non apprezza 
infatti al suo giusto valore il cristianesimo chi ritiene che esso 
sparirebbe, se venissero eliminate le sue forme esteriori di un 
determinato tempo. Il cristianesimo è giustamente apprezzato 
soltanto da chi è convinto che tutte le chiese che hanno coltiva­
to l'idea delCristo, tutte le idee esteriori, tutte le forme esterio­
ri sono temporanee e perciò transitorie, ma che l 'idea del Cristo 
continuerà a vivere nell'avvenire sempre con nuove fortne nei 
cuori e nelle anime degli uomini, per quanto poco tali . forme 
oggi ancora si mostrino. Così la scienza dello spirito ci insegna 
il significato che l'eucaristia aveva in effetti per la via exoterica 
nel passato; 

L'altra via exoterica eta quella dei Vangeli. Qui bisogna ren­
dersi di nuovo conto di che cosa· i Vangeli fossero in passato per 
gli uomini. Non è molto lontano il tempo in cui si leggevano i 

182 

Vangeli non come vennero letti nel secolo diciannovesimo, ma 
in modo da considerarli come una sorgente vivente, da .cui qual­
cosa di sostanziale veniva trasmesso alle anime. Neppure erano 
letti nel modo da me analizzato nella prima conferenza di que­
sto ciclo, quando ho parlato di una via errata, ma venivano letti 
in modo che da fuori gli uomini vedessero venir loro incontro 
ciò verso cui l'anima aspirava; l'anima trovava descritto il vero 
Redentore e sapeva che Egli certamente esisteva n eli 'universo. 

Gli uomini capaci di leggere i Vangeli in quel modo già cono­
scevano la rìsposta di molti problemi che alla gente tanto intel­
ligente del secolo diciannovesimo ora soltanto si affac~iano 
come tali. Basta ricordare quante volte, da persone molto Intel­
ligenti a cui la scienza e l'erudizione sembravano essere già cre­
sciute fin sopra i capelli, è stato ripetuto sotto varie forme, nelle 
discussioni sul problema del Cristo Gesù, che con la. concezio­
ne moderna del mondo non si può realmente conciliare l'idea 
del Cristo Gesù e gli eventi di Palestina. Viene spiegato in modo 
apparentemente molto chiaro che, quando l 'uomo ancora non 
sapeva che la terra è un corpo cosmico piccolissimo, si poteva 
credere che con la crgce del Golgota sulla terra fosse avvenuto 
un evento nuovo e specialissimo. Ma dopo che Copernico ha 
insegnato che la terra è un pianeta come gli altri, s~ pu? forse 
ancora credere che il Cristo sia peregrinato verso dt not da un 
altro pianeta? .Perché presumere, come si crede ;va, che la terra 
abbia una posizione tanto eccezionale? Poi Vti~iva adoperata 
un'immagine: da quando la concezione del mòndo si è così 
allargata, sembrava che una delle rappresentazioni artistiche ~iù 
importanti si fosse svolta non sopra un grande palcoscenico 
della capitale, ma sul piccolo palcoscenico di un teatro di pro­
vincia. Così apparivano gli eventi di Palestina! Poiché la terra è 
un corpo cosmico tanto piccolo, quegli eventi apparivano come 
la rappresentazione di un grande dramma storico sul palcosce­
nico di un teatrino di provihcia. Dunque non lo si poteva crede­
re, appunto perché la terra è tanto piccola rispetto all'universo! 
Tutto ciò sembra molto intelligente, ma non lo è affatto, perché 
il cristianesimo non ha mai affermato ciò che qui viene in appa-

183 



renza ~ont;addetto. Il cristianesimo non fece sorgere l'impulso 
del Cnsto In qualche luogo risplendente deU 'esistenza terrestre 
m~ sempre venne. considerato importante che . il ·portatore dei 
Cnsto fosse nato tn una stalla presso poveri pastori. Per collo­
carvi il Cristo la tradizione cristiana cercò non soltanto la pic­
cola terra, ma perfino un suo angolo più recondito~ Ai ·problemi 
d~ll~ pers.one tanto acute e intelygenti già era· stato risposto dal 
cnstianesimo fin dalla sua origiriè, ma le risposte che il cristia­
nesimo stesso aveva dato non furono comprese, perché manca­
v~ ormai agli uomini la capacità di far agire sull'anima la forza 
vivente delle grandi e maestose immagini. 

Nondimeno nelle sole immagini dei Vangeli, senza l'eucari­
stia e ciò che vi si·ricollega (perché·essa è·alcentro dell'intero 
culto cristiano e di altri culti) non avrebbe potuto· essere trovata 
la via exoterica degli uomini verso il Cristo; i Vangeli non 
avrebbero potuto infatti diventare popolari atal segno,. se sol­
tanto per mezzo loro la via verso il•Cristo· doveva diventare 
popolare. Quando poi i Vangeli-divennero popolati ne risultò in 
definiti~a eh~ ciò no~ era proprio· un gran bene perché, con la 
pop?lanzz~ztone dei Vangeli, sorse al contempo ··il grande 
mahnt~~o: Il T? odo super~~iale ·con cui sono stati interpretati e 
tutto cio che Il secolo diciannovesimo ne ha fatto· il che sia 
detto obiettivamente, fu certo un gran male. Credo che gli a~tro­
posofi potranno capire che· dicendo "un gran male" ·non intendo 
affatto criticare né svalutare 'il diligente studio di ricerca nei 
l~vori scie?tifici del secolo diciannovesimo, compresi tutti quel­
h. ~ella s~tenza dell~ natura. Proprio questo è· tragico: mentre 
cioe la scienza (e chi la conosce lo ammetterà), a causa appunto 
della sua profonda serietà e della sua straordinaria attività e 
abnegazione, nòn può· che essere ammirata,· essa ha nondimeno 
condott? a una completa dispersione e distruzione di quel che 
vo~eva Insegnare. La futura evoluzione deH 'umanità sperimen­
!era come un. evento molto tragico della civiltà del nostro-tempo 
Il fatto che si è voluto spiegare la Bibbia scientificamente con 
una scienza infinitamente degna di ammirazione e che tal~ stu­
dio ci ha invece condotti a perdere la Bibbia ste~sa. 

184 

Così vediamo che in queste due direzioni viviamo exoterica­
mente in un periodo di transizione e che, se si è afferrato lo spi­
rito d eli' antroposofia, le antiche vie devono trasformarsi. Ora 
che abbiamo esaminatole vie exoteriche del passato verso l'im­
pulso del Cristo, vedremo domani come si formi il legame con 
il Cristo nel campo esoterico; arriveremo poi alla conclusione 
dellé nostre considerazioni mostrando come si possa arrivare a 
concepire l'evento del Cristo, non soltanto per l'intera evolu­
zione dell'umanità, ma per ogni singolo uomo. Con questa con­
siderazione condurremo a termine il compito assegnato a queste 
conferenze. Potremo esaminare la via esoterica più in breve, 
poiché negli anni passati già ne abbiamo posto le basi. Arrive­
remo cosi al coronamento della nostra costruzione, osservando 
il nesso dell'impulso del Cristo con ogni singola anima umana: 

) 

185 



DECIMA CONFERENZA 

Karlsruhe, 14 ottobre 1911 

Ieri abbiamo cercato di caratterizzare la via che ancora oggi 
può essere seguita per arrivàre.al Cristo e che poteva spècial­
mente essere seguita in passàto dalla coscienza exoterica. 
Vogliamo ora anche accennare in breve alla via esoterica, cioè 
alla via che può condurre al Cristo in modo da poterlo trovare 
nei mondi soprasensibili. 

Anzitutto va osservato che la via esoterica verso il Cristo 
Gesù era in ultima analisi ancheola via··degli evangelisti, di colo­
ro cioè che scrissero i Vangeli. Sebbene lo scrittore del vangelo 
di Giovanni abbia egli stesso veduto gran parte di quel che è 
descritto nel suo Vangelo (e lo si può rilevare nel ciclo di con­
ferenze che tratta del vangelo di G'iovanni), dobbiamo anche 
dire che la principale sua cura non fu posta nel descrìvere sol­
tanto ciò di cui si ricordava; ce ne dà infatti solamente quei par­
ticolari minuti che, come abbiamo visto, appunto ci sorprendo­
no nel vangelo di Giovanni. Ma i tratti grandi e maestosi dell'o­
pera del Redentore, del mistero del Golgota, vennero attinti 
anche da questo evangelista dalla sua coscienza chiaroveggente. 
Possiamo perciò dire che mentre i Vangeli sono in effetti dei rin­
novati riti iniziatici (il che risulta anche dal libro Il cristianesi­
mo quale fatto mistico),. d'altra parte lo sono appunto diventati, 
perché gli scrittori dei Vangeli potevano procurarsi dal mondo 
soprasensibile, sulla loro via esoterica, un'immagine di quel che 
si era svolto in Palestina e che aveva condotto al· mistero del 
Golgota. Orbene, dal mistero del Golgota fino ai nostri tempi, 
chi voleva arrivare a un'esperienza soprasensibile dell'evento 
del Cristo doveva far agire su di sé i sette gradini dell'iniziazio­
ne cristiana descritti in diversi cicli di conferenze, che. sono 
ormai davvero parte elementare del nostro lavoro antroposofico: 
lavanda dei piedi, flagellazione, incoronazione di spine, morte 
mistica, sepoltura, resurrezione e ascensione. Oggi vogliamo 

186 

vedere con chiarezza quel che al discepolo è dato raggiungere, 
quando fa agire su di sé l' iniziazione cristiana. 

Rendiamoci conto chiaramente del processo di iniziazione 
cristiana, e per cominciare vediamo di che cosa si tratti. Questa 
iniziazione· non si· svolge (e possiamo -convincercene rileggendo 
i cicli di conferenze già citati) come quella. non giusta di cui 
abbiamo parlato nella prima conferenza di questo ciclo, ma si 
svolge in modo che anzitutto devono agire sentimenti generica­
mente umani, perché questi conducano poi proprio all'immagi­
nazione della lavanda dei piedi. Non viene dunque prefigurata 
fin dall'inizio l'immagine del vangelo di Giovanni; chi aspira 
ali' iniziazione . cristiana cerca invece soprattutto di vivere per 
lungo tempo con determinati. sentimenti e sensazioni. Già spes­
so caratterizzai questa situazione, dicendo che il soggetto 
dovrebbe guardare la pianta che si erge dal suolo minerale, che 
ne accoglie le sostanze e che nondimeno si eleva al di sopra del 
regno minerale stesso, quale essere superiore al minerale. Se ora 
la pianta potesse parlare e sentire, dovrebbe chinarsi verso il 
regno. minerale e dire: in effetti fui destinata dalle leggi del 
mondo a un gradino più alto del tuo, o minerale, ma tu mi dai la 
possibilità dell'esistenza. Nell'ordine degli esseri tu sei sì infe­
riore a me, ma a te, essere inferiore, vado debitrice della mia esi­
stenza, e dinanzi a te mi inchino- umilmente. Allo stesso modo 
l'animale dovrebbe chinarsi verso la pianta, sebbene essa sia 
inferiore all'animale, e dovrebbe dire: a te devo la mia esisten­
za lo riconosco umilmente e mi inchino dinanzi a te. Così ogni 

' essere che si eleva dovrebbe chinarsi verso l'altro che gli è infe-
riore; così anche chi è salito sulla scala spirituale a un gradino 
più elevato, dovrebbe chinarsi verso gli esseri che gli hanno reso 
possibile la sua ascesa. Chi si compenetri di un sentimento di 
umiltà di fronte agli esseri che gli sono inferiori, chi si immede­
simi appieno con questo sentimento e lo faccia vivere per mesi 
o magari per am:ti nel proprio essere, vedrà che esso si estende 
nella sua organizzazione e lo pervade al punto che la trasforma­
zione di quel sentimento verrà da lui sperimentata in una imma­
ginazione. Ta1e immaginazione è costituita appunto dalla scena 

187 

) 



descritta qel vangelo di Giovanni con la lavanda dei piedi nella 
quale il Cristo Gesù, il capo dei Dodici, si china verso di loro 
che, secondo l'ordine del mondo fisico, sono inferiori a lui, e 
con umiltà riconosce di dovere la sua possibilità di ascesa a 
coloro che gli sono inferiori, riconosce cioè dinanzi ai Dodici: 
come l'animale ringrazia la pianta, così io vi ringrazio per quel 
che sono potuto diventare nèl'1110ndo fisico. 

Chi si compenetra di questo ·sentimento arriva non soltanto 
all'immaginazione della lavanda dei piedi, ma anche a una sen­
sazione ben determinata, alla sensazione come se dell'acqua 
lambisse i suoi piedi. Può sentirla per molte settimane, come 
segno esteriore della profondità con cui si imprime nel suo esse­
re un siffatto mondo di sentimenti. ùniversalmente umani, un 
mondo che però eleva l 'uomo al di sopra di se stesso. 

Abbiamo visto inoltre che si può arrivare all'immaginazione 
della flagellazione immaginando con vivacità che molte pene e 
molti dolori ancora ci colpiranno nel mondo, che le pene e i 
dolori ci colpiranno da tutte le parti, che nessuno in sostanza ne 
rimane esente. Dobbiamo però rafforzare la nostra volontà in 
modo che, sebbene da ogni parte le pene e i dolori, cioè le fru­
state che provengono dal mondo, possano colpirci, possiamo 
restare fermi e sopportare la nostra sorte quale essa sia perché, 
se essa non si fosse svolta fino ad ora nel modo da noi speri­
mentato, non ci saremmo potuti evolvere fino ali 'altezza alla 
quale siamo arrivati. Se l'iniziando sviluppa in se stesso questo 
sentimento e ·vive con esso, sentirà allora in effetti come se gli 
venissero inflitte punture e ferite, come se ricevesse frustate 
sulla propria pelle; sorgerà allora in lui l 'immaginazione di tro­
varsi fuori di sé e di vedersi flagellato come lo fu il Cristo Gesù .. 
Allo stesso modo si può sperimentare l'incoronazione di spine, 
la morte mistica e così via. Tutte queste esperienze sono state 
già spesso descritte. 

Che cosa vien raggiunto da chi cerca di sperimentare. in se 
stesso prima i quattro gradini e, se il karma gli è favorevole, 
anche i rimanenti, e quindi i sette gradini dell 'iniziazione cri­
stiana? Dalle precedenti descrizioni si può rilevare che l 'intera 

188 

gamma di sentimenti che così si attraversa, da un canto deve 
rafforzare e rinvigorire, e quindi trasformare del tutto la natura 
umana, in modo da sentire che ci si trova nel mondo forti, vigo­
rosi e liberi, e dali' altro deve rendere anche capaci di qualsiasi 
atto di sacrificio e di amore. N eli' iniziazione cristiana ciò deve 
trasformare in senso profondo la natura umana. Che cosa deve 
infatti avvenire? 

Forse non a tutti coloro che hanno letto i primi cicli elemen-
tari di conferenze sull'iniziazione cristiana con i suoi sette gra~ 
dini è riuscito· chiaro che, attraverso l'intensità delle sensazioni ' . 

che in quel modo si devono sperimentare, viene ad essere eser-
citata veramente un'azione fin nel corpo fisico. Grazie alla forza 
e ali' intensità con cui si sperimentano queste sensazioni, si sente 
infatti co in. e se d eli' acqua lambisse i piedi, come se venissero 
inflitte delle ferite, si sente veramente come se spine venissero 
conficcate nella fronte, si sentono realmente tutte le pene e i 
dolori della crocifissione. E si devono sentire, prima di poter 
avere le esperienze della morte mistica, della sepoltura e della 
resurrezione, come appunto furono descritte. Se non si speri­
mentano queste sensazioni con sufficiente intensità, esse eserci­
tano certo un'azione, per virtù della quale si diventa forti e amo­
revoli nel giusto senso della parola, ma ciò che in tal modo si 
incorpora può arrivare soltanto fino al corpo eterico. Se invece 
si comincia a percepir! e fin nel corpo fisico, se si sentono i piedi 
come lambiti dali' acqua, il corpo come coperto di ferite, allora 
si saranno fatte penetrare quelle sensazioni più profondamente 
nella natura umana e si sarà riusciti a spingerle fin nel corpo 
fisico. Esse penetrano realmente fino nel corpo fisico, perché si 
manifestano le stigmate, i segni sanguinanti delle ferite del Cri­
sto Gesù; si sente dunque di aver spinto quelle sensazioni fino 
al corpo fisico e si sa che esse esplicano la loro forza fin nel 

· ·-corpo fisico; sappiamo dunque che della nostra entità viene 
afferrato qualcosa di più del solo corpo astrale· e del solo corpo 
eterico. Possiamo dunque caratterizzare l'essenza di questo pro­
cesso dicendo che, mediante quelle sensazioni mistiche, si agi­
sce fin nel corpo fisico. Facendolo, ci si prepara ad accogliere 

189 



gradatamente nel corpo fisico il fantòma che emana dal sepolcro 
del Golgota. Si lavora perciò sul corpo fisico per vivificarlo, in 
modo che esso possa sentire un'affinità, una forza di attrazione 
verso i! fantòm~ che si è sollevato dal sepolcro sul Golgota. 

.Desi~ero qui f~re un'osservazione· a parte. Bisogna in effetti 
abituarsi nella scienza dello spirito ad arrivare a poco a poco 
-alla conoscenza dei segreti è·dell~ verità universali. Chi non 
vuoi lasciare tempo al tempo nel 'senso caratterizzato in queste 
conferenze, n~l senso cioè di aspettare che le verità adeguate ci 
vengano·manifestate, non progredirà in modo giusto. È naturale 
che si desideri assorbire la scienza dello spirito tutta in una 
volta, meglio se in un solo libro o in un solo ciclo di conferen­
ze, ~a così non si può fare. Lo chiarirò con· un esempio. Da 
ormai m?lto tempo, in precedenti cicli di conferenze*, io paflai 
perla pnma volta dell'iniziazione cristiana mostrando che essa 
si svolge in quel dato modo e che l 'uomo; ~er m.ezzo dei senti­
menti che agiscono nella sua anima, lavora in effetti fino nel suo 
corpo fisico. Però soltanto oggi per la prima volta (perché tutto 
quel~ o che fu detto nei precedenti cicli forniva' gli elementi che 
~erviv~n~ alla. comprensione·del mistero· del Golgota) solo oggi 
e. possibile spi~gare co~ e l 'uomo, per mezzo di adeguate espe­
ne~ze del sentimento, SI renda maturo per l'iniziazione cristia­
na In modo da accogliere il fantòma risorto dal sepolcro del Gol­
got~. Fu n~cessario aspettare tutto questo tempo, -perché potesse 
ve~tr ra~giunto l'accordo fra il soggettivo e l'oggettivo, e per 
arnvarvi furono necessarie molte conferenze. Del resto anche 
og~i a molte cose non si può accennare che con mezze verità. 
Chi ha la pazienza di accompagnarci (in questa o in altra incar­
na~ione secondo. il. suo karma), chi ha visto come si sia potuti 
salire dalla descnzione della via mistica nel senso cristiano fino 
a!la .descriz~o~e oggettiva del vero significato appunto dell'ini­
ziazione cnsttana, vedrà che molte verità superiori verranno 
ancora esposte dalla scienza dello spirito nel corso dei prossimi 
anni o di un prossimo evo. 

Vediamo così lo scopo dell'iniziazione cristiana. Attraverso 
l 'iniziazione rosicruciana come è stata caratterizzata, e attraver-

190 

so l'iniziazione che in genere si può avere oggi, in un certo 
senso si raggiunge lo stesso risultato, ma con mezzi alquanto 
diversi: si crea cioè un legame di attrazione fra l 'uomo, in quan-
to incarnato in un corpo fisico, e il vero prototipo del corpo fisi-
co risorto dal sepolcro del Golgota. Nelle prime conferenze di 
questo ciclo abbiamo detto che ci troviamo all'inizio di una 
nuova era cosmica in cui si aspetta un evento che non si svol~ 
gerà però sul piano fisico come quello del Golgota, ma si svol-
gerà nel mondo superiore, nel mondo soprasensibile; un evento 
che però è precisamente e giustamente connesso con quello del 
Golgota. Quest'ultimo era destinato a restituirei il vero corpo 
fisico di forze, il fantòma, che dal principio dell'evoluzione ter­
restre in poi era degenerato, per tale evento fu necessario che al 
principio della nostra era si verificasse una serie di avvenimen-
ti realmente svoltisi sul piano fisico; per ciò invece che ora deve 
avvenire non è necessario un evento sul piano fisico. Un'incar­
nazione dell'entità del Cristo in un corpo fisico umano poteva 
avvenire una sola volta nel corso dell'evoluzione terrestre. Cre-
dere a una ripetizione dell'incarnazione del Cristo significa 
semplicemente non· comprenderla. Quel che invece avverrà fa 
parte del mondo soprasensibile, e in quello· soltanto potrà esse-
re osservato; esso venne caratterizzato con le parole: il Cristo 
diventerà il signore deLkarma per gli uomini. Ciò significa che 
l'ordine delle vicende karmiche avverrà in futuro per mezzo del 
Cristo; sempre più gli uomini, nell'avvenire, sentiranno: io 
varco la soglia della morte con il mio conto karmico: da una 
parte stanno le mie azioni buone, giuste e bellè, i miei pensieri 
giusti, belli, buoni e sensati; dall;altra parte tutto ciò che vi è:di 
cattivo, malvagio, stupido, assurdo e brutto. Chi però nell'avve-
nire svolgerà le funzioni dL giudice per le future incarnazioni 
dell'evoluzione dell .. 'umanità al fine di mettere ordine nel co. m- / 
teggio karmico degli uomini, è il Cristo! · ____/ 

Dobbiamo pensare tutto ciò nel senso che, dopo essere pas;.. 
sati per la porta della morte, torneremo più tardi a incarnarci. 
Dovranno allora verificarsi degli avvenimenti per mezzo dei 
quali il nostro ·karma possa· venir pareggiato, perché Qgnuno 

191 



deve raccogliere quel che ha seminato. Il karma rimane una 
legge giusta, ma ciò che la legge karmica deve compiere non 
riguarda soltanto il singolo. Il karma non pareggia soltanto gli 
egoismi, ma il pareggio per ognuno deve avvenire in modo che 
esso si inserisca al meglio nelle vicende generali del mondo. 
Dobbiamo pareggiare il nostro karma in modo· da poter favorire 
quanto più è possibile il progresso dell'intero genere umano 
sulla terra. Occorre per questo Ùh'illuminazione; non basta sol­
tanto una conoscenza generica secondo cui l 'adempimento kar­
mico dovrà esservi per le nostre azioni, perché per un'azione si 
possono presentare diversi adempimenti per un pareggio. Sicco­
me un adempimento potrebbe essere più utile e l'altro meno per 
il progresso generale dell'umanità, dovranno essere scelti quei 
pensieri, sentimenti o sensazioni· che ·compensano il nostro 
karma e al contempo sono utili al progresso generale dell 'uma­
nità. Coordinare il nostro pareggio; karmico con il karma gene­
rale della terra, con il progresso generale dell'umanità, spetta in 
futuro al Cristo. Questo avviene in sostanza nel tempo in cui 
viviamo fra la morte e una nuova nascita; nei tempi a cui andia­
mo incontro e all'inizio dei quali ci troviamo, ciò si preparerà in 
modo che in effetti gli uomini acquistino sempre più la capacità 
di avere una determinata esperienza. Oggi ben pochi hanno que­
sta facoltà, ma un numero sempre. maggiore di uomini, da oggi 
in poi, dalla metà di questo secolo fino ai prossimi millenni, 
avrà la seguente esperienza. · 

Quando avrà compiuto un'azione qualsiasi, l'uomo rifletterà, 
solleverà lo sguardo da quel che ha fatto; e una specie di imma­
gine di sogno sorgerà dinanzi a lui e gli procurerà un'impres­
sione singolarissima. Non potrà capacitarsi che si tratti di un 
ricordo di qualche sua azione, e nondimeno gli sembrerà di 
averla sperimentata. Gli si presenterà dinanzi come un'immagi­
ne di sogno che lo riguarda, ma non si potrà ricordare di averla 
sperimentata o compiuta nel passato. Se è antroposofo,. potrà 
capirla; altrimenti dovrà aspettare di arrivare all'antroposofia 
per imparare a capirla. L' antroposofo invece saprà che quel che 
vede, come conseguenza delle sue azioni, è un 'immagine che si 

192 

i 

avvererà per lui nel futuro; gli si palesa in anticipo il pareggio 
delle sue azioni. Si inizia l'epoca in cui gli uomini, nel momen­
to in cui avranno compiuto un'azione, avranno un presagio, 
forse anche un'immagine chiara, un sentimento di quale sarà il 
pareggio karmico di quell'azione. . . 

In stretta relazione con le espenenze umane, s1 affacceranno 
perciò facoltà più elevate nell'umanità del f~tu~o. s_ar~nn~. pos­
senti stimoli alla moralità dell'uomo; quegh stlmoh significhe­
ranno anche qualcosa del tutto diverso da quella che ne è stata 
la preparazione,- e cioè la voce della coscienza. No~ si creder~ 
più che. quel che si è fatto sia qualcosa che può. ~onre co~ no t, 
ma si saprà esattamente che l'azione non mon~a co? no t: che 
come tale essa avrà una conseguenza che contlnuera a vtvere 
con noi. Si saprà anche dell'altro: si saprà che ~l te~p? in cui le 
porte· del mondo spirituale ci erano sbarrate st avvtctna al ~u~ 
termine. Gli uomini devono risalire nuovamente al mondo sptn­
tuale; Le facoltà si desteranno in modo che essi saranno parteci­
pi del mondo spirituale. La chiaroveggenza s~rà per_ò s~~pre 
qualcosa di diverso da questa partecipazione al mondt ~p1~1tua~ 
li. Come vi fu un'antica chiaroveggenza sognante, cos1 v1 sara 
nell'avvenire una chiaroveggenza che non sarà sogno; si saprà 
che cosa si è fatto e quale ne è il significato. 

Si pre_senterà anche qualcosa ~'altro: g~i ,uo11_1i~i s~pranno di 
non essere soli perché ovunque vtvono entlt~ sptntuah c?e s~n,o 
in relazione con loro. Si imparerà a comuntcare con tah entlta, 
a vivere con esse. Nei prossimi tre millenni a unnumero abba­
stanza grande di uomini apparirà come una verità quel ~he p~s: 
siamo esprimere così: il Cristo è giudice del kafll_la. Gh uom1~1 
sperimenteranno il Cristo stesso come figura etenca, e lo spen: 
menteranno in modo che poi, come Paolo a Damasco, esst·­
sapranno con precisione che il Cristo vive ed è la s~rg~n!e per il 
risveglio del prototipo fisico che ri~evemmo al pn~c1P.1o della 
nostra evoluzione terrestre e che c1 occorre, perche l 10 possa 
raggiungere il suo completo sviluppo. ( 

Se con il mistero del Golgota si è presentato qualcosa che ha 
dato all'evoluzione terrestre umana il più grande impulso, d'al-

193 



tra parte lo stesso mistero del Golgota cadde proprio in un 
periodo dell'evoluzione dell'umanità in cui, per così dire, l'ani­
ma d eli 'uomo era più oscurata. Vi furono senza dubbio tempi 
antichi dell'evoluzione dell'umanità in cui gli uomini potevano 
sapere con assoluta certezza che l'individualità umana attraver~ 
sa ripetute vite terrene perch~ serbavano un ricordo del passato. 
Nel Vangelo l'insegnamento dèll~ ripetute vite terrene ci appare 
soltanto se lo comprendiamo, se 'Io sappiamo rintracciare, per­
ché allora gli uomini si trovavano in un momento in cui meno 
erano in condizione di comprendere quell'insegnamento. Segui­
rono poi i tempi fino a quello attuale. Nei tempi in cui gli uomi­
ni cercavano anzitutto il Cristo sull~ via ieri accennata, tutto 
doveva accadere come in una preparazione infantile. Di conse­
guenza ali 'umanità non si poteva ·far conoscere quello che 
avrebbe potuto soltanto indurla in errore, cioè le esperienze rela­
tive alle ripetute vite terrene, perché ancora non era matura. 
Vediamo così il cristianesimo svilupparsi per quasi due millen­
ni, senza che potesse venir indicato l'insegnamento della rein­
carnazione. Abbiamo esposto in queste conferenze come l'idea 
delle· ripetute vite terrene, diversamente che nel buddismo, sia 
sorta naturalmente nella coscienza occidentale, sorta però in 
modo che ancora regnano molti malintesi. Se però prendiamo 
questa idea nel Lessing o nello psicologo Drossbach *, ci accor­
giamo che, per la coscienza europea, l 'insegnamento delle ripe­
tute vite· terrene è una vicenda dell'intera umanità, mentre nel 
buddismo l 'uomo la considera come una vicenda interiore della 
propria vita, e cioè come egli passi da una vita ad altra vita e 
come possa liberarsi dalla sete per l'esistenza. Mentre l'orienta­
le rende l'insegnamento datogli delle ripetute vite terrene una 
verità al servizio della sua redenzione individuale, è invece 
essenziale per Lessing per esempio il quesito: come può progre­
dire l 'intera umanità? Egli disse che nella progressiva evoluzio­
ne dell'umanità nel tempo, dobbiamo distinguere periodi·suc­
cessivi. In ogni' singolo periodo vien dato qualcosa di nuovo 
ali 'umanità. Seguendo la storia si vede che, nel corso dell'evo­
luzione dell'umanità, sempre intervengono nuove azioni di 

194 

civiltà. Come si potrebbe parlare di una evolu~ione dell 'inte~a 
umanità, dice Lessing, se un'anima potesse vtvere soltant? 1~ 
uno o nell'altro di quei periodi? da dove potrebbero proventre t 
frutti della civiltà, se gli uomini non rinascessero, e non tra­
sportassero ciò che hanno impar.ato in un:ep.oca n~lla seguente, 
e poi di nuovo in quella suc~esstva, ~ cost dt seg~nto? , 

Per Lessing l'idea delle npetute vtte terre~e dtventa cos.t una 
vicenda dell'intera umanità. Non ne fa una vtcenda della stngo­
la anima ma dell'intero corso della civiltà della terra. Perché 
possa so;gere una civiltà progredita, l'anima vivent~ nel secolo 
diciannovesimo deve portar seco nella sua attuale esistenza quel 
che aveva raggiunto nel passato. Gli uomini devono rinas~ere 
per il bene della terra e della sua civiltà. Questa è la conceztone 
di Lessing. . 

In essa l'idea della reincarnazione sorge come una vtcenda 
dell'umanità. In questa ha già agito l'impulso del Cristo, vi è 
inserito. L'impulso del Cristo ha reso infatti tutto ciò che ~i fa o 
si può fare una vicenda d eli' intera umanità, e non una .vtcenda 
che ci tocca soltanto individualmente. Può essere suo dtscepolo 
soltanto chi dice: quello che faccio per il più umile fratello, so 
che Tu stesso lo senti come se lo avessi fatto a Te. Come l' inte­
ra umanità è legata al Cristo, così chi ,lo riconosce sente di 
apparterl'ere all'intera umanità._ Questo pensiero esercitò un'~­
zione nel pensare e nel sentire dell'intera u~a~ità. 9uand.o l't­
dea della reincarnazione risorse nel secolo dtctottestmo, st pre­
sentò come idea cristiana. Quando vediamo come per esempio 
Widenmann* tratti della reincarnazione, sebbene ne parli in 
modo embiionale e imperfetto, dobbiamo pur dire che nel pre­
miato suo scritto del 1851 la su.a idea della reincarnazione è per~ 
vasa tUili 'impulso cristiano; in quello scritto .vi ~ ~n ca~itolo 
_speciale nel quale vengono messi a confronto. Il cnstta~estm~ ~ 
la dottrina della reincarnazione. Nell'evoluzione dell umantta 
era però necessario che gli altri impulsi cris~iani ven~ssero prima 
accolti dalle anime affinché l'idea della retncarnaztone potesse 
penetrare nel~a no~tra coscienza· in un~ for~a ~a~ura. ~'id~a 
della reincarnazione si legherà in effetti con Il cnsttanestmo tn 

195 



~od? d.a sentirlo come qualcosa che pervade le singole incama­
z~orti; SI cofuprenderà come l'individualità (che secorido il modo 
d~ vedere buddistico va del tutto perduta, l'abbiamo visto nel 
discorso del re Milinda col saggio Nagasena*), riceva il suo giu­
sto contenuto soltanto quando si cristianizza. Ora possiamo 
co~prendere perché la dottrina buddistica, mezzo millennio 
pnma della venuta del Cristo,,perse l'io umano pur conservan­
do l'idea delle ripetute incamaziÒni. È perché l'impulso del Cri­
sto non era ancora avvenuto, quell'impulso che pt:tr primo ha 
dato un con~enuto a ~iò che sempre più coscientemente può pas­
sa~e ?a una Incarnazione ali' altra. Ora è però venuto il tempo in 
cui SI presenta la necessità per l'organizzazione umana di acco­
gliere l'idea della reincamazione, di comprenderla, di compene­
!rarse!le. Il pr~~resso dell'evoluzione dell'umanità non dipende 
Infatt.I ~a quali. ~nsegnamenti vengano diffusi, da quali insegna­
menti SI a~fermino; entrano in· considerazione anche altre leggi 
che non dipendono affatto da noi. -

In avvenire saranno sviluppate nella natura umana determi­
nate forze; agiranno in modo che l 'uomo-, appena avrà raggiun­
to una data età e sarà divenuto ben cosciente di- se stesso sentirà 
e.sservi qualcosa in lui che dovrà essere compreso. Qùe~to sen­
timento afferrerà. sempre più gli uomini. Nei tempi passati, 
anche quando essi_ etano ben coscienti di loro stessi la coscien­
za che ora verrà non era ancora presente. Si manifesterà a un 
dipre~so così: sento ora qualcosa in me che è collegato al mio 
vero Io; strana~ente però non si accorda con tutto ciò che posso 
sapere dalla mta attuale nascita in poi. Ciò che agisce in quel 
mod~ si potrà allora comprendere o non comprendere. Lo si 
P.otra c?mpren~ere, se gli insegnamenti della scienza dello spi­
nto onentata antroposoficamente saranno divenuti contenuto 
della propria vita. Si saprà allora che quel che si sente sembra 
ora ~straneo, perché, è l'io .che proviene da vite passate. Questo 
senti.m.ento diventera oppnmente, desterà paura e terrore negli 
uom~ni che non ~e lo sapranno spiegare con le ripetute vite ter­
restn. Invece tah sensazioni, che non saranno ora soltanto dubbi 
teoretici, ma opprimeranno e vincoleranno la vita, si risolveran-

196 

no grazie ai sentimenti che ci possono venire dalla conoscenza 
spirituale e che ci fanno pensare che la nostra vita si estende 
anche a vite terrene precedenti. Gli uomini vedranno allora che 
cosa significhi sentire l'unione con l'impulso del Cristo, perché 
saràquell'impulso ad animare l'intera visione del passato, l'in­
tera prospettiva verso il passato. Si sentiranno le diverse incar­
nazioni. Verrà poi il tempo oltre il quale non si potrà progredire 
senza rendersichiaro conto che vi fu l'impulso del Cristo sulla 
terra. Più indiett:o ancora si presenteranno le incarnazioni in cui 
non vi era ancora stato l'evento del Cristo. Il chiarirsi dello 
sguardo sul passato grazie all'impulso del Cristo sarà necessario 
agli uomini per dare loro sicurezza per l'avvenire, sarà una 
necessità e un aiuto che si potrà riversare nelle successive incar­
nazioni. 

Questa trasformazione dell'organizzazione animi ca umana 
avverrà e avrà per punto di partenza l'evento che si inizia nel 
secolo ventesimo e che possiamo chiamare una specie di secon­
do avvento del Cristo; gli uomini le cui facoltà superiori si 
saranno destate potranno cioè vedere il Signore del karma. Chi 
però avrà questaesperienza non l'avrà soltanto nel mondo fisi­
co. Poiché il fatto principale si svolgerà con l'avvento del Cri­
sto del secolo ventesimo, alcuni potrebbero dire che molte per­
sone ora- viventi saranno fra i defunti, si troveranno cioè nel 
periodo fra la morte e una nuova nascita; ma tanto se un'anima 
vivrà nel corpo fisico, quanto se si troverà fra la morte e una 
nuova nascita, lo sperimenterà se si sarà preparata all'avvento 
del Cristo. Il vedere quell'avvento non dipende dall'essere o 
non essere incarnati in un corpo fisico~ ma da un 'adeguata pre­
parazione. Come fu necessario che i! primo evento del Cristo si 
svolgesse sul piano fisico, perché esso potesse servire alla sal­
vezza degli uomini, così pure la preparazione pervedere lumi­
nosamente e con.comprensione l'avvento del Cristo del ventesi­
mo secolo deve essere fatta nel mondo fisico. Infatti chi lo veda 
quando le sue forze sono destate, ma senza essere preparato, non 
lo potrà comprendere. Il Signore qel karma gli apparirà allora 
come un tremendo castigo. Per cortlprendere con chiarezza que-

197 



sto evento l'uomo deve essere preparato. La diffusione della 
concezione antroposofica del mondo ai nostri tempi avviene 
appunto perché l 'uomo possa essere preparato sul piano fisico a 
percepire l'avvento del Cristo, o sul piano fisico o su un piano 
superiore. Chi non sia preparato a sufficienza sul· piano fisico e 
attraversa poi, impreparato, _Ja vita fra la morte e una nuova 
nascita, dovrà aspettare fino à'~a prossima incarnazione per 
potersi preparare alla comprensione del Cristo ·per mezzo della 
concezione antroposofica del mondo. I prossimi tre millenni 
offriranno però occasione agli uomini di fare tale preparazione. 
Ogni sviluppo antroposofico tenderà a renderli sempre più capa­
ci di familiarizzarsi con quello che deve avvenire. 

. Così comprendiamo come il passato trapassi nell'avvenire. 
Se poi ricordiamo come il Buddha abbia agito nel corpo astrale 
del Gesù Bambino nathanico*, dato che egli stesso non si pote­
va più reincamare sulla terra, vediamo così che anche le forze 
del Buddha continuano ad esercitare la loro azione. Se poi ricor­
diamo come proprio ·in Occidente abbia agito. ciò che non è 
direttamente connesso con . il Buddha, vediamo l'azione del 
mondo spirituale entro il mondo fisico. In ogni caso tutto ciò 
che deve avvenire per la preparazione è in certo modo collega­
to col fatto che gli uomini si avvicinino sempre più a un ideale 
che, in ultima analisi, già albeggiava nell'antica Grecia, l'idea­
le che Socrate ci ha indicato, e cioè che l 'uomo, quando com­
prende l'idea della bontà, della moralità, dell'etica, la sente 
come un impulso talmente magico da renderlo capace· anche di 
vivere secondo quell'idea. Oggi non siamo ancora progrediti al 
punto che tale ideale possa avverarsi; siamo arrivati soltanto al 
punto in cui, in· date circostanze, l'uomo può benissimo pensare 
il bene, può essere intelligente e saggio, e tuttavia non essere 
moralmente buono. Il significato dell'evoluzione interiore sarà 
però che le idee che ci facciamo del bene diventino immediata­
mente anche stimoli morali. Questo farà· parte dello sviluppo 
che sperimenteremo nel prossimo avvenire. Gli insegnamenti si 
evolveranno sulla terra sempre più in modo che, nei prossimi 
secoli e millenni, il linguaggio umano acquisterà anche un'i-

198 

nimmaginabile maggiore efficacia, un'efficacia superiore all'at­
tuale e a quella del passato. Oggi si potrebbe vedere chiaramen­
te nei mondi superiori quale sia il nesso fra l'intelletto e la 
morale; ma non vi è oggi alcun linguaggio umano di efficacia 
tanto magica da far sì che, quando si enuncia un principio mora­
le, esso penetri in un altro in modo che questi lo senta imme­
diatamente come morale e non possa far altro che attuarlo quale 
impulso morale. Dopo trascorsi i tre prossimi millenni sarà pos­
sibile parlare agli uomini in un linguaggio tale che ora non può 
affatto essere ancora affidato alle nostre teste di oggi; tutto ciò 
che è intellettuale diventerà così immediatamente morale, e ciò 
che è morale penetrerà nei cuori umani. Il genere umano dovrà 
venir come impregnato di magica moralità nei prossimi tre mil­
lenni· altrimenti esso non potrebbe sopportare tale suo sviluppo 

' o e ·ne· farebbe soltanto cattivo uso~ Per la speciale preparazione 
dell'evoluzione, circa un secolo prima della nostra era si pre­
sentò l'individualità molto calunniata che, certo in una forma 
alterata, appare nella letteratura ebraica come Jeshu ben Pandi-­
ra, come Gesù figlio di Pandira. In conferenze tenute tempo fa a 
Bema* dissi come Jeshu ben Pandira avesse operato per lapre­
parazione dell'evento del Cristo adunando discepoli attor~o a 

-sé; fra di essi vi era per esempio anche il maestro dello scntto­
re del Vangelo di Matteo. Jeshu ben Pandira precedette di un 
secolo Gesù di Nazareth e fu una nobile figura di esseno; men­
tre Gesù di Nazareth stesso fu ·soltanto vicino aglì esseni, in 
Jeshu ben Pandira abbiamo dinanzi a noi una figura di esseno. 

Chi fu J eshu ben Pandira? 
Nel corpo fisico di Jeshu ben Pandira era incarnato il succes .. 

sore del bodhisattva che, nella sua ultima incarnazione terrestre, 
al ventinovesimo anno della sua vita era divenuto Gautama 
Buddha. Ogni bodhisattva che sale al -grado di Bl\ddha ha un 
successore. Questa tradizione orientale corrisponde completa­
mente alla ricerca occulta. Anche il bodhisattva che allora agì 
per la preparazione dell'evento del Cristo è sempre tornato a 
incarnarsi; una-delle sue incarnazioni si ha anche nel secolo ven­
tesimo. Non è possibile ora dare maggiori particolari sulla rein-

199 



carnazione di quel bodhisattva; si può dire però qualcosa sul 
modo di riconoscerlo nella sua reincarnazione. 

Per una legge che verrà analizzata anche in future conferen­
ze, una peculiarità di questo bodhisattva è che quando si pre­
senta nuovamente reincarnato (e sempre ricompare incarnato 
~el corso dei secoli), l'azion~ che egli esercita da adulto è assai 
dissimile da quella esercitata ììeUa sua gioventù; sempre cioè, a 
un momento ben determinato della sua vita, interviene un gran­
de cambiamento, una. grande trasformazione. Detto più in con­
creto, gli uomini sperimenteranno che in un posto qualsiasi vive 
un bambino·più·o meno· dotato nel quale comunque non si osser­
va che abbia 'qualcosa di speciale da offrire alla preparazione 
della futura evoluzione dell'umanità. Nessuno mostra tanto 
poco nella sua gioventù, nei primi suoi anni, chi esso sia real­
mente, così dice la ricerca occulta, quanto appunto chi deve 
incarnarsi come bodhisattva. Per un bodhisattva che si reincar­
na si ha infatti una grande trasformazione a un .determinato 
momento della sua vita. 

Quando s'incarna un'individualità dei tempi più remoti, ad 
esempio Mosè, non avviene quel.che avvenne per l'individualità 
del Cristo, che cioè l'individualità di Gesù di Nazareth abban­
donò gli involucri corporei. Anche per il bodhisattva si ha come 
uno scambio; ma in certo modo l'individualità rimane; vi si 
immerge l'individualità,· un patriarca per esempio; che ora si 
presenta dai tempi passati e che deve portare nuove forze per 
l 'umanità; un tale uomo sperimenta così una potente trasforma­
zione. Questa trasformazione avviene specialmente fra i trenta e 
i trentatre anni di vita. E non si può mai·sapere, prima che vi sia 
la trasformazione, se proprio quel dato corpo verrà afferrato dal 
bodhisattva. Mai essa si mostra negli anni giovanili, mentre è un 
segno caratteristico che gli anni successivi della vita siano così 
dissimili da quelli della gioventù. 

Chi era incarnato in Jeshu ben Pandira, e che sempre di. 
nuovo si era incarnato, il bodhisattva successore di Gautama 
Buddha, nelle sue incarnazioni da bodhisattva si prepara per 
poter ascendere alla dignità di Buddha esattamente cinquemila 

200 

anni dopo l'illuminazione di Gautama Buddha sotto l'al~ero del 
bodhi (e veramente la ricerca occulta· concorda anche qut con la 
tradizione orientale). Allora, tremila anni dopo il nostro tempo, 
guardando indietro a tutto ciò che è_ ~vvenut? ~ell_a nuova epoca, 
ali' impulso del Cristo e a tutto cto che vt st n connette, q~ el 
bodhisattva parlerà in modo che uscirà dalle sue labbra un l~n­
guaggio capace di realizzare quel che appunto è stato car~ttenz­
zato: che l'intellettualità sia immediatamente qualcosa dt mora­
le. II prossimo bodhisattva sarà un portatore del bene pe_r ~ezzo 
della parola, del Logos, porrà tutto quel che ha al servtzto del­
l'impulso ·del Cristo e parlerà un linguag~io che _oggi n~ssuno 
possiede, un. sacro linguaggio che, farà ch_tamare t~ ~odh~sattva 
un portatore del bene. Questo pero non st palesera tn_lut nella 
sua giovinezza; press'a poco attorno al suo trentatreestmo _ann? 
si rivelerà come un uomo nuovo, come un uomo· che st puo 
riempire di una individualità superiore; Il presentarsi in un'uni­
ca incarnazione corporea si applica soltanto al Cristo Gesù. Tu~ti 
i bodhisattva attraversano_/ diverse successive incarnazioni. sul 
piano fisico. Tremila anni ·,dopo il nostro tempo questo bodhi­
sattva sarà dunque talmente progredito da essere ·un portator~ 
del bene un Maitreya-Buddha, che dedicherà le sue parole dt ' . . ' bene al servizio dell'impulso 9el Cnsto, al quale allora sara per-
venuto un sufficiente numero· di uomini. Questa è oggi la pro-
spettiva per la futura. evoluzione dell'umanità. . 

. ·Che cosa fu necessario perché gli uomini potessero arrtvare 
gradatamente a quest'epoca di evoluzione? Possiamo chiarirlo 
nel modo seguente. 

......,._ 

. ('~, .,,,,, ,~,,, ,, . 
~ ,,,,,,, .,,,,,,,, ,,.,,., ..... 
: '''!J" f . ,,,,,, 
; eDft . ,,,,, . 

•'Hf.l~t s~ t~/,'t.lco':J,,,,,, l" ,,,,,, 

201 



Se voglialno dare un'immagine grafica di che cosa accadde 
nell'antica epoca lemurica per l 'evoluzione terrestre umana, 
possiamo dire che l 'uomo era disceso allora dalle altezze divi­
ne, che era stato destinato a evolversi ulteriormente in un deter­
minato modo, ma che in seguito all'influsso luciferico venne 
gettato nella materia più a fondo di come sarebbe stato senza di 
esso; Di conseguenza il corso dèlia sua evoluzione divenne un 
altro. 

Quando l 'uomo fu arrivato al gradino più basso della sua 
discesa; fu necessario un potente impulso per farlo risalire. Que­
s~o potéav_ve~ir~ soltanto perché un'entità delle gerarchie supe­
non, che Indtchtamo col nome di Cristo, nei mondi superiori 
prese una decisione che per la propria· evoluzione non occorre­
va prendesse. L'entità del Cristo avrebbe infatti conseguito la 
~ropria evoluzione anche se avesse percorso una via molto, mol­
tissimo al di sopra di tutto ciò che gli uomini erano· sul loro cam­
mino. L'entità del Cristo avrebbe potuto per così dire passare al 

. di sopra dell'evoluzione dell'umanità. Ma allora l'evoluzione 
dell'umanità, se non le veniva dato l'impulso per risalire, si 
sarebbe svolta in modo da proseguire in via discendente. In tal 
caso l'entità del Cristo avrebbe avuto un'ascesa, e l'umanità sol-

tanto una caduta. Soltanto perché l'entità del Cristo prese la 
decisione di unirsi con un uomo al momento degli eventi di 
Palestina, di incarnarsi in un uomo e di rendere possibile ali 'u-

202 

mahità la via dell'ascesa, soltanto per questo venne promossa 
l'evoluzione dell'umanità che possiamo ora chiamare redenzio­
ne dall'impulso proveniente dalle forze luciferiche. Nella Bib­
bia questo impulso viene indicato nell'immagine del peccato 
originale, nella tentazione del serpente che ha prodotto il pecca­
to originale. Il Cristo compi così un'azione che . per il Cristo 
stesso non era necessaria. 

Che azione fu? 
Fu un'azione_ di amore divino! Dobbiamò vedere con chia­

rezza che di primo acchito nessun sentimento umano è in grado 
di sentire l'intensità di amore che occorre perché un essere divi­
no prenda la decisione, per esso non necessaria, di agire sulla 
terra in un corpo umano. Di conseguenza, grazie a quell'atto di 
amore, venne compiuto l'evento che è il più importante n eli' e­
voluzione dell'umanità. Se consideriamo l'atto di amore della 

. Divinità, se cerchiamo di sentirlo come un grande ideale, di 
fronte al quale ogni atto umano di amore non può. che sembrare 
piccolo~ attraverso il sentimento della piccolezza dell'amore 
umano rispetto ali' amore divino che era necessario per il miste­
ro del Golgota, ci avviciniamo anche alla formazione, alla nasci­
ta delle immaginazioni che pongono dinanzi al nostro sguardo 
spirituale l'importantissimo evento del Golgota. Sì, veramente: 
è possibile arrivare ali' immaginazione della montagna sulla 
quale era eretta la croce; quella croce sulla quale pendeva un 
Dio in corpo umano, un Dio che aveva compiuto quell'atto per 
libera sua volontà, cioè per amore, perché la terra e l 'umanità 
potessero arrivare alla loro meta. Se il Dio, che viene indicato 
con il nome di Padre, non avesse un tempo perìllesso che gli 
influssi luciferici si avvicinassero_ agli uomini, l 'uomo non 
avrebbe sviluppato la disposizione a un io libero. Con l'influsso 
luciferico venne sviluppata la disposizione an 'io libero, e que­
sto dovette essere permesso dal Dio Padre. Dopo che l'io, per 
ottenere la libertà, dovette essere costretto nella materia, per_ 
essere nuovamente liberato dalla costrizione nella materia 
occorreva che tutto l'amore del Figlio conducesse ali' evento del 
Golgota. Soltanto così fu resa possibile la libertà degli uomini, 

203 



l~ completa dig.nità uman.a .. Possiamo diventare esseri liberi gra­
zte ~ u.n .atto. dt amore dtvtno. Come uomini possiamo dunque 
sentirei hben, ma non dobbiamo mai dimenticare che dobbiamo 
tale libertà all'atto di amore di Dio. Se pensiamo così fra i . . . . ' 
nostn sentimenti st affaccerà il pensiero di poter arrivare alla 
dignità umana, ma di non do~er dimenticare che siamo debitori 
di quel c~e sia~o a Chi ci hà··--.t;estituito la nostra immagine 
uma~a. pnmordtale attraverso la redenzione sul Golgota. Gli 
uomtnt non dovrebbero poter afferrare l 'idea della libertà senza 
l'idea della redenzione grazie al Cristo; solo così l'idea della 
libertà è giustificata. Se vogliamo esser~ liberi, dobbiamo fare il 

(,:·~ Cr.isto 
,,/, ,, 

_L .. , --, ,,,,. 
4( '',,, ',,, 
~et ,,,,, ''.-, 

.,. ..... ,,,,, ''t, 
"'~ ,, ,,, \" 

f:l•. ,,, ,,, . 'e ":'tt'. ,, , ~ .. , 
,,, ' ',,, IL~ ''111 

,,,,, ,,, ().~t,; .• l'.' t~ 
,,,,, 111 l l.. V'' l,,,,,.,,, l l. l l \ t.A~. 

,,, ' Il O' \A,,~ 
r.~lootQ. '••.,, . \. ., J .,, 

·•• ••. , 'l"ll •, r1ì*'., .,,,, .. ,~ 
··· .. ~;:,, 

sacrificio di sentirei debitori del Cristo per la nostra libertà. 
Allora soltanto la possiamo realmente percepire. Chi crede che 
la sua dignità umana sia limitata perché è debitore al Cristo 
dovrebbe riconoscere che le opinioni degli uomini non hann~ 
importanza alcuna di fronte ai fatti cosmici, e che arriverà il 
momento in cui riconoscerà ben volentieri che la sua libertà è 
stata conquistata dal Cristo. · 

Con questo ciclo. di conferenze non si è potuto aggiungere 
molto per pro~urarct. una comprensione più esatta dell'impulso 
del Cnsto e dt tutto Il corso dell'evoluzione dell'umanità sulla 
terra, dal punto di vista della scienza dello spirito. Possiamo 

204 

dare sempre soltanto singoli contributi. Se questi esercitano 
però sulla nostra anima un'azione che ci inciti a nuovi ~forzi per 
l'ulteriore evoluzione sulla via della .conoscenza, essi avranno 
adempiuto il loro compito per il grande tempio spirituale del~ 'u­
manità. Quel che di meglio potremo trarre dalle nostre conside­
razioni di scienza dello spirito è che abbiamo di nuovo impara­
to qualcosa per un determinato scopo; che abbiamo aggiunt? 
qualcosa al nostro· sapere. Qual è il nostro scopo. elevato? E 
quello di sapere più esattamente quanto ancora et manca per 
sapere di più, affinché siamo se~pre p~~ a. f?ndo perva~! d~lla 
verità dell'antica massima socratlca: p tu st Impara e p tu st sa 
quanto poco si sappia. Questa ammissione non deve però gene­
rare una rassegnazione inattiva e inerte, ma essere una profes­
sione di vivente volontà e un'aspirazione verso conoscenze 
sempre più estese; allora soltanto è giusta~ Non do?biamo rico­
noscere quanto poco si sappia dicendo che ~on st. può saper~ 
tutto e che. quindi è meglio nulla imparare e tncroctare le mant 
in gre!llbo. (Sarebbe un risultato sbagl~ato degli studi ~~tro~oso: 
fici. E invece giusto soltanto che stamo sempre ptu a~n:natt 
verso nuovi sforzi che consideriamo ogni nuova cogntztone ' . acquistata come un gradino. Dobbiamo di continuo muovere 1 

. nostri passi verso gradini sempre più elevati. 
In questo ciclo di c()nferenze abbiamo forse parlato molto 

dell'idea della redenzione, senza però nominarla ogni volta. L'~­
dea delia redenzione deve essere sentita dal cercatore dello spi­
rito come la sentì un grande precursore della nostra scienza 
dello spirito occidentale*, che cioè in ultima analisi deve diven­
tare affine e familiare alla nostra anima solamente come una 
conseguenza dei nostri sforzi verso le mete superiori del cono­
scere del sentire e del volere. Come il gninde precursore della 
nostr~ antroposofia occidentale espresse il pensiero che unisce 
l'idea della redenzione con l'idea dello sforzo verso l'alto con le 
parole: «Colui che insonne lotta per ascendere; noi .lo possiam 
redimere» così l'antroposofo dovrebbe sempre sentue che sol­
tanto chi . ~m p re si sforza può comprendere e sentire la vera 
redenzione, ed entro la s_ua sfera esplic~re la sua volontà. 

205 



Anche questo ciclo di conferenze (e ci tengo soprattutto per­
ché vi si è tanto parlato dell'idea della redenzione), sia per noi 
un incitamento a nuovi sforzi: che in questi sforzi ci si possa 
ritrovare sempre più riuniti in questa e nelle prossime incarna­
zioni. Questi siano i frutti che ci vengono dai nostri studi. 
Vogliamo così chiudere quest_o ciclo di conferenze prendendo 
con noi l'incitamento a sforzàrèi,sempre più per il consegui­
mento delle nostre aspirazioni; esse ci condurranno da un Iato a 
vedere chi sia veramente il Cristo, e dali' altro a comprendere 
maggiormente la redenzione. Essa non deve rappresentare sol­
tanto la liberazione dalle vie o dai destini terrestri inferiori, ma 
essere anche la liberazione da tutto ciò che è di ostacolo ali 'uo­
mo per il raggiungimento della sua dignità umana. Queste cose 
sono però scritte nella loro verità soltanto negli annali dello spi­
rito, perché è vera soltanto la scrittura che può essere Ietta nel 
mondo degli spiriti. Cerchiamo dunque di Ieggervi il capitolo 
sulla dignità umana e sulla missione umana, nella scrittura in cui 
queste cose sono scritte nei mondi spirituali! 

206 

NOTE 
Nelle note che seguono per le opere di Rudolf Steiner si cita sp:sso il 

numero dell'Opera Omnia (0.0.); per maggiori particolari sull: smgole 
opere si veda il Sommario dell'Opera Omnia di Rudolf Stemer, Ed. 
Antroposofica, Milano. 

pag. 

8 

8 

8 

9 

9 

lO 
11 

14 

14 

23 

Si riferisce soprattutto a Arthur Drews (1865-1935), dal 1898 pro­
fessore alla Scuola Superiore Tecnica di Karlsru~e .. Suscit? molt? 
rumore con la sua pubblicazione di storia della rehgwne: D1e Chn­
stusmythe (I{ mito di Cristo), Jena 1919 e 1911, e ~on la, sua confe­
renza: Ist Jesus eine historische Personlichkeit? (E Gesu un p~rso­
naggio storico?), tenuta a Berlino in occasione di un raduno dt stu­
dio che ebbe luogo il 31 gen. e il l o feb. 191 O. 

cfr. Adolf von Harnack (1851-1930), storico tedesco, s_opr~ttutto 
dedito a studi sulla chiesa. e la religione; fu professore m dtverse 
università tedesche. Il passo citato ·è preso dali' opera: Das Wesen 
d es Christentums (L'essenza del cristianesimo), Lipsi~ l ~O l, pa~. 
13: «Le nostre fonti per lo studio su Gesù sono i tre pt1m1 Vangel~, 
oltre ad alcune importanti notizie trat!e d~ll '~posto l? Pao}o·. Tu_tto Il 
resto che sappiamo sulla storia e la pic.edtcazwne dt Gesu, m~t~en­
dentemente da quei tre Vangeli, può venir scritto con comodtta su 
una sola pagina, tanto è scarsa la sua mole». 

Giuseppe Flavio (37-95) storico ebreo, vissuto prima in Pales~in~ ~ 
poi a Roma, alla corte dei Flavi. Parla di Gesù nell'opera: Ant1ch1ta 
ebraica XVIII 3,3. 

Publio Cornelio Tacito (55-120), cfr. Annali 15,44. 

vedi prima nota di pag. 8. 

Pubblicato per la prima volta in tedesco nel 1902 (Opera Omnia n. 
8), e in italiano da Editrice Antroposofica. 

cfr. le Retractationes di Agostino: L. I, Cap. XIII, 3: 

cfr. di Rudolf Steiner: La scienza occulta nelle sue linee generali -
(0.0. n. 13) Ed. Antroposofica. _ 

Publio Elio Aristide Teodoro Eudemonte (129-189) oratore e filo­
sofo greco. Il citato è tratto da A e/ii Aristidis Smyrnaei Hieroi Lo go i, 
II:32. cfr. ed. Br. Keil, Vol. II, pag. 401. 

cfr. di Rudolf Steiner: L 'iniziazione - 0.0. n. l O - Editrice Antropo­
sofica. 

cfr. la prima lettera ai Corinzi: 15, 45. 

207 



26 cfr. la prima lettera ai Corinzi: 15, 14. 

28 cfr. Meister Eckhart: Schriften und Predigten, a cura di Franz Pfeif­
fer, 4a edizione, Gottingen 1924. 

30 cfr. Goethe: . Naturwissenschaftliche Schriften nella Kiirschners 
Deutsche. N ationalliteratur. con introduzioni e commenti di Rudolf 
Steiner (vol. III), Dornach, 1975 (0.0. n. 1). 

42 cfr. di RudolfSteiner: Il vangelo di Giovanni (0.0. n. 103, 12 conf. 
tenute ad Amburgo dal 18 al 31 'maggio 1908), soprattutto la conf. 
VIII, e .. Il Vangelo di Giovanni in relazione con gli altri tre e spe­
cialmente col vangelo di Luca (0.0. n. 112, 14 conf. tenute a Kas­
sel dal 24 giugno al 7 luglio 1909), entrambi pubblicati da Ed. 
Antroposofica. 

45 cfr. Gli esercizi spirituali di Ignazio di Loyola - Quarta giornata. 
47 Vangelo di Giovanni, 18, 36. 

47 Vangelò di Matteo, 4, 8. 

50 cfr. per esempio di Rudolf Steiner: La saggezza dei rosacroce- 0.0. 
n. 99 - Ed. Antroposofica, e i due cicli di conferenze già citati nella 
nota alla pag. 42. 

50 cfr. di Rtidolf Steiner: La guida spirituale del/ 'uomo e dell'umanità 
- 0.0. n. 15 -Ed. Antroposofica, Milano, e inoltre Das esoterische 
Christentum und die geistige Fuhrung der }.tfenschheit~ 0.0. n. 130 
- Rudolf Steiner Verlag, Dornach. Molte conferenze di questo ciclo 
sono pubblicate in italiano, ad esempio Il cristianesimo rosicruciano, 
Le conferenze di Milano, Fede, amore, speranza - Ed. Antroposofica. 

53 cfr. di Rudolf Steiner: La prova dell'anima - 0.0. n~I4 - Editrice 
Antroposofica. Nel quarto quadro, alla pag. 69, Strader dice: 

E cento volte chiesi a me stesso 
cosa può insegnare la scienza 
che ci siamo finora conquistata. 
... Qui non si scappa ... 
Nessun pensiero, che non voglia proprio spezzare 
tutto ciò che nel corso delle epoche 

hanno riconosciuto gli insonni ricercatori, 
nessun pensiero può e deve negare 
che si ritorni a vivere sulla terra. 

53 Gotthold Ephraim Lessing ( 1729-1781 ). L'opera citata è del.l780. 

54 Maximiliam Drossbach (1810-1884). Il suo scritto Wiedergeb~rt, 
oder die Losung der Unsterblichkeitsfrage auf empirischem Wege 
nach den bekannten Naturgesetzen è del 1849. 

208 

54 Senza dire il suo nome il Drossbach aveva lasciato un premio di 
quaranta ducati in oro per il migliore scritto relativo al pensiero 
espresso nel suo libro prima citato. 

54 Gustav Widehmann (1812-1876) medico e filosofo. L'opera premia­
ta ha il titolo: Gedanken uber die Unsterblichkeit als Wiederholung 
des Erdenlebens, Vienna 1851. Si veda in merito: C.S. Picht: Das 
Auftauchen der Reinkarnationsidee bei dem schwiibischen Arzt und 
Philosophen Gustav Widenmann um 1850 e Die Darstellung der 
Reinkarnationsidee bei dem schwiibischen Arzt und Philosophen 
Gustav Widenmann, pubblicato sulla rivista «Anthroposophie, 
Monatsschrift flir freies Geistesleben», anno 1931/32. 

54 Lo scritto Reincarnazione e karma fu pubblicato in tedesco nel 
novembre 1903 sulla rivista «Luzifer-Gnosis». In italiano dalla Ed. 
Antroposofica (da 0.0. n. 34). Teosofia - Una introduzione alla 
conoscenza soprasensibile (1904) - Ed. Antroposofica (0.0. n. 9). 

75 Apollonio di Tiana - Filosofo neo-pitagorico del secolo I, morto 
sotto l'imperatore Nerva (96-98 d.C.). cfr. di Flavio Filostrato: Vita 
di Apollonio di Tiana, scritta intorno al 200 d.C., e di Rudolf Stei­
ner la conf. del 28 mar. 1921, in La responsabilità del/ 'uomo per l'e­
voluzione del mondo- II, 0.0. n. 203- Ed. Antroposofica. 

80 Blaise Pascal (1623-1662). Il pensiero illustrato più oltre nel testo è 
il 527°, appunto dei suoi Pensées: «La connaissance de Di eu sans 
celle de la misère fai t l' orgueil. La connaissance de sa misère sans 
celle de Dieu fait le désespoir. La connaissance de Jesus-Christ fait 
le milieu, parce que nous y trouvons et Dieu et notre misère» .. 

82 Vladimir Soloviev (1853-1900), filosofo e poeta russo. I concetti 
espressi nel testo sono esposti nello scritto: Le basi spirituali della 
vita del 1884. 

84 Immanuel Kant (1724-1804). Nella prefazione alla seconda edizio­
ne della Critica della ragion pura, del 1787, è espresso questo con­
cetto: «Dovetti abbandonare il sapere, al fine di ottenere spazio per 
la fede». 

89 Si veda la nota di pag. l O.-

89 Giustino martire, Padre della Chiesa . del secondo s~colo, cercò dì 
presentare il cristianesimo filosoficamente come la giusta religione. 

94 Richard W~gner (1813:1883); si veda in proposito il suo scritto: 
Heldentum und Christentum. 

96 Si vedano-il). proposito i cicli di conferenze di Rudolf Steiner tradotti 
in italiano: Il vangelo di Giovanni (v. nota della pag. 42); Il vange-

209 



96 
98 

210 

lo di Giovanni in relazione ... (v. nota della pag. 42); Il vangelo di 
Luca (0.0. n. 114); Il vangelo di Matteo (0.0. n. 123); Digressioni 
sul v_angelo df Marco (0.0. n. 114), tutti editi da Ed. Antroposofica; 
e p01 ancora m tedesco: Die tieferen Geheimnisse des Menschheits­
werdens im Lichte der Evangelien (0.0. n. 117); Rudolf Steiner 
Verlag. 
Matteo: 26, 64. 
H elena Petrovna_ Blavatsky ( 183'1-1891 ), scrittrice russa, con il col. 
~.S. ?Icott fon_dò nel 1875 la Società Teosofica. Le sue opere prin­
cipali sono: Iszde svelata e La dottrina segreta. Ecco il testo del 
passo citato: 
«Geronimo trovò il puro e originale Vangelo, scritto in ebraico da 
Matteo il doganiere, nella biblioteca di Cesarea costituita dal marti­
re Panfilio. Verso la fine del quarto sècolo Geronimo scrive: "Ebbi 
il permesso dai Nazareni, che adoperavano questo Vangelo a Beroea 
in Siria, di tradurlo", e aggiunge: "Nel Vangelo usato dai Nazareni e 
dagli Ebiortiti, che io tradussi dali' ebraico al greco e che la maggior 
parte della gente considera il vero Vangelo di Matteo" ... 
Dalle seguenti frasi di Geronimo, da lui scritte in un momento di 
sfogo, deriva che gli Apostoli avevano ricevuto da Gesù un inse­
gnamento occulto e che egli stesso impartiva tale insègnamento. In 
una lettera ai vescovi Chromatio ed ~liodoro, Geronimo si lamenta: 
"Dopo che assieme alle vostre benedizioni mi è stata affidata questa 
traduzione, ho visto che mi era toccato un durQ lavoro· è un libro 
che lo stesso apostolo ed evangelista Matteo non deside;ava venisse 
scritto in modo aperto. Se esso infatti non fosse stato segreto, Mat­
teo avrebbe aggiunto al Vangelo· che ciò che pubblicava era suo; ma 
egli compilò il libro con caratteri ebraici, e lo pubblicò anche in 
modo che il libro, scritto di sua mano con caratteri ebraici, rimanes­
se nelle mani di uomini massimamente religiosi che se lo trasmette­
vano l 'un l'altro nel corso del tempo. Costoro non permettevano mai 
che il libro venisse copiato e ne raccontavano il testo l 'uno in un 
modo e l'altro in un altro". Geronimo aggiunge poco oltre: "E 
avvenne che questo libro, pubblicato da un discepolo di Mani di 
nome Seleuco che scrisse anche una non giusta storia degli Aposto­
li, contenesse non materia per l'edificazione ma per la distruzione 
e che il libro fosse approvato da un sino do (e le orecchie della Chi e~ 
sa si rifiutavano di ascoltarlo)". 
Geronimo stesso ammette che il libro, che egli assicura scritto dalla 
~a~o di Matteo, fosse nondimeno un libro per lui quasi incompren­
sibile malgrado lo avesse tradotto due volte, perché era occulto. 

100 

107 
107 

110 

114 
122 
123 

123 
127 
134 

140 

Nondimeno Geronimo dichiara eretico ogni commento in proposito, 
con la sola esclusione del suo commento. Ancor meglio, Geronimo 
sapeva che questo Vangelo era l'unico originario, ma divenne anco­
ra più solerte nella sua persecuzione degli eretici. Perché? Perc~é 
ammetterlo signi~c~va emettere m~a condanna a ~orte ~er la, Ch_Ie­
sa esistente. Era ctoe ben noto che Il Vangelo degh ebrei era l umco 
che era stato accettato per quattro secoli dai cristiani ebrei, dai 
Nazareni e dagli Ebioniti». 
Gli Ebioniti erano una setta giudeo-cristiana che si ispirava alla 
povertà; essi seguivano un Vangelo simile a quell? di ~atte~ ~ fio: 
rirono nei primi secoli cristiani; poi furono considerati eretici e SI 

staccarono dalla Chiesa. -

Eschilo (525-456 a.C.). ' 
Nel canto Xl dell'Odissea (versi 614e segg. della libera traduzione 
di Ippolito Pindemonte) Omero fa dire all'anima di Achille la frase 
riportata nel testo. 
v. in Milindapanha i colloqui fra Milinda e il monaco Nagasena. Die 
Fragen des Konigs Menandros, Berlino 1905. 

Esodo, 20-4. 
Il testo è citato dali' autore un poco liberamente. 
David Friedrich Strauss (1808-1874), teologo hegeliano. cfr. H.S. 
Reimarus un d se in e Schutzschrift jùr di e vernunftigen Verehrer Got­
te~ (Vol. V delle opere di Strauss). 
-Cfr.la conf. del4 ott. 1911, pubblicata all'inizitr di questo volume. 

Prima Epistola ai Corinzi: 14, 45. 
In questa e in altre occasioni, per indicare quello che vierte caratte: 
rizzato nel testo l'autore ha sempre impiegato la parola tedesca di 
Phantom vale a' dire un vocabolo rarissimamente usato nella lingua 
corrente.' Si è creduto opportuno, per non ingenerare errate immagini 
nel lettore, di ricavate dall'ètimo greco la parola nuova difantòma. 
Nella già citata Prova dell'anima (!V quadro)il Secondo Precettore 

dice: 
Noi sappiamo dalla rivelazione dei Maestri .. 
che in futuro gli uomini, grazie alla luce dello spinto, 
vedranno l'alto Essere solare 
che una volta sola abitò entro un corpo terreno. 

143 11 conf.tenuteaMonacodal18al28ago.1911-0.0.n.l29-Ed. 
Antroposofica. 

211 



171 Johann Albrecht Bengel (1687-1752), professore in un seminario 
luterano, si occupò molto di studi biblici e neotestamentari. 
Friedrich Christoph Oetinger (1702-1782), pastore protestante, teo­
logo e teosofo. 
Si veda in proposito di Emil Bock: Boten des Geistes - Schwiibische 
Geistesgeschichte und christliche Zukunft, Stoccarda 1955. 

171 Richard Rothe: Die Theosophie__Friedrich Christoph Oetingers nach 
ihren Grundzugen - Ein Beitràg_ zur Dogmengeschichte und zur 
Geschichte der Philosophie- Tubingen 1847. 

173 Su Marcus Volker, un contadino che visse nella prima metà del 
secolo diciottesimo nel paese di Grossrudestedt, a nord di Erfurt, si 
hanno notizie soltanto attraverso Oetinger che ne parla nella sua 
autobiografia e in sue lettere. Da queste fonti Volker sembra essere 
stato un uomo straordinario e aver fatto una grande impressione su 
Oetinger. Egli avrebbe posseduto una veggenza interiore e avrebbe 
insegnato molte cose a Oetinger che fu due volte e a lungo presso di 
lui. 

175 Si veda il quarto quadro del mistero drammatico La porta del/'ini­
ziazione di Rudolf Steiner- 0.0. n. 14- Ed. Antroposofica, pubbli­
cato in tedesco nel1910, cioè due anni prima di queste conferenze. 

190 cfr. di Rudolf Steiner: La saggezza dei rosacroce (v. nota di pag. 
50); Il vangelo di Giovanni e Il vangelo di Giovanni in relazione ... 
(v. nota di pag. 42). 

194 Per Lessing e Drossbach si vedano rispettivamente le note delle 
pagine 53 e 54. 

195 Vedi nota di pag. 54. 
196 Vedi nota di pag. 110. 
198 Si veda l'ottava conf. di questo volume e anche di RudolfSteiner: Il 

vangelo di Luca (1909), già citato. 
199 cfr. di Rudolf Steiner: Il vangelo di Matteo, già citato. 
205 cfr. Goethe:_ Faust - Seconda parte - Salita al cielo di Faust: «Colui 

che insonne lotta ... » (nella traduzione italiana di Vincenzo Errante 
-Ed. Sansoni, Firenze). 

212 

Per le opere fondamentali di Rudolf Steiner 
e per tutte le altre tradotte . e di~po~ibili i~ 
italiano, si veda l'elenco msento m ogm 
volume oppure si richieda l'elenco stesso o 
il catalogo ragionato al proprio libraio o alla 
Editrice· Antroposofica, 20133 Milano, via 
Sangallo 34, Tel. 02/7491197 - 7491356 -
Fax 02/70103173. 



Finito di Stampare 
nel mese di settembre 2002 

dalla Monotipia Cremonese - Cremona 


