——

Rudolf

IL PENSIERO
NELL’UOMO E NEL MONDO

Dodici
modi
di pensare,
sette modi

di vivere

Wl |

Sath P "-I-l" oy

il T MR

SR SRR o

Testo originale tedesco:

Der Gedanke im Menschen und im Weltall
(Archiati Verlag e K., Bad Liebenzell)
Traduzione di Giusi Graziuso e Pietro Archiati
PD

L’editore e il redattore non esercitano diritti
sui testi di Rudolf Steiner qui stampati.

ISBN 3-938650-71-0

www .liberaconoscenza.it

Rudolf Steiner




il pensiero
nell’uomo e nel mondo

Dodici modi di pensare, sette modi di vivere

Qrzjj:y

Indice

Prefazione di Pietro Archiati

Quattro conferenze di Rudolf Steiner
tenute a Berlino dal 20 al 23 gennaio 1914
Prima conferenza

L’uomo senza pensieri

* Molti oggi considerano realta solo la materia — e del pensiero conoscono solo la parola

* Si possono disegnare singoli triangoli — ma cos’¢ il triangolo?

¢ Cento talleri possibili sono non meno di cento talleri reali — ma solo per chi quelli reali non li ha

» Un corso d’acqua ¢ un’unita originaria oppure un’integrale di infinite particelle d’acqua

Seconda conferenza

Dodici percezioni del mondo a pari diritto

¢ Jakob Bohme e il mondo-stivale

e [La Trinita di Dio: tre divinita?

* Anche se molti gatti si chiamano Mufti, Mufti non ¢ un concetto paragonabile a gatto

¢ Esistono singoli numeri ma non il numero

* Dodici concezioni del mondo per superare ogni unilateralita

¢ 1. Materialismo

e 2. Spiritualismo

¢ 3. Realismo
¢ 4. Idealismo

¢ 5. Matematicismo




¢ 6. Razionalismo

¢ 7. Psichismo
¢ 8. Pneumatismo

¢ 9. Monadismo

¢ 10. Dinamismo

¢ 11. Fenomenismo

e 12. Sensismo

Terza conferenza

Sette disposizioni dell’anima

¢ [ e dodici concezioni del mondo e lo Zodiaco

* Le sette disposizioni dell’anima

¢ 1. Gnosticismo

* 2. Logicismo

¢ 2. Volontarismo

* 4. Empirismo

¢ 5. Misticismo

¢ 6. Trascendentalismo

¢ 7. Occultismo

e Zodiaco (12) e Pianeti (7): microcosmo € macrocosmo

¢ Sole + Luna + Terra = Teismo + Intuizionismo + Naturalismo

¢ Antropomorfismo come condizione di base

e [a parte fisica e quella eterica del cervello

Quarta conferenza

Ogni uomo € un pensiero dell’universo

¢ [| destino di Nietzsche: dall’idealismo al dinamismo attraversando il razionalismo

* Lo specchio “produce” I’'immagine riflessa altrettanto poco quanto il cervello produce i pensieri

* [1 pensare umano lavora sul cervello. il pensare cosmico crea il cervello



e Venerazione per il pensiero: «Io penso il mio pensiero»: «lo sono un pensiero pensato dagli spiriti del
mondo»

A proposito di Rudolf Steiner

Prefazione

Le presenti conferenze vertono sulla ricerca della verita. Sempre pil esseri umani, oggi, si considerano
sostenitori illuminati della tolleranza e giudicano intolleranti coloro che affermano 1’esistenza di una
verita oggettiva, valida e definitiva per tutti. Pero vi sono anche coloro i quali osservano rigidamente i
dogmi della tradizione, o che sulla base di poche scarse astrazioni ritengono di aver trovato la verita
definitiva.

Queste conferenze spiegano che ¢ possibile evitare da un lato il rigido dogmatismo, dall’altro il misero
relativismo. Esse descrivono lo sviluppo interiore attraverso cui I’'uomo supera entrambi gli estremi,
intuendone la loro poverta spirituale: la poverta del dogmatico ¢ il difetto dell’unilateralita, che consiste
nel vedere solamente alcuni elementi della realta, generalizzandoli. La poverta ancora piu misera del
relativista ¢ quella di ritenere assolutamente vero un solo dogma, € cioe che niente € vero in assoluto.

E come si trova quella ricchezza che fa superare ogni poverta? La vita si arricchisce se 1’uomo,
nell’anelare alla totalita, diventa un instancabile ricercatore della verita. A cio € sufficiente, in fondo, la
convinzione che ciascuna singola cosa o fenomeno — per non parlare della totalita del mondo — sia
inesauribile e che, se osservata dai fronti piu diversi, sia sperimentabile nei modi piu svariati.

Comprendere veramente qualcosa significa smettere di macchinare teorie o definizioni astratte, per
guardare alla realta da punti di vista sempre nuovi e sperimentare sempre a nuovo il mondo. Significa fare
proprio un modo di osservare descrittivo, illustrativo, persino narrativo. Non c¢’¢ da meravigliarsi che in
Platone il ricercatore della verita Socrate usi la forma del dialogo nella relazione con i suoi allievi. E
neppure c¢’¢ da stupirsi se qui abbiamo a che fare con conferenze, e non con scritti.

E la meraviglia piu grande consiste forse nel fatto che allo stesso tempo si possa anche praticare la vera
tolleranza, anziché predicarla solamente — agli altri. Poiché trovarsi sempre in cammino verso il pensare
universale significa imparare a saper dare ragione ad ognuno — a ragion veduta, sinceramente. Ciascuno
guarda al mondo dal suo punto di vista, e un punto di vista non ¢ giusto o sbagliato, ma semplicemente un
frammento di realta. Ogni uomo sperimenta il mondo a suo modo, ed ogni tipo di esperienza ¢ una parte
della realta non meno obiettiva delle altre.

Il guaio del dogmatico consiste nel fatto che pud dar ragione ad uno solo, e cio¢ a se stesso. Il vicolo
cieco del relativista ¢ che, per trattare tutti con uguale tolleranza, non vuole dar ragione a nessuno.
L’instancabile ricercatore della verita sa dare ragione a tutti perché per sé rivendica solamente il diritto di
rimanere sempre in cammino. Egli sente come pienamente giustificato, e allo stesso tempo unilaterale,
ogni punto di vista del pensiero, ogni tipo di esperienza umana, e gli sorge il desiderio di scoprire il lato
successivo e quello ancora seguente della realta. Il rimanere sempre in cammino come ricercatore della
verita diventa per lui il diritto piu sacro della liberta, il dovere pil caro dell’amore.

La moderna scienza naturale ¢ un fenomeno umano di dogmatismo unilaterale dalle proporzioni
inimmaginabili. Le leggi che spiegano I’azione del mondo sensibile-materiale vi vengono generalizzate in
modo settario, vengono assolutizzate in maniera totalitaria. Lo spirito, tutto quanto ¢ soprasensibile o
animico, viene dichiarato non reale. Allo spirito e all’anima umani viene proibito ogni diritto
all’esistenza, ogni anelito allo sviluppo di sé.

La scienza dello spirito di Steiner non ¢ una teoria o una visione del mondo supplementare rispetto alle



molte altre che gia possediamo. Non ¢ una verita, ma una via verso la verita, non fa dell’'uomo un
possessore della verita, bensi un ricercatore della verita. Per questo essa ha, nell’'umanita moderna, un
compito unico, il compito della vera - come la chiama Steiner - “fondazione della concordia”, divenuta
cosi urgentemente necessaria. Gli uomini potranno sperimentare sempre pill pace e concordia quanto piu
si comprenderanno e rispetteranno reciprocamente lungo il cammino mai concluso nella ricerca della
liberta e nell’anelito verso la completezza.

Pietro Archiati
(primavera 2006)

Prima conferenza
L’uomo «senza pensieri»
Berlino, 20 gennaio 1914
Miei cari amici!

Nelle quattro conferenze che terrd per voi nel corso nella nostra assemblea generale, vorrei parlarvi della
relazione dell’uomo con il cosmo secondo un certo punto di vista. E vorrei indicare tale punto di vista con
le seguenti parole.

L’uomo sperimenta in sé cio che noi possiamo chiamare il pensiero, e nel pensiero 1’'uomo si puo
percepire come qualcosa di immediatamente attivo, come qualcosa che puo esercitare la propria attivita.

Quando osserviamo un certo oggetto esteriore, ad esempio una rosa o una pietra, e ci rappresentiamo
questo oggetto esteriore, qualcuno puo dire, a ragione: «In fondo, non puoi mai sapere quanto veramente
possiedi della pietra o della rosa, nel momento in cui te le rappresenti. Vedi la rosa, il suo essere
esteriormente rossa, la sua forma, la disposizione dei singoli petali, vedi la pietra con il suo colore, i suoi
vari spigoli, ma devi sempre dirti: intimamente puo esserci ancora qualcosa che all’esterno non ti si
presenta. Non sai quanto, nella tua rappresentazione, sia veramente presente della pietra o della rosa.»

Ma quando qualcuno ha un «pensiero», ¢ egli stesso che lo produce. Si potrebbe dire che egli sia entro
ogni fibra del suo pensiero, e per questa ragione in tutto il pensiero egli ¢ partecipe della sua attivita. Sa
che quanto si trova in quel pensiero, lo ha pensato lui cosi, e che quanto lui non vi ha immesso, nemmeno
vi puo stare. lo abbraccio tutto il pensiero. Nessuno puo affermare che, quando rappresento un pensiero,
potrebbe esservi contenuto un tanto in pit, come nella rosa o nella pietra, perché io stesso ho prodotto il
pensiero, vi sono presente, € dunque so cosa vi € contenuto.

Realmente il pensiero ¢ quel che piu ci appartiene. Se troviamo la relazione del pensiero con il cosmo,
con I’universo, troviamo anche la relazione tra quel che ¢ piu intimamente nostro ed il cosmo, I’universo.
E sicuramente un punto di vista fecondo, quello di osservare per una volta la relazione dell’uomo con il
cosmo partendo dal pensiero. Faremo, dunque, questa riflessione, ed essa ci condurra ad altezze notevoli
dell’osservazione scientifico-spirituale.

Ma oggi dovremo preparare una base, che a qualcuno di voi potra forse apparire un poco astratta.
Tuttavia, nei prossimi giorni vedremo che essa ci occorre, e che senza di essa possiamo accostarci solo
superficialmente agli scopi elevati che ci prefiggiamo con queste quattro conferenze. Cio che ¢ stato
appena detto ci fa sperare che, se I’uomo si attiene a quel che ha nel pensiero, puo trovare un’ intima
relazione della sua natura con 1’universo, con il cosmo.



Ma se ci vogliamo collocare entro questo punto di vista, la cosa presenta una difficolta, una grossa
difficolta — non intendo che esista una grossa difficolta per la nostra osservazione, ma per 1’oggettivo dato
di fatto. Essa consiste nel fatto che ¢ pur vero che si vive entro ogni fibra del pensiero, e pertanto, quando
lo si possiede, si deve conoscere il pensiero piu intimamente di tutte le rappresentazioni.

Ma, — ¢’¢ un ma: la maggior parte degli uomini non ha pensieri! E solitamente non si considera con la
dovuta profondita il fatto che la maggioranza degli uomini non possiede pensieri. E normalmente non lo
considera approfonditamente poiché per far questo bisogna, per I’appunto, avere pensieri!

Occorre innanzitutto far notare una cosa: quel che impedisce agli uomini di avere pensieri negli ambiti
piu estesi della vita ¢ che gli uomini, nella vita ordinaria, non sempre hanno la necessita di spingersi fino
al pensiero, e, anziché del pensiero, si accontentano della parola.

La maggior parte di quel che nella vita ordinaria si chiama «pensare», trascorre infatti nei nomi, si
esaurisce nelle parole. Si pensa per nomi, per parole — si pensa per nomi molto piu di quel che si creda. E
quando chiedono spiegazioni di qualcosa, molti uomini si accontentano che si dica loro un qualche
termine dal suono conosciuto, il quale rammenti loro questo o quello. E cosi considerano una spiegazione
quel che provano in presenza di un tale vocabolo, e credono a quel punto di avere il pensiero.

Si, quel che ho appena detto, ha portato, in un certo periodo dell’evoluzione della vita spirituale umana, a
far emergere una visione condivisa ancora oggi da molti che si ritengono pensatori. Nella nuova edizione
delle mie Concezioni del mondo e della vita nel diciannovesimo secolo ho tentato di trasformare
radicalmente il testo, premettendovi una storia dell’evoluzione del pensiero occidentale, a partire dal sesto
secolo prima di Cristo fino al diciannovesimo — e aggiungendo nella conclusione, rispetto a quel che vi si
trovava nella prima pubblicazione, una descrizione che chiamerei della vita spirituale del pensiero fino ai
nostri giorni. Anche il contenuto originario ¢ stato per molti aspetti trasformato.

Ho tentato di mostrare come il pensiero inizi a sorgere effettivamente in una determinata epoca. Si
potrebbe dire che inizi a formarsi veramente attorno al sesto - ottavo secolo a . C. Prima le anime umane
non sperimentavano assolutamente cio che nel vero senso della parola si pud chiamare «pensiero». Cosa
sperimentavano prima di allora le anime umane?

Prima di allora sperimentavano immagini, tutta I’esperienza del mondo esteriore avveniva in immagini.
L’ho gia espresso molte volte sotto diversi punti di vista. Questo sperimentare immagini ¢ I’ultima fase
dell’antica esperienza chiaroveggente. Successivamente, nell’anima umana 1’immagine si trasforma in
pensiero.

In quel libro ho inteso esporre questo risultato della scienza dello spirito seguendo per una volta il puro
sviluppo filosofico. Rimanendo sul terreno dello sviluppo prettamente filosofico viene mostrato che il
pensiero ¢ nato un tempo nell’antica Grecia, emergendo dall’antica esperienza simbolica del mondo
esteriore entro la vita animica umana. Successivamente ho cercato di illustrare come questo pensiero
proseguisse in Socrate, Platone ed Aristotele, come assumesse determinate forme, continuasse a
svilupparsi per poi, nel Medioevo, condurre a quel che oggi voglio menzionare.

Lo sviluppo del pensiero conduce al dubbio se possano esistere nel mondo quelli che vengono chiamati
pensieri universali, concetti universali — al cosiddetto Nominalismo, la concezione filosofica per cui 1
concetti universali possono essere solo nomi, quindi solo ed esclusivamente dei termini. Per questi
concetti universali esisteva dunque persino la concezione filosofica — e molti ancora oggi la possiedono —,
secondo cui 1 concetti universali possano essere solo dei termini.

Per chiarirci quel che abbiamo appena detto, proviamo a prendere un concetto facilmente rappresentabile,
sebbene generale: prendiamo il concetto di «triangolo» come concetto generale. Supponiamo che ora



venga un sostenitore del nominalismo, il quale non riesce a superare quanto si ¢ andato formando come
nominalismo nel periodo tra I’'undicesimo ed il tredicesimo secolo, e parli all’incirca cosi: «Disegnami un
triangolo!» Bene, allora 1o gli disegnero un triangolo, per esempio uno cosi:

«Bene», dira, «questo ¢ un triangolo particolare, specifico, con tre angoli acuti, che esiste. Ma io te ne
disegnero uno diverso.» E disegnera un triangolo con un angolo retto, ed uno con un cosiddetto angolo
ottuso.

Cosi chiameremo il primo un triangolo acutangolo, il secondo un triangolo rettangolo, il terzo un
triangolo ottusangolo. Allora quella persona dira: «Hai ragione: c’¢ un triangolo acutangolo, uno
rettangolo ed uno ottusangolo. Ma tutti questi non sono certo il triangolo.»

Il «triangolo universale» deve contenere tutto quel che puo contenere un triangolo. Il primo, il secondo ed
il terzo triangolo devono tutti rientrare nel concetto generale di triangolo. E tuttavia non vi puo essere un
triangolo che sia contemporaneamente acutangolo, rettangolo ed ottusangolo. Un triangolo acutangolo ¢
un triangolo particolare, non generale. E altrettanto particolari sono un triangolo rettangolo ed uno
ottusangolo.

Non puo quindi esistere un triangolo generale. Il triangolo generale ¢ un nome che contiene i triangoli
particolari. Ma non esiste il concetto generale del triangolo: ¢ solo un vocabolo che riassume 1 casi
particolari.

La cosa, naturalmente, non si ferma qui. Supponiamo che qualcuno pronunci il nome «leone». Ora, colui
che fa suo il punto di vista del nominalismo, dice: «Nel giardino zoologico di Berlino vi ¢ un leone, come
anche in quello di Hannover ed in quello di Monaco. Esistono 1 leoni particolari, ma un leone generale,
che dovrebbe avere a che fare con con tutti e tre, quello di Berlino, di Hannover e di Monaco, non esiste.
E semplicemente un nome che riassume i leoni particolari. Vi sono solamente cose particolari», dice il
nominalista, «e al di fuori delle cose particolari vi sono solo parole che riassumono le singole cose.»

Come ho detto, si ¢ venuta a formare questa concezione. Acuti esponenti della logica la sostengono
ancora oggi. E chi riflette un poco su quanto ¢ stato or ora esposto, dovra anch’egli, in fondo, ammettere
che qui siamo effettivamente in presenza di qualcosa di singolare. Non posso arrivare immediatamente
all’effettiva esistenza del «leone in generale» o del «triangolo in generale», poiché non li vedo.

Se ora venisse veramente qualcuno e dicesse: «Guarda, mio caro amico, posso concederti di mostrarmi il
leone di Monaco, quello di Hannover o quello di Berlino. Ma se sostieni che esista il leone in generale,
allora mi devi condurre in qualche luogo dove il <leone in generale> stia di casa. Se mi mostri solo il leone



di Monaco, di Hannover e di Berlino, non mi hai dimostrato che esista il leone in generale.»

Se venisse qualcuno con questa concezione e pretendesse che gli si faccia vedere il leone in generale, ci si
sentirebbe innanzitutto alquanto in imbarazzo. Non ¢ cosi semplice rispondere dove si debba condurre
quella persona a cui si deve mostrare il leone in generale!

Ebbene, non vogliamo ancora arrivare a quel che la scienza dello spirito ci fornisce — sicuramente ci
arriveremo. Vogliamo per ora rimanere al pensare, a quel che con il pensiero si puo raggiungere. E
dovremo dire a noi stessi: se vogliamo rimanere su questo terreno, non ¢ possibile condurre un qualsiasi
scettico a vedere il leone in generale. Davvero non ¢ possibile. Qui sta una delle difficolta che si ¢
semplicemente costretti ad ammettere. Poiché, se nel campo del pensare ordinario non si vuole ammettere
questa difficolta, cio significa esattamente non ammettere la difficolta del conoscere umano.

Restiamo al triangolo, poiché, in fondo, per la cosa in generale ¢ indifferente spiegare la questione tramite
il triangolo, il leone o altro ancora.

Innanzitutto appare senza speranza disegnare un triangolo generale che contenga tutte le caratteristiche di
tutti 1 triangoli. E dato che non solo appare senza via di uscita, ma per il pensare umano ordinario lo &
davvero, tutta la filosofia esteriore si imbatte qui in una linea di confine. E sarebbe suo compito dire una
buona volta a se stessa che, come filosofia esteriore, si trova ad una linea di confine.

Ma tale limite ¢ solamente quello della filosofia esteriore. Vi ¢ la possibilita di oltrepassare questa linea,
ed ora vogliamo conoscerla.

Pensiamo non di disegnare semplicemente il triangolo dicendo: ora ti ho disegnato il triangolo, ed eccolo
qui:

A ci0 potra sempre venir obiettato: «Questo € appunto un triangolo acutangolo, non ¢ un triangolo
generale!»

Infatti il triangolo puo essere disegnato anche in altro modo — in verita non lo si pud, ma vedremo subito
la relazione tra questo potere e non potere. Supponiamo di disegnare questo triangolo in modo che sia
possibile ad ogni suo lato di muoversi in qualsivoglia direzione. Permettiamo, cioe, ad ogni suo lato di
muoversi a diverse velocita, di modo che, in un momento successivo, i lati possano, ad esempio,
assumere questa posizione:




Questo lato si muove in modo da assumere questa posizione nell’attimo seguente, quest’altro in modo da
assumere quest’altra. Uno si muove molto piu lentamente, I’altro pitt velocemente, e cosi via. Ora la
direzione si inverte.

In breve, ci dirigiamo verso la scomoda rappresentazione che ci fa dire: «Non voglio disegnare solo un
triangolo e lasciarlo stare cosi com’¢, voglio invece richiedere qualcosa alla tua rappresentazione. Devi
pensare che i lati del triangolo siano in continuo movimento. Se sono in movimento, dalla forma e dal
movimento contemporaneamente puo scaturire un triangolo rettangolo o un triangolo ottusangolo — o un
altro qualsiasi.»

In questo campo si possono fare, ed anche desiderare, due cose. La prima cosa che si puo desiderare ¢ di
rendersi la cosa ben comoda: si disegna a qualcuno un triangolo, esso ¢ compiuto e si sa che aspetto ha.
Ora si puo tranquillamente riposare nei propri pensieri, avendo quel che si desidera. Ma si puo anche fare
I’altra cosa: considerare il triangolo quasi come un punto di partenza e far si che ogni lato possa ruotare
con diverse velocita ed in diverse direzioni.

In questo caso occorre eseguire dei movimenti nei propri pensieri, il che ¢ alquanto scomodo. Ma in
compenso Vi si ottiene veramente il concetto generale di «triangolo». Non lo si puo ottenere se si vuole
liquidare il tutto con un triangolo. Il concetto generale di triangolo ¢ presente se si ha il pensiero in
continuo movimento, se €sso & «versatile», mobile.

Poiché 1 filosofi non hanno fatto cio che 1o ho or ora illustrato — far muovere il pensiero —, essi si trovano
necessariamente ad una linea di confine e sostengono il nominalismo. Vogliamo adesso tradurre in una
lingua a noi nota, nota da lungo tempo, quel che ho appena detto.

Se dobbiamo risalire dal concetto particolare al concetto generale, ci ¢ richiesto di portare nel movimento
il concetto particolare, cosicché il concetto in movimento ¢ il concetto generale che scivola da una forma
all’altra.

Dico «forma», ma piu propriamente il tutto ¢ in movimento. Ed ogni singola cosa risultante dal
movimento ¢ una forma in sé compiuta. Prima ho solamente disegnato forme particolari — un triangolo
acutangolo, uno rettangolo ed uno ottusangolo. Ora disegno qualcosa — in realta, come ho gia detto, non
lo disegno, ma lo si pud immaginare —, qualcosa che deve suscitare ’immaginazione che il concetto
generale sia in «movimento» e arrestandosi produca le forme particolari, e dico «forme».

Vediamo allora che i filosofi del nominalismo, i quali necessariamente si trovano ad un limite, si
muovono in un determinato regno, nel regno degli «spiriti della forma». Entro il regno degli spiriti della
forma, che sta attorno a noi, dominano le forme. E poiché vi dominano le forme, in questo regno vi sono
cose particolari, rigorosamente delimitate. Da qui potete vedere che i filosofi che io intendo non hanno
mai deciso di uscire dal regno delle forme, per cui nei concetti generali non possono vedere altro che
parole, semplici nomi.

Se uscissero dal regno delle cose particolari, cioe delle forme, entrerebbero in una rappresentazione che ¢
in continuo movimento, il che significa: richiamerebbero nel loro pensiero il regno degli «spiriti del
movimento», la gerarchia superiore successiva. Ma la maggior parte dei filosofi non fa concessioni in
questo senso.

E quando, in tempi recenti del pensiero occidentale, uno ¢ stato pronto a pensare in questi termini, costui
¢ stato poco compreso, sebbene molto si parli e fantastichi di lui. Si vada a vedere quel che Goethe ha
scritto nella sua Metamorfosi delle Piante, quel che egli chiamava la «pianta primordiale», si vada poi a
vedere quel che egli chiamava I’«animale primordiale», e si trovera che ci si fara una ragione di questi
concetti — «pianta primordiale», «animale primordiale» — solo se li si pensa in movimento.



Se si accoglie questa mobilita della quale Goethe stesso parla, non si ha un concetto definito, delimitato
nelle sue forme, ma si ottiene quel che vive nelle sue forme, cid che «serpeggia» attraverso I’intera
evoluzione del regno animale o del regno vegetale, cio che in questo serpeggiare si trasforma, —
altrettanto quanto il triangolo si trasforma in acutangolo o ottusangolo — e che ora puo essere «lupo», ora
«leone», ora «coleottero», a seconda di come si orienta la mobilita, cosi che le qualita si modificano nel
trapassare attraverso le singole cose.

Goethe porto il movimento nei rigidi concetti della forma. Questa fu la sua grande e principale azione.
Questo fu cio che di significativo egli introdusse nell’osservazione naturalistica del suo tempo.

Vedete con questo esempio come quella che chiamiamo scienza dello spirito sia effettivamente adatta a
condurre gli uomini fuori da ci0 a cui oggi sono costretti ad aderire, pur essendo filosofi. Poiché senza i
concetti ricavati tramite la scienza dello spirito non € proprio possibile, volendo essere onesti, ammettere
altro se non che i concetti generali siano semplici nomi. Questa ¢ la ragione per cui ho detto: la maggior
parte degli uomini non possiede pensieri. E costoro si rifiutano di parlare di pensieri.

Quando si parla di concetti agli uomini? Quando si dice, ad esempio: gli animali e le piante hanno «anime
di gruppo». Che si dica «concetti generali» oppure «anime di gruppo», per il pensiero ¢ lo stesso.
Vedremo nel corso delle conferenze che relazione vi sia tra le due cose. Ma 1’anima di gruppo non ¢
comprensibile, se non pensandola in movimento — in costante movimento esteriore ed interiore, poiché
altrimenti non si giunge all’anima di gruppo. Ma gli uomini lo rifiutano, e cosi rifiutano anche 1’anima di
gruppo, dunque anche il concetto generale.

Per la conoscenza del mondo manifesto, visibile, non sono necessari i concetti! E necessario solamente
ricordarsi di ci0 che si ¢ visto nel regno delle forme. Solo questo ¢ quel che la maggior parte degli uomini
sa: quel che ha visto nel regno delle forme. Allora i concetti generali rimangono semplici nomi. Percio ho
potuto dire che la maggior parte degli uomini non ha pensieri, poiché i concetti generali rimangono per gli
uomini dei semplici nomi.

E se tra i diversi spiriti delle «gerarchie superiori»[1] non vi fosse anche il genio della lingua, che forma i
nomi generali, o universali, per i concetti generali, — gli uomini stessi non lo farebbero. Dunque proprio
dalla lingua gli uvomini ricevono innanzitutto i loro concetti universali, e nemmeno posseggono molto
altro che i concetti universali conservati nella lingua.

Ma vediamo da qui che vi deve pur essere qualcosa di particolare nel pensare pensieri veri. Che vi debba
essere qualcosa del tutto particolare lo possiamo capire dal fatto che ¢ veramente difficile per I’'uomo far
chiarezza nel campo del pensiero.

Cosi nella vita esteriore, quotidiana, forse si affermera spesso, volendosi vantare un poco, che il pensare
sia facile. Ma non ¢ facile. Poiché il vero pensare richiede sempre ’essere sfiorati intimamente, ed in
certo senso inconsciamente, da un soffio proveniente dal regno degli spiriti del movimento. Se il pensare
fosse cosi semplice, non si farebbero sbagli tanto colossali nel campo del pensare, € non ci si
affannerebbe cosi a lungo con ogni sorta di problemi ed errori.

Infatti, ora ci si affanna da piu di un secolo con un pensiero che ho gia spesso citato, e che Kant ha
espresso.

Kant voleva eliminare la cosiddetta «dimostrazione ontologica dell’esistenza di dio». Anche questa
dimostrazione dell’esistenza di dio proviene dai tempi del nominalismo, nel quale si diceva che per i
concetti universali esistono solo nomi, che non esiste nulla di universale che cosi corrisponda ai singoli
concetti, come le rappresentazioni corrispondono alle singole cose.



Voglio addurre questa dimostrazione ontologica dell’esistenza di dio per esemplificare come si «pensa».
All’incirca dice cosi: se si ipotizza un dio, egli deve essere 1’entita piu perfetta di tutte. Se ¢ il piu
perfetto, non deve mancargli I’essere, 1’esistenza, poiché altrimenti vi sarebbe un’entita ancora piu
perfetta che possiede tutte le qualita che si pensano, e che inoltre esiste. Dunque occorre pensare 1’essere
piu perfetto come esistente. Non si puo dunque pensare dio altrimenti che esistente, se lo si pensa come
I’essere piu perfetto. Il che significa: dal concetto stesso si puo evincere che, secondo la dimostrazione
ontologica di dio, dio deve esistere.

Kant tento di confutare questa dimostrazione, volendo mostrare che da un concetto non si puo
assolutamente dimostrare I’esistenza di una cosa. E precisamente, a tal fine, conio il famoso detto che
anch’io ho spesso indicato: cento talleri reali non sono niente piu e niente meno che cento talleri possibili,
solo immaginati.

Vale a dire: se un tallero ha trecento centesimi, allora per cento talleri reali occorre calcolare trecento
centesimi ciascuno — e ugualmente per cento talleri possibili occorre calcolare trecento centesimi
ciascuno. Quindi, cento talleri possibili contengono altrettanti centesimi che cento talleri reali. Cio
significa che non fa nessuna differenza pensare cento talleri reali o cento talleri possibili. Percio, dalla
semplice idea dell’essere piu perfetto non si puo far uscire I’esistenza, poiché il concetto di un dio
solamente possibile ha le stesse caratteristiche del concetto di un dio reale.

Ci0 appare molto intelligente! E da un secolo gli uomini si affannano intorno alla questione dei cento
talleri possibili e dei cento talleri reali.

Ma prendiamo un punto di vista ovvio, quello della vita pratica. E possibile, da questo punto di vista, dire
che cento talleri reali non contengono nulla piu che cento talleri possibili? Si puo affermare che cento
talleri reali contengono esattamente cento talleri in pit che cento talleri possibili!

E ovvio: cento talleri possibili da una parte e cento reali dall’altra — ¢’& una bella differenza! Dall’altra
parte ci sono esattamente cento talleri in piu. E nella maggior parte dei casi della vita pare proprio che
contino i cento talleri reali.

Ma la questione ha anche un aspetto piu profondo. Si puo infatti porre la domanda: che importanza ha la
differenza tra cento talleri possibili e cento reali? Chiunque ammettera che per chi puo avere i cento
talleri, esiste indubbiamente una differenza tra cento talleri possibili e cento reali!

Pensate, infatti, di aver bisogno di cento talleri, e qualcuno vi lascia scegliere se darvene cento possibili o
cento reali. Se potete ottenerli, la cosa fa certo una bella differenza. Ma supponete di essere nella
situazione per cui non potete ottenere i cento talleri reali. Potrebbe allora essere estremamente
indifferente per voi che i talleri che qualcuno non vi da siano cento possibili o cento reali. Se non li si puo
avere, allora cento talleri reali e cento possibili contengono esattamente lo stesso!

Ma questo significa qualcosa: significa che Kant ha parlato di dio come poteva essere fatto solo in un
tempo nel quale I’esperienza animica umana non poteva piu avere dio. Poiché non era pil raggiungibile
come realta, il concetto del dio possibile e del dio reale era proprio identico, cosi come lo ¢ il fatto di non
poter avere cento talleri reali o cento possibili. Se per ’anima non vi ¢ alcuna via verso il dio reale, allora
non vi giunge di certo neppure quello sviluppo di pensiero contenuto nello stile di Kant.

Vedete allora che la questione ha anche un lato piu profondo. La cito solo perché con essa volevo rendere
chiaro che se si pone la domanda sul pensare occorre scavare un poco piu a fondo. Poiché gli errori di
pensiero si insinuano attraverso gli spiriti piu illuminati, e a lungo non ci si accorge di dove sia insita la
fragilita di un pensiero, come ad esempio quella del pensiero kantiano dei cento talleri possibili e dei
cento reali. Nel pensare ¢ sempre importante considerare anche la situazione nella quale il pensiero viene



concepito.

Ho cercato di mostrarvi, partendo dapprima dalla natura del concetto generale e poi, nel particolare, dalla
presenza di un errore di pensiero come quello kantiano, che i percorsi del pensare non possono essere
pienamente osservati senza un approfondimento nelle cose. Voglio ancora accostarmi alla questione a
partire da un terzo aspetto.

Supponiamo che ci sia qui un monte o una collina, con a lato un erto pendio. Da questo pendio scosceso
sgorga una sorgente che precipita verticalmente, come una vera cascata. Piu in alto si vede un’altra
sorgente nelle stesse identiche condizioni. Quest’ultima vuole fare esattamente lo stesso dell’altra, ma
non lo fa. Infatti non riesce a precipitare come una cascata, bensi scorre graziosa verso il basso in forma
di ruscello o di fiume.

L’acqua possiede nella seconda sorgente forze diverse che nella prima? Ovviamente no. Infatti la seconda
sorgente farebbe esattamente come la prima se il monte non la ostacolasse, mandando verso 1’alto le forze
del monte stesso. Se le forze di trattenimento del monte, le forze che il monte manda verso 1’alto, non
fossero presenti, anche la seconda sorgente precipiterebbe come la prima.

Due sono, allora, le forze da considerare. La forza di gravita della terra, per mezzo della quale 1’una delle
sorgenti precipita, ¢ altrettanto presente nell’altra, poiché si puo dire: c’¢, io vedo come attira verso il
basso la sorgente. Se ora qualcuno fosse scettico, potrebbe negare questo fatto nel caso della seconda
sorgente, e dire: «Qui dapprima non si vede niente, mentre nella prima sorgente ogni particella d’acqua
viene trascinata giu.» Nella seconda sorgente bisogna dunque aggiungere in ogni punto la forza che si
oppone alla forza di gravita terrestre: la forza frenante del monte.

Supponiamo ora che venga qualcuno e dica: «Non credo molto a quel che mi racconti della forza di
gravita, e nemmeno credo a quel che mi dici della forza frenante. In quel caso, sarebbe il monte la causa
per cui la sorgente prende quella via? Non ci credo!»

Si potrebbe ora chiedere a quest’'uomo:: «A cosa credi allora?» Potrebbe rispondere: «Credo che in basso
vi sia una parte di acqua, esattamente come anche sopra via sia una parte di acqua, e sopra ancora un’altra
parte e cosi via. Credo che I’acqua che sta sotto venga spinta giu dall’acqua che sta sopra, e che quella
sopra sia a sua volta spinta giu da altra che la sovrasta. Ogni parte d’acqua sopra spinge verso il basso
quella che le sta davanti!»

Questa ¢ una differenza notevole. La prima persona sostiene che la forza di gravita attira verso il basso le
masse d’acqua. La seconda dice invece che vi sono quantita d’acqua le quali sempre spingono giu quelle
che stanno sotto di esse e, spingendo, ’acqua sovrastante sempre tiene dietro.

Veramente, sarebbe ridicola quella persona che parlasse di una simile serie di spintoni. Ma supponiamo
che non si tratti di un torrente o di un fiume, bensi della storia dell’umanita, e che una persona come
quella caratterizzata per ultima dicesse: «L.’unica cosa in cui ti credo ¢ questa: Ora viviamo nel ventesimo
secolo, si sono svolti determinati avvenimenti. Essi sono stati I’effetto di quelli dell’ultimo terzo del



diciannovesimo secolo, questi ultimi, a loro volta, causati da quelli del secondo terzo del diciannovesimo
secolo, e questi ancora da quelli del primo terzo.»

Questa viene chiamata «storia pragmatica», nella quale si parla di cause ed effetti nel senso che gli eventi
seguenti si spiegano sempre partendo dai relativi precedenti. Come qualcuno puo negare la forza di
gravita e dire: «Ogni quantita di acqua spinge sempre I’altra», lo stesso avviene quando qualcuno fa
storiografia pragmatica e spiega le condizioni del diciannovesimo secolo come una conseguenza della
rivoluzione francese.

Certamente noi diciamo: no, vi sono forze diverse oltre a quelle che spingono da dietro — le quali
propriamente nemmeno esistono. Infatti, quanto poco quelle forze «spingono» nel fiume da dietro,
altrettanto poco gli eventi retrostanti spingono entro la storia dell’'umanita, poiché giungono sempre nuovi
influssi dal mondo spirituale — cosi come la forza di gravita sempre continua ad agire nella sorgente. Ed
essi si incrociano con altre forze, come la forza di gravita si incrocia nel fiume con la forza frenante del
monte. Se fosse presente solo 1’una forza, vedresti la storia scorrere in modo del tutto diverso. Ma non vi
vedi le singole forze, non vedi quel che ¢ nell’ordine fisico del mondo e quel che ¢ stato descritto come
effetto dell’evoluzione di Saturno, Sole, Luna e Terra.[2] Non vedi quel che ininterrottamente accade alle
anime umane, le quali vivono nel mondo spirituale e di nuovo tornano sulla terra. Questo tu lo neghi
semplicemente.

Ma oggi abbiamo un’idea della storia che appare come chi si presentasse con le idee appena descritte — e
non ¢ una concezione cosi rara. Persino nel 19° secolo ¢ stata considerata come enormemente geniale.

Ma cosa potremmo dire al riguardo sulla base del punto di vista appena acquisito? Se qualcuno
affermasse per il fiume la stessa cosa che afferma per la storia, sosterrebbe un’assurdita totale. Ma cosa
accade se costui sostiene la stessa assurdita sulla storia — ma non se ne accorge? La storia ¢ molto
complicata, e non ci rendiamo conto che quasi ovunque essa viene presentata in questo modo come
«storia pragmatica» — solo non lo si nota.

Ma da cio vediamo che la scienza dello spirito, il cui compito ¢ di procurare principi sani per la
comprensione della vita, deve operare negli ambiti pil diversi della vita — vediamo che effettivamente ¢
necessario imparare innanzitutto a pensare, a conoscere le intime leggi e gli impulsi del pensare.
Altrimenti ci pud capitare ogni sorta di esperienza grottesca.

Cosi, ad esempio, uno oggi puo inciampare, incespicare, zoppicare proprio sul problema «pensiero e
lingua». E il caso del famoso critico linguistico Fritz Mauthner, che ora ha anche scritto un ampio
dizionario filosofico. La corposa Critica della lingua di Mauthner ¢ gia alla sua seconda edizione, ¢
dunque divenuta un’opera famosa per i nostri contemporanei. Vi ¢ contenuto molto di geniale, ma vi si
trovano anche cose grottesche.

Vi si puo trovare, ad esempio, lo strano errore di pensiero — e in esso si incespica quasi ogni cinque righe
—, per cui il buon Mauthner mette in dubbio 1’utilita della logica. Poiché, secondo lui, il pensare non ¢
altro che parlare — e dunque non ha senso fare logica, si fa solo grammatica. Inoltre egli afferma che,
poiché non vi puo essere alcuna logica, anche i logici sono stati tutti degli imbecilli.

E aggiunge che nella vita ordinaria dai sillogismi discendono 1 giudizi, e solo dai giudizi le
rappresentazioni. Cosi fanno gli uomini! A che serve allora una logica, se gli uomini fanno discendere i
giudizi dalle conclusioni, le rappresentazioni dai giudizi? Cio suona altrettanto geniale che se qualcuno
dicesse: a cosa serve la botanica? L’anno scorso e due anni fa le piante sono comunque cresciute!

Ma una simile logica si trova in chi condanna la logica. Ed ¢ ben comprensibile che la condanni. Si
trovano molte cose ancora piu strane in quest’opera particolare che, riguardo alla relazione tra pensare e



parlare, non porta chiarezza, ma confusione.

Ho detto che ci occorre una base per le cose che ci devono condurre alle altezze dell’osservazione
spirituale. Una base come quella oggi accennata pud apparire un poco astratta a qualcuno, ma ci servira. E
ho cercato di rendere la cosa semplice, cosi da poter essere chiara.

Vorrei, in particolare, insistere sul fatto che gia attraverso queste semplici osservazioni ci si puo fare
un’idea di dove stia il confine tra il regno degli spiriti della forma ed il regno degli spiriti del movimento.
Ma avere quest’idea ¢ strettamente connesso al poter ammettere i concetti generali piuttosto che poter
ammettere solo rappresentazioni o concetti di singole cose. E dico espressamente: potere ammettere.

Essendo un poco astratte, non aggiungo altro a queste premesse, sulle quali vogliamo continuare a
costruire domani.

Seconda conferenza

Dodici concezioni del mondo
a pari diritto

Berlino, 21 gennaio 1914
Miei cari amici!

In fondo, occuparsi della scienza dello spirito rende necessario che la vita pratica si affianchi sempre alle
questioni spirituali. E in verita impossibile chiarire appieno le cose dette ieri, se non si cerca di
padroneggiare le questioni attraverso una sorta di comprensione vivente degli aspetti della vita spirituale
— in particolare anche della vita del pensiero.

Perché, infatti, nella vita spirituale accade, ad esempio, che proprio presso i filosofi di mestiere regni
confusione riguardo alla relazione tra le idee universali — tra il triangolo in generale — e le
rappresentazioni particolari dei singoli triangoli? Da dove giungono quelle questioni che impegnano interi
secoli, come I’esempio citato ieri dei cento talleri kantiani possibili e dei cento talleri reali?

Da dove deriva il fatto che non si rifletta minimamente, laddove sarebbe necessario, per comprendere che
non Vi puo essere qualcosa come una storiografia «pragmatica», secondo la quale cio che segue ¢ sempre
derivabile da cio che precede? Come mai non si apre quella riflessione che susciterebbe perplessita
riguardo al modo impossibile, e largamente diffuso, di concepire la storia umana? Da dove derivano tutte
queste cose?

Dal fatto che veramente, anche laddove si dovrebbe, non ci si sforzi a sufficienza di imparare ad
esaminare in modo preciso gli aspetti della vita spirituale. Nel nostro tempo chiunque vuole certo
legittimamente poter pretendere almeno questo, vuol poter dire: «Pensare — naturalmente lo si puo fare!»
E si inizia a pensare.

Vi sono molte concezioni del mondo, molte filosofie sono esistite. Si nota che uno ha detto questo, 1’altro
ha detto quello. E vi sono state persone pil 0 meno assennate, che avrebbero potuto far notare molte delle
contraddizioni che si riscontrano in loro. Su questo non si riflette, a questo non si pensa. Ma tanto piu si ¢
orgogliosi di saper pensare.

Si puo dunque riflettere su cio che le persone hanno pensato, convinti di trovare da sé quel che ¢ giusto.
Perché oggi non vi puo essere nulla per autorita, cio contraddice la dignita della natura umana! Bisogna
pensare da sé. Nel campo del pensare si reputa assolutamente che sia cosi.



Non so se le persone abbiano riflettuto sul fatto che in tutti gli altri ambiti della vita non la pensano cosi.
Ad esempio, nessuno si sente abbandonato alla fede nell’autorita o alla dipendenza dall’autorita se si fa
fare la giacca dal sarto o le scarpe dal calzolaio. Non dice: ¢ al di sotto della dignita umana farsi fare le
cose da coloro che, si sa che sono esperti del mestiere. Magari si ammette pure che queste cose vadano
imparate.

Riguardo al pensare, nella vita pratica non si ammette che anche le concezioni del mondo si debbano
ricevere da chi ci ha insegnato a pensare, e magari qualcos’altro ancora. Oggi lo si ammette in pochissimi
casi.

Questa ¢ una cosa che domina ampiamente la nostra vita, e senz’altro contribuisce a far si che il pensiero
umano nel nostro tempo non sia un prodotto molto diffuso. Mi pare che possa anche sembrare
comprensibile.

Ammettiamo infatti che tutti gli uomini dicessero ad un certo punto: «Imparare a fare gli stivali ¢ una
cosa da tempo indegna per I’uomo. Ci mettiamo tutti a fare stivali!» — non so se ne uscirebbero molti
stivali fatti a regola d’arte. Ma in ogni caso gli uomini del presente partono per lo pilt da questa premessa
per quanto riguarda il formarsi pensieri giusti nella concezione del mondo.

Questo ¢ un aspetto che contribuisce a dare maggior profondita alla frase che ho pronunciato ieri: e cioe
che 1l pensare ¢ certamente quella cosa in cui ’'uomo ¢, per cosi dire, completamente inserito, e che
pertanto egli puo abbracciare nel suo intimo, ma che non ¢ cosi diffuso come si vorrebbe pensare.

A questo si aggiunge, nel nostro tempo, anche una presunzione assai particolare, la quale potrebbe
gradualmente finire per offuscare completamente ogni chiarezza relativa al pensiero. Dobbiamo occuparci
anche di questo. O almeno volgervi una volta I’attenzione.

Ipotizziamo quanto segue: vi ¢ a Gorlitz un calzolaio di nome Jakob Bohme. E quel calzolaio di nome
Jakob Bohme ha imparato il mestiere del calzolaio, ha imparato bene 1’arte di ritagliare suole, di dar
forma alla scarpa, di conficcare 1 chiodi nelle suole e nel cuoio, e cosi via. Supponiamo che abbia chiaro il
procedimento e sappia fare bene il mestiere.

Ora, questo calzolaio di nome Jakob Bohme si presenta e dice: «Adesso voglio vedere come ¢ costruito il
mondo. Suppongo che all’origine del mondo vi sia una grande forma da scarpa. Sopra questa forma un
tempo ¢ stato posto il cuoio del mondo. Poi si sono presi i chiodi del mondo, e la suola del mondo ¢ stata
unita al rivestimento di cuoio del mondo tramite chiodi del mondo. Poi si ¢ preso il lucido da scarpe del
mondo e si ¢ lucidata tutta la scarpa-mondo. Cosi mi posso spiegare che al mattino faccia chiaro, dato che
splende il lucido da scarpe del mondo. E quando questo lucido da scarpe mondiale alla sera viene
offuscato da varie cose, allora non splende piu. Percio suppongo che qualcuno di notte si dia da fare per
lucidare a nuovo lo stivale del mondo. E da qui deriva la differenza tra il giorno e la notte.»

Supponiamo che Jakob Bohme abbai escogitato una tal cosa. Certo, voi ridete, poiché Jakob Bohme non
ha certo fatto questo, ma ha invece fornito alla cittadinanza di Gorlitz delle scarpe a modo, utilizzando a
tal fine la sua arte di fabbricare scarpe. Ma egli ha pure sviluppato i suoi grandiosi pensieri, con i quali
voleva costruire una concezione del mondo: allora ¢ passato a qualcos’altro.

Ha detto a se stesso: «I miei pensieri di calzolaio non sarebbero sufficienti. Infatti, se voglio avere
pensieri sul mondo, non posso applicare all’edificio del mondo i pensieri con 1 quali fabbrico scarpe per la
gente!» Cosi € giunto ai suoi sublimi pensieri sul mondo. Dunque, quel Jakob Bohme che ho dapprima
costruito per ipotesi, non ¢ esistito a Gorlitz, mentre ¢ esistito I’altro che sapeva il fatto suo.

Ma quegli ipotetici Jakob Bohme, che sono come coloro dei quali avete riso, oggi esistono ovunque.



Troviamo ad esempio fisici, chimici che hanno imparato le leggi secondo cui si uniscono e si separano le
sostanze nel mondo. Poi ci sono zoologi che hanno imparato come si analizzano e descrivono gli animali.
Poi ci sono 1 medici e fisiologi, che hanno imparato come si devono curare il corpo fisico umano e quel
che loro chiamano I’ «anima». Cosa fanno costoro?

Dicono: «Se si vuole imbastire una concezione del mondo, basta prendere le leggi apprese nella chimica,
nella fisica o nella fisiologia.» — non ve ne devono essere altre —, «e da qui ci si costruisce la propria
concezione del mondo.» Queste persone fanno esattamente come avrebbe fatto il calzolaio ipotetico testé
descritto, se avesse escogitato lo stivale-mondo. Ma oggi non si nota che, dal punto di vista del metodo, le
concezioni del mondo sorgono esattamente come quell’ipotetico stivale-mondo.

Certo pare alquanto grottesco immaginarsi la differenza tra il giorno e la notte in base all’usura del cuoio
per scarpe e alla lucidatura che avviene durante la notte. Pero di fronte ad una logica reale ¢, in via di
principio, esattamente lo stesso che se si volesse realizzare un edificio del mondo con le sole leggi della
chimica, della fisica, della biologia e della fisiologia. E esattamente lo stesso principio!

E I’immane presunzione del fisico, del chimico, del fisiologo, del biologo, i quali altro non vogliono
essere che fisici, chimici, fisiologi e biologi — e tuttavia vogliono spacciare giudizi sul mondo intero.

Si tratta in ogni caso di approfondire le cose, di fare chiarezza — riconducendo le cose alla loro vera
forma, proprio laddove esse non siano tanto evidenti. Se dunque si considera tutto cio da un punto di vista
metodologico, non occorre meravigliarsi che molti tentativi attuali di concezioni del mondo non
sortiscano altro che lo «stivale-mondo».

Questo puo rimandare ad occuparsi di scienza dello spirito e di questioni pratiche di pensiero, il che puo
suscitare 1’interesse per «come» ¢ necessario pensare, al fine di riconoscere dove nel mondo siano
presenti delle inadeguatezze.

Vorrei citare un altro fatto, per mostrare dove siano radicati i numerosi equivoci riguardo alle concezioni
del mondo.

Quando ci si occupa di concezioni del mondo, non si riscontra forse continuamente che ognuno afferma
una cosa diversa dall’altro? Uno difende una cosa con ragioni talvolta buone, un altro quell’altra, con
altrettante buone ragioni — poiché a tutto si trovano «ragioni». Ed uno confuta altrettanto bene una cosa,
come 1’altro, con buone ragioni, confuta I’altra.

Nel mondo si formano seguaci non primariamente per il fatto che 1’'uno o I’altro sia «assolutamente»
convinto di quel che viene insegnato qua o la. Prendete, ad esempio, le vie che devono percorrere gli
allievi di grandi personaggi per giungere a questo o quel «grande uomo», e vedrete che qui vi ¢
certamente qualcosa di importante riguardo al karma, al destino. Tuttavia, secondo le idee oggi esistenti
nel mondo esteriore, si afferma: se uno ora diventa bergsoniano o heackeliano o altro ancora, in fondo,
come detto, non dipende esclusivamente dalla profondissima convinzione con cui si aderisce ad un ideale
— tuttavia la comune concezione del mondo non riconosce certo la realta del «karma».

Si combatte su tutti i1 fronti. E ho detto ieri che una volta ¢’erano 1 «nominalisti», sostenitori del fatto che 1
concetti universali non avrebbero alcuna realta, sarebbero solo dei nomi. Questi nominalisti ebbero degli
oppositori: a quel tempo gli oppositori dei nominalisti erano chiamati «realisti» — il termine aveva allora
un significato diverso da oggi. Questi sostenevano che i concetti universali non sono solamente nomi,
flatus vocis, bensi si riferiscono ad una ben precisa realta.

La questione «realismo o nominalismo?» fu, nel medioevo, molto scottante, in particolare per la teologia
— in un campo che oggi non occupa minimamente i pensatori. Poiché nel periodo in cui affioro la



domanda «nominalismo o realismo?» — dall’undicesimo al tredicesimo secolo —, la questione piu
importante del credo confessionale umano era quella delle tre persone divine, il Padre, il Figlio e lo
Spirito santo, che formano una entita divina, ma che devono pur essere tre persone reali.

Ed i nominalisti sostenevano che queste tre persone divine esistono solo individualmente — il «Padre»
indipendente dal «Figlio», e questo indipendente dallo «Spirito Santo». E quando si parla di un «dio»
comune, che le abbracci tutte e tre, quello ¢ solo un nome. Cosi il nominalismo elimino I’unita nella
Trinita. E nei confronti dei realisti, i nominalisti non solo dichiaravano assurda 1’unita dal punto di vista
logico, ma reputavano persino eretico quel che sostenevano i realisti — e cioe che le tre persone dovevano
formare un’unita non solo pensata, ma anche reale.

Nominalismo e realismo erano dunque in lotta fra loro. E veramente, chi si immerge nella letteratura che
¢ scaturita dal nominalismo e dal realismo nei secoli indicati, ricava una visione approfondita di quel che
puo riuscire a produrre 1’ingegno umano. Infatti, sia per il nominalismo che per il realismo sono state
prodotte le argomentazioni piu ingegnose.

Certo, a quel tempo era piu difficile far sfoggio di un simile pensiero, poiché non esisteva ancora I’arte
della stampa e non era per niente facile prendere parte a quelle dispute, come accadeva tra nominalisti e
realisti. Colui che vi partecipava doveva essere, nel senso del tempo di allora, molto meglio preparato di
quanto lo siano oggi coloro che prendono parte alle dispute. E stata espressa una gran quantita di acume
per difendere il realismo, ed un’altra gran quantita di acume per difendere il nominalismo. Da dove deriva
cio?

E desolante che vi sia una tal cosa! Riflettendoci meglio, bisogna dire che & desolante che vi sia una tal
cosa. Poiché, pensando piu a fondo, ci si puo dire: «A cosa ti serve essere intelligente? Puoi essere
intelligente e difendere il nominalismo, e puoi essere intelligente e confutare il nominalismo.» Si finisce
per confondersi con tutta questa intelligenza! E desolante anche solo stare a sentire quel che si afferma in
queste dispute.

Vogliamo ora contrapporre a quel che ¢ stato appena detto qualcosa che, forse, non € neppure cosi acuto
come molto di cid che fu espresso dal nominalismo o dal realismo, ma che magari, al confronto, presenta
un vantaggio: quello di puntare direttamente alla meta, che ¢ trovare la direzione nella quale occorre
pensare.

Provate a immaginare di trasferirvi nel modo in cui si formano 1 concetti universali, in cui si combinano
fra loro una quantita di particolari. Si puo mostrare con un esempio il duplice modo in cui € possibile
combinare dei particolari.

Uno ¢ quello dell’uvomo che lo applica nella propria vita: va a zonzo per il mondo e vede una serie di
animali di un certo tipo che hanno pelo di tipo setoso o lanoso, sono di diverso colore, hanno i baffi e in
certi momenti eseguono una strana attivita che ricorda il lavarsi umano, che mangiano topi e cosi via. Si
possono chiamare «gatto» quegli esseri che si € osservato essere cosi. Allora ci si ¢ formato un concetto
universale. Tutte le creature che si sono viste essere cosi, hanno qualcosa a che fare con cio che si chiama
gatto.

Ma ipotizziamo ora che si faccia quest’altro. Qualcuno ha vissuto una vita ricca: in particolare, una vita
che lo ha portato ad incontrare molti padroni di gatti, e a riscontare che un gran numero di costoro ha
chiamato «Mufti» il suo gatto. Avendolo riscontrato in numerosi casi, riassume con il nome «Mufti» tutte
quelle creature che ha visto chiamare Mulfti.

Abbiamo osservato dall’esterno il concetto universale «gatto» ed il concetto universale «Mufti».
Abbiamo lo stesso dato di fatto: il concetto universale. E ad entrambi i concetti universali appartengono



numerosi esseri singoli. Tuttavia nessuno affermera che il concetto universale «Mufti» abbia lo stesso
significato del concetto universale «gatto». Qui ¢ la realta che fa la differenza.

Voglio dire: quel che si ¢ fatto quando si ¢ creato il concetto universale «Mufti», che ¢ solamente una
sintesi di nomi con valore di nome proprio, ¢ stato di orientarsi, a ragione, verso il nominalismo. Mentre
creando il concetto universale «gatto» ci si ¢ orientati, non meno a ragione, verso il realismo. Nel primo
caso ¢ giusto il nominalismo, nell’altro il realismo. Entrambi sono giusti. Solo che queste cose vanno
applicate entro i loro giusti limiti.

E se ambedue le cose sono giuste, allora non occorre meravigliarsi se si possono addurre buone ragioni
sia per 1’una che per I’altra. Ho solo utilizzato un esempio un po’ strano parlando del nome «Mufti». Ma
potrei citarvene uno molto piu significativo, e adesso voglio proprio dedicarvi I’attenzione.

Esiste un intero ambito della nostra esperienza esteriore in cui il nominalismo — e cioe¢ 1’idea che ci0 che
sintetizza ¢ solo un «nome» — ¢ pienamente giustificato. Esiste «uno», esiste «due», esiste «tre»,
«quattro», «cinque» e cosi di seguito. Ma ¢ impossibile che chiunque guardi allo stato delle cose possa
trovare nell’espressione «numero» qualcosa che abbia realmente esistenza. Il numero non ha esistenza.
«Uno», «due», «tre», «cinque», «sei» € cosl via, questo esiste.

Ma quel che ho detto ieri, e cioe che per trovare il concetto universale bisogna far mettere in movimento
il concetto in questione, non ¢ praticabile nel caso del concetto «numero». Infatti I’uno non trapassa mai
nel due: bisogna sempre aggiungere uno per avere due.

Nemmeno nel pensiero 1’uno trascorre nel due, né il due nel tre. Esistono solo singoli numeri, non il
numero in generale. Il nominalismo ha assolutamente ragione per quel che ¢ presente nei numeri; per quel
che riguarda il singolo animale rispetto al suo genere, ha assolutamente ragione il realismo.

Infatti ¢ impossibile che esista un cervo, e un altro cervo, ed un altro ancora, senza che esista il genere
cervo. «Due» puo esistere autonomamente, «uno», «sette» € cosl via possono esistere autonomamente. 11
numero ¢ una realta nella misura in cui ¢ una qualita, e I’espressione «numero» non possiede una qualche
esistenza. Vi ¢ una differenza rispetto alle cose esteriori nella loro relazione con i concetti universali: una
cosa deve essere trattata nello stile del nominalismo, 1’altra nello stile del realismo.

In questo modo, dando semplicemente ai pensieri la giusta direzione, arriviamo a qualcosa di
completamente diverso. Ora iniziamo a capire perché esistono al mondo cosi tante dispute sulla
concezione del mondo: quando hanno compreso una cosa, gli uomini non sono generalmente inclini a
comprendere anche 1’altra.

Se un tale ha compreso ad un certo punto che, in un determinato ambito, tutti i concetti universali non
hanno esistenza, costui generalizza questa conoscenza e la estende a tutto il mondo e ai suoi ordinamenti.
La frase: «I concetti universali non hanno esistenza», non ¢ sbagliata, essendo vera nell’ambito che quella
persona ha osservato. Solo che ¢ sbagliato generalizzare.

Se ci si vogliono formare delle idee riguardo al pensare, ¢ dunque essenziale chiarirsi che la verita di un
pensiero all’interno del suo contesto non dice ancora nulla sulla validita universale del pensiero stesso.
Un pensiero puo essere assolutamente giusto nel suo ambito, ma nulla € con ci0 stabilito riguardo alla sua
validita in generale. Se mi si dimostra questo o quello per quanto tassativamente si voglia, ¢ impossibile
che quanto dimostrato si applichi ad un campo al quale non appartiene.

E necessario allora che chi voglia occuparsi seriamente dei percorsi che conducono ad una concezione del
mondo, si familiarizzi innanzitutto con I’idea che 1’unilateralita ¢ il peggior nemico di ogni concezione
del mondo, e che piu di tutto ¢ necessario evitare le unilateralita.



Dobbiamo evitare le unilateralita: questo € cio a cui oggi voglio fare particolare riferimento: a quanto sia
necessario che evitiamo le unilateralita.

Volgiamoci ora a considerare quel che verra spiegato dettagliatamente nelle prossime conferenze,
cercando di ricavarne per ora uno sguardo d’insieme.

Possono esserci persone predisposte in modo che sia per esse impossibile trovare la via verso lo spirito.
Sara difficile dimostrare mai lo spirito a queste persone. Esse si fermano a cio di cui hanno qualche
conoscenza, a cio che sono predisposte a conoscere. Diciamo che si fermano a quel che fa su di loro
I’impressione pil grossolana: la materia. Tale persona ¢ un materialista, e la sua concezione del mondo ¢
il materialismo.

Non occorre considerare sempre insensato quel che i materialisti hanno addotto a difesa, a dimostrazione
del materialismo, in quanto sono state scritte molte cose acute in questo ambito. Quel che ¢ stato scritto,
vale innanzitutto per I’ambito materiale della vita, vale per il mondo della materia e le sue leggi.

2,

Possono esservi altre persone che una certa interiorita predispone da subito a vedere nella materia solo la
manifestazione dello spirito. Naturalmente costoro sanno bene, tanto quanto i materialisti, che esiste
I’esteriore-materiale, ma dicono: «La materia ¢ solo la manifestazione, la rivelazione dello spirituale che
vi sta a fondamento.»

Magari tali persone non si interessano particolarmente del mondo materiale e delle sue leggi. Forse,
mentre muovono in se stessi tutto quel che puo dar loro rappresentazioni dello spirituale, vanno per il
mondo con la coscienza che il vero, I’alto, ci0 di cui bisogna interessarsi, che veramente possiede realta, ¢
solo lo spirito. La materia ¢ solo illusione, fantasmagoria esteriore.

Questa sarebbe una posizione estrema, ma puo esistere, e pud condurre ad una totale negazione della vita
materiale. Di queste persone dovremmo dire: ben riconoscono quel che certamente ¢ la cosa piu reale, lo
spirito, ma sono unilaterali, negano il valore della materia e delle sue leggi. Molto ingegno si applichera
per sostenere la concezione del mondo di queste persone. Chiamiamo spiritualismo la loro visione del
mondo.

* Si puo dire che gli spiritualisti hanno ragione? Si, le loro affermazioni potranno rivelare cose
straordinariamente giuste per lo spirito. Tuttavia, forse sapranno rivelare poche cose importanti riguardo
alla materia e alle sue leggi.

* Si puo dire che le affermazioni dei materialisti siano giuste? Si, riguardo alla materia e le sue leggi
potranno forse rivelare cose straordinariamente utili e valide. Ma se parlano dello spirito, forse
esprimeranno solo sciocchezze.

Dobbiamo dunque dire: i seguaci di queste concezioni del mondo hanno ragione nei loro ambiti.

La

Ora, ci possono essere persone che dicono: «Che nel mondo del vero vi sia solo materia o solo spirito — al
riguardo non posso sapere granché, la capacita conoscitiva umana non puo affatto applicarvisi. Solo una
cosa ¢ chiara, e cioe che esiste e si dispiega un mondo intorno a noi. Non so se vi sia alla base quel che i
chimici e i fisici, quando diventano materialisti, chiamano atomi della materia. Ma io riconosco il mondo



che si dispiega intorno a me. Lo vedo, posso farmi dei pensieri al riguardo. Se in piu vi sia o non vi sia
uno spirito alla base, non ho particolari motivi per fare supposizioni al riguardo. Mi attengo a quel che si
dispiega intorno a me.»

In base alle riflessioni fatte prima riguardo ad un’altra visione del mondo, queste persone si possono
chiamare «realisti», dando un significato un poco diverso a questo termine da come 1’ho usato in
precedenza — e realismo ¢ la loro concezione del mondo.

Proprio come si puo applicare un enorme ingegno a difesa del materialismo e dello spiritualismo; come
possono dire molte cose ingegnose sullo spiritualismo e le piu grandi insensatezze riguardo alla materia;
come, d’altro canto, si puo parlare acutamente della materia e insulsamente dello spirito — altrettanto si
possono produrre le ragioni piu acute a favore del realismo, che non ¢ né spiritualismo, né materialismo,
ma ci0 che ho testé descritto.

Ma possono anche esserci altre persone che dicono all’incirca: «Intorno a noi vi sono la materia ed il
mondo dei fenomeni materiali. Ma il mondo dei fenomeni materiali €, in realta, privo di senso in se
stesso. Non ha un senso vero, se in esso non ¢ insita quella tendenza che lo fa procedere in avanti, se da
questo mondo, dispiegato attorno a noi, non puo sorgere qualcosa che non risiede in esso € a cui I’anima
umana si puo orientare.»

Secondo la visione di queste persone deve trovarsi entro il processo del mondo il fattore ideale. Costoro
ammettono 1 processi reali del mondo, e pur ammettendo la vita reale, non sono realisti, ma sono dell’idea
che la vita reale debba essere compenetrata dall’ideale, e solo allora acquisisce un senso.

In uno slancio di questo stato d’animo, Fichte disse una volta: «Tutto il mondo che si dispiega attorno a
noi ¢ il materiale che serve all’adempimento del dovere.» I rappresentanti di una siffatta concezione del
mondo, per la quale tutto ¢ solo un mezzo per le idee che compenetrano il processo del mondo, possono
chiamarsi «idealisti» — e idealismo la loro concezione del mondo.

A difesa di questo idealismo sono state prodotte cose belle, grandiose e splendide. E nell’ambito che ho
appena descritto, in cui conta mostrare come il mondo sarebbe senza scopo né senso, se le idee fossero
solo una fantasia dell’uomo, e non realmente fondate entro il processo del mondo: in questo ambito
I’idealismo trova il suo pieno significato.

Ma, ad esempio, con questo idealismo non si puo spiegare la realta esteriore dei realisti. Per questo
bisogna distinguere dalle altre una concezione del mondo che puo essere chiamata idealismo.

Abbiamo gia la coesistenza di quattro concezioni del mondo legittime, delle quali ciascuna ha il suo
valore entro il suo particolare contesto.

marctizlismn

idcelismo realismn

el Ll 13m0

Dal materialismo all’idealismo vi ¢ un certo percorso. Il materialismo grossolano — lo si puo ben



osservare nel nostro tempo, sebbene oggi sia gia in contrazione — consistera nello sviluppo estremo del
detto kantiano — Kant stesso non lo attud —, secondo cui nelle singole scienze vi ¢ tanta vera scienza
quanto vi si trova di matematica.

Il che significa che da materialisti si puo diventare contabili dell’universo, non facendo valere altro che il
mondo riempito di atomi materiali. Gli atomi si scontrano, volteggiano alla rinfusa, e poi si calcola come
essi girano qua e la. Si ottengono risultati molto interessanti, a testimoniare che questa concezione del
mondo ¢ pienamente legittima. E cosi, ad esempio, si ottengono le frequenze di oscillazione del blu, del
1osso, € via dicendo. Tutto il mondo diventa una specie di apparato meccanico ben calcolabile.

Ma di questa faccenda si puo anche dubitare. Ad esempio, ci si puo dire: si, ma se si ha una macchina, per
quanto complessa, e per quanto complicato sia il suo movimento, da essa non potra mai risultare qualcosa
che sia percepibile come «blu», come «rosso» e cosi via. Se dunque il cervello ¢ solo una macchina
complessa, dal cervello non puo discendere quel che si sperimenta in termini di sentimento dell’anima.

Pero0 si puo anche dire, come disse una volta Du Bois-Reymond: se si vuole spiegare il mondo solo con la
matematica, non si potra certo dar ragione della pit semplice sensazione. Ma se non ci si vuole fermare
alla spiegazione matematica, allora si diventa non scientifici, si esula dalla scienza.

Il piu goffo materialista direbbe: «No, 10 non faccio nemmeno calcoli, poiché questo presuppone gia una
credenza, la fede che ammette delle cose ordinate secondo misura e numero.» E chi ora si eleva al di
sopra di questo materialismo grossolano, diventa una mente matematica e fa valere come vero solo quello
che puo essere ricondotto a formule matematiche.

Da questo risulta una concezione del mondo che fa valere esclusivamente la formula matematica. La si
puo chiamare matematicismo.

=3

Ora qualcuno puo riflettere oltre e, dopo essere stato matematicista, dire a se stesso: «Non puo essere una
superstizione il fatto che il blu abbia un certo numero di oscillazioni. Il mondo € pur ordinato
matematicamente. Perché, se nel mondo si trovano realizzate idee matematiche, non vi si possono trovare
realizzate anche altre idee?».

Costui suppone che nel mondo siano all’opera le idee. Ma fa valere solo le idee che trova lui, non quelle
che coglierebbe dalla sua interiorita, ad esempio attraverso una certa intuizione o ispirazione. Da valore
solo a quelle idee che coglie dalle cose esteriori sensibili, reali.

Una tale persona diviene «razionalista», e la sua concezione del mondo ¢ il razionalismo.

Se, oltre alle idee che uno trova, fa valere anche quelle che ricava dalla sfera morale e da quella
intellettuale, ¢ gia un idealista. Questa ¢ una via che dal materialismo grossolano va all’idealismo
passando per il matematicismo ed il razionalismo.

=

Ma I’'idealismo si puo incrementare. Nel nostro tempo si trovano alcune persone che cercano di rafforzare
I’idealismo. Si trovano idee nel mondo: se si trovano idee, allora nel mondo deve anche essere presente
una entita nella quale le idee possano vivere. Le idee non possono certo vivere facilmente in qualcosa di
esteriore.

E nemmeno le idee possono, per cosi dire, penzolare nell’aria. Nel diciannovesimo secolo vi ¢ stata, in



effetti, la credenza che le «idee» dominassero la storia. Ma si trattava solo di una cosa confusa, poiché le
idee in quanto tali non hanno la forza di agire, e pertanto non si puo parlare di idee all’opera nella storia.

Chi si rende conto che le idee per esistere, devono essere legate ad un essere che puo, per I’appunto, avere
idee, non sara piu un semplice idealista, ma passera alla convinzione che le idee siano congiunte a degli
esseri. Egli diverra uno «psichista», e la sua concezione del mondo ¢ lo psichismo.

Anche lo psichista, che puo a sua volta modificare una gran quantita di acume per la sua concezione del
mondo, giunge a questa concezione solo attraverso una unilateralita, che forse gli vien fatto di notare.

h ll.'.l'.'fii'_l'.hll.l.\. H]
frElctn ez
raziralistis
il P realisma

peiehisa
h{'!i'l.'. peealistrn

Devo subito aggiungere una cosa, a questo punto: tutte le concezioni che mettero nella parte superiore
hanno dei corifei, e questi fautori sono per lo piu testardi, accolgono cio¢ 1’una o 1’altra concezione del
mondo in virtu di qualche condizione di base che hanno in s€ — e ad essa si fermano.

Tutto quel che si trova invece sotto la linea orizzontale ha dei seguaci, i quali piu facilmente capiscono
che le singole concezioni del mondo guardano alle cose solo da un certo punto di vista, e passano pil
facilmente dall’una all’altra.

Se uno ¢ psichista e, essendo un uomo di conoscenza, ritiene che il mondo sia da osservare in senso
contemplativo, giunge a dire a se stesso di dover presupporre in esso qualcosa di psichico, di animico.

g

Ma nel momento in cui costui non ¢ solo un uomo di conoscenza, ma prova nella stessa misura una
simpatia per cio che ha carattere di attivita, azione, volonta nella natura umana, dira a se stesso : «Non
basta che vi siano esseri che possono solo avere idee. Questi esseri devono anche avere qualcosa di attivo,
devono anche poter agire. Ma ci0 non ¢ pensabile senza che questi esseri siano esseri individuali.»

Il che significa che costui si eleva dalla visione di un mondo animato a quella dello spirito o degli spiriti
all’opera nel mondo. Costui non sa ancora se deve ipotizzare uno o piu esseri spirituali, ma si eleva dallo
psichismo allo pneumatismo, alla teoria dello spirito.

In verita, se uno ¢ diventato pneumatista, puo certo accadere che si renda conto di quanto ho detto oggi
riguardo al numero: che in relazione ai numeri ¢ fuorviante parlare di un’unitarieta. Allora arriva a dire:
«Allora crea solo confusione parlare di uno spirito unitario, di un <pneuma> unitario.» E cosi arriva
lentamente a formarsi una rappresentazione degli spiriti delle diverse gerarchie. Diventa allora un
autentico «spiritualista», cosi che da questo lato vi € un passaggio diretto dallo pneumatismo allo
spiritualismo.

Tutte quelle che ho segnato alla lavagna sono concezioni del mondo che nei loro ambiti hanno una
legittimita. Poiché vi sono ambiti per i quali lo psichismo ¢ chiarificatore, e ambiti nei quali lo ¢ lo
pneumatismo.



Toareral s
T Ll
razinnalisme
'i.d:l'-lli.E"ﬂCl P P S R N SRR L S e 11:-;]1i_3m.-:|
i IR TR
R LT R T

S-Fil'il"LHJ'i“."l:l

Ma se si vuole andare a fondo nella spiegazione del mondo, come abbiamo cercato di fare noi, bisogna
arrivare allo spiritualismo, agli spiriti singoli delle gerarchie. Allora non ci si puo fermare allo
pneumatismo, poiché fermarvisi significherebbe in questo caso quanto segue:

Se siamo spiritualisti puo capitarci che le persone dicano: «Perché cosi tanti spiriti? Perché applicare il
numero? Vi ¢ solo uno spirito unitario!» Chi si approfondisce nella cosa, sa che questa obiezione vale
quanto dire: «Tu affermi che qui ci siano duecento moscerini. Ma io non vedo per niente duecento
moscerini, i0 vedo un solo sciame di moscerini.» Allo stesso modo si comporterebbe il seguace dello
pneumatismo, del panteismo, nei confronti dello spiritualista. Lo spiritualista vede il mondo ricolmo degli
spiriti delle gerarchie, lo pneumatista vede un solo sciame, vede solo lo spirito totale unitario. Ma ci0 si
basa solo su un’osservazione imprecisa.

4

Ora c’¢ un’altra possibilita: uno non giunge all’azione degli esseri spirituali per la via che abbiamo
cercato di percorrere, giunge tuttavia a supporre che ci siano degli esseri spirituali primari del mondo.
Una persona simile fu, ad esempio, Leibniz, il famoso filosofo tedesco.

Leibniz aveva superato il pregiudizio per cui nel mondo possa esistere solo qualcosa di materiale. Egli
cercava il reale e lo trovo — piu esattamente 1’ho descritto nel mio libro Gli enigmi della filosofia. Egli
riteneva che esista un essere che possa generare in sé€ 1’esistenza, come ad esempio 1’anima umana. Ma
non si fece ulteriori idee al riguardo, si disse solamente che vi € un tale essere in grado di creare in sé
I’esistenza, che trae da sé stesso delle rappresentazioni. Questo ¢ per Leibniz una «monade».

E si disse: devono esserci molte monadi, € monadi di diversa lucidita. Se ho qui una campana, vi sono
dentro molte monadi — come in uno sciame di moscerini —, ma sono monadi che non raggiungono
neppure la coscienza di sonno, monadi quasi prive di consapevolezza, che pero sviluppano in sé le pit
oscure rappresentazioni. Vi sono monadi che sognano, vi sono monadi che sviluppano in sé
rappresentazioni deste, in breve, vi sono monadi dei piu diversi gradi.

Un tale individuo non giunge a rappresentarsi la concretezza delle singole entita spirituali come fa lo
spiritualista. Riflette sullo spirituale nel mondo, ma lo lascia indistinto. Lo chiama «monade», cio¢ si
preoccupa solo del suo carattere di rappresentazione, come se si dicesse: «Si, nel mondo vi ¢ lo spirito, vi
sono spiriti. Ma io li descrivo solo dicendo che sono esseri con diversa facolta di rappresentazione. Metto
in evidenza in loro una caratteristica astratta.»

Si forma allora questa concezione unilaterale del mondo, a favore della quale si pud addurre tutto cio che
seppe addurre il geniale Leibniz. Cosi si forma il monadismo. Il monadismo ¢ uno spiritualismo astratto.

10,

Ma possono esservi persone, le quali non si elevano fino alla monade, le quali non sanno ammettere che



cio che esiste sono esseri con diversi gradi di facolta rappresentativa, ma nemmeno si accontentano di
riconoscere semplicemente quel che si dispiega nella realta esteriore: costoro affermano, invece, che
quanto si dispiega nel mondo esteriore ¢ ovunque dominato da «forze».

Se, ad esempio, un sasso cade sulla terra, essi dicono: «Qui agisce la forza di gravita!» Se un magnete
attira della limatura di ferro, dicono: «Qui c’¢ la forza magnetica!» Non si accontentano di dire
semplicemente: «Qui ¢’¢ un magnete», ma dicono: «Il magnete presuppone che la forza magnetica sia
presente in modo sovrasensibile, invisibile, e che si estenda ovunque.»

Si puo formare una tale concezione del mondo che ricerca ovunque le forze per quel che accade nel
mondo, e la si puo chiamare dinamismo.

tarenal iz
TIAFETAT AR

razinnalismi

wdralismo 915150 60D £ 1 052 6 6 55056 0 0 © 08 500 £ 1-,:;]]_i_;;]_'|:|_f_|
i LRI IR fi el T el
?IH‘. J.T.llﬂ.'i!'lﬂll |'|1|J'|'|3|.'|'i51'|"§.:'
S-Fil'il"LHJ'i“."l:l

Chi poi dice: «No, credere alle forze ¢ superstizione», cido viene esemplificato nel libro di Fritz Mauthner
Critica del linguaggio, dove si descrive estesamente come il credere alle forze sia una superstizione. In
questo caso si resta fermi a quel che di reale si dispiega intorno a noi. Su questa via giungiamo dallo
spiritualismo di nuovo al realismo, attraverso il monadismo ed il dinamismo.

1

Ma si puo anche fare qualcos’altro. Si puo dire: certo, mi attengo al mondo che mi circonda. Ma non
rivendico il diritto di dire che questo mondo sia «vero». Di esso so solo dire che mi «appare». Non ho il
diritto di dire piu che: «Questo mondo mi appare». Non ho diritto di dire di piu al riguardo.

C’¢ una differenza: si puo dire che il mondo dispiegato attorno a noi sia il mondo reale; ma si pud anche
dire: «Non posso parlare di un mondo reale, ma mi ¢ chiaro che quel che mi appare ¢ il mondo. Non dico
che questo mondo di colori e suoni — quel mondo che si origina solo per il fatto che nel mio occhio si
svolgono determinati processi che mi si mostrano come colori; che nel mio orecchio si svolgono processi
che mi si mostrano come suoni, e cosi via — che questo mondo sia reale. E il mondo fatto di fenomeni.»

Si tratterebbe in questo caso della concezione del fenomenismo.

12,

Ma si pud proseguire oltre e dire: attorno a noi abbiamo certo il mondo dei fenomeni. Ma tutto quel che
crediamo di avere in questi fenomeni — che noi stessi vi abbiamo aggiunto, vi abbiamo pensato in
aggiunta —, lo abbiamo, per I’appunto, pensato in aggiunta ai fenomeni. E giustificato solo quel che ci
dicono 1 sensi.



Toareral s

T Ll cefil st

raFinnalisme eI LIC IS0
'i.d:l'-lli.E"ﬂCl e L PRI TN S L 11:-;]1i_3m.-:|
i IR TR clizzarnis o
PrEunRsisn monadisnys
S-Fil'il"LHJ'i“."l:l

Notate che una persona che parla in questo modo non ¢ seguace del fenomenismo, bensi scarta dai
fenomeni cio che crede provenire solamente dall’intelletto e dalla ragione, facendo valere, quasi fosse
annunciato dalla realta, solo ci0 che i sensi trasmettono sotto forma di impressioni. Si puo chiamare
sensismo questa concezione del mondo.

Se ci si mette a dire: «Pensate pure che questo ve lo dicono i sensi, per quanto argute siano le vostre
argomentazioni» — anche a questo riguardo si pud argomentare argutamente —, «il mio punto di vista ¢ che
esiste solo ci0 che si presenta come comunicato dai sensi. Solo quello che faccio valere come realta
materiale — come fa, ad esempio, I’atomista, il quale suppone che esistano solo atomi, per quanto piccoli.
Essi hanno le proprieta che si riscontrano entro il mondo fisico.» Allora si ¢ di nuovo materialisti. E cosi
siamo tornati di nuovo al materialismo per un’altra via.

Quello che vi ho qui citato e caratterizzato come concezioni del mondo, esiste, ¢ sostenibile. Ed ¢
possibile addurre le piu acute argomentazioni per ciascuna di esse. E possibile collocarsi entro il punto di
vista di ciascuna di queste concezioni e confutare le altre con le piu acute argomentazioni.

Tra queste concezioni del mondo se ne possono anche escogitare altre. Ma si differenziano solo per grado
da quelle citate, e sono riconducibili a quei tipi principali. Se si vuole conoscere il tessuto del mondo,
occorre sapere che cio ¢ possibile conoscendo queste dodici porte d’ingresso.

Non c¢’¢ una sola concezione del mondo da sostenere e legittimare, bensi vi sono dodici concezioni del
mondo.

E bisogna ammettere che vi sono esattamente tante buone ragioni a favore di una concezione del mondo,
quante ce ne sono per ciascuna delle altre. Il mondo non ¢ osservabile dal punto di vista unilaterale di una
concezione del mondo, di un pensiero, il mondo si svela solo a colui che sa di dovergli «girare attorno».

Proprio come il Sole, se ci basiamo sulla concezione copernicana del mondo, attraversa le costellazioni
zodiacali per illuminare la Terra da dodici punti diversi, allo stesso modo non ci si deve collocare entro
un punto di vista — quello dell’idealismo, del sensismo, del fenomenismo o di una qualche concezione del
mondo che possa chiamarsi tale — ma occorre essere nella condizione di «girare intorno al mondo» e
acquisire dimestichezza con i dodici differenti punti di vista dai quali si puo osservare il mondo.

Filosoficamente, tutti e dodici 1 punti di vista sono pienamente giustificati. Non vi ¢ una sola concezione
del mondo per il pensatore che sa penetrare nella natura del pensiero, ma ve ne sono dodici equivalenti —
equivalenti nella misura in cui per ciascuna si possono addurre con il pensiero argomentazioni
egualmente valide. Esistono dodici concezioni del mondo egualmente giuste.

Dal punto di vista cosi acquisito vogliamo proseguire domani, per poterci elevare dall’osservazione del
pensare umano verso 1’osservazione del mondo.

Terza conferenza



Sette disposizioni dell’anima
Berlino, 22 gennaio 1914
Miei cari amici!

Ieri ho cercato di illustrare quelle sfumature nelle concezioni del mondo che sono possibili all’uomo —
possibili in modo tale, che per ciascuna di esse si possono addurre determinate valide prove di giustezza e
verita relativamente a un certo ambito.

Per colui che non ambisce a riunire in un sistema di concetti, da dimostrare in seguito, tutto cio che ha
osservato e su cui ha potuto riflettere entro un determinato ambito circoscritto, ma tende piuttosto a
penetrare realmente nella verita del mondo, ¢ importante sapere che ¢ necessaria la totalita, la quale si
esprime nel fatto che allo spirito umano sono realmente possibili dodici tipiche gradazioni di concezioni
del mondo — in questo momento i passaggi dall’una all’altra non interessano.

Se veramente si vuol giungere alla verita, occorre cercare dapprima di chiarirsi il significato di questi tipi
di concezione del mondo, occorre cercare di conoscere per quali ambiti dell’esistenza 1’una o 1’altra di
esse costituisca la chiave particolare.

Se ci rappresentiamo nuovamente queste dodici posizioni, come abbiamo fatto ieri, troviamo il
materialismo, il sensismo, il fenomenismo, il realismo, il dinamismo, il monadismo, lo spiritualismo, lo
pneumatismo, lo psichismo, I’idealismo, il razionalismo e il matematicismo.

Nella realta dell’anelito umano verso la verita accade purtroppo che nei singoli spiriti, nelle singole
personalita, prevale sempre 1’inclinazione naturale verso 1’una o I’altra di queste sfumature, e per questa
ragione tornano ad agire sugli uomini le unilateralita presenti nelle diverse concezioni del mondo delle
diverse epoche.

Le dodici principali concezioni del mondo che ho descritto vanno conosciute come qualcosa che
realmente si abbraccia con lo sguardo, collocandole una accanto all’altra in forma di cerchio,
osservandole per cosi dire «in stato di quiete». Esse sono reali, le si deve conoscere. Si comportano
davvero come un riflesso spirituale dello zodiaco a noi ben noto.

Come il Sole pare percorrere lo zodiaco, come altri pianeti apparentemente attraversano lo zodiaco, anche
all’anima umana ¢ possibile attraversare uno zodiaco spirituale che contiene le figure delle dodici
concezioni del mondo.

Le qualita di queste costellazioni possono in effetti essere poste in relazione con i singoli segni dello
zodiaco. E questo porre-in-relazione non ¢ affatto arbitrario, in quanto la relazione esistente tra le singole
costellazioni zodiacali e la Terra ¢ analoga a quella che c¢’¢ tra queste dodici concezioni del mondo e
I’anima umana. E questo lo intendo nel modo seguente:

A tutta prima non possiamo dire che esista una relazione facilmente comprensibile, ad esempio, tra il
segno zodiacale dell’ Ariete e la Terra. Ma quando il Sole, Saturno o Mercurio si trovano in una posizione
per cui dalla Terra 1i si vede nel segno dell’ Ariete, essi agiscono diversamente da quando si trovano nella
posizione che ce li fa vedere nel segno del Leone. Quindi I’azione che, per esempio, i singoli pianeti ci
inviano dal cosmo ¢ diversa a seconda che 1 singoli pianeti stiano davanti all’una o all’altra costellazione
zodiacale.

Nel caso dell’anima umana, ¢ ancora piu facile riconoscere 1’influsso di queste dodici «costellazioni
zodiacali spirituali».



Ci sono anime, le quali tendono fortemente ad accogliere ogni influsso sulla configurazione della loro vita
interiore, sul loro orientamento scientifico, filosofico o di altro tipo, in modo da farsi per cosi dire
illuminare 1’anima dall’idealismo. Altri lasciano che il materialismo illumini la loro anima, altri ancora si
fanno illuminare dal sensismo.

Non si ¢ sensisti, materialisti, spiritualisti o pneumatisti perché sia giusta I’una o I’altra concezione e si
puo riconoscere 1’esattezza di una o dell’altra, ma si € pneumatisti, spiritualisti, materialisti o sensisti
perché nella propria anima si ha la predisposizione ad essere illuminati dalla relativa costellazione
zodiacale spirituale.

Cosi in queste dodici costellazioni zodiacali spirituali abbiamo qualcosa che ci puo condurre a fondo nel
modo in cui si formano le umane concezioni del mondo, qualcosa che ci pud condurre a fondo nei motivi
per cui gli uomini da un lato disputano sulle concezioni del mondo, mentre dall’altro non dovrebbero
litigare, bensi farebbero molto meglio a comprendere da dove deriva il fatto di avere concezioni del
mondo di diversa sfumatura.

Per certe epoche ¢ tuttavia necessario respingere decisamente 1’uno o 1’altro orientamento nella
concezione del mondo, e nella conferenza di domani ne dovremo indicare la ragione. Quel che ho detto
finora riguarda dunque la formazione del pensiero umano da parte del cosmo spirituale fatto di dodici
costellazioni spirituali che stanno fisse come le stelle, per cosi dire, nell’ambiente spirituale che ci
circonda.

Ma vi ¢ ancora dell’altro che determina le concezioni umane del mondo. E meglio lo comprenderete se vi
mostro dapprima quanto segue.

Indifferentemente da quale di queste dodici costellazioni spirituali illumini I’anima — in quest’ultima puo
esservi una disposizione, espressa nell’intera configurazione della sua concezione del mondo, indicabile
come gnosi, 0 gnosticismo. Si puo essere «gnostici».

Si ¢ gnostici se si vogliono conoscere le cose del mondo per mezzo di determinate forze di conoscenza
presenti nell’anima stessa, € non per mezzo dei sensi o cose simili.

Si puo essere gnostici e, ad esempio, essere allo stesso tempo alquanto inclini a farsi illuminare dalla
costellazione spirituale che abbiamo indicato qui come spiritualismo. Allora nel proprio gnosticismo si
potranno penetrare a fondo le connessioni del mondo spirituale.

Ma, ad esempio, si puo anche essere gnostici dell’idealismo. Si avra allora una particolare disposizione a
individuare chiaramente gli ideali dell’umanita e le idee del mondo. C’¢ una differenza tra un individuo e
I’altro anche in relazione all’idealismo che ciascuno puo far proprio.

Ad esempio, uno puo essere un idealista esaltato, che parla sempre del suo essere idealista, ha sempre in
bocca solo il termine «ideale, ideale, ideale», ma non sa molto di ideali, né ¢ in grado di farli sorgere
realmente dinnanzi alla sua anima, in contorni chiari in base a una visione interiore. Costui si distingue
allora dall’altro, il quale non solo parla di ideali, ma sa delinearli nella sua anima come un’immagine
dipintavi nitidamente.

Quest’ultimo, che afferra interiormente 1’idealismo in modo quanto mai concreto, che lo afferra non meno
intensamente di come si afferrano con la mano le cose esterne, costui ¢ uno gnostico nell’ambito
dell’idealismo. Si potrebbe anche dire: ¢ prima di tutto uno gnostico, ma si fa illuminare in particolare
dalla costellazione spirituale dell’idealismo.



Ci sono persone che si lasciano illuminare in misura particolarmente forte dalla costellazione della
concezione realista, le quali possono dire molto di questo mondo agli altri uomini, grazie al modo in cui
lo percepiscono, al modo in cui si pongono verso di esso. Non sono né idealisti, né spiritualisti, sono
realisti del tutto normali. Ma sono in grado di percepire in modo veramente sottile quel che li circonda
nella realta esterna. Hanno una ricettivita sottile per cio che distingue le cose. Sono gnostici, veri gnostici,
solo che sono gnostici del realismo.

Esistono siffatti gnostici realistici. E talvolta gli spiritualisti o gli idealisti non sono affatto gnostici
realistici. Vi sono addirittura individui che si ritengono bravi teosofi, i quali percorrono una pinacoteca
senza capirne nulla, nulla hanno da dire sui dipinti, mentre altri, che non sono affatto teosofi, ma che sono
gnostici del realismo, sanno dire una gran quantita di cose importanti per il fatto che tutta la loro
personalita € a contatto con I’intera realta delle cose.

Oppure, quanti teosofi vanno nella natura e non sanno affatto coglierne con tutta I’anima la maesta e
grandezza. Costoro non sono gnostici realistici. Esistono, dunque, gli gnostici realistici.

Vi sono anche gnostici del materialismo, ma questi sono certamente degli gnostici particolari. Eppure,
nello stesso senso in cui si puo essere gnostici del realismo, si puo essere gnostici del materialismo. Si
tratta di persone che posseggono genio, sentimento e percezione per tutto cio che ¢ materiale, che tendono
a conoscere la materia attraverso un contatto diretto — come il cane che annusa le cose, e dunque le
conosce intimamente, e riguardo alle cose materiali ¢ in verita un perfetto “gnostico”.

Si puo essere gnostici in tutte e dodici le costellazioni delle concezioni del mondo. I1 che significa che, se
vogliamo descrivere esattamente la gnosi, lo gnosticismo, dobbiamo farlo disegnando un cerchio, il quale
tutto intero deve significare per noi: lo gnosticismo puo «passeggiare» attraverso tutte e dodici le figure
delle concezioni del mondo. Come un pianeta passa attraverso le dodici costellazioni zodiacali, cosi 1o
gnosticismo puo percorrere tutte le dodici forme delle concezioni del mondo.

Loerecinlime
R ST - - Tt - nn e
marurelisen d et .. Ty lARIrr s
; - i
[ k
kit Enns + r + *orialism
[ 0 3 i
3 =, K
[l ismey Do L » dimasme
[ELTENTr AT H VI e R et e e
apiri naz iz

Ma lo gnosticismo rendera 1 piu alti servizi alla salute delle anime, se la disposizione gnosticistica viene
applicata allo spiritualismo. Si potrebbe dire che lo gnosticismo, la gnosi stia veramente di casa solo nello
spiritualismo. Qui essa ¢ a casa «propria». Nelle altre costellazioni delle concezioni del mondo essa ¢ per
cosi dire in trasferta.

Da un punto di vista logico non si ¢ autorizzati a dire che uno gnosticismo materialistico non possa
esistere. I pedanti dei concetti e delle idee sbrigano con pil leggerezza queste cose di quanto non facciano
1 sani logici, che le vedono pitl complicate.

Si potrebbe dire, ad esempio: voglio chiamare gnosticismo solo ci0 che si inoltra nello spirito. Ma questa



¢ una formazione concettuale arbitraria, come lo sarebbe nel caso di chi dicesse: «Finora ho visto le viole
solo in Austria, e dunque chiamo viola solo quel fiore che cresce in Austria ed ha il colore della viola,
nient’altro.» Logicamente ¢ non meno impossibile dire che lo gnosticismo esista solo nella costellazione
dello spiritualismo, poiché esso ¢ un «pianeta» come gli altri che attraversa tutte le costellazioni spirituali.

X

Vi ¢ poi un’altra disposizione d’animo nei confronti della concezione del mondo — la definisco
«disposizione», mentre altrimenti parlo di «sfumature» e «costellazioni». E negli ultimi tempi si € creduto
di conoscere con facilita — ma anche qui non tutto ¢ cosi semplice! — questa seconda disposizione, in
quanto essa ¢ stata rappresentata da Hegel proprio nella costellazione spirituale dell’idealismo.

Eppure, quel modo di osservare il mondo, quella particolare disposizione propria di Hegel, non richiede,
come fece lui, di porsi sempre e solo nella costellazione spirituale dell’idealismo, ma puo a sua volta
attraversare tutte le costellazioni. Si tratta della disposizione animica del logicismo.

Essa consiste principalmente nel fatto che I’anima puo mettersi nella condizione di aver realmente
presenti in sé pensieri, concetti e idee, cosi presenti in sé da poter passare da un concetto o un pensiero
all’altro come chi, osservando un organismo, va dall’occhio al naso e alla bocca, e vede tutto in
correlazione — analogamente a quanto avviene in Hegel, nel quale tutti 1 concetti che puo afferrare si
ordinano in un grande organismo concettuale.

Un organismo concettuale logico ¢ proprio questo: quel che Hegel semplicemente fece, fu di andare a
cercare e mettere insieme tutto quel che si puo trovare nel mondo come pensiero, di collocare un pensiero
accanto all’altro e di creare da ci0 un organismo — ecco il logicismo!

Si puo sviluppare il logicismo, come fece Hegel, nella costellazione dell’idealismo, lo si pud sviluppare
nella costellazione dello psichismo, come fece Fichte, e lo si pud sviluppare in altre costellazioni
spirituali. Anche il logicismo & una forma d’animo che attraversa come un pianeta tutto lo zodiaco, che
percorre in cerchio le dodici costellazioni spirituali.

Una terza disposizione dell’anima che forma concezioni del mondo, la possiamo studiare ad esempio in
Schopenhauer. Mentre I’anima di Hegel, quando egli guarda al mondo, ha un’indole interiore tale per cui
tutto quel che nel mondo ¢ concetto si manifesta innanzitutto come logicismo, Schopenhauer, con la sua
particolare disposizione interiore, coglie nella sua anima tutto quello che ha carattere di volonta.

Per lui le forze della natura hanno carattere di volonta: la durezza della pietra ¢ volonta, tutto quel che ¢
realta diventa in lui volonta. Questo deriva dalla particolare disposizione della sua anima.

Ora, questa concezione del mondo basata sulla volonta, questa disposizione verso una concezione del
mondo fondata sul volere, si puo di nuovo considerarla come un pianeta che percorre tutte e dodici le
costellazioni spirituali. Intendo chiamare volontarismo questa disposizione d’animo, che ¢ la terza.

Schopenhauer era volontarista, e nella sua anima era costituito in modo da esporsi prevalentemente alla
costellazione spirituale dello psichismo. Cosi sorse la speciale metafisica schopenhaueriana della volonta:
¢ il volontarismo nella costellazione spirituale dello psichismo.

Immaginate che qualcuno sia volontarista e abbia un debole per la costellazione spirituale del
monadismo. Costui non porrebbe alla base del mondo, come fece Schopenhauer, un’anima unitaria fatta
di volonta, ma vi porrebbe infinite monadi, tutti esseri fatti di volonta.



Questo mondo del volontarismo monadologico ¢ stato sviluppato nel modo piu bello, ingegnoso e, vorrei

dire, piu intimo dal poeta filosofo austriaco Hamerling. Come ¢ sorta la particolare dottrina che incontrate
nella Atomistica della volonta di Hamerling? E sorta per il fatto che la sua anima aveva una disposizione

volontaristica, e che egli si espose prevalentemente alla costellazione del monadismo.

Se ne avessimo il tempo, potremmo citare esempi per ciascuna disposizione animica in ciascuna
costellazione, in quanto esistono davvero nel mondo.

L

Una particolare disposizione dell’anima ¢ quella che non propende a riflettere o rimuginare se dietro ai
fenomeni vi sia qualcosa ancora — come fa, ad esempio, la disposizione gnostica, o quella logicistica o
quella volontaristica —, ma semplicemente afferma: «Voglio accogliere nella mia concezione del mondo
tutto quello che nel mondo mi viene incontro, mi si mostra, cido che mi si manifesta esteriormente.»

Anche questo puo essere a sua volta applicato a tutti gli ambiti, ossia a tutte le costellazioni spirituali.
Prendere solo quel che dall’esterno ci muove incontro, lo puo il materialista, € lo puo anche lo
spiritualista. In questo caso, non ci si premura di ricercare connessioni particolari dietro 1 fenomeni, ma si
lascia che le cose ci raggiungano, e si sta a vedere quel che ci si offre. Si puo chiamare empirismo una
tale disposizione d’animo.

L’empirismo indica una disposizione dell’anima che semplicemente accoglie 1’esperienza cosi come essa
si presenta. Si puo essere empiristi, uomini con una concezione del mondo basata sull’esperienza, in tutte
e dodici le costellazioni spirituali. L empirismo ¢ la quarta disposizione dell’anima che puo attraversare
tutte le dodici posizioni dello spirito.

5

E possibile anche sviluppare una tale disposizione animica per cui non ci si accontenta di quel che deriva
dall’esperienza che ci muove incontro, del vissuto al quale si ¢ esposti, cosi come accade nell’empirismo.
In questo caso, noi possiamo dire a noi stessi — vale a dire, possiamo sentire la necessita interiore della
seguente disposizione animica: «L.’essere umano ¢ inserito nel mondo. Si sperimenta nell’anima qualcosa
del mondo che non si puo sperimentare esteriormente. Solo allora il mondo svela i suoi segreti. Per
quanto ci si guardi attorno, non si vedono i segreti che contiene il mondo».

A una tale disposizione animica vien fatto di dire: «A cosa mi serve lo gnosticismo, che si da da fare per
avere concetti su tutto? Le cose del mondo esteriore sulle quali si formano concezioni possono anche non
rivelare il vero, I’intimo del mondo. A cosa mi serve il logicismo se voglio formarmi una concezione del
mondo? Nel logicismo non si esprime 1’essenza del mondo. A cosa serve speculare sulla volonta? Solo a
distogliere lo sguardo dalle profondita della propria anima. Non si guarda in queste profondita quando
I’anima vuole, bensi proprio quando ¢ in uno stato di abnegazione, di rinuncia alla volonta.»

Dunque anche il volontarismo non ¢ la disposizione animica che intendo qui, € nemmeno lo ¢
I’empirismo, il puro stare a guardare o ascoltare quel che ci porta incontro 1’esperienza, il vissuto — io qui
intendo la ricerca interiore, il dio che riluce nell’anima quando I’anima ¢ quieta. Si capisce che questa
disposizione animica puo essere chiamata il misticismo.

E ancora, si pud essere mistici attraverso le dodici costellazioni spirituali. Non costituira certo una
posizione particolarmente favorevole essere mistici del materialismo, cio¢ sperimentare interiormente la
materia anziché lo spirito. Il mistico del materialismo ¢ colui che ha fatto propria una sensibilita
particolarmente sottile, e ad esempio si esperisce in un certo modo nel cibarsi di una sostanza a differenza
di un’altra.



E diverso se si gusta, ad esempio, il succo di una pianta o quello di un’altra — e poi si attende quale effetto
cio faccia sorgere nell’organismo. In questo modo, la propria esperienza diventa tutt’uno con la materia, e
si diviene allora mistici della materia.

Puo addirittura accadere che questo diventi un risveglio per la vita, un risveglio che porta ad osservare in
qual modo I’una o I’altra sostanza, proveniente da questa o quella pianta, agisca sull’organismo. Infatti
una cosa agisce in particolare su un organo, un’altra su un altro. Ed essere mistici del materialismo ¢ una
condizione preliminare all’indagine delle singole sostanze in relazione al loro potere curativo. Si osserva
cosa combinano le sostanze dentro 1’organismo.

Si puo essere mistici del mondo delle sostanze materiali, si puo essere mistici dell’idealismo. Un normale
idealista o un idealista gnostico non ¢ un mistico dell’idealismo. Il mistico dell’idealismo ¢ colui che ha
nella propria anima in modo spiccato la capacita di portare in superficie gli ideali dell’'umanita, traendoli
da sorgenti nascoste nell’interiorita. Sa percepirli come qualcosa di intimamente divino e in quanto tali
porli davanti alla propria anima. Un mistico dell’idealismo ¢, ad esempio, Meister Eckart.

Ora, I’anima puo essere disposta in modo da non accorgersi di quel che sale dalla propria interiorita e si
presenta come la vera intima soluzione degli enigmi del mondo, bensi puo essere disposta in modo da dire
a se stessa: «Si, nel mondo vi € qualcosa che sta dietro a tutte le cose, dietro anche alla mia propria anima,
stando a ci0 che 10 ne percepisco. Ma 10 non ho la pasta di un mistico. Il mistico crede che ci0 fluisca
nella sua anima. Io non lo sento fluire nella mia anima. Io sento solo che deve esserci — la fuori.»

In questa disposizione animica si pensa che 1’essenza delle cose sia al di fuori della nostra anima, al di
fuori di quel che la nostra anima puo sperimentare. Non si presuppone che questa essenza delle cose
possa entrare nell’anima stessa, come lo fa il mistico. Se si suppone che dietro a tutto vi sia qualcosa che
non ¢ raggiungibile alla percezione, allora si ¢ — questo ¢ forse il miglior termine per costui —
«trascendentalisti». Si suppone che I’essenza delle cose sia trascendente, sia sempre “oltre” o “al di 1a”,
che non faccia ingresso nell’anima, come suppone il mistico. Si ha allora il trascendentalismo.

La disposizione del trascendentalista ¢ quella di chi prova questo sentimento: «Quando percepisco le
cose, I’essenza delle cose mi viene incontro. Solo che la percezione non mi da 1’essenza stessa. L’essenza
resta dietro, pur venendo incontro all’'uomo».

2

Ora I’'uomo, con le sue percezioni, con tutto quello che sono le sue forze conoscitive, puo, per cosi dire,
«allontanare» da s¢ 1’essenza delle cose ancor piu di quanto faccia il trascendentalista. Puo dire a se
stesso: «Per la forza conoscitiva umana esteriore 1’essenza delle cose non ¢ per nulla raggiungibile».

Il trascendentalista dice: «Se con il tuo occhio vedi rosso e blu, quel che tu vedi come rosso e blu non ¢
I’essenza delle cose — ma essa si trova <dietro>. Devi usare i tuoi occhi, allora avanzi verso 1’essenza delle
cose. Essa sta dietro.»

La disposizione animica che intendo ora non vuole vivere nel trascendentalismo, bensi afferma: «Per
quanto si voglia sperimentare il rosso o il blu, questo o quel suono, tutto cid non esprime I’essenza delle
cose. Essa sta <nascosta> dietro. L’essenza delle cose non confina minimamente con cio che percepisco.»

Chi parla cosi, si esprime come solitamente fa chi ¢ assolutamente dell’idea che nell’apparenza sensibile
esteriore, nella maya, non si esprima affatto 1’essenza delle cose.



Saremmo trascendentalisti se dicessimo: intorno a noi si estende il mondo, e questo mondo ci annuncia
ovunque I’essenza. Ora invece diciamo: questo mondo ¢ maja, e bisogna cercare 1’intima essenza delle
cose in tutt’altro modo che attraverso la percezione esteriore dei sensi e i normali mezzi conoscitivi.
Questo ¢ occultismo, ¢ la disposizione animica dell’occultismo.

Di nuovo, si puo essere occultisti in tutti i segni zodiacali spirituali. Si puo essere occultisti persino del
materialismo. S1, i naturalisti contemporanei piu arguti sono tutti occultisti del materialismo, poiché
parlano sempre di «atomi». Se fossero saggi, non si sognerebbero neanche di affermare che con un
qualche metodo ci si possa accostare all’atomo. L’atomo rimane nell’occulto. Solo che costoro non
amano essere chiamati occultisti, ma lo sono nel pieno senso della parola.

Sostanzialmente non vi possono essere altre disposizioni dell’anima in cerca di una concezione del
mondo oltre alle sette che ho descritto qui, ma solo sottili passaggi dall’una all’altra.

Per cui non dobbiamo solo distinguere dodici diversi tipi di concezioni del mondo, che si presentano fissi,
bensi in ognuno di questi modi di vedere sono possibili sette particolari disposizioni dell’anima umana.
Da qui potete capire quanto enormemente varie possano essere le concezioni del mondo delle personalita
umane.

Si puo sviluppare in misura particolare ciascuna di queste sette disposizioni d’animo verso una certa
concezione del mondo, ma ciascuna di esse si puo sviluppare a sua volta unilateralmente nell’una o
nell’altra sfumatura. Quel che ho delineato qui ¢ in ambito spirituale il corrispondente di quel che
esteriormente ¢, nel mondo, la relazione tra le costellazioni dello zodiaco e 1 noti sette pianeti, cosi come
li conosciamo proprio nella scienza dello spirito.

E si ha cosi un’immagine — in un certo senso un’immagine esteriore, che non abbiamo creato noi, ma che
¢ scritta nel cosmo — delle relazioni tra le nostre sette disposizioni d’animo e le nostre dodici concezioni
del mondo. E tale immagine verra giustamente percepita se la si vede nel modo seguente (vedi le due
pagine che seguono).

Si inizi

con I’idealismo e lo si indichi come la costellazione spirituale propria dell’ Ariete. Allo stesso modo si
indichi

¢ il razionalismo come Toro,

¢ il matematicismo come Gemelli,
¢ il materialismo come Cancro,

¢ il sensismo come Leone,

¢ il fenomenismo come Vergine,

¢ il realismo come Bilancia,

* il dinamismo come Scorpione,

* il monadismo come Sagittario,

* o spiritualismo come Capricorno,



* lo pneumatismo come Acquario e
* lo psichismo come Pesci.

Le relazioni esistenti tra 1 singoli segni zodiacali in rapporto allo spazio-materia esteriore sono
effettivamente presenti nell’ambito dello spirito tra queste sfumature di concezioni. E 1 tipi di rapporto
che 1 singoli pianeti da noi indicati assumono tra loro nel rotare lungo lo zodiaco corrispondono ai
rapporti che assumono le sette disposizioni d’animo in modo che possiamo percepire (vedi le due pagine
precedenti)

* lo gnosticismo come Saturno,

* il logicismo come Giove,

¢ il volontarismo come Marte,

* I’empirismo come Sole,

¢ il misticismo come Venere,

¢ il trascendentalismo come Mercurio e
* |’occultismo come Luna.

Troverete delle analogie fin nelle immagini esteriori, laddove si possono constatare queste cose — anche
se questo non ¢ 1’aspetto pit importante. Piu importante ¢ il fatto che a questo parallelismo corrispondono
le relazioni piu profonde.

La Luna rimane «occulta», invisibile, quando ¢ nuova. Deve prima ricevere la luce che le viene dal Sole —
proprio come le cose rimangono “occulte” fin quando 1I’anima non si eleva attraverso meditazione,
concentrazione e cosi via, e le illumina.

L’uomo che percorre il mondo e si fida solo del Sole, che accetta solo quello che il Sole illumina, € un
empirista. Chi continua a riflettere su quel che il sole illumina, chi conserva i pensieri anche dopo che il
sole ¢ tramontato, non ¢ piu un empirista, poiché non si affida piu al Sole. Il Sole ¢ il simbolo
dell’empirismo.

Potrei continuare il discorso per tutte queste cose, ma abbiamo solo quattro incontri per questo tema
importante, e per il momento dovro lasciare a voi la ricerca di relazioni piu precise — ai vostri pensieri o
alla vostra indagine di altra natura. Non sono affatto difficili da trovare, una volta che si sia indicata lo
struttura.

Ora, nel mondo accade troppo spesso che gli uomini anelino poco alla complessita, al tutto. Veramente,
se si prende sul serio la verita, bisognerebbe potersi rappresentare nell’anima le dodici sfumature di
concezioni del mondo. E si dovrebbe saper per esperienza propria: cosa si sperimenta da gnostici, cosa da
logici, cosa da volontaristi, cosa da empiristi, cosa da mistici, cosa da trascendentalisti, e cosa da
occultisti?

In linea di principio, ognuno dovrebbe fare tutte queste esperienze, se davvero vuole penetrare nei segreti
del mondo nel senso della ricerca spirituale. E se anche quel che si trova in Come si acquisiscono
conoscenze dei mondi superiori? non ¢ ritagliato proprio su questa esposizione, tuttavia, descritto da altri
punti di vista, vi si trova tutto quello che puo condurre alle singole disposizioni che qui sono indicate



come disposizione d’animo «gnostica» 0 «gnosticistica», come disposizione di «Giove» € cosi via.

Spesso nel mondo accade che 1’uomo sia cosi unilaterale da esporsi solo ad un punto di vista o solo ad
uno stato d’animo. Proprio grandi uomini presentano spesso queste unilateralita, nel campo delle visioni
del mondo.

Cosl, ad esempio, Hamerling ¢ spiccatamente un monadista volontarista o un volontarista monadologico,
Schopenhauer uno spiccato psichichista volontarista. Proprio 1 grandi uomini hanno, per cosi dire,
un’anima predisposta in modo che la loro tendenza planetaria si ponga in una costellazione spirituale ben
determinata.

Gli altri trovano piu facile passare da un «punto di vista» all’altro. Pud anche accadere che gli individui
vengano, per cosi dire, stimolati da diverse parti nella loro concezione del mondo, in quella che essi
formano come propria concezione del mondo. Puo accadere, ad esempio, che qualcuno sia un buon
logicista, un buon logico, ma che la sua disposizione d’animo si senta a casa sua nella costellazione
spirituale del sensismo. Qualcuno puo essere un buon empirista, ma la sua disposizione da empirista si
puo esprimere nella costellazione del matematicismo. Tutto cido puo accadere. In tal caso salta fuori un
quadro nettamente delineato della concezione del mondo.

Proprio al presente abbiamo un tale quadro, sorto per il fatto che qualcuno ha il proprio Sole — parlando in
senso spirituale — nei Gemelli e il suo Giove nel Leone. Costui ¢ Wundt. E si comprenderanno tutti 1
particolari che compaiono nella letteratura filosofica di Wund quando si sara scoperto il segreto della sua
speciale configurazione animica.

E particolarmente favorevole la situazione di chi ha realmente sperimentato, sotto forma di esercizio, le
diverse disposizioni dell’anima — occultismo, trascendentalismo, misticismo, empirismo, volontarismo,
logicismo e gnosticismo — cosi da potersele rendere presenti alla mente, da poterle quasi sentire tutte
insieme nei loro effetti, e poi, ad un tratto, le colloca tutte insieme nella costellazione del fenomenismo,
nella Vergine.

Allora si presenta veramente davanti a lui, come un «fenomeno» particolarmente grandioso, quel che il
mondo gli puo svelare nel modo piu favorevole. Se allo stesso modo si collocano una accanto all’altra le
singole disposizioni in relazione ad un’altra costellazione, la cosa non funziona cosi bene.

Per questo in molte antiche scuole misteriche si procurava ai discepoli proprio questa disposizione, che ho
or ora descritto come quella in cui per cosi dire tutti i pianeti dell’anima si trovano riuniti nella
costellazione spirituale della Vergine, poiché cosi riuscivano piu facilmente a penetrare nel mondo.
Coglievano i fenomeni, ma li coglievano in senso gnosticistico, logicistico e cosi via. Erano in grado di
giungere oltre i fenomeni-pensieri, non percepivano piu il mondo grossolanamente. Questo accadrebbe se
la disposizione animica del volontarismo fosse ordinata allo Scorpione.

In breve, tramite la costellazione data dalle disposizioni animiche, che sono I’elemento planetario, e
attraverso forme di pensiero, che sono I’elemento dello zodiaco spirituale, si suscita quel che ’'uomo
porta nel mondo, in una certa incarnazione, come propria visione del mondo.

Ma c’e qualcosa d’altro. Ed € che queste concezioni del mondo — ve ne sono molte sfumature, se cercate
tutte le combinazioni — vengono ulteriormente modificate secondo la particolare «tonalita» che possono
ricevere. Ma nell’ambito della tonalita abbiamo da distinguere solo tre cose: tutte le concezioni del
mondo, tutte le combinazioni che nascono in questo modo, possono ripresentarsi in triplice modo.



In primo luogo possono essere «teiste», cosi che devo chiamare teismo la tonalita che cosi compare
nell’anima. Possono essere tali per cui dobbiamo nominare, in opposizione al teismo, la relativa tonalita
animica dell’intuizionismo.

Il teismo sorge quando 1’uomo si rivolge a tutto quel che ¢ esteriore per trovare il suo dio, quando egli
cerca il suo dio in ci0 che sta fuori. Il monoteismo dell’antico ebraismo era prevalentemente una
concezione teista. L’intuizionismo si ha quando I’'uomo cerca la propria concezione del mondo
principalmente attraverso quel che si accende intuitivamente nella propria interiorita.

A queste due, si aggiunge una terza tonalita — quella del naturalismo.

Queste tre «tonalita dell’anima» hanno anch’esse un’immagine nel mondo esteriore cosmico, € cioe si
comportano nell’anima umana esattamente come Sole, Luna e Terra, in modo che

¢ il teismo corrisponde al Sole — intendendo ora il «Sole» come stella fissa —,
* I’intuizionismo alla Luna e
¢ il naturalismo alla Terra.

Trasferiamo nello spirituale cio che individualmente ¢ indicato qui come Sole, Luna e Terra: colui che va
oltre i fenomeni del mondo e dice: «Quando guardo fuori, in tutto mi si manifesta il dio che riempie di sé
il mondo» — I’uomo terreno che si erge sotto i raggi del sole, ¢ teista.

L’uomo che non va oltre i1 processi naturali, che si ferma ai singoli fenomeni — come colui che non alza
mai lo sguardo verso il Sole, bensi guarda solo a quel che il Sole produce sulla Terra, costui ¢ naturalista.

Chi esplora quanto di meglio ha nell’anima facendolo rilucere nelle sue intuizioni, ¢ come il poeta
intuitivo ravvivato nell’anima dal pallido bagliore argenteo della luna cui inneggia — e puo essere a lui
paragonato. Come si possono mettere in relazione la luce lunare e la fantasia poetica, altrettanto si pud
mettere in relazione alla Luna I’intuitivista qui inteso.

Infine, vi € ancora qualcosa di particolare, che tuttavia € presente solo in un unico elemento: ¢ il caso
dell’uomo che, rispetto a tutte le concezioni del mondo, in un certo senso si rivolge sempre e solo a quello
che puo sperimentare su di s€, o attorno a sé, o in se stesso. Questo ¢ 1’antropomorfismo.

E il corrispettivo del considerare la Terra in quanto tale — indipendentemente dal suo essere circondata dal
Sole, dalla Luna o da altro. Come possiamo considerare la Terra in s¢ e per sé, anche in rapporto alle
concezioni del mondo possiamo considerare esclusivamente quello che ¢ riscontrabile in noi come esseri
umani terreni. Si forma allora nel mondo il tanto diffuso antropomorfismo.

Se per spiegare i fenomeni terrestri occorre aprirsi verso il Sole e la Luna — cio0 che la scienza
contemporanea non fa —, altrettanto, se si va oltre ’'uomo, si giunge a dover riconoscere tutte e tre le
tonalita come parimenti legittime: il teismo, 1’intuizionismo ed il naturalismo. Non il permanere su una di
queste tonalita, ma il farle risuonare in armonia fra loro ci porta alla verita.

Come con Sole, Luna e Terra la nostra corporeita ¢ collocata entro i sette pianeti, cosi I’antropomorfismo,
la piu banale concezione del mondo, ¢ collocato entro la consonanza di teismo, intuizionismo e



naturalismo — e questi nella consonanza risultante dalle sette disposizioni dell’anima. E queste sette
disposizioni dell’anima si conformano secondo i dodici segni dello zodiaco.

Vedete come non sia una sola concezione del mondo vera per il fatto di chiamarsi tale, ma siano:
12+47=19+3=22+1=23

le concezioni del mondo legittime. Abbiamo ventitré posizioni altrettanto giustificate in fatto di
concezioni del mondo! E il resto sorge sempre per il fatto che i pianeti corrispondenti sono in continuo
movimento sullo sfondo delle dodici costellazioni spirituali.

Ed ora, da quel che ¢ stato detto, cercate di farvi un’idea del compito che ha la scienza dello spirito nel
mettere pace all’interno delle diverse concezioni del mondo, nel far nascere una concordia fondata sul
convincimento che le varie concezioni hanno senso nel loro interagire I’una con I’altra, ma che nessuna
puo da sola portare all’intima verita se rimane unilaterale. Occorre sperimentare interiormente in se stessi
il valore di verita di tutte le varie concezioni del mondo, per venire a capo della verita.

Come si ¢ in grado di pensare il cosmo fisico — lo zodiaco, il sistema planetario, Sole, Luna e Terra con
loro, Terra per sé€ —, altrettanto si puo pensare un cosmo spirituale: antropomorfismo — teismo,
intuizionismo, naturalismo — gnosticismo, logicismo, volontarismo, empirismo, misticismo,
trascendentalismo, occultismo — tutti a percorrere le dodici costellazioni spirituali.

Tutto cio esiste davvero! Solo che esiste spiritualmente. Come ¢ vero che il cosmo fisico esiste
fisicamente, ¢ altrettanto vero che tutto cio esiste spiritualmente.

Nella meta cerebrale che I’anatomista trova e della quale si puo dire che ha una forma semisferica, vanno
ad agire principalmente quegli effetti del cosmo spirituale derivanti dalle gradazioni che stanno sopra la
linea di mezzo. Ma vi ¢ anche una parte invisibile del cervello, che diventa visibile solo se si osserva il
corpo eterico, il corpo delle forze formatrici. Essa ¢ influenzata principalmente dalla parte del cosmo
spirituale che sta al di sotto della linea di mezzo.

Ma come avviene questo influsso? Per qualcuno puo essere, ad esempio, il proprio logicismo orientato al
sensismo, o il proprio empirismo orientato al matematicismo. Poi ci sono delle forze che si formano in
questo modo, che vanno ad agire entro il suo cervello. Allora viene particolarmente attivata la parte
superiore del suo cervello, e attenuata I’altra.

Si realizzano cosi innumerevoli sfumature di attivita cerebrale per il fatto che il cervello quasi «nuota» in
un cosmo spirituale, le cui forze agiscono nel modo che abbiamo potuto ora descrivere. I cervelli umani
possono veramente essere disparatamente diversi in base alle combinazioni che derivano da questo cosmo
spirituale.



Quel che si trova nella meta inferiore del cosmo spirituale non agisce sul cervello fisico, bensi sul
cervello eterico.

Quando si parla di tutto cio, la miglior impressione che se ne puo ricavare ¢ quella che ci fa dire: «Questo
apre all’'uomo il senso per I’infinito del mondo, per cio che ¢ qualitativamente grandioso, per la possibilita
che come uomini si possa esistere in questo mondo in una infinita varieta!» Se solo riusciamo a cogliere
questo, possiamo dire a noi stessi: «Niente paura, le possibilita non mancano di essere diversi gli uni dagli
altri nelle varie incarnazioni che dobbiamo attraversare sulla terra.»

E sicuramente, chi osserva il mondo in questo modo, proprio grazie a una siffatta osservazione sara
portato a dire: «Ah, quanto ¢ ricco, quanto ¢ grandioso il mondo! Quale fortuna poter continuare a
partecipare in modo sempre piu vario all’essere, all’operare, all’anelito del mondo!»

Quarta conferenza

Ogni uomo ¢ un pensiero
dell’universo

Berlino, 23 gennaio 1914
Miei cari amici!

Abbiamo trattato le possibili forme di pensiero e le possibili disposizioni d’animo quali possono sorgere
nell’interiorita umana in vista di una visione del mondo. E, potendo evidenziare solo alcuni aspetti di
questo ampio tema, vorrei sottolinearne uno in riferimento a un esempio particolare.

Supponiamo che un individuo viva nel mondo avendo ricevuto quelle forze particolari nel suo animo, che
lo portano a far agire su di se la concezione del mondo dell’idealismo. Costui rende operante in sé questa
visione del mondo. E supponiamo che la renda un fattore dominante nella sua vita interiore, in modo tale
che dalle forze dell’idealismo venga nutrita quella disposizione della sua anima che ho indicato ieri come
misticismo, come il modo di vivere di Venere.

Perci0, volendo utilizzare 1 simboli dell’astrologia, si direbbe: la costellazione spirituale di un tale
individuo nelle sue inclinazioni ¢ quella di Venere nell’ Ariete.

Per evitare I’insorgere di equivoci, faccio notare espressamente che queste costellazioni operano nella vita
umana in misura ancor piu incisiva della costellazione dell’oroscopo della nascita, ma non coincidono
affatto con il «cielo natale», con I’oroscopo esteriore. Poiché il forte influsso che viene esercitato su
un’anima umana per il fatto che per lui il misticismo sta nel segno dell’idealismo — questo influsso
attende il momento favorevole nel quale poter afferrare 1’anima, affinché essa ricavi il massimo effetto
dalla posizione del misticismo nel segno dell’idealismo.

Non ¢ necessario che questi influssi, derivanti dal misticismo nel segno dell’idealismo, agiscano proprio
nel momento della nascita. Possono agire sia prima che dopo la nascita. In breve, si attende il momento
che possa, in base alla configurazione interiore dell’'uomo, organizzare al meglio queste inclinazioni entro
I’organismo umano.



s ernlisreas

BT Pl K

s

AT T
o ;

) B
T PRI
- :
PEEETIING -
idealisea 1
R 0 b
HH""\-\.
-,
dipamisnn

Quindi non ha rilevanza, qui, la comune costellazione astrologica della nascita. Ma si puo dire che una
certa anima abbia assunto I’inclinazione spirituale tale per cui Venere sta nell’ Ariete, il misticismo nel
segno dell’idealismo.

Ora, le forze che sorgono in questo modo, non durano per tutta la vita, ma si modificano. Il che significa
che ’'uomo viene a trovarsi sotto altri influssi, sotto altri segni zodiacali spirituali, e anche entro altre
disposizioni animiche.

Immaginiamo che un tale individuo si evolva nel corso della sua vita e venga a trovarsi nella disposizione
animica dell’empirismo — come se il misticismo avanzasse verso I’empirismo —, e che 1I’empirismo
trapassi nel segno del razionalismo.

Vedete, come ho indicato ieri, che I’empirismo segue al misticismo, procedendo dall’interno verso
I’esterno, cosi come il Sole segue Venere nella rappresentazione simbolica. Relativamente alla
disposizione all’empirismo, I’anima ¢ avanzata, e allo stesso tempo si ¢ collocata nel segno del
razionalismo.

Nella vita dell’anima ci0 si esprime dicendo che una tale anima ha modificato la propria concezione del
mondo. Quel che essa ha prodotto, magari proprio come personalita particolarmente forte al tempo in cui
in essa il misticismo si trovava nel segno dell’idealismo, lo modifichera, lo fara trascorrere in un’altra
forma. Essa sosterra e dira cose diverse, qualora la disposizione del misticismo sia trascorsa
nell’empirismo, e questo si sia collocato nel segno del razionalismo.

Ma da quel che ho appena detto, potete dedurre anche che le anime umane possono avere una tendenza a
modificare il segno e la disposizione della propria concezione del mondo. Per queste anime la tendenza al
cambiamento ¢, in un certo senso, predeterminata.

Supponiamo che quell’anima voglia continuare nella vita con questa tendenza, che voglia procedere
dall’empirismo alla disposizione animica seguente, al volontarismo. Se procede cosi anche nei segni
zodiacali, entra nel matematicismo. Passa allora ad una concezione del mondo che in questa immagine
simbolica devia di un angolo di 60 gradi dalla prima linea, dove il misticismo si trovava nel segno
dell’idealismo. Se cosi fosse, quell’anima formulerebbe nel corso della stessa incarnazione una struttura
cosmica matematica compenetrata di volonta, basata sulla volonta. Questo ¢ quello che essa
esprimerebbe.

Ma qui si mostra una cosa — e prego di fare attenzione a come la esporrd —, si mostra che due siffatte
costellazioni presenti nell’anima, nel corso del tempo si contrastano, si influenzano sfavorevolmente, se si
trovano in un angolo di 60 gradi. Nell’astrologia fisica questa ¢ una costellazione favorevole,
nell’astrologia spirituale questa cosiddetta posizione di sestile ¢ sfavorevole.

Questo si esprime nel fatto che quest’ultima posizione — volontarismo nel matematicismo — trova un forte



ostacolo nell’anima, di modo che essa non si puo sviluppare, non trovando alcun punto di appoggio, dato
che I’individuo in questione non mostra alcuna inclinazione per quel che il matematicismo offre.
L’aspetto sfavorevole della posizione di sestile si esprime nell’assenza di qualsiasi inclinazione
matematica. Dunque, questa posizione del volontarismo nel segno del matematicismo non si puo
realizzare.

La conseguenza ¢ che non si tenta nemmeno di far procedere la disposizione animica in tale direzione.
Poiché I’anima in questione ora non puo percorrere la via verso il volontarismo nel matematicismo, si
sposta dalla posizione che ha al momento — empirismo nel razionalismo —, e cerca una via d’uscita
collocandosi in opposizione alla direzione che non pud mantenere.

Una tale anima, allora, non procederebbe verso il volontarismo nel modo indicato nel disegno attraverso
la linea punteggiata, ma con il volontarismo si collocherebbe nel segno opposto al razionalismo. Cio
avviene nel segno del dinamismo: il volontarismo si trova nel dinamismo, in opposizione al razionalismo.

E nel corso della sua vita quest’anima avrebbe come costellazione a lei possibile quella di rappresentare
una concezione del mondo poggiante su una particolare irruzione di «forze» nel mondo — il «dinamismo»
—, compenetrata di «volonta»: una volonta piena di forza.

L’astrologia spirituale ¢ diversa dall’astrologia fisica. In quella fisica, I’opposizione ha tutt’altro
significato che in quella spirituale. In quest’ultima, I’opposizione ¢ generata dal non poter I’anima
procedere su una via sfavorevole. Essa devia nella posizione opposta.

Vi ho illustrato in tal modo quel che attraverso I’anima di Nietzsche nel corso della propria vita.

A chi cerca di capirne il percorso nelle sue prime opere, esso si spieghera con la posizione del misticismo
nel segno dell’idealismo. Di questo periodo sono: La nascita della tragedia; David Strauss, lo scrittore e
I’uomo di fede; Sull’utilita e il danno della storia per la vita; Schopenhauer come educatore; Richard
Wagner a Bayreuth. Questo ¢ misticismo nel segno dell’idealismo.

Poi I’anima procede oltre, arriva una seconda epoca. In essa vedono la luce: Umano, troppo umano;
Aurora; La gaia scienza. Qui I’empirismo sta nel segno del razionalismo.

Nel terzo periodo, risultante dalla posizione di opposizione, compaiono gli scritti fondati sulla volonta di
potenza, sul volere compenetrato di forza, di potere: Al di la del bene e del male; Genealogia della
morale; Il caso Wagner; Il crepuscolo degli dei; L’ Anticristo; Cosi parld Zarathustra.

Vedete allora come esista un’intima legge tra il cosmo spirituale ed il modo in cui I’'uomo si pone in
questo cosmo spirituale.

Utilizzando i simboli dell’astrologia, ma con un senso un po’ diverso, si puo dire: in Nietzsche ¢ accaduto
che per un certo periodo della sua vita Venere si mostro nell’ Ariete, ma quando questa costellazione
passo per la sua anima al Sole nel segno del Toro, egli non poté proseguire oltre, per giungere a Marte nel
segno dei Gemelli, e fini nella posizione opposta, quella di Marte nel segno dello Scorpione.

La sua ultima fase filosofica ¢ caratterizzata dal trovarsi con Marte nel segno dello Scorpione. Questa
costellazione — quella sotto la linea «idealismo-realismo», che porta nelle posizioni inferiori — ¢
sostenibile solo se ci si immerge in una visione del mondo di natura spirituale, ad esempio
nell’occultismo. Altrimenti queste costellazioni influiranno necessariamente in modo sfavorevole sugli
uomini. Da qui il tragico destino di Nietzsche.

Le costellazioni sopra la linea sono sostenibili se si riesce a trovare un posto nel mondo in base a fattori



esterni. Quel che sta sotto la linea invece, e che va dall’idealismo al realismo, lo si puo far proprio solo se
ci si immerge nella scienza dello spirito, cosa che Nietzsche non ha saputo fare.

Dicendo «trovare un posto nel mondo in base a fattori esterni», intendo tutto quello che si deve
raggiungere, ad esempio, attraverso 1’educazione, attraverso condizioni di vita esterne. Esse sono rilevanti
per tutto quel che si trova al di sopra della linea idealismo-realismo. La vita meditativa, una vita nello
studio e nella comprensione della scienza dello spirito, ¢ rilevante per tutto quel che sta al di sotto della
linea idealismo-realismo.

Per comprendere la portata di quel che ¢ stato accennato in queste conferenze, occorre conoscere anche
quel che segue. Occorre chiarirsi quel che ¢ realmente il «pensiero» nell’esperienza umana, come si
colloca il pensiero nell’esperienza umana.

Il materialista grossolano del nostro tempo trova conforme alla sua indole affermare che il cervello forma
il pensiero, ovvero che il sistema nervoso centrale forma il pensiero. Per chi comprende davvero le cose,
questo ¢ vero come ¢ vero ritenere che, se ci si guarda in uno specchio, ¢ quest’ultimo a formare il viso
che vi si vede. Ma esso non forma affatto il viso che vi si vede, in quanto il viso ¢ al di fuori dello
specchio, lo specchio riflette solo il viso, lo rimanda in forma di immagine. Questa cosa I’ho gia esposta
anche in conferenze pubbliche.

In modo analogo avviene per quel che I’uomo sperimenta con i pensieri — vogliamo ora prescindere da
altri contenuti dell’anima. L’esperienza del pensare, che, nel momento in cui I’'uomo sperimenta il
pensare, ¢ qualcosa di attivo e reale nell’anima, sorge tanto poco per mezzo del cervello quanto poco lo
specchio produce il volto. Il cervello agisce in realta solo come organo riflettente, per rispecchiare
I’attivita dell’anima e renderla «visibile», cioe cosciente a se stessa.

L’attivita cerebrale ha a che fare con quel che I’'uomo vive in chiave di pensieri, tanto quanto lo specchio
ha a che fare con il vostro viso quando vi specchiate.

Ma c’e dell’altro: pensando, I’'uomo percepisce in realta solo 1’ultima fase della sua attivita pensante,
della sua esperienza pensante. E per chiarirlo, vorrei utilizzare di nuovo il paragone dello specchio.

Provate a pensare di mettervi davanti ad uno specchio per guardarci il vostro viso. Se non avete lo
specchio, non potete vedere il vostro viso. Per quanto vogliate fissare, non vedrete il vostro viso. Se
volete vederlo, dovete lavorare qualche materiale che avete a disposizione, in modo da farlo diventare
uno specchio. Il che significa che prima dovete preparare il materiale, perché esso possa produrre
I’immagine riflessa. Quando I’avrete fatto, e poi ci guardate, vedrete il vostro viso.

L’anima deve fare con il cervello la stessa cosa che un uomo fa con lo specchio. La reale percezione del
pensiero & preceduta da un’attivita pensante tale per cui, se ad esempio volete percepire il concetto del
«leone», essa dapprima mette in movimento le parti del cervello ad un livello profondo, in modo che
queste divengano uno specchio per la percezione del concetto «leone». E a trasformare dapprima il
cervello in uno specchio siete voi stessi.

Quel che voi da ultimo percepite come pensiero, sono immagini riflesse. Perché compaia la relativa
immagine riflessa, voi dovete prima preparare una qualche regione del cervello. Siete voi stessi, con la
vostra attivita animica, che date al cervello la struttura e la facolta per poter rispecchiare come pensieri
quel che pensate.

Se volete risalire all’attivita che sta alla base del pensare, questa ¢ I’attivita che dall’anima afferra il
cervello e vi lavora dentro. E quando, a partire dall’anima, compite una certa attivita nel cervello, i si
opera quel rispecchiamento per cui percepite 1’idea del «leone».



Vedete allora che prima deve esserci qualcosa di spirituale-animico che lavori sul cervello. A quel punto
esso, tramite questa attivita spirituale-animica, diventa un organo di rispecchiamento che riflette il
pensiero. Questo ¢ il processo reale, che si ¢ talmente confuso per tante persone del presente, che non
riescono assolutamente a coglierlo.

Chi penetra un poco nella percezione occulta riesce a tenere separate queste due fasi dell’attivita
dell’anima. Puo osservare come dapprima, se vuole pensare qualcosa, all’anima non basta concepire il
pensiero: deve anche prepararlo, deve, cioe, predisporre il suo cervello. Se lo ha preparato in modo che
esso rifletta, allora costui ha coscienza del pensiero.

Se si vuole indagare in senso occulto, il primo compito per avere rappresentazioni non ¢ quello di
rappresentare di primo acchito, ma di esercitare innanzitutto un’attivita che prepara la rappresentazione.
Questo ¢ quel che va considerato come straordinariamente importante.

Dobbiamo considerare queste cose, perché solo cosi facendo abbiamo davanti a noi la reale attivita del
pensare umano. Solo allora sappiamo come lavora I’attivita pensante umana. Tale attivita afferra
dapprima il cervello, ovvero il sistema nervoso centrale; esercita un’attivita in qualche punto; muove,
supponiamo, in un certo modo le parti atomistiche, le porta a qualche movimento. Esse divengono un
apparato riflettente, il pensiero viene cosi riflesso e come tale diviene cosciente all’anima.

Dobbiamo quindi distinguere due fasi: prima c’e da parte dello spirituale-animico il lavoro cerebrale che
prepara I’esperienza fisica esteriore; poi c’¢ il realizzarsi della percezione, dopo che 1’anima ha compiuto
il lavoro sul cervello in vista di questa percezione. Nell’individuo ordinario il lavoro fatto sul cervello
rimane nel subcosciente, egli percepisce solamente il successivo “riflesso”. L’indagatore occulto
sperimenta anche la prima fase di preparazione. Sperimenta come si debba dapprima svolgere attivita
animica per preparare il cervello, per renderlo in grado di rispecchiare, cioe «rappresentare» il pensiero.

Quel che ho esposto ora accade continuamente nell’uomo nello stato di veglia. L’attivita pensante lavora
sempre sul cervello, facendone un apparato che riflette i pensieri per tutto il tempo di veglia.

Ma non e sufficiente che 1’attivita pensante elabori in noi solo quel che facciamo noi stessi. Quella
esercitata dallo spirituale-animico ¢, si potrebbe dire, un’attivita limitata. Al mattino ci svegliamo,
durante il giorno rimaniamo desti, alla sera ci riaddormentiamo di nuovo. L’attivita spirituale-animica
legata al pensare consiste nel fatto che questa attivita lavora per tutto il giorno sul cervello, rendendolo un
apparato riflettente.

Ma per far tutto questo bisogna che il cervello ci sia! Solo allora I’attivita spirituale-animica puo fare le
sue piccole incisioni, quasi trascrivere i suoi appunti e i suoi segni nel cervello. Il cervello, dunque, deve
gia esistere nel suo insieme, nella sua struttura di base, tanto da poter bastare alla vita umana. Il nostro
cervello non potrebbe essere elaborato in piccolo dall’attivita della vita quotidiana se tutto il nostro
organismo non fosse gia stato predisposto ad essere il fondamento di tale attivita.

Questa attivita che prepara 1’organismo per I’uomo proviene dal cosmo.

Come quotidianamente, dal risvegliarci all’addormentarci, lavoriamo — per dirlo banalmente — alle
piccole «incisioni» nel cervello, che lo rendono un apparato riflettente per i pensieri quotidiani, cosi, dove
non siamo noi a «incidere», a darci una forma, questa ci viene data dal cosmo. Come i nostri piccoli
pensieri lavorano sul cervello e vi compiono le loro piccole incisioni, altrettanto avviene che la totalita del
nostro organismo viene costruito dal cosmo secondo lo stesso modello di attivita pensante.

E questo ¢ possibile perché quel che in noi lavora alle piccole incisioni, — I’attivita pensante — esiste
anche nel cosmo, lo attraversa come le onde di un mare e lo intesse di attivita pensante.



Ad esempio, quel che alla fine ci si presenta come idea, quel che abbiamo come idealismo, ¢ presente nel
cosmo spirituale come attivita che crea 1’idealismo, e puo agire su un essere umano in modo da preparare
tutto il suo organismo a far si che egli sia incline proprio all’idealismo. Allo stesso modo gli altri tipi di
disposizioni e costellazioni vengono elaborate nell’uomo da parte del mondo spirituale.

L’uomo ¢ formato secondo i pensieri del mondo. L universo ¢ il grande pensatore che architetta la nostra
forma fino all’ultima unghia delle dita, cosi come la nostra piccola attivita pensante opera le piccole
incisioni nel cervello durante la vita quotidiana.

Vale a dire: come il nostro cervello ¢ influenzato dalla nostra attivita pensante solo relativamente alle
regioni dove possono avvenire le piccole incisioni, allo stesso modo tutto il nostro essere umano si trova
sotto I’influsso dell’attivita pensante cosmica.

Cosa significa I’esempio di Nietzsche che ho riportato? Significa che, a motivo della precedente

incarnazione, il karma di Nietzsche, in base al lavoro cosmico fatto su di lui era preparato in modo che ad
un certo momento, le forze dell’idealismo e del misticismo — che agivano insieme, poiché il misticismo si
trovava nella costellazione dell’idealismo — operassero sulla intera sua costituzione corporea in modo che
egli inizialmente fu in grado di diventare idealista mistico. Poi la costellazione si muto nel modo indicato.

Noi veniamo pensati dal mondo. L’universo “ci” pensa.

E come noi, con la nostra limitata attivita pensante ordinaria, operiamo piccole incisioni nel nostro
cervello, e successivamente ci divengono coscienti le rappresentazioni di leone, cane, tavolo, rosa, libro,
su, giu, sinistra, destra come riflessi di quel che noi prima abbiamo preparato nel cervello — vale a dire:
come noi, tramite I’elaborazione del cervello, da ultimo percepiamo leone, cane, tavolo, rosa, libro, su,
gil, scrivere, leggere —, cosi gli esseri delle gerarchie cosmiche compiono la grande attivita pensante, la
quale iscrive nel mondo cose piu importanti di quanto facciamo noi con la nostra ordinaria attivita
pensante.

Avviene, allora, che non solo si formano le piccole minuscole incisioni che poi si riflettono singolarmente
come nostri pensieri, ma che noi stessi, in tutto il nostro essere, siamo cio che agli esseri delle gerarchie
superiori appare come 1 loro stessi pensieri. Come 1 nostri piccoli processi cerebrali riflettono i nostri
piccoli pensieri, cosi noi, in quanto scolpiti dentro il mondo, riflettiamo 1 pensieri dell’universo.

Nel loro pensare, le gerarchie del cosmo pensano tra I’altro noi esseri umani. Come dalle nostre piccole
particelle cerebrali provengono i nostri piccoli pensieri, cosi i loro pensieri provengono da quel che le
gerarchie operano, e di cui facciamo parte anche noi.

Come le parti nel nostro cervello costituiscono per noi gli apparati riflettenti che elaboriamo noi stessi per
1 nostri pensieri, cosi noi, piccole creature, siamo cio che le gerarchie del cosmo si preparano per i loro
pensieri. Quindi possiamo dire che, sotto un certo riguardo, noi possiamo sentirci di fronte al cosmo come
una piccola regione del nostro cervello potrebbe sentirsi nei nostri confronti.

Ma in senso animico-spirituale noi siamo quel che ¢ il nostro cervello ovviamente tanto poco quanto le
entita delle gerarchie spirituali sono «noi». Per questa ragione noi siamo indipendenti nei confronti delle
entita delle gerarchie superiori. E possiamo dire che in una certa misura noi serviamo loro affinché esse,
per mezzo nostro, possano pensare. Ma allo stesso tempo noi siamo degli esseri autonomi, che hanno in
sé la propria ragione di essere, cosi come, in certa misura, anche le particelle del nostro cervello hanno la
loro vita propria.

Cosi troviamo la relazione tra il pensiero umano ed il pensiero cosmico. Il pensiero umano ¢ il reggente
del cervello, il pensiero cosmico ¢ un reggente siffatto, per cui noi stessi, in tutto il nostro essere,



facciamo parte del suo operare. Ma visto che, a motivo del nostro karma, il cosmo non puo rivolgerci i
suoi pensieri tutti e sempre in egual modo, noi veniamo via via formati secondo la sua logica.

Noi esseri umani abbiamo una logica secondo la quale pensiamo, e anche le gerarchie spirituali cosmiche
hanno la loro logica. Ed essa si esprime nello schema che abbiamo indicato.

Ad esempio, quando noi pensiamo: «Il leone € un mammifero», riuniamo due concetti in un giudizio; ma
anche le gerarchie spirituali pensano due cose insieme — misticismo e idealismo — e poi esprimono il
giudizio: «Il misticismo si manifesta nell’idealismo».

Immaginatela come attivita preparatrice del cosmo, quando dice «Il misticismo appaia nell’idealismo!».
Cosi risuona il «fiat» creatore, la parola creatrice.

Per le entita delle gerarchie spirituali 1’azione preparatrice consiste nell’afferrare un essere umano
predisposto dal karma a diventare un idealista mistico. Quel che, riferito a noi, definiremmo un pensiero,
per le gerarchie celesti € la creazione di un essere umano che ¢ «idealista mistico». Lui € un loro pensiero,
che risulta dall’aver preparato il giudizio cosmico che dice: «Il misticismo appaia nell’idealismo!»

Abbiamo cosi tratteggiato 1’attivita interiore del Verbo universale, del pensare cosmico. Quel che
abbiamo delineato come logica cosmica, ci illustra come pensano le gerarchie spirituali — ad esempio
quando dicono: «L’empirismo appaia nel segno del razionalismo» e cosi via. In questo modo cerchiamo
di immaginare cosa possa essere pensato nel cosmo.

Si puo pensare quanto segue: «Il misticismo appaia nel segno dell’idealismo. Poi si trasformi, diventi
empirismo nel segno del razionalismo!» Li sorge una resistenza: quel che accadrebbe in seguito, sarebbe
un giudizio cosmico errato. Il pensiero viene allora deviato, abbiamo la correzione di un pensiero
sbagliato, analoga alla verifica di un pensiero da parte nostra. Deve comparire un terzo punto di vista: e
gli Esseri divini dicono: «Il volontarismo appaia nel segno del dinamismo.»

Il risultato di questi tre giudizi pronunciati nell’universo nel corso del tempo appare in forma di «uomo
Nietzsche». Ed egli viene riflesso come pensiero del cosmo.

Cosi parla nel mondo I’insieme delle gerarchie spirituali, e la nostra attivita pensante umana ne ¢
un’immagine, una piccola immagine. L’universo sta allo spirito, agli spiriti divini, come il nostro cervello
sta al nostro spirito.

Allora possiamo volgere lo sguardo a quello cui dovremmo in verita guardare solo con riverenza, con
sacro timore. Poiché a questo punto ci troviamo di fronte ai segreti piu profondi delle individualita
umane.

Se posso esprimermi in senso metaforico direi che impariamo a capire che gli occhi delle entita delle
gerarchie superiori scorrono al di sopra delle singole individualita umane, e che queste individualita sono
per loro quello che per noi rappresentano le singole lettere di un libro che stiamo leggendo. A questo noi
dobbiamo guardare con profonda venerazione, al fatto che ci ¢ dato di gettare uno sguardo nell’attivita
pensante dell’universo!

Il velo di questo segreto deve ai nostri giorni essere sollevato di un primo lembo, poiché le leggi qui
indicate come leggi dei pensieri cosmici sono attive nell’essere umano.

La conoscenza di esse pud condurci a comprendere la vita, e nel capire la vita comprendiamo anche noi
stessi — cosi da sapere che pur collocati nella vita in certo modo per un motivo o per I’altro, apparteniamo
ad un grande Tutto, siamo membra viventi nell’organismo logico del pensiero cosmico.



La scienza dello spirito ci guida ad intuire queste relazioni, dandoci indicazioni sia per comprendere la
particolarita delle nostre inclinazioni, sia per aprirci sempre piu alla totalita del pensiero cosmico.

Troveremo allora la disposizione d’animo necessaria proprio nella nostra epoca. Nel nostro tempo, in cui
molti degli ingegni di spicco non presentano il minimo segno di comprensione dei nessi qui delineati, noi
vediamo che gli uomini si comportano comunque secondo queste leggi, anche se non sanno di vivere in
esse. Ma con ci0 essi causano qualcosa che rende necessaria una compensazione.

Prendete 1’esempio di Wundt che vi ho esposto ieri. La sua parzialita ¢ prodotta da una costellazione
molto particolare. Supponiamo che Wundt possa mai penetrare nella comprensione della scienza dello
spirito. Allora capirebbe la sua unilateralita e direbbe a se stesso: «Bene, per il fatto di essere empirista e
cosl via, sono in grado di operare bene in certi ambiti. Rimango entro questi ambiti e integro con la
scienza dello spirito quel che mi manca.» Egli giungerebbe a questo risultato.

Ma lui non ne vuole sapere della scienza dello spirito. Percio cosa fa? Mentre potrebbe fare qualcosa di
buono e produttivo entro la costellazione che gli ¢ propria, Wundt fa una filosofia generale di quello che,
grazie a questa costellazione, egli sa operare. Potrebbe fare qualcosa di ancora piu grande, di molto piu
grande e utile, se lasciasse da parte il filosofeggiare e facesse invece indagini sui fenomeni dell’anima, di
cui si intende, se indagasse la natura dei giudizi matematici, dei quali pure si intende, anziché stravolgerli
con ogni sorta di filosofia. Sarebbe allora sul giusto binario.

Ma questo va detto riguardo a molti. Proprio come ¢ suo compito suscitare quel sentimento che riconosca
la necessaria concordia tra le concezioni del mondo — la scienza dello spirito deve, d’altro canto, indicare
a chiare lettere che tanti personaggi del presente oltrepassano la misura di quel che la loro costellazione li
porterebbe a fare, e causano un gran danno nell’influenzare suggestivamente il mondo con giudizi
pronunciati senza tener conto della loro limitata costellazione.

E con vigore e chiarezza che vanno respinte quelle unilateralita che si vogliono imporre come realta
complessiva.

Il mondo non ¢ spiegabile da parte di un essere umano che abbia una particolare inclinazione per una o
per 'altra cosa. E se lo vuole spiegare per tale via, se vuole fondare una filosofia, questa produce effetti
nocivi. Con la scienza dello spirito sorge anche il compito di respingere questa arrogante presunzione
miope che si spaccia per visione universale. Quanto meno senso e sentimento per la scienza dello spirito
sono presenti nel nostro tempo, tanto piu forte si manifestera ’unilateralita di cui abbiamo parlato.

Vediamo allora che proprio la conoscenza della natura del pensiero umano e del pensiero cosmico puo
condurci al giusto riconoscimento del significato e della missione della scienza dello spirito nel nostro
tempo — a vedervi quel che in essa, nel nostro tempo, ¢ in grado di condurre ad un giusto rapporto con
altre correnti di pensiero, specialmente filosofiche.

Sarebbe auspicabile che proprio conoscenze come quelle cui abbiamo cercato di accostarci in queste
quattro conferenze si inscrivessero profondamente nei cuori e nelle anime dei nostri amici, affinché la
corrente culturale della scienza dello spirito conduca nel mondo ad una direzione precisa ed autentica. Se
si terra conto di questo, si riconoscera sempre meglio che I’'uomo viene formato da quel che vive in lui
come pensiero cosmico.

Proprio attraverso questa esposizione, un pensiero di Fichte ci appare ancora piu profondo di quanto
potrebbe altrimenti apparire, laddove egli dice: «La filosofia che uno ha dipende dal tipo di uomo che ¢.»

E vero: la filosofia che uno ha dipende da che tipo di uomo &!

Quel che Fichte, nel primo periodo della sua vita di allora come «Fichte», poté esprimere quale nocciolo



della sua concezione del mondo — «Il mondo ¢ il materiale concreto del nostro dovere morale» —, mostra
non meno della frase che egli espresse in seguito che la sua anima ha modificato la sua costellazione nel
cosmo spirituale. Cido mostra quale ricchezza quest’anima possedesse, tale che le gerarchie spirituali
poterono trasformarla e pensare per s€ per tramite suo diversi “pensieri” uno dopo I’altro. Una cosa
analoga si puo dire, ad esempio, di Nietzsche.

Ponendo davanti all’anima quanto ¢ stato caratterizzato in queste quattro conferenze, sorgono vari aspetti
dell’osservazione del mondo. Ma il meglio che possiamo ricavarne ¢ che in tal modo noi scrutiamo
sempre pil a fondo nella struttura spirituale del mondo — vi scrutiamo anche con profondo sentimento.

Se il presente ciclo di conferenze ottenesse che quante piu tra le vostre anime possano dirsi: «Si, se ci si
vuole immergere nel mondo spirituale, vale a dire nel mondo della verita e non in quello dell’errore,
occorre veramente mettersi in cammino! Bisogna rendersi conto di tante cose su questa via, per giungere
alle sorgenti della verita. E anche se all’inizio dovesse sembrarmi che in qualche punto emerga una
contraddizione, che in qualche punto io non sia in grado di comprendere qualcosa, voglio tuttavia dire a
me stesso che il mondo non ¢ fatto per essere capito in tutto e per tutto a un qualsiasi gradino di
evoluzione della ragione umana: io voglio diventare un viandante, un cercatore, non uno che si pone di
fronte al mondo chiedendo sempre e solo “Cosa posso capire?”, “Cosa non posso capire?”’»

Se si diventa «cercatori», se ci si mette seriamente sulla via della ricerca, si impara a capire che, per poter
ottenere una qualche comprensione del mondo, ¢ necessario raccogliere impulsi provenienti dalle pil
diverse parti.

Allora si smette di porsi di fronte al mondo chiedendosi: «Capisco o non capisco?», € si continua a
cercare senza arrestarsi mai!

I peggiori nemici della verita sono le concezioni del mondo definitive, o che mirano ad esserlo, quelle che
imbastendo un paio di pensieri credono di costruire con essi 1’edificio del mondo intero.

Il mondo ¢ sconfinato, nella sua qualita e quantita! E sara una benedizione se si troveranno singole anime
che vogliano far chiarezza proprio in relazione all’arrogante unilateralita che vuole spacciarsi per
universalismo, unilateralita che si trova dappertutto nel nostro tempo.

E con una stretta al cuore che mi vien fatto di dire: il pill grande ostacolo alla conoscenza del fatto che sul
cervello viene esercitato un lavoro preparatorio dell’attivita pensante, che il cervello diviene cosi uno
specchio che riflette la vita dell’anima — un fatto la cui conoscenza potrebbe gettare una infinita luce su
molti altri elementi di fisiologia — il massimo ostacolo alla conoscenza di questo fatto ¢ 1’aberrante
fisiologia contemporanea, la quale parla di due tipi di nervi, di nervi «motori» e di nervi «sensori».

Ho gia toccato questi aspetti in altre conferenze. Per partorire questa dottrina che imperversa ovunque
nella fisiologia, come uno spauracchio, davvero la fisiologia dovette prima perdere il ben dell’intelletto. E
una dottrina oggi riconosciuta in tutto il mondo quella che si pone ad ostacolo ad ogni vera conoscenza
della vera natura del pensiero e dell’anima umana.

Non si pu0 capire il pensiero umano se la fisiologia costituisce un simile ostacolo alla conoscenza del
pensiero. Siamo arrivati al punto che oggi una fisiologia cieca viene posta alla base di ogni psicologia e
ne determina i contenuti. Cosi ci si sbarra anche la strada verso la conoscenza del pensare cosmico.

Si puo conoscere quel che ¢ il pensare nel mondo solo se prima si € capito come ¢ fatto il pensiero
dell’uomo, se si avverte la verita su questo pensiero, che come pensiero ha a che fare con il cervello solo
per il fatto di padroneggiarlo.



Una volta che nel proprio pensare umano si ¢ compresa la natura del pensiero, allora ci si sente gia inseriti
nel mondo. La nostra conoscenza della vera natura del pensare umano si estende anche alla conoscenza
della vera natura del pensare cosmico.

Se impariamo a conoscere giustamente come pensiamo, noi uomini impariamo anche a conoscere come
veniamo pensati dalle potenze cosmiche. Ci vien dato di gettare uno sguardo sulla logica dell’universo.

I singoli elementi dei “giudizi” delle gerarchie, 1 loro concetti — ve li ho indicati: essi si trovano nelle
dodici costellazioni zodiacali, nelle sette disposizioni d’animo dell’uomo. Gli esseri umani sono “giudizi”
del cosmo che procedono dai concetti di esseri divini.

Cosi ci sentiamo immersi nella logica del mondo, vale a dire realmente “concepiti” cio¢ concetti in seno
alla logica delle gerarchie spirituali. Ci sentiamo anime inserite nel pensare cosmico, come sentiamo
inserito nella vita della nostra anima quel piccolo pensiero che noi stessi pensiamo.

Provate a meditare su quest’idea:
«lo penso il mio pensiero».

«lo sono un pensiero pensato dagli Esseri spirituali dell’universo. La mia eternita consiste nel fatto che il
loro pensare ¢ qualcosa di eterno. Quando una categoria delle Gerarchie spirituali mi ha pensato fino in
fondo mi comunica — cosi come il maestro comunica il suo pensare allo studente — a un’altra, affinché
anche questa possa pensarmi nella mia vera ed eterna natura. Cosi io vivo nel mondo dei pensieri
dell’universo.»

[1] Rudolf Steiner parla a persone che hanno dimestichezza con le basi della scienza dello spirito. In ci0
rientra la convinzione che I’universo sia pieno di esseri spirituali, i quali, a seconda dell’estensione della
loro coscienza e del tipo di attivita, sono distinti «gerarchicamente». In seguito verranno citati gli «spiriti
della forma» e gli «spiriti del movimento. Nella traduzione della Bibbia di Martin Lutero essi vengono
chiamati Gewalten (Potesta) e Méchte (Virtu). In particolare nella 4a conferenza diviene chiara la
relazione tra il pensare umano e le gerarchie angeliche.

[2] Nella sua Scienza occulta nelle sue linee generali Rudolf Steiner descrive quattro gradi di evoluzione
della Terra. Al primo gradino il principio evolutivo dominante ¢ dato dalle forze della forma, al secondo
dalle forze della vita, al terzo da quelle dell’anima, al quarto da quelle dello spirito. Tramite tale
quadruplicita sono sorti via via i regni minerale, vegetale, animale e umano. Ad ogni nuovo grado di
sviluppo della Terra, il precedente serve come base per il successivo. Questi quattro gradini vengono
chiamati dalla scienza dello spirito «Saturno», «Sole», «Luna» e «Terra».

A proposito di Rudolf Steiner

Rudolf Steiner (1861-1925) ha integrato le moderne scienze naturali con una indagine scientifica del
mondo spirituale. La sua antroposofia rappresenta, nella cultura odierna, una sfida unica al superamento
del materialismo.

La scienza dello spirito di Steiner non ¢ solo teoria. La sua fecondita si palesa nella capacita di rinnovare i
vari ambiti della vita: I’educazione, la medicina, 1’arte, la religione, I’agricoltura, fino a prospettare I’idea
di una triarticolazione dell’intero organismo sociale che riserva all’ambito della cultura, a quello della
politica e a quello dell’economia una reciproca indipendenza.

Fino a oggi Rudolf Steiner ¢ stato ignorato dalla cultura dominante. Questo forse perché molti uomini
indietreggiano impauriti di fronte alla scelta che ogni uomo deve fare tra potere e solidarieta, fra denaro e



spirito. In questa scelta si manifesta quell’interiore esperienza della liberta che ¢ stata resa possibile a tutti
gli uomini a partire da duemila anni fa, e che porta a un crescente discernimento degli spiriti nell’umanita.

La scienza dello spirito di Rudolf Steiner non puo essere né un movimento di massa né un fenomeno
elitario: da un lato, infatti, solo il singolo individuo, nella sua liberta, puo decidere di farla sua; dall’altro
questo singolo individuo puo mantenere le sue radici in tutti gli strati della societa, in tutti i popoli e in
tutte le religioni egli sia nato e cresciuto.

I peggiort nemict della verita
sono le concezioni del mondo de
bnitive, o che mirano ad esserlo,
quelle che imbastendo un paio di
pensieri credono di costruire con
essi 'edificio del mondo intero.

Il mondo ¢ sconfinate, nella sua
qualita ¢ quantital 1% sara una be
nedizione se si troveranno singo-
le anime che vogliano far chiarez-
za proprio in relazione all’arrogan-
te unilateralita che vuole Sprcciars
per universalismo, unilateralita che

s trova dappertutto nel nostro {

r¢m |'|-I' L8

Rudolf Steiner

{oella quaria conferenzny

et
- 'T?‘-. 5
el & ¥

SEM J-G38E00-71-0 % b

(TR AT e
€800 K%

= : _ L * r"




