


| VANGELI
PARTE TERZA

IL VANGELO DI MATTEO



RUDOLF STEINER

| VANGEL]

PARTE TERZA

IL VANGELO DI MATTEO

TRADUZIONE

DI

EMMELINA DE RENZIS

‘ "-’"!‘ \‘1. |

: mmiur. ,;

LANCIANO
R. CARABBA
EDITORE



Sommario

(@] ] 1= 1= 0 2= 1 RSP 5
(@] ] 1= 1= 0 2= W | 15
(070 01 1= &= 2 = U 1 1 SRS URPPPPR 25
(@] ] 1= 1= 0 2= W 1AV 35
(O] ] 1= 1= o 2= LAY 43
(70 01 1= &= 0 2= Y A SRS USPPPPP 51
(@] ] 1= 1= 0 2= NV 1 59
(@] ] 1= 1= o 2= SNV I 1 67
(070 01 1= &= 1 4= U 1), USSP 76
(O] ] 1= 1= 0 2= 1) 86
(@] ] 1= 1= 0 2= 1) S 96
(070 01 1= &= 0 = 1) Q1 USSP 106

DIRITTI SCADUTI, ORA E' PATRIMONIO DELL'UMANITA' TUTTA

Tip. R. Carabba. 1930



Conferenza |

E questa la terza volta che mi si offre qui in Seia I'occasione di parlare di un determinato
aspetto dell’Avvenimento piu grande della storidlad&erra e dellUmanita. La prima volta fu,
guando in Basilea riusci possibile parlare di quesento dal punto di vista che suggerisce il Van-
gelo di Giovanni; la seconda volta quando fu polssiesporre quell’aspetto caratteristico
dell’evento, che trova la sua base nel Vangeloutial. e questa volta, la terza, I'impulso per la mia
esposizione dovra partire ddhngelo di MatteoGia spesso ho indicato, che v’ha uno speciale si-
gnificato nel fatto, che quell’evento ci resti censto in quattro documenti, i quali, in certo qual
modo, differiscono apparentemente fra di loro. €ié da motivo alle odierne opinioni materialisti-
che esteriori di svolgere una critica negativagrditiva € appunto quello, che alla nostra convin-
zione antroposofica appare di speciale significltessuno dovrebbe ardire di giudicare un essere o
un fatto qualsiasi considerandolo wia lato solo Piu volte mi son servito dell’esempio, che chi fo
tografa un albero da una sola parte non puo afferctze questa fotografia sia la vera riproduzione
di cio che I'albero manifesta nel suo aspetto asterquando invece I'albero venisse fotografato da
guattro parti se anche se ne ottenessero quattessdi immagini poco somiglianti fra di loro, sa-
rebbe tuttavia possibile di ottenere dalla visicoenplessiva di queste quattro immagini, la figura
completa dell’'albero. E se questo risulta cosi &vid per un caso qualunque, come sarebbe mai
possibile credere che un evento, che contiene ia sgassima pienezza del divenire, la massima
pienezza, per noi uomini, di cio che v’ha di essemell’esistenza, venga compreso, se lo si con-
sidera da un solo lato? Non sono dunque contramdigjuelle che si affacciano a noi nei quattro
Vangeli. Si tratta qui piuttosto del fatto, changoli espositori erano coscienti, che ognuno di es
era capace di descrivere questo possente avvemirdanin solo aspetto, e che 'umanita puo riu-
scire, per mezzo della visione complessiva di gqudsterse descrizioni, ad acquistarsi gradatamen-
te, un quadro dell'insieme. Noi pure dunque dobloi@ssere pazienti e cercare di avvicinarci a po-
CO a poco a questo massimo evento del divenira deira per mezzo di queste quattro versioni;
sviluppando anche cio che possiamo sapere corid’diuguesti documenti, ai quali viene dato il
nome diNuovo Testamento

Da quanto altre volte é stato detto potete gia cenmgere come si possano precisare i quattro di-
versi punti di partenza, o punti di vista dei Vaihg&nzitutto pero, prima di caratterizzare sia @ur
in modo esteriore, questi quattro punti di vistasrei farvi osservare, che non intendo principiare
guesto ciclo di conferenze come si usa oggidi anizia descrizione dei Vangeli, o di un singolo
Vangelo. — Generalmente si comincia col voler despe la loro genesi storica. Ci converra meglio
di esporre, quando saremo giunti alla fine delnoosiclo, cio che vi & da dire sulla storia del&a g
nesi del Vangelo, per esempio, di Matteo. Perchaterale, e con I'esempio di altre scienze si po-
trebbe anche dimostrare, che la storia di una @salsosa si puod capire soltanto quando si sia com-
presa la cosa stessa. Nessuno, per esempio, peweainarsi con profitto a una storia
dell'aritmetica, se non sa niente di aritmeticasblito la descrizione storica viene collocata &Ha
ne, e dove cio non e, la distribuzione si trovadntraddizione con le esigenze naturali della cono-
scenza umana. Favoriremo dunque queste esigenmalndella conoscenza umana e cercheremo
di vagliare il contenuto del Vangelo che vogliansaminare, e di approfondirci poi alquanto nella
descrizione del divenire storico di quel Vangelo.

Se facciamo che i Vangeli operino su di noi «datBeiore», ci &€ gia possibile sentire una certa
gual differenza nel modo come essi espongono amparSe lasciate particolarmente agire su di voi
guanto e stato detto nelle mie conferenze sul MardjeGiovanni e sul Vangelo di Luca, allora spe-
rimenterete in modo ancora piu preciso il sentimertrrispondente proprio a questi due Vangeli.
Se si approfondisce il Vangelo di Giovanni convidire, che ovunque si tenti di penetrare in quel-
le poderose comunicazioni, si rimane avvinti daenso di grandezza spirituale verso la quale inal-
ziamo riverenti lo sguardo; e che si puo vedereMaglgelo di Giovanni come esso ci sveli la vetta
suprema cui la saggezza umana puo elevare lo sguandetta suprema che potra gradatamente di-

5



ventare accessibile alla conoscenza umana. L'upera;osi dire, sta in basso e guarda in alto verso
una vetta dell’'esistenza del mondo e dice a s&a&ted’er quanto piccolo lui possa essere come
uomo, il Vangelo di Giovanni ti permette d’intuirehe nella tua anima s’immerge qualcosa che ti &
affine e che si impadronisce di te come un senfonfieito». Cosi, quando parliamo del Vangelo
di Giovanni, e principalmente la grandezza spil#udegli esseri cosmici, la quale é affine
all'uomo, che penetra nella nostra anima. Ricordieinora, (poiche molti, che sono oggi presenti,
hanno assistito alle conferenze sul Vangelo di Judal sentimento che ci invadeva durante
I'esposizione di quel Vangelo. Tutto cio in cui gteedescrizione del Vangelo di Luca doveva allo-
ra penetrare era diverso. Se nel Vangelo di Giovaupnincipalmente la grandezza spirituale, verso
la quale alziamo riverenti lo sguardo, e che comsaffio magico penetra nell’anima nostra, quan-
do ci abbandoniamo alle comunicazioni di quel Vdmgenel Vangelo di Luca, invece, é l'intimita,
e l'anima stessa che ci muove incontro; e, vorieg,d’intensita di tutto cio di cui le forze
dell'amore sono capaci nel mondo, di cio che ledatel sacrificio compiono nel mondo, quando di
esse possiamo diventare partecipi. Se il Vangeiavanni ci mostra I'Entita del Cristo Gesu nel-
la sua grandezza spirituale, il Vangelo di Lucagene, ci palesa questa Entita nella sua infinita ca
pacita di sacrificio, e ci fa intuire cio che é amuto per virtu di tale sacrificio di amore, cheneo
una forza pari ad altre forze pulsa e vibra atiiswval mondo, nell’insieme dell’evoluzione del
mondo e del’'umanita. E dunque principalmente teato del sentimento, quello in cui vibriamo e
viviamo quando facciamo agire su di noi il Vangdid.uca, ed é I'elemento della conoscenza, che
ci parla delle ultime cause e degli ultimi fini guesta conoscenza, cio che si presenta a noi nel
Vangelo di Giovanni. Il Vangelo di Giovanni parkapsattutto alla nostra conoscenza, il Vangelo di
Luca al nostro cuore; e questo lo si puo sentir&aegeli stessi; ma vi era in noi anche il desmler
di ispirarci, in certo qual modo, a questa disposig fondamentale nelle spiegazioni, che come de-
scrizione scientifico-spirituale diamo di questieddocumenti. Chi nel Vangelo di Giovanni o nel
Vangelo di Luca non ha voluto udire che parole, harveramente udito tutto. Il modo e la maniera
di parlare é stata radicalmente diversa nei duediiconferenze. E tutto deve di bel nuovo essere
differente quando ci avviciniamo al Vangelo di Matt

Nel Vangelo di Luca, tutto cio a cui diamo il nomieamore umano, quale esso era una volta
nell’evoluzione dell’'umanita, lo abbiamo veduto 8eoe nellEssere che é vissuto come Cristo Ge-
su al principio dell’éra nostra volgare. Se facaiache il Vangelo di Matteo agisca su di noi soltan-
to esteriormente, dobbiamo dire, che e anzituttdasumento veramente piu plurilaterale degli al-
tri due, — anzi, sotto un certo riguardo, perfimo plurilaterale di tutti e tre gli altri VangelQuan-
do un giorno esporremo il Vangelo di Marco vedraeshe anche questo, in certo qual modo, €& uni-
laterale. Se il Vangelo di Giovanni ci palesa lamgltezza della saggezza del Cristo Gesu, se il Van-
gelo di Luca ce ne dimostra la forza di amore, llamescrizione del Vangelo di Marco che ci si af-
faccia, al di sopra di tutto, cio che come forzane potenze creatrici — si potrebbe dire — come
splendore del mondo attraversa gli spazii dell’'eme. Ma nel Vangelo di Marco, nell’esplicarsi
dell'intensita della forza dell’'universo, vi € quaka che ci soggioga. Quando veramente arriviamo
a comprendere il Vangelo di Marco & come se laafolel mondo ci venisse rumoreggiando incon-
tro da ogni parte dello spazio. Cosi cio che ssgméa a noi nel Vangelo di Luca e qualcosa che ci
penetra con intimo calore nell’anima, — cio ch@égade nel Vangelo di Giovanni & qualcosa che ci
da speranza per I'anima; ma quando facciamo agite soi il Vangelo di Marco c’invade come un
terrore della potenza e dello splendore delle fald€universo, dinanzi alle quali potremmo quasi
venir meno. Il Vangelo di Matteo e diverso. | ttereenti, e cioe I'elemento cognitivo largo di spe-
ranza e di promesse, I'elemento caldo di sentimenth amore, e anche la maestosa grandezza
dell’'universo, si ritrovano tutti, — si potrebbeali- nel Vangelo di Matteo. Ma essi si trovano, in
certo qual modo, talmente attenuati, che nella &tenuazione ci appaiono molto pit umanamente
affini, che non negli altri tre Vangeli. Di frontdla conoscenza, alla grandezza dell’amore e dello
splendore, quando facciamo agire su di noi gli & Vangeli, ci sentiamo quasi mancare. Tutto
cio sta contenuto nel Vangelo di Matteo — ma voetenuto in modo, che siamo in grado di soppor-
tarlo; ci e tutto umanamente piu affine, di guiba ci possiamo collocare nahdi sottq ma in un

6



dato sensoallato di esso. Dal Vangelo di Matteo non restiamo maiiemtati, sebbene esso con-
tenga pure qualcosa di cio che negli altri tre \@inguo esercitare tale azione. Il Vangelo di Matte
percio, di questi quattro documenti, € il piu gefr@ente umano. Esso e il Vangelo che piu ci rap-
presenta Gesu Cristo come uomo, in modo che quiasd@mmo agire su di noi il Cristo Gesu di
Matteo, in tutte le sue membra, in tutti i suoi,agli sta umanamente vicino a noi. Il Vangelo di
Matteo, sotto un certo riguardo, € come un commpetgli altri tre Vangeli. Cio che negli altri tre
€ a volte troppo grande perché lo si possa ablar&ccbn lo sguardo, ci risulta chiaro, in propor-
zioni ridotte, per mezzo del Vangelo di Matteo.escemprendiamo questo, una luce significativa si
riversera per noi sugli altri tre Vangeli. Dai sitigparticolari tutto questo riesce facile a compre
dere.

Consideriamo ora quello, che vogliamo esaminareampante dall’aspetto dello stile. Perche il
Vangelo di Luca ci possa descrivere come la supi@pacita di amore e di sacrificio di questo Es-
sere, che chiamiamo il Cristo Gesu, sia affluith’umaanita e nel mondo, fece d’uopo ricorrere a
una corrente di umanita, che discende dai tempigrdiali del divenire terrestre; e Luca stesso Ci
descrive questa corrente fin su ai primordii deflanita. — Perché ci venga dimostrato dove 'uomo
puo arrivare con la sua conoscenza e la sua saggeta dove trae principio verso la meta alla qua-
le questa conoscenza puo giungere, il Vangelo ova&ini ci mostra subito, fin dall'inizio, come la
descrizione del Cristo Gesu poggi sul Logos Creastesso. Esso ci indica subito la spiritualita
massima a cui la nostra conoscenza puo arrivar@ah'® subito condotti al culmine, a cui la cono-
scenza possa aspirare, a cio che di piu alto prgyevinel petto umano. Il caso diverso nel Vangelo
di Matteo. Questo comincia coll'indicarci le conidizi ereditarie del'uomdsesu di Nazarethgqua-

li sono venute, per cosi dire, a partire da un mametorico. Esso ci mostra le condizioni ered#ari
entro un singolo popolo; come, in certo qual mddtie le qualita che si trovano riunite in Gesu di
Nazareth, si sieno andate accumulando per vieeditarda Abraham in poi; come, per cosi dire, un
popolo — attraverso tre volte quattordici genenaizio abbia fatto scorrere quanto di meglio aveva
nel sangue, per rappresentare in modo piu perfetiena Individualita umana, forze umane eleva-
tissime. Il Vangelo diGiovanni ci conduce nell'Infinita del Logos; il Vangelo diuca risale
nell'immensita dell’evoluzione dell’'umanita fino alio inizio; il quadro d’un popolo, che dal capo-
stipite Abraham, ha trasmesso per via di eredituéecapacita per tre volte quattordici generazioni
ecco come il Vangelo dWatteoci rappresenta 'uomo Gesu di Nazareth.

Qui si puo soltanto accennare, che a colui, il gualol veramente comprendere il Vangelo di
Marco, occorre, sotto un certo riguardo, conoscere fieefeosmologiche, che scorrono attraverso
tutto il divenire del nostro mondo. Perche il Gri€esu vien descritto nel Vangelo di Marco in mo-
do, che ci vien mostrato, come dal Cosmo sia sti#io in una attivita umana un estratto,
un’essenza di cio, che di solito vive come forzensizhe nellimmensita degli spazii mondiali; ci
viene mostrato come le azioni di Cristo Gesu sigvey, cosi dire, estratti di attivita cosmiche.
L’'uomo-Dio, il Cristo Gesu, come Egli sta sulla fieerquale un estratto, per cosi dire, dell'attivita
solare con tutte le sue immensita, questo € cidlcWiengelo di Marco ci vuol descrivere. Marco
descrive dunque come l'attivita stellare operiaatérso forme umane. — Il Vangelo di Matteo pren-
de pure, in certo qual modo, I'attivita stellarem@opunto di partenza. Nella descrizione della rRasci
ta di Gesu di Nazareth, questo Vangelo ci conduse punto, che, indicandoci la stella che guida, i
tre Magi al luogo di nascita di Gesu, ci fa consage il grande evento cosmico in modo che fatti
cosmici si trovano in un determinato rapporto dativienire dellumanita. Ma il Vangelo di Matteo
non ci descrive un’azione cosmica, come ce la desdrVangelo di Marco; non richiede che si
elevi il nostro sguardo a questa azione cosmicandica tre uomini, tre Magi, e I'azione che
'elemento cosmico esercita su questi tre uomimpe possiamo rivolgerci a quei tre uomini per
sentire cid che essi sentono. E verso 'uomo, dendoe esso ci indirizza, anche quando ci voglia-
mo inalzare a cio che e cosmico; ci indica il 6fle del cosmico nel cuore degli uomini. Lo sguardo
non viene condotto fuori nell’infinita dei mondi,anti viene indicata I'azione dell’elemento cosmi-
CO nei cuori umani.



Vi prego di accogliere questi accenni soltantorigeiardi dello stile. Perché il carattere fonda-
mentale dei Vangeli € appunto quello di descriviireaspetti diversi; € la maniera e il modo come
descrivono che caratterizza cio, che essi ci vaglidire sul massimo evento dell’evoluzione
dell'umanita e della Terra.

E di massima importanza il fatto, che nel princigé Vangelo di Matteo ci viene indicata la pa-
rentela piu prossima per consanguineita di Geddadareth. Cosi vien risposto, in certo modo, al
guesito:

«Come e stata creata questa personalita fisicaesl @ Nazareth? Come si sono andate accu-
mulando tutte le qualita di un popolo, fin dal csigute Abraham, in quella unica Personalita, per-
ché in essa potesse manifestarsi quell’Entita,nchehiamiamo I'Entita-Cristo?» A questa doman-
da ci vien risposto: perche I'Entita-Cristo si gs#te incarnare in un corpo fisico, occorreva che que
sto corpo fisico avesse delle facolta, che poteeseasoltanto, se, sommate tutte le qualita del san
gue di quel popolo che discendeva da Abraham, geeshma veniva ad essere riassunta in quella
speciale Personalita: Gesu di Nazareth. Si devgududimostrare, che questo sangue in Gesu di
Nazareth riconduce veramente per via di generafionial capostipite del popolo ebraico. Percio
'essere di questo popolo, ci0 che questo popolsoprattutto per la storia del mondo, per
'evoluzione dellumanita e della Terra — si trospecialmente concentrato nella Personalita fisica
di Gesu di Nazareth. Che cosa occorre dunque #éiozdanoscere, se si vuol cogliere I'intenzione
del narratore del Vangelo di Matteo, nellintroduze di quel Vangelo? Occorre conoscere
'essenza del popolo ebraico! Occorre poter rispoa@lla domanda: Quale poteva essere il contri-
buto che il popolo ebraico, appunto per la sua lp@a, aveva da dare all’'umanita?

La nostra storia esteriore, le descrizioni storiebteriori materialistiche tengono poco conto di
cio che e stato qui esposto. Nella storia estegbdescrivono i fatti esteriori. Ed essa effettiemn-
te, poiche descrive in modo astratto, considerpapolo quanto I'altro. In questo modo pero il fatto
che e fondamentale per colui che vuol comprendevellizione dell'umanita, passa in seconda li-
nea; e cioe, il fatto, che nell’evoluzione dell’'umta nessun popolo ha il medesimo compito
dell’altro, che ogni popolo ha la propria speciadssione e i proprii speciali compiti. Ogni popolo
deve contribuire la sua parte al tesoro comune,|’efieluzione dell’'umanita deve apportare alla
Terra; e ognuna di queste parti & diversa, € urta pasolutamente determinata. Ogni popolo ha la
sua speciale missione. Orbene, ogni popolo, perf@alettagli delle condizioni fisiche, & costituit
in modo, da poter meglio contribuire la sua pafexsieme dell’'umanita. In altri termini: i corpi
degli uomini che appartengono a uno stesso popokirano una formazione, tanto del corpo fisi-
co, quanto di quello eterico e di quello astrakeuna connessione fra questi corpi — tale da permet
tere ai medesimi di diventare strumenti adattigféattuare il contributo, che ogni popolo deve ap-
portare all'insieme dell’'umanita. — Quale era I'apgp dunque che il popolo ebraico doveva in spe-
cial modo arrecare, e come si plasmo allora I'esseh questa partecipazione del popolo ebraico,
nel corpo di Gesu di Nazareth?

Se si vuol comprendere la missione del popolo ebraccorre esaminare piu profondamente
I'evoluzione generale dellumanita. Sara necessqubdi caratterizzare con maggior precisione
molto di cido che troverete appena accennato neita 48cienza Occulta» e in altre conferenze.
Comprenderemo meglio la parte presa anche dal popbtaico all'insieme dell’evoluzione
dellumanita, se almeno con alcuni tratti carastizi prenderemo per punto di partenza quella
grande catastrofe nell’evoluzione dell’'umanita adiamo il nome di catastrofe atlantea.

Quando la catastrofe atlantea a poco a poco Seestdle condizioni della Terra, gli uomini che
dimoravano allora sul vecchio continente atlanteogearono da Occidente a Oriente. In questa
emigrazione si distinguevano essenzialmente duertgruna corrente che si diresse piu verso set-
tentrione, e un’altra che prese la via del sud.iato percio una grande corrente di umanita di po-
polazione atlantea, che, attraversando Europagpagssia; e se si osserva la regione che circonda
il Mar Caspio, si ha a un dipresso il modo, comestjemigrazione della popolazione atlantea si
gradualmente sparsa. Un’altra corrente invecevaitsa I’Africa odierna, e in Asia si effettuo una
specie di confluenza di queste due correnti, imocerodo come due fiumi che s’'incontrano e for-

8



mano un vortice. Cio di cui ora dobbiamo principeirte interessarci, si €, di renderci chiaramente
conto del modo di vedere, della speciale psichgudsti popoli, o per lo meno delle principali mas-
se di questi popoli, che passarono dall’anticariitke in Oriente. Effettivamente, nella prima epo-
ca postatlantea, l'intiera disposizione dell’aniera diversa da quella che dopo e divenuta, e spe-
cialmente da quella che e presentemente. Tuttdeqoessse di popoli possedevano una percezione
chiaroveggente delllambiente circostante. Gli uaménquell’epoca, potevano ancora vedere, in
certo modo, il mondo spirituale, e anche cio chgi @gene veduto fisicamente, lo vedevano in mo-
do piu spirituale di noi. Vi era percio allora uftmma di vita e di psiche piu chiaroveggente. Spe-
cialmente importante pero e notare, che questacsEggenza della popolazione postatlantea origi-
naria, era, sotto un determinato riguardo, a suta differente, per esempio, dalla chiaroveggenza
della popolazione atlantea stessa, nel vero fietkegoca dell’evoluzione atlantea. Nel vero fiore
dell’'evoluzione atlantea, la capacita chiarovegegedi cui gli uomini erano indubbiamente dotati in
alto grado, era tale, che essi guardavano in mado im un mondo spirituale — e anche durante
guell’epoca guardavano nel mondo spirituale in @uche le manifestazioni del mondo spirituale
esercitavano nell’anima degli uomini degli impulsrso il Bene. E si potrebbe dire perfino: che in
guesto fiore dell’evoluzione atlantea, chi piu eapace di guardare nel mondo spirituale acquistava
maggiore impulso verso il Bene; e chi meno vi patguardare acquistava impulso minore verso il
Bene. Le trasformazioni ormai verificatesi sullarr@eerano indubbiamente tali, che gia verso
l'ultimo terzo dell’epoca atlantea, particolarmepiero nell’epoca post-atlantea, per I'appunto gli
aspetti buoni dell’antica chiaroveggenza erano tséapre piu scomparendo. Coloro soltanto che
erano passati per un’educazione speciale nelldesclimiziazione avevano conservato gli aspetti
buoni della chiaroveggenza atlantea. All'inconti, che per via naturale era rimasto della chiaro-
veggenza atlantea, ha assunto nel corso del teempprs piu carattere tale, che si pud dire: cid che
gli uomini vedevano in quel mondo conduceva contanfalcilita alla visione delle potenze malva-
gie, seduttrici e corruttrici dell’esistenza. Lausgdo chiaroveggente dell’'uomo a poco a poco non
ebbe quasi piu la forza di guardare le forze buome;invece I'umanita ancora poteva vedere cio
che era malvagio — cio che poteva sedurre e cormengli uomini. E in determinate regioni era
sparsa fra la popolazione post-atlantea una folnghidroveggenza tutt’altro che buona, che anzi,
gia per se stessa, era veramente una specie aliitame.

Questo tramontare dell’antica chiaroveggenza erabaccompagnato dallo sbocciare e da una
graduale evoluzione di quella percezione sensohia,riconosciamo come normale per 'umanita
attuale. Le cose che gli uomini vedevano coi locohd nella prima epoca post-atlantea, e che
'uomo vede oggidi con i suoi occhi normali fisinpn esercitavano a quell’epoca influenze corrut-
trici, perché non esistevano ancora le corrispomderze psichiche seduttrici. Quel mondo esterio-
re, che pud diventare ora per 'uomo oggetto diaaypdimento, per quanto la vista di esso possa
oggidi esercitare su di lui la massima seduzioee|'pomo postatlanteo, invece, non costituiva una
tentazione. Egli si sentiva invece tentato, quas\diuppava dei residui ereditari dell’antica chiaro
veggenza; non vedeva quasi piu I'aspetto buonameldo spirituale, ma I'elemento luciferico e
arimanico agiva su di lui con gran forza, in motie egli vedeva le forze e le potenze che potevano
essere seduttrici e ingannatrici. Per mezzo deltectee sue forze ereditarie di chiaroveggenza,
'uomo dunque vedeva le forze luciferiche e arinshei Occorreva percio che le Guide e i Direttori
dell’'evoluzione dellumanita, che dai Misteri riemxano la loro saggezza per la direzione
dell'umanita, disponessero in modo che gli uommmalgrado questa condizione di fatto, potessero
nondimeno arrivare sempre piu al Bene e alla Vefit®ra, gli uomini, che dopo la catastrofe at-
lantea si erano estesi verso Oriente, si trovawageoadi molto diversi di evoluzione. Si puo dire,
che quanto piu ci si inoltrava nell'Oriente, tapia il grado di evoluzione degli uomini era moral-
mente e spiritualmente elevato. In un determinatsg, cio che per via della percezione esteriore si
andava formando come un nuovo mondo, agiva con reempggior chiarezza; esercitava la sua
azione sempre piu in modo, da far agire sugli uotaigrandezza e lo splendore del mondo sensibi-
le esteriore. E cosi succedeva, quanto piu ci k'an@ nell’Oriente. Avevano forti disposizioni in
guesto senso specialmente quegli uomini, i quakwano, per esempio, nelle contrade al setten-

9



trione dell’India odierna, fin sul Mar Caspio, firat’'Oxus e I'Jaxartes. In queste regioni centrali
dell'Asia si era stabilito un gruppo di popolazim@ramente capace di fornire il materiale a parec-
chie correnti di popoli, che si stendevano verseidie parti del mondo — e anche a quel popolo, che
abbiamo spesso caratterizzato nei riguardi deblacemcezione spirituale del mondo, cioe, al popo-
lo indiano antico.

In queste popolazioni del centro dell’Asia, pocop® dopo la catastrofe atlantea, e in parte gia
durante la medesima, il senso per la realta estedm gia fortemente sviluppato. Percido anche
presso gli uomini incarnati in questa regione, areora un ricordo vivo — una specie di conoscen-
za-ricordo — di cio che essi avevano sperimentatanondo atlanteo. E questo ricordo era special-
mente forte presso quella massa di popolazionepohsi diresse verso I'India; essa aveva vera-
mente una forte comprensione per lo splendore aeldm esteriore, essa era la piu progredita in
fatto di osservazione delle percezioni sensorierigsi; ma era quella popolazione presso la quale
piu fortemente era sviluppato il ricordo delle ah& percezioni spirituali dell’epoca atlantea. Boes
guesto popolo si sviluppo percio una forte aspimaeiin alto verso il mondo spirituale, del quale si
ricordava, e cio era una facilitazione per guarder@vamente nel mondo spirituale. Ma al contem-
po vi era il senso, che quello che i sensi esieoifiivano fosse maya o illusione. Percio presso
guesto popolo sorse anche I'impulso a non curagigolarmente del mondo esteriore sensibile,
ma a far di tutto perche I'anima, per mezzo orardi sviluppo artificiale — per mezzo del Yoga — si
potesse elevare a cio, che durante I'antica eptiaatea 'uomo poteva direttamente avere dal
mondo spirituale. Questa peculiarita di svaluthradndo esteriore e di considerarlo come maya o
illusione, e di sviluppare percio soltanto quegpusi, che tendono alla spiritualita — questa aspir
zione, dico, era meno pronunziata presso quellee phaila popolazione, che era rimasta nel Nord
dell'lndia. Questa era pero una popolazione, cliesgava in tragicissima situazione. Tutta la pecu-
liare disposizione del popolo indiano portava I'wmdiano dell’epoca antica a compiere con una
certa qual facilita un determinato sviluppo di Ypgar mezzo di cui poteva di nuovo arrivare alle
regioni, nelle quali era vissuto durante I'epodardea. Gli era facile di superare cio che egliedov
va considerare come illusione; la sorpassava relescenza. Per lui la piu alta conoscenza era
guella di sapere: «questo mondo sensibile e ilhgi@ maya; ma me tu evolvi la tua anima, se ti
dai pena, allora arrivi a quel mondo che risieddrdial mondo dei sensi». L'indiano superava dun-
gue, per mezzo di un processo interiore, cio clmsiderava come maya o illusione, e che egli ap-
punto voleva superare.

Il caso era diverso presso i popoli nordici, i grahgono chiamati, nella stori&riani, in senso
piu stretto, cioé presso i Persiani, i Medi, i Biaeti, ecc. La pure il senso per la visione esterio
per lintelletto esteriore, era fortemente svilufgpana la spinta interiore, I'impulso a voler aare
per mezzo dell’evoluzione interiore, per mezzo i wspecie di Yoga, a cio che 'uomo atlanteo
possedeva in modo naturale, non era in loro speerae forte. Presso i popoli nordici il ricordo
non era cosi vivo da far si, che essi lo trasfose@sin uno sforzo per superare con la conoscenza
l'illusione del mondo esteriore. Presso questi piopordici il ricordo non vi era la disposizione
d’animo deglindiani. Per la loro disposizione diao ognuno di questi popoli, I'lranico, il Persia-
no, il Medo pensava a un dipresso — se si volegsengere con le nostre parole attuali si potrebbe
dire cosi: «se come uomini eravamo una volta neidacspirituale, e se abbiamo sperimentato e
veduto la spiritualita — e se ora ci troviamo teaisif nel mondo fisico, davanti a un mondo che ve-
diamo con i nostri occhi, che comprendiamo conélietto, che & connesso col cervello, la causa di
tutto cio non risiede soltanto nelluomo; e cido ched da superare non si pud superare soltanto
nell’interiorita dell’'uomo; non si riuscirebbe aenite di importantex». L’lranico avrebbe detto: «poi-
che 'uomo é disceso in basso, non soltanto si ésgere verificata una trasformazione nell’'uomo,
ma si deve essere trasformata anche la Natur&tpecta che vi € sulla Terra. Non pud quindi basta-
re, che noi uomini lasciamo tutto quello che obtia cosi come sta, e diciamo semplicemente: «e
tutto illusione, maya», e saliamo senz’altro nehohw spirituale! Cosi veramente modifichiamo noi
stessi, ma non cio che si € modificato nell'intienondo circostante». Percio egli non diceva: «la
maya si estende la fuori — io stesso sorpassemtajoeya, trionferd in me stesso della maya e cosi

10



arrivero al mondo spirituale!» No! egli diceva:udmo fa parte dell’intiero mondo circostante; non
e che una parte di esso. Quando dunque cio chen® diel’'uomo, e che é disceso da altezze divi-
ne, deve essere trasformato, dovra trasformarssottanto cio che & nel’'uomo, ma anche cio che
e nell’ambiente che lo circondal»

Questo atteggiamento diede a questi popoli speeigkn’impulso a lavorare energicamente alla
trasformazione e alla rielaborazione del mondo. tkéeim India si diceva: «il mondo € disceso in
basso, cio che ci offre ora € maya!» piu a Nomitva: «certamente, il mondo é disceso; ma dob-
biamo modificarlo in modo che esso diventi di bebwvo spirituale!» Meditare, meditare sulla co-
noscenza, questo era il carattere fondamentalpogello indiano. Questo popolo se la sbrigava con
il mondo dando il nome di illusione o di maya gtlercezioni dei sensi. Forza d’azione, energia
esteriore, volonta di trasformare cio che vi éaathtura esteriore, questo era il carattere fondame
tale degli Iranici e degli altri popoli nordici. &sdicevano: «cio che ci sta d’attorno e discedo da
divino; ma 'uomo é chiamato a ricondurlo al divindCio che, in ultima analisi, si trovava gia nel
carattere popolare degli Iranici, venne elevattoahmo e potenziato con la piu grande energia dalle
Guide spirituali che provenivano dai Misteri.

Si puo comprendere completamente — anche estenbtemecio che si svolgeva a Oriente e al
Sud del Mar Caspio, soltanto quando lo si paragomacio che si svolgeva piu al Nord, in regioni
dunque che confinano con la Siberia attuale, cdRussia attuale, fin dentro in Europa. Ivi erano
uomini, che avevano conservato lI'antica chiarovaggen allo grado, e presso i quali, sotto un cer-
to riguardo, I'equilibrio si manteneva fra la pdskia dell'antica percezione spirituale e la vis&
sensoria, il nuovo pensiero intellettuale. Per grarte di loro era ancora possibile la visione del
mondo spirituale. Se si considera il carattereudista loro visione nel mondo spirituale, la quade e
indubbiamente gia discesa a un gradino inferiongresso queste popolazioni era essenzialmente,
come oggi si direbbe, una chiaroveggenza infeasteale, vediamo che ne risulta, per il complesso
dell’evoluzione dellumanita, una determinata cansmza. Un uomo dotato di questa specie di
chiaroveggenza diventa un uomo speciale, il suatteae riceve una determinata tendenza. E cio si
vede particolarmente presso quelle popolazioni,pdesedevano, come carattere popolare, questa
chiaroveggenza inferiore. Un uomo siffatto ha esisdmente tendenza a richiedere dalla natura
circostante cio che gli occorre per il sostentamelala propria vita, e di fare il meno possibitr p
trarlo dalla natura. Egli sa in conclusione — aashe I'uomo odierno dotato dei sensi sa che vi so-
no le piante, gli animali, ecc. — che vi sono deliita divino-spirituali, che risiedono in tutedo-
se; perche egli le vede. Egli sa, pure, che quedig divino-spirituali sono potenze dietro leigént
fisiche; ma egli le conosce con tanta precisioaeprétendere da esse che, senza molto suo lavoro,
gli conservino anche l'esistenza in cui lo hannstpoSi potrebbero addurre molti esempi, che sono
espressioni esteriori della disposizione d’aningeksentimento di questi uomini astralmente veg-
genti. Ma ne esporremo qui uno solo.

Nell’epoca che ora e importante per noi di consicertutte queste popolazioni dotate di una
chiaroveggenza gia in via di decadenza erano popjpolanomadi, le quali senza essere stabili, sen-
za fondare nessuna dimora fissa, si aggiravano qmas®ri, non prediligevano nessuna speciale
contrada, non coltivavano nemmeno in particolar so che la Terra offriva, ed erano anche
pronte volentieri a devastare cio che avevanoatiadt quando occorreva loro qualcosa per il so-
stentamento della vita. Ma a contribuire con lalopera a elevare il livello della coltura, e a tra
sformare la Terra, queste popolazioni non eranpodie. Cosi € sorto il grande e importante con-
trasto, da annoverarsi forse fra i piu importaedi’dvoluzione post-atlantea: il contrasto fra gees
popolazioni piu nordiche e le popolazioni iranicReesso gliranici si sviluppo I'aspirazione a inge
rirsi nel divenire di cio che accadeva attornoral@ prendere stabili dimore, a guadagnarsi col la
VOro ci0 a cui Si puo aspirare come uomo e comenitmaa trasformare dunque veramente la natu-
ra per mezzo delle forze spirituali umane. Taleagnaunto in queste regioni I'aspirazione maggiore
degli uomini. E accanto a questi si spinse invearsw il Nord quel popolo, che guardava nel mon-
do spirituale, che era, per cosi dire, a «tu perctn le entita spirituali, ma che non lavoravaewel

11



tieri, non era stabile, e che non s’interessavattaffdi far progredire il lavoro colturale nel mand
fisico.

Questo é forse il maggior contrasto che si sia &onesteriormente nella storia dell’epoca post-
atlantea, e che & semplicemente una conseguendivelsi generi di evoluzione delle anime. E il
contrasto che anche la storia esteriore conosediea; sebbene ne ignori le cause. E il grande con-
trasto fralran e Turarm si conosce questo contrasto anche nella stoaanpon se ne conoscono le
cause. Ora le indicheremo.

Nel Nord — in Siberia — Turan, era quella massaatiolazioni dotata in alto grado di residui
ereditari di una chiaroveggenza astrale inferitaequale, come conseguenza di questa vita nel
mondo spirituale, non aveva ne tendenza, ne imegttio per fondare una coltura esteriore, ma che,
essendo questi uomini di natura piu passiva e avpadino spesso come sacerdoti dei maghi e de-
gli stregoni inferiori, si occupavano, quando aitava di spiritualita, di magia inferiore, anzripe
no in parte di magia nera; al Sud era I'lran, quetigioni, cioe, in cui per tempo sorse aspirazene
trasformare con i mezzi piu primitivi, per mezzdladorza spirituale umana, cio che ci vien dato
nel mondo sensibile, perché potessero sorgeredstguodo delle colture esteriori.

Questo ¢ il grande contrasto fra Iran e Turan.elmfiodo il mito, la leggenda ci indica, come la
parte piu progredita degli uomini di questa coltamigrasse dal Nord nella regione, che abbiamo
chiamata Iranica. E quando ci viene parlato di Geédngjuel Re che dal Nord ha condotto i suoi
popoli giu verso I'lran; quando nella leggenda ieine narrato che Gemscid ricevette da quel Dio,
che gradatamente verra riconosciuto e che eglim@da Ahura Mazdao, un pugnale d’oro, con |l
guale doveva compiere la sua missione sulla Tdolbiamo renderci conto: che al re Gemscid, il
guale ha tratto ed evoluto i suoi popoli dalle neagsave dei Turanici, venne data, con quel pugna-
le d’oro, I'aspirazione alla saggezza, che & callagon le forze esteriori del’'uomo, I'aspirazione
la quale evolve di bel nuovo le forze decadute eolapenetra e le pervade di quanto 'uomo puo
acquistarsi di forza spirituale sul piano fisicaugdto pugnale d’oro ha scassato la Terra come un
aratro, ha reso il terreno coltivabile, ha portalllumanita le prime e piu primitive scoperte, e ha
continuato ad agire e tuttora agisce in tutto ¢ioud gli uomini si gloriano come di conquiste cell
loro civilta. Ed e importante che il re Gemscidgilale &€ disceso dal Turan nelle regioni iraniche,
abbia ricevuto da Ahura Mazdao questo pugnale dre conferisce agli uomini la forza di elabo-
rarsi il mondo esteriore dei sensi.

La medesima entita, dalla quale proviene questmadegd’oro, € anche il grande ispiratore di
guella guida della popolazione Iranica, che coraysoi come Zarathustra, o Zoroastro, Zerdusht. E
fu Zarathustra, in epoche primordiali — poco dopaeatastrofe atlantea, che impregno quel popolo,
che aveva tendenza a permeare la coltura estelidoeza spirituale umana, dei beni che pote trar
fuori dai sacri Misteri. Per questo Zarathustrael@/dare a quei popoli, che non possedevano piu
I'antica capacita atlantea di guardare nel mondatsale, nuovi orizzonti e nuove speranze verso il
mondo spirituale. Cosi Zarathustra apri la viauigpesso abbiamo parlato, per la quale i popoli
dovevano vedere che nel corpo di luce solare estesi trova soltanto il corpo esteriore di un Esse
re spirituale elevato, che egli — in contrappodi® @ccola aura umana — chiamo la «Grande Aura»,
Ahura Mazdao. Egli cosi voleva indicare che qué&stsere, ancora in vero molto lontano, discende-
rebbe una volta sulla Terra, per unirsi sostanzabe con essa nella storia dell’'umanita, e per con-
tinuare ulteriormente la sua azione nel divenirfwieanita. Zarathustra cosi indicando a questi
uomini Ahura Mazdao, indicava lo stesso che é wispill tardi nella storia contéristo.

Zarathustra o Zoroastro compi per la nuova umauktatlantea un’opera grande e possente;
'umanita, priva di divinita, & stata da lui nuovamte portata all’ascesa alla spiritualita — eghde
ridato la speranza che gli uomini, con le forze ardiscese sul piano fisico, potessero nondimeno
arrivare alla spiritualitad. L'antico Indiano arriva a tornare all’antica spiritualita, in un detemato
modo, per mezzo della disciplina del Yoga. Una maueia e stata aperta agli uomini per mezzo di
cio che Zarathustra ha portato all’'umanita.

Orbene, Zarathustra aveva un importante protettoRrego notare, che parlo di Zarathustra co-
me di un essere, che i Greci gia i ponevano 5080@ma della guerra di Troia, e il quale non ha

12



percio niente a che fare con quello che la stater®mre indica come Zarathustra, e neppure con co-
lui che viene indicato come Zarathustra all’epoc®akio. — In queste antiche epoche Zarathustra
aveva un protettore, che puo essere indicato aokendivenuto poi comune, di Gushtasp. Abbiamo
dunque in Zarathustra una natura sacerdotale piesskea ci rivela il grande spirito solare, Ahura
Mazdao, quella Entita che deve essere per gli udeiguida per risalire dal piano fisico alla spiri
tualita — e in Gushtasp abbiamo la natura regalepldi che era disposto a fare sul campo esteriore
tutto cio che le grandi ispirazioni di Zarathugtiatevano diffondere nel mondo. Era percio inevita-
bile, che queste ispirazioni e queste intenziowi shfacevano valere nell’antico Iran per mezzo di
Zarathustra e di Gushtasp venissero a urtare éooha vi era immediatamente al Nord di questa
regione. E in seguito di questo urto si sviluppietézamente una delle piu grandi guerre mai state
nel mondo, guerra di cui la storia esteriore pdatfarma, perche si é verificata in tempi primor-
diali. Lo scontro fra Iran e Turan fu potente. Deesta guerra, durata non decenni, ma secoli,si svi
luppo una determinata disposizione d’animo, la eusr lungo tempo € perdurata nell'interiore
dell’Asia — questo stato d’animo si puo esprimemalipresso nel modo seguente:

L’lranico, 'uomo di Zarathustra, diceva a sé steaff'incirca cosi: «ovunque si guardi vi & un
mondo, disceso invero dalla spiritualita divina, o si palesa ora come decaduto dalle primiere
altezze. Dobbiamo presupporre, che tutto cid cheeatiorno a noi come mondo degli animali, delle
piante, dei minerali fosse prima piu elevato, e sis|acaduto in decadenza; 'uomo pero ha la spe-
ranza di ricondurlo di nuovo in alto». Consideriarper esempio, I'animale. Parliamo in modo da
interpretare con le nostre parole cio che viveMaseatimento dell’'uomo iranico e parliamo a un
dipresso come un maestro parlerebbe a scuola essuolari, per caratterizzare una siffatta disposi-
zione di animo; potremmo allora dire: «Guarda dié t attornia, tutto cio era prima piu spirituale;
ora e caduto in decadenza. Il lupo, per esemajriale che sta nel lupo, I'essere sensibile che tu
vedi, e disceso, e caduto in decadenza. Anzitso aon palesava prima le sue cattive qualita. Tu
pero, se germogliano in te delle buone qualitaaseogli le tue buone qualita e le tue forze spiri-
tuali, puoi addomesticare I'animale; puoi intesser&i le tue buone qualita. Dal lupo puoi allora
formarti un cane addomesticato che ti serve! Nebla nel cane hai cosi due esseri, che caratteriz-
zano, in certo modo, due correnti nel mondox». @iini, che impiegavano le loro forze spirituali
per elaborare il mondo, circostante, erano in coadi di addomesticare gli animali, di elevarli a
un gradino superiore — mentre gli altri, che nonpstavano cosi le loro forze, lasciavano gli ani-
mali cosi come erano, in modo che questi hannotdosadere sempre piu in basso. Queste sono
due forze diverse, che si palesano nel seguentedtnimo: «se lascio la Natura cosi com’e, essa
sprofonda sempre piu in basso: allora tutto diveetaaggio. Ma posso volgere i miei occhi spiri-
tuali verso una potenza buona di cui sono segudioga essa mi aiuta, e con il suo aiuto posso ri-
condurre in alto cio che sta per discendere. Quastinza, alla quale posso alzare lo sguardo, mi
puo dare la speranza di un’ulteriore evoluzionexespa potenza s’identificava per gli Iranici con
Ahura Mazdao ed essi dicevano: «Tutto cio che I'agmo fare per nobilitare le forze della natura,
per inalzarle, puo verificarsi, se 'uomo si unisceAhura Mazdao, alla forza di Ormuzd. Ormuzd e
una corrente che tende in alto. Ma se I'uomo lalscizatura com’e, allora si pud vedere come tutto
diventi selvatico. Cio proviene da Arimane!» Silgppo allora la seguente disposizione d’animo
nella regione iranica: «al Nord si aggirano mottmini; essi sono al servizio di Arimane; sono uo-
mini di Arimane, che non fanno che aggirarsi pendndo, e prendere cio che la Natura offre, sen-
za volersi adoperare a spiritualizzarla. Noi paygliamo unirci con Ormuzd, con Ahura Mazdao!»

Cosi veniva sentita nel mondo la dualita che veall@a ad affiorare. Cosi si sentiva nell’'lran e
nel Turan. Cosi sentivano gl'lranici, gli uomini darathustra; e cido che essi cosi sentivano lo
espressero anche nelle leggi. Essi volevano orgam@da loro vita in modo, che nella legislazione
esteriore venisse ad esprimersi la tendenza veéa#fo.|Questa era la conseguenza esteriore
dell'insegnamento di Zarathustra. Cosi dobbiamtapadell’opposizione fra Iran e Turan. E quella
guerra, di cui la storia occulta c’informa con taekattezza, la guerra fra Ardsciasp e Gushtasp, de
qguali uno era Re dei Turanici e I'altro era Pratedtdi Zarathustra, questa guerra dunque la vedia-
mo continuarsi come contrasto fra Nord e Sud, rdeposizione d’animo delle due regioni di Iran

13



e di Turan. Se comprendiamo questo, vedremo seoda&rZarathustra una determinata corrente
animica sull'intiera umanita, dove egli ha esetoita sua azione.

Era necessario caratterizzare anzitutto l'intiarolieu», I'intiero ambiente nel quale Zarathustra
si trovava situato. Poiché sappiamo che quellaviddalita, la quale s’'incarno nel sangue che da
Abraham era scorso attraverso tre volte quattogdaierazioni, e che viene presentata nel Vangelo
di Matteo come Gesu di Nazareth, era I'individ@atii Zarathustra. E abbiamo dovuto rintracciarla
anzitutto dove essa dapprima a noi si affaccid;epelca postatlantea. E ora sorge il quesito: in
guale modo il sangue che da Abraham scorreva met@dia attraverso le generazioni era proprio
guello piu tardi meglio adatto per la corporeit&Zdrathustra? Difatti una delle seguenti incarnazio
ni di Zarathustra € Gesu di Nazareth.

Percheé questa domanda possa essere sollevatessame sollevare prima un quesito riguardo
al centro che si manifesta in questo sangue erirouna risposta. Nell'individualita di Zarathustra
troviamo questo centro, che s’incarna in questg@amlel popolo ebraico. Esporremo domani, per-
ché é proprio da questo sangue, da questo popwarathustra ha dovuto trarre la sua corporeita.

14



Conferenza |l

Sara necessario, nelle prime conferenze di questm, di ripetere alcune cose gia dette nelle
conferenze sul Vangelo di Luca. Alcuni fatti delita del Cristo Gesu si possono capire soltanto se
si confrontano questi due Vangeli.

Cio che piu importa per l'intima comprensione deingelo di Matteo ¢ il fatto, che quella Indi-
vidualita, della quale questo Vangelo principalneetitintrattiene, proviene, in quanto a corporeita,
da Abraham, e attraverso I'eredita per tre voltatiqudici generazioni porta in se, per cosi dire, u
estratto dell'insieme della nazionalita degli Abrandegli Ebrei; che questa Individualita, per il
cultore della scienza dello spirito, € la medesaha chiamiamo Zoroastro, o Zarathustra. leri ab-
biamo descritto, in certo qual modo, 'ambienteegste nel quale questo Zoroastro o Zarathustra
ha esercitato la sua influenza. Sara necessarmresgnche alcune delle concezioni del mondo e
delle idee che dominavano nei circoli di ZarathausBisogna dire, cioe, che nella sfera, in cuienell
epoche primordiali Zoroastro o Zarathustra esereitéua influenza, sorgeva una concezione del
mondo, che nelle sue grandi linee & di grande itapaa. Basta enunciare alcune delle massime
che sempre possono essere considerate come insagpnanello Zarathustra piu antico, e queste
poche sentenze gia ci indicano le profonde basirdigdra concezione postatlantea del mondo.

Esteriormente gia nella storia ci vien detto, chelljnsegnamento, nellambito del quale opero
anche Zarathustra, proveniva da due principii, iclitkchiamo come principio di Ormuzd, entita
buona e luminosa, e principio di Arimane, entitdeterosa e malvagia. Ma al contempo, nella de-
scrizione esteriore di questi sistemi religioseng anche detto: che questi due principii — Ormuzd,
o0 Ahura Mazdao, e Arimane — risalgono alla lorata@l un principio comune: Zeruane Akarene. —
Che cosa e questo principio unitario (in certo maquoamordiale, dal quale derivano gli altri due
principii che si contrastano nel mondo? Si tradzieriane Akarengeneralmente con le parole «l
tempo increato». Si puo dunque dire che la dotlindarathustra riconduce in ultimo al principio
primordiale, nel quale dobbiamo vedeiiecalmo fluire del tempo nel corso del momddndub-
biamente queste parole di per sé stesse gia sigmifj che non si puo tornare a chiedere I'origine d
questo tempo, di questo corso del tempo. — E imptetche questa idea appunto penetri chiara-
mente nella nostra coscienza; cioe, che si pu@madi una cosa qualsiasi del complesso cosmico,
senza essere interiormente giustificati a unac&eiteriore delle cause di un siffatto primo Prnc
pio. Il pensiero esteriore astratto degli uominiagdo gli vien indicata una causa, di rado si rasse
gna a rinunziare a cercare e ricercare sempreutgecdi quella causa, e a rivolgere i concetti, per
cosi dire, eternamente indietro, in modo da dowerare a ricercare nuove cause. Se si vuol vera-
mente rimanere sul terreno della scienza delloitSisogna rendersi conto, per mezzo di profon-
da meditazione, che la ricerca dell’origine, debasa, deve pur fermarsi, deve finire a un date pun
to, e che dopo di quello, se ancora si continuaiedere delle cause, non si fa altro che un semplic
giuoco del pensiero. Nella mia «Scienza Occulta» ho awtena questo fatto relativo alla teoria
della conoscenza. Ho detto che quando si vedoneddighi sopra una strada, si potrebbe chiedere,
che cosa li ha prodotti? Si puo rispondere: leguhituna carrozza. Si puo chiedere oltre: dove si
trovano le ruote della carrozza? Si puo chiederehgei solchi sono stati tracciati dalla carrozza,
come risposta ci verra detto: perché essa e pasghdastrada. Si puo chiedere ancora: perche la
carrozza e passata sulla strada? e si puo aveaspdsta: perche essa ha dovuto condurre un uomo
su quella strada. Ma con queste domande si ainaénfente alle considerazioni, che hanno spinto
'uomo a servirsi della carrozza. E se non ci ggsta a questo, al fatto, cioé, che 'uomo ha avuto
guesta intenzione, e si chiedono ancora le caugeedtdita intenzione, si arriva finalmente a smatrrire
il contenuto effettivo intrinseco della questionei si impiglia in un giuoco di parole. — Cosi se€c
de pure per le grandi questioni delle concezionndmali; a un dato punto bisogna arrestarsi. In or-
dine a cio che risiede a base della dottrina datbarstra bisogna arrestaasitempo, al calmo fluire
del corso del tempdQuell’insegnamento divide a sua volta il tempau® principii, o per dir me-
glio, da esso fa emanare due principii, un primcimiiono, un principio Luce, che ho caratterizzato

15



assai concretamente nella mia ultima conferenzaeconmcipio di Ormuzd, e un altro principio
malvagio, un principio delle Tenebre, il princigio Arimane. Orbene, questa concezione primor-
diale persiana poggia sopra una base straordinani@nimportante, e cioe, che tutta la malvagita, il
male del mondo, tutto cio che nel suo aspks$ioo deve essere indicato come oscurita, come tene-
bre, non eoriginariamentemalvagio, tenebroso, non € un male. Questo appgunfatto notare, che

il pensiero persiano primordiale considera, pengse, che il lupo, — che relativamente rappresen-
ta, in certo qual modo, qualcosa di selvaggio, diviagio, qualcosa in cui opera il principio di Ari-
mane — si é sviluppato verso il basso, quando grahbandonato a se stesso, e il principio di Ari-
mane pote agire in lui; che dunque, in questo sehsmpo e disceso da un essere, al quale non pos-
siamo negare il Bene. Secondo la concezione prialergersiana e ariana, a base di ajnenire

sta il fatto che la malvagita, la cattiveria, il lmaiene creato, perché cio che era buono nel guo p
miero aspetto per un’epoca anteriore, ha conseyasto suo antico aspetto anche nelle epoche
successive, — che dunque, invece di modificargeda diprogredire ha conservato I'aspetto adatto

a un’epoca anteriore. Tutto cio che & malvagiouase cattivo, proviene, secondo la concezione
primordiale persiana, semplicemente dal fatto, I@spetto di un essere, che in un’epoca passata
era buono, é rimasto tale qual’era nell'’epoca ssgiee, invece di modificarsi in conformita di que-
sta. E l'urto che si verifica fra un siffatto modio essere, trasportato da un’epoca anteriore in
un’epoca successiva, e cio che e progredito, faemada lotta del Bene con il Male. La lotta fra il
Bene e il Male, secondo la concezione primordiaisipna, altro non €, dunque, che la lotta fra cio
che nell'attualita ha forma giusta, e cio dn&sporta nell’attualita l'antica forma. Il Male non é
dunque urMale assolutpma soltanto uBene spostatahe era buono in un’epoca passata. Il Male
dunque che si affaccia nell’attualita, comparisome un fatto, che conserva nell’attualita un’epoca
anteriore. La dove primae il poi ancora non stanno in lotta fra di loro, scorréotat il Tempo in-
diviso, il Tempo non realmente scisso nei suoi@ingomenti.

Questa € una concezione profondamente importaméetroviamo qui fra le prime popolazioni
postatlantee, nella dottrina di Zarathustra. Questacezione, che possiamo anche considerare co-
me il principio fondamentale della dottrina di Z#wmastra, racchiude in se, quando € considerata in
modo giusto, proprio cio che ieri abbiamo potutmatiarizzare da un determinato aspetto, e che ve-
diamo tanto spiccatamente in quelle popolazionuapp che si poggiavano sulla dottrina di Zara-
thustra. Presso tutte queste popolazioni troviaanmohoscenza della necessita, che questi due mo-
menti, nati, per cosi dire, dalla uniforme corredé tempo, si pongano nel tempo 'uno di fronte
all'altro — e soltanto netorsodel tempo vengano superati; la conoscenza detiesséa, che sorga
il nuovo e si conservi il vecchio, e che nel pareda vecchio e nuovo venga gradatamente rag-
giuntolo scopo del mondo e particolarmente lo scopo dédara. Questa concezione, quale ora e
stata caratterizzata, risiede a base di ogni eiaiezsuperiore, che sia sorta da cio che proviahe d
Zarathustrismo. Dacché nelle epoche ieri desayitelle regioni si possono indicare come dimora
primordiale dello Zarathustrismo, questa dottrmajnque si € presentata, ha esercitato la sua azio-
ne (e vedremo subito con quale infinita forza héoagelle epoche successive); essa ha agito in
modo, da instillare il contrasto fra vecchio e noidw tutto cid che operava; e ha esercitato azione
profonda.

Zarathustra poté agire cosi profondamente su leigpoche successive, perché quando si elevo
fino all'iniziazione piu alta, alla quale alla sepoca si potesse arrivare, si era educato duepdisce
li. Gia ho parlato di loro. — A uno di questi, egisegno tutto cio che riguarda i misteri delloapa
che si distende sensibilmente intorno a noi, -otaib, dunque, che sono misteri danultaneo
all'altro discepolo, egli insegno tutto cio che sanisteri dektempofluente, misteri dell’evoluzione,
dello sviluppa Ho anche accennato al fatto, che in un discepaiamine quello che esisteva fra que-
sti due grandi discepoli e Zarathustra, a un detetm momento si verifica qualcosa di speciale,
che, cioé, il Maestro puo sacrificare ai suoi dietequalcosa della propria entita. E Zarathustra,
guale egli era nell’epoca in cui era Zarathustedladoropria entita ha sacrificato ai suoi due ehsc
poli il suo corpo astrale e il suo corpo etericindividualita di Zarathustra, I'intima sua essenga
€ conservata, in sé racchiusa, per sempre nuogenaxioni. Ma cio che in certo modo eravéste

16



astrale di Zarathustra, il corpo astrale, in cdi egyissuto come Zarathustra in epoche primordiali
dell’'evoluzione post-atlantea, questa veste astwdile, era cosi perfetta, talmente impregnata
dall'intiera essenza di Zarathustra, che non peme le altre vesti astrali degli uomini, ma rimase
chiusa in sé stessa. Nel divenire dei mondi, dagblucri umani siffatti possono conservarsi in se
racchiusi, per virtu della profondita dell'individlita che li ha portati. E il corpo astrale di Zara
stra rimase conservato. E quel discepolo, che axegauto da Zarathustra I'insegnamento dello
spazio e i misteri di tutto cio che di seé pensiraultaneamenté nostro spazio sensibile, rinacque
in quella personalita, che nella storia vien chieif@oth o Ermetedagli Egizi. E questo discepolo
rincarnato di Zarathustra destinato — cosi c’'insdgrricerca occulta — a divenire il Thoth o Ermete
Egizio, doveva, non soltanto consolidare in seotaib che in un’incarnazione anteriore egli aveva
ricevuto da Zarathustra, ma doveva anche effettgaesto consolidamento per virtu del fatto che,
nel modo consentito dai sacri Misteri, gli venneoirporato, versato, infiltrato il corpo astralegch
era stato conservato, di Zarathustra stesso. @udividualita di questo discepolo di Zarathustra r
nacque come inauguratore della civilta egiziageesto Ermete o Thoth venne incorporato il corpo
astrale dello stesso Zarathustra. Nel’Ermete edimviamo dunque un organo diretto dell’entita di
Zarathustra. E con questo organo, e con cio chexegVa portato seco dal suo discepolato con Za-
rathustra, Ermete influi sulla civilta egizia, eggsa opero tutto quello che di grande e di impteta
essa contiene.

Perche si potesse verificare cido che & successmeezo di questo missionario di Zarathustra,
doveva naturalmente esservi una popolazione adtanto fra quelle popolazioni, in cui vi erano
uomini, emigrati dalle regioni atlantee verso ildSahe si erano stabiliti nell’oriente dell’Africe,
avevano conservato gran parte del genere atlantenatoveggenza, vi era terreno fertile, atto ad
accogliere cid che Ermete, il discepolo di Zaraftayspoteva inoculare. E 1a, che I'essenza
dell’'anima della popolazione egizia si scontro canche Ermete poteva dare, e da questo incontro
si formo la coltura egizia. Questa, ormai, era anggedel tutto specialali coltura. Riflettete che
tutto cio che contiene i misteri della contempoii@neli cio che coesiste nello spazio, era stao tr
smesso come prezioso dono a Ermete dal suo magmstathustra. E perché questo dono e stato
possibile, Ermete possedeva nella sua saggezzegop che di pit importante era stato in potere
di Zarathustra. Spesso abbiamo rilevato, essecarkdtteristica piu spiccata dell'insegnamento di
Zarathustra, che egli indicava ai suoi seguaaiipo solare, la luce esteriore e il corpo di lusea
esteriore del sole, e mostrava loro, come quesimoceolare non fosse che l'involucro esteriore di
un’Entita spirituale elevata. Dunque di tutto cliecsta a base dello spazio come entita dell'intiera
natura, di cid che e simultaneo, ma che procedg@eattraverso il tempo di epoca in epoca e si
palesa a una determinata epoca, di tutto cio Zasatnaveva affidato i misteri a Ermete. Tutto cio
che promana dal Sole e da questo ulteriormentalgppa era in potere di Ermete. E questo appun-
to egli poteva deporre nelle anime di coloro, cfame provenuti dalla popolazione atlantea, perche
gueste anime, come per dote naturale, gia aveves® stesse guardato i misteri solari e di questi
avevano conservato qualcosa nella memaiidto, in linea progrediente, era in evoluzione: si sono
evolute, progredendo, tanto le anime di colorajalgdovevanaaccoglierela saggezza di Ermete,
guanto Ermete stesso.

Il caso e diverso per il secondo discepolo di Zarsira. Egli aveva accoltatti quei misteri che
si riferiscono al corso del tempo, e doveva pedaatcogliere assieme a quelli cid che esiste
nell’evoluzione come arresto del vecchio e del mj@mome opposizione, come polarita in azione.
Ma anche per questo discepolo Zarathustra avevdicao una parte della propria entita, in modo
che anche questo secondo discepolo pote, rinascaoeeere il sacrificio di Zarathustra. Mentre
dunque l'individualita di Zarathustra rimase conséa, gli vennero distaccati gl'involucri; essi ri-
masero pero intatti e non perirono, perché eraad tenuti assieme da un’individualita cosi poten-
te. Questo secondo discepolo, il quale aveva ricehausaggezza ddlempo — in contrapposto alla
saggezza dell8pazio- ricevette, a un determinato momento della suzarnazione, il corpo eteri-
co di Zarathustra, che questi aveva pure sacrificaisi come aveva sacrificato il suo corpo astrale
Questo discepolo di Zarathustra rinato, altri naméMosé In Mose, nella sua prima infanzia, vie-

17



ne incorporato il corpo eterico di Zarathustra. e Lradizioni religiose realmente basate
sull’occultismo contengono, in modo occulto, tutid che ci riconduce a quei segreti, che ci ven-
gono insegnati dalla ricerca occulta. Se Mose lesles¢epolo rincarnato di Zarathustra e in lui do-
veva venire incorporato il corpo eterico consenditdarathustra, doveva verificarsi in lui qualcosa
di specialePrimache egli ricevesse, come gli altri uomini le ricew, le impressioni corrisponden-

ti allambiente circostanteggrima che le impressioni del mondo esteriore potessengfpare nella
sua individualita, I'eredita miracolosa che eglvedwea ricevere da Zarathustra ha dovuto essere in-
filtrata nella sua entita. Questo appunto ci vieimnebolicamente raccontato, quando e dettdre«
egli venne posto in una cassetta e immerso nekfiuwid che rappresenta una meravigliosa inizia-
zione. Un’iniziazione consiste nel fatto, che 'umnper un determinato tempo, rimane segregato
dal mondo esteriore, e che durante quel tempaehievinstillato cido che egli deve accogliere. Men-
tre Mose, dunque, stava cosi segregato, pote datenminato momento, essere in lui incorporato il
corpo eterico conservato di Zarathustra. Cosi fiotie in lui quella mirabile saggezza de¢mpo
trasmessagli nel passato da Zarathustra, e digtiuo®e era dotato, e che poteva manifestare mo-
strando, in immagini adatte al suo popolo, la saggelella consecutivita del tempo. Percio in Mosé
le grandi immagini della Genesi possono presengarngi comdmmaginazioni esteriordella sag-
gezza del Tempo, saggezza che proviene da Zanathlske erano la conoscenza rinata, la saggez-
za rinata che Mose aveva ricevuto da Zarathustrgudsta si era consolidata nella sua interiorita
per il fatto, che egli aveva ricevuto l'involucrtedaco di Zarathustra stesso.

Ma per un processo cosi importante per I'evoluzidelumanita non puo bastare, che vi sia un
iniziato a inaugurare un movimento culturale, bextsiorre pure che cio che una siffatta grande in-
dividualita ha da immergere corgerme culturalepossa venir versato nel relativo e adeggaio
me del popoloE se vogliamo esaminare il germe del popoloakeldel popolo, in cui Moseé poteva
immergere cio che da Zarathustra gli era statoneaso, sara bene che ci occupiamo di una certa
peculiarita della saggezza stessa di Mose.

Mose dunque, in una precedente incarnazione, at@a discepolo di Zarathustra. Egli aveva ri-
cevuto allora la saggezza del Tempo e quei misteriabbiamo indicato, cioe: che in tutte le epo-
che il vecchio viene a cozzare col nuovo e cheidlaa@rge un’opposizione. Perché Mose potesse
collocarsi con questa saggezza nell’evoluzionéuednita, occorreva chegli stesso, con la sag-
gezza di genere diverso da quella di Ermete, docadse nell'evoluzione rappresentandovi
un’opposizione. E cosi e successo. Possiamo dineete ricevette da Zarathustra la saggetiz-
ta, per cosi dire la saggezza solare, cioé, la cemascdi cio che in essenza vive misteriosamente
nell'involucro fisico esteriore della luce e delrpo solare, cid dunque, che va per digetta. Non
cosi Mose. Questi ha ricevutpiellasaggezza, che 'uomo conserva piuttosto nel ceteoco piu
denso, che non nel corpo astrale. Egli ha riceguilla saggezza, che non alza soltanto lo sguardo
al sole e domanda: che mai emana dall'Essere Sotaseche comprende anche cio cheositrap-
ponealla luce solare, al bene solare — cio khera su di sesenza tuttavia lasciarsi deteriorare —
cio che e terrestre, che e diventato denso, chegengialla Terra come diventato vecchio, come so-
lidificato — saggezza terrestrdunque, la quale vive bensi nedleggezza solarena che nondimeno
e saggezza terrestre. | segreti misteridieénire terrestredel modo come I'uomo si evolve sulla
Terra e ha evoluto la sostanzialita terrestre elfieril sole si & distaccato dalla Terra: ecco ti@ c
Mose aveva ricevuto. Questa pero € appunto lamagi@r cui, se consideriamo la quistione non
esteriormente, ma interiormente, negl'insegnameénkrmete troviamo come un’assoluta opposi-
zione alla saggezza di Mosé. — Senza dubbio vi serte concezioni nell’epoca presente, che nella
considerazione di siffatte quistioni seguono iinpipio, che di notte tutte le mucche sono grigie!
Esse vedono ovunque cio che vi ha di uniformeralligrano molto quando, per esempio, ritrova-
no nella dottrina di Ermete cio che vi e in queliaosé: in questa una trinita, in quella una téni
— qui un quaternario, e la un quaternario. Ma donscriesce a poco. A un dipresso € come se Si
volesse educare qualcuno alla botanica senza iasggla differenza per cui la rosa, per esempio,
si distingue dal garofano, ma gli s’'indicasse satiacio che vi € di uguale in ambedue; Cosi non si
arriva a niente. Dobbiamo sapere in che cost#a si differenziano fra di loro — e anchedag-

18



gezzeE cosi dobbiamo anche sapere che la saggezzasdi 8ta affatto diversa da quella di Erme-
te. Ambedue provenivano bensi da Zarathustra; mpardap come anche l'unita si scinde e si mani-
festa nei modi piu diversi, cosi pure Zarathusteglel a due suoi discepoli rivelazioni di generd cos
differente.

Se lasciamo agire su di noi la saggezza di Ernretdamo tutto cid che ci rende il mondo lumi-
noso, che ci palesa quale sia I'origine dei moadipme la luce eserciti in essi la sua azione. Ma
nella saggezza di Ermete non troviamo i concdi®,@ palesano al contempo come, in ajweni-
re, il prima operi suldopq come il passato venga a trovarsi in lotta cqprésente, e come le tene-
bre si contrappongano alla luce. Nella saggezZarmiete, in fondo, non € contenuta la saggezza
terrestre, che ci fa comprendere come la Terreag\wluta,conl’'uomo, dopo il distacco dal sole.
La particolare missione invece della saggezza dséVidovette essere quella, di far comprendere
all'uomo la Terra, nel suo divenire, dopo il distaaal sole. Cio che Mosé doveva apportarci, era
saggezza terrestre, — e ci0 che Ermete doveva @ascsaggezza solare. Moseé dunque, quando ri-
corda tutto cio che ha ricevuto da Zarathustrapeviluminato sul divenire terrestre, sulla evolu-
zione terrestre del’'uomo. Egli, in certo modoparte da cio che e terrestre. Ma questo terrestre e
stato scisso dal sole, contiene, in certo qual modaiflesso dell’elemento solare; I'elemento ¢err
stre gli muove incontro e s’incontra coll’elemerstolare. E percid anche la saggezza terrestre di
Mose ha dovuto effettivamente incontrarsi nell’esiza concreta con la saggezza solare di Ermete.
Questi due indirizzi dovevano incontrarsi. Il chejla sua realta, anche esteriormente ci viene mi-
rabilmente rappresentato nell’'urto fra Mosé, cosua iniziazione, e la saggezza di Ermete. Nella
sua nascita in Egitto, nell’emigrazione del suoglopn Egitto, nell'urto del popolo di Mosé con il
popolo egizio di Ermete, vi € il riflesso esteriol@l’'urto della saggezza solare con la saggezza te
restre; saggezze, che ambedue provengono da Zstraththe pero si riversano entrambe in corren-
ti di evoluzione affatto differenti sopra la Tercde insieme devono collaborare e coincidere.

Orbene, quella saggezza che é collegata con i imég¢odlisteri si esprime sempre in modo del
tutto speciale sui misteri piu profondi degli evamhani, come pure degli eventi in generale. Gia a
Monaco, nelle conferenze sui «Misteri della stdmialica della Creazione», ho accennato al fatto,
che di fronte a queste grandi verita, le quali abbiano in generale non soltantadmonei suoi
piu profondi misteri, ma anche i fatti mondialisgaordinariamente difficile parlare di queste cose
in un linguaggio esteriore accessibile. Le nosamie spesso sono veramente dei vincoli per noi;
perché esse hanno un significato pregnante preplarat da lungo tempo. E quando, con le grandi
verita che si rivelano all’anima nostra, ci avviamo al linguaggio, e vogliamo riversare nelle pa-
role cio che si rivela a noi interiormente, sorge Uotta contro questo strumento cosi debole del
linguaggio, il quale, sotto un certo riguardo, eastdinariamente insufficiente. La banalita piu
grande che mai sia stata detta nel corso del X®ise della piu recente cultura in generale, e che
infinite volte é stata ripetuta nell’epoca dellataauga, si €, che ogni reale verita si possaraspei
in modo semplice, e che il linguaggio, con le sarenke di espressione, serva appunto di norma per
dimostrare se qualcuno possegga o no la veritagidata frase altro non esprime se non che coloro
i quali 'enunciano, non posseggono la vesdfeettivg ma soltanto quelle verita che sono state tra-
smesse loro attraverso il linguaggio nel corsosdebli, e che essi si contentano di foggiare um poc
diversamente. Per siffatta gente il linguaggio ficante, ed essa non sente la lotta in cui spesso
si trova impegnati con il linguaggio. Quando oceadire qualcosa di grande e di possente questa
lotta si affaccia pur troppo con estrema forzaaalina.

A Monaco gia ho indicato, come, nel Mistero Rosi@no «La Porta dell’'Iniziazione», la fine
della scena nella «sala di meditazione» abbia catgo a una fiera lotta con il linguaggio. Cio che
I'jerofante doveva dire in quella scena al discepdicosa di cui soltanto una minima parte poteva
venir riversata nel debole strumento del linguaggio

Orbene, nei sacri Misteri appunto si esprimevasegreti pitu profondi. Percio in tutte le epoche,
si é sentito nei Misteri, quale debole strumento ikilinguaggio e quanto inadeguato a rendere
immagine di cio, che veramente si vuol dire. Da gei Misteri in tutti i tempi la spinta a ricerea
mezzi di espressione per quello che I'anima speriava interiormente. E i mezzi di espressione

19



piu deboli risultarono essere quelli, che 'uomasErva da secoli per I'uso esteriore, per i rapport
esteriori. Invece risultarono adatte le immagitie si palesano quando si svolge lo sguardo fuori
nelle vastita dello spazio: le costellazioni, ikrgere di una determinata stella in una data epoca,
I'occultazione a un determinato momento di undaigér mezzo di un’altra, insomma, le immagi-
ni, che si ottenevano in questa guisa, si potevapiegare bene per esprimere cid che in un deter-
minato modo si svolge nell’anima umana. Spiegheevdimente di che si tratta.

Supponiamo che si volesse dire, che a una detelanépaca un grande evento doveva verificar-
si, per il fatto che un’anima umana, appunto altgpeica, diventava matura a sperimentare qualco-
sa di grande, da trasmettere ai popoli; o chelsisge dire, che il relativo popolo, o una grande pa
te dell'umanita aveva raggiunto uno speciale statoaturita ed era salita nell’evoluzione a un de-
terminato grado, (cosi veniva determinato il catetyevoluzione di questo popolo a una data epo-
ca) — e che si volesse dimostrare come in quegiolpwenisse a stabilirsi una individualita — pro-
veniente forse da tutt’altra parte. Cosi il culmoel’evoluzione di questa individualita veniva a
coincidere con il culmine dell’evoluzione dell’arandel popolo, — e supponiamo che si volesse
esprimere questa coincidenza nella sua singoldrittio cio, che in un tal caso si poteva dire col
linguaggio, non avrebbe avuto azione abbastanzadgrger riversare nel nostro sentimento
limportanza di un evento siffatto. Veniva percigpeesso in quest’altro modo: il coincidere della
massima forza di una singola individualita con lassima forza di una singola Anima di popolo €,
come quando il Sole sta nella costellazione dehkge da li irradia la sua luce. Venne allora preso
il segno del Leone per rappresentare, con espresfigurata, il fatto che doveva venire segnalato,
in tutta la sua forza, nell’evoluzione dell’'umaniGio che si palesava cassteriormentanello spa-
zio mondialediventd un mezzo di espressione per cio che dgsveellumanita Da questo pro
vennero le espressioni impiegate nella storia w®idinita e che sono tratte dal corso degli astri. Es
se erano mezzi di espressioni per i fatti spiritnall’'umanita. Quando viene detto, per esempio,
che il sole sta nel segno del Leone, e che per ongéizan evento celeste, come il coprirsi del sole
con una determinata costellazione, viene simbolkde espresso un evento nell'evoluzione
dell'umanita, puo succedere che le persone surii@ invertano il significato, e credano che tut
ti gli eventi che si riferiscono alla storia delfianita fossero prima velati nel mito, in eventitira
dalle stelle; mentre in realta, per esprimere ti@ s svolgeva nell’'umanita, venivano tratte selo |
immagini dalle costellazioni degli astri. Realmeihteero € sempre il rovescio di cio che le persone
superficiali prediligono. (Tutto cio torna a comiparanche oggi esteriormente — in modo, che si di-
ce lo stesso ma all'inverso. — «Queste cose possesere vere, possono persino essere dimostrate.
— Ma...»).

Questo rapporto con il cosmo dovrebbe riempirairisenso di profondo rispetto per tutto cio
che ci vien detto dei grandi avvenimenti dell'’emtine dell’'umanita, e che viene espresso in im-
magini tratte dall’'esistenza cosmica. Ma vi e ti#aun rapporto occulto fra I'insieme
dell'esistenza cosmica e cid che si svolge neitesiza umana. Cio che si svolge sulla Terra € un
riflesso di cio che succede nel cosmo. Anche I'mop della saggezza solare di Ermete con la sag-
gezza terrestre di Mosé, come si effettua in Egétsotto un determinato rapporto una copia, un ri-
flesso, di attivita esteriori nel cosmo. Immagivatielle determinate influenze che dal sole irradin
sulla Terra, e altre influenze che dalla Terraflg@ttano nello spazio mondiale; non & per noi findi
ferente in quale punto dello spazio queste dueientte s’incontrino; perché a seconda che esse
s’incontrano vicino o lontano, anche 'azione degto incontro fra raggi irradiati e quelli riflessi
sara diversa. Orbene, il cozzo fra la saggezzatmene la saggezza di Mosé nell’antico Egitto ve-
niva rappresentato nei Misteri mododa potersi paragonare con un fatto, che in foedopndo la
nostra cosmologia spirituale, si era gia altraavekerificato nel Cosmo. Sappiamo che originaria-
mente vi fu un distacco fra sole e Terra, che @didrra rimase per qualche tempo ancora unita con
la luna, e che poi una parte della Terra si st&cotosse nello spazio, dove é rimasta come nostra
attuale luna. La Terra dunque ha rimandato coma luma parte di se nello spazio mondiale verso il
sole; e simile a tale «irradiazione» della Terreswel sole fu il peculiare processo dell'inconino
Egitto della saggezza terrestre di Mosé con laesaggysolare di Ermete.

20



La saggezza di Mose, nel suo corso ulteriore, gedcgsa di cui si poteva dire che essa si svi-
luppava, dopo il distacco della saggezza solamaecscienza della Terra e delluomo, appunto co-
me saggezza terrestre, maniodq che, crescendo, mosse incontro al sole e acciisghe come
saggezza diretta proveniva dal sole, e se ne catmeeMa essa si doveva compenetrare con la di-
retta saggezza solare soltanto fino a un determgyaido; oltre quello doveva progredire da sola ed
evolversi indipendentemente. La saggezza di Mosase percio in Egitto soltanto finché ebbe suf-
ficientemente accolto cido che le abbisognava; dapim «l'esodo dall’Egitto dei figli di Mose»,
perche cio che come saggezza solare era statd@deatla saggezza terrestre venisse assimilato e
ormai indipendentemente sviluppato.

Dobbiamo dunque distinguere due parti nella saggdeMose: una, dove la saggezza di Mose
si sviluppa nel grembo della saggezza di Ermeteg,rie certo qual modo, ovunque circondata e
I'accoglie in se di continuo; poi se ne distaca sviluppa separatamente dopo I'esodo dall’Egitto,
continua a evolvere nel proprio grembo questa saggei Ermete — e raggiunge in questa ulteriore
evoluzione tre tappe. In che senso deve evoharsagigezza di Mose? — Quale € il suo compito? I
suo compito deve essere quello di ritrovare lad@bsole. Essa € diventata saggeereestre Mo-

Sé nasce, e con cio che Zarathustra gli ha dato,saggio sullderra. Egli deve ritrovare la via e la
cerca nelle diverse sue tappe, impregnandosi peitaa tappa della saggezza di Ermete. Poi si
evolve piu oltre; cido che egli attraversa su questasi puo meglio rappresentare con immagini di
processi cosmici. Quando cio che succede sullaT@niverbera nello spazio, allora, sulla via del
sole, incontra dapprima Mercurio — (sappiamo gie ci0 che nell’astronomia abituale € Venere,
nella terminologia occulta invece vien chiamato &leio — i due nomi s’invertono — e cosi pure cio
che viene abitualmente chiamato Mercurio, in sexswnlto € Venere). — Se dunque dalla Terra ci si
muove verso il sole, s’incontra dapprima I'elemeMi@rcurio, piu oltre s’'incontra I'elemento Vene-
re, e poi 'elemento solare. Mose doveva percituppare cio che aveva ereditato da Zarathustra in
processi interiori dell’anima, e in modo che swila del ritorno egli potesse ritrovare I'elemente s
lare. Egli vi si doveva dunque evolvere fino a @tedminato grado. Cio che egli ha impiantato co-
me saggezza nella civilta occidentale, doveva ppési cosi come veniva dato al suo popolo. I
suo cammino percio si svolse in modo che quello Etreete portava direttamente proprio come
raggi irradianti dal sole, Mose lo sviluppo nuovareesulla via del ritorno, a ritroso, dopo di aver
prima accolto parte della saggezza di Ermete.

Orbene, ci vien detto che Ermete, il quale piuitaetine chiamato «Mercurio», ha portato al suo
popolo l'arte e la scienza, il sapere esteriorem@hdo, nel modo come al suo popolo poteva servi-
re. In mododiversq e per cosi dire contrapposto, Mose doveva peaeetirito a questo punto rag-
giunto da Ermete-Mercurio, e sviluppare egli stessitroso la saggezza di Ermete. Questo e rap-
presentato dal progresso del popolo ebraico finm@hento delkpocae delregnodi Davide, il
guale si presenta a noi come cantore reale deiiSa@me profeta divino, che agiva, sia come uomo
di Dio, quanto come portatore di spada — e ancheequortatore dello strumento musicale: Davide,
'Ermete, il Mercurio del popolo ebraico, cosi ééne descritto. Questa corrente della popolazione
ebraica e allora arrivata a tanto, da produrreraresmo, un mercurismo indipendente. La saggez-
za ermetica, che essa aveva accolta, era dunguatarall’epoca di Daviddino alla regione di
Mercurio. La saggezza di Mosé doveva progredir sia del ritorno, fino al punto in cui vi € la
«regione di Venere», se cosi si pud chiamare. lggome di Venere arrivo per I'ebraismo in
guell’epoca, in cui la saggezza di Moseé, cioé guelie si era riversato sulla Terra attraversoa-sec
li come saggezza di Mose, doveva unirsi con un etandel tutto diverso, con una direttiva di
saggezza, la cui radiazione, per cosi dire, preeeda altra parte. Come cio che dalla Terra vien ri
flesso nello spazio incontrsulla via del sole a un dato punto Venecesi la saggezza di Mose
s'incontra, nella «cattivita babilonese», con di call’altra parte viene riflesso dall’Asia. E dun
gue con cio che si manifestava in forma attenuatavisteri di Babilonia e di Caldea, che la sag-
gezza del popolo ebraico, nella sua particolaréugiane, si &€ incontrata nella cattivita babilonese
Come se un viaggiatore partito dalla Terra, e sépeio che vi e sulla Terra, attraversasse la re-
gione di Mercurio e arrivasse a quella di Venersué/enere volesse accogliere la luce solare che

21



su guella si riversa, cosi la saggezza di Mosélse@d che era emanato direttamente dai santuari
di Zarathustra e che si era propagato in formana#tia nei Misteri e nei santuari dei Caldei e dei
Babilonesi; questo e cio che la saggezza di Moselse durante la cattivita babilonese. Ivi la sag-
gezza di Mose si uni con cio che era penetratodileoregioni dell’Eufrate e del Tigri. Ma successe
allora anche qualcosa d’altro. Effettivamente Msiséra incontrato con cio che una volta era ema-
nato dal sole. Mosé — non egli stesso — ma ciaeheatrasmessa@l suo popolo con la sua saggez-
za, conflui inqueiluoghi santi che la saggezza degli ebrei doveleaadurante la cattivita babi-
lonese, conflui, dico, direttamente con I'elemesatare di questa saggezza. Perché nei santuari dei
Misteri dell’Eufrate e del Tigri, che i saggi elmiatonobbero allora, insegnava a quel tempo lo Za-
rathustra rincarnato. All'epoca a un dipresso deditiivita babilonese, Zarathustra era rincarnato,
insegnava in quei Misteri; quel Zarathustra propiliguale aveva ceduto parte della propria sag-
gezza per riacquistarne una parte. Egli stess@tarsempre a incarnarsi e nella sua incarnazione
come Zarathas o Nazarathos divento il Maestro ddgki condotti nella cattivita babilonese, che
impararono a conoscere i santuari di queste regioni

La saggezza di Mosé s’incontrd cosi nel suo carebsuo progresso, con cio che Zarathustra
stesso aveva potuto divenire, dopo che dai sanpuatontani dei Misteri, egli si era recato ai san
tuari dell’Asia anteriore. In questi, egli diventhenaestro dei discepoli iniziati della Caldea eabi
cuni singoli maestri iniziati, nonche di coloroguali ora accoglievano la fecondazione della loro
saggezza mosaica da quella corrente, che potduaefferso di loro per il fatto, che cio che Zara-
thustra aveva una volta insegnato al loro signaeog Mose, poteva ora essere da loro nuovamente
accolto direttamente da Zarathusstasso nella di lui incarnazione come Zarathas o Nahasat
Questo era stato il destino della saggezza di Méssa aveva tratto di fattyigine da Zarathustra;
era stata trapiantata in una regione stranierac@&mee se un essere solare venisse portato giu, con
gli occhi bendati, sulla Terra — e dovesse subladel ritorno ricercare tutto cio che aveva perduto
Cosi Mose era discepolo di Zarathustra; nella sisiemza nella civilta egizia egli si trovo in modo
che tutto quello che Zarathustra una volta gli avéato tornava a risplendere nella sua interiorita.
Ma era come se egli, segregato nel campo dell'teotastre, non sapesse donde gli risplendesse — e
muovesse incontro a cio che una volta era sole.pEgtedeva in Egitto verso la saggezza di Erme-
te, la quale portava cio che era saggezza di dstthper vialiretta e non per viaiflessacome la
portava Moseé; e dopo che di quella ebbe accoltaffecienza, la corrente della saggezza di Mose
prosegui direttamente nella propria evoluzioneplefaendare, all’epoca di Davide, una saggezza
ermetica diretta, una scienza e un’arte proprisa @ndo incontro al sole, dal quale era uscita con
una forma, in cui dapprincipio aveva dovuto mosiraelata.

Zarathustra, nelle scuole babilonesi antiche, deleera anche maestro di Pitagora, poteva in-
segnare soltanto, come e possibile d'insegnarenidaterminato corpo, limitato, cioé, dagli stru-
menti di quel corpo. Perche Zarathustra potessenesge completamentdelemento solare, che
una volta aveva potuto esprimere e aveva trasnmeg&smete e a Mose, e perché lo potesse espri-
mere con unauovaforma adatta al progresso dell’epoca, gli occaren involucro corporeo, che
fosse strumento degno e adeguato al progressept®tf. Soltanto in una forma condizionata da un
corpo come quello da lui prodotto nell’antica Bahih, Zarathustra poteva produrre di nuovo cio
che aveva trasmesso a Pitagora, ai savii ebracgeelli caldei e babilonesi, che al sesto secolo
prima di Cristo erano capaci di ascoltarlo. Rigoaadcio che Zarathustra poteva insegnare, era pro-
prio come se la luce solare fosse sorta prima $ieikée e non potesse venire direttamente sulla Ter-
ra, come se la saggezza di Zarathustra non pgpesssarsi nella syarimitiva forma, ma soltanto
in formaattenuata Perche la saggezza di Zarathustra potesse opalesugrimitiva forma, oc-
correva che Zarathustra si circondasse di un cadatto. Questo corpo adatto poteva formarsi sol-
tanto in un modo affatto speciale, che si potretdserivere a un dipresso nel modo seguente.

Abbiamo detto ieri che vi erano in Asia tre divegeneri di anime di popolo; l'indiana al Sud,
I'iranica, e la turanica nord-asiatica. Abbiamotdeathe queste tre specie di anime si sono formate
per il fatto, che la corrente nordica della popalae atlantea si era mossa verso I'Asia e dadrai
irradiata. Un’altra corrente attraverso pero I'&&ie mando i suoi ultimi rampolli fin dentro

22



all’elemento turanico. E la dove s’incontrarono sfeedue correnti, cioe, quella nordica emigrata
dall’'Atlantide inAsia e quella che dall’Atlantide si era estesa attrsw&Africa, si verifico una pe-
culiare miscela; venne, cioé, a formarsi una papofee, dalla quale & poi sorto il popolo ebraico.
Con guesta popolazione & successo qualcosa dabp€enitto cio che abbiamo detto essere rimasto
indietro come chiaroveggenza astrale-etericdeicadenzae che presso alcune popolazioni era di-
ventato sotto questa forma un male, in quanto, donu@a sua ultima fase, era diventato una chia-
roveggenza esteriore, in quella gente che fornpiflolo ebraico, si volse verso l'interiore. Tutto
cio prese una direzione affatto diversa; anzichésaasi nell'azione esteriore di una chiaroveggen-
za inferiore, quale avanzo dell’antica chiaroveggeatlantea, si presento invece in questo popolo
come azione organizzatrice nell'interiore del corfp@ che esteriormente era qualcosa di decaden-
te, cio che, essendo rimasto conservativo, erantiit@ un elemento decadente della chiaroveggen-
za, compenetrato dall’elemento arimanico, progmeedce in modo giusto, divenendo una forza at-
tiva nell'interiorita dell’'uomo, una forza organetzice nell’interiorita del’'uomo. Non si esplicava
nel popolo ebraico in una chiaroveggenza ritartigtéensi organizzava la corporeita e la rendeva
cosi coscientemente piu perfetta. Tutto cio cheguréTuranici era decadente esercitd invece azio-
ne creatrice e trasformatrice presso il popoloiebr&ossiamo dire percio: nella corporeita del po-
polo ebraico, la quale per via di eredita nellasaomguineita era stata trasmessa da generazione in
generazione, tutto cio che aveva compiuto il sagpte come visione esteriore, cio che non doveva
piu essere visione esteriore, ma doveva passane attro campo di azione per trovarsi nel suo giu-
sto elemento, cio che aveva dato la forza aglivdliadi guardare spiritualmente nello spazio e nel-
le regioni spirituali, cid che era decaduto pres3aranici come avanzo di chiaroveggenza, tutto
cio, dico, agiva in questo piccolo popolo ebraigariodo da essere rivolto invece verso l'interiore.
Tutto cio che presso gli Atlantei era divino-spidte operava nel popolo ebraico nell’interiorita,
formava gli organi, esercitava azione plasmatridecsrpo e poteva percio folgorare nel sangue del
popolo ebraico come coscienza divina nell’intetéorNel popolo ebraico era come se tutto cio che
I’Atlanteo vedeva quando dirigeva lo sguardo chiaggente nelle varie direzioni dello spazio, fos-
se risorto intimamente — completamente rivolto ediisiteriorita — come organo della coscienza
del popolo ebraico, come coscienza di Jahve olthwie come coscienza del Dio nell’interiorita.
Questo popolo trovo il Dio che é diffuso nello spaznito al proprio sangue; si trovd compenetra-
to, impregnato del Dio che sta disteso nello spazisapeva che questo Dio viveva nella sua inte-
riorita, nella pulsazione del suo sangue.

Mentre dunque da un canto, come ieri abbiamo dascovediamo contrapposti Iranismo e Tura-
nismo, e mentre oggi contrapponiamo Turanismo edi&fino, vediamo cio che e decadente presso
i Turanici, pulsare nel suo progresso e nel sumeteo, come piu tardi doveva essere, nel sangue
del popolo ebreo. Tutto cio che I'Atlanteo ha vigtove in modo da essere sentito interiormente, e
si unisce in un’unica parola: nella parola JahJdelmova. Come concentrato in un unico punto, in un
unico centro della coscienza di Dio, viveva induttliscendendo per le generazioni di Abraham,
d’Isacco, di Giacobbe ecc. nel sangue delle gemerianvisibile, ma interiormente sentitquel
Dio, che alla chiaroveggenza atlantea si € rivedi@tro a tutti gli esseri, che ora era il Dio sah-
gue di Abramo, Isacco e Giacobbe e conduceva qgestrazioni da un destino all’altro. In questo
modo I'esteriore era diventatoteriore: venivasperimentatpnon piu veduto, e non veniva piu in-
dicato con diversi singoli nomi, bensi con un umoone, con: «lo sono, I'lo sono!» Aveva assunto
una forma affatto diversa. Mentre durante I'epotdanéea I'uomo lo trovava dappertutto dove
'uomo non era, fuori nel mondo — ora invece loserea dove ha il suo centro: nel suo lo — e lo sen-
tiva nel sangue, che scorre attraverso le genemazigran Dio dell’'universo é diventato ora quel
Dio del popolo ebraico, il Dio di Abramo, d’'lsaceadi Giacobbe che scorre nel sangue attraverso
le generazioni.

Cosi viene fondato quel popolo, di cui esaminerglmmani la speciale missione interiore per
I'evoluzione dell'umanita. Oggi abbiamo potuto solio accennare al primissimo punto della costi-
tuzione del sangue di questo popolo, in cui & catnat® tutto cido che nell’epoca atlantea 'uomo ha

23



lasciato penetrare in sé. Vedremo quali mistenietegi svolgono ircio a cui soltanto abbiamo ac-
cennato, e impareremo a conoscere la peculiareandiwuel popolo, dal quale Zarathustra ha po-
tuto prendere il suo corpo per quell’Essere che&madmo come Gesu di Nazareth.

24



Conferenza Il |

Prima di svolgere oggi il nostro tema, vorrei coetgie con una spiegazione grafica cio che ieri
e stato detto. Ho fatto notare che nei proces$edseluzione dell'umanita — specialmente quando si
tratta dei grandi importanti processi della nosisestenza — v’ha qualcosa che si pud esprimere in
modo caratteristico, per mezzo di un linguaggittdaraper cosi dire, dai processi del Cosmo. Ho
spiegato I'impossibilita di rappresentare con paidinarie, in modo chiaro e anche profondo, cio
che vi & da dire intorno a questi grandi Misteri.

Quando vogliamo caratterizzare quel processo iraptetche si pud chiamare I'azione reciproca
dei due grandi discepoli di Zarathustra, Ermeteénotfi e Mosé, converra rappresentarlo come la ri-
petizione di un grande processo cosmico, tenendtbqmero che quest’ultimo deve da noi certa-
mente essere interpretato nel senso della saggeza#a, nel senso della scienza occulta. Per rap-
presentarci questo processo cosmico dobbiamo woraaritutto indietro con lo sguardo a
guell’epoca, in cui la nostra Terra si € distacckthsuo sole, in cui ambedue, per cosi dire, hanno
continuato a svolgere vita propria nel cosmo cantrcendipendenti. Possiamo rappresentarci que-
sto processo schematicamente, raffigurandoci iremotissimo passato I'assieme della sostanziali-
ta della Terra e del sole come un tutto, quasi camgrande corpo mondiale, che in un passato
primordiale si & scisso. Indubbiamente occorre serfgmer presente, che cosi non teniamo conto di
altri processi cosmici, che di pari passo accomaamo il distacco del sole dalla Terra, come, per
esempio, la scissione degli altri pianeti del rmsistema solare. Per il nostro scopo possiamo non
occuparci dapprima delle condizioni di tempo digjualtri distacchi, e possiamo dire: una volta
dunque si e verificata, una scissione in modo @fisagno ora a secondo dell'astronomia moderna —
ma schematicamente) che il sole ha formato un@engrla Terra ne ha formato un altro.

Terra

Jo!?

Se dunque consideriamo questo momento della soessiella Terra dal sole dobbiamo anzitutto
tener conto, che torniamo cosi con lo sguardo ahenan cui cid che viene ora indicato come «Ter-
ra» conteneva ancora in se, nel proprio grembsostanzialita della nostra «luna» attuale, di guisa
che in certo modo si trovano di fronte la Terra lgiluna — e il sole. Tutto cid che prima di questo
distacco esisteva, in fatto di forze spiritualidige, si € scisso in modo che, per cosi dire, Igh e
menti piu grossolani, le attivita piu dense, piogpolane, andarono con la Terra, mentre le attivita
spirituali eteriche piu tenui, piu elevate, andaranl sole. Ora dobbiamo rappresentarci, che duran-
te un certo tempo non breve Terra e sole svolsevoluzione della loro vita separatamente I'uno
dall'altra — che dapprima tutto cio che emanavasdé verso la Terra era di natura affatto diversa
da quelle influenze che si dimostrano oggidi attiad sole sulla Terra. Abbiamo cosi dapprima
un’esistenza della Terra, una vita della Terra sihgalesa, per cosi dire, come una vita interiore,
chiusa, della Terra, che poco accoglie della vithsle e di cid che spiritualmente — e, nella sua
espressione, fisicamente, — irradia dal sole Stgl@a. In questa prima epoca del distacco del sole
dalla Terra, quest’ultima, in certo qual modo, ardecontro a un inaridimento, a un disseccamen-
to, a una mummificazione; e se la Terra avessdr@id a conservare la luna nel suo seno la vita
che oggi vi e sulla Terra non sarebbe mai statailpges Mentre la Terra conteneva ancora in sé la
luna, la vita del sole non poteva esercitare pia@rdela sua azione; cio ha potuto verificarsi selta

25



to piu tardi, dopo che la Terra ebbe distaccateédeio che oggi, € la luna, nonché le entita siirit

li che sono collegate con la luna, come pure léasagalita della luna. Orbene, a questo distacco
della luna dalla Terra e collegato anche qualcéa&ral Dobbiamo renderci chiaramente conto, che
tutto cio che chiamiamo oggi vita sulla nostra @esire evoluto lentamente e gradatamente. E nella
scienza dello Spirito indichiamo anche le successondizioni, che si sono andate formando e svi-
luppando e che hanno reso possibile la vita teereabbiamo difatti, prima, I'antica esistenza sa-
turnia, poi, I'antica esistenza solare, I'anticess&nza lunare e soltanto alla fine la nostra eset
terrestre. Dunque, cio che indichiamo qui cometad>» del sole o anche come passata unione
della Terra con il sole; é stato preceduto da phwcessi di evoluzione di natura affatto diveesa;
cioe, dall’esistenza saturnia, da quella solara guklla lunare, dalla quale poi soltanto si e @eol
finalmente la nostra esistenza terrestre. E quémd@rra comincia con la sua forma attuale, essa
ancora e unita con la sostanza di tutti i pianieé appartengono al nostro sistema solare, i quali s
differenziano poi soltanto piu tardi. Questo diffieziarsi e I'effetto di forze che hanno agito diean
I'esistenza saturnia, solare e lunare.

Orbene, sappiamo che durante I'esistenza satuomasisteva una configurazione della materia,
della sostanza, come quella di oggi. Corpi soliguidi, o acquei, o anche formati di gas, di vagor
o di aria non esistevano ancora sull'antico SatuN®ll’intiera sua compagine vi era qualcosa che
esisteva soltanto conoalore vi era una semplice differenziazione di caloma semplice struttura
di calore sull’antico Saturno. Possiamo dunque: dimatico Saturno aveva soltanto un corpo di ca-
lore e tutto cio che si evolveva su di esso sivex@ nell’elemento del calore. — Non occorre qui
che io ripeta, che dico questo, sapendo benissinamtq sia impossibile per la fisica odierna
d'immaginarsi un siffatto corpo costituito di satalore; il «calore» del resto oggidi & per la fisic
attuale soltanto una condizione, e non qualcosmslianziale. Ma la fisica attuale non ci riguarda,
dobbiamo occuparci soltanto della verita.

L’evoluzione continua il suo progresso dal corpocdiore di Saturno al successivo stato
dell'antico sole. In questo il corpo di calore @it&no si densifica, in certo qual modo, come tsta
descritto nella mia «Scienza Occulta». Naturalmente parte del calore rimane: ma il corpo di ca-
lore si densifica in parte, e diventa la condizigassosa, aeriforme del sole. Ma con questo proces-
SO & connessa hon soltanto una densificazionenofeaina rarefazione. Si verifica con cio anche
un’evoluzione in alto verso lduce Possiamo dunque dire: se passiamo dallo statcaldre
dell'antico Saturno allo stato del Sole, arriviaenan mondo il cui corpo ha in sé aria, calore e.luc
E se poi dal sole procediamo oltre, all’anticostanare, che ha preceduto il nostro stato teggstr
troviamo che si presenta di bel nuovo una dengifcee; troviamo ora soltanto uno stato gassoso o
aeriforme, ma accanto a questo, anche uno ataoeo Ma nella direzione opposta, in certo modo
verso la spiritualizzazione, verso I'eterizzaziosie¢ verificata pure una modificazione. Vediamo
che durante lo stato lunare non vi e soltanto lo@anche cio che si chiaratere del suonache e
identico all’attuale eterehimica Cio che Viene indicato qui come «etere del suorm»e lo stessa
di cio che indichiamo fisicamente come suono; dukisho non € che un riflesso di cio che la fa-
colta chiaroveggente sente come armonia delle,sferae suono eterico, che vibra e vive attraver-
so il mondo. Parliamo di qualcosa di molto piu ispale, di molto piu eterico, quando parliamo di
guesto etere e di questo suono.

Arriviamo poi dall'antica esistenza lunare allotsteerrestre. In questo la densificazione si attua
fino al solida. Di corpi solidi, come si trovano sulla Terra, nanne erano sull’antica luna; il solido
€ uno stato che si e soltanto formato sulla Tébdiamo dunque ormai sulla Terra calore, elemen-
to di forma gassosa o aerea, elemento acqueouiddige corpi solidi, — e, dall’altra parte I'etere
luce, I'etere-suono e pdietere vitale Questo e cio a cui I'evoluzione sulla Terra évata. Ab-
biamo dunque sulla Terra sette condizioni di nagleanentare, cosi come sull’antico Saturno non
ne abbiamo che una sola, centrale, lo stato dreal@obbiamo percio rappresentarci la nostra Ter-
ra, all'inizio della sua attuale esistenza, quaesiea emerge dall’'oscurita cosmica, quando ancora é
unita col sole e anche con gli altri pianeti, deloho raffigurarcela, dico, come vibrante e vivente i
questi sette stati elementari. Con il distaccosdé& succede pero qualcosa di assai singolare.

26



Per la vita esteriore di oggidi, quale si manifesbgeneri di attivita che dal sole irradiano aull
Terra, si trovano bensi calore e luce; ma a qugesteri di attivita, che appartengono al mondo dei
sensi e rientrano nell'intiero campo della perceeisensibile, non appartengono le estrinsecazioni,
le manifestazioni, dell’etere sonoro e dell’eterale. Ed € per questa ragione pure, che cio che
chiamiamo attivita dell’etere del suono, si martéiesoltanto nelle combinazioni e decomposizioni
chimiche, nei reciproci rapporti insomma dell’esista materiale. E cio che chiamiamo I'azione
dell’etere vitale, quale ci viene irradiata dalesalon pud essere percepita direttamente dall'uomo
in modo analogo alla luce, che diventa per luitthreente percepibile, quando con la percezione
dei sensi egli distingue la luce dall'oscuritagévita che viene percepita nella sua azione neghi-e
ri viventi — ma l'etere vitale, che ci viene irrath, non viene direttamente percepito. Anche la
scienza € percio costretta a dire: che la vita,ectate, € per essa un enigma. — Cosi troviamoi, che
due generi piu elevati di manifestazioni eteridiegere vitale e I'etere del suono, sebbene emanant
dal sole e appartenenti a cio che di piu tenue ardahsole, non diventano pero direttamente mani-
festi per il divenire terrestre. Abbiamo cosi qoak che — sebbene irradiato dal sole — per la perce
zione ordinaria rimane tuttavia nascosto. Di tuito che vive nell’etere sonoro e nell’etere vitale,
diventa sulla Terra percepibile — anche per le o attuali — qualcosa, per cosi dire, di umana-
mente interiore. Non diventano percepibili sullar@ele attivita dirette della vita e dell’armonia
delle sfere, sibbene cid che agisce nell'intierstibazione dell’'uomo.

Orbene, per spiegarvi questo meglio converra oasemuovamente I'evoluzione che 'uomo ha
percorso sulla Terra. Sappiamo che negli antichpiefin nell’epoca atlantea, 'uomo era dotato di
una chiaroveggenza diretta, per mezzo della quale)a sua facolta percettiva, egli guardava, non
soltanto come oggidi, il mondo sensibile, ma potewehe guardare il retroscena spirituale
dell'esistenza sensibile. Come mai poteva arrigatento? Cio era possibile, perché indubbiamente,
per gli uomini di quell’antico tempo, vi era unatst intermedio, fra cio che attualmente abbiamo
come coscienza di veglia, da quando ci si desthéri si addormenta, e cio che chiamiamo lo sta-
to di sonno. Nello stato di veglia 'uomo percepise cose fisico-sensibili. Nello stato di sonnb eg
— 0 la maggior parte degli uomini — oggigiorno, npEIcepiscono dapprima niente; in esso, vivono
soltanto. Se pero s’investigasse chiaroveggententprésta vita dell’'uomo durante lo stato di son-
no, si farebbero delle strane scoperte — stran®, geltanto per I'uomo che osserva il mondo
dall'esteriore. Durante la condizione di sonnoatpn astrale e I'lo dell'uomo — gia lo sappiamo —
stanno al di fuori del suo corpo fisico e di quetierico. Orbene, ripetutamente ho richiamato la
vostra attenzione sul fatto, che non ci si devenegentare il corpo astrale e I'lo, che sono dienot
fuori del corpo fisico e di quello eterico, libr&if a guisa di vaporosa nube — come ordinariamente
si dice — nella vicinanza del corpo fisico. Cio ¢feg mezzo di uno stato di chiaroveggenza inferio-
re astrale, si puod vedere come «vaporosa nubee ehimiamo ikorpo astrale non é che il pri-
missimo inizio di cio che 'uomo palesa durantestato di sonno. E se si tenesse conto soltanto di
guesta nube nella vicinanza del corpo fisico eudillq eterico, cido non varrebbe che a dimostrare,
che abbiamo preso le mosse dalle forme piu basseiatioveggenza astrale. Cio che 'uomo e du-
rante il sonno si espande molto lontano. Effettigata, al momento di addormentarsi, le forze inte-
riori nel corpo astrale e nell’lo cominciano a espersi sull'intiero sistema solare, diventano parte
dell'intiero sistema solare. Da ogni lato 'uomdiece in istato di sonno; assorbe nel suo corpo
astrale e nel suo lo le forze per il rinvigorimewioquesta vita, per potersi poi al risveglio racco
gliere nuovamente negli angusti limiti della su#lepe introdurre in questa cio che nella notte egli
ha aspirato dall'ambiente generale del sistemaeo@uesta € la ragione per cui anche gli occultist
del Medio Evo chiamavano questo corpo spiritualéuteno corpo «astrale», perche esso é colle-
gato con i mondi stellari e da essi attinge le feuee. Possiamo dunque dire: 'uomo, durante il
sonno della notte, si estende effettivamente stifio sistema solare.

Che cosa interpenetra il nostro corpo astrale derdusonno? Quando di notte siamo fuori del
nostro corpo fisico, il nostro corpo astrale e fubato e pervaso dalle «armonie delle sfere», da ci
che di solito si puo estendere soltanto nell’eteed,etere sonoro. Come a un dipresso sopra una la
stra di metallo cosparsa di una determinata polvgrando si passi sulla lastra stessa un archietto d

27



violino, le vibrazioni che pulsano attraverso liadontinuano a pulsare anche dentro questa polvere
e creano le ben note figure sonore cladniche, diasbtte le armonie delle sfere vibrano e pulsano
attraverso I'uomo, ristabilendo 'ordine in cio, @i 'uomo ha recato disordine durante il giorno
per mezzo delle percezioni esteriori dei sensiOEtke vibra e vive attraverso I'etere vitale, jpus
vibra anche attraverso di noi durante lo statcodn® — ma 'uomo non percepisce questa vita inte-
riore dei suoi involucri, quando sta separato dapae fisico e da quello eterico. Nello stato norenal
'uomo possiede la percezione soltanto quando séngen nuovamente nel corpo fisico e in quello
eterico e si serve degli organi esteriori del caepyico per pensare, e degli organi esteriorcdel

po fisico per la percezione sensoria. Ma nellechstiepoche vi erano fra veglia e sonno delle con-
dizioni intermedie, che non possono venir provocagi che in modo anormale, e che nella vita
ordinaria, del resto, non si devono affatto provecaerché pericolose. Nell’epoca atlantea pero
gueste facolta percettive erano sviluppate in muoatonale; erano stati intermedii fra veglia e son-
no. Per mezzo di questi 'uomo poteva trasportargio che viveva e vibrava nell’armonia delle
sfere e nell’etere vitale. Insomma negli anticihnpe, (sebbene nelle attivita terrestri le armoreé d

le sfere e la vita si palesino soltanto negli esgeenti esteriori) 'uomo, per mezzo dell’antica
chiaroveggenza, poteva vedere cio che gli vennali@to dal sole comamonia delle sfere co-

me vita che pulsa attraverso lo spazio. Questa possihilftaco a poco € andata perduta. La porta
per queste percezioni si € chiusa quando 'uompenduto I'antica chiaroveggenza, e invece si
presentato gradatamente qualcosa d’altro: ciofaria interiore del sapere, la forza interiore aell
conoscenza. Cosi soltanto 'uomo ha imparato a taredinteriormente, a riflettere interiormente.
Tutto cio che nella vita di veglia oggidi chiamiamilessione sulle cose del mondo fisico, ecc.
dunque la nostra effettiva vita interiore, tutto si € andato sviluppando soltanto con la scomparsa
dell'antica chiaroveggenza. Una vita interiore cogquella dell’'uomo oggidi, che si esplica in sen-
timenti, sensazioni, pensieri e rappresentaziarties in ultima analisi, forma la parte creativaalel
nostra cultura, 'uomo nei primi tempi atlantei nanpossedeva. Egli, negli stati intermedii fra ve-
glia e sonno, viveva riversato, in un mondo spaliue percepiva il mondo sensibile come nebulo-
samente; a ogni modo questo sfuggiva completanadiateomprensione, alle immagini riflesse in-
teriori della vita esteriore. La vita esteriore ua emerge, mentre I'antica chiaroveggenza grada-
tamente scompare. Possiamo dunque dire: Si & pailogualcosa nella nostra interiorita, che € un
debole riflesso di cio che chiamiamo I'armonia eedfere e I'azione dell’etere vitale. Nella stessa
misura in cui 'uomo si sentiva interiormente riagtopdi sentimenti, di percezioni, che gli riprodu-
cevano il mondo esteriore, e che formarono I'aéitgla vita interiore, € sparita per lui la musica
delle sfere; nella stessa misura in cui 'uomonmslava sentendo un essere dotato di lo, gli € scom-
parsa la percezione dell’etere vitale divino chisgattraverso il mondo. L'uomo ha dovuto acqui-
starsi la sua condizione attuale con la perdi@aini aspetti della vita esteriore. L'uomo cosi; ¢
me essere terrestre, sentiva in se racchiusadachie non poteva piu percepire come irradiatd-dire
tamente dal sole, e oggi, nella sua vita interinog ha piu che un debole riflesso della possente v
ta cosmica, dell’armonia delle sfere e dell’etdtals.

Anche nel corso della conoscenza umana si € \aaficome una ripetizione di cio che e succes-
so nell’evoluzione della Terra stessa. La Terranglo si € distaccata dal sole, sarebbe rimasta rac-
chiusa in se stessa, si sarebbe indurita, se feasta unita piu oltre con tutte le sostanzialitan
le quali essa si era distaccata dal sole. Il sapppdma non poteva esercitare la sua azione nel div
nire terrestre, e cio duro finche si verifico istdicco della luna dalla Terra. Percio quello chEdia
ra ha espulso da sé come luna, dobbiamo conside@mie espulsione di tutte quelle sostanzialita,
che mettevano la Terra nell'impossibilita di acoexg I'azione diretta del sole. E nel respingere da
seé la luna, la Terra apriva completamente il siserese la sua natura agl'influssi, alle attivith de
sole, che era da lei separato; essa si mossertonroedo, incontro al sole. La Terra mando nella
medesima direzione, in cui si era distaccata dal, sma parte del proprio essere, la luna, e questa
allora riverbero l'azione dell’Essere solare sdli&ra, cosi come esteriormente essa riverbera la lu
ce. Il distacco della luna dalla Terra rappreseéniaque qualcosa di sommamente importante: il di-
schiudersi della Terra all'azione del sole. — Qi@ cosi si e verificato cosmicamente doveva anche

28



verificarsi come ripetizione — per la vita delluomLa Terra gia da molto tempo si era aperta
all'azione solare e soltanto allora era arrivatanibmento giusto, perché I'uomo si chiudesse
all'azione diretta del sole. L’azione diretta delesesisteva ancora per gli uomini atlantei neila |
chiaroveggenza, allora gli atlantei accoglievarm aie s’irradiava loro dal sole. E come si € pre-
sentata per la Terra un’epoca in cui essa comaandlurirsi, cosi per 'uomo venne il momento, in
cui egli si trasse indietro, sviluppo una vita miee, e non pote aprirsi alle attivita del soleque-
sto processo di formazione in una vita inferiorecui 'uomo non poteva aprirsi al sole e poteva
sviluppare soltanto in se stesso cio che era unldelflesso dell’azione dell’etere vitale, delkeee
sonoro, dell’armonia delle sfere, questa epoca bumgamente fino dentro all’epoca post-atlantea.

Vi fu percio nei primi tempi dell’evoluzione atla@ una percezione diretta delle attivita solari;
poi gli uomini si chiusero a queste influenze. EmEp queste non potevano piu penetrare negli
uomini e che la vita interiore umana andava a sl \sempre piu fiorendo, i soli Misteri sacri
conducevano i loro seguaci allo sviluppo delle éospirituali, in modo, che 'uomo, per cosi dire,
contrariamente alle condizioni normali terrestgr mezzo di cio che si puo indicare come «Yoga»,
arrivava a percepire direttamente le attivita $o&r svilupparono percio in Atlantide, durante la
seconda meta dell'epoca atlantea, i santuari gnestée chiamati «oracoli», e in mezzo a
un’'umanita, la quale non poteva piu percepire ntmeate I'azione diretta dell’etere sonoro e
dell’etere vitale, venivano, nei santuari degliamg educati degli scolari e dei discepoli deléays
gezza sacra, i quali, per il fatto che reprimeviansemplice percezione dei sensi, potevano percepi-
re I'etere sonoro e l'etere vitale. E questa polisibimase acquisita per i veri santuari dellacge
za occulta, tanto e vero che perfino la scienzerieseé, pur senza capirla, ha nondimeno conservato
ancora una tradizione della scuola di Pitagora,affegma potersi udire 'armonia delle sfere. Ma la
scienza esteriore trasforma subito questa cosidattaonia delle sfere» in un’astrazione — cio che
essa non era — e non s'immagina cio che essa vetamia. Perche in realta, nelle scuole di Pitago-
ra, s'intendeva la facolta di percepire I'armon&@lel sfere come il vero tornare a dischiudersiadell
entita umana all’etere sonoro, all'armonia delkresf al vero etere vitale divino.

Ma chi con maggior forza e grandiosita ha indicate dietro all’azione del sole, cosi come esso
irradia sulla Terra la sua luce e il suo calore; @nche dell’altro, che ¢ attivita sonora, atiwita-
le, le quali non si fanno valere nella vita inteeimmana altro che come un debole riflesso, é stato
per 'appunto Zarathustra, o Zoroastro. E se vaghadradurre il suo insegnamento in una lingua
tratta dalle nostre parole attuali, possiamo dine, egli ha insegnato ai suoi discepoli quanto eegu
«Se elevate lo sguardo al sole, percepite il cadbereefico e la luce benefica che esso irradia sulla
Terra; ma se sviluppate organi superiori, se spitg la percezione spirituale, allora potete perce-
pire 'Essere solare, che esiste dietro alla \olare fisica: percepite allora le attivita del sapa in
queste attivita sonore percepite il significatdalglta!» Cio che di spirituale era per primo pegiee
bile dietro alle attivita solari fisiche, venivadicato da Zarathustra ai suoi discepoli come Ormuzd
come Ahura Mazdao, come la grande Aura del Soleiu€ctira percio facile di comprendere, che la
parola «Ahura Mazdao», tradotta, si potrebbe chiaraache «la grande saggezza», in contrasto a
cio che 'uomo evolve oggidi in se, come «piccaggezza». La grande saggezza € quella ch’egli
percepisce, quando percepisce la spiritualitaalel $a grande Aura Solare.

Cosi un poeta, considerando le antiche epocheedellizione dellumanita, poteva accennare a
cio che € una verita per I'investigatore dello ispie dire:

«Delle sfere fraterne al vivo raggio I'antichissiroanto intuona il Sole e corre infaticato a suo
viaggio come la folgor suole».

Agli esteti naturalmente cido sembrera qualcosacdrcato; essi si rallegrano tanto, quando si di-
ce che Goethe ha commesso una licenza poetica@tmamnguonare il sole. Essi non intuiscono che
cosa sia un poeta come Goethe, il quale non deschie realta, quando dicd:'&ntichissimocanto
intuona il Sole», cioe quello antico, conosciutdl’aatica umanita; perche il sole oggidi ancora ri-
suona cosi per colui che € iniziato.

29



Questo fatto era stato indicato da Zarathustraiaii discepoli; naturalmente egli lo aveva fatto
notare specialmente a coloro, che possiamo chiainsai due piu intimi discepoli, i quali sono poi
ricomparsi nelle loro rincarnazioni come Ermete @skl Egli ha indirizzato quei due discepoli ver-
so cio che risiede dietro al risplendente corparsolin due modi affatto diversi. Ha indirizzate Er
mete in modo, che questi € rimasto in cido che prwvidirettamente dal sole; e ha ispirato Moseé In
modo, da fargli conservare come in un ricordo ¢ie € il mistero della saggezza solare.

Se ora ci rappresentiamo — nel senso della Sciecadta — la Terra dopo il distacco dal sole,
I'uscita delle forze lunari dalla Terra, e tuttcamiio dopo lo schiudersi della Terra al sole, allora
Venere e Mercurio avremo cio che sta in mezzodrddrra e il sole; e se ora dividiamo tutto lo
spazio intermedio fra sole e Terra in tre orgamitradi, possiamo dire: «La Terra si e distaccafa da
sole: essa stessa ha spedito la luna incontrdeal ssono allora scissi dal sole Venere e Meccuri
per muoversi incontro alla Terra, di guisa che damio considerare Venere e Mercurio come qual-
cosa che dal sole viene incontro alla Terra —lera come qualcosa che va incontro al solex.

Come si formano i rapporti cosmici, cosi si formgnae — come per riflesso — i rapporti
nell'’evoluzione dell'umanita. Se accogliamo cossggezza solarke rivelazioni, che Zarathustra
ha trasmesso da una parte a Ermete e dall’altraseMllora cio che viveva in Ermete, poiche que-
sti conteneva in sé il corpo astrale di Zarathustra cio che della saggezza solare Zarathuséa irr
diava — e cio che viveva in Mose era, per cosi, @¢ineiso, come un chiuso pianeta di saggezza, che
doveva ancora evolversi verso cio che s’irradiavettédmente dal sole. Come dunque I'attivita ter-
restre, con il distacco della luna, si & dischialbanfluenza del sole, cosi la saggezza di Moseé si
dischiusa alla saggezza che irradiava direttansat@arathustra, alla saggezza solare. E queste due
— la saggezza terrestre di Mosé e la saggezzaesdilatarathustra in Ermete — s’incontrarono in
Egitto, dove il Mosaicismo s’incontro con I'Ermetis; di guisa che cido che Mosé sviluppa e trae
da se stesso, cio che, come ricevendolo da lomtar#arathustra, egli risveglia in se e irradiaae tr
smette al suo popolo, dobbiamo considerarlo in matklogo all’espulsione della sostanzialita lu-
nare della Terra. A cio che di saggezza Moseé iaradicosi al suo popolo, possiamo dare anche il
nome che comprende la saggezza di Mose, ossiazzagdeJahveh o di Jehovah perché se inter-
pretiamo in modo giusto il nome di Jahveh o di ¥ahgesso € come un riassunto complessivo del-
la saggezza di Moseé. In guesto modo ci riesce acletaeo, perche le antiche tradizioni chiamano
Jahveh o Jehovah una divinitinare Troverete questo fatto citato in molte comunioagima ne
potrete comprendere la causa soltanto se lasgatesu di voi questi rapporti profondi. — Come la
Terra ha espulso cid che essa conteneva come landamdola incontro al sole, cosi anche la sag-
gezza terrestre di Mosé ha dovuto andare inconoreete, il quale possedeva direttamente la sag-
gezza di Zarathustra nel corpo astrale, che essihtmtra gli aveva sacrificato, per poi evolversi
egli stesso piu oltre. Abbiamo gia detto come, dqpesto incontro con Ermete, il Mosaicismo si
sia evoluto fino all’epoca di Davide, e come allaranuovo Ermetismo o Mercurismo sia compar-
so in Davide, il reale guerriero, il reale cantdet popolo ebraico. E abbiamo visto come il Mosai-
cismo si avvicina all’elemento solare, quando nueeate s’incontra durante la prigionia babilone-
se con lirradiante saggezza solare, perche Zastathstesso, sotto il nome di Zarathas o Nazara-
thos era il Maestro degl'iniziati ebraici durangedattivita babilonese. Nella saggezza di Mose ve-
diamo dunque qualcosa, che riproduce l'intiero camncosmico del distacco della Terra dal sole,
e cio che dopo e successo della Terra.

Siffatti rapporti riempivano di profonda venerazogli antichi saggi del popolo ebraico e tutti
coloro che li sentivano; sembrava loro di sentwene delle rivelazioni dirette irradiantisi loro in-
contro dagli spazii mondiali e dall'esistenza matelistessa. E una personalitd come quella di Mo-
seé appariva loro come un messaggero delle poterseiche stesse. Cosi lo sentivano. E noi dob-
biamo sentire qualcosa di simile, se vogliamo veratien comprendere gli antichi tempi; altrimenti
ogni comprensione rimarra una vuota astrazione.

Ora occorreva, che cio che era stato irradiatoatatAustra e che per mezzo di Ermete e di Mo-
se si era poi riversato sul mondo, potesse comrgnai@volversi oltre, in modo da poter ricomparire
sopra un gradino piu elevato, in altra forma, ia fmrma superiore di perfezionamento. Era neces-

30



sario per questo che Zarathustra stesso — I'Indalith che prima aveva sacrificato soltanto il corp
astrale e quello eterico — potesse comparire J@ltea in un corpo fisico, per sacrificare anche-que
sto. Questo € un crescendo, un bel crescendo! Degptarathustra visse in epoche primordiali a
suo modo, e diede I'impulso all’evoluzione postatea nella civilta primordiale persiana,
nell'iranica; poi cedette il suo corpo astrale pescenare una nuova cultura per mezzo di Ermete, e
diede il proprio corpo eterico a Mose. Egli avewaicacrificato due dei suoi involucri. Doveva ora
acquistare anche l'occasione di sacrificare il starpo fisico; perché il grande mistero
dell’evoluzione dell’umanita richiedeva appuntogdta un essere potessero venire sacrificati i tre
corpi. Per Ermete, Zarathustra aveva sacrificatué corpo astrale, per Moseé il suo corpo eterico;
ancora gli rimaneva, come terzo sacrifizio, di g@eare il corpo fisico. Per far questo occorrevano
speciali disposizioni; occorreva che il corpo fisidi Zarathustra fosse a cid prima specialmente
preparato. E gia ieri abbiamo accennato al fatte,reel popolo ebraico, per virtu della peculiara su
vita, venne preparato, attraverso varie generazipal corpo fisico, il quale poté poi essere $iacri
cato da Zarathustra come suo terzo grande sagrif@tcorreva all’'uopo che nel popolo ebraico,
tutto cid che di solito era percezione diretta réste spirituale, cido che era visione astrale, die
presso i popoli turanici era caduto in decadenxentisse attivita interiore. Questo ¢ il segretb d
popolo ebraico: mentre presso i popoli turanidioleze, che erano retaggi di antiche epoche, servi-
vano alla preparazione di organi chiaroveggentresi, presso il popolo ebraico, invece, esse
s’irradiavano verso l'interiore e organizzavanadaporeita interiore, di guisa che il popolo ebraic
era eletto a sentire e a percepire nell’'interiocita che durante I'epoca atlantea di solito er#éosta
veduto come disteso sullo spazio sensibile, dialle singole cose sensibili. Jahveh o Jehovah —
come il popolo ebraico lo esprime coscientemergesintetizzato in un punto, il «Grande Spirito»,
che compariva all'antichissima chiaroveggenza diattutte le cose e a tutte le entita. Questo pure
ci viene indicato, che il progenitore di questo @lopebraico ha ottenuto questa organizzazione in-
teriore — come progenitore appunto — in modo e araraffatto speciale.

Vi prego di notare ora qualcosa che gia spessalézato, cioé: che le saghe e le leggende, le
quali raccontano in modo figurato i fatti avvenutiantiche epoche, sono piu vere delle nostre at-
tuali ricerche antropologiche, le quali dagli odiescavi e dai ruderi dei singoli monumenti metto-
no assieme un quadro del divenire del mondo, cher® esatto dei fatti, che le antiche leggende ci
raccontano. Le antiche leggende, nel maggior numeircasi (dico «nel maggior numero dei casi»,
e non in «tutti», perche non li ho investigati, lsete sia molto verosimile che si possa dire in, tutt
guando si tratta di vere leggende antiche), vengmmmborate da cio che chiamiamo la ricerca
scientifico-spirituale. Anche il popolo ebraico atif, quando se ne rintraccia 'origine, non ci ri-
conduce a cio che l'odierna ricerca antropologigapsne, bensi risale realmente nel passato a un
progenitore del quale la Bibbia ci parla. Questoallam o Abramo € una figura vera, ed e assolu-
tamente vero cio che la leggenda talmudica ci raecdi questo capostipite.

In questa leggenda il padre di Abramo ci viene digsacome un generale di quella personalita
leggendaria, ma a sua volta vera, che ci vieneatdinella Bibbia col nome di «Nembrotte». E |l
figlio del suo generale viene preannunciato a Nettdrda coloro che conoscono i segni dei tempi,
nel sogno, come un’entita che detronizzera molé governatori. Nembrotte se ne spaventa e ordi-
na che venga ucciso il figlio del suo generale.uespo racconta la leggenda; questo ci conferma la
ricerca occulta. Il padre di Abraham trafuga il lmo e mostra a Nembrotte un bambino estraneo;
il proprio figlio pero, Abraham, viene allevato uma caverna. E il fatto che proprio Abraham sia il
primo, che per mezzo di quelle forze, che primawaero impiegate per le capacita esteriori chiaro-
veggenti; sviluppi ora nellinterioritd quella f@arganizzatrice, che deve condurre alla coscienza
interiore di Dio, questa inversione dell'intiercsiame della forza viene indicata nella leggenda col
racconto, che il bambino, durante i tre anni in\dene allevato nella caverna, succhia il latte, pe
grazia divina, dal dito della propria mano desfpaesto «nutrirsi di sé stesso», questa penetrazione
delle forze, che hanno prima prodotto l'antica otwaggenza, nell'interiore organizzazione
delluomo, questo fatto ci viene caratterizzatariado mirabile nel capostipite del popolo ebraico,
in Abraham. Siffatte leggende, quando se ne conlascase reale, operano con tale forza su di noi,

31



che diciamo a noi stessi: comprendiamo come an&ném coloro che comunicavano cio che risie-
de dietro le leggende, non potessero parlarne ehenpzzo di immagini. Ma queste immagini era-
no destinate a provocare, se non ancora la cosgipezlo meno, i sentimenti per i grandi eventi. E
per i tempi antichi questo bastava.

Abraham e dunque colui che per primo ha evolutmado affatto umano, come pensiero umano
sulla divinita, il riflesso interiore della saggezdivina, della visione divina. Abram o Abraham —
come venne chiamato piu tardi — aveva effettivameatla ricerca occulta sempre ce lo ripete,
un’organizzazione fisica diversa da tutto cio chewa negli uomini attorno a lui. Gli uomini attor-
no a lui non avevano allora un’organizzazione caghdormare, per mezzo di un organo speciale,
dei pensieri interiori. Essi potevano formare dengieri quando erano liberi dal loro corpo, quando,
per cosi dire, sviluppavano delle forze nel lorgpooeterico; ma quando stavano dentro al corpo fi-
sico, essi non avevano ancora sviluppato I'orgagigédnsiero. Abraham effettivamente é il primo
che abbia formato in modo egregio lo strumentadislel pensiero. Percio giustamente (anche que-
sto naturalmente va interpretato col solito graneldi sale) egli venne indicato come inventore
dell'aritmetica, di quella scienza del pensieroi @gegiamente adatta allo strumento del corpo fi-
sico. L'aritmetica e qualcosa, che nella sua formper virtu della sua interiore certezza — si acco
sta a cio che puo venir conosciuto chiaroveggemeémdla 'aritmetica si riconnette a un organo
fisico. — Abbiamo dunque qui un rapporto interiprefondo fra cio che fino ad allora impiegava
forze esteriori per la chiaroveggenza, e cio cheiéga ormai un organo interiore per il pensiero;
guesto e il fatto a cui si allude, quando si inddamaham come inventore dell’aritmetica. Dobbia-
mo dunque considerare Abraham come la prima pditgnella quale sia stato inoculato I'organo
fisico del pensiero, quell’organo per mezzo dellgdaomo ormai ha potuto elevarsi con il suo
pensiero fisico fino all'idea di un Dio. Prima I'mm poteva sapere qualcosa di Dio e dell’'esistenza
divina soltanto per mezzo dell'osservazione chiaggente. Tutto cio che dagli antichi tempi si sa-
peva di Dio e dell’esistenza divina, proveniva ‘dakervazione chiaroveggente. Per elevarsi col
pensiero alla divinita occorreva un organo fisiQuesto e stato inserito per primo ad Abraham. E
poiché si trattava ora di un orgafisico, cosi anche l'intiero rapporto di questa «ide®ui» col
mondo obbiettivo e coll’entita subbiettiva dell’'uomconcepita per mezzo di un organo fisico, era
diversa da quella di prima.

Prima, nelle scuole occulte, I'idea di Dio venivancepita nella saggezza divina, e la si poteva
trasmettere a colui che pure era capace di qugsémdo era arrivato al punto di ricevere delle per-
cezioni nel corpo eterico, libero dagli organi deipo fisico. Ma perche cid che e strumento fisico
venga trasmesso ad altra persona, vi € un soloankg®edita dell'organizzazione fisica. Cio dun-
gue che per Abraham vi era di piu importante, di ggsenziale, I'organo fisico, doveva, per con-
servarsi sulla Terra, venir trasmesso da generagiogenerazione per eredita fisica, appunto per-
ché trattavasi di un organo fisico. Questo ci spigeerché 'eredita nel popolo, il discendere, per
cosi dire, di questa disposizione fisica attravérsangue delle generazioni, € cosi importante nel
popolo ebraico. Cio perd che presso Abraham ergrilap una disposizione fisica, cioe
I'elaborazione, la cristallizzazione di un orgarer poncepire la divinita, doveva prima penetrare
nell'entitd umana; e con l'ereditarsi di generaeian generazione penetro sempre piu addentro
nell’entita umana, e sempre piu profondamente gobsa su di essa. Possiamo dunque dire: Cio
che Abraham aveva ricevuto come missione del poglmiaico, doveva perfezionarsi — col trasmet-
tersi da uomo a uomo per via di eredita dovevavwevsi e perfezionarsi. Ma cid che era un organo
fisico poteva sempre piu perfezionarsi soltantorperezo dell’eredita. Perché quella entita che ab-
biamo imparato anzitutto a conoscere come indiNidudi Zarathustra, potesse avere un corpo fisi-
co per quanto possibile perfetto — vale a direcompo fisico, dotato anche degli organi capaci di
essere uno strumento nel corpo fisico umano peonaezione dell'idea di Dio, — occorreva perfe-
zionare al massimo grado cio che era stato inserikbbraham come strumento fisico. Cio che era
stato in Abraham doveva consolidarsi interiormedi@yeva diventare ereditario e svilupparsi in
modo tale, che da esso potesse riuscire un cogutoguer Zarathustra, con tutte quelle facolta che
a Zarathustra occorrevano nel suo corpo fisico.gMando il corpo fisico di un uomo deve perfe-

32



zionarsi in questo modo, quando deve diventarezdibile come occorreva che fosse per Zarathu-
stra, non basta che si perfezioni soltanto il cdrgico dell’'uomo. Naturalmente e impossibile che
per sé solo, distaccato dall'insieme dell'uomasdlo corpo fisico si perfezioni. | tre involucri -do
vevano tutti gradatamente perfezionatraversol’eredita fisica. Cio dunque che puo venir dato
all'uomo fisico, a quello eterico e a quello asrpkr via di eredita fisica, doveva venir datoaattr
verso il susseguirsi delle generazioni.

Orbene, nell’evoluzione vige una determinata legg@nosciamo questa legge per I'evoluzione
del singolo uomo e gia spesso I'abbiamo carattet@zAbbiamo mostrato, che nell'uomo, il perio-
do che va dalla nascita al sesto e al settimo aappresenta una parte speciale della sua evoluzio-
ne; questo tempo coincide con I'evoluzione del odipico. L’evoluzione del corpo eterico coinci-
de col tempo che corre dal sesto o settimo anmuaittordicesimo o quindicesimo; dopo questa
epoca fino al ventunesimo o ventiduesimo anno Kewwluzione del corpo astrale. Questa €, per
cosi dire, la legge indicata con il settenario lf@roluitone del singolo uomo. Una legge analoga
vige per I'evoluzione dell'umanita, per I'evoluziemei suoi involucri esteriori attraverso le genera
zioni; esamineremo in seguito le leggi piu profoddquesto processo. Mentre il singolo uomo per-
corre un gradino di evoluzione nel corso di setii,aed evolve il suo corpo fisico al settimo anno,
e durante quel tempo esso corpo diventa sempre piu perfetto, cosi anche l'intiera compagine
del corpo fisico, come puo perfezionarsi attraveesgenerazioni, viene portata attraverso sette ge-
nerazioni a una determinata perfezione. Ma I'eéeddn si verifica in modo, che da un uomo vien
trasmessa al discendente piu vicino, non passtatirente da una generazione a quella che imme-
diatamente la segue. Le facolta delle quali tnabianon possono trasmettersi direttamente da padre
a figlio, da madre a figlia, bensi soltanto da paanipote, dunque alla seconda generazione, {oi al
la quarta e cosi di seguito. L'eredita dunque nai gsplicarsi direttamente. L'eredita delle genera-
zioni dovrebbe svolgersi nel settenario, ma poitredita salta sempre una generazione, essa Si
svolge effettivamente nel numegoattordici Le disposizioni che Abraham aveva come corporeita
fisica potevano arrivare al loro massimo svilupppa quattordici generazioni.

Ma se questo processo doveva agire anche sul ebepoo e su quello astrale, allora, come la
singola evoluzione umana procede dal settimo atapaicesimo anno, cosi anche quell’evoluzione
doveva attraversare ancora altre sette, o piuttgsadtordici generazioni. E cid che rappresenta
un’evoluzione per 'uomo nei sette anni successiei cioe dal quattordicesimo in poi — doveva at-
traversare ancora altre quattordici generaziorgapitoliamo: le disposizioni che erano nel caposti-
pite Abraham come organizzazione fisica dovevaimgesplicarsi attraverso tre volte sette, ossia
tre volte quattordici generazioni; allora I'evolame avrebbe abbracciato il corpo fisico, quelle ete
rico e quello astrale. Attraverso a tre volte qualici generazioni, vale a dire, attraverso quarant
due generazioni e possibile alluomo, per mezzbedetita attraverso la serie delle generazioni, di
avere completamente sviluppato nel corpo fisicoguello eterico e in quello astrale cio di cui
Abraham aveva ricevuto il primo germe. Scendiamiogde da Abraham attraverso tre volte quat-
tordici generazioni, e troveremo allora un corpcanmin se tutto impregnato e compenetrato di cio
che esisteva in Abraham come primo germe. Soltantoorpo siffatto poteva essere utilizzato da
Zarathustra per la sua incarnazione. E questdidifaticconta lo scrittore del Vangelo di Matteo.

E nell'albero delle generazioni che ci da, egliedamche espressamente, che ne conta quattordici
da Abraham fino a Davide, quattordici da Davidefalla cattivita babilonese — e quattordici dalla
cattivita babilonese fino al Cristo. Attraverso gigetre volte quattordici generazioni — in cui una
sempre viene saltata — € arrivato in certo qualav@dompleta formazione cio che era predisposto
in Abraham per la missione del popolo ebraico, —sie € completamente impresso
nell'organizzazione dell'uomo. Da cio poteva vematto il corpo, che occorreva a Zarathustra, per
arrivare all'incarnazione, nell’epoca, in cui edbiveva fare delle comunicazioni del tutto nuove
all'umanita.

Questo ci dimostra, che il principio del Vangeldwhtteo € tratto da grandi profondita. Ma que-
ste cose hanno bisogno prima di essere compresbidioo, cioé, comprendere, che con queste tre

33



volte quattordici generazioni s’'intende signifidahe per eredita poteva essere trasmesso da Giu-
seppe a Gesu di Nazareth, viveva I'essenza dil@ovcera come primo germe in Abraham, e che
s'irradio nell’intiero popolo ebraico — e poté paccogliersi in quello speciale strumento, in cuell
speciale involucro, che servi di involucro a Zawatha, e in cui il Cristo si € potuto incarnare.

34



Conferenza |V

Da quanto ieri si € potuto esporre risulta essgrande importante differenza fra cio che attra-
verso tutte le epoche si pud chiamare la conosceekzenondo spirituale, e quel genere di cono-
scenza del mondo divino-spirituale, che potevaressequistata per virtu appunto della speciale di-
sposizione, della speciale organizzazione del mopbtaico. Abbiamo indicato che questo popolo
ebraico gia aveva ricevuto nel suo capostipite,aAbm o Abramo, una organizzazione del tutto
speciale; questa consisteva nel fatto, che unenstto fisico era stato introdotto nell’organismo
umano, un organo fisico che permetteva alluomaerio qual modo, — per quanto possibile — di
elevare se stesso per il tramite della conoscegrzsosia, hon soltanto a un presentimento, bensi a
una determinata conoscenza della spiritualita divira conoscenza della spiritualita divina sempre
e dovungue vi € e vi é stata. Ma questa, per dosj cbnoscenza eterna della divina spiritualita
viene acquistata nei Misteri per la via dell'Inziane. Da questa conoscenza, a cui Si puo arrivare
per mezzo di una speciale evoluzione umana, pelrvieerto modo, artificiale, dobbiamo distin-
guere quella conoscenza del mondo spirituale léegaapuo dire, € normale per un dato periodo e
in questo si manifesta in certo modo come speadsione nell’evoluzione dell'umanita. Cosi per
'antica epoca atlantea si potrebbe chiamare n@na@apercezione astrale chiaroveggente del divi-
no-spirituale; per I'epoca pero in cui fioriscepidpolo ebraico la conoscenza normale, vale a dire,
guella esteriore, exoterica, del mondo spirituadgi€lla che si verifica con I'aiuto di un organsii
co speciale, — per mezzo di quella forza cognitivee € collegata a un organo siffatto. E gia abbia-
mo indicato che il popolo di Abraham arrivo a gaestnoscenza in modo da sentire I'esistenza di-
vina come fondersi con la propria interioritd. Duagper mezzo di quest’organo era diventata pos-
sibile la conoscenza interiore, era diventato filesdi accogliere il divino nell'intimo della proj
interiorita. Ma questa penetrazione del divinoijade nell’interiorita, per mezzo di questa cono-
scenza, non e diventata subito possibile in mo@alctingolo uomo potesse dire: m'immergo nella
mia propria interiorita; cerco di penetrare in eggaprofondamente possibile e trovo allora la goc-
cia dell’'esistenza divino-spirituale, che mi pudedana conoscenza della natura, di cio che di divi-
no-spirituale anima e pervade anche il mondo esteriSubito non fu cosi; cio si & verificato sol-
tanto con la comparsa, con la manifestazione detdnell’evoluzione dell’'umanita. Per il popolo
ebraico antico la possibilita di sperimentare Migo venne per primo data nel@®pirito del popolo
— quando il singolo di sentiva come un membro ohiti€ro popolo e non come una singola indivi-
dualita; — quando egli si sentiva appartenenteilceangue a una serie discendente di generazioni,
allora egli sentiva nella coscienza del popolo,suel sangue, la coscienza divina, ossia la cosxienz
di Jahveh. Nel senso esatto spirituale-scientifi@o Jahveh non si puo indicare dicendo: Egli € i
Dio di Abraham. Tale indicazione sarebbe inadegu@atzorre invece dire: Egli € il Dio di Abra-
ham, d’lsacco e di Giacobbe; e gli € quell’Entdhe scorre di generazione in generazione, che si
manifesta nella coscienza popolare attraversogosimomini. «Questa € la differenza e il grande
progresso che vi e fra questa conoscenza di Abratldsacco e di Giacobbe e quella cristiana;
ciog, la conoscenza cristiana riconosce nella &ngdividualita umana cio a cui la conoscenza an-
tica ebraica poteva arrivare soltanto quando s’ingen&a nell’Anima del popolo, nello Spirito che
scorreva nel sangue delle generazioni. Cosi Abrgtateva dire: mi € stato promesso di essere |l
fondatore di un popolo che si estendera nelle gemari che di me discenderanno — nel sangue che
in esso scorre vivra quel Dio che riconosciamo c&ommo: Egli si manifesta a noi nella coscien-
za del nostro popolo». E questo divenne normale.

Orbene, in tutte le epoche vi é stata una conoscemgeriore del divino-spirituale: la conoscen-
za che si acquistava nei Misteri. Questa non dipeadia quelle altre forme speciali. Nell’epoca
dell’evoluzione atlantea antica, per mezzo di ueiminata chiaroveggenza astrale eterica, si po-
teva guardare nel sottostrato divino-spirituald' elgktenza; si poteva sviluppare la propria irtteri
rita e arrivare alla conoscenza dei Misteri, osigigli oracoli. E anche all’'epoca in cui era normale
la conoscenza ebraica, era possibile in alcunroh@tati santuari di elevarsi non nel corpo — come

35



gli Abrahamiti — maal di fuori del corpo, alla conoscenza della Divinita; si patealire al divino-
spirituale dal punto di vista dell’eternita, in aqia 'uomo elevava cio che in lui € eterno, alla vi
sione del divino-spirituale.

Potete facilmente immaginarvi cio che occorrevaAadaham. Egli imparo in modo del tutto
speciale, per mezzo di un organo fisico, attravéasconoscenza fisica, a conoscere il divino-
spirituale; per questa via egli imparo a conosdebgo dirigente del mondo. Se egli voleva collo-
carsi in modo vivo nel complessivo corso dell’ewatune era infinitamente importante che ricono-
scesse che il Dio che si manifesta nella coscidekaopolo e il medesimo Dio che in tutte le epo-
che é stato riconosciuto nei Misteri come divimitéatrice e operante. Abraham doveva dunque po-
ter identificare il suo Dio con quello dei Miste@io era possibile soltanto a condizione di una ben
determinata premessa. Per virtu di una determpratmessa egli doveva ottenere la certezza, che le
forze che parlano nella coscienza popolare soneelgesime di quelle che parlano in modo piu ele-
vato nei Misteri. Se vogliamo esaminare questsezed, dobbiamo richiamare alla nostra attenzio-
ne un fatto dell’evoluzione dellumanita.

Nella mia «Scienza Occulta» potete leggere chéanélta Atlantide vi furono degli iniziati
chiamati allora «sacerdoti degli oracoli»; il nom@n ha importanza. Ho anche indicato che uno di
questi grandi iniziati fu la Guida di tutti gli arali atlantei — «I'Iniziato solare», — mentre ineeaei
santuari inferiori di oracoli dell’Atlantide vi ema iniziati di Mercurio, di Marte, di Giove ecc. Ho
pure detto che questo grande Iniziato solare, GdédiéOracolo solare, era anche la grande Guida
della importante colonia di civilta che si era nads Occidente verso Oriente — dall’Atlantide ver-
so l'interno dell’Asia — per irradiare, per inaugte da li la civilta post-atlantea. Questo gramite i
ziato, poiche allora gia era tale, si ritir0O nentseri segreti nell'interno dell’Asia. Egli diedez-
tutto la possibilita a quei grandi savii, che irfdé&no col nome di santi Riscis, di essere grandi
maestri del loro popolo. E fu appunto questo gramaeisterioso iniziato, il quale conferi anche a
Zarathustra a Zoroastro la sua iniziazione. Maziazione data a Zarathustra fu diversa da quella
che venne data ai santi Riscis; perché avevano iticatihersi. Ai Riscis venne data un’iniziazione
per cui, evolvendo piu oltre la loro interioritésse potevano esprimere, per cosi dire, di per loro
stessi i grandi segreti dell’esistenza. Cosi dieenrle grandi guide, i grandi maestri della cultura
prevedica, paleoindiana. Per essi si trattava bemsdra di cosa creata per via artificiale, ma su
guesta via era assolutamente simile all'anticarokEggenza atlantea, spartita pero singolarmente
fra i sette Riscis. Ognuno dei sette Riscis avepeoprio determinato campo; come i santuari degli
oracoli avevano il loro campo speciale, cosi ognigicette Riscis aveva il suo compito speciale. E
parlava un collegio, quando ognuno dei sette Ridicsva cio che egli sapeva della saggezza pri-
mordiale del mondo. Essi avevano accolto quellgeaza dal grande Iniziato solare, il quale aveva
trapiantato I'antica saggezza atlantea dall’Ocdelen Oriente, e I'aveva ulteriormente trasmessa,
in un determinato modo, a coloro che dovevano diigdmportatori della civilta post-atlantea. Egli
la diede anche a Zarathustra, ma diversamentelisk ghe Zarathustra poteva parlare nel modo da
me gia indicato. | Riscis dicevano: «Per arrivdte somma divina spiritualita si deve considerare
come Maya, o illusione, tutto cio che vi & nel momifcostante, cio che si palesa ai sensi estgriori
bisogna scostarsene e immergere lo sguardo comaeta nell’interiorita, allora si schiude in noi
un altro mondo, diverso da quello che ci sta dinarer mezzo dunque dell’allontanamento dal
mondo illusorio della Maya, e dell’evoluzione defieopria interiorita, si poteva salire nelle sfere
divino-spirituali; questo era l'insegnamento deagiitichi Riscis Indiani. Zarathustra insegnava di-
versamente. Egli non si allontanava da cid che anifesta esteriormente; egli non diceva:
«l'esteriore € Maya, o illusione, dalla quale dabo allontanarci»; diceva bensi: Questa Maya o
illusione e la manifestazione, la vera veste delf®nza divino-spirituale; non dobbiamo allonta-
narcene; al contrario, dobbiamo investigarla; repo di luce solare dobbiamo vedere il tessuto
esteriore in cui vibra e opera Ahura Mazdao. «htpudi vista di Zarathustra era dunque, in certo
modo, I'opposto di quello degli antichi Riscis. taltura post-indiana € appunto diventata impor-
tante, percheé essa doveva imprimere nel mondd@steio che 'uomo puo conquistare per mezzo
della sua azione spirituale. E abbiamo anche wistoe Zarathustra ha trasmesso nel modo gia de-

36



scritto quanto di meglio egli aveva da dare a MoseErmete. Perche la saggezza mosaica potesse
divenire giustamente feconda e potesse come semmoglare, essa dovette essere immersa nella
popolazione che aveva come progenitore Abrahanchpekbraham per primo aveva disposto in sé
'organo capace di acquistare la coscienza di Jahaeegli doveva sapere che il Dio, il quale pote-
va manifestarsi alle forze fisiche cognitive nella interiorita, parla con la medesima voce con cui
parla il Dio eterno dei Misteri, il Dio che pervatigniverso — il quale pero qui si manifestava in
modo limitato — cioé, come Abraham lo poteva coroesc

A un’entita cosi importante, come il grande iniaiaolare atlanteo, non €& possibile parlare
senz’altro a coloro, che in un’epoca qualsiasi abbiuna particolare missione, in un linguaggio
comprensibile. Un’individualita cosi elevata, coilngrande iniziato solare, che nella sua individua-
lita conduce un’esistenza eterna, e della qualer-iglicarne il carattere d’eternita, — si dicewa c
ragione che non se ne poteva citare né nome, nenetpadre, ne madre, una siffatta guida
dell'esistenza dell’'umanita si pud manifestareasuth se assume qualcosa, per mezzo di cui diventa
affine a coloro, al quali si puo manifestare. dbsiaestro dei Riscis, il maestro di Zarathustex, p
dare ad Abraham la sua istruzione, assunse unafigalla quale portava il corpo eterico rimasto
conservato dal progenitore di Abraham — quel medesiorpo eterico che gia esisteva nel progeni-
tore di Abraham, irSem figlio di Noé. Questo corpo eterico di Semi etat® conservato — cosi
come il corpo eterico di Zarathustra era stato eorao per Mose — e di questo corpo eterico si ser-
vi il grande iniziato del Mistero solare per poiengelare ad Abraham in modo intelligibile. Questo
incontro di Abraham con il grande iniziato del Misi solare € quello descrittoci nel Vecchio Te-
stamento, come incontro di Abraham con il Re, ¢&@acerdote del Dio Supremo, chtelchisedek
0 Malek-zadik come ci si & abituati a chiamarlodiEnassima e universale importanza questo in-
contro di Abraham con il grande iniziato del Misiaolare, il quale — per non confondere Abraham
— si paleso nel corpo eterico di Sem, capostipt@adtirpe semitica. E nella Bibbia viene accenna-
to in modo significativo a un fatto, che pur troppen poco capito, e ciog, alla provenienza, per co
si dire, di cido che Melchisedek e in condizionelaie ad Abraham. Che cosa Melchisedek puo dare
ad Abraham? Puo dargli il segreto dell’esistenzarspche Abraham naturalmente puo comprende-
re soltanto a suo modo — quel segreto appuntoisieele dietro alla rivelazione di Zarathustra, e al
guale Zarathustra per primo ha accennato profetoéen

Se ci rappresentiamo il fatto, che Zarathustraggaalato ai suoi discepoli prediletti cio che vive
spiritualmente come Ahura Mazdao dietro il corpdutie solare, quando ha detto: «Guardate, la
dentro vi e qualcosa che ancora non €& unito codldaa, ma che una volta si riversera
nell'’evoluzione terrestre e discendera sulla Tesrase riconosciamo che Zarathustra poteva prean-
nunciare soltanto profeticamente lo Spirito soldr€yisto, del quale diceva: «Egli verra in un-cor
po umano!»; se teniamo conto di questo, dovrems, dine alluomo che doveva preparare e piu
tardi produrre I'incarnazione del Cristo sulla Berdovevano palesarsi delle profondita anche mag-
giori di questo Mistero solare. E cio poté succeqwmr il fatto, che il Maestro stesso di Zarathaystr
nell'incontro di cui sopra, prese la sua influesmaAbraham — trasse, per cosi dire, la sua inflaienz
dalla medesima sorgente, dalla quale e provenutérgluenza del Cristo. Questo pure ci € indica-
to simbolicamente nella Bibbia quando dice: «Metbegaham va incontro a Melchisedek, questo
Re di Salem, questo Sacerdote del Dio Supremgoglapanee succo d’'uva. Un’altra volta piu
tardi verra nuovamente distribuito pane e succoa’'@uando il Mistero del Cristo doveva essere
espresso ai suoi discepoli con l'istituzione d&liecaristia, esso si verifica per mezzo del panel e d
succo d’'uva. Poiche l'identita del sacrificio vieegpresso in modo cosi significativo, cio indica ch
Melchisedek attinge alla medisima sorgente dalkdeyattinge il Cristo.

Per il tramite indiretto di Melchisedek, doveva dua esplicarsi I'influenza di cio che doveva
discendere piu tardi sulla Terra. E questa inflaedaveva esercitarsi sopra il grande preparatore
del futuro evento, sopra Abraham. E I'effetto dedlone di questo incontro di Abraham con Mel-
chisedek fu, che Abraham poté intuire, che cio lohgtimolava, cid che era quanto di piu elevato
egli potesse concepire e che invocava col nomaltielo Jehovah, proveniva dalla medesima sor-
gente, dalla quale per le sfere piu alte del saggereno, proveniva anche la coscienza che I'ltozia

37



aveva del Dio Supremo, che pervade e vivifica Merso! Questa era la coscienza che Abraham po-
teva ora evolvere piu oltre. Un’altra coscienzdesto pure in Abraham: cioe, la coscienza, che ora
effettivamente, con il sangue che scorreva attsavér generazioni del suo popolo, doveva esser
dato qualcosa, che in modo giusto poteva assomsp$ialtanto a quel che poteva essere veduto nei
Misteri, quando lo sguardo chiaroveggente si vadgewri sugli arcani dell’esistenza e comprende-
va il linguaggio del Cosmo.

Gia ho fatto notare che, nei Misteri, i segreti@ebmo vengono espressi con un linguaggio stel-
lare, e che i segreti del Cosmo vengono usati g@tiraere cio che si vuol dire. Vi furono tempi, in
cui i maestri dei Misteri rivestivano cid che vadew esprimere con parole e immagini tratte
dall'ordinamento delle stelle. Nel corso delle Istehella posizione delle stelle fra di loro, sdee
vano, in certo modo, le immagini, per mezzo dellaligsi voleva esprimere cio che 'uomo speri-
menta spiritualmente, quando egli si eleva al @igpirituale.

Che cosa, nella saggezza dei Misteri, si leggewaulin questa scrittura stellare? Si leggevano
i segreti della divinita che compenetra, vibrandawficando, il mondo. L'ordine delle stelle era
I'espressione manifesta della Divinita. Si volgéwaguardo all’'Universo e si diceva: la si palesa i
Divinita! E come essa si palesi, ci viene indicabone si suole considerarle; dobbiamo anzi premet-
tere che queste tradizioni sono d'infinita profdadi

Vediamo cosi effettivamente, che vi € un ordingjuresta serie di generazioni descrittaci dal
Vangelo di Matteo. Vediamo che quest’Evangelistimdica come, effettivamente, fosse combinato
in modo del tutto speciale il sangue di quel corgjoguale doveva dapprima accogliere
lindividualita di Zarathustra, perché questa indualita di Zarathustra potesse a sua volta predurr
la manifestazione del Cristo sulla Terra.

Che cosa dunque si era ottenuto per mezzo dellanpaalue generazioni da Abraham fino a
Giuseppe? Si era ottenuto che in questo, ultima selrie delle generazioni, si fosse effettuata una
miscela di sangue che era conforme alle leggi deida stellare, dei Misteri sacri. E in questa mi-
scela di sangue, necessaria all’individualita dékhoathustra per compiere la grande opera, regnava
un ordinamento interiore, un’armonia, che corrigieya a uno dei piu belli, dei piu importanti or-
dinamenti del sistema stellare. La miscela del sardunque che Zarathustra trovo era un riflesso
dellintiero Cosmo. Questo sangue formato cosaadlrso le generazioni, era composto secondo gli
ordinamenti del Cosmo. Tutto cio sta a base dilguelportante tradizione che — mi sia permesso
dirlo — si ritrova in forma attenuata nel Vangeldvhtteo. A base di essa vi e questo profondo mi-
stero, del divenire di un popolo, come riflessodieenire cosmico.

Cosi sentivano coloro, i quali per primi sapevanalcpsa del grande Mistero del Cristo. Gia nel
sangue che guesto Gesu di Nazareth del VangeloatteMaveva in se, essi sentivano un riflesso
del Cosmo, un riflesso di quello spirito che dommedl’'intiero Cosmo. Ed esprimevano questo se-
greto dicendo: Nel sangue in cui doveva vivere, ldoe fu poi Gesu di Nazareth, viveva lo Spirito
dell'intiero Cosmo. Perche dunque questo corpadigiotesse nascere, occorreva che esso fosse
impronta dello Spirito dell'intiero Cosmo, dellSpirito che domina nel mondo. Originariamente
questa era la formula: cioe, che la forza ched&sia a base di quella miscela di sangue che fu poi
di Zarathustra, o Gesu di Nazareth, che questa falizo, era lo Spirito dell'intiero nostro Cosmo
guello Spirito appunto, che originariamente, dapesdissione del Sole dalla nostra Terra, compene-
tro di calore e covo cio che si era distaccatd,ewaluzione dei mondi. Dalle conferenze di Mona-
co gia sappiamo, che se vogliamo tradurre il ppiocdella Genesi — il «Bereschit bara elohim eth
haschamajim weth harez» — non con parole supdrfoéd’epoca attuale, che non portano piu
I'antico significato, ma cercandone invece il veignificato, dovremmo tradurre: «In cio che era
pervenuto dall’esistenza di Saturno, del Sole &deina, gli Elohim, cosmicamente attivi, cogita-
rono cio che si manifesta verso I'esteriore, eatié si anima nell'interiore. Eopracio che si ani-
ma nell’'interiore eattraversocio che si anima, dominavano le tenebre oscurdor8airito creatore
degli Elohim, Ruach, si stese in esso, lo compérditcalore, covandolo (come la gallina 'uovo)».
Lo Spirito che covava e assolutamente il medesehe,poi effettuo gli ordinamenti che si potreb-
bero esprimere, in certo qual modo, per mezzo debéellazioni degli astri. Gli antichissimi inizia

38



ti del Mistero del Cristo sentivano, percio, charlscela del sangue di Gesu di Nazareth era un ri-
flesso di cio che Ruach-Elohim effettuava attravdmssistenza cosmica. E percio, del sangue pre-
parato in questo modo per il grande evento, dissbe era «creato per mezzo dello Spirito
dell'esistenza cosmica», per mezzo del medesimat&@pihe in quella importante descrizione della
Genesi — nel «Bereschit bara »... — viene chiaRatxrh

Questo significato sacro, piu grande invero di gjaal altro significato superficiale, risiede, co-
me significato superiore, a base di cio che viearhta «la concezione per opera dello Spirito San-
to dell’Universo». Questo e cio che sta a baseaeenuto delle parole: «E colei che partori questo
Essere, venne riempita dalla forza di questo $pdéll’'Universo!» Occorre sentire I'intiera gran-
dezza di un Mistero siffatto, per trovare che quesbdo di rappresentarcelo e infinitamente supe-
riore a tutto cido che vien dato exotericamentean€lbnceptio immaculata, nella «Concezione im-
macolata». Se si vuol riconoscere la vera intereziella Bibbia e liberarsi da una interpretazione
superficiale della Concezione immacolata, bastaidenare in essa due fatti, e cioe: per quale ra-
gione lo scrittore del Vangelo di Matteo avrebbpos$o I'intiera serie di generazioni da Abraham
fino a Giuseppe, se poi intendeva dire che la teastiGesu di Nazareth niente ha a che fare con
tutta questa successione di generazioni? Eglisszafdi descrivere come il sangue di Abraham
venga diretto giu fino a Giuseppe, e poi dovrehibe che il sangue di Gesu di Nazareth niente ha a
che fare con questo sangue? L’altro fatto si e,«¢hgach-Elohim», che nella Bibbia vien chiamato
lo «Spirito Santo», in lingua ebraica é di sessonfiinile, € femmina, cio di cui veramente va pure
tenuto conto. Parleremo di questo nuovamente initgegoglio ora soltanto destare un senso della
grandezza dell'idea della concezione, che fornpanito di partenza di questo Mistero.

Cio che allora si € svolto, al punto di partenzitadeostra era, e che era risaputo soltanto da quei
saggi veramente iniziati nei Misteri dell'esister@smica, venne anzitutto espresso in lingrea
maica nelle tradizioni che stanno a base del VangeldVditeo. E non soltanto per mezzo
dell'occultismo, bensi anche per mezzo della sezapicerca filologica, € possibile dimostrare, che
guesta tradizione, che forma la base del VangeMatteo, gia esisteva nellanno 71. Come vera-
mente i Vangeli siano nati, lo potete leggere nil hibro «Il Cristianesimo come fatto mistico».
Ma procedendo veramente con esattezza si puo dam@sanche filologicamente, che quanto viene
detto di una pretesa concezione posteriore del 8ardj Matteo non é esatto; perché possiamo di-
mostrare, che gia nellanno 71 — dunque relativdampnco tempo dopo I'evento di Palestina — gia
esisteva uno scritto originario aramaico del VaogklMatteo. Ma siccome qui non devo sostenere
dei fatti filologici, ma soltanto spirituale-sciéiti, addurro in proposito un fatto della lettared
talmudica, completamente garantito dagli sciengatilei. Nella letteratura talmudica troviamo in-
dicato, che Rabbi Gamaliel Il era coinvolto con saeella in una questione di eredita dovuta al fat-
to, che nell'anno 70 il loro padre era rimasto sodn un combattimento con i Romani. E ci vien
raccontato, che Rabbi Gamaliel Il comparve allcagadhti a un giudice, il quale, a seconda di cio
che la letteratura talmudica afferma, era a mesdiamo, un cosidetto giudeo-cristiano. Ve ne erano
alcuni nei tribunali imposti dai Romani ai Giud8i. verifico allora qualcosa di strano. Rabbi Ga-
maliel Il lotta con sua sorella per I'eredita, flegpatrimonio di suo padre. E davanti al giudide, i
guale gia sapeva qualcosa del cristianesimo, freathe secondo la legge che usa presso i Giudei
puo ereditare soltanto il figlio, e non le figleeche percio a lui solo spetta I'eredita. Il giwdgli fa
presente, che la Thora non € piu in uso nelle set le quali si esercita la sua giurisdizione, e
poiché a lui € stato ricorso perché renda giusézmonunzi sentenza, egli vuol giudicare, non sol-
tanto secondo la legge dei Giudei, ma secondagigeleche ha rimpiazzato la Thora. Tutto cio era
successo, come gia e stato detto, nelllanno 7thpal padre di Gamaliel era stato ucciso nell'anno
70, durante la persecuzione degli Ebrei. Rabbi Giahlanon trovo altra via d’uscita, che di cor-
rompere il giudice. Il giudice corrotto pronunzimtlomani una sentenza, tratta dallo scritto origi-
nario aramaico del Vangelo di Matteo. E che dikgaudice? «Che il Cristo non e venuto per spez-
zare la legge di Mose, ma per compierla». Eglievadccosi di poter sollevare la sua coscienza dalla
violenza che faceva alla legge, col dire: che agjgando I'eredita a Gamaliel, egli giudicava nel
senso del Cristo.

39



Da cid sappiamo, che nell’anno 71 esisteva un deatrcristiano, dal quale vennero tratte del-
le parole, contenute oggi nel Vangelo di Matteobidmo dunque questo segno esteriore — quel
passo vien riprodotto in lingua aramaica — che fgudscumento, questo originario testo aramaico
del Vangelo di Matteo gia esisteva, per lo menparte, a quell’epoca. Piu tardi parleremo di quel-
lo, che la ricerca occulta ha da dire in proposgiaesto soltanto ho voluto esporre, per dimostrare:
che quando ci si appella alla scienza esterione,enpermesso, cido che spesso si usa fare, di racco-
gliere, cioe, soltanto cio che quei signori sonpaca di leggere — mentre, per esempio, vien trascu-
rata la letteratura talmudica, che e straordinagiae importante per cio che anche exotericamente
ci e dato conoscere di queste cose. — Vediamo dusianche esteriormente poggiamo sopra buona
base, se facciamo risalire il Vangelo di Mattemm&poca relativamente remota. Questo gia ci offre
anche esteriormente una certa qual dimostrazioaggltluomini, che parteciparono alla compila-
zione del Vangelo di Matteo, non erano, come epmecéto lontani dagli avvenimenti verificatisi in
Palestina; questo fatto gia exotericamente ci gadanzia, che non si poteva allora semplicemente
mentire in faccia alla gente e dire, che al prircigella nostra éra il Cristo Gesu, del quale parli
mo, non e vissuto. Perché era appena mezzo secolargi; di guisa che ancora si parlava a testi-
moni oculari, ai quali non si potevano dire cosa soccesse. Questi particolari sono exotericamen-
te importanti, e sono stati qui esposti solo pastificare I'aspetto esoterico della quistione.

Abbiamo visto, dunque, che dai misteri del Cosmmosatate tratte delle disposizioni
nell’evoluzione dell’'umanita, perche dal sanguegeno qual modo filtrato, del popolo ebraico, che
aveva accolto in se I'ordinamento stesso dell’Urseevenisse formato un corpo, nel quale nuova-
mente incarnare il grande iniziato Zarathustrackil Vangelo di Matteo parla dell'individualita
di Zarathustra: e di nessun’altra individualitalpajuesto Vangelo, se non di quella di Zarathustra.
Orbene, non dobbiamo credere, che tutto cio chenémmo ora dei segreti piu profondi
dell’evoluzione dei mondi, si sia svolto apertaneeti@ivanti agli occhi di tutti. Anche per i contem-
poranei tutto cio era avvolto nel piu grande misted era comprensibile soltanto a pochissimi ini-
ziati; riesce facile percio capire, perche un giiertanto profondo regni su tutto cio che é suatess
a quell’epoca nei riguardi di quel supremo everglel/oluzione dellumanita. E quando oggi gli
storici fanno appello ai loro documenti e diconbe @uesti documenti tacciono su questo avveni-
mento, cio non deve meravigliarci, me deve sembdaicdutto naturale.

Abbiamo caratterizzato come questo grande everll® eeluzione della nostra umanita venisse
preparato dalla parte di Zarathustra; dobbiamoeseminare anche altre correnti preparatorie del
medesimo. Molto, anzi moltissimo, & successo nalligzione dell'umanita immediatamente prima,
e anche immediatamente dopo gli eventi svoltigiratt al Cristo. Questo evento, in ultima analisi,
era stato preparato gia da molto prima. Come venggarato per via esteriore, con la missione af-
fidata da Zarathustra a Mosé ed Ermete, e connégppmento da parte di Melchisedek, del mistero
solare stesso, dell'involucro esteriore di GesuNdizareth, cosi del pari fu preparato anche
dell'altro, quasi una «corrente secondaria» di tugsande corrente, la quale — sebbene non fosse
che secondaria — aveva nondimeno a che fare gmatae corrente principale proveniente da Zara-
thustra. Questa corrente secondaria si preparanhemite in quei santuari, che ci vengono indicati
anche nella storia esteriore, quando essa richiamastra attenzione sopra delle speciali sette che
aspiravano a una determinata evoluzione dell’aneneheFilone chiama «Terapeuti». | terapeuti
appartenevano a una setta segreta, essi cercavandfitare le loro anime per via interiore, per
espellere cido che dai rapporti esteriori e dallgnizioni esteriori viene contaminato, ed elevansi i
tal guisa a sfere spirituali purissime. Un ramaydesta setta dei Terapeuti, in cui quella corrente
secondaria venne piu oltre preparata, era quetji dEssei, 0 Esseni», che vivevano in Asia. Tutti
guesti uomini (potrete trovare di essi una brevecdeione nel mio libro «IlI Cristianesimo come
fatto mistico») riuniti in queste sette, avevanacamune una determinata Guida spirituale. Tanto
presso i Terapeuti, quanto presso gli «<Essenietavuna determinata Guida spirituale. E se voglia-
mo imparare a conoscere esotericamente questa Giiitaale, dobbiamo ricordarci di cio, di cui
abbiamo parlato I'anno scorso nelle conferenzeVsulgelo di Luca. Abbiamo parlato allora del
mistero di Gotamo Buddha, quale viene trattato erelotericamente negli scritti orientali, e ab-

40



biamo detto che colui, il quale nel corso dellewmbne vuol diventare un Buddha, deve prima di-
ventare un Bodhisattwa. Abbiamo spiegato che cblguale € conosciuto dalla storia come |l
«Buddha», era pure dapprima un Bodhisattwa pointigeBuddha. Fino al 28 anno della sua esi-
stenza fisica, come figlio del Re Suddhodana, @gliancora un Bodhisattwa e soltanto dl°2th-

no, per mezzo dell’evoluzione interiore della snare, da Bodhisattwa diventd Buddha. Di Bodhi-
sattwa ve n’é una intiera serie nell'evoluziond’'deianita; e quel Bodhisattwa che e diventato un
Buddha, sei secoli prima della nostra erajné dei tanti Bodhisattwa che guidano I'evoluzione
dell'umanita. Un’individualita siffatta, che daktagnita di Bodhisattwa sale a quella di Buddha, non
s’incorpora piu tardi nuovamente in un corpo fisstdla Terra. Abbiamo poi visto come il Buddha
si sia manifestato alla nascita del Gesu del VandelLuca, unendosi con il suo corpo eterico con
guesto Gesu, che abbiamo chiamato il Gesu deba kmathanica». E abbiamo visto che questo era
un Gesu diverso da quello, del quale si parla attainel Vangelo di Matteo.

In questo divenire Buddha del figlio del Re Suddirel dobbiamo vedere la fine di una vecchia
evoluzione. Effettivamente questa evoluzione, dhiwaaal suo termine con il divenire Buddha di
guel Bodhisattwa, appartiene a quella medesimatay a cui appartengono anche i Santi Riscis
degli Indiani; ma col divenire Buddha di quel Bastitiwa, essa arrivo a un certo termine. Quando
un Bodisattwa diventa Buddha subentra al suo postsuccessore. Questo ci racconta anche
I'antica leggenda indiana, dicendo, che il Bodigaf che era disceso per salire come figlio del Re
Suddhodana alla dignita di Buddha, prima della @tima discesa, trasmise la corona di Bodhi-
sattwa al suo successore nei regni spirituali.ricunque in quel tempo un successore di quel Bo-
dhisattwa, che allora divenne Buddha. E questo aBndhisattwa, il quale ormai agi piu oltre co-
me Bodhisattwa, aveva una speciale missione nellgione dell'umanita. Gli era stata special-
mente assegnata la missione di guidare spiritudbrgurel movimento, che si manifestava presso i
Terapeuti, fra gli Esseni; di guisa che in quel Biedttwa, che divenne il successore del Buddha,
riconosciamo la Guida spirituale delle comunit@apeute ed essene. In queste esercitd la sua in-
fluenza. Questo Bodhisattwa, a guidare gli Essewi), per cosi dire, durante il regno del Re Ales-
sandro Janneo — circa 125-77 anni prima della a@str — una speciale individualita nella comunita
essena. Questa speciale individualita guido le oitdessene all’incirca un secolo prima della
comparsa del Cristo Gesu sulla Terra. Questa palitoe ben nota all’'occultismo, e anche alla let-
teratura esteriore talmudica.

Vi fu dunque, un secolo prima della nostra éraseecolo prima della comparsa del Cristo sulla
Terra, un’individualita, che niente ha a che fava ¢ Gesu del Vangelo di Luca — e, niente ha a che
fare con il Gesu del Vangelo di Matteo una perdtmathe era la Guida e il maestro delle comunita
essene. Questa personalita € ben conosciuta dallfisecno, come un precursore del cristianesimo
presso gli Esseni; & conosciuta anche nella l¢étierdalmudica sotto il nome di Gesu, figlio di
Pandira, Jesciua ben Pandira. Questo Gesu, fighamfdira, sul conto del quale degli scritti giudai
ci malevoli hanno raccontato tante favole, cheteeipi recenti sono state rievocate, questa perso-
nalita, dico, che era nobile e grande, non si deanbiare, come usano fare alcuni talmudisti, con
il Gesu di Nazareth, del quale parliamo. Conosciamche questo precursore esseno del Cristiane-
simo, come Gesu, figlio del Pandira. E sappiamoaiesto Jesciua ben Pandira, da coloro che a
guei tempi consideravano la dottrina essena coradastemmia, venne accusato di bestemmia e di
eresia, e percio, prima lapidato e — dopo essate pidato — impiccato a un albero, per aggiunge-
re la vergogna alla pena. Questo e un fatto ocaulorivelato anche nella letteratura talmudica.

In questo Jesciua ben Pandira dobbiamo vedere ensaralita che sta sotto la protezione del
Bodhisattwa, successore di quel Bodhisattwa, clmeecfiglio del Re Suddhodana € poi divenuto
Buddha. Questi fatti sono chiari. Dobbiamo consideicome una specie di preparazione, come una
corrente secondaria della corrente principaleianat quella corrente che dipende dal successore
del Buddha, dall’attuale Bodhisattwa (che diventaitatardi il Maitreya Buddhg il quale aveva
inviato i suoi messi fra le comunita degli Essewi,esplico la sua azione nel missionario, che-effet
tuo nelle comunita degli Esseni cio che verremorescere nelle prossime conferenze.

41



Dobbiamo dunque cercare il nome di «Gesu» nelNiadialita, di cui c'informano il Vangelo di
Matteo e quello di Luca; dobbiamo cercare, peroihe di Gesu anche un secolo prima del princi-
pio dell’éra nostra, nelle comunita essene, pregsdla nobile personalita, sul conto della quale,
tutto cio che la malevola letteratura talmudiceagaoé ha trovato, € calunnia — personalita, cha-é st
ta accusata di bestemmie ed eresia, e prima lapidatdopo impiccata a un albero.

42



Conferenza VvV

Dobbiamo tener ben presente il fatto, che quel Gegio di Pandira, Jesciua ben Pandira, nien-
te ha a che fare, in quanto a parentela o altro geella personalita o individualita, della quase-p
liamo come del Gesu del Vangelo di Matteo o di lgudi Luca, o di qualsiasi altro Vangelo; che
guesto Jesciua ben Pandira, il quale, un secatsapdell’era nostra — dunque prima che si verifi-
casse l'avvento del Cristo — € stato lapidato eimqppiccato a un albero, non deve essere scambiato
con quello di cui parliamo, quando parliamo dei ¥&hn Vi prego di notare, che per indicare una
personalita come quella di Jesciua ben Pandirgyqter dire che egli e esistito, non occorre alcuna
conoscenza occulta, nessuna facolta chiarovegdettecio si pud leggere, volendo, nei documen-
ti ebraici, in quelli talmudici. In diverse epochjgesto Jesciua ben Pandira e stato confuso con il
vero Gesu, e questa confusione si e per la prirtta verificata nel secondo secolo dopo il principio
dell’era nostra. Quando dunque affermiamo spet#ioante che a questo riguardo questo Gesu, fi-
glio di Pandira, non ha nulla a che fare con il @Gdsi Vangeli, dobbiamo tuttavia ammettere che
fra queste due personalita vi &€ un nesso storitquale oggidi si puo verificare soltanto per mezz
della ricerca spirituale-scientifica. Potremo coemtere la profondita di questo rapporto, se tor-
niamo brevemente a esaminare I'evoluzione dell'utaandelle sue Guide.

Se guardiamo in alto a quelle entita, a quelleviddialita, le quali sono le Guide dell’evoluzione
dell'umanita, arriviamo, in ultimo, a una serieattissime individualita chiamate di solito — perche
in certo modo la teoria di queste individualitatéta specialmente stabilita in Oriente — i Bodhi-
sattwa. Vi e gran numero di siffatti Bodhisattwa.ldro compito € di essere grandi Maestri
dellumanita, e da un’epoca all'altra, attraversosicuole dei Misteri, essi devono far affluire
nell’'umanita, dai mondi spirituali, cio che a sedardella maturita umana conviene che scorra in
ciascuna epoca. E si puo dire: questi Bodhisativedternano nelle epoche che si susseguono; un
Bodhisattwa agisce sempre come successore dell'&imostri tempi interessano sopratutto i due
Bodhisattwa, da noi gia spesso citati, quandopsiréato dell’evoluzione della nostra umanita; quel
Bodhisattwa, figlio del re Suddhodana, che diveBaddha; e quello che divenne il suo successore
nella dignita di Bodhisattwa, il quale — poicheckica di Bodhisattwa dura cosi a lungo — € oggidi
ancora Bodhisattwa, e, in conformita della saggeziemtale e della ricerca chiaroveggente, si puo
anche dire che lo sara ancora per i prossimi 228500 Allora questo Bodhisattwa fara la medesima
ascesa gia fatta dal suo predecessore, quando gkvwago alla dignita di Buddha. Allora il Bodhi-
sattwa attualmente in carica verra elevato allaithgli Maitreya Buddha.

Alla direzione dell’evoluzione dell'umanita, deliale parliamo come di una direzione effettua-
ta per mezzo di Guide, abbiamo i Bodhisattwa, ¢latarnano e si succedono. E dobbiamo consi-
derare la serie di questi Bodhisattwa, come lees#i grandi Maestri dell’evoluzione dellumanita,
e non dobbiamo confonderli con cio che &dagentedi questo insegnamento, cio da cui i Bodhi-
sattwa accolgono alla loro volta quello che nepblesuccessivi insegnamenti essi devono dare
all’evoluzione dell'umanita. Dobbiamo, in certo nmpdappresentarci un collegio di Bodhisattwa, e
in mezzo a questo consesso dobbiamo immaginasdrigente viva degli insegnamenti dei Bodhi-
sattwa. E questa sorgente viva altro non e cheligqebg nel nostro linguaggio abituale indichiamo
con il termine «Cristo»; di guisa che dal Cristdtitu Bodhisattwa ricevono cio che nel corso
dell’evoluzione delle epoche essi devono darelaggtini.

Orbene, un Bodhisattwa, finché rimane Bodhisattvave dedicarsi prima di tutto
all'insegnamento: perché abbiamo visto che quahBodhisattwa sale alla dignita di Buddha, egli
non discende piu ad incarnarsi in un corpo fisiz@ltra parte si puo dire, in conformita di tutta |
filosofia orientale, che il Gotamo Buddha, il quateme figlio del re Suddhodana percorse allora la
sua ultima incarnazione in un corpo fisico, da bembca in poi sperimenta soltanto delle incarna-
zioni, che discendono fino al corpo eterico. Eaebhnferenze sul Vangelo di Luca abbiamo rileva-
to quale fosse il futuro compito di questo Bodhisatdiventato Buddha. Abbiamo visto: che quan-
do € nato il Gesu del Vangelo di Luca, il cosidé&su nathanico, (il quale non e il Gesu del Van-

43



gelo di Matteo), I'entitd del Buddha, che trovavaldbra incarnata fino al corpo eterico, penetno, i
certo modo, nel corpo astrale di questo Gesu naihagescrittoci dal Vangelo di Luca. Si puo dire
percio: dalla sua incarnazione come Gotamo Budallpii, questo essere non aveva piu il compito
d’'insegnare, sibbene, da allora in poi, questo Badibveva esercitare un’attivita vivente. Egli era
divenuto una forza reale, che dal mondo spiritagisce nel nostro mondo fisico. E cosa assoluta-
mente differente agire per mezzo dell'insegnamerdagire per mezzo di forza vivente, di forza di
crescenza. Fino al momento in cui un Bodhisattwarda Buddha, egli € Maestro: da quel momen-
to in poi, egli e una forza vivente, che ha inflz@mrganizzatrice e vivificatrice in ogni qualsigsi
guardo. Cosi il Buddha s’intromise nell'organisma Gesu nathanico, come Luca descrive, e Si
comportd conformemente alla sua nuova dignita.

Dal sesto secolo prima di Cristo fino ai nostri pgnal posto di quel Bodhisattwa, il quale allora
divenne Buddha, & subentrato come suo successdiesarie dei Grandi Maestri, colui che diven-
tera piu tardi Maitreya Buddha. L'insegnamentocfgerche occorreva all’umanita dall’epoca in cui
operava Gotamo Buddha, figlio del re Suddhodanpginva cercato la dove quel Bodhisattwa, che
e il suo successore, esplica la sua ispirazione,do certo modo, fa scorrere nei suoi discemei,
suoi allievi, cio che essi devono comunicare al dworieri ho fatto notare, quale strumento spe-
cialmente adatto per questo Bodhisattwa fosse tidt@he si trovava riunito nelle comunita tera-
peute ed essene, e ho detto che Gesu, figlio diiRampparteneva alle piu importanti, piu elevate
piu pure personalita delle comunita essene. Dobbidomque vedere, per cosi dire, risplendere
nell'umanita terrestre attraverso gli Esseni ilteouto dellinsegnamento di quel Bodhisattwa.

Le vere comunita essene, in quanto al contenutgmufondo dell’insegnamento — e di questo
potete convincervi anche per mezzo della storieriesé — scomparirono relativamente presto, dopo
che l'avvento del Cristo si era verificato sullarfBe Non sembrera percio tanto inverosimile, se io
dico che, in fondo, le comunita terapeute ed essem® essenzialmente stabilite per far discendere
dalle regioni spirituali, dalle sfere dei Bodhisadt cio che occorreva per la comprensione del gran-
de e importante evento della comparsa del Cristtngggnamenti piu importanti pervenuti agli
uomini per comprendere I'avvento del Cristo provanb dalle comunita terapeute ed essene. Di
guisa che Gesu, figlio di Pandira, era in certo enddstinato a lanciarsi ispirare da quel Bodhisatt-
wa, il quale diventera il Maitreya Buddha, e cherapa nelle comunita essene, tutti quegli inse-
gnamenti atti a rendere comprensibile il mistertbad@alestina, il mistero del Cristo. Notizie piu
precise sul conto dei Terapeuti e degli Essendsspno attingere certamente soltanto per la via del
la ricerca spirituale scientifica. La storia esiegine sa ben poco. E «senza timore» — poiche-ci tr
viamo in un circolo antroposofico che sa come alkemgqueste cose — vogliamo trarre dai misteri
dei Terapeuti e degli Esseni cido che e necesgagroarrivare a una comprensione piu profonda del
Vangelo di Matteo e anche degli altri Vangeli. EjN@mo descrivere questi segreti dal punto di vi-
sta, con cui lo studioso della scienza dello Spaolitve considerare i Terapeuti e gli Esseni.

La caratteristica essenziale di quelle comunita,fadrirono dunque un secolo prima dell’evento
del Cristo, per preparare col loro insegnamentoahdo a quell’avvenimento, era il modo con cui
veniva impartita liniziazione ai membri dei Terapie e degli Esseni. Essi attraversavano
un’iniziazione specialmente destinata a destacetaprensione — una comprensione per mezzo del-
la visione chiaroveggente — dell'importanza delf&bmo, dell’Abrahamismo, per I'evento-Cristo.
Questo era appunto un mistero delle comunita tetepsd essene. | loro seguaci venivano apposi-
tamente iniziati a vedere chiaroveggentemente eattezza proprio quel rapporto. Un Esseno do-
veva dunque imparare anzitutto a vedere l'intieggaiicato di cio che per mezzo di Abraham si era
verificato nel popolo ebraico, per poterne apprezziavalore. Che in Abraham effettivamente si
dovesse vedere una specie di capostipite del patoiico, e che in lui era stata posta quella dispo
sizione della quale vi ho parlato nelle ultime ¢egj la quale doveva in certo modo poi filtrare at-
traverso molte generazioni, scorrendovi giu peaigue; tutto questo un Esseno doveva arrivare a
vedere con la propria visione.

Per comprendere come qualcosa dimportante possdicaesi per lintiera evoluzione
dell'umanita attraverso una personalita come Ahrghdovete tenere in mente una massima, una

44



verita importante: e cioe, che sempre, quando @nsopalita € destinata a strumento speciale per
I'evoluzione dell’'umanita, occorre che un’Entitdidia spirituale abbia presa immediata su di essa.

Coloro che hanno preso parte alle rappresentadarivlistero «Rosacruciano» a Monaco, o che
lo hanno letto, sanno che una delle complicazioaiminatiche piu importanti poggia sul fatto, che
il Jerofante fa notare a Maria, come essa possaieoela propria missione soltanto per Virtu
dell'intervento, effettivamente verificatosi, défifluenza di un’entita superiore; e in essa viehe a
lora veramente a prodursi cid che si pud chiamara separazione degli arti superiori da quelli in-
feriori», di guisa che gl'inferiori possono alloranire occupati da uno spirito subordinato infexior
Tutto cid che si puo trovare nel Mistero Rosacmgjgurcheé lo lasciate agire sulla vostra anima —
e non lo accogliate leggermente — puo farvi scergdei grandi segreti dell’evoluzione
dell'umanita.

Orbene, poiché Abraham era destinato a esplicasepante cosi importante nell’evoluzione
dell'umanita, occorreva appunto che nell'intimo ldekua organizzazione penetrasse ci0 che
'umanita dapprima, nelle epoche atlantee, aveveep#o comequello Spirito, che vibrando e vi-
vificando interpenetra il mondo esteriore. Questeeane per la prima volta con Abraham — e cosi
per la prima volta fu possibile che si verificass® trasformazione della visione spirituale. Ma in-
dubbiamente, perché cio potesse succedere, ocaofiefluenza di un’entita divino-spirituale.
Un’entita divino-spirituale ha posto, in certo qumabdo, nell’organizzazione di Abraham il germe
per tutte le organizzazioni che da lui dovevanaehslere nella serie delle generazioni. Un Esseno
di quell’epoca diceva dunque a sé stesso: cio ehmmente poteva formare il popolo ebraico, e per
mezzo di cui questo poteva diventare il veicoldadetissione del Cristo, venne dapprima fatto in
germe da quell’Essere misterioso, che si puo tegaitanto se si risale per la serie delle genera-
zioni fino ad Abraham, quando, in certo qual moekso s’insinuo nell'organizzazione interiore di
Abraham, per agire poi attraverso il sangue, congegpecie di Spirito del popolo nella popolazio-
ne ebraica. Se dunque si vuol comprendere questoggsi dire, ultimo segreto dell’evoluzione
dell'umanita, bisogna risalire a questo Spiritoguiale ha piantato quel germe, e cercarlo 1a, dove
ancora non era penetrato nell’organizzazione daAam. L’Esseno diceva percio: se 'uomo vuol
risalire a questo Spirito, che effettivamente ismrinaugura il popolo ebraico, e lo vuol conoscere
nella sua purezza, egli deve attraversare, comenbss Terapeuta, una determinata evoluzione, per
mezzo della quale si purifica di tutto cio che dadndo fisico si €; avvicinato all’anima umana
dall'evento di Abraham in poi. Perché I'Esseno d&c@a se stesso: I'essere spirituale che 'uomo
porta in se e tutte le entita spirituali, le qualilaborano al divenire dell’'umanita, si possondere
nella loro purezza soltanto nel mondo spirituakesiacome vivono in noi, esse sono contaminate
dalle forze del mondo fisico-sensibile.

Orbene, secondo il punto di vista degli Esseniyestp naturalmente € assolutamente esatto in
un determinato campo della conoscenza), quals@spuallora vivente aveva in sé tutta la corru-
zione, che nelle epoche precedenti era penetrdtanima umana, e che offuscava in questa la li-
bera visione dell’Essere spirituale che aveva postdbraham il germe piu sopra descritto. Ogni
anima essena doveva percio purificarsi da quekoerh penetrato nel suddetto germe, e da quanto,
per cosi dire, offuscava in lui la visione dell’Ess, che dimorava nel sangue di queste generazioni;
soltanto dopo questa purificazione quell’Essereymtessere veduto giustamente. Ogni genere di
purificazione animica, tutti gli esercizi degli ess, erano diretti a liberare I'anima dalle inflzene
dalle caratteristiche ereditate attraverso le gemeni, che potevano intorbidire nell’'uomo la visio
ne dell'Essere spirituale che ispirava Abrahamgiperi’uomo non ha soltanto l'intimo suo essere
spirituale animico, ma lo ha in sé offuscato e aonihato dalle caratteristiche ereditate.

Orbene, vi € una legge spirituale-scientifica, gheEsseni potevano specialmente seguire per
mezzo delle loro indagini e della loro visione chigeggente; e cioe, che [linfluenza
dell'ereditarieta termina veramente soltanto, quasidiisale indietro di 42 gradini nella serie deg|
antenati: soltanto dopo aver risalito questi 42igmatutto si trova espulso dalla nostra animaleVa
a dire: si eredita qualcosa dal padre e dalla matiienonno e dalla nonna, e cosi di seguito: e
guanto piu si risale indietro nella serie degliesatti, tanto meno, nel proprio essere interiore, Si

45



trova della corruzione accumulatasi per via di g&e€d e non se ne trova piu affatto, se si risade i
dietro di 42 generazioni; a quel punto si perdafllienza dell’eredita. Percio le purificazioni degl
Esseni erano dirette ad espellere dall’'interiogigr, mezzo di esercizi interiori e di un’accuraia d
sciplina, tutte le corruzioni penetrate nell’animatiraverso 42 generazioni. Ogni Esseno doveva
percio percorrere degli esercizi interiori sevena via mistica severa; questa lo conduceva attra-
verso 42 gradini alla purificazione della sua aniidrattava effettivamente di 42 gradini ben mar-
cati, che egli doveva percorrere in se; dopo dstise sapeva libero da tutte le influenze del nmond
dei sensi, da tutta la corruzione penetrata pediveredita nel suo essere interiore. L'Esseno cosi
saliva per 42 gradini tanto in alto, da sentirfiféta dell’essenza sua piu intima, del noccione
trale del suo essere con la spiritualita divinai Bigeva percio a sé stesso: percorrendo questi 42
gradini salgo fino al Dio che mi sta a cuore.

L’Esseno aveva un giusto concetto di come si sale assere divino non ancora immerso nella
materia; conosceva la via dell’ascesa. Egli la soaea per esperienza propria. Di tutti coloro che
vivevano allora sulla Terra, i Terapeuti e gli EBs®ltanto sapevano valutare giustamente un even-
to, come quello di Abraham; lo sapevano valutaigigeardi dell’eredita attraverso le generazioni.
Sapevano, che se si vuol risalire a un esseretemiela linea ereditaria, se si vuol arrivare @ahio
in cui ancora egli non si € immerso nella matar@orre risalire per 42 gradini, corrispondentgall
42 generazioni; allora lo si trova. Ma gli Esseapevano anche di piu. Essi sapevano: cosi come
'uomo deve salire per 42 gradini, corrispondefig 42 generazioni, per arrivare a questa Entita
divina, cosi pure questo Essere divino, se vuoéare giu, dentro al sangue umano, deve discen-
dere per 42 gradini — deve dunque percorrere lenviersa. Se 'uomo ha bisogno di 42 gradini per
salire a quel Dio, questo Dio, a sua volta, hadnsodi 42 gradini per discendere, per diventare
uomo fra gli uomini.

Cosi insegnavano gli Esseni. E questo appunto &esdpratutto insegnato fra gli Esseni da
Jesciua ben Pandira sotto l'influenza del Bodhigatthe lo ispirava. Era percio insegnamento es-
seno, che quell’Entita, che aveva ispirato Abrahpenché accogliesse nel proprio organismo quel
germe divino, aveva bisogno di 42 generazioni ferethdere appieno nell'umanita. Sapendo que-
sto, conosciamo ormai la sorgente, dalla qualeitofhllo scrittore del Vangelo di Matteo la cono-
scenza, che lo ha spinto appunto a rintracciarstque generazioni. E fu Gesu, figlio del Pandira,
il quale richiamo anzitutto I'attenzione degli Esssopra un determinato fatto. Egli viveva un seco-
lo prima che fosse possibile che le 42 generazioni si cesepd: perche cio non era possibile che
un secolo piu tardi. Egli fece osservare agli Ess#e essi potevano percorrere la via dei 42 gradi
ni soltanto fino a un determinato grado che sim@itesse con la storia, ma che da quel punto in la
potevano percorrerla soltanto per aiuto della gramiperiore; verrebbe pero I'epoca, in cui cio di-
venterebbe un evento naturale; un’epoca in cuierebbe un uomo, che avrebbe in se la possibilita
di salire col proprio sangue a tale elevatezza,pdieebbe discendere in lui la forza divina occor-
rente per portare a manifestazione l'intiero spidél popolo ebraico — lo spirito Jahve — nel sangu
del popolo ebraico. Jesciua ben Pandira insegneraop che se Zarathustra, il portatore di Ahura
Mazdao, doveva incarnarsi in un corpo umano, adiétdre possibile soltanto, se questo corpo uma-
no venisse preparato in modo, che I'essere divongkgale che doveva riempirlo fosse disceso in
lui attraverso 42 generazioni.

Con cio abbiamo indicato, che le comunita essemeoela sorgente di quella dottrina delle gene-
razioni, con cui s’inizia il Vangelo di Matteo. Segliamo capire completamente questi fatti, dob-
biamo pero accennare a qualcosa di ancora magyiofi@ndita.

Tutto cio che si riconnette con lo sviluppo umaoan I'evoluzione umana, ci si presenta, per
cosi dire, sotto due aspetti — per la sempliceoragiche 'uomo € un essere scisso in due parti:
guando I'uomo si presenta a noi con la coscienamdj i quattro arti del sud essere sono collegati
fra di loro, e non possiamo subito distinguere ceglésia un essere scisso in due parti. Ma di not-
te, quando abbiamo pure dinanzi a noi l'intieratantmana, essa si presenta a noi chiaramente
scissa in due parti: in cio che rimane indietro meindo fisico, corpo fisico e corpo eterico — e in
cio che si spinge fuori dal corpo fisico e da quellerico, come corpo astrale e come lo. L'uomo, in

46



certo modo, é costituito dal collegamento di qudsie parti. Finché parliamo di cio per cui 'uomo
appartiene al mondo fisico, possiamo effettivameaigare soltanto del corpo fisico e di quello ete-
rico. Tutto cid che concerne funzioni e faccendenennel mondo fisico riguarda soltanto il corpo
fisico e quello eterico, sebbene durante la vedgiagiorno gli altri arti vi prendano pure parteu-D
rante la veglia del giorno 'uomo, dall’'lo e dalrpo astrale, agisce negli altri due arti; durahte i
sonno, invece, egli li abbandona a sé stessi.ritay@ero, dal momento in cui 'uomo si addormen-
ta, cominciano ad agire le forze e le entita dgflazio cosmico, dal Cosmo, per penetrare in cio che
'uomo ha abbandonato, di guisa che si tratta teffehente di una continuata influenza del Cosmo
sul corpo fisico e su quello eterico del’luomo. ®la che di noi rimane a giacere sul letto e che é
I'aspetto esteriore del nostro essere, cioe, ipadisico e quello eterico, sta veramente racchiuso
nelle 42 generazioni. Per quelle passa per viaadii. Se cominciamo dunque dalla prima genera-
zione e prendiamo in quella tutto cio che appagtigiiessere fisico, e procediamo poi attraverso 42
generazioni, non troviamo piu, alla fine delle 4hgrazioni, niente di cido che rappresentava le ten-
denze piu essenziali nella prima generazione. Deiifggei volte sette generazioni sta racchiuso cio
che effettivamente vive e opera nel corpo fisida quello eterico di un uomo che giace dinanzi a
noi. Tutto cio, che in fatto di caratteristiche ditate si trova in questi due corpi, va cercatolineg
antenati — ma soltanto nel corso di 42 generaz®misi risale piu in alto, non se ne ritrova pienai

te. Tutto cio che appartiene a generazioni predeéesparito. Se guardiamo dunque la parte este-
riore dell'essere umano troviamo che la forza cheedmpenetra € collegata a 42 generazioni.
L’evoluzione umana nel tempo si basa dunque sopreapporto numerico. Esaminiamo attenta-
mente questo rapporto numerico; &€ importante teneomto. Osserviamolo come appunto occorre
che venga esaminato, se si vuol comprendere |lalpgie del Vangelo di Matteo. Tutto cio che ri-
guarda il corpo fisico é collegato a 42 generazipeiché tutto cio che é collegato con I'evoluzione
del tempo, che si riferisce al tempo, si riconnettenumero sette. Per gli Esseni, dunque, anche
I'evoluzione ascendente delle caratteristiche liisiereditarie € collegata col numero sette. Un Es-
seno diceva a se stesso: Tu devi attraversar@keisette — dunque 42 gradini; arrivi allora adi

tri sette gradini, che sono percio il compimentbrdanero sette, i sette volte sette cioe 49 gradini
Cio pero che risiede al di la dei 42 gradini ngriteda assegnarsi alle forze ed entita, che sdiro at
ve nel corpo fisico e in quello eterico. Veramelitdgiera evoluzione del corpo fisico e di quello
eterico € compiuta soltanto secondo la legge d&dremio, dopo sette volte sette generazioni; ma
per le ultime sette generazioni si € gia raggiwrta completa trasformazione, non vi esiste piu
niente delle prime generazioni. Cio di cui dungqoblidamo tener conto va cercato entro il sei volte
sette; quando pero il settenario &€ completo, gdaaio dinanzi a noi qualcosa di nuovo. Nel campo
in cui si penetra dopo le 42 generazioni, nonastdrpiu di un’esistenza umana, ma di un’esistenza
superumanaPossiamo distinguere dunque sei volte sette gelosi che si ottengono completa-
mente sulla Terra — cido che € al di 13, il settéevgette, gia trascende la Terra; e il frutto iper
mondo spirituale. Dopo sei volte sette spuntauiltér, che poi si schiude per il mondo spirituala co

il sette volte sette. Percio coloro, da cui proeidrivangelo di Matteo, dicevano: la corporeita-fis
ca, di cui Zarathustra si servi, dovette essereroasura, che dopo le 42 generazioni stava gia al
principio della spiritualizzazione, della deificame — al principio del punto dove doveva passare al
la deificazione. Essa si trova dunque gia al ppiacilella 437 generazione; non vi penetra pero,
ma si lascia ora compenetrare da un’altra entiiaguklla entita che come spirito di Zarathustra
s’incarna sulla Terra come Gesu di Nazareth.

Per mezzo dunque del compimento del mistero numaiiwerifico tutto cio, che all'anima di
Zarathustra poteva dare, nel Gesu di Nazaretlgrgacpiu adatto, il sangue piu adatto. Tutto cio
che si riferisce al corpo fisico e al corpo etenemne preparato con quel mezzo per I'evoluzione
dellumanita. Tuttavia, in un uomo — dunque ancheguello che doveva diventare il portatore
dell’Entita-Cristo, — vi sono non soltanto il corfisico e quello eterico, ma anche il corpo asteale
I'lo. Occorreva dunque preparare, non soltantoctié riguardava il corpo fisico e quello eterico,
ma doveva essere fatto anche tutto I'occorrente)gpeonforme preparazione del corpo astrale e
dell'lo. Per un evento cosi grandioso, questa peg@ne non poteva venire effettuata dapprima in

47



unasola personalita; sibbene doveva verificardiue personalita: il corpo fisico e il corpo eterico
vennero dapprima preparati nella personalita, dcicparla principalmente il Vangelo di Matteo: e
il corpo astrale e I'lo vennero preparati nellagoeralita, di cui ci narra il Vangelo di Luca, ned-G
su Nathanico. Questa, nei suoi primi anni, fu urBattra personalita. Mentre il Gesu del Vangelo
di Matteo ottenne il corpo fisico e corpo eterit® gli spettavano, il Gesu del Vangelo di Luca do-
vette ottenere il corrispondente corpo astraler@aitivo veicolo dell'lo. Come pote cio succedere?

Abbiamo visto che le forze delle 42 generazioninmadovuto essere preparate in modo specia-
lissimo, perché gli arti necessari per il Gesu\tahgelo di Matteo si potessero formare. Dovevano
perd essere preparati anche il corpo astrale egéoché piu tardi potessero ad essi conveniente-
mente riunirsi. Del modo come essi abbiano potiutinsi parleremo piu tardi. — Anche per il Gesu
del Vangelo di Luca vi dovette percio essere uepamazione adeguata. Per spiegarcelo osserviamo
ora lo stato del sonno.

Gia ho detto che e una favola, proveniente dalkemszioni della chiaroveggenza inferiore,
'affermazione, che nella nuvola, che si trova aelicinanza del corpo fisico e di quello eterico
dell’'uomo dormiente, siano contenuti l'intiera ¢atastrale e I'intiero lo delluomo. Perché effetti
vamente 'uomo, quando nello stato di sonno esteatpo fisico e da quello eterico, € veramente
effuso, disteso nell'intiero Cosmo, in cid che apipae al nostro Cosmo. Questo e appunto il segre-
to del nostro sonno, cioe, che attingiamo dal mastdibare (percio parliamo del corpo astrale effu-
so nel mondo delle stelle) le forze piu pure defiGro Cosmo, e le riportiamo con noi al risveglio,
guando dobbiamo di nuovo immergerci nel corpo didn quello eterico. Allora usciamo dal son-
no rinforzati e rinvigoriti da cid che possiamoakdre dall’intiero Cosmo. — Quando I'uomo oggi-
di — e cosi era pure allepoca del Cristo Gesuverda chiaroveggente nel senso piu elevato, che
cosa deve verificarsi in lui? Nello stato normatkeono 'uomo, quando esce dal corpo fisico e da
guello eterico con il suo corpo astrale e con ldojenta incosciente. Ma la coscienza chiaroveg-
gente deve acquistare la capacita — senza farelsworpo fisico e di quello eterico — di guardare
soltanto con gli strumenti del corpo astrale €'ldelallora la coscienza chiaroveggente prendeepart
al mondo delle stelle e percepisce cio che in %9 non solo vi guarda dentro, ma penetra nel
mondo delle stelle. Proprio come la coscienza Hs#ieéno risale il corso del tempo, attraverso le
epoche, alla cui base sta il settenario, cosi puoeno deve percorrere i gradini che gli danno la
possibilita di percepire lo spazio cosmico chiaggentemente.

Orbene, gia spesso ho indicato quali sieno i pkricbhe si presentano, tanto in una direzione,
guanto nell’altra, dell’evoluzione. Per gli Esseniultima analisi, si trattava di una discesaauat
po fisico e in quello eterico, per poter trovar® Ritraverso tale passaggio. Era per loro comese u
uomo, che si desta, non vedesse attorno a se dlonona s'immergesse invece nel corpo fisico e
nel corpo eterico, per guardarne le forze; pergmre dunque, dall’'interiore, il proprio esteriore.
L’'uomo, destandosi, non discende coscientementeanpb fisico e in quello eterico. Ne viene im-
pedito dal fatto, che al momento di destarsi, lacascienza é rivolta verso I'ambiente circostante
e non si dirige verso le forze del corpo fisicoiajdello eterico. L'essenziale, per gli Esseni, era
d'imparare a conoscere tutte le forze, che provarowalle 42 generazioni d’'imparare a distogliere
lo sguardo da cio che si trova nel mondo estermimparare ad immergersi nel proprio corpo fi-
sico e in quello eterico; cosi, in questi, vedevaitoche esiste nel senso del mistero del sei volte
sette, delle 42 generazioni. In modo analogo l'ual®eee elevarsi, se vuol salire nel Cosmo, se vuol
imparare a conoscere i misteri che giacciono a Be¥atiero Cosmo. Questo processo € piu gran-
dioso. Se 'uomo discende nella propria interigré@oltanto esposto al pericolo di essere afferrat
da tutte le forze della propria interiorita, dasiieri, dalle passioni, da tutto cio che vi é indo
all’'anima e di cui di solito 'uomo non si cura, dii non ha sentore; perche nella vita ordinaria
I'educazione lo trattiene dalla conoscenza di quéstize; non ha affatto possibilita di lasciarsene
afferrare, perche al risveglio lo sguardo ne visabkito distolto, per rivolgersi al mondo esteriore.
Mentre dunque nel discendere nella propria intééi@i € esposti, per cosi dire, al pericolo deess
afferrati dagli istinti inferiori e dalle forze eigtiche della propria natura, cosi un altro peocal
minaccia quando si attraversa l'esperienza detliefersi sull'intiero Cosmo. E questo pericolo

48



meglio si potra caratterizzare dicendo: colui cperignenta il momento, in cui non si addormenta
piu nell'incoscienza, ma si addormenta invece @geimente, di guisa che nel proprio corpo astra-
le e nell'lo possiede uno strumento per percepireondo spirituale, € minacciato dal pericolo di
rimanere fortemente abbagliato, come quando un usirtrova di fronte ai raggi del sole. Egli ri-
mane abbagliato dalla possente grandezza e sdpratatne grandemente confuso dalle impres-
sioni che riceve.

Come i gradini che 'uomo deve percorrere, secayld&sseni, per imparare a conoscere le ca-
ratteristiche ereditarie nel corpo fisico e in du@terico, devono essere indicati per mezzo del mi
stero numerico del sei volte sette, cosi vi & anchmistero numerico che rappresenta come I'uomo
arrivi alla conoscenza dei misteri cosmici, ai eristlel grande mondo. Il miglior modo per avvici-
narsi a questo mistero, € quello di servirsi diati@ esiste fuori nel Cosmo nei movimenti e nelle
costellazioni, nelle forme di espressione deglii aséssi, di cio che, in certo modo, sta scrite d
vanti a noi nelle stelle. — Come attraverso sedieveétte gradini si penetra nei misteri dell’'inteita
umana, cosi per mezzo di 12 volte 7, dunque dir8digi, si arriva ai misteri spirituali dello spazi
cosmico. Quando si sono percorsi questi dodicieveditte — ossia 84 gradini, si arriva al punto, in
cui il labirinto di queste forze spirituali cosme&lhon e piu abbagliante; in cui 'uomo veramente ha
conquistato la quiete per orientarsi in questo @aEslabirinto; in cui viene a conoscere queste lab
rinto. Questo pure insegnavano gli Esseni in uerd@hato senso.

Quando l'uomo diventa chiaroveggente nel modo sswitt®, egli, nel’addormentarsi, si river-
sa in qualcosa, che si esprime nel segreto numeeicdodici volte sette. Ma al «dodici volte sette»
egli gia sta dentro alla spiritualita; per averepauto 'undici volte sette, gia egli & arrivatoliahi-
te del mistero. Come il sette volte sette gia darspiritualita, cosi pure il dodici volte settegi&
nella spiritualita. Se 'uomo vuol percorrere qaestrada, occorre, per arrivare alla spirituatitée
egli attraversi undici volte sette gradini — cia®@mo, nel corpo astrale e I'lo, deve percorrerdiun
ci volte sette gradini. Questo viene espresso iseligtura stellare, in quanto il numero settetsi a
tinge dal numero sette dei pianeti, e cio che sed®ercorrere nello spazio cosmico si attinge dal
numero dodici delle costellazioni dello Zodiaco.n@oi pianeti stanno situati entro le dodici costel-
lazioni e le occultano, cosi 'uomo, quando vuaingjere a conoscere lo spazio cosmico, deve per-
correre sette volte dodici — ossia sette volte cirgtiadini, finche arriva alla spiritualita. — Selete
farvi di questo un’idea, dovete raffigurarvi la cleia della spiritualita nelle dodici costellaziatl-
lo Zodiaco, e 'uomo stesso nel centro di essae@ebla spiritualita & talmente distesa, che se egl
vuole arrivare fino ad essa, hon puo cominciangaadersi dal punto centrale, bensi deve estendersi
a forma di spirale volgendosi, per cosi dire, in sette curve spimlogni volta che percorigna
curva spirale deve passare per tuttéddici costellazioni zodiacali, di guisa da dovere passatte
volte per dodici punti. L'uomo si stende a formasgirale gradatamente nel Cosmo (tutto cid natu-
ralmente é soltanto un’immagine sensibile di cié Ehomo sperimenta); e se in questo suo girare
egli attraversasse una settima volta le dodicietlagtioni zodiacali, arriverebbe al divino-spiritea
Allora, anziche guardare fuori nel Cosmo dal promentro, 'uomo invece dall’'ambiente spiritua-
le, dalle dodici costellazioni, guarda in dentrqyue® vedere cio che vi € nel mondo esteriore. Oc-
corre sperimentare questo, se si vuol vedere @d/ch nel mondo. Non basta che ci si pongarda
punto di vista, sibbene bisogna porsi da dodictipdinvista. Chi voleva penetrare in alto nella-spi
ritualita divina doveva percorrere undici volteteegradini, doveva condurre su il corpo astrale e
I'lo per undici volte sette gradini; quando arrigaal dodici volte sette, egli stava dentro allaispi
tualita.

In questo modo il corpo astrale e I'lo dovevanacpaere dodici volte sette — ossia undici volte
sette gradini, se volevano arrivare al divino. Sdivino vuol discendere a rendere adatto un lo
umano, deve pure discendere per undici volte geftgini. Quando dunque il Vangelo di Luca ha
voluto descrivere quelle forte spirituali, che remdno il corpo astrale e I'lo adatti per il portato
del Cristo, ha dovuto descrivere la discesa dellizaf divina attraverso undici volte sette gradii.
guesto realmente ci descrive il Vangelo di Lucgokché il Vangelo di Luca ci descrive quell’altra
personalita, per la quale vennero preparati il captrale e I'lo, esso non ci descrive — come il

49



Vangelo di Matteo — sei volte sette generazionmisbendici volte sette gradini successivi, attraver
so i quali vien condotto giu da Dio stesso (e quesne espressamente detto nel Vangelo di Luca),
cio che dimoro nell'individualita del Gesu del Vahg di Luca. Contate i gradini umani citati nel
Vangelo di Luca attraverso i quali viene condottelg forza divina e troverete 77 gradini.

Poiche il Vangelo di Matteo ci descrive il mistatell’attivita nella discesa di quella forza divi-
na, che perfeziona il corpo fisico e quello etedmje dominare in esso il numero «sei volte settex;
— e nel Vangelo di Luca, che ci descrive la discska forza divina che trasforma il corpo astele
I'lo, deve comparire il numero undici volte sett@uesto ci dimostra da quali profondita queste co-
se vengano tratte, e come nel Vangelo di Matteoquello di Luca ci vengano effettivamente de-
scritti i segreti dell'iniziazione, e della succese dei gradini che la spiritualita divina deve di
scendere per penetrare in un’individualita umarngerespingersi fuori nel Cosmo.

Domani spiegheremo, perché anche nel Vangelo da Mign indicata una successione di gene-
razioni; e perche nell’epoca in cui a pochi uonsaitanto veniva insegnato il mistero del Cristo
Gesu, veniva comunicato che da Dio e da AdamoifinragGesu del Vangelo di Luca vi sono 77
generazioni.

50



Conferenza VI

Chi prende in mano il Vangelo di Luca ed esamir@gitolo, in cui la discendenza del Gesu di
cui parla quel Vangelo viene rintracciata fin sllenprecedenti generazioni, potra senz’altro com-
prendere, che l'intenzione dello scrittore del Viaogdi Luca corrisponde a cio che ieri € stato det-
to. leri si trattava del fatto, che nel medesimusse in cui un’entita-forza divina deve compenetrar
il corpo fisico e quello eterico del Gesu salomonign’entita-forza divina deve pure compenetrare
il corpo astrale e I'lo di quella personalita, d@wosciamo come Gesu Nathanico, come il Gesu del
Vangelo di Luca. E viene chiaramente detto nel \éémdi Luca, che questa entita-forza divina de-
ve essere quale essa €, per il fatto, che la ssiooesereditaria scorre in linea diretta attravéuste
le generazioni a cominciare da quel gradino deldioita, in cui 'uomo, entro I'esistenza terrena,
non é entrato ancora per la prima volta in un’inaaione terrena fisico-sensibile. Vediamo di fatti
che il Vangelo di Luca rintraccia attraverso — glicecosi — le generazioni, la discendenza del suo
Gesu fino ad Adamo, fino a Dio. Questo altro n@niica pero, se non che se noi vogliamo trova-
re codesto principio nel corpo astrale e nell'ld @esu Nathanico, dobbiamo risalire fino a una
condizione dell'uomo, in cui egli ancora non e igi@to in un’incarnazione terrena fisico-
sensibile, in cui ancora non e disceso dalla sisieeza divino-spirituale, ma giace ancora nel
grembo di quelle sfere spirituali, nell’ambito @etjuali 'uomo pud chiamarsi appartenente alle sfe-
re divine, un essere divino. Conformemente al seinsotte le spiegazioni antroposofiche, dobbia-
mo indicare quest’epoca del tempo lemurico e affeenthe era I'epoca, in cui 'uomo ancora non
si era incarnato negli elementi dell’esistenzaetegy sibbene si trovava in una sfera divino-
spirituale. Effettivamente il Vangelo di Luca riatciava il suo Gesu fino a quei tempi, in cui
'uomo era ancora di natura divina, e ancora suidion aveva agito cio che chiamiamo l'influsso
luciferico.

Quei misteri, che conducevano i loro discepoli finquella iniziazione che abbiamo definita ieri
come conoscenza dei grandi misteri dello spaziomus volevano effettivamente condurre 'uomo
a trascendere tutto cio che é terreno — o, periméile, volevano condurlo al di la di cio che
'uomo e diventato per mezzo dell’elemento terrdbssi volevano insegnare come si vede il mon-
do, quandonon lo si guarda attraverso gli strumenti ottenuti’'damo durante I'epoca, in cui
l'influenza luciferica gia poteva agire su di l&.come si palesa l'universo alla visione chiaroveg-
gente, quando 'uomo si libera dalla percezioneaegtrso il corpo fisico e quello eterico, si libera
da tutto cio che gli si puo avvicinare dall’elem®iérreno? Questo era anzitutto il grande quesito,
che si ponevano i discepoli dei misteri. Questal@m@ondizione, in cui 'uomo si trovava natural-
mente prima di essere penetrato in un’incarnaziemena, e prima di giungere ad essere «I’Adamo
terrestre», — per esprimerci nello speciale seeda 8ibbia e del Vangelo di Luca. — In due modi
soltanto dunque I'uomo arriva a cio che fa di lai womo divino-spirituale; uno di questi modi e
I'alta iniziazione dei grandi misteri — I'altro mochon € realizzabile a volonta in qualsiasi epoca
della Terra, bensi esisteva a un gradino elemedtdfesistenza umana — prima che 'uomo divino
nell’epoca lemurica scendesse a essere cio chiblgaBhiama «l'uomo terrestre»; perche Adamo
significa «uomo terrestre», colui che non e pitirdivspirituale, ma che si e rivestito di elementi
terreni.

Ma quando esprimiamo queste cose puo obbiettagssaltianto settantasette — diciamo genera-
zioni o gradini dell’'esistenza, vengono chiamatidjni di ereditarieta. Nel Vangelo di Matteo gia
gualcuno potrebbe sorprendersi, che da Abrahamalil@risto vengano nominate soltanto quaran-
tadue generazioni, e potrebbe obbiettare, che woleno degli anni assegnati generalmente a una
generazione, esse non basterebbero per arrivar€rgdb fino ad Abraham. Chi dice questo do-
vrebbe pero tener conto del fatto, che giustamemtiegli antichi tempi, per i tempi patriarcali pri
ma di Salomone e di David, veniva assegnata a ggmerazione una maggiore durata di tempo di
guello che piu tardi non si facesse. Se in qualobdo vogliamo venir a capo delle date storiche
stesse, non dobbiamo assegnare a tre generazmamiesempio, di Abraham, Isacco e Giacobbe —

51



cio che ora ci risulterebbe la media per tre gegieng sibbene dobbiamo assegnare all'incirca due-
cento-quindici anni a queste tre generazioni. Quastilta anche dalla ricerca occulta. Il fatto che
per quegli antichi tempi si debba assegnare dumaiggiore a una generazione che non oggidi, ri-
sulta anche piu evidente per le generazioni, ch@d#mo discendono fino ad Abraham. Nelle ge-
nerazioni che si succedono da Abraham in poi, ogmuwd persuadersi da se che la singola genera-
zione dura lungo tempo; perche viene sempre aiti#iloun’eta gia avanzata ai patriarchi Abraham,
Isacco e Giacobbe, quando nasce loro un figlio,echerede. E se oggi si calcolano ordinariamente
33 anni per una generazione, coloro che scrist&fanigelo di Matteo assegnavano e con ragione
per gli antichi tempi settantacinque, ottanta dipemun numero maggiore di anni a una generazio-
ne. Ma occorre osservare, che nel Vangelo di Matieo ad Abraham, s’intende parlaresiingoli
uomini; ma che non si tratta piu di singoli uomipiando da Abraham si risale piu in su e si consi-
derano quei nomi che vengono citati dal Vangelbwta. Dobbiamo a questo proposito ricordare
un particolare esatto, sebbene per le idee mastiche del’'uomo oggidi possa sembrare forse al-
guanto inverosimile.

Cio che attualmente possiamo chiamare la nosémaoria la continuita della nostra coscienza, il
ricordo di cio che perdura della nostra entitariote, risale oggi per 'uomo normale soltanto fino
ai primi anni dell’infanzia. L'uomo moderno puo tare indietro con la memoria nella propria vita
e si accorgera che a un dato punto il ricordo ezap. Chi si ricordera di piu, e chi di meno, della
propria infanzia; ma la nostra memoria attualesblasamente limitata dalla singola vita personale
— non abbraccia neppure l'intiera vita personaie fl giorno della nascita. Se ci ricordiamo quali
erano le capacita animiche, le peculiarita catattehe della coscienza degli uomini in generale
nelle antiche epoche, e come ritornando indiettbereluzione dell’'umanita si arrivi a tempi in cui
un determinato stato di chiaroveggenza era la ensaiumana normale, allora non ci sembrera piu
strano, che di questi tempi relativamente vicirpassa dire (cio che la ricerca occulta del reste ¢
ferma), che le condizioni di coscienza, in quani® @emoria, erano negli antichi tempi affatto di-
verse da quelle che poi sono diventate. Se dunsgieamo indietro nel tempo indicato dalla Bibbia
come I'epoca di Abraham, troviamo che l'intierapdisizione dell’anima era diversa da cio che poi
e diventata, e principalmente la memoria era davefsse da Abraham risaliamo ancora piu indietro
fino all’epoca atlantea e oltre quella, dobbiam@ dche allora la memoria era affatto diversa. Essa
consisteva sopratutto in questo, che non ci sideoa come oggidi soltanto delle vicende personali
della singola vita; bensi ci si ricordava — attraeealla nascita — di cio che il padre, il nonmdi4
snonno ecc. avevano sperimentato. La memoria ex@osy, che scorreva attraverso il sangue per
una serie di generazioni, e soltanto piu tardi eelmitata a singoli tempi e alla singola vita. E
guando nei tempi antichi vengono impiegati dei n@iainomenclatura degli antichi richiederebbe
uno studio speciale), a quei nomi va data un'’imgzione affatto diversa da quella che oggidi si
usa connettere con un nome, — e cio che la filalegteriore dice oggidi sul proposito, € veramente
cosa da dilettanti. L'uso dei nomi era prima cortgoteente diverso. Allora nessuno avrebbe potuto
affatto immaginare che dei nomi potessero venitiegati a cose e a esseri in modo esteriore come
oggidi si suol fare. Il nome, negli antichi temgiia una cosa essenziale; era essenzialmente connes-
so coll’essere e la cosa, e ne doveva esprimersuoeb I'interiore essenza. Il nome era allora co-
me un’eco dell’essere espressa in suono. Nei tatbyali non si ha nessuna idea di questo: altri-
menti non potrebbero esservi libri come la «Critlehlinguaggio» di Fritz Mauthner, il quale passa
in rassegna tutte le ricerche moderne, tutta tecarscientifica degli ultimi anni sul linguaggicon
grande cura — ma omette cio che negli antichi teargi’essenza del linguaggio. Il nome degli anti-
chi tempi non eraffatto applicato al singolo uomo nella sua vita persqradasi a cio che veniva
abbracciato dalla memoria, di guisa che un nomévaesdoperato finche durava il ricordo. Cosi,
per esempio, Noé non e un singolo uomo; ma il ndimgoe significa, che dapprima un singolo
uomo si é ricordato della propria vita — e poiatérso la nascita si € ricordato della vita di gao
dre, di suo nonno e cosi di seguito, fin dove lanoa poteva arrivare. Finché reggeva il filo della
memoria il medesimo nome veniva adoperato per iffeta serie di uomini. Similmente in nomi
come Adamo, Seth, Enoch o altri simili, venivanmpoese tante persone quante la memoria ne po-

52



teva abbracciare nel ricordo retrospettivo. Quashatsque viene detto negli antichi tempi, che qual-
cuno si chiama «Enoch» cio significa: che in una@ealita, figlia di altra personalita gia nominata
con altro nome, sorge un muovo filo di memoriaaassn si ricorda dunque delle personalita passa-
te: e questo nuovo filo di memoria non termina leomorte di questa personalita per prima chiama-
ta Enoch, ma si trasmette dal padre al figlio,ipbte, e cosi di seguito, lindi & viene creato un-n

vo filo di memoria. E finche durava il filo di mema veniva adoperato il medesimo nome. Dunque
nella successione delle generazioni varie perdansdino indicate assieme quando, per esempio, Si
parla di «<Adamo». Il Vangelo di Luca, ben intesopiega i nomi in questo senso, perché vuol dire:
Questa Entita-Forza dell’esistenza divino-spiriguelhe e stata immersa nell’lo e nel corpo astrale
del Gesu Nathanico, dobbiamo seguirla fin su atgun cui 'uomo per la prima volta e disceso in
un’incarnazione terrena.

Nel Vangelo di Luca abbiamo dunque dapprima deiirmen le singole personalita; ma se risa-
liamo oltre Abraham arriviamo al tempo, in cui l@mmoria dura piu a lungo, e vien allora compreso
in un unico nome cio che la memoria conserva com wattraverso varie personalita. Vi riuscira
cosi piu facile di comprendere come i settantaseitei, enumerati dal Vangelo di Luca, possano
abbracciare lunghissime epoche — veramente fitengbo in cui I'Entita, che si puo indicare come
I'entitd divino-spirituale dell'uomo, s’'incarno p& prima volta in un corpo umano fisico-sensibile.
— In quel Vangelo si vede anche, che ne grandiemjistolui che arrivava attraverso i settantasette
gradini a purificare la propria anima da tutto cii I'umanita aveva raccolto nell’esistenza terrena
perveniva a uno stato, che oggidi e soltanto pibssjbando 'uomo € libero dal corpo e puo vivere
nel corpo astrale e nell’lo. Allora 'uomo si pufieadere in cio da cui la Terra stessa e sorta, nel
cosmo che l'attornia, nell'intiero nostro sistenmsmico. E cosi doveva essere. Allora egli ha rag-
giunto quella Entita-Forza che penetro nel corpiabese nell’lo del Gesu Nathanico.

Nel Gesu Nathanico doveva venir rappresentato legol'como possiede per rapporti non terre-
stri, bensi celesti. Cosi il Vangelo di Luca ciatege I'Entita divino-spirituale che ha interpereetr
to, impregnato il corpo astrale e I'lo del GesuLdca. E il Vangelo di Matteo descrive invece
guell’Entita-Forza divino-spirituale che da un aaihta operato su di Abraham, perche potesse na-
scere I'organo interno per la coscienza di Jaheal-altra parte e la medesima Entita-Forza che at-
traverso quarantadue generazioni agiva nel cogicofie in quello eterico, e che attraverso quaran-
tadue generazioni vi concentra una linea di eredita

leri gia ho detto che questi insegnamenti, e ppalonente gl'insegnamenti del Vangelo di Mat-
teo che riguardano la provenienza del sangue du @e#Nazareth, venivano coltivati, venivano
spiegati, in quelle comunita, che possiamo chiatego®munita dei Terapeuti e degli Esseni, e che
in esse operava, come grande maestro dei Terapdatli Esseni, quel Jesciua ben Pandira, il qua-
le doveva preparare I'epoca del Cristo Gesu. Emlietta preparare almeno alcuni discepoli a che,
al termine di un determinato periodo — cioé quadu generazioni dopo Abraham — il popolo
ebraico fosse, per cosi dire, talmente progredhte,l'individualita di Zarathustra potesse incasnar
in un discendente della linea di Abraham, in unpalio della linea salomonica della casa di Davi-
de. Questo veniva insegnato anticipatamente; fnglnaturalmente, a quell’epoca, occorreva spe-
rimentarlo nei Misteri; e non soltanto veniva ins&® nelle scuole degli Esseni, bensi vi erano in
guelle scuole anche dei discepoli, i quali attraseano realmente i quarantadue gradini, di guisa
che essi potevano vedere chiaroveggentemente aanugiell’Entita, che scese attraverso i quaran-
tadue gradini. Il mondo doveva essere informat@snposito per mezzo di insegnamenti adatti. Gli
Esseni dovevano provvedere perche almeno alcumii fossero capaci di comprendere cio che il
Cristo sarebbe stato.

Orbene, gia abbiamo esposto la via peculiare ssegapprima da quell'individualita umana, che
si e incarnata nel sangue di cui la composizionmsga descritta nel Vangelo di Matteo. Sappiamo
che questo maestro, antichissimo e grande, e comosotto il nome di Zarathustra o di Zoroastro,
e insegnava in Oriente cio che abbiamo esauriemtieEn@saminato, cid che lo ha reso appunto adat-
to per questa incarnazione. Sappiamo che eglithadiotto la civilta ermetica egiziana, sacrificando
a quello scopo il proprio corpo astrale, il quadane poi impresso in Ermete; sappiamo inoltre, che

53



egli ha sacrificato il corpo eterico che aveva algempo, e che questo venne conservato per Mose,
e che Mose, per la creazione della sua civiltayawe sé il corpo eterico di Zarathustra. Zaratfaust
stesso ha potuto rincarnarsi piu tardi in altriptcastrali ed eterici. Particolarmente e per noi
d’interesse l'incarnazione di Zarathustra, nel sestcolo prima della nostra éra, come Zarathos o
Nazarathos, nell’antica Caldea, quando egli avevaecdiscepoli i saggi e i maghi caldei, e in cui
all’epoca della cattivita babilonese i discepoliab dell’occultismo vennero specialmente in con-
tatto con lui. E nei secoli seguenti le scuole ealdi occultismo furono riempite di tradizioni, ieer
monie e culti provenienti da Zarathustra, nellaspealita di Zarathos o Nazarathos, — e tutte le ge-
nerazioni di discepoli occulti caldei, babilonesssiri, ecc. che vivevano in quelle contrade
dell’Asia veneravano grandemente il nome di quésio grande maestro, di Zarathustra, nella va-
riante di Zarathos o Nazarathos. Essi aspettaronontenso desiderio la prossima incarnazione del
loro grande maestro e guida, perché sapevano,gthsagebbe ricomparso dopo seicento anni. Il
segreto di questa ricomparsa era da loro conos@ssm viveva, per cosi dire, come qualcosa che
risplendeva loro dall’avvenire. E quando si avvicliepoca in cui il sangue era pronto per la nuova
incarnazione di Zarathustra, i tre messaggere Magi sapienti, si partirono dall’Oriente; essi sa
pevano che il nome venerato di Zarathustra stessoe stella, li avrebbe guidati alla localita, dove
la rincarnazione di Zarathustra doveva verificaFsi.l'entita del grande maestro stesso, che come
«stella» condusse i tre Magi al luogo di nascifa@ksu del Vangelo di Matteo. Anche per via filo-
logica esteriore si puo illustrare, che effettivameela parolsstella veniva adoperata negli antichi
tempi come nome di individualita umane. E non sitida ricerca spirituale ci dice chiaramente
che a quel tempo i tre Magi seguirono la stellZalioastro, la «stella d’Oro» di Zoroastro, e che
guesta li condusse dove egli voleva incarnarshesib anche il fatto, che la parola «stella» veniva
impiegata per le individualita umane superiori (eono detto, questo e un fatto che puo essere con-
fermato anche per via filologica) potrebbe indicazke con la stella che conduceva quei saggi
s’intendeva designare Zarathustra stesso. Seiiqgaol dell’éra nostra i Magi dell'Oriente sono
dunque venuti in stretto rapporto con l'individe@aliche s’'incarno come il Gesu del Vangelo di
Matteo. E Zarathustra stesso condusse i Magi:sesgiirono le sue orme. Perché fu, per cosi dire,
limpulso di Zarathustra, della stella che guidawdagi e li attirava in Palestina, che dai misteri
orientali caldei giudo il loro cammino, in Palestjmlove Zarathustra si accingeva alla sua nuova in-
carnazione.

Il segreto della prossima incarnazione di Zaratlysti Zarathos o Nazarathos, era conosciuto
anche nel misteri caldei. Il segreto pero, chairlgsie del popolo ebreo doveva essere destinato, a
un determinato momento, alla nuova corporeita datbaistra, veniva insegnato da coloro, i quali si
erano, per cosi dire, per mezzo dei quarantadubngrelevati nei misteri esseni. Vi erano dunque
dapprima due categorie di persone, che sapevaroogaadel mistero del Gesu del Vangelo di
Matteo. Dalla parte di Zarathustra, donde venivagiata I'individualita che doveva incarnarsi nel
sangue giudaico, lo sapevano gli iniziati caldaillalparte del sangue, dalla parte esteriore, dalla
parte del corpo, lo sapevano gli Esseni. Era dunguéesegnamento, che veniva impartito nelle
scuole essene gia da cento e piu anni, quellcagteinto del Gesu del Vangelo di Matteo — di quel
Gesu, il quale nel suo insieme doveva sodisfane sottanto a tutte le condizioni delle quali ho-par
lato, ma a un’altra ancora, che caratterizzeremo @presso nel modo seguente.

Un discepolo esseno siffatto dopo molto tempo, dodte purificazioni ed esercizi della sua
anima veniva condotto su per i quarantadue gradugdere, per cosi dire, i segreti del corpo fisico
e di quello eterico. Colui che doveva allora nasderPalestina, che si doveva incarnare entro que-
sto sangue, scendeva giu dall’alto: egli ay@vale facolta che il discepolo esseno non poteva con-
seguire che dopo lunghi e difficili cimenti, atteago i quarantadue gradini. Di colui che cosi scen-
deva si doveva dire: «Egli a priori possiede laaci#tp di evolvere siffatte tendenze». — «Esse na-
scevano con lui», si diceva nelle comunita esddiagn ultima analisi, cio che veniva coltivato nel-
le comunita essene, in fatto di esercizi e di pra#fioni dell’anima, era la continuazione di una-sp
cie di educazione occulta, che esisteva gia datassimi tempi nel Giudaismo: in questo vi era
sempre stato cid che veniva indicato come «Nazasaat<Nazareismo». Consisteva nel fatto, che

54



singoli uomini — anche prima della creazione dséite terapeute ed essene — applicavano su di sé
dei determinati metodi di evoluzione dell’animaed dorpo. | Nazarei applicavano principalmente
il metodo — che sotto alcuni riguardi € ancoraeutijgidi, se 'uomo vuol progredire piu rapida-
mente nella sua evoluzione animica, di quello diverenti non gli sarebbe possibile, — di seguire
una dieta speciale: sopratutto si astenevano coampésite da ogni cibo carneo e dal vino. Si procu-
ravano cosi la possibilita di un certo alleggeritoeperche difatti il cibo carneo e capace di astac
lare I'evoluzione delluomo che aspira alla spiiita. Effettivamente (e qui non si tratta di propa
ganda vegetariana) 'astensione dal cibo carneiditatutto: 'uomo puod diventare piu resistente
nella sua anima e mostrarsi piu forte nel trionfdirguelle opposizioni e di quegli ostacoli, che{r
vengono dal corpo fisico e da quello eterico, sentia al cibo carneo. L'uomo diventa piu tolle-
rante, piu capace di sopportare, ma naturalmenien@g lo diventa per il fatto semplicemente di
essersi astenuto dal cibo carneo, ma sopratutth@dra fortificato la sua anima. Se si astiene sem-
plicemente dalla carne, egli non modifica che dgsio corpo fisico; ma quando da parte dell’anima
non vi e cio che vi deve essere, cio che devepatetrare il corpo, allora I'astensione dalla carne
non ha alcuno speciale scopo. Esisteva dunqueajegiareismo. Gli Esseni pero lo proseguirono
con prescrizioni molto piu severe; vi aggiunserohenmolte altre cose. Essi vi aggiunsero tutto cio
che vi ho raccontato ieri e avanti ieri; ma coltor@o sopratutto una severa astensione dal cibo car-
neo. Con questo mezzo si ottenne, in un tempdvalaente piu breve, che siffatti uomini imparas-
sero a estendere la loro memoria nel passato firalracciare quarantadue generazioni, che impa-
rassero cosi a scrutare i segreti della cronaddARatha. Essi diventarono cio che si potrebbe
chiamare: un germoglio di un ramo, di un alberajma pianta, che s’intreccia attraverso molte ge-
nerazioni. Essi non erano staccati dall’albero'alanita; sentivano i fili che li legavano all’altwe

del resto dell’'umanita; essi erano qualcosa dirdivela coloro, i quali si distaccavano dal ceppo e
di cui la memoria si limitava alla singola persat@alUomini siffatti venivano denominati, anche
nelle comunita essene, con una parola che dovgranese «un ramo Vvivo € non «un ramo reci-
so». Erano uomini, i quali si sentivano dentroaslliccessione delle generazioni, ma non si senti-
vano recisi dall’albero dellumanita. | discepohe presso gli Esseni seguivano principalmente
guesta direzione, e che avevano percorso i quakadigradini, venivano chiamati «<Nezer».

Colui di cui ieri vi ho parlato come di un maestlelle comunita essene, Gesu, figlio del Pandi-
ra, ebbe un discepolo fedele anche in questa otksddezer. Perché questo Jesciua ben Pandira, il
guale é ben conosciuto dagli occultisti, aveva windiscepoli, ognuno dei quali aveva assunto un
ramo speciale del grande insegnamento generalledeiua ben Pandira e lo svolgeva separatamen-
te. Questi cinque discepoli di Jesciua ben Pangogavano i nomi seguentilattai, Nakkai— il
terzo discepolo, perche particolarmente della elales «Nezer» portava appunto il nomeNeizer
poi Buni e Thoda Ognuno di questi cinque discepoli, 0 seguacedcila ben Pandira, — il quale un
secolo prima dell’éra nostra fu condannato a moeemodo gia descritto, per bestemmie ed eresie
e subi il martirio, — continuava a coltivare, pesicdire, in cinque diversi rami il grande univéesa
insegnamento di Jesciua ben Pandira. La riceraaltacscientifico-spirituale c’'insegna che dopo la
morte di Jesciua ben Pandira venne in particoladanamntinuata, per mezzo del discepolo Mattai,
la dottrina della preparazione del sangue peroggimo avvento del Gesu del Vangelo di Matteo; e
guell’insegnamento dell’atteggiamento interiore’dalma, che era connesso con I'antico Nazarea-
to, ma anche col nuovo nezerismo, venne prosedalt@ltro grande discepolo di Jesciua ben Pan-
dira, da Nezer. E Nezer era specialmente destm&tadare una piccola colonia. Vi erano molte di
siffatte colonie di Esseni in Palestina, e in ogndnesse veniva coltivato un ramo speciale diEsse
nismo. Il Nezerismo doveva specialmente venir calt dal discepolo Nezer, sopratutto in quella
colonia che conduceva un’esistenza misteriosa,geidée, in ultima analisi, non rappresentava che
un piccolo centro in quell’epoca — questa colorbeepoi nella Bibbia il nome di «Nazareth». In
Nazareth — Nezereth — venne impiantata una colessana da Nezer, il discepolo di Jesciua ben
Pandira. lvi erano persone — e vivevano in graedeetezza — che coltivavano I'antico Nazareismo.
Percio dopo lo svolgimento delle altre vicende uli ancora dovro parlare, dopo I'emigrazione in
Egitto e il ritorno dal medesimo, nulla vi era dii maturale per il Gesu del Vangelo di Matteo, che

55



di venir condotto nell’'atmosfera di questo Nezens® questo accennano pure le parole del Van-
gelo di Matteo, in cui € detto, che dopo il ritortal’Egitto egli venne condotto nella piccola &itt

di Nazareth, «acciocche si adempisse quello cliefio dai Profeti: egli dovra diventare un Naza-
reo». Questo e poi stato tradotto nei modi piu miygerche i traduttori non ne conoscevano esat-
tamente il significato — e nessuno sapeva benbealsctrattasse. Questo significava: che vi era una
colonia essena, la dove Gesu doveva crescerepéna, prima d’inoltrarci in altri dettagli e spe-
cialmente sul rapporto col Gesu del Vangelo di L.wegliamo ancora parlare a grandi linee del
Gesu del Vangelo di Matteo.

Tutto cio che e descritto dapprima nel Vangelo ditilo risale ai misteri che Jesciua ben Pandi-
ra ha insegnati fra gli Esseni, e che il suo disteMattai ha poi trasmessi come insegnamento; i
primi segreti del Vangelo di Matteo gia c’indicagoesto discepolo Mattai. — Per mezzo di tutto cio
che proviene, in certo modo, dalla parte che estata descritta dal Vangelo di Matteo, poterono
venir preparati il corpo fisico e quello etericd @Gesu del Vangelo di Matteo, quantunque, ben in-
teso nelle quarantadue generazioni, si trattasseeati influenze sul corpo astrale. Ma quando ab-
biamo detto, che durante le prime quattordici genieni si tratta del corpo fisico, durante le secon
de quattordici generazioni del corpo eterico, e @hiele ultime quattordici generazioni, dalla catti
vita babilonese in poi, si tratta del corpo astrd@biamo tuttavia ammettere, che tutto cio che e
stato giustamente preparato in questo modo pettdetaa, non poteva essere utilizzato da questa
possente individualita che nei riguardi del corj®icb e del corpo eterico. Ora ricordatevi, come
sempre vi ho detto, che 'uomo, nella singola su@lwezione personale, dalla nascita fino al suo set-
timo anno, sviluppa principalmente il corpo fisiche durante i sette anni susseguenti — dal cambio
dei denti fino alla maturita sessuale — svilupparattto il corpo eterico, e che soltanto allora co
mincia il libero sviluppo del corpo astrale. L’'eualone del corpo fisico e del corpo eterico doveva
arrivare a compimento in quello speciale corpafis in quel corpo eterico, che erano stati prepa-
rati per mezzo delle generazioni, che comincianfloiaham, ed essere vissuta da Zarathustra nella
sua nuova incarnazione. Piu tardi pero, quandoeeglarrivato al termine dell’evoluzione del corpo
eterico, cio che gli era stato preparato non baspav, ed egli dovette ormai avviarsi all’evoluzion
del corpo astrale. Allora si € svolto quel grandristerioso fatto, che e necessario di comprendere,
per poter capire I'intiero grande Mistero del Qri&esu. L'individualita di Zarathustra si € svilup-
pata durante I'epoca infantile nel corpo fisicoed corpo eterico del Gesu del Vangelo di Matteo,
fino al dodicesimo anno, perché allora in questiividualita, anche per virtu del clima, si presento
con anticipazione il momento, che per le nostrereole corrisponderebbe a quello del quattordice-
simo e quindicesimo anno; al dodicesimo anno dungjaecra stato raggiunto tutto cio che nel rela-
tivo corpo fisico e in quello eterico della line@l@monica conformemente preparati, poteva essere
raggiunto. E allora I'individualita dello Zarathustabbandono effettivamente questo corpo fisico e
guesto corpo eterico di cui parla anzitutto il Velogdi Matteo, e passo nel Gesu del Vangelo di
Luca. Perche dalle conferenze sul Vangelo di Luaagppiamo, che in realta, con il racconto «del
Gesu dodicenne nel Tempio», come viene espostaida, Isi € inteso dire quanto segue: nel mo-
mento, in cui il bambino Gesu del Vangelo di Lucparesenta improvvisamente ai suoi genitori in
modo, che essi non lo possono piu affatto comprende cui egli addirittura e diventato un altro, s
e compiuto il fatto, che nella di lui interioritdp&netrata I'individualita di Zarathustra, la quéi®
allora aveva svolto la propria evoluzione nel cofis@o e nel corpo eterico del Gesu salomonico.
Queste cose esistono nella vita, sebbene per lmanptofana delle concezioni materialistiche del
mondo riesca oggidi difficile credervi. Il passagdi una individualita da un corpo all’altro puo-ve
rificarsi. E qualcosa di simile si & appunto veato, quando lindividualita di Zarathustra abban-
dono il corpo originario e penetro nel Gesu del §&a di Luca, nel quale ormai il corpo astrale e il
veicolo dell’lo erano specialmente preparati.

Cosi Zarathustra ha potuto proseguire la propriduione, dal dodicesimo anno in poi, nel cor-
po astrale e nell'lo all'uopo preparati del Gesuhdaico. Cio ci viene esposto nel Vangelo di Luca
in modo veramente grandioso, la dove ci descrivarimordinario portento del Gesu dodicenne, che
siede nel Tempio fra i dottori e dice cose merawsgl. Come mai il Gesu della linea nathanica ha

56



potuto fare questo? Lo ha potuto fare, perché & quomento I'individualita di Zarathustra era pe-
netrata in lui. Fino al dodicesimo anno Zarathustva ha parlato attraverso questo fanciullo, che
allora era stato condotto a Gerusalemme; perdiasdiormazione del carattere e cosi grande, che i
genitori non lo riconoscono, quando lo ritrovandige fra i dottori.

Si tratta dunque di due coppie di genitori, le gaathiamano ambedue «Giuseppe» e «Maria» —
(1) e di due Gesu bambini; di uno di essi, del Gi=la linea salomonica, della casa di Davide, ci
da notizia la successione delle generazioni debelandi Matteo; I'altro fanciullo, il Gesu della li
nea nathanica, € figlio di tutt’altra coppia di gen e di lui ci parla il Vangelo di Luca. | duari-
ciulli crescono insieme e si evolvono insieme faldoro dodicesimo anno. Questo potete leggerlo
nei Vangeli. Il Vangelo parla sempre giusto. E ffi@aon si voleva che la gente sapesse la verita, o
fin che la gente non voleva sentire la verita, n§e@i sono stati poco conosciuti. Occorre soltanto
comprendere i Vangeli, essi parlano giusto.

Il Gesu della linea nathanica cresce dotato dioafimaria interiorita. Egli € poco abile
nell'assimilare sapienza esteriore, e cognizioterewi; € dotato pero di una grande, profonda-inte
riorita, di una infinita capacita di amore, pereted suo corpo eterico viveva quella forza, che-scor
reva giu dall’epoca, in cui 'uomo non era ancoisceso in un’incarnazione terrestre, in cui condu-
ceva ancora un’esistenza divina. L'esistenza divinava in lui come capacita infinita di amore.
Questo fanciullo era dunque poco adatto a cio th&ognini si sono assimilati attraverso le incar-
nazioni, per mezzo degli strumenti del corpo fisica d’altra parte era grandemente e straordina-
riamente compenetrato di calore di amore nellaasima, nella sua interiorita. Si svolgeva qualco-
sa in lui, che era un indizio, per coloro che sapey del'immensa, profonda interiorita di questo
ragazzo. Cio che nelluomo si risveglia generalraestitanto a contatto con l'esteriorita, dal Gesu
del Vangelo di Luca gia a priori era conosciutdyisudopo nato, egli disse alcune parole compren-
sibili per coloro che lo attorniavano. Egli era que grande nei riguardi di tutto cio che € intexjor
e poco abile per tutto cid che andava acquistatla dierra stessa, attraverso le generazioni
dell'umanita. | genitori dovettero percio grandemeemeravigliarsi, quando in questa corporeita,
sviluppatasi in questo modo, si paleso loro a attdrun ragazzo compenetrato di tutta quella sa-
pienza esteriore, che ci si deve acquistare pezondzstrumenti esteriori. Questa trasformazione
cosi repentina, cosi potente, é stata possibitehpen quel momento l'individualita di Zarathustra
passo dal Gesu bambino salomonico in questo Gdistlidea nathanica. Era Zarathustra, Zarathos
che parlava attraverso questo fanciullo nel momdeseritto, cioe quando i genitori lo cercano nel
Tempio.

Zarathustra si era naturalmente assimilato tuttdlecapacita, che si possono assimilare con
'uso dello strumento del corpo fisico e di quedlel corpo eterico. Egli si era dovuto cercarea li
nea del sangue della direzione salomonica e laooeitp per mezzo di essa preparata, perche ivi
erano quelle potenti forze elaborate al massimda@r®a questa corporeita egli prese cio che si
poté assimilare e lo uni a cio che originava ddlgumeteriorita, che proveniva dalla figura del @es
del Vangelo di Luca, che discendeva da un’epocayitfuomo ancora non era in un’incarnazione
terrena. Queste due cose cosi Si unirono; un’ubntaéa ci sta ora dinanzi. E per giunta — si potreb
be dire — la nostra attenzione viene ora specidkngchiamata sopra un altro fatto. Non soltanto i
genitori del Gesu di Luca si accorsero di una spedrasformazione, trovarono qualcosa che essi
non potevano supporre; bensi questa trasformasgiqredesa anche esteriormente. Perche quando |l
Gesu bambino vien trovato dai suoi genitori nel Ppenfra i Dottori, viene descritto in particolar
modo che: «Egli discese con loro e venne in Nazardi Gesu avanzo in robustezza esteriore fisi-
ca, in nobili attitudini e in sapienza». Perchégamo enumerate queste tre qualitd? Perché erano tre
gualita, che egli poteva in special modo approgpriara che in lui vi era I'individualita di Zarathu
stra. Osservo espressamente, che queste tre parajeno ordinariamente tradotte nelle Bibbie
comuni: «<E Gesu avanzava in sapienza, in eta emagappo Dio e appo gli uomini».

! A quell’epoca molti portavano quei nomi; ma vadedurre qualcosa dai nomi di «Giuseppe» e «Maoiggidi, con il
modo con cui attualmente s’intendono i nomi, saeela contraddizione a qualsiasi seria ricerca.

57



Vorrei sapere se occorre veramente un Vangeloipecke un ragazzo dodicenne avanza in eta!
Perfino nella traduzione del Weizsacker sta defoGesu avanzava in sapienza, in statura e in gra-
zia appo Dio e appo gli uomini». Ma questo nongghificato giusto; invece s’intende dire, che vi
era ora nel Gesu bambino nathanico un’Iindividugl#auale non era — come prima — soltanto inte-
riore, e che non si mostrava esteriormente, maochgeperche si era sviluppata in un corpo fisico
perfetto, si manifestava anche nella bellezza ies¢efisica. Ma anche cio che viene specialmente
coltivato nel corpo eterico, e che in questo sinaiés e si elabora durante la vita come abitudini,
non esisteva dapprincipio nel Gesu nathanico; $o0 & presentd una potente capacita di amore, e
Su questa si poteva edificare piu oltre; ma queestdenza fu la di colpo, essa non poteva compri-
mersi nelle abitudini. Ora pero vi era I'altra imdiualita, che aveva in sé le forze della crescenza
del corpo fisico e del corpo eterico, ed era orpussibile che delle abitudini si palesassero anche
esteriormente e si riversassero nel corpo eteQoesta e la seconda qualita, in cui il Gesu bambino
avanzo. La terza, «la sapienza», e gia piu ovii@esu del Vangelo di Luca non era sapiente; era
un essere dotato d'infinita capacita di amore. Maanzarsi in sapienza pote verificarsi, perche
lindividualita di Zarathustra penetro in lui.

Nell’esporre il Vangelo di Luca gia ho detto, claeifmente una personalita che sia abbandonata
dall'individualita e alla quale rimangano ancoréaato i tre corpi, — il corpo fisico, il corpo eteo
e il corpo astrale — (perche in, quel caso rimangadietro) pud ancora vivere per qualche tempo.
Cio pero che era rimasto indietro del Gesu salooworimase malaticcio, e mori effettivamente po-
co dopo. Questo significa, che effettivamente, e bambino del primo capitolo del Vangelo di
Matteo mori relativamente presto dopo il dodicesimmmo. Abbiamo cosi dapprima nan solo
Gesu bambino, mdue dopo pero questi due diventameo. Spesso le tradizioni degli antichi tempi
esprimono cose meravigliose che indubbiamente petorre comprendere, e che si possono sol-
tanto comprendere, quando si conoscono i fattvciseriferiscono. Parleremo in seguito piu preci-
samente del modo come questi due ragazzi si satipara desidero aggiungere soltanto un parti-
colare.

Nel cosiddetto «Vangelo degli Egiziani» si trovapumto strano gia considerato molto eretico
nei primi secoli; perché nei circoli cristiani nenvoleva udire la verita su questo riguardo — o no
si voleva che venisse conosciuta. Ma qualcosat@ sbaservato in un Vangelo apocrifo, in cui vie-
ne detto: «che la Salvezza comparira nel mondodyuadue diventerannono e I'esteriore diven-
tera come l'interiore». Queste parole sono un’espoge esatta dello stato di fatto occulto appunto
descrittovi. Da cio dipende la salvezza: i due devdiventaresno. E diventerannano, quando al
dodicesimo anno l'individualita di Zarathustra pasel Gesu nathanico e l'interiore divento este-
riore. La forza animica del Gesu del Vangelo did eta una cosa potentemente interiore; ma que-
sta interiorita diventd un’esteriorita, quando diividualita di Zarathustra, che si era sviluppata
nell’esteriorita, nel corpo fisico, e nel corporate del Gesu salomonico, compenetro questa inte-
riorita, e la pervase, in certo modo, con le farhe si erano sviluppate nel corpo fisico e in quell
eterico. Allora questo corpo fisico e questo coeperico del Gesu nathanico vennero compenetrati
dall'interiore verso I'esteriore da una possentedp di guisa che I'esteriore poté ormai divenire
un’espressione dell'interiore; di quellinteriorjitahe prima era rimasta interiore, quando il Gesu
bambino di Luca ancora non era stato compenetratindividualita di Zarathustra. Cosi i due
erano diventatuNo.

Abbiamo ora seguito Zarathustra, dalla sua nasoitae Gesu bambino del Vangelo di Matteo,
fino al suo dodicesimo anno, in cui ha abbandona&ieo corpo originario e ha assunto la corporeita
del Gesu nathanico, che egli ormai sviluppa piteddt conduce a tale perfezione, che a una deter-
minata altezza ha potuto veramente sacrificarlerifs@ndo i suoi tre corpi, per accogliere quella
Entita che viene indicata allora come il CRISTO.

58



Conferenza V1|

Se vogliamo comprendere lintiero significato d&ilfvento del Cristo per I'evoluzione
dell'umanita, dobbiamo nuovamente parlare di utofagia noto a coloro che hanno udito I'anno
scorso a Basilea le Conferenze sul Vangelo di LEc&nto piu occorre ricordare questo fatto, in
guanto ora sara bene richiamare dinanzi all’'aniogtra i punti principali dell’Avvento del Cristo,
per poter poi nelle prossime conferenze aggiunigpagticolari al quadro, che oggi tracceremo sol-
tanto agrandi linee Per ottenere perd queste grandi linee occoroedéci di una legge fondamen-
tale dell’evoluzione dell’'umanita: cioe, della legghe nel corso dell’evoluzione gli uomini accol-
gono sempre nuove facolta, si elevano a gradi sepiprelevati di perfezione — se cosi li vogliamo
chiamare. Questo fatto si palesa a noi anche sojaérfente dall’esteriore, purche si esansturi-
camentequel breve periodadi tempo, che dalla storia esteriore appunto msere abbracciato, in
cui delle determinate facolta non erano ancoraiggéte nelluomo; e poi si rintracci nel corso del
tempo, come delle nuove facolta si sieno andagrgando nell’'uomo e abbiano finalmente prodot-
to la nostra civilta attuale. Ma perché una facbk®d determinata possa risvegliarsi nella natura
umana — e possa a poco a poco diventare piu taadfacoltageneraledegli uomini — una facolta,
per cosi dire, che ognuno puo acquistarsi al teogportuno — occorre, che questa facolta si affacci
dapprima da qualche parte, in modo specialmenteritapte. Quando ho parlato del Vangelo di
Luca I'anno scorso ho richiamato la vostra attemeisull’«ottuplice sentiero» che 'umanita puo
seguire, se si attiene a cio, che e fluito nelllezimne dellumanita per mezzo del Gotamo Buddha.
L’ordinario corso di questo ottuplice sentiero sbpndicare come: retta cognizione, retto giudizio,
retta parola, retta azione, retta vita, rette alniti retto sapere e retto raccoglimento. Quest®m so
delle determinate facolta dell’anima umana. Possidire: dai tempi in cui & vissuto Gotamo Bud-
dha la natura umana si € inalzata a un gradinpdhéeé diventato possibile che 'uomo in se stesso
come una facolta interiore della natura umana, gpgsadatamente sviluppare le facolta di questo
ottuplice sentiero. Prima, pero, prima che Gotamaddha fosse vissuto sulla Terra
nell'incarnazione di Buddha, la natura umana anoora era capace di acquistarsi queste qualita.
Dunque possiamo affermare: perché queste qualgatsssero gradatamente sviluppare nella natu-
ra umana, occorreva il fatto, che una volta, pezaoalella presenza di un’entita tanto elevata come
il Gotamo Buddha, venisse dato alla natura unf@amaulso, perché attraversosecolj attraverso i
millenni, queste facolta si potessero ormai sviluppare cioi@endenti nel’'uomo. Ho gia detto
che ormai queste facolta si svilupperanno comeardienti presso un numero sempre maggiore di
uomini; e quando un numero sufficientemente graideomini avra acquistato queste facolta, la
Terra sara matura per accogliere il prossimo BugdiliMaitreya Buddha, il quale ora e un Bodhi-
sattwa. E fra questi due eventi, dunque, che dgsvguell’evoluzione, nella quale gli uomini, in
numero abbastanza ragguardevole, si assimilarecc@@td intellettuali, morali e affettive superiori,
indicate come l'ottuplice sentiero. Ma perché uagpesso siffatto si possa effettuare, occorre che
una volta — la prima volta — per mezzo di un’indivalita elevatissima venga dato spiccatamente,
chiaramente, in un speciale evento, I'impulso abpesso dell’evoluzione. Una volta dunque é suc-
cesso, che riunite tutte in un singolo uomo — cieka personalita del Gotamo Buddha — queste fa-
colta dell’'ottuplice sentiero si sieno trovate ahpleto. E questa personalita diede I'impulso, per-
ché tutti gli uomini ormai potessero assimilaresjadacolta.

Questa € la legge dell’evoluzione dell'umanita: pniana volta, occorre che lI'impulso in senso
generale si presenti in una personalita; poi a @opoco — sia pure attraverso i millenni — scorre
nell’'umanitg di guisa che tutti gli uomini possano accogliguesto impulso, e sviluppare quelle
facolta.

Cio che deve fluire nell'umanita, per mezzo delk#&wnto del Cristo, € cosa, a cui hon bastano
cinque millenni, come bastarono a cio che dovevargall’'umanita per mezzo del Gotamo Budd-
ha. Cio che e scorso nellumanita per mezzo defit&iCristo si esplichera e continuera ad agire
nell'umanita, come facolta speciale, durante tittonanente dell’evoluzione terrestre. Ma che co-

59



sa e effettivamente venuto, per mezzo dell’AvvatgbCristo — sebbene come impulso infinitamen-
te piu grandioso — in modo analogo a quello delda® — Se vogliamo esaminare cio che e venuto
nell'umanita, per mezzo dell’Avvento del Cristo,tygmno caratterizzarlo a un dipresso nel modo
seguente: cio che in tutte le antiche epoche @téme ha potuto avvicinarsi agli uomini unicamen-
te entro la cerchia dei misteri, & diventato, indeterminato modo, possibile dall’Avvento del Cri-
sto in poi — e andra diventando sempre piu possibitome qualita generale della natura umana. E
come? Dobbiamo ora renderci anzitutto chiaramentgocdegli antichi misteri e della natura
dell'iniziazione nei tempi precristiani.

Questa iniziazione era invero diversa presso i yaoli della sfera terrestre — e cosi pure era
diversa nei tempi postatlantei. L'iniziazione nebsnsieme era distribuita in modo, che alcuni po-
poli sperimentavano una determinata parte di essajre altri popoli ne sperimentavano un’altra.
Chi si pone sul terreno della rincarnazione paspandere da sé al quesito che potrebbe affacciar-
si: perché negli antichi tempi non era concessogai popolo di ricevere ihtiero insieme
dell'iniziazione? Cio non era necessario, perchanima che nasceva in un popolo e in quello spe-
rimentava una parte dell'iniziazione, non era latata quella singola incarnazione in quel popolo,
ma si rincarnava alternativamente in altri popelpoteva in questi sperimentare le corrispondenti
altre parti dell’iniziazione.

Se vogliamo renderci chiaramente conto della natded’iniziazione, dobbiamo dire:
l'iniziazione, per uomo, € la visione nel mondorgpale, visione che non pud essere concessa al
suo sguardsensibile al suaintelletto esterioreche sono collegati agli strumenti del corpo fisie
L’'uomo, nella vita normale, per cosi dire, ha doéesl'occasione entro le ventiquattro ore di tro-
varsila, dove sta anche l'iniziato; ma l'iniziato vi staun modo differente, da come vi sta 'uomo
dalla vita terrena normale. Veramente 'uomo \rgva sempre — ma ne € inconsapevole, l'iniziato
invece ne & consapevole. E noto che 'uomo netta aftraversa durante le ventiquattro ore una
condizione di veglia e una di sonno. Abbiamo essmieémente descritto, e tutti ormai sanno, che
'uomo nell’addormentarsi esce con il suo lo e darorpo astrale dal corpo fisico e da quello eteri
co; egli allora si riversa con il suo lo e conakpgo astrale sull’'intiero cosmo circostante, e atal
smo trae a se le correnti di cui abbisogna di gigrer la sua vita di veglia. L'uomo dunque, effetti
vamente, dal momento in cui si addormenta fino @lgun cui si desta, sta riversato sull’intiero
mondo circostante. Ma egli non ne sa niente. La eascienza si spegne al momento
dell’addormentarsi, quando il corpo astrale e €kzono dal corpo fisico &€ da quello eterico, di gui
sa che l'uomo vive veramente nell'universo, nel mmaosmo, durante lo stato di sonno, ma
nell’esistenza normale terrena egli non ne e cangdp. E l'iniziazione consiste nel far si che
'uomo impari anon vivere incoscientemente, quando egli € riversatbirdiero cosmo, sibbene
che egli impari a sperimentare tuttoscientemenie penetrareoscientementeell’esistenza degli
altri corpi cosmici collegati con la nostra Ter@uesta € I'essenza dell'iniziazione nel grande uni-
Verso.

Se l'uomo, senza essere preparato, si addormentapséesse percepire cio che vi e in quel
mondo, in cui egli vive durante lo stato di sonlagypossente e grandiosa impressione, che egli allo-
ra sperimenterebbe, & paragonabile soltanto aliglidomento che colpisce un occhio non prepara-
to, quando si trova esposto ai raggi solari, eaggr della luce. L'uomo sperimenterebbe un abba-
gliamento cosmico e la sua anima rimarrebbe udasguesto abbagliamento. E ogni iniziazione &
diretta a far si che 'uomo non enimpreparatonell’universo, nel macrocosmo, ma bepsapara-
to e con organi rinforzati capaci di sostenere 'u@Qoesto € uno degli aspetti che dobbiamo descri-
vere della natura dell'iniziazione: il familiarizza, l'illuminarsi, il diventar percepibile di quel
mondo, in cui 'uomo sta di notte, e di cui neltate di sonno egli € inconsapevole.

Questo trattenersi nel macrocosmo abbaglia e cdefenpratutto, perché 'uomo € abituato, nel
mondo dei sensi, a condizioni affatto diverse dallguche incontra nel macrocosmo. Nel mondo
dei sensi 'uomo é abituato a considerare, per diosj tutte le cose dan solopunto di vista; e se
una cosa gli si avvicina, che non armonizza corapiente con le opinioni che egli si € formate da
guell’unico punto di vista, egli la giudica falsan la giudica esatta. Se con I'opinione che tigtte

60



cose devono conformarsi a quel punto di vista (opmdel resto utile e comoda per la vita sul pia-
no fisico) si volesse uscire, per mezzo dell'inzee, nel macrocosmo, non ci si orienterebbe mai.
Perché nel modo come I'uomo vive nel mondo deiisegd si concentra sopra una specie di pun-
to, — e da questo punto, dal suo guscio di chidéecinsomma, egli giudica tutte le circostanze; cio
che si accorda con I'opinione che egli si € formataero; cido che con quella non armonizza, é fal-
so0. Quando pero 'uomo e passato per liniziaziegk deve uscire nel macrocosmo. Vogliamo
supporre che 'uomo, uscendo in una determinatzidine, sperimenti soltanto cio che vi & appunto
in quella direzione, e trascuri tutto il restoitoutio rimarrebbe per lui sconosciuto. Ma 'uomaino
puo affatto dirigersi versanasola direzione nel macrocosmo, sibbene egli dedara in tutte le
possibili direzioni. L'uscita & un distendersi, efiiondersi nel macrocosmo. Allora termina comple-
tamente ogni possibilita di avere un unico punteigia. Allora si deve certamente poter contem-
plare il mondo da quellnico punto — perche in certo modo si guarda anchetnodéel se stessi, ma
bisogna arrivare anche a poter considerare il matadon secondo e da un terzo punto di vista.
Cioe, bisogna sviluppare prima di tutto una celdateita di opinione; bisogna acquistare una pos-
sibilita di plurilateralita. — Naturalmente anclmequesto caso non si tratta di trovarsi di frontsma
infinita di condizioni, sibbene a una media di condizi&d. effettivamente non vi & da temere che
si debba acquistare un numero infinito di puntridta, come e possibile in teoria; sibbene peetutt
le condizioni, che possono in genere presentdhsoalo, bastano dodici punti di vista, simbolizzati
alla loro volta nel linguaggio stellare delle saidei misteri, per mezzo dei dodici segni dello Zo-
diaco. — L'uomo, per esempio, non deve uscire ogihmo soltanto nella direzione del «Cancro», ma
deve uscire in modo da poter contemplare veranmkemtendo da dodici punti di vista diversi. Non
serve affatto cercare I'armonia per mezzo di ugdaggio astratto intellettualeafmoniasi puo
cercarein seguitonei diversi punti di vista che risultandapprimaé necessario contemplare il
mondo da aspettiiversi

Vorrei far notare a questo proposito, come in pasnche nel mondo, in tutti quei movimenti
che sono basati sopra verita occulte, vi e, per @dios, un punto crociale, una difficolta, cioegech
'uomo tende facilmente a portare nel movimentestequelle abitudini della sua vita che di solito
si fanno valere: Quando ci si trova nella neceshittomunicare le verita conseguite per la viaadell
ricerca supersensibile, occorrearchequando si espone soltarggotericamente- di imporsi la
norma di esporle da punti di vista diversi. E colohe gia da anni seguono attentamente il nostro
movimento avranno certo osservato che sempre abltancato di non descrivere unilateralmente,
ma di descrivere dai punti di vista piu diversi.e3ta € naturalmente anche la ragione, per cui que-
gli uomini che vogliono giudicare di ogni cosaaadtregua degli usi che prevalgono sul piano fisi-
co, trovano equa e la delle contraddizioni; penahg& cosa appare indubbiamente diversa, a seconda
che la si considera da uno o da altro aspetto. €émiile trovare contraddizioni! In un movimento
spirituale scientifico occorre che questa massiomaldmentale venga un poco spiegata, e cioe, che
si deve tener conto, quando vien detto qualcosawbeaapparentementdiverso da cio che in al-
tra occasione é stato detto, che allora in qualasione la descrizione e stata esposta soltanto da
un determinato punto di vista. E per evitare appliesistenza fra di noi di un siffatto spirito ing
stificato di contraddizione, ci siamo attenuti allarma di descrivere daiversi aspetti. Cosi, per
esempio, coloro che hanno assistito I'anno scarstck di Monaco (I figli di Lucifero e i fratelli
di Cristo) avranno trovato che dei grandi segreli'whiverso sono stati descritti dal punto di =ist
della filosofia orientale. Ma colui che vuol uscirel cosmo per la via sopra caratterizzata, € reces
sario che si acquisti mobilita, elasticita di gzidi se egli non vuole acquistarla, si perderaniriad
birinto. Perché occorre riflettere, ché & bensoare 'uomo puo uniformarsi ahondo— ma che é
pure vero che ilmondonon si uniforma all’'uomo. Se 'uomo con dei precetti esce soltanto verso
unadirezione, e vuole arrestarsi a quel punto diayisticcedera chertondq nel frattempo, conti-
nuera a progredire egli pero rimarra addietro nell’evoluzione. Se, pemgse, parlando con le
immagini della scrittura stellare, 'uomo volesg®r cosi dire, uscire soltanto nella direzione
dell'Ariete, e credesse trovarsi nella costellagiatell’Ariete, mentre invece il mondo, che si e
MOsSSO piu oltre, fa passare davanti ai suoi odohilee vi € nella costellazione dei Pesci, allayh e

61



considera quello che proviene dai Pesci — parldosiitamente nel linguaggio stellare — come
un’esperienza dell’Ariete. Ne risulta confusionEu®mo si trova allora effettivamente in un labi-
rinto. Il fatto si €, che occorre tener conto, che 'uomo ha teffghente bisogno di dodici punti
fermi, di dodici punti di vista, per orientarsi abirinto del macrocosmo.

Questo lo possiamo considerare come la prima dahateristiche del dispiegamento della pro-
pria vita nel Macrocosmo. Ma v’ha anche un altrodman cui 'uomo sta nel mondo divino-
spirituale, senza esserne consapevole; egli vcgte, durante I'altra parte delle ventiquattro et
mattino. Al risveglio 'uomo s’immerge veramentel gerpo fisico e in quello eterico, ma non ne
percepisce niente; perche al momento di destausindp vi s'immerge, la percezione dell’'uomo
viene subito distolta verso thondo esterioreEgli percepirebbe qualcosa di affatto diverso, se
s'immergesseoscientementael proprio corpo fisico e nel proprio corpo eteriL’'uomo si trova
dunque protetto contro la vita cosciente nel Magsaw, per la quale non € preparato, dallo stato
del sonnge viene protetto contro la disceszscientenella vita del corpo fisico e del corpo eterico,
dal fatto, che la sua facolta percettiva vieneottistverso il mondo esteriore. Orbene, il pericalo
cui 'uomo si troverebbe esposto, se discendespesparato nel suo corpo fisico e in quello eteri-
co, e alquanto diverso dall'abbagliamento e dadlafusione cosmica gia descritta, come un perico-
lo che si affaccia quando, senza preparazionesesggiinge fuori nel Macrocosmo.

Se 'uomo penetra senza preparazione nella nairgrdprio corpo fisico e corpo eterico, e
s’identifica con essa, si sviluppa allora con splecintensita cio, per cui egli effettivamente tha o
tenuto il corpo fisico e il corpo eterico. Percledyli avuto questi due corpi? Per poter viveré&anel
natura dell’lo, per poter evolvere una cosciendéilde— Ma I'lo arriva impreparato, impuro, non
raffinato, nel mondo del corpo fisico e del corperieo. Se 'uomo discende impreparato nel corpo
fisico e nel corpo eterico, egli ne riceve impressitale, che la percezione mistica che allord-si a
faccia, esclude la verita interiore, e si presemiamece al’'uomo delle immagini illusorie. In quan
to 'uomo ha aperto lo sguardo nella propria natnteriore, egli viene ad unirsi con tutto cio ¢he
lui vi e di desideri e di malvagita egoistichejrdpulsi egoistici ecc. Egli di solito non si unisoen
guesti; perché durante il giorno il suo sguardmeiavolto verso le vicende del mondo esteriore, e
gueste son ben poco di fronte a cio che puo swdigmalla propria natura delluomo. Gia altre
volte ho raccontato quello che i martiri e i samistiani ci descrivono delle loro prime esperignze
guando si sono uniti con la propria natura e sbsammersi in cio che viveva nella loro interiorita.
Vi faccio osservare che quelle esperienze sonoddesime di quelle di cui ora ho parlato, e che
guesti santi cristiani, per il fatto dedbclusione della percezione esteri@edella discesa verso
I'interiore, ci descrivono da quali tentazioni kigioni sono stati assaliti. Le descrizioni che ess
danno corrispondono assolutamente a verita. Peecamente da questo punto di vista le biografie
dei santi sono, in fondo, straordinariamente istreit per vedere il lavoro delle passioni, emozioni
istinti e di tutto cio che risiede nelluomo, lawoda cui la vista delluomo viene distolta, quando
volge lo sguardo nella vita normale sul mondo ester Possiamo dunque dire: per mezzo della di-
scesa nella propria interiorita 'uomo viene, imtocemodo, concentrato sul proprio lo, viene com-
pletamente impigliato nel suo lo — viene intensieate concentrato in quel punto, in cui egli altro
non vuol essere che un lo — in cui egli altro naole che la soddisfazione dei proprii desideriie de
proprii istinti, in cui appunto il male che vi elh@omo vuol afferrare il suo lo; questa é la dispo
zione d’animo, che in lui allora prevale.

Vediamo cosi, che da una parte il pericolo perrfioali rimanere abbagliato si presenta quando
egli vuol estendersi nel Cosmo senza preparazmwebge dall’altra, egli si trova condensato, com-
presso, contratto in sé stesso, quando s'immergeearato nel proprio corpo fisico e in quello
eterico. Ma vi € anche un altro aspetto dell'inimae, che a sua volta e stato coltivato presao alc
ni altri popoli. Mentre uno di questi aspetti, clagscita nel macrocosmo, € stato sopratutto caltiv
to pressoi i popoli ariani e nordici, I'altro asjgetnvece e stato sommamente coltivato presso gl
egiziani. Vi & anche l'iniziazione, in cui 'uommMge lo sguardo verso l'interiorita e si avvicina c
si al divino; in cui con la concentrazione in sedeg@mo, con la discesa nella propria natura, impara
a conoscere dittivita del divino nella propria natura

62



Negli antichi misteri I'evoluzione generale dell'amita non era progredita al punto che, in certo
modo, l'iniziazione — sia fuori nel macrocosmo, dentro nell’'uomo stesso, nel microcosmo — po-
tesse venire effettuata, di guisa da lasciare lmoompletamente abbandonato a sé stesso. Quando,
per esempio, veniva effettuata un’iniziazione egi’'uomo veniva condotto a penetrare nelle for-
ze del proprio corpo fisico e corpo eterico, disguche con piena coscienza poteva sperimentare le
vicende del suo corpo fisico e del suo corpo aterdiora dalla sua natura astrale scaturivano, in
certo modo, da ogni parte terribili passioni ed eima; — dei mondi demoniaci, diabolici uscivano
da lui. Sicche colui che lavorava come jerofantenmsteri egiziani aveva bisogno di aiuti, i quali
accogliessero cio che usciva a quel modo, e lcagdserattraverso la loro propria naturapercio i
dodici assistenti dell'iniziatore erano incariaditiaccogliere i demoni che uscivano. In questo modo
'uomo veramente non era mai completamente libetbamtica iniziazione; perche cido che neces-
sariamente doveva svilupparsi, quando egli s'immegignel corpo fisico e nel corpo eterico, si po-
teva sviluppare soltanto, quando e perche 'uonevawattorno a se i dodici assistenti, i quali acco-
glievano i demoni e li domavano. — Similmente sdes@ nei misteri nordici; in quelli, con l'uscita
nel macrocosmo, l'iniziazione poteva effettuarsr gefatto, che vi erano pure dodici aiutanti
dell'iniziatore, i quali davano le loro forze afliziando, perche egli avesse la capacita di svdupp
guel modo di pensare e di sentire, necessariotppavarsare il labirinto del macrocosmo.

Siffatta iniziazione, in cui 'uomo assolutamentenné libero, e che poggia completamente
sull’allontanamento dei demoni per mezzo deglissati dell'iniziatore, ha dovuto gradatamente
cedere il campo a un’altra iniziazione, in cui hoo puo fare da sé; in cui colui, il quale effettua;
I'iniziazione e fornisce all’'uomo i mezzi, dice &ito: «Va fatto questo e quello», e 'uomo a poco
a poco puo orientarsi piu oltre da se. Oggidi I'oamon € molto progredito su questa via. Ma a po-
co a poco, come facolta indipendente dellumasitandra formando nell’'uomo la capacita di poter
senzaaiuto salire nel macrocosmo, o discendere nelaoaemo — egli potra allora percorrere come
essere libero le due parti dell'iniziazione. E percio potesse succedere, vi € stato I'avvento del
Cristo. L'avvento del Cristo significa per 'uombpunto di partenza che lo abilita a discendere li-
beramente nel corpo fisico e nel corpo eterico, &ogmure a uscir fuori nel macrocosmo,
nell'universo. Occorreva che una volta si verife@sn grande, per mezzo di un Essere di genere
superiore come lo é il Cristo Gesu, tanto la dizcesl corpo fisico e nel corpo eterico, quanto
l'uscita fuori nel macrocosmo. In ultima analisatvento del Cristo rappresenta appunto questo;
I'Essere universale del Cristo ha mostrato, inacerbdo, allumanita, cido che ormai, nel corso della
maturita dell’evoluzione terrestre, puo venir cans® da un numero abbastanza grande di uomini.
Occorreva che questo evento si verificasse una.veltChe cosa & successo dunque per mezzo
dell’Avvento del Cristo?

Da un canto doveva succedere che I'Entita-Cristesst discendesse una volta nel corpo fisico e
nel corpo eterico. E in quanto & successo cheaplochsico e il corpo eterico di un essere umano ha
potuto essere talmente santificato, che I'EntitéstGre discesa in esso — (e ci0 é succaesssola
volta), e stato, con tal mezzo, dato pure I'impudievoluzione dell’umanita, perché ogni uomo,
che vi aspira, possa liberamente sperimentaresizesia nel corpo fisico e nel corpo eterico. Per
guesto I'Entita-Cristo ha dovuto discendere sul&ard e compiere ci0 che mai ancora era stato
compiuto, mai era successo. Perche negli antickiemi per mezzo dell'azione degli assistenti, Si
effettuava qualcosa di affatto diverso. Negli amtimisteri 'uomo poteva discendere negli arcani
del corpo fisico e di quello eterico — e salire masteri del macrocosmo, ma soltanto in modo che
non viveva veramente nel suo corpo fisico. Eglepatbenspenetrare nei segretlel corpo fisico,
ma non mentre stavdentroal corpo fisico; egli doveva per cosi dire liberatal corpo. E quando
vi ritornava, egli poteva veramente ricordarsi el@kperienze delle sfere spirituali, ma non poteva
trasportare queste esperienze nel corpo fisicoukrecordarsi — ma non urportar seconel corpo
fisico. — Cio doveva essere radicalmente trasfasrdatl’ Avvento del Cristo e lo fu difatti. Dunque
prima dell’avvento del Cristo non erano mai esistitiaompo fisico e un corpo eterico, che avessero
sperimentato la penetrazione dell’'lo nell’'intie@pleta interiorita umana, fin dentro nel corpo fi-
sico e nel corpo eterico. Prima dunque nessuno/@ateramente penetrare con il suo lo fin dentro

63



al corpo fisico e al corpo eterico. Cio € succgssola prima volta con I'’Avvento del Cristo. E da
guesto evento provenne anche l'altro influsso,oe,cthe un’Entita, la quale, quantunque infinita-
mente superiore agli uomini, pur nondimeno eractamita alla natura umana, si € riversata fuori
nel macrocosmo senza aiuto estraneo, per mezzva®io 1o. Ma questo divento possibile soltan-
to per mezzo del Cristo. Soltanto per mezzo dedt@re stato possibile all'uomo di acquistarsi la
capacita di spingersi fuori a poco a poco liberamendi penetrare nel macrocosmo. — Queste sono
le due colonne fondamentali che si presentano owerdk a noi nei due Vangeli — in quello di Luca
e anche in quello di Matteo. E come?

Abbiamo visto che Zarathustra, con quella individaache negli antichissimi tempi postatlantei
era stata il grande maestro dell’Asia, s'incarnd gardi come Zarathos o Nazarathos, e che con la
medesima individualita egli s'incarno in quel BambiGesu, che abbiamo descritto come il Gesu
Bambino del Vangelo di Matteo, il quale discendidadineasalomonicadella casa di Davide. Ab-
biamo visto che I'individualita di Zarathustra siplp0 durante dodici anni in questo Gesu Bambino
—vale a dire in sé stesso — tutte le facolta,echedato trarre e sviluppare da un rampollo deltac
di Salomone, nello strumento del corpo fisico euello del corpo eterico. Egli possedeva queste
facolta soltanto per il fatto di essere vissuto ghaatici anni in questo corpo fisico e in questgpeor
eterico. (Per acquistarsi delle facolta umane gecelaborarle con degli strumenti). L'individualita
dello Zarathustra abbandono poi questo Gesu Bangpasso in quel fanciullo Gesu, che e descrit-
to nel Vangelo di Luca, il quale discende dall@éinathanicadella casa di Davide, e che nacque
come secondo Gesu bambino e venne educato in Napargcinanza dell’altro. Zarathustra si tra-
sferi in questo Gesu, proprio nel momento che iig&do di Luca descrive, e cioé, quando egli vie-
ne ritrovato nel tempio di Gerusalemme, dopo essi@te smarrito durante la festa. Mentre dunque
il bambino Gestsalomonicomori presto, Zarathustra continuo a vivere neluGas Vangelo di
Luca fino al suo trentesimo anno. Egli si acqudugante quel tempo tutte le facolta, che é dato ac-
quistarsi con degli strumenti che si hanno, quatelan canto si porta seco cio che si poteva acqui-
stare in urcorpo fisicoe in uncorpo etericopreparati nel modo gia descritto, e inoltre yo8o ag-
giungere cio che é dato acquistare incorpo astralee in un portatoréell’lo, come quelli posse-
duti dal Gesu del Vangelo di Luca.

Zarathustra dunque é cresciuto in questo corp@dsl di Luca fino al trentesimo anno, e con
tutte le qualita che egli poteva sviluppare eranggita tanto nel corpo gia descritto, che poteva or-
mai offrire il suoterzogrande sacrificio, cioé, il sacrificio del corgsi€o, il quale per tre anni di-
vento ormai il corpo fisico dell’Entita-Cristo. Qd3ndividualita dello Zarathustra, dopo aver dacr
ficato nei secoli e nei millenni precedentcdrpo astralee il corpo etericoper Ermete e per Mose,
sacrifica ora il corpdisico, — abbandona, cioe, questo involucro, che rimanetatto cio che in es-
so ancora vi € di corpo eterico e di corpo astr@lecio che fino allora era stato riempito
dall'individualita di Zarathustra, viene ora occtpda un Essere di natura assolutamente impareg-
giabile, e sorgente di ogni saggezza per tuttandr maestri della saggezza: dal Cristo. Questo &
I'evento che ci viene indicato (lo descriveremo@agiu esattamente) con il battesimo di Giovanni
nel Giordano — quell’Evento di cui il valore unigate e l'infinita grandezza ci vengono indicati in
uno dei Vangeli con le parole: «Questi e il midi@gil diletto, in cui vedo me stesso, in cui ni s
presenta il mio proprio Sé» e che non vanno tradwmih le parole superficiali «nel quale 1o mi sono
compiaciuto». In altri Vangeli € perfino detto: «3ei il mio figlio, oggi ti ho generato». Qui cievi
ne chiaramente indicato che si tratta di una rescioé della nascita del Cristoduaell'involucra
che Zarathustra ha dapprirpeeparatoe poisacrificata Al momento del battesimo di Giovanni
'Entita-Cristo penetra nell'involucro umano preatar da Zarathustra: abbiamo qui a che fare con
una rinascita di questi tre involucri, in quantmgeno compenetrati dalla sostanzialita del Crito.
battesimo di Giovanni & una rinascita degli invalpeceparati da Zarathustra ed e la nasciteCuel
stosulla Terra. Ora il Cristo € in un corpo umanceraynente € in corpi umani specialmente prepa-
rati, ma tuttavia in corpi umani come li hannoaitri uomini — sebbene meno perfetti.

Il Cristo, I'Individualita piu elevata che possaege unita con la Terra, € ora in corpi umani. Se
con la sua vita egli deve rappresentarci I'Everitogrande, la completa Iniziazione, occorre che

64



egli ne viva davanti a noi ambo gli aspetti: lacdsa nel corpo fisico e nel corpo eterico — e €aac
nel macrocosmo. Il Cristo rappresenta con la staidue eventi davanti alluomo; ma questi due
eventi, come si addice completamente alla natugl eeenti del Cristo, devono presentarsi ainoi
modq che nel discendere nel corpo fisico e nel cotpda il Cristo sia invulnerabile a tutte le ten-
tazioni, le quali veramente gli si fanno incontneg che vengono da lui respinte. Similmente deve
riuscir chiaro, che su di lui non possono aver gpigasei pericoli, che si presentano alluomo quando
questi esce fuori nel macrocosmo.

Orbene, nel Vangelo di Matteo vien descritto, calopoil battesimo di Giovanni I'Entita-Cristo
discenda veramente nel corpo fisico e nel corpaceteE la storia dellfentazione appunto una
descrizione dquestoevento. Vedremo come i dettagli di questa scetia @ientazione riproducano
in tutti i singoli particolari le esperienze chadmo ha generalmente, quando discende nel corpo fi-
sico e nel corpo eterico. In quella scena la paraine del Cristo in un corpo umano fisico e in un
corpo eterico, la concentrazione nell'lo umanonei@revissuta nell’'uomo, di guisa che é possibile
dire: «Cosi pu0 essere: tutto cio ci puo succedeeeVi ricordate del Cristo, se diventate simili a
Lui, avrete la forza di far fronte a tutto cio,uiincere anche voi tutto cido che affluisce dal cofipo
sico e dal corpo eterico! Nel Vangelo di Mattegftana scena notevole € quella della Tentazione.
Essa riproduceino degli aspetti dell'iniziazione, la discesa nel pmifisico e nel corpo eterico.
L’ altra parte dell'iniziazione — il distendersi nel maaemo — vien pure descritta e precisamente
in modo, che viene dapprima mostrato, come il Greftettui questo distendersi nel macrocosmo
con la natura umana — completamente nel sensorgdlisa sensibile umana.

Qui appunto vorrei esporre una obbiezione, chdnfigrite potrebbe venir sollevata — la ribatte-
remo completamente nei prossimi giorni, oggi peg@samineremo i punti principali — e cioe: se il
Cristo era veramente un’Entita tanto elevata, pehlehdovuto sperimentare tutto questo? Perche ha
dovuto discendere nel corpo fisico e nel corpoi@@rPerche ha dovuto, come 'uomo, uscir fuori
nel Macrocosmo e stendersi in esso? Non per séaditto questo! Ha dovuto farlo per giming
nelle sferesuperiori con le sostanzialita delle sfesaperiori potevano farlo quelle entita affini al
Cristo; ma in un corpo fisico e in un corpo etemgnanoun tale fatto non era ancora successo; un
COrpo umano ancora non era stato interpenetrak&aga-Cristo. Della sostanzialitdivina & usci-
ta fuori nello spazio; ma cio che vive nathmonon é stato ancora portato fuori nello spaziostGri
soltanto poteva prenderlo seco e versarlo fuolorsgazio. Cio doveva venir fatto per la prima vol-
ta nella natura umana da un Dio.

E questo secondo evento vien descritto quanda;qerdire, la seconda colonna viene collocata
nel Vangelo di Matteo; cioe, quando esso mostra,latseconda parte dell'iniziazione, l'uscita nel
macrocosmo, l'ascesa nel sole e nelle stelleysr@&mente verificata per parte del Cristo con ka na
tura umana. Egli allora viene dapprima unto — wahme un altro uomo, per diventare puro, per di-
ventare invulnerabile a cio che poteva dapprimacavarsi a lui dal mondo fisico. Vediamo cosi
come l'unzione, che rappresenta una parte negthamhisteri, ci si presenta nuovamente sopra un
gradinosuperiore sul piano storico, mentre di solito era una un&iael tempio. E vediamo come il
Cristo, alla cena della Pasqua, esprima ora quesiandersi nel mondo intiero», — non soltanto
«lI’essere in sé stesso», bensi I'essere rivergdtintiero mondo, — quando Egli spiega a coloro,
che lo attorniano, che edli sentan tutto cido che é espresso nella Terra ceol&lo— a questo ac-
cennano le parole: «lo sono il pane» — e cosi jputetto il liquido. Nella cena della Pasqua viene
indicato questaoscienteuscire nel macrocosmo, cosi come 'uomo esce $0 @gosciente nel
sonno. E il senso di tutto cio che 'uomo deve iserome un abbagliamento che gli si avvicina, lo
troviamo espresso nelle parole scultorie: «L’animia é afflitta fino alla morte!»

Il Cristo Gesu sperimenta effettivamente cio chiaighmini sperimentano di solito come un an-
nientamento, una paralisi, un abbagliamento. Egdrismenta nella scena di Gethsemane cio che si
puo definire: il corpo fisico, abbandonato dalliaai, palesa il proprio stato di paura. Cio che viene
sperimentato in questa scena deve rappresentarel@nma si allarghi nel mondo e come il corpo
venga abbandonato. E tutto cio che segue devediedfeente descrivere I'uscita nel macrocosmo.
La «Crocifissione» e cido che € rappresentato cesappellimento» e tutto il resto compiutosi nei

65



misteri, costituisce I'altra colonna del Vangelo Matteo, il viver fuori nel macrocosmo. — E |l
Vangelo di Matteo esprime questo chiaramente, amtloci che il Cristo Gedino allora era vissu-
to nel corpo fisico che pende sulla croce: — Eglva concentrato in questo punto dello spazio; ma
ora Egli si stende nell'intiero Cosmo. E chi avedsguto cercarlara, non lo avrebbe veduto in
guesto corpo fisico, ma avrebbe dovuto cercehiaroveggentementeello Spirito che pervade gli
spazii. Dopo che il Cristo ebbe compiuto effettiesnte cio che prima, ma con aiuto estraneo, veni-
va compiuto nei tre giorni e mezzo nei misterihe ebbe compiuto cio che appunto gli veniva rim-
proverato, — perche egli aveva detto che si posblmttere questo tempio e che in tre giorni lo
avrebbe riedificato (con cid venne chiaramentecaidi I'iniziazione nel macrocosmo, che di solito
veniva compiuta nei tre giorni e mezzo) — Egli aw@eanche al fatto, claopo questacena Egli
nondeve piu essere cercato la dove I'Entita del Gi@&tsu era stata racchiusa entro al fisico, bensi
fuori nello Spirito, che pervade gli spazii mondi&@ questo viene generalmente tradotto, anche in
gueste mediocri traduzioni dei tempi moderni, ccamge maesta, con le parole: «Fra poco dovrete
cercare quell’Essere che nascera dall’evoluziotiugenita alla destra della Potenza e vi si pale-
sera dalle nubi». — E 1a che dovete cercare iltGrisversato nel mondo, come prototipo della gran-
de Iniziazione che 'uomo sperimenta, quando abbaadl corpo, e con la propria vita si stende
fuori nel macrocosmo.

Questo ci da iprincipio e lafine della vera vita del Cristo, che comincia con laaiia del Cristo
al battesimo di Giovanni nel corpo, del quale ahitd parlato: comincia allora con una parte
dell'iniziazione, con la discesa nel corpo fisicoed corpo eterico nella storia della Tentazionsi E
chiude poi con I'altra parte dell'iniziazione: comistendersi nel macrocosmo, che comincia con la
scena dell@enae viene piu oltre rappresentata nel processo &digellazione, della Coronazione
con le spille, della Crocifissione e della Resuoee. Gli eventi del Vangelo di Matteo stanno rac-
chiusi fra questi due estremi; ora collochereguesti evental loro posto, nel quadro che abbiamo
finora tracciato soltanto a grandi linee.

66



Conferenza VI 11

In cio che ieri si e esposto sul fatto, che nelvaato del Cristo le due parti dell’iniziazione sono
state inalzate al grado di processi storici momdiaki palesa pure — se ben si considera — l#&spe
per noi essenziale di questo Avvento del Cristo.

Quella iniziazione in cui 'uomo attraversava, pesi dire, la quotidiana esperienza del risve-
glio, in modo, che nel discendere nel corpo fiscoel corpo eterico la sua facolta percettiva non
veniva distolta verso I'ambiente fisico esteriaregg veniva stimolata a percepire i processi del cor-
po eterico e del corpo fisico, quella particolarziazione veniva impartita specialmente in tutti i
misteri e santuari d’iniziazione, che erano basalta sacra cultura egizia. Coloro che cercavano ta
le iniziazione nel senso antico, cioe nel sense,islguesta venivano diretti e guidati attraverso a
pericoli che si affacciavano in quella iniziaziowgyenivano per tal fatto, sotto un certo riguardo,
uomini diversi, uomini i quali durante I'atto defliziazione potevano guardare nel mondo spirituale
e vedervi sopratutto quelle forze ed entita sptifiche prendono parte al nostro corpo fisico e al
nostro corpo eterico. Se ora vogliamo caratteretariziazione essena anche da questo punto di
vista, possiamo dire: Quando un Esseno percorrquarnantadue gradini piu sopra descritti € con-
seguiva per mezzo di cid una conoscenza piu edeliea sua vera interiorita, della vera sua natura
di lo, e di tutto cio che rende 'uomo capace @idere attraverso gli organi esteriori destinatioa ¢
per via di eredita, veniva condotto oltre i quaaaie gradini fino a quell’Entita spirituale divira,
guale come Jahve o Jehova ha determinato I'orgdmeogia vi ho descritto in Abraham; e vedeva
allora nello Spirito, che questo era I'organo eg&da per quell’epoca. L’Esseno guardava indietro
dunque nel passato, all'interiore struttura essd@zlell’essere umano interiore, che era un rigulta
di quella Entita divina spirituale. In un’iniziazie siffatta, si prescindeva dunque dalla conoscenza
della interiorita del’'uomo.

Vi ho dato ieri una descrizione generale di cio sheresenta specialmente all’'uomo, quando
egli penetra, impreparato, nella propria interéoritlo detto: che si destano allora nelll'uomo preci-
puamente tutti gli egoismi, tutto cid che porteotoo a dire a sé stesso: tutte le forze che sono in
me, tutte le passioni ed emozioni collegate al lnjae che nulla vogliono sapere del mondo spiri-
tuale, voglio averle in me in modo, da potermi e@rgon esse — da poter agire, sentire e percepire
unicamente per spinta della mia propria intericegaistica! — Questo appunto ¢ il pericolo, che per
mezzo di siffatta discesa nella propria interiogtésca nel’'uomo uno smisurato egoismo. E, que-
sta, una determinata specie di illusione, che sofpanche oggidi sempre coloro che tendono, per
mezzo di un’evoluzione esoterica, a questa disnea propria interiorita. Molti e varii sono gli
egoismi che si fanno allora valere nell'uomo; erglaessi si affacciano, 'uomo regolarmente non
li riconosce affatto come egoismi; tutto egli ledera, fuorche egoismi! La via ai mondi superiori —
anche quando viene cercata ai nostri tempi — semptata descritta come una via che richiede ab-
negazione. E parecchi degli uomini, i quali andfie@oca nostra desiderano molto salire nei mon-
di superiori, ma non vogliono esercitare quell’ajamone, che guarderebbero volentieri nei mondi
superiori, ma non vogliono sperimentare ci0 cheawvemte vi pud condurre, trovano molto inco-
modo, che debba affiorare in loro tutta questa @ayaehe giace nel fondo della natura umana. Essi
vorrebbero arrivare ai mondi superiori senza latire di tutti gli egoismi e delle passioni. Essinn
si accorgono che spesso I'egoismo piu forte, mymiBcativo, si palesa appunto in quel loro mal-
contento verso cio che si affaccia veramente camerfeno del tutto regolare, e di cui essi do-
vrebbero chiedersi: «Poiche sono un uomo, non debpmvocare anche tutte queste forze?» Essi
trovano strana la presenza di tali cose, sebbeéneegito e cento volte sia stato loro spiegatoache
un determinato momento qualcosa di questo genereptesentarsi. Intendo qui accennare soltanto
alle illusioni e agli errori, a cui si abbandonaseti uomini. All'epoca nostra bisogna anche tener
conto che 'umanita, in certo qual modo, si e ai#ualla comodita, e preferirebbe salire nei mondi
superiori con tutto quell’agio a cui si € abituatlla vita ordinaria. Ma le comodita, che si hanno

67



nei campi ordinari dell'esistenza, non si possoracyrare sulla via che deve condurre ai mondi
spirituali.

Orbene, chi, nei tempi antichi, aveva trovato ques ai mondi spirituali, attraverso quella par-
te dell’iniziazione, che conduce nell’interiorittnana, per il fatto appunto, che linteriorita umana
creata da potenze divino-spirituali, veniva permmdotto dentro le forze divino-spirituali e le ve-
deva lavorare al corpo fisico e a quello etericn.udmo siffatto diventava adatto a testimoniare, ad
annunziare i segreti del mondo spirituale. Eglepatraccontare agli altri cio che aveva sperimenta-
to nei misteri mentre veniva condotto nella propmiariorita, e per tal mezzo, nel mondo spirituale
A che cosa pero era collegata questa iniziaziongth@b un iniziato siffatto usciva dai mondi spiri-
tuali, poteva dire: «Ho potuto gettare uno sguarelbesistenza spirituale, ma vi sono stato aiutato
Gli assistenti dell'iniziatore hanno reso possibdiee io sopravvivessi al momento in cui altrimenti
i demoni della mia propria natura mi avrebbero afiptto». Per il fatto pero, che liniziato conse-
guiva la visione del mondo spirituale con l'aiutogdegli assistenti esteriori, egli rimaneva dueant
la vita dipendente da questo collegio d’iniziaziotk& coloro che lo avevano aiutato. Le forze che lo
avevano aiutato uscivano fuori con lui nel mondo.

Tutto cio doveva venir modificato, venir superd@loro che dovevano essere iniziati dovevano
rimanere in condizione di sempre minore dipendel@aoloro che erano i loro maestri e iniziatori.
Perche questo aiuto era anche essenzialmente aagoatp da un altro fatto. Nella nostra coscien-
za guotidiana abbiamo un sentimento ben chiardaethe si desta a una determinata ora della no-
stra esistenza. Di questo si € gia spesso padanche nella mia «Teosofia» troverete caratterizza
to il momento, in cui 'uomo arriva a parlare dis@me di un «lo». Questa & cosa che I'animale non
puo fare. Se I'animale guardasse, come I'uomoargibpria interiorita, non troverebbe un lo indi-
viduale, bensi un lo della specie, un lo di gruppentirebbe di appartenere a un intiero gruppo.
Questo sentimento dell'lo si spegneva in un deteatoi modo nelle antiche iniziazioni. Mentre
dunque l'uomo penetrava nei mondi spirituali il @emtimento dell’lo si oscurava, e se recapitolate
tutto quello che vi ho detto, vi persuaderete aestp oscuramento era un bene. Perche e al senti-
mento dell'lo appunto che si ricollegano tutti @joismi, le passioni ecc. Si ricollegano ad esso tu
ti gli egoismi, le emozioni che vogliono isolaredmo dal mondo esteriore. Per non rafforzare ol-
tremodo le passioni, le emozioni, occorreva cleeiltimento dell’lo fosse attutito. Nelle iniziazio-
ni, negli antichi misteri si trattava dunque, nomuda coscienza di sogno, ma di uno stato di attuti
mento del sentimento dell’lo. Sempre piu e piuiala tendere perd a che 'uomo divenisse capa-
ce di attraversare l'iniziazione, pur mantenendongietamente l'integrita del proprio lo — di
qguell’lo, che 'uomo porta seco nella coscienzaaetjlia, dal momento in cui si desta fino a quello
in cui si addormenta: quell’oscuramento dell'logafegli antichi misteri sempre andava connesso
con l'iniziazione, non doveva piu verificarsi. Maigpto oscuramento poteva venir eliminato nel
corso del tempo soltanto gradatamente e lentamiatéesisultato oggi si puo dire gia conseguito in
altissima misura in tutte le iniziazioni basatersopna giusta direzione; in esse é stato ottech,
guando 'uomo penetra nei mondi superiori, il seetto dell’lo si mantenga integro fino a un alto
grado.

Esaminiamo ora piu minutamente una siffatta antizazione; per esempio, un’iniziazione es-
sena dell’epoca precristiana. Anche questa iniareziessena era collegata, in un determinato mo-
do, col fatto, che il sentimento dell’lo venivaieffolito. Cosi era. Cio dunque che nella nostra esi
stenza terrena da all'uomo il suo sentimento @elitio che riceve le percezioni esteriori, doveva,
nell'iniziazione essena, essere pure attutito. 8ggtare superficialmente uno sguardo sulla vita
giornaliera, e si puo dire: nello stato specialeunl’'uomo si trova nel mondo spirituale durarde |
coscienza di sonno, egli non ha il suo sentimestbl@ lo ha soltanto nella sua coscienza diurna,
guando viene distolto dal mondo spirituale, e ib sguardo si dirige verso il mondo fisico-
sensibile. — Cosi succede nell’'uomo terrestre lat@acosi pure succedeva nell'uomo terrestre, per
il quale il Cristo ha operato sulla Terra. Nell'uonm condizioni normali, dell’attuale epoca terre-
stre, I'lo generalmente non rimane sveglio nel nmegirituale. Orbene, un’iniziazione del Cristo

68



consiste appunto in questo, che I'lo rimane destanmondi superiori, cosi come é desto nel mondo
esteriore.

Per meglio chiarire le mie parole vi prego di ogagg attentamente il momento del risveglio.
Questo momento si presenta a noi in modo, che kueste dal suo mondo superiore e s'immerge
nel proprio corpo fisico e nel corpo eterico; nedmento pero in cui s'immerge, egli non vede i
processi interiori del corpo fisico e del corporiet® ma le sue facolta percettive vengono, in cero
gual modo, dirette verso I'ambiente circostantea {itto cio su cui lo sguardo dell'uomo si posa al
momento del risveglio, cio che 'uomo abbraccia meguardo, — sia con la percezione fisica degli
occhi, o con la percezione fisica delle orecchia, ®l| pensiero, coll'intelletto che é collegato
all’organo fisico del cervello, — tutto cio che igggrcepisce nell’ambiente fisico circostante, vani
indicato nel linguaggio usato nella dottrina ocawdbraica antica, come il «<Regnalchut Si po-
trebbe domandare: che cosa dunque si riconneteaguaggio ebraico antico con lI'espressione
«ll Regno? Questa espressione comprendeva tutto cio ihloyoteva reggersiosciente Questa
e veramente la definizione piu esatta del sigrtiicahe nell’antichita ebraica veniva connesso con
'espressione «ll Regno»: € Regno, dove I'lo umpno essere presente. Se consideriamo questa
espressione, potremo dire: Nel linguaggio ebrait@a I'espressione ilRegne indica anzitutto il
mondo sensibile, il mondo in cui 'uomo sta nellats di veglia conservando completa la coscienza
del suo lo. Esaminiamo ora i gradini dell'iniziazéy per cui 'uomo discende nella propria interio-
rita. Il primo guadino, prima che 'uomo possa pesr@ nel suo corpo eterico e ne possa percepire i
segreti, é facile immaginare quale sia. L'involuesteriore dell’'uomo consiste, come gia sappiamo,
del corpo astrale, del corpo eterico e del corp@di Questa &€ un’altra esperienza ancora che
'uomo deve attraversare: deve, cioe, dall'inteziguardare, per cosi dire, coscientemente attraver-
so il proprio corpo astrale, se vuole sperimentaresto genere di iniziazione. Egli deve sperimen-
tare anzitutto l'interiorita del suo corpo astrae,vuole penetrare nell'interiorita del suo cofigbd
co e del suo corpo eterico. Questa € la portagpgudle egli deve passare; si tratta perd sempre di
nuove esperienze, che deve attraversare. L'uonspesimenta pure qualcosa che e obbiettivo, co-
me gli oggetti del mondo esteriore sono obbiett8e. gli oggetti del mondo sensibile circostante,
che siamo capaci di sperimentare per mezzo deligttorganismo umano, vengono da noi indicati
come il kRegno», potremo anche, conformementegilifiggio che adoperiamo — I'antico linguag-
gio ebraico ancora non distingueva con tanta diettiza — distinguere di bel nuovo in esso tre Re-
gni: il Regno Minerale, il Regno Vegetale e il RegAnimale. Tutto cio nel linguaggio antico
ebraico eun Regno; e il complesso dei tre Regni si trova inege riassunto nell’unico concetto del
«Regno». E proprio come noi contempliamo gli animealpiante e i minerali, quando volgiamo lo
sguardo fuori sul mondo sensibile, dove il nostopuO essere presente, cosi per colui che
s’'immerge nella propria interiorita, lo sguardgesa su tutto cio che egli pud percepire nel corpo
astrale. L'uomo non vede ora tutto cio per mez4asde lo, sibbene I'lo si serve, per vedere, degli
strumenti del corpo astrale. E cio che 'uomo veflendo egli possiede un altro patrimonio percet-
tivo, e che € presente col proprio lo in quel moodo il quale egli si & unito per mezzo degli orga-
ni astrali, viene appunto indicato dal linguaggimaéco antico con tre espressioni. Cosi come noi
abbiamo un regno animale, uno vegetale e uno neréinguaggio ebraico antico indica il terna-
rio, che si contempla quando si € presenti nelpamrpo astrale, comdezachJesode Hod.

Per tradurre nel nostro linguaggio questi tre tarmon esattezza, occorrerebbe immergerci nuo-
vamente nel sentimento del linguaggio ebraico anfierché le usuali traduzioni lessicografiche
dei dizionari non ci aiutano affatto. Se si vuohgwendere di che si tratta bisogna far appello al
sentimento del linguaggio dell’epoca precristidBi@ognerebbe, per esempio, tener conto anzitutto,
che cid che possiamo indicare con il suono «Hogsireerebbe «spiritualita che si palesa verso
I'esteriore». Osservate dunque: questa parola hedébbe una spiritualita che si manifesta verso
I'esteriore, una spiritualita che tende verso Eestre, ma una spiritualita che va intesa comealkstr
ta. All'incontro la parola Nezaclk» esprimerebbe una sfumatura piu rude di questaletea a ma-
nifestarsi verso I'esteriore». Cio che si manifeést@guesto modo e qualcosa a cui possiamo forse
applicare le parole: «che si dimostra impenetrabi8e oggi prendete un qualche libro di fisica, vi

69



troverete un giudizio, che veramente dovrebbe essaa definizione — ma la logica qui non
c’entra, — e cioe, la definizione, che i corpidisiengono indicati come «impenetrabili». Veramente
dovrebbe essere detto come definizione: «si chi@mao fisico quel corpo, di cui si puo dire, che il
posto che esso occupa non pud contemporaneameete escupato da altro corpo». Dunque do-
vrebbe trattarsi di undefinizione— invece viene affermato un dogma, dicendo: i icdgb mondo
fisico hanno la peculiarita di essere impenetrabilimentre invece si dovrebbe dire, che il medesi-
MO posto non pud contemporaneamente essere ocagédtee corpi. Questo pero rientra veramen-
te nel campo della filosofia). Il manifestarsi wedlpazio in modo che si verifichi I'esclusione Hi a

tra manifestazione — e questo rappresenta una &ftanaiu densa di quella di Hod — tutto cio vien
espresso con la paroNezach E cio che sta frammezzo € espresso con la pdesiad — Avete
dunque tre sfumature diverse: prima avete la mstaifégone di un fatto astrale qualsiasi, che si ma-
nifesta verso l'esteriore, in Hod; quando questaifaatazione e gia talmente piu densa, che le cose
si presentano a noi con lI'impenetrabilita fisichora, secondo il linguaggio ebraico antico, vi sa-
rebbe Nezach ; e per le sfumature intermedie sibda Jesod. Possiamo dunque dire: che le tre pe-
culiarita diverse, di cui effettivamente le entitdl mondo astrale sono dotate, possono essere indi-
cate con quelle tre parole.

Ormai possiamo, per cosi dire, penetrare con lanido piu oltre nell’interiorita umana. Quando
ha superato cio che vi e anzitutto da superaresunlcorpo astrale, egli penetra nel proprio corpo
eterico. In questo I'uomo percepisce gia qualcogaltdelevato di quanto possa essere indicato con
guelle tre parole. Mi si potrebbe domandare: Peiohguesto corpo eterico 'uomo percepisce
gualcosa dpiu elevat® Cio si riconnette con un fatto speciale, di aweate tener conto, se volete
comprendere la vera struttura interiore del moidluvete tener presente, che nel mondo esteriore
che si presenta a noi, quelle manifestazioni agpahé ci sembrano piu basse, sono proprie quelle
a cui hanno lavorato le forze spirituali piu elevabia spesso ho richiamato la vostra attenzione su
guesto fatto — e specialmente quando si trattala datura umana stessa. — L'uomo € costituito, se
lo si vuol descrivere, di corpo fisico, corpo etericorpo astrale e dell'lo. Certamente I'lo, satto
certo riguardo, € I'arto suo piu elevato; ma cashe esso € oggidi, I'lo rappresenta il bambina fra
guattro arti della natura umana. L’lo contiene 'oelino il germe della massima elevatezza a cui
guesti possa arrivare; ma per ora si trova nelsslappo a un gradino inferiore. All'incontro il
corpo fisico, a suo modo, e l'arto piu perfettoertamente non per merito del’'uomo stesso, ma
perche attraverso le epoche di Saturno, Sole, ldelle entita divine spirituali hanno lavorato
nell’'uomo. E anche il corpo astrale e diventatomiaperfetto dell’'lo del’'uomo. Se dunque guar-
diamo anzitutto I'lo umano, esso e cio che ci $tavicino, cid con cui ci identifichiamo. E si puo
dire: chi non e troppo superficiale, e non vuoluclere a sé stesso la vista, basta che guardi nella
propria interiorita e vi trova il suo lo. Invecdleite: quanto mai 'uomo € lontano dai segreti del
corpo fisico umano! Al corpo fisico umano non sottaper milioni di anni, ma per milioni di mi-
lioni di anni hanno lavorato delle entita divinar#pali, per portarlo alla sua attuale struttuFaa
I'lo e il corpo fisico vi sono dunque il corpo at e il corpo eterico. Il corpo astrale, di froate
corpo fisico, & pure un arto imperfetto della natumana. In esso vi sono emozioni; passioni, cupi-
digie ecc. E attraverso le emozioni del corpo &stissebbene il corpo eterico vi si frapponga come
un ostacolo, 'uomo gode di molte cose, le qualotano in diretta opposizione alla meravigliosa
organizzazione del corpo fisico umano. Ho fattcan®tdi quanti veleni per il cuore, per esempio,
'uomo si ciba, e come, se dipendesse dal suo caspale, egli distruggerebbe ben presto la sua sa-
lute. L'uomo deve la propria salute soltanto atdathe come organizzazione, il cuore umano é
combinalo in modo cosi mirabile e perfetto, che peiti decenni resiste agli attacchi del corpo
astrale. Cosi e. Quanto piu profondamente si digaanto piu si trovano forze spirituali piu eleva
te che hanno collaborato ai singoli arti. Si pdbeldire: Gli Dei piu giovani, le forze divino-
spirituali piu giovani sono quelle che ci hannoodBlo; e sono gli Dei molto piu vecchi, i quali
hanno operato quella perfezione dei nostri arériofi, che 'uomo oggidi appena comincia a com-
prendere — ben lungi pero dall’essere capace daiencon i suoi strumenti cio che le forze e le en-
titd divino-spirituali hanno eseguito per 'uomoduoella mirabile costruzione.

70



Questa perfezione specialmente era veduta da colguali sS'immergevano, per esempio, per
mezzo di un’iniziazione essena nell’interiorita uraaUn Esseno siffatto diceva a se stesso: «quan-
do percorro i primi quattordici gradini penetro @atzo nel mio corpo astrale. Allora mi si presen-
tano tutte le passioni ed emozioni che sono cakegbmio corpo astrale, tutto cio che nella mia in
carnazione io stesso ho guastato nel mio corpalastvla ancora non sono stato in condizione di
guastare il mio corpo eterico come ho guastat@ipa astrale. Il mio corpo eterico, in fondo, &
molto piu divino, molto piu puro; esso mi si palegaando percorro gli altri quattordici gradini». E
guellEsseno aveva il senso, che se egli resisadgdentazioni del corpo astrale, dopo i primitgua
tordici gradini il peggio era superato, e che estitbe ormai nelle sfere luminose del suo corpo ete-
rico, le cui forze egli ancora molto non aveva poiguastare. Cio che 'uomo vedeva allora in que-
sto corpo veniva a sua volta indicato dall'insegeata occulto ebraico antico con tre espressioni,
di cui e straordinariamente difficile rendere grsificato nel nostro linguaggio attuale: le espigss
ni erano Gedulah, Tipheret e Geburah. Cerchianfordiarci un’idea dei tre campi indicati da que-
ste tre espressioni.

Quando I'uomo percepiva cio con cui egli si unisekcorpo eterico, possiamo dire a un dipres-
so, che la prima parola, Gedulah, operava in medfagli acquistare una rappresentazione di tutto
cido che nel regno spirituale, nel mondo spiritued@pare maestoso, grandioso, cid che da
'impressione del meraviglioso. Di contro cio chene indicato con Geburah, sebbene abbia affini-
ta con la prima parola, rappresenta nondimeno fumaura completamente diversa di grandezza;
rappresenta una sfumatura di una grandezza giadtaidall’azione. Geburah e quella sfumatura
che indica una grandezza, una forza, che gia sifesta verso |'esteriore, per difendersi, per mani-
festarsi come entita indipendente verso l'esteribtentre dunque al termine «Gedulah» € connessa
I'azione per mezzo della saldezza interiore, defita interiore, il termine «Geburah» invece rap-
presenta un’azione, che si puo dire aggressivheeicmanifesta verso 'esteriore con un procedere
aggressivo. Orbene, il «riposare in sé stessa gadladezza», dell'interiorita, la quale si manifest
bensi verso I'esteriore — ma non con un procedimeggressivo, ma soltanto perche essa in se
stessa esprime la grandezza spirituale — quesigaverdicato con «Tipheret», di cui potremo ri-
produrre il significato soltanto, se combiniamastri due concetti di «Bonta» e di «Bellezza». Un
essere che esprime la propria individualita in mat® la sua interiorita s'imprima nella forma
esteriore, ci appaieello; e un essere che esprime esteriormente la suagpsghdezza interiore, Ci
apparebuonao Ma questi due concetti, nellinsegnamento occelboaico antico, si riuniscono in
«Tipheret». Le entita, dunque, che si manifestaranezzo di queste tre qualita, sono quelle con le
guali si acquistava un rapporto, quando si discemdel corpo eterico.

Veniva poi la discesa nel corpo fisico. Nel corgicb I'uomo arrivava, per cosi dire, a conosce-
re le entita divino-spirituali piu antiche, che aaro lavorato su di lui. Ricordatevi che nelle rela
zioni «Dalla cronaca dell’Akasha» e nella «Scie@xaulta» viene descritto, come il primo germe
del corpo fisico sia venuto a formarsi sull’anti®aturno. Delle entita spirituali elevate, sublimi,
Troni, hanno sacrificato la propria sostanza dowuta, perche il primo germe del corpo fisico uma-
no potesse formarsi. Delle entita spirituali elevadnno collaborato a questo primo germe durante
I'ulteriore evoluzione attraverso Saturno, Soleumd. E nelle conferenze a Monaco (sulla Genesi)
ho raccontato che queste elevatissime entita @giiritimasero unite con 'uomo attraverso le epo-
che di Saturno, Sole e Luna, organizzando semprelfrie questo primo germe del corpo fisico
umano, cosi da determinare questa attuale mirabs#iFruzione del corpo fisico, in cui 'uomo puo
dimorare oggi insieme agli altri tre suoi arti -€drpo eterico, il corpo astrale e I'lo.

Quando l'uomo poteva cosi veramente penetrare pefaria interiorita, percepiva cio che nella
dottrina occulta ebraica antica s’indicava, com&atodi qualita, che soltanto nelluomo possono
venir rappresentate, quando egli pensa, per esealmeassimo di saggezza, che nella propria ani-
ma possa conseguire. L'uomo alza lo sguardo, p&Erdice, alla saggezza come a un ideale: sente
elevarsi il proprio essere, quando puo in part@pido di saggezza. Coloro che s'immergevano nel
corpo fisico sapevano, allora, che avrebbero awaiciesseri, i quali in tutta la loro sostanzialita
erano cio di cui 'uomo puod acquistarsi soltant@ ymiccola, una minima parte, quando aspira alla

71



saggezza, alla saggezza che non si consegue condacenza esteriore abituale, bensi con la co-
noscenza raggiunta attraverso gravi esperienze&amiella, e che non si acquista in una sola incar-
nazione, ma attraverso molte incarnazioni — e arallra soltanto in parte; perché soltanto
I'esperienza dtutte le possibilita della saggezza potrebbe darcirhgleto possesso di essa. Delle
entita che si manifestano come Entita della Saggemlle quali si manifesta predominante la qua-
litd di possente spiccante saggezza, queste ezagnttita che 'uomo percepiva. E la qualita di tal
entita, le quali erano Entita della Saggezza, \&mdicata nella dottrina occulta ebraica antica co
la parolaChokmah che oggi non impropriamente si indica come saxmedna determinata sfuma-
tura meno raffinata delle qualita di questa saggegarebbe quella meno raffinata che vi € anche
nell’'uomo — anche questa pero viene conseguitaidaib, nella sua individualita, soltanto in grado
minimo. Nel discendere nel corpo fisico 'uomo pageero a questo punto di nuovo delle entita, le
guali posseggono spiccatamente questa qualitajidhente alla saggezza e una qualita meno raffi-
nata, e che veniva indicata nella dottrina occeltteaica antica coninah di guisa che esse si pa-
lesano come entita, le quali risplendono per witquesta qualita. Questo € cio che si puo provoca-
re nelluomo quando gli si ricorda il suo inteletl.’uomo non consegue l'intelletto che in minimo
grado. Ma quando si tratta del significatdBitnah, dobbiamo pensare ad entita completamente per-
vase da cio che l'intelletto consegue; si tratttatuia di una sfumatura meno raffinata di Chokmah.
Percio la dottrina segreta ebraica antica, quardia plella vera saggezza creatrice produttiva, che
in sé produce i segreti del mondo, quando dungoeimdicare Chokmah, dice: che essa si puo pa-
ragonare a un zampillo di acqua — mentre Binahuei paragonare al mare. Cosi esprimevano la
densificazione. — E la massima elevatezza a csii poteva inalzare, quando si discendeva nel cor-
po fisico, veniva indicata comi€eter. E difficile trovare un termine che ci renda ifysificato di
guesta parola. Si puo soltanto indicare simboligameguella qualita, che, manifestandosi, fa come
presentire le qualita di entita spirituali divingperiori elevatissime. Questa qualita viene pepcio

re simbolicamente indicata con un simbolo, per rael&d quale 'uomo viene inalzato al di sopra di
sé stesso, e che significa piu di quello che vendn@sso possa significare. Per esprimere
I'elevatezza di questa qualita, essa viene indicatail termine €orona». Traduciamo percio in
guesto modo:

Binah Chokmah Keter
Geburah Tipheret Gedulah
Nezach lesod Hod
Malchut I Regno lo

Abbiamo cosi riprodotto i gradini delle qualitaglielle entita, nella regione delle quali 'uomo
si eleva quando discende nella propria interioktan <rescends. E potete rappresentarvi che in
un’iniziazione essena 'uomo attraversava vicerftita nuove, aveva esperienze del tutto nuove,
e arrivava a conoscere cio che realmente vieneatwlicon tali qualita. Che cosa pero si deve dire
in special modo di un iniziato esseno, e del gendreiniziazione essena in confronto
dell'iniziazione delle popolazioni circostanti? Ehe cosa teneva speciale conto l'iniziazione esse-
na?

Tutte le antiche iniziazioni si basavano sulla sita, che venisse attutito appunto quel senti-
mento dell’'lo, che 'uomo ha, quando contempla Matc il Regno. Questo sentimento dell’lo do-
veva venire spento. Si puo percio dire: che neéliazione non si poteva essere uomini cosi, come
lo si & fuori nel mondo fisico; si veniva veramentadotti su nel mondo spirituale, ma in questo
non si poteva essere uomini come lo si era fudrRegno. Per le antiche iniziazioni appunto va te-
nuto conto della differenza fra cio che liniziansperimentava, e il modo come egli si sentiva nel
suo lo.

E se si volesse esprimere in parole, cid cheardlta iniziazione veniva operato nelle antiche
scuole occulte, e il valore che poteva avere paualiblico, si dovrebbe dire: «xnessuno deve credere
di poter conservare il medesimo sentimento delEle egli ha nel Regno, in Malchut, quando vuol

72



diventare un iniziato; nell’elevarsi, egli sperint@con straordinaria imponenza le tre volte tre-qua
litd nelle loro verita, ma deve spogliarsi del seatimento dell’lo, di cio che sperimenta nel mondo
esteriore. Cio che viene sperimentato come Nezkdund, e Hod, ecc. non puo venir portato giu nel
Regno, e ton puo rimaner collegato con il sentimet@ll'lo ordinario dell'uomo!» Questo era il
modo di pensare generale. E negli antichi tempuynziue si fosse opposto a questa opinione, sa-
rebbe stato considerato sciocco, folle o mentit@le Esseni furono pero i primi che insegnarono:
«verra un tempo, in cui tutto cid che vi é in aftotra essere trasportato quaggiu, di guisa che
'uomo possa sperimentarlo, pur conservando il smtimento dell'lo». Questo € cio che i Greci
hanno poi chiamatd3aciieia. Furono gli Esseni i primi ad insegnare che vdyesbno, il quale
porterebbe giu per I'lo, che vive in Malchut, ne#dro, cio che sta lassu nei «Regni dei Cieli». E
guesto era pure cid che Jesciua ben Pandira hgniaiteecon possenti parole ai suoi Esseni e ad al-
cuni del suo ambiente. Se si volesse riassumsmmiinsegnamento con poche e chiare parole, cosi
come esso e stato proseguito e trasmesso all'epmcassiva per mezzo del suo discepolo Mattai,
si potrebbe forse dire come segue.

Jesciua ben Pandira disse anzitutto, per ispirazadre gli proveniva dal seguace di Gotamo
Buddha, dal Bodhisattwa, il quale diventera unmpoit Maitreya Buddha: «Fino a ora i Regni dei
Cieli non potevano venir portati giu nel RegnoMalchut, a cui I'lo appartiene, ma quando sara
compiuto il tempo, in cui le tre volte quattordggnerazioni saranno trascorse, allora dalla stirpe
Abraham, dalla stirpe di Davide, che noi vogliarperamentare come stirpe di Jesse (Jessei 0 Esse-
ni), nascera uno, il quale portera le nove qual@aRegni dei Cieli quaggiu nel Regno, in cui vi &
I'lo». E per aver impartito questo insegnamentaidiesben Pandira é stato lapidato come bestem-
miatore, perche un insegnamento siffatto rappresanta peggiore diffamazione dell’iniziazione
per coloro, i quali non volevano lasciare affermar@on volevano vedere, che cio che € giusto per
un dato periodo, non lo & necessariamente perto) perché 'umanita continua a progredire. Poi
venne il tempo in cui cio che era stato predettoosipi, in cui veramente le tre volte quattordici
generazioni erano completamente trascorse, inalisahgue del popolo poteva veramente sorgere
guella corporeita, nella quale Zarathustra potexarnarsi, perché, dopo averla elaborata con gli
strumenti che erano in esso corpo, egli la potsassficare al Cristo. Ormai era venuto il tempo
del quale il Precursore del Cristo poté dire: aem® il tempo in cui «I Regni dei Cieli» si avviein
ranno all'lo, il quale vive nel Regno esteriore Mialchut. Ora comprenderemo cio che, dopo aver
superato la Tentazione, il Cristo doveva assegazigutto come compito a sé stesso.

Egli aveva, cioe, attraversato la tentazione, pezao della forza del proprio essere interiore, per
mezzo di cio, che oggi nell'uomo si chiama I'lo.ligra arrivato a superare tutti gli attacchi e le
tentazioni che si affacciano alluomo, quando disieenel corpo astrale, nel corpo eterico e nel
corpo fisico. Questo pure e esposto chiaramentii. gluegoismi sono descritti € in modo tale, che
la nostra attenzione viene ovunque richiamata sessii a un sommo grado. Ma un serio ostacolo
che si presenta alluomo che aspira all’evoluzieseterica — ed € naturale che cio si verifichi,
guando ci si immerge nella propria interiorita Hdifetto, che in lui si desta, di occuparsi sempr
di preferenza della propria personalita. Effettiesute s’incontra molto spesso in coloro, che vo-
gliono penetrare nel mondo spirituale, questo wifdt parlare di preferenza della propria cara per-
sonalita, che essi amano sopra ogni cosa e dedlle @gni ora e ogni minuto si occupano, osser-
vandola minuziosamente. Mentre di solito gli uomiiviono risolutamente senza occuparsi tanto di
sé stessi, invece, appena tendono, non dico athesi una evoluzione, ma soltanto a diventare
teosofi, cominciano a occuparsi moltissimo del pojo; allora da tutte le parti sorgono dellellu
sioni, dalle quali prima la fattivita della lorotaifacilmente li distoglieva. Perché avviene questo
Perche 'uomo non sa veramente per qual verso prendjuando tutto cio che sorge dalla sua inte-
riorita si unisce al suo essere. Egli non sa cheefaé molto inesperto sul proprio conto. Prima os-
servava e si lasciava facilmente attirare dalliéste: ora egli ne e piu distolto, e piu rivoltorse
la propria interioritd — e sorgono allora sentimelitogni sorta che giacevano in lui stesso. Perche
sorge tutto cio? Egli desidererebbe ora essereaiprap lo, ben indipendente dal mondo esteriore.
Ma indubbiamente egli cade dapprima spesso naterdi voler essere da principio trattato come

73



un bambino, al quale viene chiaramente detto ceddve fare; egli tutto vorrebbe essere, tranne
che un uomo che si traccia da sé la propria dinezeola propria méta in conformita di cio che rice-
ve dalla vita esoterica. Egli non & ancora abit@apensare a questo; ma ha il senso, che la dipen-
denza dal mondo esteriore lo disturba. E invecagdgiori disturbi sorgono, quando si vuole essere
tanto indipendenti, quando si dedica troppi curpraprio Ego. Ma quando si da tanta importanza
all’Ego, diventa molto volgare il fatto, che vu@a cosanella quale il nostro corpo non puo liberar-

si dal mondo circostante, la circostanza, cioe,|ltleno deve mangiare! Questo € molto volgare,
nondimeno per molta gente rappresenta una circzestitale. Questo c’insegna quanto poco noi
siamo,senzal mondo che ci circonda. Ed e giusto il paragae noi siamo dipendenti dal mondo
circostante, senza di cui non possiamo viveregecom esso stiamo attaccati come il dito sta attac-
cato alla mano: se lo si taglia via, si disseca@a piccola osservazione superficiale basta dunque a
dimostrarci, quanto noi siamo dipendenti dal modige ci circonda.

Se questo sentimento dellEgo & molto spinto, pasformarsi nel desiderio: oh, potessi io di-
ventare indipendente dal mondo che mi attorniaveniie capace di procurarmi magicamente cio
che mi fa sentire tanto la mia dipendenza dal mandmstante e di cui normalmente come uomo
abbisogno nella vita fisica! — Questo effettivaneeatun desiderio che puo sorgere in coloro che
cercano l'iniziazione. Puo sorgere I'odio appunéialdipendenza che ci lega al mondo circostante,
'odio perché non possiamo procurarci magicametitalgnenti, perché non possiamo semplice-
mente crearli. Questo desiderio sembra molto stgaramdo lo si esprime; sembrano appunto para-
dossi quei desideri delluomo che in piccolo soorealmente presto quando egli cerca
I'iniziazione, ma che sono talmente assurdi, quasidappresentano nelle loro conseguenze estre-
me. L'uomo non e affatto consapevole di averlipiccolo. Nessun uomo li ha veramente cosi ac-
centuati, perche egli & troppo attaccato alle dbitwesteriori per potersi abbandonare all’illuson
di dire, che si potrebbe procurare gli alimenti pggia, che potrebbe vivere di cosa ooa sia
tratta dal regno esteriore, da Malchut. Ma pod#é estreme conseguenze, indurrebbero 'uomo a
poter credere: oh, fossi io arrivato a tanto d&ipeivere nel mio corpo astrale e nell’lo in modo d
poggiare sui miei proprii desiderii, da non aver bisogno dell'intiero mondo circostante!

Sorge effettivamente questa tentazione, e a chkiia deve subire al massimo grado si presenta
in modo, che il Tentatore dice al Cristo Gesu a@sfiormare le pietre in pane. Questo rappresenta il
massimo grado della Tentazione. Effettivamente larstoria della Tentazione — la discesa nella
propria interiorita & descritta mirabilmente nelndalo di Matteo. Il secondo gradino si presenta
dopo che ci si & gia immersi nel proprio corpoastre che ci si trova effettivamente di fronteia t
te queste emozioni e a queste passioni, che petrelspingerci veramente a un egoismo paradossa-
le. Quando ci si sente di fronte a tale situazgingrrebbe veramente — senza superarla, senza ren-
derci invulnerabili — precipitarsi giu nel corpagto e in quello fisico. Questa effettivamentena u
situazione che puo venir descritta come un preugpihell’abisso. E cosi difatti viene descritta nel
Vangelo di Matteo: come un precipitare in cid cheaa molto non si € potuto guastare, cioe, nel
corpo eterico e nel corpo fisico. Ma questo nornreble accadere, prima di aver domato le passioni
e le emozioni. L’Entita-Cristo sa questo, e risppradl Tentatore, mentre per mezzo della propria
forza vince cio che le si contrappone: «Tu stessodevi tentare I'Entita alla quale tu devi arren-
derti». Viene poi il terzo gradino quando si disdemel corpo fisico. Quando questa discesa si pre-
senta come Tentazione, allora ha carattere del spiciale; € un’esperienza che 'uomo puo avere
effettivamente nell'iniziazione, un’esperienza dgnuno deve avere, quando raggiunge il gradino
della discesa nel corpo fisico e nel corpo etellicomo, per cosi dire, vede sé stesso dall’interio
Egli vi vede allora tutto cio che vi e nelle treatjta superiori. Cio & per lui come un mondo: ma
dapprima & un mondo che non esiste che nella syaigillusione, un mondo che egli non puo ve-
dere come verita interiore, se non penetra attsaviinvolucro del corpo fisico e sale alle entita
spirituali stesse, che non stanno piu nel corgodjsna che soltanto lavorano in esso. Se non ci li
beriamo dall’attaccamento all’Ego, sara pur senipFentatore del mondo fisico, Lucifero o il dia-
volo, che vorra ingannarci sul conto nostro. Eglpmomette allora tutto cido che si presenta a noi
come illusione — cio che pero altro non e che &azione della nostra propria Maya, della nostra

74



propria illusione. Se questo spirito del’Ego narabbandona, vediamo un intero mondo, ma un
mondo di errori e di menzogne, ed egli ci promgtiesto mondo. Ma non dobbiamo credere che
sia un mondo della verita. Arriviamo dapprima iregio mondo; ma restiamo nella Maya, se non ci
liberiamo da esso.

Questi tre gradini della Tentazione vengono dalitarCristo vissuti davanti all’'umanita come
modello, come esempio. E per il fatto che questignadini vengono sperimentati al di fuori degli
antichi santuari dei misteri, sperimentati dallezéodi un’Entita, che vive essa stessa nei treicorp
umani, & stato dato I'impulso a che 'umanita siesell’avvenire, nel corso dell’evoluzione, potes-
se arrivare a tanto, che 'uomo possa salire anehenondo spirituale con I'lo, col quale puo stare
in Malchut, nel Regno. A questo si doveva arrivaie:che separava i due mondi non doveva piu
esistere e 'uomo, con I'lo che vive in Malchutyveea poter salire nei mondi spirituali. E cio é sta
to ottenuto per 'umanitper mezzo della vittoria sulla Tentazigmgiale viene descritta nel Vange-
lo di Matteo. Ormai, in un’Entita che viveva sullarra, avevamo I'esempio di come I'lo, dal Re-
gno, venisse portato su nei Regni superiori, n@dnsuperiori. — Quale conquista doveva risultare
dunque dal fatto che I'Entita-Cristo ha, per casg,drappresentato e vissuto in forma esteriore sto
rica, cio che si svolgeva di solito soltanto diedfovelo dei misteri? Doveva essere la predica del
Regno E il Vangelo di Matteo, per descrivere giustareemiarlera dapprima della Tentazione, e
dopo di questa descrivera la fase dell’ascesal@leil’quale pud ormai sperimentare in se stesso il
mondo spirituale — senza essere costretto a Uscredi sé stesso. Il mistero di questo lo, chsico
come vive nel Regno esteriore pud ascendere netlonspirituale, questo mistero doveva ormai
venire svelato al mondo esteriore per mezzo deilitg=Cristo, in quell’epoca caratterizzata dopo
la storia della Tentazione nel Vangelo di Matteoqliel punto cominciano i capitoli, che s’iniziano
con la predica del Monte, e danno la descriziorgudilo che il Cristo dice del Regno, di Malchut.

Tanta profondita dovete cercare nel Vangelo di &tdtDovete effettivamente cercare le fonti e
gli elementi di questo Vangelo di Matteo nella do# segreta, non soltanto degli Esseni, ma in ge-
nere dell'intiero mondo ebraico antico e greco.ofdl acquisteremo anche per questo documento
guel sentimento di profonda venerazione, di saisfeetto di cui gia a Monaco ho detto: che lo si
acquista appunto, quando, provvisti dei risultatiedricerche della scienza dello Spirito, ci sviav
cina a questi documenti che ci sono stati datvdggenti. Quando vediamo che tali cose ci vengo-
no dette dagli antichi veggenti, sentiamo propisaanare le loro parole dagli antichi tempi. E pro-
prio come un penetrare fino a noi di un conversaigtuale, che le grandi Individualita svolgono
fra di loro attraverso i secoli, di guisa che gimini, che vogliono, possono ascoltare, e certaenent
soltanto quegli uomini, i quali comprendono purerlassima evangelica: «Chi ha orecchio da in-
tendere, intenda!» Ma se molto ci € voluto pereherécchie fisiche potessero crescere in noi, mol-
to ancora occorrera per la nascita delle orecghirdugli, che ci permetteranno di comprendere cio
che vien detto in quei grandi e possenti docunsgitituali.

A guesto appunto deve servire la nostra nuova aeaidallo Spirito, a farci nuovamente imparare
a leggere i documenti antichi. E soltanto quandersa provvisti di comprensione per I'lo, per la
natura dell'lo nel Regno, allora soltanto potrenoonprendere cio che nel Vangelo di Matteo co-
mincia colle parole: «Beati i poveri in ispiritorpbé — per mezzo di sé stessi — per mezzo del loro
proprio lo — troveranno i Regni dei Cieli».

Un antico iniziato avrebbe detto: «cercate inutiteenel proprio lo i Regni dei Cieli». Il Cristo
Gesu pero dice: «ll tempo é venuto, in cui gli uginthe cercano i Regni dei Cieli troveranno lo
Spirito nel proprio lo».

Lo storico Avvento del Cristo € la rivelazione mebndo esteriore di profondi segreti dei Miste-
ri; da questo punto di vista esamineremo piu didti@gnente I'Avvento storico del Cristo. Vedre-
mo allora quale significato va dato alle paroles okl Sermone del Monte cominciano con «Beati».

75



Conferenza | X

Da quanto risulta dalle conferenze di questo aickvidente che I'essenza dell’Avvento del Cri-
sto consiste in quanto segue. Quell'evoluzione wnahe abbiamo descritta come elavazione
dell’anima ai Regni dello Spiritdla quale poteva venir conseguita nei tempi pséani soltanto
nei misteri, e solamente se I'lo, per quel tante shtrova sviluppato nella coscienza normale uma-
na, veniva in un determinato modo attutito, queltaluzione umana, dico, doveva ricevere un im-
pulso tale, che permettesse agli uomini, — cidiferisce in gran parte, certamente, all’avvenire
dell'umanita — di conseguirla in modo, che esshgbeando in questo mondo spirituale, potessero
conservare appieno quella coscienza dell’'lo, ldegaanostri tempi spetta normalmente all’'uomo
soltanto per il piano esteriore fisico-sensibile.

Questo progresso nell’evoluzione dellumanita, datguesto modo dall’Avvento del Cristo, &
al contempo il progresso piu grande che nell’evioluz della Terra e nell’evoluzione dell’'umanita
sia stato mai fatto, e che potra mai venir fattméCtutto cio che in rapporto a cotale fatto aacor
deve venire nell’evoluzione della Terra, € unaireakione, uno sviluppo, del grande impulso dato
con I'Avvento del Cristo. Ora chiediamo: che cosaela allora veramente verificarsi? Doveva, in
un determinato modo, riprodursi in un singolo uomio, che apparteneva ai segreti degli antichi
misteri. Apparteneva ai segreti degli antichi misteer esempio, come ad essi oggidi, in certo qual
modo, ancora appartiene, il fatto, che 'uomo, distendere nel proprio corpo fisico e corpo eteri-
co, sperimenta nel corpo astrale quelle tentazmingui ieri abbiamo parlato. E nei misteri greci
'uomo doveva nuovamente sperimentare tutte ldcditta e i pericoli, che si presentano a noi,
qguando ci riversiamo, quando ci stendiamo nel n@simo. Anche questo e stato da noi piu esat-
tamente descritto. Queste vicende, che l'uomo mmata nelluna o nellaltra direzione
dell'iniziazione, vennero sperimentate come esepnguale unicissimo impulso di una grande supe-
riore Individualita, dal Cristo Gesu, per dare fgnga a che gli uomini, nell’evoluzione futura, po-
tessero attraversare a grado a grado una evolugiffata derivante dall'iniziazione. Esaminiamo
ora anzitutto cio che si era compiuto nei misteri.

Per descriverlo si puo dire: Veramente, nei misterito cio che veniva compiuto dall’anima
umana, veniva compiuto in modo che I'lo rimaned&tito, posto in una specie di parziale stato di
sogno; ma l'interiorita, I'elemento anima dell’'uormsperimentava alcuni fatti, che si possono de-
scrivere nel modo seguente. L'uomo sperimentavsvkglio dell’egoismo; egli voleva diventare
indipendente dal mondo esteriore. Ma — come idsiaabo dimostrato — poiché ogni uomo e dipen-
dente dal mondo esteriore, e non puo procurarsiligienti per magia, e poiche egli dipende da cio
che gli risulta dalla sua corporeita fisica, cagli € esposto allillusione di credere, che quelim
punto che a lui risulta soltanto dalla corporeitich sia il mondo e lo splendore interiore di esso
Ogni discepolo, ogni iniziando attraversava quesfzerienza nei misteri — ma l'attraversava in uno
stato diverso da quello in cui il Cristo Gesu Fatersava sopra un gradino superiore. Se qualcuno
descrive dunque, unicamente in conformita dei,faté che puo venir sperimentato dai discepoli
degli antichi misteri, e descrive poi la vita deldib Gesu, la descrizione dei fatti sara nei cas,c
in certo qual modo, simile. Perché questo appurgoceesso: cio che si € svolto nelle tenebre dei
misteri si & palesato sul piano storico del mordié diventato un Evento storico, unicissimo.

Prendiamo ora I'esempio seguente, che del restose&mpre verificato nell’antichita, special-
mente negli ultimi secoli prima della comparsa@géto; supponiamo che un pittore o uno scrittore
gualsiasi fosse venuto a sapere quali specialichmtenissero svolte por i nuovi iniziandi... e le
avesse dipinte o descritte. Allora tale pitturaescrizione, avrebbe potuto essere simile a cid che
Vangeli ci descrivono dell’Avvento del Cristo. Pi@gso cosi rappresentarci come, in molti antichi
misteri, all'iniziando, dopo che aveva attraversdétie determinate preparazioni — perche la sua
anima potesse diventare libera — veniva legatorpa, con le mani distese, a una specie di croce.
Egli rimaneva qualche tempo in quella situazioregcpe I'elemento animico potesse inalzarsi e at-
traversare cio che abbiamo descritto. Supponiareaalksto processo dunque sia stato rappresenta-

76



to in pittura o per iscritto; oggi qualcuno potrelibovare tutto cio, e dire: questo scrittore redto

da un’antica tradizione — oppure, un pittore hantgcio che si svolgeva nei misteri. — E potrebbe
dire pure: nei Vangeli si trova di bel nuovo riteae comunicato cio che gia prima esisteva! — E
guesto si puo verificare in una infinita di casa \astita dell'applicazione di questa affermazione
I’ho dimostrata esaurientemente nel mio libro «tisGanesimo come fatto Mistico», descrivendo

come tutti i segreti degli antichi Misteri rivivamei Vangeli, e come i Vangeli non sieno, in ultima
analisi, che ripetizioni delle antiche descrizioeil'iniziazione nei Misteri. E perche veniva sem-

plicemente descritto I'antico processo dei mistgtiando si comunicava cio che si svolgeva col
Cristo Gesu? Perché appunto tutto cio che si svalgegli antichi misteri, come un processo inte-
riore dell’'anima, veniva a svolgersi come un fattorico; perché I'’Avvento del Cristo Gesu, eleva-
to a Entita-lo, riproduceva le funzioni simboliob@nche reali-simboliche dell’antica iniziazione.

Dobbiamo tener presente il fatto, che proprio cchg si attiene fermamente alla convinzione
che 'Avvento del Cristo é storico — che si & svait esso come fatto storico, cido che prima era rap
presentato dai processi dei misteri per altre coodi umane — chi si attiene a questa convinzione,
potra registrare la similarita della biografia @isto nei Vangeli con i processi dei misteri. 8t p
trebbe — per descrivere piu esattamente — direeara$i: allora coloro che a cio erano chiamati, vi-
dero I’Avvento del Cristo in Palestina, — videradmpimento della profezia essena, il battesimo di
Giovanni nel Giordano, la Tentazione, poi cio chgug, la crocifissione ecc. Allora potevano dire
a se stessi: Ora abbiamo una vita dinanzi a neifdadi un’Entita in un corpo umano. Se vogliamo
considerare i punti piu importanti ed essenzialgaeésta vita, quelli che contino, quali sono essi?
Strano a dirsi! in essa troviamo, dei determinatitp che si compiono nella vita esteriore storea,
sono proprio i medesimi che avvengono nei misteolai che cerca I'iniziazione. Basterebbe dun-
gue prendere il canone di un mistero e questo @servirebbe di prototipo per un processo, che
possiamo descrivere qui come fatto storico.

Questo appunto € il gran segreto: cio che primaassapolto nelle tenebre del Tempio e in que-
sto si svolgeva per essere poi portato fuori nehdnosoltanto nei suoi risultati, — ora invece, per
coloro che partecipavano alla visione spiritualesvslgeva sul grande piano della storia mondiale,
con I'Avvento del Cristo. Bisogna certamente resdeonto, a questo proposito, che all’'epoca in
cui scrivevano gli Evangelisti non si redigevanodpafie come si usa fare oggidi, che per scrivere
una biografia di Goethe, di Schiller, o di Lesssidruga in ogni angoletto, si riuniscono tuttiiup
piccoli biglietti, per poi raccogliere come pari@ pmportante della biografia cid che veramente ne
sarebbe la parte meno essenziale. Mentre con gaestaita di bigliettini non si arriva ad afferrare
i punti essenziali, gli Evangelisti si contentavahialescrivere cio che era essenziale della vita de
Cristo Gesu. Ed essenziale e appunto il fatto,lahata del Cristo, nel grande piano della storia
mondiale, € la riproduzione dell'iniziazione. Passd dunque meravigliarci che questo fatto, pre-
sentatosi nella nostra epoca, abbia veramentefattgenoltissimi uomini? E cio che sorprende
guesti uomini ci risultera anche maggiormente avielese osserviamo quanto segue.

Abbiamo miti e leggende dagli antichi tempi. Cheagono? Chi conosce miti e leggende e sa
cio che sono, trovera in essi, 0 il racconto decpssi che I'antica coscienza chiaroveggente ha ve-
duto nel mondo spirituale, rivestiti di processngbili, 0 imparera a conoscere altri miti e leggen
de, che altro non sono essenzialmente se nonnadtipione dei processi dei misteri. Il mito di
Prometeo, per esempio, € in parte la riproduziomeadiche dei misteri, e cosi pure molti altri mit
Troviamo difatti, per esempio, spesso ripetutadscdzione, in cui ci appare Zeus e accanto a lui
una divinita inferiore, la quale — come si potesprénere completamente nel senso greco — € desti-
nata a indurre Zeus in tentazione. «Pan che tezua>Z— sopra un’altura Zeus, accanto a lui il Dio
Pan, che lo tenta; potrete trovare questa immagiperesentata nei modi piu diversi. Perché veni-
vano date queste descrizioni? Perche esse dovevapporesentare la discesa dell'uomo
nell'interiorita: quando egli incontra la propriassnatura inferiore, la natura egoistica di Paangu
do egli discende nel corpo fisico e nel corpo eteri- L’intiero mondo € pieno di descrizioni di
processi siffatti, che si svolgevano quando glienizli percorrevano la via verso il mondo spiritua-
le, processi artisticamente riprodotti nei mitiez simboli.

77



Oggidi — e questo é cio che sorprende molte perslom@&on possono 0 non vogliono imparare a
conoscere i fatti — oggidi forse molti uomini frivoredono fare una grande scoperta, quando si tro-
vano davanti a un quadro che rappresenta Pan sapmonte, allato di Zeus, e che tenta Zeus. —
Essi dicono allora «Da questo risulta chiaramehtela scena della Tentazione del Cristo gia era
stata; gli Evangelisti dunque hanno descritto stdtzio che hanno raccolto da un’antica descrizio-
ne figurata — e i Vangeli sono combinati da questiche descrizioni!» — E tali persone deducono,
che se da queste i Vangeli sono stati combinéatdi,rem raccontano niente di speciale, ma sono sol-
tanto tratti dai miti, per parlare di un Cristo Gesimaginario. E vi e stato un gran movimento in
Germania, in cui con molta frivolita si & discusse,il Cristo sia mai esistito. E sempre, con grott
sca mancanza di conoscenza della quistione — maroéonda erudizione — vengono di bel nuovo
enumerate le diverse saghe e i diversi miti perodinare, che qua e 1a, gia esistevano le scene che
si ritrovano nei Vangeli. Ai nostri tempi non serdgnostrare agli uomini il vero contenuto della
quistione, sebbene lo stato di fatto caratterizs&tden noto a coloro che conoscono queste cose. E
cosi pero che si sviluppano dei movimenti spirit@alnostri tempi! Si sviluppano veramente in
modo grottesco!

Non avrei veramente parlato di tutto questo, se ¢iasi trovasse continuamente esposti a far
fronte ad obbiezioni, che vengono sollevate datquesia quella parte e che sono apparentemente
ispirate da profonda erudizione, in contrasto aiqipii e ai fatti enunciati dalla scienza delloi$p
to.

Cio che qui ho descritto e la verita. E le desonziche provengono dai Misteri devono tornare
ad affacciarsi a noi nei Vangeli, poiché questilappo il segreto dell'iniziazione a una Individua-
litd affatto diversa, e vogliono appunto dimostrasedete, cio che prima si compiva nei Misteri con
I'attutimento della coscienza, qui invece si € carfpcome qualcosa di speciale, percheé un Essere-
lo, senzaattutimento della coscienza dell'lo, doveva attraare questi processi, che prima veniva-
no compiuti nei Misteri! — Non ci si deve dunqueraendgliare, quando si dice, che non vi &€ quasi
niente nei Vangeli che gia prima non fosse! Mates& in modo, che riguardo a tutto cio che pre-
cede si sarebbe potuto dire: Si, 'uomo deve sakieRegni dei Cieli. Non era ancora disceso fino
all'lo, cio che si chiama i Regni dei Cieli. Questaappunto la novita essenziale, cioe, che quello
che poteva prima venire sperimentato in altre magisoltanto per mezzo dell’attutimento dell’lo,
poteva invece ora essere sperimentato in MalcklitRegno, con completa conservazione dell’lo!
— Il Cristo Gesu, percio, dopo aver sperimentatellquche nel Vangelo di Matteo ci vien descritto
come Tentazione, diventa il predicatore Regno Che cosa aveva Egli veramente da dire? Aveva
da dire: «Cio che prima 'uomo conseguiva attuteth@oio lo, e riempiendosi di altre entita, potra
venire ora conseguito con la conservazione di quest Questo dunque e I'essenziale, che egli di-
ce: cio che prima veniva conseguito in modo divepsdra ora venir conseguito conservando inte-
gro I'lo. Percio non bastava che gli eventi delfiazione venissero riprodotti nella vita del Coist
ma era essenziale che anche nella «Predica debRegnisse detto: Tutto cio che é stato promesso
a coloro, che venivano prima nei Misteri 0 accogi® gl'insegnamenti dei Misteri, spetta ora a
coloro che in sé sperimentano I'entita dell’lo faesperimentano nel modo che il Cristo ci ha pro-
spettato con la propria vita.

Tutto, dunque, anche cio che riguarda l'insegnametdve essere ripetuto. Non dobbiamo pero
meravigliarci, che in confronto degli antichi insegnenti sorga appunto questa differenza che,
cioé, vien detto: «quanto prinmen poteva venir conseguito con I'lo, pud ora essemseguito
dentro all'lo». Supponiamo che il Cristo volesse far notarelara@ cui desiderava rivelare, questa
grande verita, che prima gli uomini, secondo; géignamenti penetrati fino a loro dai Misteri, al-
zavano sempre lo sguardo al Regno dei Cieli e dim@v«da li puo scendere — senza pero penetrare
nel nostro lo — cio che ci rende beati!» Sarebbstllora necessario, che il Cristo avesse conser-
vato ci0 che prima era state detto del divino Fétddre dell’'esistenza — perché a quello ci si pote-
va elevare con I'lo attutito — e avesse modificatttanto le sfumature di cui appunto e quistione.
Egli avrebbe, per esempio, dovuto parlare cosi:nkragrima si € detto: dovete alzare lo sguardo ai
Regni, al divino Fonte-Padre dell’esistenza, e tiapeche Egli risplenda giu dai Regni dei Cieli,

78



ora si potra dire: non soltanto Egli risplende gjitdi noi, ma cio che lassu si vuole, deve perestrar
nella piu profonda natura-lo del’'uomo, ed essireuesta, pure voluto».

Vogliamo supporre che tutte le singole frasi latire Nostrogia prima esistessero e che occor-
resse questa sola modificazione: «Prima si alzaxggliardo all’antico Spirito-Padre divino in mo-
do che tutto cio che € 13, restasse conservat@aelgsse giu nel nostro regno terrestre. Ora pero» —
il Cristo avrebbe dovuto dire — «questo Regno déiseendere sulla Terra stessa dove ¢ l'lo; e la
Volonta che si compie in alto deve compiersi amahiéa Terra!» Quale sara la conseguenza di un
tale fatto? La conseguenza sara, che chi guardangiamente e sente le sfumature sottili di cui si
tratta, non si meravigliera affatto che le frasi Badre Nostro gia esistessero negli antichi tempi.
L’'uomo superficiale pero non osservera queste sfuraalelicate, perche per lui non hanno impor-
tanza. Del significato del cristianesimo non s'iatsa — perché non lo capisce! E quando ritrova
guelle parole negli antichi tempi, egli dira: «Eagmgpunto, gli Evangelisti scrivono del Padre No-
stro. Ma questo gia esisteval», e non essendo ealasservare le sfumature che qui hanno impor-
tanza, dira: «Il Padre Nostro esisteva gia da gsinMda ora osservate la grande differenza fra la
comprensione&eradelle scritture e I'osservazione superficiale. €@ importa si €, che quando si
osservano le nuove sfumature si applichino allantL’'uomo superficiale pero, il quale non osser-
va queste sfumature, constatera che il Padre Noiséra gia da prima.

Questi fatti vanno sperimentati come episodi, meooe qui esporli, perché gli antroposofi de-
vono trovarsi in condizione di far fronte oggidiedudizione da dilettanti, che ci viene opposta e
che s’incanala e circola per centinaia di giorealiiene accolta dal pubblico come «scienza». — A
proposito del Padre Nostro vorrei dire: «vi e skffettivamente un uomo, il quale si é divertito a
raccogliere da tutti i possibili documenti delletieine epoche, da tutti i possibili passi del Talmud
delle frasi, da cui risulta qualcosa di simile Badre Nostro»; notate bene, pero, che cid cheauest
erudito ha messo insieme, non si trovava cosi aoabdiin nessun scritto al di fuori dei Vangeli;
erano singole frasi sparse per varii scritti. -sBe&lesse volgere questo sistema nel grottesgm-si
trebbe dire, che le prime frasi del «Faust» di Geetono state pure da lui combinate a quel modo!
E questo si potrebbe anche forse dimostrare,: dacehe vi fu nel 17° secolo uno studente riprova-
to negli esami che disse a suo padre: «ahi! quamtstudiato diritto e con quanta fatica». E un al-
tro, riprovato in medicina, avrebbe detto ugualreerahi! quanto ho studiato medicina e con quan-
ta fatica!» E da questo Goethe avrebbe combinagpoinee frasi del «Faust». Questo € un parados-
so0. Ma come principio e come metodo e proprio iles#mo di quello che ci vien presentato nella
critica dei Vangeli.

Cosi racimolate si trovano le seguenti frasi, @)edquali, come ho detto prima dovrebbe risul-
tare il Padre Nostro.

Il <Padre Nostro, che sei ne Cielo; oh Signoretrod3io, sia benedetto il tuo nome, e sia glori-
ficata in alto la memoria tua nel Cielo e cosi anghi giu sulla Terra. Lascia che il tuo Regno do-
mini su di noi ora e in eterno. Gli uomini santgti@ntichi tempi dicevano: rimetti e perdona ditut
gli uomini cio che essi mi hanno fatto. E non irdun Tentazioni. Ma liberaci dal male. Perche il
Regno dei Cieli e tuo e tu devi dominare nello sgtee sempre ed eternamente.

Queste sono frasi, combinate nel modo appunto ittesercioe il «<Padre Nostro», € messo in-
sieme, vi manca soltanto la sfumatura importarite,azcorreva vi entrasse, se doveva venir indica-
to il grande significato dell’Avvento del Cristo.dtiesta sfumatura consiste nel fatto, che in nessu-
na frase sta detto, che il Regno debba discend&aletto: «Lascia che il tuo Regno domini su di
noi ora e in eterno». Ma non sta dettgerga il tuo Regne Questo e I'essenziale. Ma 'uomo su-
perficiale non l'osserva. E sebbene queste frasiosstate raccolte non da una sola, ma da molte bi-
blioteche, non si trova in esse affatto cio digiuratta nel «Padre Nostro»: La tua Volonta sitafa
siccome in Cielo, cosi ifierra. Questo significa che essa penetra nell’lo. Vedatese I'esaminate
anche soltanto scientificamente dall’esterioralifterenza fra una ricerca superficiale e una daer
veramente coscienziosa; che tien conto di tutdirtipolari. E questa ricerca veramente coscienziosa

2 JoHN M. ROBERTSON« Miti Evangelick Jena, Diedrich 1910.
79



vi € — purché si voglia un poco approfondire. -hWiletto queste frasi da un libro — le ho letteekh b

la posta da un libro stampato; perché questo ([Rabertson kmiti evangelich) & stato ora tradot-

to anche in tedesco, come una specie di Vangelemogdper metterlo alla portata di tutti; colui
che ha tenuto tante conferenze sulla quistioneesel Gia 0 no vissuto, (3) ha dovuto pero ancora
leggerlo in inglese. Ma e diventato presto celeboemai € anche tradotto in tedesco, perche la gen-
te non sia costretta a leggerlo in inglese. — Ebgtassibile che un professore, di una scuola supe-
riore tedesca, andasse facendo conferenze suiic@, se Gesu sia vissuto, e sulla base dei fatti
appunto caratterizzati desse la risposta: Nessoangento ci fa ritenere che sia vero quello che di-
cono le tradizioni e che tale Personalitd — os&8aUG- sia vissuta. — Fra i libri eccellenti alleégat
appoggio, € citato anche questo libro del Robertstanperché serva di difesa agli antroposofi sia
detto: da questo libro, da questa ricerca storggaldcumenti del nuovo Testamento, potrete impa-
rare anche molte altre cose. Vorrei comunicanproposito anche un particolare specialmente ca-
ratteristico.

Quel libro vuol dimostrare, che non soltanto neigpael Talmud si possono, per cosi dire, indi-
care dei precedenti del Padre Nostro, ma che tdmandietro nei millenni alle tradizioni dei tempi
primordiali, si potrebbero ritrovare sempre e owmngei precedenti del Padre Nostro. E nella pagi-
na immediatamente dopo vien detto (poiche si tditthmostrare che il Padre Nostro € una combi-
nazione di qualcosa che gia prima esisteva, e cheacorreva vi fosse un Cristo per recitare quel-
la preghiera alla gente) che vi & una preghietangua caldea, scoperta su delle tavolette, inscui
fa appello all'antico Dio babilonese Merodach, #adquale vengono citate le seguenti frasi, che vi
prego di ascoltare attentamente.

Nota: Nel Giornale della Societa Artistica Reale. @891 il Sig. T. G. Pinches pubblicava, per
la prima volta, la traduzione di una tavoletta srtgp in Sippara nellanno 1882 in cui in
un’invocazione a Merodach si trova il seguente @as€he I'abbondanza del mondo possa scende-
re nel tuo centro (la tua citta); che la tua leggesa essere adempiuta in tutto I'avvenire... Ghe |
Spirito malvagio possa dimorare al di fuori di te».

E lo scienziato, al quale questo passo ha fattia tampressione, vi aggiunse: «Abbiamo dunque
qui delle norme di preghiera, che stanno a parPdelre Nostro e che risalgono forse a 4000 anni
prima del Cristo!»

Ditemi ora se ragionevolmente si possa trovarenaigia fra il Padre Nostro e quelle frasi!
Nondimeno queste frasi valgono per quello scienztatme norme di preghiere, dalle quali il Padre
Nostro é stato semplicemente copiato. E queste @ms@ano oggidi come vere ricerche in questo
campo.

Vi & anche un’altra ragione per cui si puo parlkdirguesto fra gli antroposofi, perche gli antro-
posofi devono anche poter tranquillizzare la p@poscienza; e questa potrebbe sentirsi tormenta-
ta, quando sente ripetere: che la ricerca estehiareerificato questo o quel fatto! — o se legge ne
giornali o nelle riviste: «é stata scoperta ord&|a una tavoletta, e dalla lettura di questa @tas
to, che il Padre Nostro esisteva gia quattromilai @nma del Cristo». Quando si afferma questo,
sarebbe necessario chiedere su quale base questaaaione sia fondata? E ho voluto dimostrare
appunto, quali sono le basi sulle quali si fondaggi queste affermazioni, quando si dice, che esse
sono state «verificate scientificamente». Esenffatis’incontrano a ogni pié sospinto ed & bene
che gli antroposofi conoscano il tarlo nascostotrdiealle obbiezioni cosi spesso opposte
all’antroposofia. Ma andiamo avanti.

Cio che importa si €, che il Cristo Gesu ha inaatguun’evoluzione dellumanita basata sull’lo,
sulla completa conservazione dell’'lo. Egli ha faiad&lL’'iniziazione dell'lo», I'ha inaugurata. Allo-
ra potremo dire che questo lo é I'essenziale,ntroedel complesso dell’entita umana; che nell’'lo
converge, in certo modo, tutto cio che oggidi e&ursatimana, e che tutto quello che é venuto nel
mondo per questo lo, per mezzo dell’Avvento debtripuo anche aver presa su tutte le altre parti,
gli altri arti della natura umana. Questo perourgmente, dovra verificarsi in un modo del tutto

3 Pr. Dr. Arturo Drews.

80



speciale — e in conformita dell’evoluzione dell’umta. — Cid che possiamo evolvere risulta evi-
dente da queste conferenze. La conoscenza umamaoddb fisico-sensibile circostante, non sol-
tanto per mezzo dei sensi, bensi anche per meHdiotdietto che € collegato al cervello, in verit
esiste completamente soltanto dall’epoca, che cb poecede I'’Avvento del Cristo. Per quello che
'uomo riconosce con l'intelletto, che é collegatbcervello, vi era prima sempre una specie di
chiaroveggenza; cioe, gli uomini partecipavano elaroveggenza. Che cosi fosse, gia lo sapete
dalle mie conferenze sui primi tempi dell'evoluzoatiantea. Ma quel determinato grado di chiaro-
veggenza, che nei primi tempi dell’evoluzione ptiatdea ancora era molto diffuso, ando lenta-
mente e gradatamente diminuendo. Ancora all’'epet&idvento del Cristo vi erano molti uomini,

i quali, negli stati intermedii fra sonno e vegl@tevano guardare nel mondo spirituale; in quei
speciali stati intermedii essi potevano partecighmaondo spirituale. Una siffatta partecipaziohe a
mondo spirituale non andava soltanto unita perdnité in generale con il fatto, che un uomo dota-
to di un grado inferiore di chiaroveggenza poteisza sé stesso io so bene che dietro a ogni mani-
festazione fisico-sensibile vi € una spiritualpgarche la vedo. No. Questa partecipazione al mondo
spirituale andava unita anche con qualcosa d’dlmanatura dell’'uomo delle antiche epoche era ta-
le, che lo si poteva facilmente rendere partecglerbndo spirituale. Oggidi e relativamente molto
difficile percorrere un’evoluzione esoterica in semgiusto, in modo che 'uomo possa arrivare alla
chiaroveggenza. Come un ultimo residuo, come rétagggli antichi tempi, la chiaroveggenza si
affaccia oggi come sonnambulismo ecc. Questi si@ti possono perd oggidi essere considerati
come regolari. Negli antichi tempi pero erano statimali e potevano venire intensificati per mez-
zo di determinati processi esercitati sulla natureana. Quando la natura umana veniva elevata alla
vita nel mondo spirituale, questo fatto era accamnpto anche da altre conseguenze. Oggidi, in cui
non ci si regola secondo cio che e storico, suctoede, che si giudica di cio che deve essere sto-
rico a seconda di cid che si crede; ma per quaggd mossa essere messo in dubbio, nondimeno —
ancora ai tempi del Cristo — potevano effettugnsr,es., delle guarigioni, facendo diventare 'uomo
chiaroveggente. All'epoca attuale, in cui 'uomdigceso piu profondamente sul piano fisico, que-
sto non é piu possibile. A quei tempi pero erafpitile aver presa sull'anima, in modo che per
mezzo di speciali processi, essa potesse essarel@soveggente e vivere nel mondo spirituale; e
poiché il mondo spirituale € un mondo risanatoneamda forza risanatrice fin dentro nel mondo fi-
sico, vi era cosi una possibilita d’iniziare dedlgarigioni. Supponiamo per esempio, che qualcuno
fosse malato; s’iniziavano le pratiche, perché pgtesse guardare nel mondo spirituale. E quando
le correnti del mondo spirituale affluivano su wii lle correnti che scorrevano nel suo essere erano
correnti risanatrici. Le guarigioni, generalmergegno pratiche di questo genere. Cio che oggi vien
descritto come «guarigione del Tempio» non é cheelativo dilettantismo. Tutto € in evoluzione e
le anime, da quegli antichi tempi, sono progreda#a chiaroveggenza all@on chiaroveggenza.
Anticamente pero lo stato chiaroveggente dell’'ugroteva venire cosi intensificato, che delle forze
risanatrici scorressero dalla sfera spirituale eak mondo fisico, di guisa che per determinate ma
lattie 'uomo poteva venir guarito dallo Spiritoereid non dobbiamo tanto meravigliarci quando i
Vangeli raccontano, che ormai, per virtu dell’Avteidel Cristo, sono giunti i tempi, in cui posso-
no elevarsi al mondo spirituale non soltanto coldie hanno I'antica chiaroveggenza, bensi anche
coloro, che per conseguenza dell’evoluzione delfinita, I’hanno perduta.

Si potrebbe dire: Guardiamo indietro negli antigmpi; allora gli uomini partecipavano alla vi-
sione del mondo spirituale, la pienezza del morpletgale si manifestava loro nell’antica chiaro-
veggenza. Ora pero sono diventati poveri di spimendicanti di Spirito, coloro, i quali col pro-
gresso dell’evoluzione non possono piu guardarenoeido spirituale. Ma per il fatto che il Cristo
ha portato nel mondo il segreto, che le forze dsgriR dei Cieli possono affluire nell'lo — anche
nell’lo per il piano fisico-sensibile — per quedaito possono sperimentare ormai lo Spirito in se
stessi e diventareeatie felici anche coloro; i quali hanno perduto liaatchiaroveggenza e con es-
sa la pienezza del mondo spirituale! Percio potérygonunciata la grande massima: Beati d’ora in
poi saranno non soltanto coloro che sono ricclspitito per I'antica chiaroveggenza, bensi anche

81



coloro che son@overi e mendicantili Spirito; perche nel loro lo, quando € stata laperta la via
del Cristo, affluisce cio che possiamo chiamareg dei Cieli.

Negli antichi tempi, dunque, I'organismo fisico tiagpmini permetteva che perfino nello stato
normale potesse parzialmente effettuarsi 'usa#iathima, di guisa che 'uomo, potendo cosi usci-
re dal suo corpo fisico, diventava chiaroveggentiventava un ricco di Spirito. Per effetto della
condensazione del corpo fisico, la quale indubbrdgemaon & anatomicamente dimostrabile, 'uomo
non ha piu potuto diventare ricco nel Regno deliCse si volesse ora descrivere questo stato, si
dovrebbe dire: 'uomo € diventato un povero, un di@mte di Spirito; man se stessgoer mezzo
di cio che il Cristo ha apportato, egli puo sperntaee i Regni dei Cieli. Questo e cio che si potreb
be descrivere riguardo ai processi del corpo fisico

Se si volesse ora descrivere ci0 che si svolseuatimente nei riguardi dell’lo-uomo, si do-
vrebbe dimostrare come ogni singolo arto della naatumana potrebbe venire in se beatificato in
nuova guisa. Nelle parole: «Beati i mendicanti giri®, perché in se stessi troveranno il Regno dei
Cieli'» la nuova verita € espressa per il cofiso. Per ilcorpo etericosi potrebbe esprimere nel
seguente modo: nel corpo eterico vi € il princigal dolore. Un essere vivente, pure avendo un
corpo astrale, puo soffrire soltanto per guassiual corpo eterico. La sede del dolore va cercdta ne
corpo eterico. Questo voi potrete dedurre dalleeveonferenze. Se si volesse esprimere nei riguar-
di della nuova verita cio che in fatto di elemeatwativo scaturiva anticamente dal mondo spiritua-
le, cido che concerne il corpo eterico, si potretlse: non e piu possibile di consolare coloro che
soffrono nel corpo eterico facendoli semplicemarsgeire fuori di loro stessi ed entrare in rapporto
col mondo spirituale; se invece essi entrano otainuovo rapporto con il mondo, € proprio dentro
seé stessi che possono trovare consolazione, pera@dorza nuova e stata portata dal Cristo nel
corpo eterico. La nuova verita dunque per il cafayico dovrebbe essere espressa cosi: i sofferenti
non possono ormai piu diventare beati con il s@ogbrare nel mondo spirituale e col lasciare con-
vergere su di loro, in stato di chiaroveggenzaoenti del mondo spirituale; sibbene, col dirgger
la loro vita verso il Cristo, essi si riempiono ldatuova verita, e sperimentano in se stessi laaon
lazione per ogni dolore!

Che cosa doveva dirsi nei riguardi @erpo astral® — Quando 'uomo anticamente voleva re-
primere le emozioni, le passioni e gli egoismi sl@b corpo astrale, alzava lo sguardo alle regioni
superiori e invocava forza dai Regni dei Cielipedl veniva sottoposto a delle pratiche, che repri-
mevano gl'istinti nocivi del suo corpo astrale. @ex0 era venuto il tempo, in cui 'uomo, per ope-
ra del Cristo, doveva ricevere nel suo lo stesdorlea di frenare e di domare le passioni e le emo-
zioni del suo corpo astrale. La nuova verita, mgilardi del corpo astrale, doveva percio essere
espressa nel seguente modo: «Beati coloro chersansueti per mezzo di se stessi, per mezzo del-
la forza dell’'lo; perché saranno coloro che ereditao il Regno della Terra!» — E profondo il signi-
ficato di questo terzo versetto delle Beatitudierificatelo con le cognizioni acquistate per mezzo
della scienza dello Spirito. — Il corpo astralel'demo é stato inserito nell’entita umana durante
'antica esistenza lunare. Le entita che hannoiataio influenza sugli uomini, cioe le entita lecif
riche, si sono anche insediate particolarmentecaglo astrale. Per causa di cio 'uomo non puod
raggiungere fin dall'inizio la meta terrestre sua @levata. Le entita luciferiche — come sappiamo —
sono rimaste indietro al grado lunare, e impediraliaomo di evolversi e di progredire in modo
giusto sulla Terra, Ormai, pero, che il Cristo disceso sulla Terra, che I'lo poteva essere impre-
gnato dalla forza-Cristo, 'uomo poteva veramentadurre a effetto il Principio della Terra, in
guanto trovava in se stesso la forza di frenazerho astrale e di scacciarne le influenze luafezi
Percio si poté dire ora: Colui che frena il sugpooastrale, che diventa forte, di guisa che non puo
andare in collera, senza che il suo lo sia presehteé «equanime» e forte nella propria integorit
per frenare il corpo astrale, conseguira certamiémencipio dell’evoluzione terrestre! Il terzew
setto delle Beatitudini € cosi formulato in modioe uO venire compreso per mezzo della scienza
dello Spirito.

Come arrivera 'uomo ad elevare e a rendere bdatalgi arti del suo essere per mezzo
dell'essenza-Cristo che dimora in lui? Vi arrivegaando I'elemento anima verra seriamente e de-

82



gnamente pervaso dalla forza dell’'lo, quanto IGekiinento fisico. Per I'anima senziente potremo
dire: L'uomo, se vuole gradatamente sperimentargiil Cristo, deve arrivare a sentire nella sua
anima senziente uno stimolo, come quello sentitosoientemente dal suo corpo, e a cui si da di
solito il nome di fame e sete. Egli deve esseretagsdi anima, come il suo corpo e affamato e as-
setato di cibo e di bevanda. Cid a cui 'uomo, yietl della forza-Cristo che dimora in lui, puo
giungere in questo modo, veniva indicato nel vexahiie nel suo piu ampio significato, cosete

di giustizig e quando lI'uomo si riempie I'anima senzienteaé&rza-Cristo, egli puo arrivare a tro-
vare in sé stesso la possibilita di soddisfaresallsete di giustizia.

E particolarmente mirabile il quinto versetto ddleatitudini; ed & naturale che lo sia, poiché es-
so deve offrirci qualcosa di affatto speciale; defexirsi all’anima razionale o affettiva umanar-O
bene, chi ha studiato, sa cio che sta detto nelibrio «Scienza Occulta» o nell’altro «Teosofia»; e
cio che del resto da anni e stato ripetuto nellfeev@nferenze, ossia, che i tre arti dell’'animaaum
na: anima senziente, anima razionale o affettiaaima cosciente vengono tenuti insieme dall’lo.
Ognuno sa che nell'anima senziente I'lo esisterin gtato ottuso, ma che esso scaturisce fuori
nell'anima razionale o affettiva e che soltanto pietu di questo fatto 'uomo diventa completa-
mente uomo. Mentre per gli arti inferiori — perfiper 'anima senziente — 'uomo &€ dominato da
forze spirituali divine, egli diventa un essereiunduale nell’anima razionale; in questa risplende
I'lo. Nei riguardi dell’anima razionale o affettivguando essa ha acquistato la forza-Cristo, cenvie
ne dunque parlare in certo modo diversamente da cdrparla degli arti inferiori. Negli arti infe-
riori 'uomo si mette in rapporto con determinatgii@ divine, le quali agiscono negli arti infeiior
nel corpo fisico, nel corpo eterico, nel corpo astie anche nell’anima senziente; e cido che 'uomo
sviluppa in essi in fatto di qualita ecc. vieneua solta ricondotta su a queste entita divine. cbieé
'uomo sviluppa pero nell’anima razionale o affedti quando essa evolve la qualita del Cristo, do-
vra essere sopratutto una qualithana Quando 'uomo comincia da sé a scoprire I'aniamana-
le, egli diventa per mezzo di questa sempre memendiente dalle forze divino-spirituali
dell’ambiente circostante. Questa € dunque qualcbsasi riferisce al’'uomo stesso. L'uomo per-
cio, quando accoglie la forza-Cristo, puo evolveef’anima razionale quelle qualita, che passano
da pari a pari, che non vengono implorate comempmnsa dal Cielo, ma che ormai ritornano sem-
pre a una medesima entita, che € 'uomo. Dobbianmuge intuire, per cosi dire, che cio che af-
fluisce dalle qualita dell’anima razionale e talbe qualcosa di simile rifluisce a sua volta veiso
noi. Il quinto versetto delle Beatitudini ci indicairabilmente appunto questa qualita. Esso € diffe-
rente da tutti gli altri — e sebbene le traduzioan siano specialmente buone, non potevano pero
nascondere questo fatto. Quel versetto dice: «B@aisericordiosi perche guesti troveranno mise-
ricordia». Cio che affluisce, rifluisce di ritorroe difatti cosi deve essere, se € compreso ngbsen
della scienza dello Spirito.

Il versetto successivo invece si riferisce all’aainosciente, a qualcosa nell’'uomo in cui I'lo gia
e completamente espresso e in cui 'uomo tornaliee Sa modo nuovo. Sappiamo, che proprio
all’epoca in cui il Cristo € comparso, I'anima r@zale o affettiva era appunto arrivata a manifestar
si. Ora stiamo nell’epoca in cui 'anima coscied&ye manifestarsi, e in cui 'uomo risale di nuovo
nel mondo spirituale. Mentre 'uomo diventa anzautosciente di sé stesso e il suo Se risplende
cosciente nellAnima razionale o affettiva, eglilgsgpa nell’anima cosciente appieno il suo lo, il
guale risale ormai di nuovo nel mondo spiritualelomo che accoglie in sé la Forza-Cristo, se ri-
versa il suo lo nell'anima cosciente e in quellisstio veramente sperimenta, arrivera per questa
via al suo Dio. Quando egli sperimenta il Cristd $u0 lo e lo porta su seco nell’anima cosciente,
arrivera cosi al suo Dio. — Orbene, e stato déteol'espressione dell’lo nel corpo fisico € il saag
che ha il proprio centro nel cuore. Conformement®al sesto versetto doveva esprimere, che l'lo,
per mezzo della qualita che conferisce al sangalecaore, puo diventare partecipe della Divinita.
Come dice il versetto? «Beati coloro che hannaidre puro; perché questi vedranno Dio!» Questa
non e veramente una traduzione specialmente bnwaaerve al nostro scopo. — La scienza dello
Spirito risplende dunque nell'intiero insieme diegte mirabili sentenze, che il Cristo Gesu comu-
nica ai suoi discepoli piu intimi, dopo che Eglifesistito alla Tentazione.

83



Le frasi che seguono si riferiscono allo svilupgdi’'domo negli arti superiori della sua entita al-
lo sviluppo della Personalita Spirituale, dello r18piVitale e dellUomo-Spirito. Esse accennano
percio soltanto a quello che 'uomo sperimentelfiawenire, e che ora alcuni eletti soltanto pos-
sono sperimentare. Il versetto successivo si siferpercio alla Personalita spirituale: «Beati i@olo
i quali si attirano la Personalita spirituale copmemo arto spirituale; perche saranno chiamati figl
di Dio». Il primo arto della Trinita superiore éagbenetrato in loro. Essi hanno accolto il Dio,ason
diventati espressioni esteriori della Divinita. vta(perd € specialmente espresso, che soltanto gl
eletti potranno arrivare a questo, coloro i quatnprendono appieno cio che I'avvenire deve appor-
tare alla totalitd. Cio che gli uomini dell'avvemipossono chiamare «il completo accoglimento del
Cristo nella loro interiorita» esiste per i singeletti. Ma poiche si tratta di singoli eletti, glitri
non li possono comprendere, e ne risulta che cdeti, €ssi sono anche perseguitati. Percio nei ri-
guardi di coloro che si perseguitano attualmentaecgingoli rappresentanti di un avvenire, vien
detto il versetto: «Beati quei che soffrono perzémi per amore della giustizia, perche in se trova
no i Regni dei Cieli». — E I'ultimo versetto vied&etto particolarmente soltanto ai discepoli it i
timi: € cio che si riferisce al nono arto dell’'uoyradl’'Uomo-Spirito: «Beati siete voi quando gli
uomini vi malediranno e vi perseguiteranno per aaug».

Cosi in questi mirabili versetti, che si riferiscoai nove arti della natura umana, vien mostrato
come I'lo, quando diventa un lo-Cristo, si plasrai diversi arti della natura umana e Ii beatifichi.
Grandiosamente e maestosamente i versetti, dogaetea della Tentazione nel Vangelo di Matteo,
esprimono I'azione della Forza-Cristo sui nove defi’'uomo anzitutto nell’epoca attuale, e poi nel
prossimo avvenire, in cui verranno chiamati andéigdi di Dio coloro, — ve ne sono soltanto dei
singoli esemplari privilegiati — nei quali la Pensdita Spirituale risplende gia oggi, anticipatamen
te. E questo & per I'appunto 'ammirevole: I'esgiese precisa usata per i primi arti, che gia esi-
stono, e lo sfumarsi verso I'indeterminato dediinoil versetti, che valgano per il lontano avvenire.

Chi volesse ricercare negli antichi scritti deisedti somiglianti e da quelli deducesse, che gli
Evangelisti hanno forse combinato e messo insiemestgversetti, agirebbe di nuovo in modo mol-
to superficiale; tanto piu se queste ricerche \semgs fatte senza sapere veramente di che si tratta;
perche questo € appunto cio che occorre dire: shievanno applicati alla natura-lo pervasa dal
Cristo! Allora chi non si accorge della meravighostensificazione della parte essenziale di quei
versetti, ed e questo appunto che importa, potrdisbecome segue: basta sfogliare il libro gia-cita
to e, alcune pagine piu innanzi, si trova, in upitcdo intitolato «Le Beatitudini», un accenno a un
«Enochy», il quale non e quello generalmente contsce in quel capitolo vengono anche citate
nove «Beatitudini». L’autore si vanta specialmetgéfatto, che questo documento data dall’inizio
dell’era cristiana, ed egli ritiene, che il docurteenosi importante da noi appunto descritto, possa
essere stato copiato dalle seguenti nove BeatitddihiEnoch slavo».

1. — Beato € colui che ha timore del Nome del Sigmeocontinuamente serve al suo cospetto ecc.

2. — Beato e colui il quale giudica imparzialmemien per desiderio di ricompensa, ma per amo-
re della giustizia e non aspettandosi niente; agaitera in avvenire di essere rettamente giuaicat

3. — Beato é colui il quale riveste I'indigenteaildsuo pane agli affamati.

4. — Beato e colui che giudica imparzialmente pmefdno e la vedova e che assiste coloro a cui
vien fatto torto.

5. — Beato € colui il quale si allontana dall’insta sentiero di questo vano mondo e segue la ret-
ta via che conduce alla vita eterna.

6. — Beato € colui che semina giustizia; egli rgtieca sette volte la messe.

7. — Beato € colui in cui vi € verita, perché datsuo vicino la verita.

8. — Beato é colui il quale ha amore sulle labbdaleezza nel cuore.

9. — Beato € colui il quale comprende ogni par@leSignore e glorifica il Signore Iddio ecc.

Queste sentenze sono belle, certamente. Ma sens&deoate nel loro insieme e nei riguardi di
cio che trattano, — cioe, 'enumerazione di alcomessime fondamentali che si possono dire per

84



ogni epoca, ma non proprio per un’epoca di repeniivoblgimento caratterizzato dall'introduzione
della Forza-lo, — allora, se nondimeno le voleteaganare alle «Beatitudini» del Vangelo di Mat-
teo, vi troverete nel punto di vista esteriore dioco, i quali vogliono paragonare le religioni
dell'umanita in modo esteriore. Quando essi trovamalcosa che somiglia, affermano subito che e
identico — e non tengono conto di cido che veramenp®rta. Ma quando si sa di che si tratta, si puo
osservare che nell’evoluzione dell’'umanita vi épagresso, perche 'umanita si eleva di gradino
in gradino, e 'uomo non rinasce un millennio padi in un corpo fisico per sperimentare le mede-
sime vicende, che egli gia ha sperimentate, sibpensperimentare quel progresso che 'umanita
ha conseguito nel frattempo. Questo e il significaella Storia E questo e il significato
dell’'evoluzione dellumanita. Di questo significatella Storia e dell’evoluzione dellumanita il

Vangelo di Matteo parla in tutte le sue pagine!

85



Conferenza X

Nelle ultime conferenze é stato dimostrato, cheCiisto Gesu doveva significare per
I'evoluzione dell’'umanita il graduale equipaggiartedelle forze dell’lo umano, per cui queste po-
tessero venir dotate di quelle capacita, che 'ugoiva acquistare negli antichi Misteri soltanto
per mezzo di una specie di attutimento del sudlee vogliamo di nuovo ricordare quello che sul
proposito e stato esposto, possiamo dire: in tetdmtiche iniziazioni vi era la possibilita di edesi
al mondo spirituale, in cido che abbiamo caratteiazome i Regni dei Cieli. Ma per causa delle
singolarita, delle peculiarita dell’evoluzione aatiprecristiana dell’'umanita non era possibileadi s
lire nei Regni dei Cieli in modo che I'lo, I'efféfa entita-lo umana, potesse rimanere nelkde-
simacondizione, in cui essa si trova di fronte al pidisico-sensibile Distinguiamo dunque queste
due disposizioni dell'anima umana. Una € quellpak&zione, che 'uomo normale attuale conosce
dal momento che si desta fino a quello che si addota, e in cui con il suo lo percepisce gli og-
getti del piano fisico-sensibile; vi & poi I'altda, seconda disposizione dell'anima, in cui quéste
attutito, in cui non esiste la chiara coscienzardsiffatto lo; ed € appunto mentre egli si trovava
guesta ultimadisposizione dell’anima, che 'uomo veniva elevaggli antichi misteri ai Regni dei
Cieli. I Regni dei Cieli, tanto nel senso dellagica del Precursore, di Giovanni il Battista, quant
nel senso della predica del Cristo Gesu stess@vamw venir portati giu, perché 'umanita potesse
ricevere I'impulso verso una ulteriore evoluzioper mezzo della quale, pur conservando la forza-
lo abituale, gli uomini potessero sperimentareitewde dei mondi superiori. Percio era naturale
che, per cosi dire, da tutti i relatori delle viderdel Cristo venissero esposte tutte le pratichi
diversi procedimenti che si verificavano negli ehtimisteri per gli iniziandi, ma che al contempo
venisse accennato: in tutto cio vi € una nuova afura, questa cioe, che non si tratta ormai piu del
la seconda delle due disposizioni dell’anima gieattarizzate, sibbene di quella in cuol’si con-
serva integro. Abbiamo anche caratterizzato ierigdesto punto di vista, le nove Beatitudini quale
principio del cosidetto Sermone del Monte. Potreanoora approfondire il contenuto attuale del
Vangelo di Matteo, cosi come esso, sebbene po@rachénte, & stato tradotto dall’aramaico in
greco. Ma perfino nella versione poco chiara defatgreco del Vangelo di Matteo, — anche nella
continuazione della Predica del Monte —, trasparsainque chiaramente l'indicazione di cio che
'uomo poteva sperimentare anticamente, merceutiatento dell’lo. Di guisa che come 'uomo
prima poteva dire: «quando io attutisco il mio Imento dell'lo. Di guisa che come 'uomo prima
prendero questo o quello di fondamentale», egligoioivece nell’avvenire comprendere, pur rima-
nendopresentdl suo lo. Certamente, queste cose si comprendeasmente soltanto quando si ap-
profondisce maggiormente cio che gia ho indicaitmg,dl modo come venivano adoperati gli anti-
chi nomi, le antiche denominazioni. Le antiche deim@azioni appunto non venivano scettesi
comeoggidi si usa sceglierle; bensi venivano scelte semprepmma conoscenza delfsenzialita
della cosa a cui si dava il nome. E dalle denomamaziel Sermone del Monte trasparisce appunto
chiaramente che il Cristo Gesu si sentiva comerilgtore della coscienza-lo a un grado piu alto di
quello antico, si sentiva portatore della coscielozehein s&€ medesimauo sperimentare i Regni
dei Cieli. Percio egli espone la differenza ai sdiscepoli: «Negli antichi tempi vi veniva detto:
Dai Regni dei Cieli tali o tali altri fatti vi vermpo rivelati. Da ora innanzi pero, purche lascize
lare il vostro lo, potrete sperimentarli in cio dheostrolo vi dice!» Questa é la ragione della con-
tinua ripetizione «lo ve lo dico!» Perché Gesu risi sentiva il rappresentante di quell’anima
umana, che si esplica nell’espressione: «lo loldiedo sono qui con la mia completa coscienza
dell'lo!» Non vanno considerate leggermente le [gaohe si trovano ripetute nella continuazione
del Sermone del Monte; cioe: «Ma io vi dico!» Essao la ripetizione dell’accenno a quel nuovo
impulso, che il Cristo Gesu ha posto nell’evolugatel’'umanita. Se leggete guestomodo la
continuazione del Sermone del Monte, sentireteegfieintendeva dire: «Fino ad ora non potevate
ricorrere al vostro lo; ora pero, per mezzo diai@ vi ho dato, potete gradatamente penetrare nei
Regni dei Cieli per mezzo della forza dell'interiar per mezzo della forza propria dell’lo!

86



L’intiero spirito della predica del Monte € compaaé dal nuovo impulso di egoita dell’'uomo. E
cosi pure il seguito, in cui si passa alle cosedgttarigioni.

Questeguarigioni, come € noto, rappresentano un soggetto di gdasdlissioni. E cio che viene
sopratutto discusso — come tutti sapete — e ldiguésdei miracoli. Vien detto appunto, per lo piu,
che si tratta del racconto mhiracoli. Ma esaminiamo piu da vicino la quistione dei mada leri gia
vi ho fatto osservare, che di fatto 'uomo attuatibeenon apprezza le modificazioni, le metamorfosi
verificatesi nell’entita umana nel corso dell’evahne, al loro giusto valore. Se non grossolana-
mente, ma in senso piu raffinato, paragonate upoctisico dell’'epoca in cui il Cristo Gesu € vissu-
to, o anche di un’epoca anteriore, a un corpodisituale, vi si palesera (cio potrebbe palesarsi i
dubbiamente soltanto alla ricerca occulta) unaesfiza notevole — una differenza, che non si puo
stabilire con mezzi anatomici, bensi per mezzaad@tkercaocculta E trovereste che il corpo fisico
e diventato piu denso, si € maggiormente condenesso era piu molle all’'epoca del Cristo-Gesu.
Alla vista, sopratutto, il corpo si presentava imdn, che quello che oggidi non si vede piu
nell'uomo, la presenza cioe nel corpo di alcunemeinate azioni delle forze che modellano ogni
corpo, si palesava a quell’epoca molto piu acceatnante (cio era visibile certo soltanto per uno
sguardo molto penetrante), di guisa che i musadiicamente emergevano chiaramente, e con
maggior risalto. Questa particolarita & andatsal®einte e gradatamente perduta. — E puerile la sto-
ria dell'arte quando critica gli antichi disegm, Gui, per esempio, le linee dei muscoli risaltaon
speciale rilievo, e attribuisce questo fatto aligsrazione e all'incapacita del disegnatore antico;
essa non sa che cio e basato sopra un’osservafiettesa, che era giusta per gli antichi tempi, ma
sarebbe errata per quelli attuali. Di questo fa#od non vogliamo occuparci, ci limiteremo ora a
dar maggior rilievo a cio che si riconnetteva coegji corpi umani formati cosi diversamente.

La forza dell'anima, la forza dello Spirito eseavid a quei tempi sul corpo fisico un’influenza
molto maggiore, per cosi dire piu rilevante, dilqehee non abbia esercitato piu tardi, quando it cor
po era diventato piu denso e I'anima aveva pererdlyto parte del suo potere sul corpo. A quegli
antichi tempi vi era dunque maggiore possibilit@gaarire per influenza dell’anima. L’anima aveva
molto piu potere, di guisa che quando I'ordinea®po veniva disturbato, essa poteva compenetra-
re questo corpo con le forze attive risanatricftér dal mondo spirituale, per ricondurlo per forza
propria all’armonia, all’'ordine. Questo potere talima sul corpo € andato gradatamente dimi-
nuendo. Cio dipende dal progressivo corso dell@iohe. Le guarigioni negli antichi tempi erano
percio effettuate per la maggior parte per mezzpracessi risanatosgpirituali. E coloro che pas-
ri, in quanto essi agivano sul corpo, esercitaadioio azione per il tramite dell’anima. Essi purif
cavano I'anima e la compenetravano di sentimemguisi e forze sane di volonta, per mezzo delle
influenze divino-spirituali che essi potevano esjule, sia nello stato abituale della percezisie
ca, sia nel cosidetto sonno del Tempio, o altro gpthe a quell’epoca pure altro non era che un
modo di trasferire 'uomo in uno stato di chiarogegza. Quando si considerano dunque le condi-
zioni di cultura di quell’epoca si puo assolutaneedire: che coloro che erano forti nell’'anima e po-
tevano fare appello a cio che essi stessi aveveraita, potevano allora esercitare una forte azione
sulllanima e comuesta a quell’epoca, anche sui corpi. Questa e la regpeer cui quegli uomini, i
guali allora erano in qualche modo compenetrasipitito, e di cui si sapeva che emanavano forze
risanatrici nell’ambiente circostante, venivanogughiamati «risanatori». E in ultima analisi do-
vrebbero essere chiamati risanatori non soltarderapeuti», ma anche gli «Esseni». Anzi dob-
biamo dir di piu: in uno speciale idioma dell’Asaateriore, di cui si servivano specialmeodéoro
dai quali il Cristianesimosi e sviluppato, la traduzione di quel che noaoremmo «risanatore
spirituale» e la parola Gesu. «Gesu» significalirma analisi «medico spirituale». Questa € una
traduzione discretamente giusta, sopratutto seliasa sul valore della parola come sentimento. E
guesto potra al contempo illuminarci anche su taiboche veniva sentito in tali nomi in un’epoca,
in cui il contenuto di un home veniva ancora sentiterchiamo di penetrare completamente nelle
condizioni di civilta di quell’epoca.

87



Un uomo che avesse parlato nel senso di quell’epaebbe detto: Vi sono uomini che possono
penetrare nei misteri, i quali con un determinatcrificio della coscienza del loro 1o possono met-
tersi in rapporto, nei misteri, con determinatezéoanimiche spirituali, le quali poi irradiano
sullambiente; e per mezzo di queste essi diventesamatori per quell’ambiente. — Supponiamo
che un uomo siffatto fosse diventato discepoloGiedto Gesu; egli avrebbe detto allora: «Abbiamo
sperimentato un fatto straordinario. Prima potewdinentare risanatori spirituali soltanto gli uomi-
ni, i quali per mezzo dell'attutimento della cosaa dell’lo avevano accolto le forze spirituali nei
misteri; ora pero abbiamo sperimentato un uomol@lediventato senza le pratiche dei misteri, e
con completa conservazione del suo lo!» Ma cioeckerprendente non é gia il fatto, che delle gua-
rigioni venissero effettuate. Non si sarebbe trowatfatto strano che nei capitoli del Vangelo di
Matteo si parlasse di un risanatore spiritualesg®ebbe detto: «Che vi é di strano nel fatto clet-qu
le persone possano guarire? Cio e naturale!» Hdegjoni citate non sarebbero affatto sembrate a
guell’epoca un miracolo speciale. Cio che e impuganvece si €, che lo scrittore del Vangelo di
Matteo racconti: «Questo € un uomo che ha portagdarza essenziale nuova nell’'umanig&che
per impulso del proprio locon il quale non si potevano prima operare guarigegli invece ha ef-
fettuato delle guarigioni, attirando per questellquerza, per mezzo della quale prima non si pote-
vano operare guarigioni». — Nei Vangeli viene dungaccontato qualcosa di affatto diverso da
guello che ordinariamente e stato inteso (speciatenda cio che piu tardi & stato inteso). Innume-
revoli; prove — anche storiche — possono venir #idqmer dimostrare che e esatto cio che la scienza
dello Spirito afferma da fonti occulte. Vogliamaase una sola prova.

Se cio che ora e stato detto e vero, anticamentendeveramente aver creduto, che, date delle
determinate premesse, i ciechi potessero veniitgpar influenza spirituale. Orbene, giustamente
si & accennato ad antiche immagini che rappresemfaalcosa di simile. Anche l'autore John Ro-
bertson, citato nella precedente conferenza, dloeyvi € a Roma un quadro che rappresenta Escu-
lapio dinanzi a due ciechi, e Robertson ne dedateraimente che cio rappresenta una guarigione,
e che questa sia stata poi adottata dagli scrdwriVangeli che I'hanno introdotta nelle descnizio
dei medesimi. Ma I'essenziale qui non é gia ildatthe quelle guarigioni spirituali siano miracolo-
se; bensi € essenziale il fatto, che il pittoreqieldro abbia voluto cosi dimostrare che «Escubapio
e uno di quegdli iniziati, i quali hanno acquisté&dorze risanatrici spirituali nei misteri, per nze
dell'attutimentodella coscienza dell'lo. Ma lo scrittore del Valwmdi Matteo invece ha voluto di-
re: Non é costhe le guarigioni venivano conseguite dal Crigdtmeva invece venir acquistato gra-
datamente dall'intiera umanitdd che come unicissimo impulso viveva nel Cristd)@ per forza
propria, doveva a poco a poco acquistare questisopGli uomini oggidi ancora non possono ac-
quistarlo, perche dovra penetrare nellumanitaasdt nell’avvenire. Ma cio che si é effettuato con
il Cristo all'inizio dell’era nostrgenetrera e gli uomini diventeranno capaci a poco a pocmali
nifestarlo. Cio succedegradatamenteE questoappunto che lo scrittore del Vangelo di Matteo ha
voluto descrivere con le sue guarigioni miracold®er virtu di conoscenza occulta mi &€ dunque
permesso di dire: lo scrittore del Vangelo di Matt®n voleva veramente descrivere nessun «mira-
colo», ma qualcosa di affatto naturale, di evideagh voleva soltanto descrivere che le guarigioni
venivano effettuate imodo nuovoCosi risultano i fatti, quando si espongono cerawoscienza
scientifica. Un profondo malinteso é invalso peqmioprio riguardo ai Vangeli.

Come dovrebbe ormai svolgersi coerentemente ibrao@

Abbiamo visto, che cido che si € compiuto nella W& Cristo Gesu per mezzo della cosidetta
Tentazione fu la discesa in tuffiei processi, che 'uomo sperimenta quando discendeongo fi-
sico e nel corpo eterico; abbiamo visto, che ladarthe emana dal corpo fisico e dal corpo eterico
divenne capace di operare nel modo come essa #fiestamelSermone del Monte come si mani-
festd pure nelle guarigioni dopo il Sermone. Irglta forza di questo Cristo Gesu agiva anche co-
me di solito agisce la forza di un iniziato nei taig agiin modo tale da attirare i discepoli. E il
Cristo doveva a sua volta attirare naturalmentsaapoli in modo tutto suo particolare.

Se si vuole dunque comprendela questo punto di vistéVangelo di Matteo, quando parla in
seguito di cio che viene dopo il Sermone del Mantiopo le guarigioni, € necessario servirci delle

88



cognizioni dei fatti occulti che ci siamo andateg@stando nel corso dell’anno. Occorre che
'uomo, quando deve veramente essere condottovats@ I'iniziazione sulla via dei mondi supe-
riori, arrivi a una specie di visione immaginatiauna visione che vive d'immaginazioni. Coloro
che attorniavano il Cristo dovevano ormai acquéstaon soltanto la capacita acoltarecio che
veniva dato in una comunicazione, in una manifést@&zcosi maestosa quale il Sermone del Mon-
te; non soltanto essi dovevapoender partea cio che veniva effettuato in fatto di guarigiqer
mezzo del Cristo Gesu stesso, ma la forza potémt@perava nel Cristo Gesu doveva gradatamen-
te trasferirsi negli amici e nei discepoli piu vicini. Anclipiestoviene descritto. Dapprima viene
esposto, come dopo la Tentazione, il Cristo Geaunscondizione di esporre gli antichi insegna-
menti con una nuova sfumatura, e di effettuarenteclae guarigioni per mezzo di un nuovo impul-
so.Dopo pero viene dimostrato, come Egli agisca in modovousui suoi discepoli — contpuella
forza al massimo grado in lui incorporata operisuoi discepoli. — Come viene dimostrato questo?
Viene dimostrato in modo, che per I'uomonricettivo cid che il Cristo espone debba appédete
da poter essere espresso anche con parole; paaaosa che sonaicettivi, che Egli stesso si
scelti e ha attirati, agisce in modo diverso. Agivadi essi in modo che dava loro delle immagina-
zioni, provocava il gradino immediatamente superidir conoscenza. Cio che emanava dal Cristo
poteva dunque agire in due modi diversi: su colre stavanal di fuori agiva in modo che essi
udivano le sugarole e con quelle accoglievano una specie di teorglj altri, i quali avevano spe-
rimentato la sua forza, e che Egli si era scedticpéspecialmentger virtu del loro Karma, poteva
trasmettere loro la sua forza, agiva in modo, dibe, sprigionava nella loro anima delle immagina-
zioni, delle cognizioni, le quali si riferivano im determinato modo a un gradino piu elevato nei
mondi superiori. Questo e detto nelle parole: glegori odono soltanto parabole, ciegpressioni
figurate per cio che succede nel mondo spirituale, «vad jpgendete cio che le parabole significa-
no — a voi e concesso intendere il linguaggio dheomduce nei mondi superiori». Questo non va
interpretato superficialmente, ma va compreso comascesa dei discepoli nei mondi superiori.
Ora vogliamo esaminatgene come discepoli potessero venir condotti nei mondieigri. In-
dubbiamente, per comprendere cio che ora sto diceratorre non soltant@scoltare ma occorre
anche della buona volonta impregnata di cio cleagmizioni spirituali scientifiche da voi acquista-
te possono avervi apportato. Vorrei condurvi corargzza a quello che il Vangelo di Matteo vera-
mente intende comunicare nelle descrizioni che@agu- Ricordiamoci di nuovo che l'iniziazione
ha due aspetti; uno € quello in cui 'uomo discenélecorpo fisico e nel corpo eterico, in cui impa-
ra dunque a conoscere la sua propria interiontaui vien condotto nelle forze che nell’'uomo stes-
SO sono creatrici; I'altro aspetto dell'iniziaziogdejuello in cui 'uomo vien condotto fuori nel mon
do spirituale, in cui egli si riversa nel Macrocasrrbene, sapete che questo € un processo che nei
riguardi dellarealta — non nei riguardi dellaoscienza- si compie ogni volta che I'uomo si addor-
menta. L'uomo estrae il suo corpo astrale e I'lbsie corpo eterico e da quello fisico e li riversa
nel mondo stellare, di guisa che egli assorbealii@lle forze dall'intiero mondo stellare — donbe i
nome di «corpo astrale». Cio che 'uomo puo acquesper mezzo di quel genere di iniziazione,
guando col corpo astrale e I'lo egli e fuori defpmfisico e del corpo eterico, non é soltanto una
visione generale cosciente di cio che vi e sullstnaoTerra, bensi € un fluire nel Cosmo, una cono-
scenza del mondo stellare e un accoglimento defohe a noi affluiscono dal mondo stellare. Que-
sto che rappresenta per noi qualcosa che l'uoraoggiista soltanto a poco a poco mentre si effonde
nel Cosmo, gia esisteva nel Cristo, per causa dp#aiale natura dell’Essenza sua, dopo il battesi-
mo di Giovanni. E vi era non soltanto nello state somiglia a quello del sonno, ma anche quando
Egli non dormiva, quando stava nel suo corpo figiatel suo corpo eterico; Egli era allora in con-
dizione tale da potersi unire con le forze del nmstéllare e da portare queste forze nel mondo fi-
sico. L'azione esercitata dal Cristo Gesu puo essanche descritta dicendo: per mezzo
dell'attrazione del corpo fisico e del corpo eterigppositamente per lui preparati, per mezzo
dellintero suo essere il Cristo attirava a sedazB del sole, della luna, del mondo stellare Giel
smo in generale, che appartiene alla nostra Temaando Egli operava, agiva per il suo tramite cio
che dal Cosmo come vita risanatrice e rinforzaet@gde di solito 'uomo, quando questi si trova

89



nello stato di sonntuori del corpo fisico e del corpo eteric@uelleforze per mezzo di cui il Cristo
Gesu operava erano forze che affluivano dal Cosenaftrazionalel suo corppe che attraverso al
suo corpo scorrevano fuori e si riversavano sui gisasepoli. Questo appunto comincio a verificar-
si nei suoi discepoli; per mezzo della loro ricetéi essi poterono sentire giustamente: «si, questo
Cristo Gesu dinanzi a noi € un’Entita per mezzdéadghale le forze del Cosmo ci pervengono come
un cibo spirituale; esse si riversano su di noi».

| discepoli pero si trovavano essi stessi in unpitogtato di coscienza, perché non erano ancora
uomini superiormente evoluti; ora soltanto per noedel Cristo s’inalzavano a una evoluzione su-
periore; essi stessi stavano sempre in un dopgio dt coscienza, che si puo paragonare alla veglia
e al sonno dell'uomo. Dei discepoli si puo diregi@r mentre alternativamente nel sonno e nella
veglia essi si trovavano nella possibilita, nelbun nell’altro stato, di far agire su di loro larZa
magica del Cristo, essi la potevano lasciare afjiggorno, quando egli stava dinanzi a loro; — ma |
sua forza agiva anche nel sonno, quando essi &ranalel corpo fisico e del corpo eterico. Mentre
di solito 'uomo stariversato incoscient@el mondo stellare e non ne sa niente, con egscénvi
era la forza-Cristo; allora essi la scorgevanoef¥a sapevane<e questaforza che ci da il nutri-
mento dai mondi stellari». — Ma questo doppio sthtooscienza dei discepoli aveva anche un’altra
conseguenza. In tutti gli uomini, per cosi direungue anche in un discepolo di Gesu — va conside-
rato cio che 'uomo e dapprima, e cio che egli pantsé comegermeper il suo avvenire nelle se-
guenti incarnazioni. In voi tutti, gidra vi € quelloche in una futura epoca di civilta, quando si pre-
sentera in una nuova incarnazione, guardera, jeen@s, il mondo circostante in modo affatto di-
verso. E se cio che ora gia si trova in voi divemishiaroveggente, allora vedrebbe, come una spe-
cie di prima impressione chiaroveggente, I'avverireoi piu prossimo. Cio che succede nel pros-
simo avvenire appartiene alle prime impressionahieggenti, quando gueste sono pure, vere e
genuine. — Cosi perfettamente succedeva ai disc&fmla coscienza normale di veglia la forza del
Cristo scorreva in loro; allora essi potevano duguando vegliamo, la forza del Cristo scorre in no
cosi, come essa deve scorrere per il fatto cheidraviamo nella nostra coscienza normale di ve-
glia». E nello stato del sonno come si trovavaneftlie essi erano discepoli di Gesu e la forza-
Cristo aveva agito su di loro, essi diventavanadte lo stato di sonno in determinate epoche sem-
pre chiaroveggenti; essi non vedevano pero cioatloea attualmentesuccedeva, bensi vedevano
cio a cui gli uomini avrebbero dovuto prendere @anell'avvenire. Essi s'immergevano allora, in
certo modo, nel mare della visione astrale e prevaab cio che doveva succedere nell'avvenire.

Vi erano dunque pei discepoli due stati uno, inprtevano dire: questo e il nastro stato diurno;
in questo nostro stato diurno il Cristo, dai moocasmici, ci reca le forze dei mondi cosmici e ce le
distribuisce come alimento spirituale. Egli ci @grpoiché Egli e la forza solare, tutto quello che
abbiamo descritto come accolto nel cristianesimdZdeathustrismo. Egli trasmette cio che il sole
puo emanare di forze daléette costellazioni del giorn@a queste viene il cibo perglorno. — E
che cosa succede nello stato notturno? Nello si@ttoirno i discepoli potevano dirsi: percepiamo
come, in certo modo, per mezzo del Cristo Gesold dellanotte che é invisibile di notte, che pas-
sa per le altre cinque costellazioni, manda neiktne anime il cibo celeste!

| discepoli potevano sentire nella loro chiaroveggeimmaginativa: noi siamo uniti con la for-
za-Cristo, con la forza solare; essa ci manda lw@aoxcorre per gli uomini dell’epoca attuale (os-
servo che questo e detto per gli uominia@ighrto periodo di civilta). E nell’altro stato di cosciem
la forza-Cristo ci inviecio che essa pud mandare come sole notturno, come detle cinque co-
stellazioni notturne. — Questo pero vale ormailfggoca immediatamente successiva, cioe, per il
quinto periodo di civilta! — Questo e cio che i discemperimentavano. — Come si poteva esprime-
re? — Nelle prossime conferenze parleremo ancdla denominazioni che usavano, ora desidero
soltanto esporre alcune osservazioni.

Una moltitudine di uomini veniva indicata nelle iahe terminologie come un «migliaio», e vo-
lendo precisare, vi si aggiungeva un numero, chmivaetratto dalla caratteristica piu importante;
per esempio, gli uomini del quarto periodo di crdtuenivano indicati come il «quarto migliaio» —

e coloro i quali gia vivevano nello stile del qumeriodo di cultura, come il «quinto migliaio». —

90



Questi sono semplicemente termini tecnici. Perdiséepoli potevano dire: «durante lo stato diur-
no percepiamo cio che la forza-Cristo ci invia slalle, dalle sette costellazioni del giorno; di guis
che riceviamo cosi il cibo assegnato agli uomiri glearto periodo di cultura, per ifjuarto mi-
gliaio. E nel nostro stato immaginativo notturno di choneeggenza percepiamo — per mezzo delle
cinque costellazioni della notte cio che vale pgrossimo avvenireper il quinto migliaid» Gli
uomini percio dellajuartaepoca — guattromila— vengono nutriti dal cielo per mezzo dettepa-

ni celesti, per mezzo delkettecostellazioni del giorno; e gli uomini deldpintaepoca — cinque-
mila — vengono nutriti dacinque pani celesti, dalle cinque costellazioni dellat@oAl contempo
viene pure sempre indicato il punto dedeparaziongdove le costellazioni del giorno toccano quel-
le della nottei pesci — Questo si riferisce a un mistero; con questm&iaccennato a un processo
importante dei misteri, ai magici rapporti del @igson i discepoli. Il Cristo dimostra loro chiara-
mente, che Egli non parla dell'antico fermento Baiisei, ma che Egli trasmette loro un cibo cele-
ste che Egli reca dalle forze solari del Cosmobsab non abbia a disposizione che una volta i sette
pani del giorno, le sette costellazioni del giorad;altra volta i cinque pani della notte, le aireg
costellazioni della notte — e frammezzo vi sono [m@m pesci, che rappresentano la separazione —
anzi, perche sia ben chiaro, una volta perfino p@rato di due pesci.

Chi potrebbe ancora dubitare, dopo avere scandagjieeste profondita del Vangelo di Matteo,
che si tratti proprio della rivelazione che risal&arathustra! e a lui difatti essa doveva risapes-
ché egli per primo ci ha chiamati alla conoscerel&pirito del sole, ed é pure stato uno dei pri-
mi missionari destinati a spiegare, a coloro chieyano accoglierla, la forza solamagica che di-
scendevaulla Terra.

Che cosa fanno pero i commentatori superficialiadBlbbia? Essi trovano nel Vangelo di Mat-
teo, una volta un pasto per quattromila personesette pani, e un’altra volta un pasto per cinque-
mila con cinque pani, e subito giudicano che iloselo pasto sia una semplice ripetizione del pri-
mo, e dicono: il copiatore inesatto dei documettine succede appunto quando si copia, & stato
trascurato nel copiare; percio egli descrive ungawn pasto di quattromila con sette pani e Ealtr
volta un pasto di cinquemila con cinque pani; cagicede quando si copia trascuratamente! — Non
pongo in dubbio che qualcosa di simile possa sw#ceedkei libri dell’'epocanoderna ma i Vangeli
non sono stati scritti a questo modo! Quando inwwssacconto é ripetuto, la ragione ne é profonda,
come appunto ho dimostrato. Ma appunto perchenigébp di Matteo descrive con questa profon-
dita, conformemente alle informazioni che il gramdaestro esseno Jesciua ben Parwiréornite
un secoloprima della comparsa del Sole-Cristo, perché il SoletGrpotesse venir compreso, ap-
punto per questo, dico, occorre scandagliare guesfendita nel Vangelo di Matteo se veramente
si vuol comprendere quest’ultimo. Ora tiriamo inman

Il Cristo aveva irradiato dapprima sui suoi disdefsoforza della visione astrale, immaginativa
(cio che Egli poteva recar loro dalla visione ds)taQuesto pure viene chiaramente detto. Si po-
trebbe dire: Chi ha occhi per leggere, legga! Cemesava dire anticamente, ai tempi in cui ancora
tutto non era registrato: Chi ha orecchie per iéee, intenda! — Chi ha occhi per leggere, legga i
Vangeli! Vi é forse nel Vangelo qualche accenntatib, che questa forza del Sole-Cristo compari-
sce ai discepoli in modo diverso di giorno cheatter? Si, € chiaramente detto. Leggete nel Vange-
lo di Matteo un passo importante, dove sta defita alla quarta vigilia della notte — cioé, frate t
e le quattro del mattino — i discepoli che dormivavidero camminare sul mare cio che credettero
dapprima un fantasma» cioe la forza-solare notturha si riverbera dal Cristo. — Viene dunque
perfino indicato ilmomentpperché a un determinato momento soltanto pud V@ indicato, che
guesta forza puo affluire loro dal Cosmo per iirtite di un Essere, quale era il Cristo. Che il ©ris
Gesu dunque si aggiri in Palestina e che la presénguesta Personalita e Individualita unicissima
sia un tramite per il quale I'azione della forzéase penetra nella nostra Terra, ci viene comuaicat
dal fatto, che viene sempre indicata la posizioglesdle, il suo rapporto con le costellazioni, con
piani celesti. Questa natura cosmica, questa @enetre delle forze cosmiche per il tramite del Cri-
sto, questo € cio che viene ovunque descritto. &ndiavanti.

91



Il Cristo doveva anche iniziare in modo affatto@pke alcuni suoi discepoli — quelli piu partico-
larmente adatti — di guisa che essi potessero oltenso acquistare la vista immaginativa, e vedere,
cioé, il mondo spirituale in immagini astrali, mat@ssero essi stessi vedere — anche udire cid di cu
spesso abbiamo parlato, 'ascesa nel Devachantesgewo penetrare con lo sguardo in cio che si
svolge nei mondi spirituali, in modo da poter ra@e nei mondi spirituali questa Personalita — che
essi vedevano come Cristo Gesu sul piano fisigotutia la sua grandezza spirituale. Essi doveva-
no divenire chiaroveggenti in sfere anclperiorial piano astrale. — Non tutti potevano diventarlo.
Lo potevano diventare soltanto i discepoli piu ttige alla forza che irradiava dal Cristo, e cioe,
tre discepoli Pietro, Giacomo e Giovanni, nel setsloVangelo di Matteo. Percio questo Vangelo
ci racconta, che il Cristo sceglie questi tre didiepiu suscettibili alla sua influenza e |i comgua
dove pu0 guidarli, al di l1a del piano astrale, aallera devacanica, dove essi possono vedere i pro-
totipi spirituali: una volta quello del loro Cristéesu stesso e — perché essi possano vedere le con-
dizioni in cui Egli vi stava — anche cio, che pia dcino stava in rapporto con esso Cristo Gesu:
I'antico Profeta Elia, il quale era anche il presare del Cristo come Giovanni Battista; essi posso-
no dunque vedere I'Elia rincarnato (la scena sigevalopo la decapitazione di Giovanni, quando
Giovanni gia era salito nei mondi spirituali), espono pero vedere anche il Precursore spirituale,
Mose. Questo poté succedere soltanto allorchédigoepoli prescelti vennero condotti non soltanto
alla visione astrale, ma a quella spirituale. E ebs salissero effettivamente nel Devachan cievien
annunciato nel Vangelo di Matteo nel seguente mé&dsi non soltanto videro il Cristo con la sua
forza solare — il Vangelo dice ancora «e il sudovera luminoso come il sole!» — ma ci vien detto
inoltre, che essi osservano anche come i tre itiahgano insieme. Si tratta dunque di un’ascesa
nel Devachan: essidironoi tre che s’intrattenevano. Tutto dunque ci viappresentato confor-
memente alla caratteristica del mondo spiritualhes gsulta dalla ricerca spirituale scientifica. In
nessun punto vi & contraddizione fra cido che abbianparato e cio che deve risultare da una con-
forme descrizione nei riguardi del Cristo: I'asces@e, dei discepoli da lui guidati, prima
nell'astrale, e poi nella sfera devacanica, nd#easdello Spirito.

Cosi il Cristo Gesu viene chiaramente descritto\feeigelo di Matteo come il conservatore, il
portatore di quella forza, di cui Zarathustra gi@aparlato annunziando il portatore della forza-sola
re. E nel Vangelo di Matteo sta fedelmente descrithe questa forza del sole, lo Spirito del sole —
Ahura Mazdao o Ormuzd — del quale Zarathustra jotine soltanto che esso vive sele € vis-
suto per il tramite di questo Gesu di Nazarethastdirra, e si € unito con questa Terra in modo tale,
che per mezzo di un’unica vita in un corpo fisign,corpo eterico e un corpo astrale, € diventato un
impulso dell’evoluzione terrestre e penetrera aom@EOCO in questa evoluzione terrestre. Detto con
altre parole cio significa: In una persona, il pipio dell’'lo é stato una volta sulla Terramodq
che a poco a poco, attraverso alle successivenazi@ni, gli uomini si acquisteranno queste forze
dell'lo per mezzo dellgartecipazioneal Cristo, o per mezzo dedkcoglimentodell’Entita-Cristo
nel senso di Paolo. E mentre gli uomini da incaore a incarnazione percorrono il resto
dell’epoca terrestre, coloro che vogliono impregnlarloro anima della forza di quella personalita,
che una volte esistita sulla Terrasaliranno ad altezze sempre piu elevate. Allailaro che a
gueste erano eletti potevano vedere con i loroidihi il Cristo nel corpo di Gesu di Nazareth.
Nel corso dell’evoluzione terrestre doveva verifitaina volta per l'intiera umanita, che il Cristo,
che prima poteva essere veduto soltanto comeaspiitsole, potesse discendere, e cosi unirsi con
le forze della Terra. E 'uomo € I'essere in cuvelea vivere la pienezza di quella fluttuante forza
solare, cheuna voltadoveva discendere e vivere in un corpo fisico.iGms0 € stata iniziata
I'epoca, in cui la forza solare deve riversarsilnegmini — e gradatamente sempre piu affluira in
qguegli uomini, i quali da incarnazione a incarnagioper quanto il corpo fisico glielo permette, si
compenetrano a poco a poco della Forza-Cristo.if@eso norogni corpo fisico; cosi pure allora &
stato necessario quel corpo speciale, di cui lattata era stata preparata (come gia descritto) in
modo complicato per mezzo dei due Gesu, e che gtzté portato dallo Zarathustra a un determi-
nato grado superiore, perche effettivamente iltGqotesse nella sua pienezza esplicana volta
la propria vitaUna voltd Gli uomini si compenetravano della Forza-Crisgpprima interiormente

92



e poi sempre piu anche esteriormente. — Cosi li@waon soltant@omprenderd’Entita del Cri-

sto, ma se ne compenetrera. E a un gran nume diavho descritto quale, per I'evoluzione terre-
stre dell'umanita, sara il progresso di questagegpaizione al Cristo. Ho potuto perfino descriverlo
nei «Misteri Rosacruciani», con la veggenza di Deadla quale e ideata come una personalita, che
ha sviluppato in se la forza di poter guardaredlspimo avvenire. Andiamo incontro a un periodo
in cui, effettivamente, in un avvenire non moltatiEno, succedera che pochi uomini — dapprima —
e poi un numero sempre maggiore di essi, non gol{@er mezzo dell’educazione spirituale, sibbe-
ne per mezzo di quel grado di evoluzione terrenai #umanita arrivera, potranno vedere — ormai
perd nel mondetericg non nel mondo fisico — la figura del Cristo; @ jpoun avvenire piu lontano

lo vedranno ancora di nuovo con altro aspetto. \iii@ Egli e stato visibile in formfsica, perché

gli uomini che stavano sul piano fisico lo dovevama volta sperimentare.

Ma l'impulso-Cristo non avrebbe compiuto la suaoagi, se non continuasse ad agire in modo
da potersi evolvere piu oltre. Andiamo incontroreepoca, — questo va accolto come una comuni-
cazione — in cui le forze superiori degli uomintgamno vedere il Cristo. Anche prima della fine del
ventesimo secolo succedera, che un numero ristidettmmini saranno veramenieodori cioe,
che in essi lI'occhio spirituale effettivamente priga aquell’esperienzahe Paolo ebbe davanti a
Damasco e che egli ha potuto percepire, perché era natoapdel tempo, era un parto «prematu-
ro». Un dato numero di uomini, prima del terminédmtesimo secolo, sperimenteranno di nuovo
I'esperienza del Cristo, come Paolo la sperimeimartzi a Damasco, e come Paolo, pure essi non
avranno bisogno di nessun Vangelo o documentogpars del Cristo. Essi sapranno. Per esperien-
za interiore essi sapranno del Cristo, il quale ganina allora nelle nubi eteriche.

Questo e una specie di ritorno del Cristo in foeteica, il quale cosi si palesa come gia, prean-
nunziandosi, si & palesato a Paolo. Abbiamo il dtorg insistere sul fatto, che conformemente al-
la natura dell’Avvento del Cristo, Colui, il quadd’inizio della nostra era € vissuto una voltaum
corpo fisico come Cristo Gesu, comparira in forneriea — come é comparso a Paolo davanti a
Damasco — prima del termine della nostra era! Bliseomini si eleveranno a facolta sempre piu
elevate, impareranno a conoscere l'intiera pieneetia natura del Cristo. Ma non vi sarebbe pro-
gresso, se il Cristo dovesse comparire una seceoitk in un corpo fisico, perché allora la sua
prima comparsa sarebbe stata inutile. Allora lafgiraa comparsa non avrebbe effettuato lo svi-
luppo delle forze superiori nel’'uomo. Questo éslltato del’Avvento del Cristo, che, cioe, delle
forze superiori si sviluppano nell’'uomo, e che gl pud essere veduto con queste nuove forze
nel mondo spirituale, la donde egli irradia la aaene. E se si comprende la lotta storica attsale,
ha il compito di richiamare I'attenzione su queAtwento — di indicare quanto vi ha di storico nella
nostra epoca nel modo come anticamente il maessene Jesciua ben Pandira, preannunziandolo,
ha indicato il Cristo, il quale doveva uscire coineecone dalla stirpe di Davide — e richiamo a sua
volta in questo modo l'attenzione sulla forza selawulla costellazione del Leone. E se 'umanita —
dico questo soltanto come un accenno — potesse ageidi la fortuna che quel Jesciua ben Pandi-
ra, il quale era allora ispirato da quel grandetBsattwa che sara un giorno il Maitreya Buddha, si
incarnasse nuovamente ai tempi nostri, questo Maeshsidererebbe certo come missione sua piu
importante quella di richiamare l'attenzione suls@r eterico, il quale deve comparire nelle nubi
eteriche; ed egli affermerebbe alnea voltal’Avvento del Cristo si & verificato nel corpoifis.

Supponiamo chguellafigura Gesu, la quale e stata lapidata in Palestome figlio del Pandira
circa centocinque anni prima dell’Avvento del Grigibrnasse in una nuova incarnazione a indicare
ai tempi nostri la comparsa del Cristo; allora blre che il Cristanon puo comparire fisicamente,
ma che deve comparire in spoglie eteriche — caniedagli € comparso a Paolo davanti a Damasco.
E da questappunto si potrebbe riconoscere il Jesciua bediRanncarnato. Ma dall’altro canto a
sua volta & essenziale che, per cosi dirgyavo essenismanga riconosciuto, che si impari da co-
lui che sara una volta Maitreya Buddt@meil Cristo comparira alla nostra epoca, e che dofia
si abbia cura di non formarsi un giudizio falsol’'eskenismo che dovra risorgere nella nostra epo-
ca. — Una caratteristica sicura vi posso dare,pdiea servire di contrassegno per questo Jesciua
ben Pandira risorto nella nostra epoca, il segmattegistico cioé, che egli non si spacciera per il

93



Cristo. Tutti coloro che potranno sorgere nellatraogpoca e dire, che vive in loro la medesima
forza che é vissuta nel Gesu di Nazareth, da qa#fgianazione potranno essere riconosciuti come
false individualita di quel Precursore del Crishe &wisse un secolo prima di lui. Questa affermazio-
ne sarebbe il segno piu sicuro che si tratta girecursore falso, poiche soltanto un precursossfal
potra affermare di essere in rapporto col Crisessd. Ma il pericolo che ci minaccia fin questo
campo e grandissimo. Perche alla nostra epoca tiilantentenna fra due estremi. Da una parte si
afferma con insistenza, che all’epoca nostra I'utaamon € disposta a riconoscere le forze spiritua-
li che agiscono in tali uomini. E diventata ormaawerita conosciuta da tutti, e che anche i giorna
continuamente ripetono, che la nostra razza nahdano e la forza di riconoscere una forza spiri-
tuale originale quando si manifesta. Questa € efla dolpe della nostra epoca; poiché e vero, che
ai nostri tempi potrebbe verificarsi la piu, grartidle incarnazioni e I'epoca nostra potrebbe rima-
nere ottusa, e lasciarla passare senza curarsediadtr& colpa non € minore — indubbiamente e una
colpa non soltanto della nostra epoca, ma anchwltle altre, e cioe, che come vengono deprezzate
le individualita spirituali, di guisa che non soriconosciute, cosi pure dall’altra parte vi & negli
uomini vivo bisogno di divinizzare, di inalzare diralle nubi. Vedete oggidi le comunita che hanno
i loro speciali Messia, in esse ovunque Vi € laessita di divinizzare. Questo fatto indubbiamente
si e verificato ripetutamente nel corso dei secolDi fatti Maimonide racconta di un falso Cristo,
sorto in Francia nel 1137, che ha avuto allora mosieseguaci, ma piu tardi e stato pure condanna-
to a morte dalle autorita che governavano a qumlta. Lo stesso Maimonide racconta inoltre, che
40 anni prima, a Cordova, in Spagna, e sorto undiaé si e spacciato per il Cristo, e che circa 25
anni prima, al principio dunque del dodicesimo $&ce sorto a Fez, nel Marocco, un falso Messia,
il quale ha annunziato la venuta di un altro Messieora piu grande. Finalmente viene raccontato
che in Persia, nell'anno 1147, si é presentat@la; il quale non ha detto di essere il Cristo,ama

si e riferito al Cristo. E la comparsa piu grossal@ quella di cui vi ho gia parlato, di Sciabbatai
Zevi nellanno 1666 in Smirne. In quest'uomo, clieneva di essere una rincarnazione del Cristo,
Si puo appunto studiare bene la natura di un fellsssia e la sua azione sull’'ambiente. A quei tem-
pi si sparse da Smirne la notizia che un nuovot@€es comparso nella persona di Sciabbatai Zevi.
E non dovete credere che il movimento si limitassma cerchia ristretta. Da tutte le parti di Euro-
pa, dalla Francia, dalla Spagna e dall’ltalia, al&blonia, dal’'Ungheria, dalla Russia meridionale,
dall’'Africa del Nord e dall'interno dell’Asia, laente accorreva a Smirne per conoscere il nuovo
Cristo, Sciabbatai Zevi. E stato un grande movimenondiale. E se a quegli uomini, i quali consi-
deravano allora Sciabbatai Zevi come il nuovo Grihche egli da se stesso si tradi, finche furono
scoperti i suoi artifizi, se a quegli uomini qualocuavesse detto, che non si trattava del verodGrist
avrebbe passato dei brutti momenti — perché avretibso il domma di un’infinita di uomini.

Questa € l'altra colpa — una colpa che non si palesse proprio nelle regiomiristiang — ma
che nelle altre regioni si affaccia ogni giornoi Gdmini sentono la necessita di far sorgere dei
Messia in incarnazioni terrene. Nei paesi crist@uéste cose si svolgono per lo piu in circoli qiu
stretti; ma anche in questi paesi si trovano d&tiCr E necessario che 'uomo, per mezzo della
sua conoscenza spirituale-scientifica, per mezila dea coltura spirituale-scientifica, per mezzo d
una visione esatta del materiale e dei fatti cbecliltismo ci fornisce, non cada né nell'uno ne
nell'altro errore. E se gl'insegnamenti datici inegto senso vengono compresi, gli uomini si ter-
ranno lontani tanto dal primo quanto dal secondorer allora potremo penetrare alquanto nel fatto
storico piu profondo dell’attualita, e vedremo: ceepenetriamo piu profondamente nella vita spiri-
tuale potra esserci conferito una specie di rinn@@o dell’essenismo, il quale anticamente, per il
tramite di Jesciua ben Pandira, preannunziavautwitAvvento del Cristo come un fatfesico. E
se l'insegnamento esseno ai nostri tempi deve @ssgrovato, e se vogliamo vivere, non nello spi-
rito della tradizione di un antico Bodhisattwa,lshe nel senso dello spirito vivente di un nuovo
Bodhisattwa, dobbiamo farci ispirare puredlsel Bodhisattwa, che diverra un giorno il Maitreya
Buddha. E questo Bodhisattwa c’ispira in modo dei fasservare che si avvicina il tempo, quando
il Cristo, in forma nuova, in un corpo eterico,&ana grazia per quegli uomini, i quali, per mezzo
di una nuova saggezza essena, sviluppano le noae fiell’epoca, in cui si verifichera il ritorno

94



del Cristo, in veste eterica, con azione vivifizarper gli uomini. Vogliamo parlare completamente
nel senso ispiratore del Bodhisattwa che deve taveril Maitreya Buddha. Sappiamo allora, che
non parliamo del Cristo affatto nel senso di unalgjasi confessione religiosa, quando diciamo,
come egli debba diventare di nuovo visibile pgidno fisico, e non temiamo di dire, che a noi hon
importerebbe di dover dire diversamente, se ricoesgmo di conformarci cosi a verita; non ab-
biamo nessuna preferenza per alcun insegnameigmsel orientale, sibbene viviamo soltanto per
la verita: ed esprimiamo, con le formule che imgraud dall'ispirazione del Bodhisattwa stesso,
guale sara la futura comparsa del Cristo!

95



Conferenza XI

Alla storia della Tentazione, che abbiamo descattane un impulso verso uno speciale genere
d’iniziazione, segue cio che il Cristo Gesu ha flivenire come divulgatore degli antichi inse-
gnamenti in forma completamente nuova, anzitutteuai discepoli; cio dunque, che Egli & potuto
divenire, non soltanto come divulgatore d’insegnatimdéensi — se ci si puo servire del termine —
come forza, come forza risanatrice degli uominieQa e descritto nelle guarigioni. leri abbiamo
anche seguito il passaggio che — come ho dettthiede una certa buona volonta di comprensione,
buona volonta che risulta da una elaborazione d@elimizioni spirituali scientifiche in noi raccolte
nel corso degli anni; abbiamo seguito il passaggiel peculiare genere d'insegnamento vivente,
che si effettuava per mezzo della trasmissionerdief che emanavano dal Cristo Gesu e irradiava-
no, per cosi dire, dentro alle anime dei suoi glistieE abbiamo cercato, per quanto era possibile,
di esprimere un poderoso mistero con parole umari@amo cercato di osservare come fosse que-
sto insegnamento, che il Cristo Gesu aveva daalaaoi discepoli. Il Cristo era una specie di pun-
to di raccoglimento, un essere di concentramerofqrze che dal macrocosmo fluivano nelle con-
dizioni della Terra e che dovevano scorrere neliena dei discepoli, e potevano venire raccolte
soltanto per mezzo di quelle forze che si trovavamaite nel Cristo Gesu. Quelle forze che afflui-
scono di solito nelluomo soltanto incoscientemehieante lo stato di sonno, scorrevano invece nei
discepoli dagli spazii mondiali attraverso I'Entdal Cristo Gesu, come forze istruttive e vivifica-
trici del Cosmo stesso. Queste forze, che eranlbeqelee c’illuminano sull’esistenza dell’Universo,

Si possono caratterizzare naturalmente nei sipgoticolari soltanto se si esaminano le diverse co-
stellazioni del Cosmo. Di questo mistero, cosi caiede descritto nel Vangelo di Matteo, parle-
remo ancora oggi. Anzitutto dobbiamo pero renden@ramente conto, come i discepoli progredis-
sero nella saggezza rispetto alle condizioni dedlaa per il fatto, che le forze del Cristo irradia

no su di loro. Essi dovevano, per cosi dire, crespese stessi, nella loro vita, nella loro saggez
vivente, — dovevano crescere nei modi piu diversi.

Orbene, ci viene appunto descritto un aspettoqudatie della crescenza di uno dei discepoli, o
apostoli. Per comprendere questo singolo fattasiajmeente importante nella vita di un apostolo, e
necessario considerarlo inquadrato in un grandep®m®o. Dobbiamo renderci ben conto, che
nell'’evoluzione dellumanita 'uomo progredisce. IN@ invano che si percorrono tante successive
incarnazioni. Non abbiamo attraversato inutiimesédie incarnazioni nell’epoca postatlantea, nel
primo periodo di civilta postatlantea, quello inti& poi nel periodo di civilta persiano, in quello
egizio-caldaico, in quello greco-latino ecc. sibbeueste incarnazioni vengono da noi attraversate
come una grande scuola della vita, perche dalléizmmi esistenti in ciascuna di queste incarna-
zioni e in ognuno di quei periodi di civilta si pasraccogliere qualcosa dell’ambiente. Con questo
mezzo cresciamo gradatamente. E in che cosa a®mgisista crescenza dell’'uomo attraverso le
singole epoche di evoluzione dell'umanita?

L’'uomo, come gia sappiamo dalle nozioni elemerdatia scienza dello Spirito, possiede varii
arti nella sua entita. Se vogliamo enumerarli mstro senso possiamo dire, che vi é: il corpodisic
il corpo eterico, il corpo astrale con il corporakt e collegata I'anima senziente, poi vengono
I'anima razionale o affettiva e I'anima coscientesono inoltre gli arti superiori della natura wma
na, verso i quali ci andiamo evolvendo: la Perdtmapirituale, lo Spirito vitale e I'Uomo-Spirito.
Effettivamente, in ciascuna di queste epoche diliita postatlantea, ci & stato dato qualcosa per
guesti singoli arti della nostra natura umana. tifzella prima epoca, nella civilta paleoindiana,
vennero inserite nell’'uomo alcune forze, dalle gil@uo corpo eterico ha tratto profitto. Cio che
guesto riguardo doveva venir impresso nel corgodidell’uomo era gia stato inserito in quel cor-
po negli ultimi tempi del periodo atlanteo; € cotmo eterico invece che cominciano a manifestarsi
le facolta che spettavano alluomo durante I'eppoatatlantea. Cosi nell’epoca antica indiana gli
vennero date le forze che dovevano venire impnesksuo corpo eterico; nellepoca antica persia-
na le forze che dovevano essere impresse nel spo astrale, nel corpo senziente; durante I'epoca

96



egizio-caldaica le forze per I'anima senziente;adte il quarto periodo di cultura, quello greco-
latino, gli vennero impresse a questo riguardmted dell’anima razionale o affettiva, — e ora vi-
viamo nell’epoca, in cui le forze, che in lineasdiccessione corrispondono ad essa, devono essere
gradatamente impresse nell’anima cosciente; mau@stq ultimo compito, pero, 'umanita non e
ancora molto progredita. Verra poi un sesto peripoktatlanteo, in cui verranno impresse le forze
della Personalita spirituale — e nella settima coade di cultura le forze dello Spirito Vitale.doi

nel lontano avvenire verra impresso nellumanitérmade di quell’epoca 'Uomo-Spirito o Atma.

Esaminiamo ora quest’evoluzione umana nei rigudetisingolo uomo. Dovremo ora considera-
re 'uomo come veniva considerato da coloro, chenpezzo dei santi misteri gia sapevano in parte
i veri rapporti di queste cose. E cosi pure i dgistiehanno dovuto gradatamente imparare a consi-
derare 'uomo per mezzo della forza vivificatricestuttiva che dal Cristo irradiava e veniva loro
trasmessa. Possiamo dire percio: se consideriamomd, ora o anche al tempo del Cristo Gesu,
troviamo in lui delle disposizioni, cosi, ad esemmome ne troviamo in una pianta, quando non ha
ancora che le foglie verdi, e non porta ne fio# fiutti. Quando si guarda una pianta, che harsolta
to le foglie verdi, si sa, che per quanto é verm® lehpianta esiste, cosi pure essa contiene gi lia
disposizione al fiore e al frutto, che sviluppearsseguito, se tutto procede regolarmente. E casi co
me e vero che dalla pianta, che ha soltanto ledagrdi, cresceranno poi fiori e frutti, altrettare
vero che dall'uomo, il quale, come all’epoca dels@r Gesu, non ha che I'anima senziente e
I'anima razionale o affettiva, crescera I'animaaieste, la quale poi si schiude alla Personalita sp
rituale, perche la Trinita Superiore — come un ddnano spirituale — possa affluire nel’'uomo.
Possiamo percio dire: I'uomo si sviluppa da cio ehkcontenuto, le qualita della sua anima, cosi
come la pianta con le sole foglie verdi si sviluga fino ai fiori e ai frutti. L'uomo si sviluppan
modo che porge I'anima senziente, I'anima razioealanima cosciente come un fiore del suo es-
sere verso cio che di divino discende a lui datyapercheé per mezzo dell’accoglimento della Per-
sonalita Spirituale, egli possa proseguire ultenemte il cammino verso le altezze dell’evoluzione
dell'umanita.

In questo modo gli uomini, che all’epoca di Gesustoravevano sviluppato del tutto normal-
mente soltanto cid che é esteriore, potevano diteora € soltanto sviluppata in modo normale
I'anima razionale o affettiva, che ancora non pacogliere in sé una Personalita spirituale; ma da
guel medesimo uomo, nel quale come principio piol il era evoluta I'anima razionale o affettiva,
si sviluppera come un suo figlio, come un suo ptimjd’'anima cosciente, la quale pud poi schiu-
dersi alla Personalita spirituale. E come veniviaroato nei misteri cio che 'uomo, conformemen-
te all'intiero suo essere, ha dovuto sviluppare,qesi dire, come i suoi fiori, cido che da lui ége
mogliato, cio che é risulto dalla sua natura? Ctorse doveva percio chiamare anche nell’ambiente
del Cristo, quando i discepoli volevano veramemtgedire?

Lo si chiamava — se si vuol tradurre nel nostrgueggio — il «Figliuolo del’lUomo», perche la
parola grecabiog o0 avipwrov non ha affatto il significato ristretto della n@sparola «figlio»
guale «figlio d’un padre», sibbene significa quetlee risulta come discendenza da un’entita, cio
che germoglia da un’entita, come fiore da piant&, finora abbia portato soltanto foglie. Si poteva
percio dire: quando gli uomini normali non avevarxora sviluppato nell’anima cosciente quei
fiori del loro essere, non avevano ancora in s&dk rov aviparov; si, gli uomini normali non
hanno sviluppato ancora niente del «Figlio dell'Wmma vi debbono pur sempre essere degli
uomini, che precorrono la loro generazione, chégpaorin loro anticipatamente la conoscenza e la
vita di epoche avvenire. Fra le guide dellumanitadevono essere uomini, i quali, nella quarta
epoca, in cui normalmente e sviluppata soltantuit@ razionale o affettiva, sebbene esteriormente
appaiano uomini come gli altri, pur nondimeno imBnente gia hanno sviluppato la possibilita
dell'anima cosciente, nella quale risplende la G®abta spirituale. E tali «Figli del’'Uomo» vera-
mente esistevano. E i discepoli del Cristo Gestedano percio svilupparsi alla comprensione della
natura e dell’essenza di queste Guide del’UmanitdCristo Gesu percio, per accertarsi di cio che
essi pensano al riguardo, chiede dapprima ai gguiagi piu intimi, ai suoi discepoli: «di quali es-
seri, di quali uomini, si puo dire, che siano Fagldel’'Uomo in questa generazione?» La domanda

97



andrebbe posta a un dipresso in questo modo,ssedéesse porre nel senso dell’antichissimo testo
aramaico del Vangelo di Matteo; perche gia vi hitofaotare, che sebbene nella interpretazione
greca, se la si comprende bene, tutto trovasiroerige esposto meglio di quello che oggi non sia,
pur nondimeno nella traduzione dal testo anticanaieo molte cose sono rimaste poco chiare.
Dobbiamo percio raffigurarci il Cristo Gesu davaaitisuoi discepoli, che chiede loro: «Degli uo-
mini delle generazioni passate che gia appartemeabperiodo greco-latino, quali credete fossero
Figlioli del’lUomo?» Essi allora nominarono: Eli&@jovanni Battista, Geremia e altri Profeti. | di-
scepoli sapevano, per virtu della forza istruttolee proveniva loro dal Cristo, che quelle Guide
avevano accolto in se delle forze, per mezzo dplddi esse si erano sviluppate al punto di portare
in sé il Figliolo del’'Uomo. In questa medesima asione uno dei discepoli, ordinariamente chia-
mato Pietro, diede anche un’altra risposta. Perptentere quest’altra risposta dobbiamo impri-
merci bene nell’anima cio che nei passati giortiaimo dimostrato, e cioe, quale fosse la missione
del Cristo Gesu nel senso del Vangelo di Mattesula missione era quella di dare all'uomo, per
mezzo dell'impulso-Cristo, la possibilita di svijpgre la completa coscienza dell’lo; di portare a
completa fioritura cio che risiede nell’'«lo sondetto in altre parole: anche nelliniziazione gli
uomini dovevano nell'avvenire inalzarsi ai mondpstiori in modo; che la coscienza dell’«lo so-
no», che oggi 'uomo normale ha soltanto per il dwfisico, rimanesse appieno conservata per tut-
te le vie che salgono nei mondi superiori. La gub& che questo si potesse verificare venne data
dall'esistenza del Cristo Gesu nel mondo fisicosdfamo dunque dire: il Cristo Gesu e il rappre-
sentante di quella forza, che ha dato all'umaitgiéna coscienza dell’«lo sono».

Gia ho richiamato la vostra attenzione sul fatte & interpretazioni dei Vangeli, fatte in senso
del libero pensiero, o in senso antievangelico, nlemano generalmente quello che appunto vi e di
importante. Esse insistono sempre sul fatto, clie dimgole frasi dei Vangeli ecc. sono state gia
prima dette in altra occasione. Cosi, per esengsse possono asserire, che perfino il contenuto
delle Beatitudini c’era gia da prima. Ma cio amen vi era, € la reiterata indicazione: che cio che
'uomo non poteva prima conseguire, se conservap#&eno la sua coscienza dell’'lo, potra ormai
essere conseguito dall'individualita umana per meaded Cristo Gesu! — Questo é un fatto straordi-
nariamente importante. — Ho analizzato le singalei plelle Beatitudini e ho dimostrato che il pri-
mo versetto deve dire: «Beati i mendicanti di $piriperché secondo I'evoluzione dellumanita é
povero di spirito 'uomo, che non puo piu guardaet mondo spirituale nel senso dell’antica chia-
roveggenza. Ma il Cristo da loro la consolazion& spiegazione: se pure essi hon possono piu
guardare nel mondo spirituale per mezzo degli antigani di chiaroveggenza, ora pero, per mez-
zo di se stessi, per mezzo del loro lo, vi potragnardare, perche: «per mezzo di sé stessi trove-
ranno i Regni dei Cieli». — Cosi pure il secondosg#o: «Beati coloro che soffrono dolore». Non
occorre piu che essi si sviluppino per mezzo ddiika facolta chiaroveggente alle sfere del mondo
spirituale; essi evolveranno il loro lo in modopmtaersi sviluppare fino al mondo spirituale. Ma per
far questo occorre che I'lo accolga sempre piwtad che si &€ ancorata una volta sulla Terra in un
Essere unico e incomparabile: nel Cristo.

Gli uomini attuali dovrebbero appunto riflettere pmco su queste cose: non é senza ragione che
in ogni singolo versetto delle Beatitudini del Serma del Monte si trova un detto greco, molto im-
portante:ort adtav éotiv 1 Paciieia tov ovpavav. Se prendiamo dunque il primo versetto:
«Beati i mendicanti di spirito», dovrebbe contireiaosi: «in sé stessi» 0 «per mezzo di sé stessi
troveranno i Regni dei Cieli». Tanto nel secondseto, quanto nel terzo e negli altri sempre vien
ripetuto I'accenno: «in se stessi». Perdonate seata in modo molto banale qualcosa di grande
sul nostro tempo. La nostra epoca dovra deciddraipglicare la parola «autornmprav (che si ri-
trova, per esempio, in «automobile») non soltati® rmacchine, e a non interpretarla soltanto in
modo esteriore; essa dovra decidersi a compreiaaeree nel campo spirituale la peculiarita éel
avtwv, «la propulsione per virtu propria». Questa € asala nostra epoca deve accogliere come
un monito. Per le macchine essa ama la «propulgiene&irtu propria», ma nei riguardi dio che
prima era al di fuori della coscienza dell'lo, eean tutti gli antichi misteri fino all’Avvento del
Cristo veniva sempre sperimentato al di fuori detlacienza dell’lo, 'umanita dovrebbe anche im-

98



parare «la propulsione per virtu propria», di guidee I'uomo possa divenire a poco a poco
I'artefice autocreativo anche in quel campo; — epiésto appunto che 'umanita attuale imparera a
comprendere, se si compenetrera dell'lmpulso-Cristo

Se teniamo conto di tutto questo diremo: il quesite il Cristo pone ai suoi discepoli aveva an-
che un significato speciale; dapprima egli chiddele Guide di questa generazione chi potrebbe
essere indicato come Figliolo del’'lUomo? e i disiemdicarono alcune Guide. Il Cristo allora ri-
volse loro un’altra domanda. Egli voleva condurkdatamente a comprendere la sua propria natu-
ra, a comprendere cio che Egli rappresenta perElquesto € contenuto nella seconda domanda:
«e chi credete voi che io sia?» — E sull’'«lo sonb¥angelo di Matteo appunto deve insistere in
ogni singolo caso in modo speciale. Allora Pietiexld una risposta che tendeva ormai a indicare |l
Cristo, non soltanto come «Figliolo del’lUomo», ls#me lo indicava — e possiamo sempre interpre-
tare la parola nel modo come viene comunemente usabme il «Figliolo del Dio vivente». Di
fronte al «Figliolo del’'lUomo» che cosa ¢ il «Fa@b del Dio vivente»? Per comprendere questo
concetto occorre completare i fatti, a cui primhiaimo accennato.

L'uomo, abbiamo detto, si evolve in modo, che gyila nella sua entita I'anima cosciente, nella
guale puo palesarsi la Personalita Spirituale. Qoaegli pero ha sviluppato I'anima cosciente, la
Personalita Spirituale, lo Spirito Vitale e 'UonSpirito devono, in certo modo, venirgli incontro,
perche questa fioritura che sta sbocciando in dgisp accogliere il Ternario superiore. — Questa
evoluzione del’'uomo possiamo rappresentarla agcatcamente come I'evoluzione di una specie
di pianta:

(Jomo - Jp? Jrilo
,J'p;'rifa vilale .
_Aj'p‘o/:u’rfoﬂa’//./ak f/)/'r//lua/e

|
|

.
’
4

Anirnia corecrente

Nell’anima cosciente 'uomo si schiude e gli vengoncontro la Personalita Spirituale, o Ma-
nas, lo Spirito Vitale, o Buddhi, e 'Uomo-SpiritbAtma. Questi sono qualcosa dunque che viene
incontro all'uomo dall’'alto, per cosi dire, comedadazione dello spirito. Mentre 'uomo cresce
con gli altri suoi arti verso I'alto e si schiudefiare del Figliolo del’'Uomo, se egli vuol progiee
piu oltre e accogliere la completa coscienza dgltlovra venirgli incontro dall’alto cio che gli-ap
porta la Personalita Spirituale, lo Spirito Vitad’Uomo-Spirito. E chi ¢ il rappresentante di cio
che gli viene portato giu dall’alto, di cio chergerisce al remotissimo avvenire delluomo? Il-pri
mo dono lo accogliamo come «Personalita SpirituaB € colui che accogliera il dono della Per-

99



sonalita Spirituale che discende? Egli e il Figlidel Dio, che vivi dello Spirito Vitale, il Figlidel
Dio vivo!

Cristo Gesu chiede dunque in quel momento: Che desga avvicinarsi agli uomini per mezzo
del mio impulso? Deve avvicinarsi agli uomini iinripio spirituale vivificante che sta in alto. Cos
si trovano di fronte il Figliolo del’'Uomo, che dahsso cresce verso l'alto, eFigliolo di Dio, il
Figlio del Dio vivq il quale dall'alto cresce verso il basso. Occatiginguerli. Dobbiamo com-
prendere che questa domanda era difficile percegigli. Tutta la difficolta per i discepoli di quas
domanda vi riuscira evidente se riflettete, chescebpoli allora accoglievano per la prima volta cio
che, dopo I'epoca del Cristo, anche negli uomitigg@mplici si trovava gia inoculato per mezzo dei
Vangeli; i discepoli dovevano accoglierlo appenraraldalle forze vive dellinsegnamento del Cri-
sto Gesu. Nelle forze che essi avevano gia svileppan vi era la capacita di comprendere quello
che poteva rispondere alla domanda: «lo stesshi dionio il rappresentante?» Viene detto nel Van-
gelo che uno dei discepoli che si chiamava Pietlbbja risposto: «Tu sei il Cristo, il Figliolo del
Dio vivo». Questa risposta, in quel momento, —ise permesso dirlo — non proviene dalle forze
spirituali normali di Pietro. E il Cristo Gesu (chramo di raffigurarci il fatto con forma viventermp
potere in un determinato senso rendercelo visib#eflovuto dire a se stesso, mentre guardava Pie-
tro: € gia molto che da questa bocca sia usciarigosta, che allude a remota epoca dell’avvenire
E quando poi guardava cio che vi era nella coseieinPietro, cio che in lui gia vi era in modo, che
con l'intelletto o con le forze acquistate per needell'iniziazione egli potesse dare una tale rispo
sta, il Cristo ha dovuto dire a sé stesso: «dack® Pietro conosce coscientemente quella risposta
non e venuta; in essa parlano quelle forze piuomaé, che sono nell’'uomo, ma che questi soltanto
gradatamente rende coscienti».

Portiamo in noi il corpo fisico, il corpo eteriabgcorpo astrale e I'lo; ci eleviamo alla Persotzali
Spirituale, allo Spirito Vitale e allo Spirito-Uommer mezzo della trasformazione delle forze del
corpo astrale, del corpo eterico e del corpo fisigoesto € stato spesso descritto nei trattatieriem
tari di scienza dello Spirito. Ma le forze che spiheremo una volta nel nostro corpo astrale come
Personalita Spirituale gia esistono nel corpo kestpgerd vi sono per virtu di forze divino-spiritua
e non sono da noi sviluppate. Cosi pure nel nagirpo eterico gia vi € uno Spirito Vitale divino-
spirituale. Il Cristo percio dice, guardando Pietoio che attualmente vi € nella tua coscienza non
ha dato questa risposta; sibbene ha parlato imdiEasa che svilupperai soltanto nell’avvenire, e
che gia é in te, ma di cui non sei consapevole.cB8&gia vi &€ nella tua carne e nel tuo sangue non
puo ancora parlare in modo da esprimere le patdle:sei il Cristo, il Figliolo del Dio vivo». In
gueste parlano le forze divino-spirituali subcostiieanzi le forze piu profonde che vi siano
nell’'uomo». L’elemento misterioso superiore in Rietio che Cristo chiama il «Padre nel Cielo»,
le forze dalle quali Pietro veramente € nato, dipawro egli ancora non é cosciente, queste hanno
parlato in quel momento per mezzo di lui. E peteiparole: «Cio che attualmente tu sei come uo-
mo costituito di carne e di sangue non ti ha ispjraa ti ha ispirato il Padre nel Cielo».

Ma il Cristo ha dovuto allora dire anche qualcosdtih: «In Pietro ho davanti a me una natura,
un discepolo, di cui I'intiera costituzione umantake, che la forza del Padre che vi e in lui nen r
mane turbata dalle forze che la coscienza gia iapgato, dal modo come lattivita spirituale agi-
sce; questa forza subcosciente umana é talmenie e egli pud affidarsi ad essa quando le si
abbandona. Questo € cio che vi & d'importante @ir®i— (il Cristo ha dovuto dire a se stesso).
Quello che € in lui vi & pure in ogni uomo; ma aacaeon € abbastanza cosciente; si sviluppera sol-
tanto nell'avvenire. Perche quello che io ho deedafumanita, e di cui costituisco I'impulso, si
possa ulteriormente evolvere e aver presa suglinipotcorre che sia basato su cio che appunto ha
parlato in Pietro: Tu sei il Cristo, il Figliolo ®io vivo! Su questa pietra nel’'uomo, non ancora
turbata dal frangersi delle onde della sviluppatscienza, su cido che da essa parla come forza del
Padre, su questo voglio fondare cido che semprggionogliera dal mio impulso». E se gli uomini
sviluppano questa base ne risultera 'umanita ldgiulso-Cristo. Questo € contenuto nelle parole:
«Tu sei Pietro, e sopra questa pietra edifichedochie potra diventare una comunita umana, una
raccolta di uomini che professano I'lmpulso-Cristo!

100



Sul significato di queste parole fervono nel momdolte discussioni, ma esse veramente non
vanno interpretate superficialmente. Si potrannmm@ndere soltanto quando se ne ricerchera
I'origine nelle profondita di quella saggezza, ehal contempo la saggezza dei Misteri.

Subito dopo di esse viene chiaramente dimostramjlCristo Gesu fa veramente assegnamento
sulla forza profonda subcosciente di Pietro. Petohénomento dopo il Cristo parla degli avveni-
menti che prossimamente si svolgeranno; parladiche si svolgera come Mistero al Golgotha.
Ormai e passato il momento, in cui parla cio cleegipiu profondamente in Pietro; egli dice ora
cio che in lui gia e cosciente. Ora egli non putmpeendere quello che il Cristo intende dire, non
puo credere alla venuta di sofferenze e della mé&tguando parla il Pietro cosciente, che gia ha
sviluppato in se le proprie forze coscienti, alldr&@risto deve respingerlo, dicendo: Ora non parla
pit nessun Dio, ma parla cid che come uomo tu giaholuto; questo non ha valore, & insegna-
mento dell’errore; proviene da Arimane, e di Sat@paesto significano le parole: «Ritirati da me,
Satana; tu mi sei di scandalo, perché non haigeesaa di Dio, ma quella degli uominix». Il Cristo
lo chiama subito «Satana»; rivolge appunto la patx@®@atana» ad Arimane, mentre di solito nella
Bibbia vi é la parola «Diavolo» per tutto cio ch&éifero. Il Cristo adopera allora difatti la p&ao
giusta per 'errore, al quale Pietro ancora devmabonarsi.

Cosi stanno veramente le cose. La critica modeopalare della Bibbia che cosa ne ha fatto?
Essa ha trovato essere impossibile che il Cristeuk fronte a Pietro gli dica una volta: «Tu sol-
tanto hai compreso che un Dio ti sta davanti» estiéto dopo lo chiami «Satanax. E i critici della
Bibbia ritengono percio: che bisogna dedurne, eheakola «Satana», che Cristo avrebbe rivolto a
Pietro, debba essere stata interpolata piu tardilttia e che sia un falso. In tutto questo, diover
v’ha soltanto, che I'opinione che I'epoca attuadettatto sul significato piu profondo di queste pa-
role dalla ricerca filologica, non ha valore alcuse non € preceduta dalla comprensione reale delle
tradizioni bibliche. Senza la base di una comperesreale della Bibbia non é possibile che 'uomo
possa veramente pronunziarsi sulla creazione atdec documenti che vi si riferiscono. Ma fra le
due frasi citate ve ne sta pure un’altra; la potbr@@mprendere soltanto se teniamo conto di un in-
segnamento antichissimo, ma pur sempre nuovo, d&emn I'insegnamento, cioé, che l'uomo,
guale é sulla Terra, e non soltanto 'uomo, ma ogmilsiasi comunita umana, € una specie di ripro-
duzione di cio che si svolge nel grande CosmoMuaairocosmo. Questo fatto & stato descritto par-
ticolarmente quando abbiamo parlato della disceralein Gesu di Nazareth. Abbiamo visto come
le parole dette ad Abraham significhino veramenta tua discendenza deve essere una riprodu-
zione dell’ordinamento dette stelle nel Cielo». € vi € nel Cielo come ordinamento delle dodici
costellazioni e come corso dei pianeti attraveosaddiaco, deve ripetersi nelle dodici tribu e it ¢
che il popolo ebreo attraversa per tre volte quaitogenerazioni. Dunque nella successione delle
generazioni, per mezzo della peculiare ereditapgetaconsanguineita, le dodici tribu rappresentano
una riproduzione dei rapporti macrocosmici. Questiato detto ad Abraham. — Nel momento in
cui il Cristo Gesu sta di fronte a Pietro, il quakdla sua natura piu profonda puo comprendere cio
che effettivamente vien dato con I'impulso-Cristta-fluente forza spirituale attraverso il Figliolo
del Dio vivo — il Cristo sa, che egli puo indicareoloro che lo attorniano, che ora s'inizia quaéco
di nuovo sulla Terra, che vi si verifichera unareiguzione di nuovi processi. Mentre per Abraham
veniva data nella consanguineita una riproduziaieaapporti cosmici, ora invece nei rapporti eti-
co-morali spirituali dovra formarsi una riproduzedi cio che 'uomo puo divenire per mezzo del
suo lo. Quando gli uomini comprenderanno, cosi clammatura migliore di Pietro lo comprese, cio
che é il Cristo, allora essi formeranno, non sattadelle comunita, degli ordinamenti basati sulla
consanguineita, sibbene ne formeranno di quelliddh@anima ad anima tessono coscientemente il
vincolo dell’amore. Questo significa: che, come segue ebreo, nei fili che attraversano le gene-
razioni, si trovava riunito quello che, conformenegeal prototipo del Macrocosmo, doveva star riu-
nito nel genere umano, e come cio che era disc@t@enere umano era pure disciolto conforme-
mente agli ordinamenti del cielo, casia dall'lo cosciente, nei rapporti etico-morali spiali do-
veva nascere cio che divide gli uomini, o li rilc@sell’amore. Gli ordinamenti degli uomini dove-
vano venir formati e armonizzati dall'lo coscienf@uesto € il contenuto delle parole, che il Cristo

101



Gesu aggiunge, come seguito alla risposta che tfasad@ietro: «E qualunque cosa avrai legata so-
pra la Terra — (cio che la natura piu profonda liege) — e legata anche nei Cieli, e cio che la me
desima natura scioglie quaggiu sopra la Terra,sacdto anche nei Cieli». —

Negli antichi tempi I'importanza del rapporto umangiedeva nella consanguineita; ma 'uomo
doveva sempre piu svilupparsi nei rapporti spititaamorali. Se teniamo conto di questo, dobbia-
mo dire: cio che 'uomo fonda come comunita dowe@ra importanza per lui. Parlando dal punto di
vista della scienza dello Spirito, possiamo diresingolo Karma degli uomini deve collegarsi col
Karma delle comunita. Da quanto € stato espostpassati anni potete gia sapere, che é altrettanto
poco in contraddizione con I'idea del Karma I'elesima fatta a un povero, quanto I'assunzione del
Karma singolo di un uomo per parte di una comurigacomunita puo aiutare il singolo a portare
la sua sorte. Il Karma puo essere collegato in nmetdola comunita aiuti il singolo a portare il suo
Karma. Insomma puo verificarsi la seguente comlbamezmorale: un singolo individuo di una co-
munita puo commettere un fallo; questo fallo veeéo registrato nel Karma di quella singola per-
sonalita, e deve essere riportato nel grande caspleosmico. Ma puo esservi un altro uomo che
dica di volere aiutare il primo a sopportare il $arma. E necessita che il Karma si compia, ma si
puo essere aiutati da altri. Cosi delle intiere woid possono aiutare colui che ha commesso un
fallo. Un singolo puo avere talmente contessustmd Karma con la comunita, che questa, conside-
randolo uno dei suoi membri, gli tolga coscientetegoarte del Karma che gli spetterebbe; —
I'intiera comunita € unita nel sentimento e nelideso di migliorare il singolo, di guisa che la-co
munita puo dire: «tu, singolo uomo, hai agito mate, noi ti rimpiazziamo! Ci assumiamo cio che
giova a migliorare il tuo Karma». Se la comunitéhéamataChiesa allora la Chiesa s’impone con
cio I'obbligo di prendere su di se i peccati delgsilo, di aiutarlo a sopportare il suo Karma. Non s
tratta di cido che si chiama oggi «remissione decpé», sibbene di un vero impegno, di w@ssu-
mersi dei peccati. Di questo si tratta: la comunita li assume crgeimente.

Se si interpreta il «legare» e lo «sciogliere»uesfo modo, si dovrebbe, per ogni remissione dei
peccati, ove la si comprenda bene, pensare al e@ber ne risulta per la comunita. Dal fatto che i
fili del singolo vengono ad intessersi col Karmd#'adiera societa, risulta una rete. La caratteces
di questa rete si €, che per virtu di cio che istorha portato giu dalle Altezze Spirituali, edsae
riprodurre in sé I'ordinamento del Cielo, cioé Kérma del singolo deve essere legato al Karma
collettivo conformemente all’ordinamento del morggrituale, non dunque arbitrariamente, ma in
modo, che I'organismo della comunita diventi unpiaaell’ordinamento del Cielo. Questa scena
della cosiddetta confessione di Pietro, per cotv® cominciano a comprenderla, acquista cosi un
significato infinitamente profondo. E, per cosiegita fondazione dell’'umanita avvenire basata sulla
natura dell’lo. Questo e quello che si svolge iesja colloquio confidenziale fra il Cristo e i suoi
discepoli piu intimi: cioe, il Cristo trasferisce forze che Egli porta giu dal Macrocosmo in cie ch
i discepoli devono fondare. E da questo punto en#ul Vangelo di Matteo, passo per passo, de-
scrive I'ascesa dei discepoli verso cio che pudrece in essi dalla forza solare e dalla forza gosm
ca che I'Entita-Cristo raccoglie per trasferirldano. Sappiamo gia che un aspetto dell’iniziaziéne
'uscita nel macrocosmo; e poiche il Cristo € l'intgo a siffatta iniziazione, Egli guida i suoi di-
scepoli conducendoli fuori nel Cosmo. Cosi consnigolo iniziando, quando attraversa questa ini-
ziazione, si sviluppa coscientemente nel macrocasingpara a conoscerlo pezzo per pezzo, cosi il
Cristo discende, per cosi dire, dal macrocosmogdiea ovunque le forze che in quello si esplicano
e affluiscono, e le trasmette ai discepoli.

leri gia ho fatto notare come cio si verifichi. Ragsentiamoci bene la scena: un uomo si addor-
menta. Allora giacciono nel letto il corpo fisicajaello eterico, mentre il corpo astrale e I'lo gon
riversati nel Cosmo e le forze del Cosmo penetianessi. Se allora il Cristo si avvicinasse a
guell'uomo, il Cristo sarebbe I'Entita la qualeiratin lui coscientemente queste forze e lo illumin
E cosi appunto avviene nella scena che ci viengrittas i discepoli s’inoltrano nell’ultima notte d
veglia; allora vedono che quello che essi dappharano creduto un fantasma e il Cristo, il quale fa
scorrere in loro la forza del macrocosmo. Dallacde®ne si puo toccar con mano come Egli gui-
dasse i discepoli verso le forze del macrocosmo.

102



E le susseguenti scene del Vangelo di Matteo attrorappresentano, se non come il Cristo gui-
di i discepoli passo per passo sulla via percosdtiriziando. E come se il Cristo stesso attraver-
sasse tutto cid0 e guidasse per mano, passo peav, passoi discepoli verso le tappe, alle quali
l'iniziando viene condotto. Vi diro ora qualcosaech dimostrera come il Cristo conduca i suoi di-
scepoli passo per passo fuori nel macrocosmo. Qusirftenno visioni viventi del mondo spirituale
e quando le forze chiaroveggenti crescono, s'imparanoscere molto di cio che prima non si puo
conoscere; s'impara a conoscere, per esempiotdl re@porto delle progredienti condizioni di cre-
scenza delle piante. La mente materialista dirka g¢hnta: ecco un fiore — supponiamo un fiore che
porti frutto; — da esso si sviluppera il seme;8 prendere questo seme e immergerlo nella térra; i
granello di seme si putrefa e comparisce una npivata, la quale a sua volta porta semi e cosi
continua di germoglio in germoglio. Il materialigiansera, che in questo processo, una parte mate-
riale, sia pur minima, del granello di seme implita, debba essere stata trasmessa nella nuova
pianta. Ma non e cosi. Effettivamente cio che eenede nell'antica pianta viene tutto distrutto. Si
verifica un salto riguardo alla materia e la nupienta € materialmente qualcosa di affatto nuovo.
Succede effettivamente una nuova formazione.

S’imparano a conoscere i rapporti piu importanti @ndo soltanto quando si € imparato a
comprendere e ad applicare questa legge pecullanéero macrocosmo: cioe, che effettivamente
si verificano dei salti nelle condizioni materidllei Misteri si insisteva specialmente su questo fa
to, e si diceva, che l'iniziando, uscendo nel cosduveva imparare a un determinato gradino a co-
noscere le forze che effettuavano questi «salttbe@@e, in qualsiasi direzione ci si diriga, S’imgpar
a conoscere qualcosa nel cosmo, quando ci si@utée costellazioni del cielo. Queste funzionano
allora come lettere. Quando ci sviluppiamo in go@sbdo in una determinata direzione, sperimen-
tiamo il salto dagli antenati ai discendenti, tan& campo vegetale, animale o umano, quanto in
guello dell’esistenza planetaria; perche, per esgngmche nel passaggio da Saturno al sole tutto
guello che era materiale ando perduto. Rimasel®@deca spirituale — tutto cio che era materiale pe-
ri. E lo spirituale che effettud il salto. Cosi @ur successo nel passaggio dal sole alla lundlee da
luna alla Terra. Questo fatto si verifica tantogrande quanto in piccolo. Vi sono due segni che
rappresentano questo processo a salti — uno apgcanezzo di cui si rappresentava con scrittura
figurata, piuttosto immaginativa, e un altro segiorecente. Potete trovare il segno nuovo nei ca-
lendari. Quando I'evoluzione progredisce cio cheéchio si arriccia — a un dipresso come una spi-
rale; e la nuova evoluzione viene come una secepnlale fuori dall'antica, procedendo ed espli-
candosi dall'interiore verso l'esteriore. Ma la nacevoluzione non procede in modo da riallacciar-
si direttamente all’antica, poiché tra la fine @ailtica e il principio della nuova vi € un piccale
stacco; e soltanto dopo questo, la nuova evoluziooeede nel suo cammino.

S lto

Ci risulta dunque questo disegno: due spirali ¢cinérecciano e nel centro un piccolo distacco. E
il segno del «Cancro», che deve simboleggiare ifesccrescer fuori nel macrocosmo e rappresen-
tare la formazione di qualunque nuovo germogliqualsiasi evoluzione. — Orbene, vi era anche un
altro segno per rappresentare queste condizioniquBnto strano vi possa sembrare, questo segno
era formato in modo, che riproduceva un asinosid puledro, ossia I'antenato e il discendente;
guesto segno doveva rappresentare il rapportaieffetel passaggio da uno stato all’altro. Ed ef-
fettivamente anche la costellazione del Cancrderagltiche pitture, viene spesso rappresentata in

103



questo modo, come un asino e il suo puledro. E athoscere questo. E un insegnamento impor-
tante che aiuta 'uomo a comprendere, come ancliastesa nel macrocosmo vi sia un siffatto
passaggio importante, per cui 'uomo si eleva ahdwospirituale, ma deve poi procurarsi delle
nuove illuminazioni. Questo viene descritto coamtente quando, nel linguaggio stellare, si rappre-
senta il sole fisico che attraversa la costellazidel Cancro e, dopo aver raggiunto il punto culmi-
nante, discende nuovamente. Cosi € difatti, quimitiando compie dapprima I'ascesa nel mondo
spirituale per imparare a conoscere le forze, ® dmerle conosciute, le riporta giu seco per render
le proficueall’'umanita.

Tanto nel Vangelo di Matteo quanto negli altri Vahgien raccontato, che il Cristo Gesu pro-
spetta questo ai discepoli. E vien raccontato idanche Egli non agisce per mezzo della semplice
parola, ma che presenta ai suoi discepoli I'immagione, il quadro vivente del suo muovere incon-
tro a quelle altezze, alle quali 'umanita deve arsualire per mezzo della propria evoluzione. Allo-
ra Egli si serve dell'immagine dell’asino e del sudedro: cioe, Egli conduce i discepoli alla com-
prensione di cio che nella vita spirituale corrisge alla costellazione del Cancro. Questa e dunque
espressione di qualcosa che & successo nei rappertti spirituali fra il Cristo e i suoi disceppé
cosa di tale maesta e grandiosita che non puoeesspressa con parole umane di alcun linguaggio,
occorre per esprimerla che il Cristo conduca i epsdi nelle condizioni del mondo spirituale, e
procuri loro nelle condizioni fisiche delle ripradani del mondo macrocosmico. Allora Egli li
conduce in alto fino al punto, in cui le forze diegtiati diventano nuovamente utili per 'umanita.
La Egli sta ad un’altezza che si puo indicare stitalicendo: Egli sta all'altezza solare, nel segno
del Cancro! Nessuna meraviglia percio se il Vanggldatteo a questo punto fa notare, che la vita
del Cristo nella sua epoca terrena e arrivatapatlea e possentemente vi accenna con le parole:
«Osanna nel piu alto dei Cieli». — In questo ogrir® e scelto in modo, che per mezzo di cid che
allora si verifica i discepoli si sviluppano, pegca sua volta, per mezzo di quello che si svolge in
loro, possa svilupparsi nell'umanita cio che haupmessere portato nell’evoluzione di essa dal Cri-
sto Gesu.

E la storia della Pasqua, che segue, altro nored’affluire reale e vivente di cio che doveva
dapprima scorrere nei discepoli come un insegnameatpoi fluire magicamente nell’'umanita, per
mezzo delle forze emanate dal Mistero del GolgoEhaosi che dobbiamo comprendere la conti-
nuazione del Vangelo di Matteo. Comprenderemo aibarre come lo scrittore del Vangelo di Mat-
teo sia sempre rimasto cosciente, che egli, petr dos, deve far notare il contrasto fra
linsegnamento vivente, che é stato udito dallezake cosmiche e che vale per i discepoli, e quello
che puod essere presentato a coloro che stannofabrii e che non sono ricettivi per le forze del
Cristo stesso. Percio incontriamo tutti quei paftéid nei «discorsi con gli Scribi e i Farisei» che
esamineremo domani. Oggi pero vogliamo ancoradtara, che il Cristo Gesu, dopo aver condotto
innanzi i suoi discepoli per quanto era possildilha fatto prender parte alle tappe, alle quali
I'iniziando viene condotto, e ha fatto loro vedehe, se seguono questa via, sperimenteranno essi
stessi il proprio sviluppo nel mondo spirituale aehcrocosmo, perche essi hanno disposizione
all'iniziazione, e questa sta dinanzi a loro; essi si svilupperanno nel mondo macrocosmico, do-
ve potranno conoscere sempre piu la vera natur€ritb, dell’Essere che riempie tutti gli spazii
spirituali, e che ha avuto la sua personificaziotn&esu di Nazareth. Cristo ha dovuto dire ai suoi
discepoli, che essi andavano maturando verso quegti@azione, che diventerebbero iniziati
dellumanita. Egli poteva anche richiamare la lattenzione sul fatto, che ci si puo sviluppare
all'iniziazione indipendente soltanto lasciando pazienza e perseveranza maturare l'interiorita.

Che cosa deve dunque svilupparsi nell'interiorigd’'domo, quando linteriorita va diventando
sempre piu possente e 'uomo evolve la forza chieggente superiore? — Le sue disposizioni de-
vono svilupparsi in modo, che egli possa accogliefferze della Personalita spirituale, dello Spiri
to Vitale e del’lUomo-Spirito. Ma la penetrazionallthlto di quella forza che rende 'uomo inizia-
to, che lo fa partecipare ai Regni dei Cieli, digenlal momento in cui 'uomo pud diventare matu-
ro, dipende dal Karma del singolo. Chi sa queswfa®to gli iniziati piu elevati lo sanno; coloro
che stanno sui gradini inferiori dell’iniziazioneara non lo sanno. Quando qualche individualita e

104



matura per elevarsi nel mondo spirituale, arrivehanper lei 'ora di penetrarci. Viene certamente;
ma in modo, che 'uomo non se l'aspetta, viene conagro di notte! Ma come si sviluppa 'uomo
nel mondo spirituale?

| Misteri antichi — e sotto un dato rapporto ancheovi — avevano tre gradini per I'iniziazione
macrocosmica,; il primo era quello in cui 'uomaossiluppava in modo da percepire tutto cid che si
puo percepire per mezzo della Personalita Spigfualora egli non e soltanto un uomo nel nuovo
senso, bensi si & sviluppato a cio che in ordileegararchie si chiama la «natura angelica»; questa
e la gerarchia che sta immediatamente al di sogfaicmo. Nei misteri persiani anche colui che si
sviluppava nel macrocosmo, di guisa che la Pergar@pirituale agiva in lui, si chiamava un «Per-
siano», perché un tale uomo non era piu un singob®nsi apparteneva all’angiolo del popolo per-
siano; oppure lo si chiamava anche addirittura fdatli Angiolo — o di Dio. Il grado seguente &
guello, in cui si desta corrispondentemente loipWitale; un uomo su questo gradino si chiama-
va un «eroe solare», nel senso dei misteri pergi@nché egli accoglieva allora la forza del ssie,
evolveva dal basso in alto verso le forze del sdee la forza spirituale del sole veniva incontro
alla Terra; — lo si chiamava pero anche un «Figlal Padre». E colui in cui dominava I’Atma o
'Uomo-Spirito si chiamava negli antichi misteri kPadre». Questi erano i tre gradini
dell'iniziando: angiolo, figliolo o eroe del solee-Padre.

Soltanto gliniziati superiori possono giudicareagdo l'iniziazione puo risvegliarsi nel’'uomo.
Percio il Cristo diceva: L'iniziazione verra, seopedete piu oltre sulle vie per le quali ora vi ho
condotti, salirete nei Regni dei Cieli; ma I'orann@ conosciuta ne dagli angioli — che sono iniziati
con la Personalita Spirituale, — né dal Figliologie€, da coloro che sono iniziati con lo Spirito-
Vitale, — ma soltanto dagl'iniziati piu elevati ckeno iniziati col «<Padre». Nel Vangelo di Matteo,
percio, troviamo qui di nuovo delle parole assahgate conformi alla tradizione dei misteri. E ve-
dremo che 'annunzio dei Regni dei Cieli altro rioche la predizione ai discepoli, che essi speri-
menteranno l'iniziazione. Il Cristo Gesu del Varggdi Matteo esprime chiaramente, che Egli in-
tende appunto questo. Se si legge il passo inigogstorrettamente, risulta evidente, che il Cristo
accenna a degli speciali insegnamenti allora ctirrenl modo di ascendere nei Regni dei Cieli.
Questo svilupparsi per penetrare nei Regni dei €ralstato allora interpretato materialisticamgente
perche si credeva che tutta la Terra vi avrebbegaato, mentre si sarebbe dovuto sapere, che sol-
tanto alcuni degl'iniziandi arrivavano a svilupggeer mezzo della loro iniziazione; cioe, regnava
I'opinione fra alcune persone, che ben prestorsibdee verificata materialmente una trasformazione
della Terra in Cielo. E il Cristo richiama speciaime I'attenzione sul fatto, che alcuni avranno
guella credenza; Egli li chiama Profeti mentitofaési Messia. Percio € veramente strano, che og-
gidi ancora alcuni degl'interpreti dei Vangeli rantino, che l'idea del materiale avvicinarsi di un
regno divino sia stato un insegnamento di CristeuGaesso. Chi puo veramente leggere il Vangelo
di Matteo sa che il Cristo intende parlare dipmacesso spiritualeverso il quale I'iniziando si svi-
luppa, al quale pero nel corso dell’evoluzione ald@leérra I'intiera umanita, che si attiene al Cristo
si sviluppera — ma si sviluppera in quanto la Tetessa si spiritualizza.

Da questo aspetto pure dobbiamo esaminare profardartintiera costruzione del Vangelo di
Matteo e allora, anche di fronte a quest’ultimonwade un sentimento di profonda venerazione,
tanto piu che nessun altro Vangelo ci conducefeafimente a rilevare in modo esatto come il Cri-
sto Gesu istruisca i suoi discepoli anzitutto daitp di vista delfo. Vediamo attorno a Lui i Suoi
discepoli, che vedono operare attraverso il compano le forze del cosmo. Lo vediamo condurre i
suoi discepoli per mano, perché essi possano imgara che liniziando impara. Scopriamo dei
rapporti umani e come essi si possano formarenattair Cristo Gesu. E questo che ci rende il Van-
gelo di Matteo cosi umanamente affine. Per mezzjudsto Vangelo impariamo cosi bene a cono-
scere lUoma Gesu di Nazareth, il portatore del Cristo; impard a conoscere tutto cio che Egli
opera nel mentre discende nella natura umanaeBin@i processi celesti sono rivestiti nei faksl
Vangelo di Matteo di condizioni quanto mai umanecdfne questo si verifichi pure in altri casi e
non soltanto per le condizioni dell'iniziazione lgaemo nella prossima e ultima conferenza.

105



Conferenza X1 1

Quando consideriamo I'evoluzione dell'umanita e epmel senso della nostra scienza dello Spi-
rito, essa proceda di grado in grado, deve in apparirci specialmente importante il fatto, che
'uomo — tornando sempre a incarnarsi nelle varigae epoche — ascende e raggiunge dei gradi di
perfezione sempre piu elevati, per poter finalmdrdaeformare nel suo intimo, a poco a poco, in
forze di azione, le speciali finalita adeguate appuai singoli gradi planetari di evoluzione. Vedia
mo cosi da un canto 'uomo ascendere e tenderejgesta evoluzione al suo scopo divino. Ma
'uomo non potrebbe mai evolversi fino all’altezzaui deve elevarsi, se non venisse, in certo mo-
do, aiutato da entita, le quali hanno percorso’'urelierso vie di evoluzione diverse da quella
delluomo. Di tempo in tempo, — cosi possiamo esprci — degli esseri penetrano da altre sfere
nella nostra evoluzione terrestre e si unisconol'eluzione umana per inalzare 'uomo alla loro
propria altezza. Possiamo esprimere questo in ngederale, perfino per i passati stati planetari
della nostra esistenza terrestre, dicendo, perpmserche gia nell’'antica fase saturnea, delle &ntit
elevate, i Troni, hanno sacrificato la loro sostan Volonta, perche da essa venisse formato |l
primo germe del corpo fisico umano. Questo € stitam esempio in grande. Ma delle entita di-
scendono sempre nellumanita — € permesso sedrigiesta espressione — le quali nella loro evo-
luzione hanno preceduto 'uomo; ed esse si unis@b@voluzione umana dimorando tempora-
neamente in un’anima umana, dentro a un essereajroacome si suol dire, assumendo forma
umana; se si vuole esprimere piu superficialmenpei® dire, che sorgono nell’anima umana come
una forza ispiratrice, che penetra in quest’animanga di guisa che un siffatto essere umano viene
animato da un Dio, e pu0 esercitare nell’evoluziona maggiore azione di quella che ad un altro
uomo non sia dato esercitare.

La nostra epoca, compenetrata di concezioni liredlee materialistiche, non ode volentieri tali
cose. Vorrei dire: la nostra epoca serba soltantaltimo rudimento dell’idea appunto espressa, e
cioé, che un uomo possa peregrinare per il mormopenetrato, in certo modo, da un’entita disce-
sa da regioni superiori che parla a lui. Se all'oamoderno venisse proposto di accogliere un’idea
siffatta, egli la respingerebbe, reputandola umlass pregiudizio. Ma 'uomo nondimeno ha con-
servato un residuo di quell'idea anche nella nospaca materialistica, sebbene questo residuo si
nasconda in lui sotto forma di credenza incosciaeteniracoli; egli crede, cioé, ancora al sorgere
qua o la di personalita geniali, di «genii». Da@gfande massa degli uomini, anche per I'abituale co-
scienza umana, emergono dei genii, dei quali €:diella loro anima germogliano capacita diverse
da quelle che ordinariamente si trovano nella matumana. A questi «genii» si crede ancora, per lo
meno nella nostra epoca. Ma vi sono pero ancheieili, in cui non si crede piu ai genii e in cui
vien decretato che non ve ne sono, perche il pengiaterialistico non comprende piu i fatti della
vita spirituale. Ma fra la maggior parte degli uamancora persiste la credenza nei «genii». E se
non vogliamo ritenere che la credenza sia completéenvuota, si deve dire, che per il tramite di un
genio che voglia far progredire I'evoluzione detiianita, parla, della natura umana, una forza di-
versa dalle abituali forze umane. Se pero si teniéskebito conto degl'insegnamenti che conosco-
no il vero stato di fatto riguardo a tali genii,gtirenderebbe conto, quando un uomo si presenta
come subitamente invaso da qualcosa di straordmante buono, grande e possente, che una forza
spirituale e discesa in lui e ha preso, in certal gquodo, possesso di quello in cui siffatte erddga
vono agire — cioe, dellinteriorita del'uomo stesAl pensatore antroposofico dovrebbe riuscire
evidente, a priori, che queste due cose sono plassibioe, I'elevazione evolutiva del’'uomo verso
le altezze divine — e la discesa di entita divipotsiali in corpi umani o in anime umane.

Nel mio dramma «Il Mistero dei Rosacroce» I'attema viene a un dato punto richiamata sul
fatto, che quando qualche evento importante deticagsi nell’evoluzione dell’'umanita, un esse-
re divino deve, per cosi dire, unirsi a un’animaanm e compenetrarla. Questa € una necessita
dell’evoluzione dell’'umanita.

106



Per comprendere questo fatto, nei riguardi dellstracevoluzione spirituale terrestre, ricordia-
moci come la Terra, al suo inizio, fosse ancoraaucnl sole, da cui oggi sta distaccata, e chd-é so
tanto piu tardi, a un dato momento del remotisgrassato, che il sole e la Terra si sono separate.
L’antroposofo naturalmente sa, che con cio norasia di un semplice distacco materiale della ma-
teria terrestre da quella solare, sibbene del atiatai delle entita divino-spirituali che eranoleol
gate col sole, o con gli altri pianeti materialiof il distacco della Terra dal sole rimasero unite
con la Terra alcune entita spirituali, mentre rigrasunite col sole altre entita spirituali, le qual
perche si erano sviluppate oltre le condizionietgtni, non potevano completare la loro ulteriore
evoluzione cosmica sulla Terra, ma uscirono dakgesima e trasferirono la loro dimora sul sole.
Abbiamo dunque il fatto, che una specie di enfiiatsali rimase piu strettamente unita con la Ter-
ra, mentre le altre entita effondevano dal solera azione sull’esistenza terrestre. Dopo il dista
del sole vi sono dunque, per cosi dire, due caragiahe; il campo d’'azione della Terra con le sue
entita... e il campo d’azione del sole con le suége Orbene, quelle entita spirituali che da sfea
ra superiore possono essere utili al’'uomo, sorpua quelle, le quali dalla Terra hanno trasferito
il loro campo d'azione sul sole. E dalla sfera degkeri che appartengono al campo d’azione del
sole provengono quelle entita, che di tempo in @sipuniscono con 'umanita della Terra, per far
progredire I'evoluzione terrestre e quella dell’'unta.

Nei miti dei popoli sempre troviamo questi «erdiasi®, delle entita, cioé, che dalle sfere spiri-
tuali esercitano la loro azione nell’evoluzionel'dehanita. E un uomo pervaso, compenetrato da
un’entita solare siffatta si trova essere, rispatttio che si affaccia esteriormente, un’entitatmol
superiore di quel che a noi non palesi. L'esterir’illusione, € Maya — e dietro alla Maya sta |l
Vero essere; e questo puo essere intuito soltantbidoud penetrare con lo sguardo nelle profondita
piu intime di una natura siffatta.

Nei misteri sempre € stato conosciuto e ancorargsce questo duplice aspetto del corso evolu-
tivo dell'umanita. Si distinguevano e ancora stidguono, per cosi dire, degli spiriti divini che d
scendono dalle sfere spirituali — e degli uomire clalla Terra ascendono agli arcani spirituali at-
traverso l'iniziazione. — Quale entita € quella Gebto?

Abbiamo visto ieri, che indicandolo come «il Crisild-igliolo del Dio vivente», Egli &€ un’entita
discendente. Se si volesse denominare con un terdeha filosofia orientale lo si chiamerebbe
un’entita «avatarica», un Dio discendente. Maaitdrdi una siffatta entita discendente soltanto a
partire da un determinato momento. Quella che deyarirci come tale ci viene descritta dai quat-
tro Evangelisti — Matteo — Marco — Luca e Giovanma tutti e quattro. Al momento del battesimo
di Giovanni questa entita discende, per cosi da#a sfera dell’esistenza solare sulla nostraarerr
si unisce con un’entita umana. Dobbiamo ora remadiaramente conto, che nel senso dei quattro
Evangelisti questa entita solargia grandedelle altre entita avatariche, piu grande degli ekseri
solari che mai siano discesi. Percio essa richtbgedagli uomini le cresca a sua volta incontro, pe
cosi dire, un’entita umana appositamente prepabatiessere solare dunque, del «Figlio del Dio
vivente», che viene incontro all'uomo per aiutafeeoluzione, ci parlano, i quattro Evangelisti; di
guelluomo invece, il quale gli cresce incontro peter accogliere questo Essere solare, ci parlano
soltanto il Vangelo di Matteo e il Vangelo di Ludzssi riferiscono come I'uomo aspiri e tenda per
trent’anni verso il grande momento, in cui eglirpoaccogliere in sé I'Essere solare. E poiche
I'Entita che indichiamo come Entita-Cristo € un’Ehtcosi universale, cosi vasta, gli involucri cor-
porei capaci di poter accogliere questo Esserepossono venir preparati in modo semplice. Oc-
corre che all'Essere solare discendente vadancarde incontro un involucro fisico e un involu-
cro eterico preparati in modo affatto specialeymesando il Vangelo di Matteo abbiamo veduto da
dove essi provengano. Ma da quella medesima af#ila quale, nel senso del Vangelo di Matteo,
sono stati preparati per quell’Essere solare I'lnem fisico e I'involucro eterico passati attraser
le quarantadue generazioni del popolo ebreo, dstiguedesimi involucri non poteva al contempo
venir preparato I'involucro astrale e neppure iicet del vero lo. Occorreva per questo una spe-
ciale organizzazione, la quale venne conseguitangerzo di un’altra entita umana, di cui ci raccon-
ta il Vangelo di Luca, quando c’informa della séogiovanile del cosiddetto Gesu Nathanico. Ab-

107



biamo visto poi che i due Gesu — quello di Matteguello di Luca — diventano uno solo, mentre
I'entita, la quale come entita-lo prese dapprimasesso degl’involucri corporei di cui ci parla il
Vangelo di Matteo, ossia l'individualita di Zarastta, abbandona il dodicenne Gesu del Vangelo
di Matteo e penetra nel Gesu Nathanico del Vandelauca, per continuare in quest’'ultimo a vive-
re e per formare il corpo astrale e il veicolo ‘@ielicon le qualita che essa individualita si ecga-
state nel corpo fisico e nel corpo eterico, apposéinte preparati, del Gesu di Matteo; e cio fece,
perche, gli arti superiori potessero maturare egl@re nel trentesimo anno I'Entita che discende-
va dalle regioni superiori.

Se si volesse descrivere l'intiero procedimentoseslso del Vangelo di Matteo, si dovrebbe di-
re: lo scrittore del Vangelo di Matteo consideranaitutto questo fatto: «Quale corpo fisico e quale
corpo eterico possono servire una volta per dinatifantita-Cristo sulla Terra?» E per virtu di cio
che egli sapeva, rispondeva alla domanda nel megoesite: perché questo corpo fisico e questo
corpo eterico potessero allora venir preparatipoeva, che attraverso le quarantadue generazioni
del popolo ebreo tutti i germi, che erano statitipmsa volta in Abraham, si sviluppassero comple-
tamente, in modo che, per via di eredita, veniskaroati quello speciale corpo fisico e quello spe-
ciale corpo eterico che appunto occorrevano. Egjiungeva inoltre, che un corpo fisico e un cor-
po eterico siffatti potevano essere strumenti @siradatti soltanto se la grande individualita che
aveva preparato 'umanita ad accogliere e a condjgrenil Cristo, cioe, I'individualita di Zarathu-
stra, se ne fosse prima servito; ed essa difatteq®teva servire, per quel tanto che questi €niam
ti offrivano la possibilita di un’evoluzione, e @épfino al dodicesimo anno; questa individualita ha
dovuto poi abbandonare il corpo del Gesu di Magtdrasferirsi in certo modo nel corpo del Gesu
di Luca. Allora lo scrittore del Vangelo di Mattewolge il suo sguardo al Gesu di Luca, e in que-
sto segue ormai la vita di Zarathustra fino alteeimo anno. Allora é arrivato il momento in cui
Zarathustra ha portato il corpo astrale e I'lola fanto di perfezione, che egli puo ormai saa@iic
re tutto, perché lo Spirito Solare, I'Entita dedliere spirituali, possa dall’alto prender dimoraf
si. Questo fatto viene indicato nel Battesimo d\@nni.

Se volgiamo nuovamente il pensiero a quel distaetia Terra dal sole e teniamo presente, che
delle entita si sono allora pure distaccate dadlad, le entita, cioe, di cui il Cristo era la Gaisu-
periore, diremo: vi sono entita le quali estendatoro azione soltanto a poco a poco sulla Terra,
cosi come pure il Cristo ha potuto far sentireua mfluenza sulla Terra soltanto nel corso deltem
po. Ma il distacco solare era accompagnato anchun@diro fatto. A questo proposito dobbiamo ri-
cordarci di qualcosa gia spesso detto; che l'arggistenza di Saturno era relativamente semplice
come sostanzialita. Era un’esistenza nel fuocol @alere. Sull’antico Saturno non vi erano ancora
ne aria né acqua, e neppure l'etere luce. Quesiqeesentato soltanto durante I'esistenza solare.
Durante l'esistenza lunare vi si aggiunse poi ceemondo stato di densificazione il liquido — e co-
me ulteriore stato di raffinamentaetere del suonoossiasonora E durante I'esistenza terrestre vi
si & aggiunto come stato di densificazione il splidssia lo stato terreo — e come stato di raffina-
mento cio che chiamiamoekere vitale abbiamo cosi sulla Terra calore, aria o gasgtiao o il li-
quido, e lo stato solido o terreo — e come stataffinamento: I'etere luce, I'etere del suono oo
ro, e I'etere vitale che € lo stato eterico pidinato che si conosca.

Orbene, con il distacco del sole si & distaccalla darra non soltanto la materialita del sole, ma
se ne allontano contemporaneamente anche la gptétdi esso. Questa ritorno sulla Terra soltanto
gradatamente — ma non completamente. (Ho gia dpiegesto fatto a Monaco, nelle conferenze
sulla Genesi, percio lo ricordero qui soltanto lereente). Degli stati superiori, per cosi dire,ieter
ci, 'uomo percepisce sulla Terra il calore, I'eteralore, e tutt'al piu anche la luce; tutto ci@ch
egli percepisce come suono, non e che un riflesbgeto suono che sta nell’etere — e una materia-
lizzazione di esso. Quando si parla dell'«eterenswrtos’intende il veicolo di cid che é conosciuto
come «armonia delle sfere», e che non si puo etieeper mezzo della chiaroudienza. Il sole, cosi
come esso e ora fisicamente, invia veramente ldusgaalla Terra, ma nel sole vive anche questo
stato piu elevato. Gia spesso si € detto non ess@ee le parole delle persone che sanno questo e
che dicono come Goethe:

108



Delle sfere fraterne al vivo raggio

L’antichissimo canto intuona il Sole;

E corre infaticato a suo viaggio,
Come la folgor suole.

Qui viene accennato all’armonia delle sfere, adhé vive nell’etere sonoro. Ma l'uomo puo
sperimentare quell’armonia soltanto quando si ef@ramezzo dell’iniziazione, 0 quando un essere
solare discende appositamente per comunicarlalahguaomo specialmente destinato a strumento
di evoluzione per gli altri uomini. A un uomo sitff@a il sole comincia a risuonare, le armonie delle
sfere si fanno udire. — E al di sopra dell’eteneaso vi el'etere vitale E cosi come a base del sem-
plice suono, come contenuto superiore, come imtxjccome elemento anima vi € la «parola» il
suono, o il senso, cosi del pari all’etere vitalenéo il sensg la parola — lo stesso che piu tardi in
persiano si € chiamato «honover» e cido che GioviBwmangelista chiama il «Logos» quale suono
pieno di senno, proprio dell’Essere Solare.

E Zarathustra, nei primissimi tempi della nostralezione postatlantea, apparteneva appunto a
qguegli eletti, che nel corso del tempo non rimanevsordi di fronte a questo sole risonante, a que-
sto sole parlante e alle sue entita. E non & upkssmito, ma e letteralmente verita, che anche Za
rathustra ha ricevuto la sua istruzione dalla @asdllare. Egli era divenuto capace di accogliere
guesta parola solare. E queglinsegnamenti posseastosi, che I'antico Zarathustra ha comuni-
cato ai suoi discepoli che cosa erano in ultimdigifeSi possono indicare nel seguente modo: Za-
rathustra era uno strumento, per il tramite delejuauonava il suono, il senso della Parola Solare
stessa. Percio la leggenda persiana parla dellmlapsolare», che si manifesta per bocca di Zara-
thustra — della parola misteriosa, che risiederaliall’esistenza solare. Cosi dice quella leggenda,
guando parla del corpo astrale del sole, di «<AMBazdao»; ma essa parla anche della «Parola So-
lare», che poi nelle traduzioni greche é statarchta il «Logos».

Se guardiamo l'antico Zarathustra vediamo che peftiii, personalita tanto elevata, non era an-
cora iniziato in quegli antichi tempi in modo deacagliere coscientemente cio che allora doveva
parlare nell’'uomo; I'anima di una personalita ditiaera, per cosi dire, pervasa da qualcosa di supe
riore fino a cui non si era ancora evoluta. Zarstitsupoteva insegnare di Ahura-Mazdao, perché
'aura solare gli si rivelava, perche I'entita $piale Ahura-Mazdao risuonava in lui, perche attra-
verso di lui parlava la Parola Solare, la grandeaAla luce mondiale; la corporeita esteriore del
Dio solare, il quale proiettava sugli uomini le souenze, era come presente anche la, dove dli
uomini non l'avevano ancora sulla Terra stessaa Pdrola solare costituiva allora piuttosto
l'interiorita. Nel senso di Zarathustra si potrelshenque dire: egli insegnava a coloro che erano i
suoi discepoli: «Dovete rendervi conto, che digtia luce solare fisica vi € una luce spirituale.
Come dietro 'uomo fisico vi e la sua astralit@uia, cosi pure dietro il sole vi & la «Grande Aura
Questo sole fisico, in certo qual modo, va consittecome il corpo di luce di un Essere, che di-
scendera una volta sulla Terra; €, per cosi direpiporeita esteriore che s’impara a conoscere per
mezzo della visione chiaroveggente; e dentro atguEsporeita vi € ancora un’interiorita, un ele-
mento anima. Come I'elemento anima si esprime\adisa il suono, cosi per il tramite dell’Aura
Solare si fa strada la Parola Solare, il Logos r@elaE Zarathustra poteva promettere questo
all'umanita: che dalle sfere divine spirituali veobe una volta la Grande Aura, I'Essere di Luce, e
che I'anima dell’Essere di Luce sarebbe la Parolar8. La sorgente profetica di questo annunzio
risale all'antico Zarathustra. In Zarathustra teoup la saggezza profetica della venuta dell’Aura
Solare e della Parola Solare.

Orbene, nei Misteri, veniva trasmessa da un’epti@tta la novella, che allumanita era stata
predetta la venuta del Logos Solare, della Parolar&. E questa novella & stata ognora la grande
consolazione e la speranza di coloro, che entrligione dellumanita speravano e aspiravano
verso l'alto. E degl'insegnamenti sempre piu egattievano venir comunicati agli uomini dagli

109



Spiriti solari minori, che si univano con la Tereai quali, in ultima analisi, erano messaggeriadel
Parola solare, dello Spirito della luce solarel' Aafa solare.

Questa era una parte della tradizione dei misteriecsi € trasmessa attraverso le epoche. L’altra
parte consisteva nel fatto, che gli uomini dovevaan soltanto imparare, ma anche mettere in pra-
tica la possibilita di evolversi per muovere incora cio che scende sulla Terra. Ma nei tempi pre-
cristiani ancora non si poteva credere che il dmgodebole uomo potesse da solo, senz’altro, cre-
scere incontro al grande Essere solare, alla Gledh spiriti solari, al Cristo. Non era possibdlee
un singolo uomo potesse arrivare a questo per dintina qualsiasi iniziazione. Percio il Vangelo di
Matteo descrive come, in certo modo, tutte le lidé popolo ebreo siano state riunite per poter
formare un uomo siffatto. D’altra parte nel Vangdid.uca sta descritto come, attraverso i settanta-
sette gradini, fosse stato filtrato quanto di ne@h generale vi era nell’'uomo terrestre, perche un
corpo adeguato potesse crescere incontro al giesgbre che doveva discendere sulla Terra.

Nei misteri, naturalmente, coloro a cui andava irtifgel’insegnamento e sui quali bisognava in-
fluire, erano uomini, per cosi dire, deboli — nonrattava affatto di uomini capaci di abbracciare
I'intiero campo di cid che sta dinanzi agli uomiaiche un singolo uomo puod conseguire per mezzo
della sua evoluzione. Negli antichi misteri, peraoloro che dovevano essere iniziati nei segreti
dei medesimi si ripartivano in determinate claksiguali dovevano avvicinarsi ai segreti in tanti
modi diversi. Alcuni venivano, per cosi dire, igirin modo speciale, su come 'uomo esteriore
debba vivere, su cid che 'uomo esteriore deve ¢erapper diventare uno strumento adatto, un
tempio per I'Entita solare che doveva discendera viverano anche dei discepoli dei misteri, di cui
I'attenzione veniva specialmente richiamata suctié I'anima deve silenziosamente evolvere in se
stessa, se vuole arrivare a comprendere, a sen@irgperimentare uno Spirito solare. Potete voi
immaginarvi che fosse naturale, che nei misteffiogsero dei discepoli, i quali avevano in certo
gual modo il compito di regolare la loro vita egieg, e i quali venivano sorvegliati con speciale
cura fin dalla loro prima infanzia, perché il larorpo seguisse un’evoluzione, che permettesse loro
di divenire il veicolo, di divenire il tempio pena Spirito solare discendente? Cosi era pero negli
antichi tempi e, in ultima analisi, anche nei nu®abbene in questi ultimi le concezioni materiali-
stiche esteriori del mondo non permettano di acsene. Supponiamo il momento, in cui
un’entita superiore debba discendere dalle sfeirdgusdi per dare un nuovo impulso all'umanita.
Coloro che servono nei misteri devono aspettar@lenmomento; essi hanno il compito di rivelare
i segni del tempo. Con completa calma e rassegmaz@enza rumore, essi hanno atteso il momen-
to, in cui un Dio discende dalle altezze celesdr, ¢are al’'umanita una spinta in avanti. E percepu
loro compito di sorvegliare 'umanita esteriore preware qualche personalita, che possa venir gui-
data e diretta, al fine di renderla adatta ad deegun’entita siffatta. Orbene, se I'essere cbeed
discendere e di natura eccezionalmente elevatarrecche 'uomo, che deve diventare il tempio
per tale essere, venga guidato fin dalla primissifanzia. E cosi avviene difatti; soltanto norsio
osserva. Piu tardi soltanto, quando si narra laasthb tali uomini si scoprono delle determinate li
nee fondamentali; se anche si presentano in modersii nell’aspetto esteriore delle condizioni
della loro vita, pur nondimeno vi € fra essi unaasomiglianza. Percio si puo dire: se volgiamo
indietro lo sguardo sul corso dell’evoluzione deittanita troviamo ovunque degli esseri, che pre-
sentano una certa similarita nel corso della ldta, \anche nei riguardi della biografia esteriore.
Questo non si puo negare, ed é risultato evidemtbeaalle ricerche dei tempi moderni. E in molte
opere in voga, di erudizione, perd non molto prdfarsi trovano delle tabelle, che registrano le si-
milarita fra le biografie di tali personalita. Pesempio, il Prof. Jensen (di Marburg) ha raccadto |
similarita fra le biografie dell'antico babilone&élgamesch, di Mose, di Gesu e di Paolo. Egli ne fa
delle bellissime tabelle; prende alcune vicendéadata di ognuna di queste personalita — questi
singoli eventi si possono benissimo paragonar@e- ésultano cosi delle somiglianze straordinarie,
delle somiglianze, invero, di fronte alle qualhdstro senso materialistico rimane del tutto stafpef
to. La conclusione che ne vien tratta € naturalmeoella, che un mito € copiato dall’altro; che lo
scrittore della vita di Gesu ha copiato dalla badigr dell’antico babilonese Gilgamesch, che la bio-
grafia di Mosé non € che una copia di un anticasepe in ultimo ne risulta la conclusione ctees-

110



sunodi essi, né Mose, né Gesu, ne Paolo sia maiteststine personalita fisica! Generalmente gli
uomini non sospettano affatto fin dove le cosiddtterche sono arrivate, con la loro interpretazio-
ne materialistica della quistione.

Questa somiglianza delle biografie deriva soltatgbfatto, che effettivamente queste personali-
ta, che devono accogliere un Essere divino, deessere tutte ugualmente guidate, ugualmente di-
rette; e non c’é da meravigliarsene, quando @rsile conto del corso piu profondo dell’evoluzione
dell'umanita e del mondo. Percido non soltanto l#ohogia comparata, ma anche il deliziarsi nella
ricerca di analogie fra i miti non e, in fondo, alre passatempo raffinato. Non se ne conclude nien-
te. A che serve stabilire una relativa analogiddraita del Sigfrido tedesco e quella di un quessi
altro eroe greco e di altro paese? E naturale tls@no delle analogie. L'apparenza dei panneg-
giamenti poco importa, interessa sapeteci sta dentro! Non importa conoscere il corso@iune-
no diverso della vita di Sigfrido, ma interessaesamuale € I'individualita che sta in lui. Ma qiges
cOose non possono essere accertate che dall'inaestige occulta. Cid che dobbiamo osservare a
guesto riguardo si €, che siffatti uomini, destimadivenire il tempio per un essere che promubve i
progresso dell’'umanita, vengono guidati nella leita in un determinato modo; da un determinato
aspetto percio si riscontra un corso uguale e lgéaiei tratti fondamentali della loro vita. Darte
pi antichissimi percio esistevano nei templi destaii delle norme, che regolavano cio che doveva
succedere a siffatti uomini. E fra queste normaeerano alcune anche nei segreti degli Esseni ri-
guardo al Cristo Gesu; esse indicavano come doerel#ssere quegli esseri umani, che come Gesu
Salomonico e come Gesu Nathanico, erano destimaéiszere incontro al sublime Essere solare, al
Cristo. Ma non tutti i discepoli erano iniziati tatto. Vi erano diverse classi e generi di iniziate
ne erano difatti alcuni, i quali sapevano soprafutido che un essere umano, destinato a crescere
all'incontro di Dio, doveva attraversare, per patefenire degno di accogliere il Dio; e ve ne erano
altri, a cui era noto come il Dio si comporti quargl palesa in un uomo: quando (per esprimersi al-
la buona) si palesa, per cosi dire, come «genieschié oggidi gli uomini non si accorgono neppure
che i «genii» rivelano pure delle analogie fraalolquando prendono possesso di un uomo. Ma og-
gigiorno del resto non si scrivono le biografie gahto di vista spirituale. Perche se, per esempio,
si volesse descrivere il genio di Goethe dal putiteista spirituale, vi si troverebbe una meravi-
gliosa somiglianza col genio, per esempio, di Dadit®©mero, di Eschilo. Oggidi perd non si scri-
vono biografie dal punto di vista spirituale, besisianno degli schedari, che registrano i dettagli
guardanti la vita esteriore di siffatti uomini. @t® interessa molto di piu la gente. Abbiamo cosi
0ggi un’abbondante raccolta di schede riguardantit di Goethe — ma ancora nessuna vera de-
scrizione di cio che Goethe era realmente. Si,dnitd, — sotto un certo riguardo — ed effettivamen-
te con stragrande superbia — si rivela incapac@bdgseguire I'evoluzione del genio nella perso-
nalita umana, e vi &€ oggi la tendenza, diciamanelitere in evidenza le primissime forme giovanili
dei poemi dei nostri grandi poeti, e di affermahe ta freschezza e l'originalita vive in queste for
me giovanili come qualcosa di elementare, — meastteenegli anni successivi questi uomini ’lhanno
persa e sono diventati vecchi. Ma il vero si €, glheomini, nella loro presunzione, vogliono com-
prendere soltanto i poeti giovani, e non voglioegure cio che i poeti hanno sperimentato. Gli
uomini si vantano, come di un grande merito, dd#bfacheessisi arrestano ai giovani,viecchili
disprezzano, e non si accorgono invece, che i vemmhsono diventati «vecchi», ma obgsj in-
vece, sono restati bambini. Questo € un errorei geagrale. Ma siccome é cosi profondamente ra-
dicato, non & da meravigliarsi che vi sia tantogpoomprensione per il fatto, che un essere divino
possa prender dimora in una personalita umanae eirthiltima analisi, I'esplicazione della vita di
un siffatto essere divino nei diversi esseri unsai nelle varie epoche, analogo.

Siccome occorrevano molte cognizioni per intenchffatti rapporti profondi, questi campi ve-
nivano appunto divisi in tante classificazioni dis& Non dobbiamo percid sorprenderci, se in al-
cune classi dei misteri veniva insegnato, comenttacsi prepari per svilupparsi fino all’'Essere di-
vino; mentre in altre classi veniva insegnato, cédimeeriorita dell’Essere di Luce, del Logos, aell
Parola solare, contenuta nell’aura dell’'Esserergphenga discendendo. Nel Cristo abbiamo dun-
gue questo processo di discesa nella forma piu bcaitgn E non ci sarebbe affatto da meravigliar-

111



si, se fossero occorse anche piu di quattro pergeneomprendere questo grande e possente even-
to; ma furono quattro a occuparsene. Due, — glitsdrdel Vangelo di Matteo e del Vangelo di Lu-

ca — si sforzarono di descrivere la personalita atgava crescendo incontro all’Essere solare di-
scendente — Matteo, nei riguardi del corpo fisiatkek corpo eterico, Luca, nei riguardi del corpo
astrale e del veicolo dell'lo. Marco — invece, redreura di cio che va crescendo incontro al’Essere
solare: egli descrive I'Aura Solare, la grande Auraorpo di Luce, la Luce spirituale, che opeta a
traverso gli spazii mondiali e che agisce nellafggdel Cristo Gesu. Egli comincia percio subito
con il battesimo di Giovanni, quando discende lad_.aosmica. E nel Vangelo di Giovanni ci viene
descritta 'anima di questo Spirito solare, il Legta Parola solare, I'Interiorita. Il Vangelo dios
vanni, percio, € anche il piu intimo dei Vangeli.

Cosi vedete come sono ripartiti questi fatti e titencomplicata del Cristo Gesu vi viene presen-
tata sotto quattro aspetti.dristo percio ci vien presentato nel Gesu di Nazarethuttae quattro
gli Evangelisti; ma ognuno di questi quattro soritdei Vangeli €, in certo modo, costretto ad-atte
nersi al proprio punto di partenza; perche e datguehe egli € arrivato alla sua vista chiaroveggen
te, necessaria a poter descrivere guella Entitgpioata. — Rappresentiamoci bene questo fatto;
perche esso penetri veramente nella nostra anima.

Matteo e costretto a dirigere lo sguardo sulla iteasiel Gesu salomonico, e di rintracciare come
le forze del corpo fisico e del corpo eterico vamgareparate, e come questi involucri vengano poi
abbandonati da Zarathustra, il quale trasporta, seldsesu del Vangelo di Luca, cido che egli si &
acquistato nel corpo fisico e nel corpo eterico@esu salomonico. Allora lo scrittore del Vangelo
di Matteo deve seguire con la sua narrazione codepprima non ha descritto. Ma egli segue prin-
cipalmente (quello appunto da cui € partito) ldesdr cio che in fatto di conquiste e di risultsite
trasferito dal Gesu salomonico nel Gesu nathanico.

Il suo sguardo non si posa molto sulla parte eléanemel corpo astrale e nel veicolo dell’'lo del
Gesu di Luca, ma piuttosto su cio che dal proprasize passato in quello. E quando Matteo de-
scrive I'Essere solare che e disceso, allora egludvo si preoccupa sopratutto di quelle capacita,
che Gesu poteva avere soltanto per il fatto di @eduto elaborare il corpo fisico e il corpo eteric
nel Gesu salomonico. Questo naturalmente si pa@rgara osservare nel Cristo; perché queste ca-
pacita vi erano, e Matteo segue con speciale augatg parte del Cristo Gesu che fin dal principio
egli prese in considerazione, perché per lui eponante.

Lo scrittore del Vangelo dviarco dirige lo sguardo fin da principio sullo Spiritolare che di-
scende dal cielo. Egli non segue un essere terrgsr lui cio che si aggira in quel corpo fisiann
e che un mezzo per rappresentare quello che inogued ha operato come Spirito solare. Egli ri-
chiama percio l'attenzione sui fatti, che puo segutioé, sul modo come agiscono le forze dello
Spirito solare. Percid molte cose risultano ugimMatteo e in Marco; ma hanno punti di vista di-
versi; uno descrive piuttosto il carattere dellahycro, e fa notare specialmente, come le capacita
che gia erano state accolte nei primi anni si jpaesegli anni successivi; e descrive anche in mo-
do, che si veda la speciale azione di queste dapaa scrittore del Vangelo di Marco, invece, si
serve della forma del Gesu fisico soltanto per dimawe cido che lo Spirito solare pud operare sulla
Terra. Questo si verifica fino nei piu piccoli pedlari. Dovete tener conto, se volete veramente
comprendere i Vangeli in tutti i loro dettagli, cleesguardo degli Evangelisti rimane sempre fissato
su cio a cui fin dal principio essi I'hanno diretto

Lo scrittore del Vangelo diucatien percio specialmente conto di quello che arhporta: il
corpo astrale e il veicolo dell’lo; da rilievo dwrme a cio che questa Entita sperimenta, non come
personalita fisica esteriore, ma come corpo astvaieolo dei sentimenti e delle sensazioni; il-cor
po astrale & anche il veicolo di capacita creati@cpieta, la carita emanano pure dal corpo astral
E il Cristo Gesu poteva essere appunto quell’Emtitgericordiosa che ci vien descritta, perché ave-
va il corpo astrale del Gesu Nathanico. Luca pedaige lo sguardo fin da principio sull’aspetto
misericordioso, su cio che il Cristo Gesu puo ofereerche porta in sé quel corpo astrale.

E lo scrittore del Vangelo dbiovannivolge lo sguardo sul fatto, che I'interiorita aefbpirito
solare, I'attivita piu sublime che possa venirereisata sulla Terra, viene condotta in giro fra gli

112



uomini per il tramite di Gesu. Egli poco si curdlaeita fisica, ma volge lo sguardo su cio chevi
di piu elevato, sul puro Logos solare, e il Gesicé non e per lui che il mezzo di seguire I'azione
del Logos solare nellumanita. Ed egli mantiensub sguardo fissato fin dal principio sempre sul
medesimo punto.

Noi uomini, quando dormiamo, guardiamo i nostridalucri esteriori, il corpo fisico e il corpo
eterico. In questi due arti vivono tutte le forze @rovengono dalle entita divine spirituali, leatju
da milioni e milioni di anni hanno lavorato per fechre questo tempio, il corpo fisico. Abbiamo
vissuto in questo tempio fin dall’epoca lemurica sempre piu lo abbiamo peggiorato. Ma origina-
riamente esso ci € pervenuto attraverso le epocBatdrno, sole e luna. Vivevano e tessevano in
esso allora delle nature divine. E quando consdwiil nostro corpo fisico, possiamo dire: esso &
un tempio, che ci hanno preparato gli Dei, — quBgli, i quali dalla materia solida ci hanno voluto
preparare questo tempio. — E nel corpo etericoaatdidinanzi a noi qualcosa che contiene in sé
indubbiamente le sostanzialita piu sottili delliggmtumana; perd 'uomo non le puo vedere, perché
per causa delle influenze luciferiche e arimaniegke non € capace di vederle. In questo corpo ete-
rico vive pure quello che appartiene al sole; ngum esso cio che agiva come armonia delle sfere,
— cio che degli Dei si puo percepire dietro al miso. Possiamo dire percio: nel corpo eterico
vivono delle Divinita elevate — quelle appunto sle@o affini agli Dei solari. — Consideriamo cosi il
corpo fisico e il corpo eterico come gli arti piarfetti del nostro essere. Quando li abbiamo abban-
donati, nel sonno, quando essi si sono staccatogaono compenetrati e contessuti dell’azione di
entita divine.

Lo scrittore del Vangelo di Matteo fisso princip&nte la sua attenzione fin dal principio sul
corpo fisico di Gesu, e continud a osservare ceciafe cura il corpo fisico anche nel Cristo Gesu.
Il corpo fisico materiale del Gesu di Matteo nois&va piu, era stato abbandonato al dodicesimo
anno. Ma la parte divina, le forze di esso, eraassate nell’altro corpo fisico, in quello del Gesu
nathanico. Percio questo corpo fisico di Gesu diddeth era cosi perfetto, perche egli aveva perva-
so il proprio corpo delle forze portate seco dapoadel Gesu salomonico. Ora rappresentiamoci lo
scrittore del Vangelo di Matteo che volge lo sgoasdl Gesu morente sulla croce; egli sempre ha
diretto il suo sguardo su cio che sopratutto desgekvare, su cio che fin dal principio egli ha pres
come suo punto di partenza. La parte spiritualeathbna ora il corpo fisico — e con quella anche
cio che di divino vi era stato portato. Lo scrigatel Vangelo di Matteo ha diretto lo sguardo sulla
separazione dell'interiorita del Cristo Gesu dasgagarte divina che era nella natura fisica. Hd eg
modifica le antiche parole dei misteri che risuaraysempre, allorché per poter guardare nel mon-
do spirituale, la natura spirituale del’'uomo uscial corpo fisico; le parole: «Dio mio, Dio mio,
come mi hai glorificato!» e invece dice, guardaidoorpo fisico: «Dio mio, Dio mio, perché mi
hai abbandonato!» Tu mi hai lasciato! Questo abbandi verifica in quel momento. — E lo scritto-
re del Vangelo di Matteo ha diretto principalmentesuo sguardo su quel momento, su
guell’«abbandono».

Ma lo scrittore del Vangelo di Marco descrive coméorze esteriori dell’Aura solare si vadano
avvicinando — come |'Aura solare, il corpo dell'Ess solare si unisca al corpo eterico. Il corpe ete
rico sta nella medesima condizione in cui il nostoopo eterico sta durante il sonno. Come nello
stato di sonno le forze esteriori escono con musj aella morte fisica di Gesu esse pure uscirono.
Percio si trovano le medesime parole nel VangeMatico.

Lo scrittore del Vangelo di Luca dirige pure il ssguardo nel momento della morte del Cristo
Gesu su cio verso cui fin da principio lo ha doetul corpo astrale e sul veicolo dell’'lo. Eglrpe
cio non ci dice le medesime parole. Luca rilevang@palmente i fatti che si riferiscono al corpo
astrale, il quale sperimenta in quel momento lasin@s sua esplicazione di pieta e di amore. Ed
egli registra percio le parole: «Padre, perdone;lpoiché non sanno quel che si fanno!» Queste
sono parole di amore che possono provenire soltaitoorpo astrale, a cui lo scrittore del Vangelo
di Luca ha mirato fin dal principio. E cio che passervi di umiltd e di rassegnazione emana al
massimo grado da questo corpo astrale, sul quabdlfultimo Luca dirige il suo sguardo. Percio le
parole di chiusura: «Padre nelle tue mani raccomamndio spirito».

113



E Giovanni descrive quello che é bensi tratto dedlera, ma che dagli uomini deve venir attuato
nell'ordinamento terrestre; cioe, il significatolltedinamento terrestre che risiede nella Parola s
lare. Egli, considera percio principalmente tutteelazione ordinatrice che il Cristo esplico dalla
croce sul Golgotha. Egli ci descrive come in quehmento il Cristo stabilisca una fratellanza supe-
riore a quella che si basa sulla consanguineitdrdtellanze si basavano prima sulla parentela del
sangue. — Maria € la madre, che il bambino avevaecmadre di sangue. Cio che deve riunire
un’anima all’altra nell’amore viene stabilito peerzo del Cristo Gesu. Al discepolo che Egli ama
non da la madre carnale, sibbene gli da nello t8dai propria madre. Rinnovando cosi antichi le-
gami — che erano andati perduti per 'umanita saigno dalla croce nel nuovo senso le parole:
«Ecco il tuo figliolo» ed «Ecco la madre tua!» Ligttv ordinatrice, che fondava nuove comunita, €,
guella che, come senso dell’etere vitale ordinae#la vita, fluisce nella Terra, per mezzo
dell'azione del Cristo.

Abbiamo cosi un fatto — il fatto del Cristo — deeta tutto cio che i Vangeli descrivono. Ma
ognuno descrive dal punto di vista adottato fin glahcipio, perche la mente di ogni Evangelista
era occupata in modo, che egli doveva dirigeragylaaedo chiaroveggente verso cio a cui era prepa-
rato, — sicché non ascoltava il resto. Dobbiamaipetire a noi stessi: questo evento universale non
deve sembrarci contradittorio perche vien descdHoquattro diversi aspetti, anzi, impariamo ap-
punto a conoscerlo soltanto quando siamo capaadlotiacciare tutti e quattro gli aspetti diversi. E
troviamo allora completamente naturale che la gpme di fede di Pietro, a cui ieri abbiamo ac-
cennato, si trovi soltanto nel Vangelo di Matteoom negli altri Vangeli. Marco descrive il Cristo
come la Forza solare, come la Forza universale icasaohe agisce in modo nuovo sulla Terra.
Marco descrive dunque la forza maestosa dell’Aatare nelle sue attivita elementari. E il Vangelo
di Luca, nel mentre descrive l'interiorita del GoisGesu, ne descrive il corpo astrale — descrive
principalmente la singola individualita umana, cofmemo viva di per se; perche 'uomo vive di
per sé nel corpo astrale; in questo egli ha ciogtine piu intimamente proprio, in questo egli ces
in sé stesso. Nei riguardi del corpo astrale 'uoran ha tendenza a formare delle comunita.

La forza formativa di comunita, per mezzo dellalgdaiomo si mette in relazione con gli altri
uomini, sta nel corpo eterico. Luca non ha per@ssnna occasione, nessuna ragione di parlare di
alcuna comunita in via di formazione. E tanto meada I'occasione il descrittore dell’Entita-lo, lo
scrittore del Vangelo di Giovanni. All'incontro kecrittore del Vangelo di Matteo, il quale ci de-
scrive il Cristo Gesu come uomo, ha speciale ragirdescrivere anche quei rapporti, che si pale-
sano come conseguenze umane del fatto, che ursaDioltha vissuto in una forma umana. Cio che
Dio, come uomo fra gli uomini, ha potuto allora dame di rapporti fra gli uomini stessi, rapporti
che formarono cio che si puo definire «una comuitda totalita organica, ha dovuto specialmen-
te essere descritto da quell’Evangelista, il qukdscrive il Cristo nella sua natura piu umana; per-
ché egli ha diretto lo sguardo fin da principiol'szione, che il Cristo esplica come uomo, per
mezzo di cio che attinge dal corpo fisico e dapoogterico. Se abbiamo sviluppato la comprensio-
ne interiore, troveremo assolutamente naturaleqcieste parole tanto discusse si trovino soltanto
nel Vangelo di Matteo. E se esaminiamo le moltewdisioni degli odierni teologi di ogni sfumatura
su queste parole del Vangelo di Matteo troveren® ke ragioni addotte in favore o contro
I'accettazioni di esse sono sempre di caratteral@ee e unilaterale, — ma da nessuna parte ¢i si r
vela una comprensione del loro significato piu prafo. Coloro che le respingono, lo fanno, perche
la comunita esteriore della Chiesa cattolica leises perchée I'organizzazione esteriore della Ghies
cattolica é stata fondata su quelle. Di esse pséresstato fatto in questo modo un cattivo uso, ma
cio non dimostra affatto che esse siano statepalate nel Vangelo a favore della Chiesa cattolica.
Coloro che le oppugnano, in ultima analisi, nomsaaddurre niente di speciale in contrario, perche
essi non ne vedono lo snaturamento. Questi sightrovano allora in una strana situazione. Uno di
essi afferma: che il Vangelo di Marco € il piu angle dei quattro Vangeli; che poi vi si sono ag-
giunti i Vangeli di Matteo e di Luca, che sono staipiati in un determinato modo dal Vangelo di
Marco, e ampliati: e che sarebbe ormai evidentehgedo scrittore del Vangelo di Matteo ha copia-
to, che egli abbia aggiunto varii particolari —asicpure lo scrittore del Vangelo di Luca. Alloiscr

114



tore del Vangelo di Matteo € venuto in mente, pemdesideroso di appoggiare la comunita, di ag-
giungere le parole: «Tu sei Pietro, e sopra quastea edifichero la mia Comunita». — Indubbia-
mente rispetto a molte parole non serve la trasomeglel testo, perché in certi antichi testi non s
puo dimostrare che vi siano queste o quelle detextmiparole. Ma in quanto a queste parole del
Vangelo di Matteo, esse vanno registrate comematrio sicuro dei Vangeli, perché qui non vi é
neppure una possibilita filologica di metterle ubdio. Vi sono molte parole di cui la versione ve-
ramente complicata puo farci dubitare; ma rispali® parole della professione di Pietro: «Tu sei il
Cristo, il Figlio del Dio vivo», e le altre paroleTu sei Pietro, e sopra questa pietra edificharo |
mia Comunita e le porte dell'inferno non avrannéocontro di lei», dal punto di vista filologico
non vi e niente da opporre. E difatti contro dieessn si fanno obiezioni. Non vi € nessun testo in
Cui si prestino a opposizioni. | testi trovati pecentemente avrebbero potuto forse offrire un cam-
po all’'opposizione, ma in questi appunto il passquistione non si puo leggere, perche quella par-
te del testo € molto guastata. Questo almeno éoqeled risulta dalle ricerche filologiche. Natural-
mente dovete attenervi a cio che vien riferito d@mw che hanno visto questi manoscritti.

Non possiamo dunque mettere in dubbio I'esatteefla traduzione di queste parole. Anche la
filologia esteriore ce ne garantisce I'esattezza ddcile comprendere perché esse siano conformi
all'intiera natura del Vangelo di Matteo. In questangelo vediamo il Cristo Gesu descritto proprio
come uomo. E quando abbiamo acquistato questas;loaunque ci volgiamo ci riesce facile com-
prendere il Vangelo di Matteo. E comprenderemo arelparabole che Cristo Gesu narra ai suoi
discepoli e a coloro che stanno fuori della cercleiamedesimi.

leri abbiamo mostrato come l'uomo si evolva dalsbaserso I'alto, come egli cresca fino
all’'anima cosciente, che si sviluppa come fiord’@stere umano — come egli si sviluppi in modo
da poter accogliere I'lmpulso-Cristo che gli vieimeontro. Cio che vien dato durante le cinque
epoche di cultura — il corpo eterico, il corpo al&y I'anima senziente, I'anima razionale o afetti
'anima cosciente, — questi cinque arti della reatwumana crescono dal basso verso l'alto; 'uomo
puo servirsene elaborandoli, sviluppandoli e admpeoli in modo, da dar loro quel contenuto, che
offra loro la possibilita — quando il giusto tem@arrivato — di essere compenetrati dall'lmpulso-
Cristo. L'umanita puo evolversi in modo, che nel/anire tutti gli uomini possano divenire parte-
cipi del Cristo. Ma essi devono sviluppare questijge arti, dal basso verso l'alto, giustamente. Se
trascurano di farlo, essi non diventeranno matiaecogliere il Cristo. Se attraverso le diverse in
carnazioni essi non curano questi arti, se notabaano per accogliere il Cristo, allora il Cristo
verra, ma essi hon potranno unirsi a Lui. Essi hanno versato olio nelle loro lampade! Questi
cinque arti possono anche essere lasciati senzaTaliti coloro che non hanno versato olio nelle
loro lampade sono rappresentati, per mezzo di efla mirabile parabola, dalle «cinque vergini
stolte», le quali non avendo a tempo provvistolidi ke loro lampade non possono unirsi col Cristo;
le cinque vergini pero che hanno I'olio possonasirdal momento giusto col Cristo.

Tutte queste parabole fondate sopra dei numeramgetiuce profonda su quell’'lmpulso che il
Cristo poté portare all'umanita.

V’ha di piu, a coloro che consideravano i suoi grsamenti dall’esteriore, Egli dimostrava, che
essi pure non consideravano molte cose esteriarndaero punto di vista materiale, quali esse so-
no concretamente, ma che le consideravano comekidilben altro. Egli voleva richiamarli al lo-
ro proprio pensiero, al loro proprio modo di pees&igli si fece portare una moneta e mostro loro
'immagine dell’'lImperatore, per richiamare la laatienzione sul fatto, che quella moneta esprime-
va anche qualcosa di speciale, che non risiedeVaseraplice metallo, — esprimeva, cioe,
'appartenenza ad una speciale autorita, a unrdetato sovrano. «Rendete dunque a Cesare quel
che e di Cesare»; questo € di Cesare e cio rigieilBnmagine, non nel metallo. — «Imparate» Egli
ha voluto dire, — «a considerare anche 'uomo ech®e in lui come il veicolo e il tempio del Dio
vivo. Considerare 'uomo come una moneta! impasatedere nell’'uomo I'immagine di Dio, allora
riconoscerete come 'uomo appartenga a Dio».

Ma queste parabole hanno tutte un aspetto piu pdofdi quello superficiale che ordinariamente
vien loro attribuito. E si trova I'aspetto piu pooido quando si sa, che il Cristo non adoperavade p

115



rabole come oggidi nella nostra epoca giornalistiaasa adoperarle; il Cristo le adopera in modo,

che le trae dall'intiera natura umana; e che senfia le meditasse e le estendesse all’intiera sua na
tura, sarebbe costretto sempre a fare tutto ciovebke fare, in modo adeguato a ogni singolo cam-

po. Cosi pure sarebbe bene che agli uomini vexiissestrato come basti che essi trasferiscano il

loro pensiero da un campo a un altro, perché uea che essi ritengono giusta possa invece pale-
sarsi assurda.

Quando, per esempio, vi furono persone che comimuaa escogitare tanti «miti solari» per il
Buddha, per il Cristo ecc. la misura fu colma! @giosuccede che si torna a rappresentare quelle fi-
gure come «miti solari»). Un tale fini per trovéaecosa assurda e disse: con questo metodo di ap-
plicare, in modo esteriore, delle immagini miticdej segni stellari a ogni avvenimento importante,
tutto puo riuscir possibile. Se qualcuno dimostia @& vita del Cristo rappresenta un mito solare,
per poi dedurne che il Cristo Gesu non € mai visssitpotrebbe allora dimostrare con lo stesso me-
todo, che non vi é stato mai INapoleone e questo si potrebbe dimostrare con facilitagmbio:
«Napoleone» porta il nome del Dio solare «Apoll@sbene, la lettera «N», che precede il nome,
non significa in Greco una negazione, sibbene dforemmento; percio «Napoleone» sarebbe
«N’Apollon» — anzi, una specie di «Super-ApolloS»puo procedere piu oltre e scoprire una stra-
na analogia. — Riflettete a cio che lo scopritaeftadnon esistenza di Gesu, il Professore tedeisco d
Filosofia, Drews, scopre come analogia per i noneelsu, Giuseppe, Giasone, ecc. — Si potrebbe
scoprire cosi una strana somiglianza fra il suoglondme della madre di Napoleone — Letizia — e
guello della madre di Apollo — Latona, o Leto, iegp. — Si potrebbe dire inoltre che Apollo, il so-
le, ha attorno a sé dodici costellazioni: Napoleavweva dodici Marescialli, che altro non sarebbero
che espressioni simboliche per i segni zodiacai @hcondano il sole. Ma non invano I'eroe del
mito napoleonico ha appunto sei fratelli, sicchgp®eaone coi fratelli fa sette, che & anche il nume-
ro dei pianeti. Dunque Napoleone non & mai vissuto.

Questa e una satira molto spiritosa dei signifisatibolici a cui oggidi si da tanta importanza.
Gli uomini in fondo non imparano mai niente; altenti dovrebbero sapere, che con quel medesimo
metodo che viene oggi nuovamente applicato, giendido tempo € stato dimostrato, per esempio,
che Napoleone non & mai vissuto. Ma 'umanita mopara niente, poiche con quel medesimo me-
todo viene oggi nuovamente dimostrato che Gestemesuto.

Queste cose dimostrano indubbiamente la necessitévidinarsi con una preparazione, anzi con
una preparazione interiore, a cio che i Vangeharano del piu grande evento del mondo. E dob-
biamo renderci conto, che in questo appunto | seglela scienza dello Spirito possono facilmente
errare. Anche il movimento teosofico si é servitalghe volta con poca serieta di simboli tratti dal
mondo stellare. Volevo percio dimostrare in questto di conferenze, in cui ho parlato anche del
modo di rappresentare i grandi eventi dell’evolagidell’'umanita per mezzo del linguaggio stella-
re, come realmente questo linguaggio stellare tsi® giustamente adoperato da coloro che com-
prendevano bene i rapporti dell’'universo.

Awvicinatevi dunque con questa preparazione a ergw cui questi Vangeli convergono. Gia ho
indicato il battesimo, e la storia della vita el@deahorte, come due tappe dell'iniziazione. Non ho
che da aggiungere, che il Cristo Gesu, dopo avedatto i suoi discepoli dove essi potevano guar-
dare l'uscita dell’essenza piu intima del’'uomo Macrocosmo — la potevano seguire con lo sguar-
do attraverso la morte, — non ci presenta unarggiome nel senso superficiale generalmente inteso.
Sibbene nel senso generale del Vangelo di Mattemdete le parole, e comprendetele realmente!)
come anche in quello del Vangelo di Giovanni e r@negente dimostrato, che le parole di Paolo so-
no vere: egli ha visto il Cristo come Risorto, peezzo dell’Evento di Damasco! Ed egli dice
espressamente, che ha preso parte a cio a clrgfratelli, i dodici e i cinquecento avevano pee
parte. Come egli ha visto il Cristo, cosi pureadfii lo hanno visto dopo la Risurrezione. Questo ¢
viene esaurientemente indicato quando vien namakd/angelo, che Maria di Magdala, la quale
aveva visto il Cristo appunto due giorni primayéxe dopo la Risurrezione — e crede che Egli sia il
giardiniere, perche non lo ravvisa. Se Egli veramdosse apparso tale quale Egli era due giorni
prima, il fatto narrato sarebbe da escludersi:tdsrain fatto anormale. Perché a nessuno prestereste

116



fede, che affermasse di aver visto un uomo e diavan poi riconosciuto quella medesima figura
due giorni piu tardi. Dobbiamo dunque renderci im@ente conto, che erasi effettivamente verifi-
cato un cambiamento. E se osserviamo attentamev@mgdeli, ci risulta evidente, che attraverso
tutti gli eventi in Palestina, attraverso il Mistestel Golgotha, gli occhi dei discepoli si eranerip

ed essi potevano riconoscere il Cristo, quale Bgli come Spirito che vibra e pervade il mondo
con la sua azione — come Egli era, dopo aver aluventd il corpo fisico alla Terra, pur rimanendo
la sua azione senza di quello altrettanto effiggazda Terra quanto lo era prima. Il Vangelo di Mat
teo dimostra questo esaurientemente — lo dimostheacon le piu importanti parole forse, che in
genere si possano trovare in un documento antidod€a chiaramente: che una volta vi era il Cri-
sto in un corpo fisico umano, ma che questo eveatoé un semplice evento. E una causa, un im-
pulso; esso esercita un’azione. La Parola sol#wetd solare, di cui Zarathustra una volta ha parla
to come di un Essere esistente al di fuori dellaalee diventata, per mezzo della vita del Cristo
Gesu, qualcosa che si congiunge alla Terra, sterdad essa, — e vi rimarra unito. Prima non stava
unito con la Terra cido che dopo vi € rimasto unito.

A noi antroposofi si addice comprendere questmfdda questo comprendiamo dunque, che il
Cristo risorto era Colui, che come Spirito si eatid conoscere agli occhi ormai dischiusi alla chia
roveggenza dei discepoli, e aveva indicato ad assi come Spirito, Egli poteva ormai pervadere
I'esistenza terrestre: «Andate», diceva loro, «eagliete discepoli fra tutte le genti, battezzdndo
nel nome del Padre, del Figlio e delle Spirito Samtsegnando loro ad osservare tutto quello che lo
vi ho comandato! Ed ecco che lo sono con voi pigritgiorni fino alla fine dell’epoca terrestret»

La scienza dello Spirito deve farci comprendereatié allora € cominciato: cioe, che con I'Aura
terrestre si € unita I’Aura solare e che questai®ile per coloro, di cui I'occhio spirituale sick-
schiuso — e questa Aura solare entro I'Aura tereesttie era divenuta visibile a Paolo, si puo udire,
guando si dischiude il nostro orecchio interioreriado da poter udire la Parola solare, cosi come
essa venne udita da Lazzaro, che era stato ind&tGristo stesso. La scienza dello Spirito appun-
to deve servire a prepararci a comprendere quatitn f.a scienza dello Spirito e I'interprete db ci
che é successo nei riguardi dell’evoluzione smftéwdel mondo. E come tale interprete, essa fonde-
ra in realta cio che anche il Cristo Gesu — putes@eso del Vangelo di Matteo — voleva fondare.

Alcune parole del Vangelo di Matteo vengono gemeeale tradotte erroneamente — e cioe le
belle e sublimi parole: «Non sono disceso su quEsten per allontanare da essa la pace, bensi per
allontanarne la spada». — Le piu belle sublimi lgadd pace pur troppo, nel corso del tempo, sono
state volte nel senso opposto. E per liberare tpatente la Terra da cid che porta discordia, disar-
monia nellumanita, che 'Entita Cristo si € immamell’esistenza terrestre spirituale. E la s@enz
dello Spirito fondera la pace, se essa potra essalmente cristiana in questo senso e unificare le
religioni. Ed essa pu0 unificare non soltanto ¢ié sta nei paesi a noi piu vicini; ma puo veramente
fondare la pace sull'intiero orbe terrestre, purcheprenda I'opera del Supremo Fondatore della
Pace. Non é certamente nel senso del piu grandiatiane della pace, che degli uomini fanatici di
una parte della Terra si recano in altra partessager imporre un insegnamento cristiano ristretto
a un popolo intieramente diverso, il quale non asaffatto condizioni adatte per quella speciale
forma d'insegnamento cristiano che si & svilupgaésso altri popoli. E un grave errore voler tra-
sportare ai nostri tempi I'insegnamento cristianddiriente, cosi come esso si € sviluppato da noi
presso questo o quel popolo. Perché noi antropabbiamo spesso ripetuto, che il Cristo non ap-
partiene soltanto ai «cristiani», che, in ultimal#i, Egli € la medesima Entita indicata da Zawath
stra come Ahura Mazdao, e che i sette Rischis mmdianno indicato come Vicva Karman. Noi
stiamo in Occidente, e sappiamo che si tratta det@Canche quando in Oriente vengono adoperate
altre parole. Vogliamo comprendere il Cristo ancthmodo, che questa comprensione sia compati-
bile con I'evoluzione dell'umanita, coll'ulteriongrogresso degli uomini. E ci rendiamo chiaramen-
te conto, che i documenti e le cognizioni che megpno il Cristo non possono darci nessuna spie-
gazione di lui; queste spiegazioni ci potranno redate soltanto da quelle tradizioni, che in sé por
tano coscientemente I'influenza viva del Cristsappiamo, che se ai popoli che negano il Cristo si
parla in modo giusto di Vicva Karman e di Ahura Maa nel nostro senso cristiano, essi ci com-

117



prenderanno, purché non s’imponga loro nessun rormee essi penetrino di per sé stessi alla
comprensione del Cristo. Non vogliamo imporre asl g#<risto come nome, ci rendiamo conto, se
siamo non soltanto antroposofi, ma occultisti, oha importano i nomi, cio che importa e I'entita.
Se ci potessimo convincere, che I'Entita che steCnisto si puo indicare con altro nome, lo si fa-
rebbe; perché dobbiamo interessarci della veréaen di cio che preferiamo, perche apparteniamo
a un determinato paese della Terra e a un pop@cap. Ma nessuno deve dire, che con mezzi
inadatti (perche si sono sottratti da sé all'infiza del Cristo) si possa comprendere il Cristo.-Que
sto é impossibile per tutti. Si puo trovare il @ianche presso le altre nazioni, ma lo si devéiatu

re con i mezzi che scorrono dal Cristo stesso. INespuo far colpa agli antroposofi, se essi giifi
tano di studiare il Cristianesimo con forme che si@mo tratte dal Cristianesimo stesso. Non si puo
comprendere il Cristo con dei nomi orientali; algron lo si vede affatto; si guarda attorno a Lui e
si crede forse di vederlo. E come sarebbe se esselo costringere, sul campo antroposofico, a in-
tendere il Cristo dal punto di vista orientale?riBelleremmo a che il Cristo ci venisse portato
dall'Oriente! Non potremmo permetterlo! Ci si vdybe costringere a trasportare I'Occidente in
Oriente, e a formarci un concetto del Cristo cpoiglente a quest'ultimo. Questo non pud e non
deve essere, — non per ragioni di avversione, mehgea concetti orientali, che hanno un’origine
piu antica, non bastano per comprendere il Crigdiché il Cristo non puo assolutamente compren-
dersi se non per mezzo di quella linea di evoluzimncui trovasi dapprima Abraham, e poi Mose.
Ma in, Mosé e penetrata I'entita di Zarathustrallera dobbiamo cercare ancora Zarathustra e ve-
dere come estenda la sua influenza su Mose; ealoblbiercare ancora Zarathustra, non negli anti-
chi scritti dello Zarathustrismo, ma nella sua @imzzione nel Gesu di Nazareth.évoluzioneche
dobbiamo studiare! Cosi pure il Buddha non va dacarato dove egli era sei secoli prima della
nostra éra, ma la dove il Vangelo di Luca ce lotnag® dove irradia dall’alto, dopo che da Bodhi-
sattwa egli é diventato Buddha, e che risplendeolgio astrale del Gesu di Luca. E la che trovia-
mo il Buddha — e che lo impariamo a conoscere unelsogresso.

Da questo vediamo come le religioni effettivamesdacordino e collaborino veramente al pro-
gresso dell'umanita. Non si tratta di predicaresstb delle massime della scienza dello Spirito, ma
di trasformarle in sentimento vivo; — non si dewal@re semplicemente di tolleranza, mentre si
intolleranti, perché si nutre una preferenza pewsistema speciale di religione; saremo tolleranti
soltanto quando applicheremo a ognuno la sua aropsura e quando comprenderemo ognuno per
guello che é. — Non é certo colpa nostra — né gaatil una nostra speciale preferenza — che i divers
sistemi di religione abbiano visibilmente collakiora formare il cristianesimo. Veramente nelle al-
tezze spirituali, dove hanno agito le grandi ergfiituali, le cose sono andate diversamente rehe f
i loro seguaci sulla Terra. Questi seguaci sullaal ger esempio, hanno riunito un concilio nel Ti-
bet, per prendere il nome del Buddha come punfmadienza per una dottrina ortodossa, e hanno
fatto questo proprio all’'epoca, in cui il vero Bindde disceso per ispirare il corpo astrale del Gesu
di Luca. Cosi succede sempre: i seguaci sulla Tggarano soltanto su cido che ha un effetto sulla
Terra; gli esseri divini perd proseguono nel frape la loro azione, perche I'umanita possa pro-
gredire. Ma il miglior modo di progredire per I'umta, € quello di comprendere i suoi Dei — &
guello di cercare di seguire, sotto al loro sguatddoro medesima via di progresso. Questo deve
darci un sentimento vivo, una comprensione vivacpeche abbiamo veduto nei diversi Vangeli.

Avete visto che in ognuno dei tre Vangeli abbianotupp vedere qualcosa di diverso. Quando
studieremo il Vangelo di Marco ci si rivelera ur@smologia profondamente intima, perché Ahura
Mazdao, il quale agisce attraverso tutti gli spaaiio effettivamente essere descritto nel suo giust
rapporto dal Vangelo di Marco; cosi come i segol sangue umano, i rapporti ereditari
dell'individuo con il popolo dal quale proviene,adfacciano davanti all’'anima nelle descrizioni del
Vangelo di Matteo.

Accogliete cio che ho potuto descrivere in quegtirg comeuno degli aspetti dell’evento del
Cristo, e rendetevi conto che, con cio, tutto nataéo affatto detto. Oggidi non e forse ancora tem
po di dire tutto quello che e possibile dire, simepnei circoli piu ristretti, intorno a questi grh
misteri. Quello che di meglio pero puo affluirci daesta descrizione degli eventi, si &, che si ac-

118



colgano questi ultimi non soltanto con la nostgaae e con il nostro intelletto, ma che si unigcan
con le fasi piu intime della vita della nostra aajmaon l'intiero nostro atteggiamento e tutto it no
stro cuore — e che in noi continuino a vivere. laeofe dei Vangeli sono parole, che se le impri-
miamo nel nostro cuore, vi si trasformano in foche ci compenetrano; esse sviluppano mirabile
forza vitale quando le comprendiamo veramente. &w®adrche questa forza vitale vien da noi tra-
sportata nella vita. E oggi, mentre mi trovo cdsirein quanto ajuestociclo, a dire I'ultima parola

sul Vangelo di Matteo, vorrei specialmente insistan cido che gia altre volte ho detto alla fine dei
nostri cicli estivi — prendendo ora perdo come putitpartenza questo documento piu umanamente
bello delle tradizioni cristiane, il Vangelo di Meadb.

— Che cosa si presenta a noi in particolare nefglandi Matteo, poichée in esso, fin da principio,
viene particolarmente considerata 'umanita des©@rGesu?

Per quanto grande possa ammettersi la distanza fst@mo qualsiasi sulla Terra e quello specia-
le uomo che ha potuto accogliere il Cristo, purdioreno, nel Vangelo di Matteo — se lo si consi-
dera con umilta — ci si palesa cido che un uomo,\&atl che 'uomo sia degno. Perche per quanto la
nostra natura, a seconda della posizione che aooapnel mondo, possa essere molto, ma molto
lontana dalla natura di Gesu di Nazareth, possiamtavia dire: portiamo in noi la natura umana, e
guesta natura umana si palesa in modo, che essacpagliere il Figliolo di Dio, il Figlio del Dio
vivo; di guisa che da questo accoglimento puo tascil la promessa, che il Figliolo di Dio possa
ormai rimanere unito all'esistenza terrena spitéua che quando la Terra sara giunta alla sua, méta
tutti gli uomini saranno compenetrati dalla sostafizisto e dall’essenza-Cristo, per quel tanto che
essi stessi nel loro intimo desidereranno di ess@tcorre umilta perché ci sia permesso avere
guesto ideale: perché se non lo coltiviamo in wrekso ci rende superbi, presuntuosi, ci fa pensare
soltanto a cio che come uomini potremmo essereenei si ricorda abbastanza di quanto poco fi-
nora siamo stati capaci di offrire. Dobbiamo speritare quell'ideale con umilta. Se lo compren-
diamo in questo modo, ci appare cosi grande e pEsSE0SI maestoso e penetrante nel suo splen-
dore, che esso ci richiama seriamente all’'umilta;quell’'umiltad non puo deprimerci, perche il no-
stro sguardo penetra nella verita di questo iddalse ne penetriamo la verita, allora, per piccola
che sia la forza in noi, pur nondimeno essa ciegkegempre piu in alto, sempre piu verso la nostra
meéta divina.

Nel mio dramma: «Il Mistero dei Rosacroce» troviatoccate tutte le corde che occorrono per
arrivare; una prima volta, nella seconda scenandmalohannes Thomasius si trova sotto
impressione delle parole «Uomo, conosci te stessbtaltra volta, quando sotto I'impressione del-
le parole «Uomo, sperimenta te stessol», egli veoievato giubilante negli spazii mondiali. Se
teniamo presente tutto questo potremo anche megiigprendere la maesta e la grandezza che si
presentano a noi nel Gesu del Vangelo di Matteellgunaesta e quella grandezza c’invitano
all’'umilta, rivelandoci la nostra piccolezza; esséndicano pero pure l'intima verita e I'intimaale
ta, che puo sottrarci all’abisso della nostra gezza, rivelandoci cid che dobbiamo essere, cio che
potremo divenire. E se, arrivati alla conoscent#atite a cio che la grandezza divina umana puo
essere nelluomo, ci sentiremo qualche volta prdémnente scossi, dovremo nondimeno, se abbia-
mo la buona volonta di sperimentare qualcosa dgiilso divino, del «Figliolo del Dio vivo», ri-
cordarci del Cristo Gesu; il quale, allorché coneenini possiamo sperimentare questo lo di cui
Egli e il massimo rappresentante, ci ha Egli stessmoniti, lanciandoci attraverso tutti i tempi av-
venire in forma lapidaria le parole «Uomo, speritagie stesso!» Quando comprenderemo in que-
sto modo la parte umana del Vangelo di Matteo fgu&sinche la ragione per cui sentiamo questo
Vangelo come a noi piu vicino) ci affluira da edseoraggio per vivere, la forza e la speranza per
sostenerci anche nel lavoro della nostra vita; gengieremo allora meglio cio che queste parole
dovevano essere.

Prendete con voi queste parole per meditarle. Pamdgnni soltanto € possibile dare, ma ai vo-
stri cuori e alle vostre anime spetta il compit@skrarne il significato piu profondo. E di quepts
tete essere convinti: quelle parole, in quanto@udgla giusta interpretazione dell’evento del @rist
sono doppiamente viventi. E scoprirete molto insggigarole se ne lasciate risuonare I'eco nei vo-

119



stri cuori, anziche affidarle semplicemente allamga esteriore. — Cio che e stato detto deve ser-
vire di suscitamento. Cercate i risultati, gli difeli questo suscitamento nel vostro proprio cuore
Puo darsi allora che scoprirete in quelli qualodisaffatto diverso, da cio che qui ci € stato dedto
che in questo breve tempo avete scoperto. Cona@aegurio, anche in questo ciclo, vi dico «arri-
vederci».

120



