


2 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

I VANGELI 
 

PARTE  TERZA 
 

IL VANGELO DI MATTEO 
 
 

 



3 
 

RUDOLF STEINER 

 

I VANGELI 
 

PARTE  TERZA 

 

IL VANGELO DI MATTEO 
 

TRADUZIONE 
 

DI 
 

EMMELINA DE RENZIS 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LANCIANO 
R. CARABBA 

EDITORE



4 
 

 

Sommario 

Conferenza I ....................................................................................................................................... 5 

Conferenza II .................................................................................................................................... 15 

Conferenza III .................................................................................................................................. 25 

Conferenza IV .................................................................................................................................. 35 

Conferenza V .................................................................................................................................... 43 

Conferenza VI .................................................................................................................................. 51 

Conferenza VII ................................................................................................................................. 59 

Conferenza VIII ............................................................................................................................... 67 

Conferenza IX .................................................................................................................................. 76 

Conferenza X .................................................................................................................................... 86 

Conferenza XI .................................................................................................................................. 96 

Conferenza XII ............................................................................................................................... 106 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DIRITTI SCADUTI, ORA E' PATRIMONIO DELL'UMANITA' TUTTA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Tip.  R.  Carabba.  1930



5 
 

Conferenza I 
 
È questa la terza volta che mi si offre qui in Svizzera l’occasione di parlare di un determinato 

aspetto dell’Avvenimento più grande della storia della Terra e dell’Umanità. La prima volta fu, 
quando in Basilea riuscì possibile parlare di questo evento dal punto di vista che suggerisce il Van-
gelo di Giovanni; la seconda volta quando fu possibile esporre quell’aspetto caratteristico 
dell’evento, che trova la sua base nel Vangelo di Luca; e questa volta, la terza, l’impulso per la mia 
esposizione dovrà partire dal Vangelo di Matteo. Già spesso ho indicato, che v’ha uno speciale si-
gnificato nel fatto, che quell’evento ci resti conservato in quattro documenti, i quali, in certo qual 
modo, differiscono apparentemente fra di loro. Ciò che dà motivo alle odierne opinioni materialisti-
che esteriori di svolgere una critica negativa e distruttiva è appunto quello, che alla nostra convin-
zione antroposofica appare di speciale significato. Nessuno dovrebbe ardire di giudicare un essere o 
un fatto qualsiasi considerandolo da un lato solo. Più volte mi son servito dell’esempio, che chi fo-
tografa un albero da una sola parte non può affermare che questa fotografia sia la vera riproduzione 
di ciò che l’albero manifesta nel suo aspetto esteriore; quando invece l’albero venisse fotografato da 
quattro parti se anche se ne ottenessero quattro diverse immagini poco somiglianti fra di loro, sa-
rebbe tuttavia possibile di ottenere dalla visione complessiva di queste quattro immagini, la figura 
completa dell’albero. E se questo risulta così evidente per un caso qualunque, come sarebbe mai 
possibile credere che un evento, che contiene in sè la massima pienezza del divenire, la massima 
pienezza, per noi uomini, di ciò che v’ha di essenziale nell’esistenza, venga compreso, se lo si con-
sidera da un solo lato? Non sono dunque contraddizioni quelle che si affacciano a noi nei quattro 
Vangeli. Si tratta qui piuttosto del fatto, che i singoli espositori erano coscienti, che ognuno di essi 
era capace di descrivere questo possente avvenimento da un solo aspetto, e che l’umanità può riu-
scire, per mezzo della visione complessiva di queste diverse descrizioni, ad acquistarsi gradatamen-
te, un quadro dell’insieme. Noi pure dunque dobbiamo essere pazienti e cercare di avvicinarci a po-
co a poco a questo massimo evento del divenire della Terra per mezzo di queste quattro versioni; 
sviluppando anche ciò che possiamo sapere con l’aiuto di questi documenti, ai quali viene dato il 
nome di Nuovo Testamento. 

Da quanto altre volte è stato detto potete già comprendere come si possano precisare i quattro di-
versi punti di partenza, o punti di vista dei Vangeli. Anzitutto però, prima di caratterizzare sia pure 
in modo esteriore, questi quattro punti di vista, vorrei farvi osservare, che non intendo principiare 
questo ciclo di conferenze come si usa oggidì iniziare la descrizione dei Vangeli, o di un singolo 
Vangelo. – Generalmente si comincia col voler descrivere la loro genesi storica. Ci converrà meglio 
di esporre, quando saremo giunti alla fine del nostro ciclo, ciò che vi è da dire sulla storia della ge-
nesi del Vangelo, per esempio, di Matteo. Perchè è naturale, e con l’esempio di altre scienze si po-
trebbe anche dimostrare, che la storia di una qualsiasi cosa si può capire soltanto quando si sia com-
presa la cosa stessa. Nessuno, per esempio, potrà avvicinarsi con profitto a una storia 
dell’aritmetica, se non sa niente di aritmetica. Di solito la descrizione storica viene collocata alla fi-
ne, e dove ciò non è, la distribuzione si trova in contraddizione con le esigenze naturali della cono-
scenza umana. Favoriremo dunque queste esigenze naturali della conoscenza umana e cercheremo 
di vagliare il contenuto del Vangelo che vogliamo esaminare, e di approfondirci poi alquanto nella 
descrizione del divenire storico di quel Vangelo. 

Se facciamo che i Vangeli operino su di noi «dall’esteriore», ci è già possibile sentire una certa 
qual differenza nel modo come essi espongono e parlano. Se lasciate particolarmente agire su di voi 
quanto è stato detto nelle mie conferenze sul Vangelo di Giovanni e sul Vangelo di Luca, allora spe-
rimenterete in modo ancora più preciso il sentimento corrispondente proprio a questi due Vangeli. 
Se si approfondisce il Vangelo di Giovanni conviene dire, che ovunque si tenti di penetrare in quel-
le poderose comunicazioni, si rimane avvinti da un senso di grandezza spirituale verso la quale inal-
ziamo riverenti lo sguardo; e che si può vedere nel Vangelo di Giovanni come esso ci sveli la vetta 
suprema cui la saggezza umana può elevare lo sguardo, la vetta suprema che potrà gradatamente di-



6 
 

ventare accessibile alla conoscenza umana. L’uomo, per così dire, sta in basso e guarda in alto verso 
una vetta dell’esistenza del mondo e dice a sè stesso: «Per quanto piccolo lui possa essere come 
uomo, il Vangelo di Giovanni ti permette d’intuire, che nella tua anima s’immerge qualcosa che ti è 
affine e che si impadronisce di te come un senso dell’infinito». Così, quando parliamo del Vangelo 
di Giovanni, è principalmente la grandezza spirituale degli esseri cosmici, la quale è affine 
all’uomo, che penetra nella nostra anima. Ricordiamoci ora, (poichè molti, che sono oggi presenti, 
hanno assistito alle conferenze sul Vangelo di Luca), del sentimento che ci invadeva durante 
l’esposizione di quel Vangelo. Tutto ciò in cui questa descrizione del Vangelo di Luca doveva allo-
ra penetrare era diverso. Se nel Vangelo di Giovanni è principalmente la grandezza spirituale, verso 
la quale alziamo riverenti lo sguardo, e che come un soffio magico penetra nell’anima nostra, quan-
do ci abbandoniamo alle comunicazioni di quel Vangelo – nel Vangelo di Luca, invece, è l’intimità, 
è l’anima stessa che ci muove incontro; è, vorrei dire, l’intensità di tutto ciò di cui le forze 
dell’amore sono capaci nel mondo, di ciò che le forze del sacrificio compiono nel mondo, quando di 
esse possiamo diventare partecipi. Se il Vangelo di Giovanni ci mostra l’Entità del Cristo Gesù nel-
la sua grandezza spirituale, il Vangelo di Luca, invece, ci palesa questa Entità nella sua infinita ca-
pacità di sacrificio, e ci fa intuire ciò che è avvenuto per virtù di tale sacrificio di amore, che come 
una forza pari ad altre forze pulsa e vibra attraverso il mondo, nell’insieme dell’evoluzione del 
mondo e dell’umanità. È dunque principalmente l’elemento del sentimento, quello in cui vibriamo e 
viviamo quando facciamo agire su di noi il Vangelo di Luca, ed è l’elemento della conoscenza, che 
ci parla delle ultime cause e degli ultimi fini di questa conoscenza, ciò che si presenta a noi nel 
Vangelo di Giovanni. Il Vangelo di Giovanni parla soprattutto alla nostra conoscenza, il Vangelo di 
Luca al nostro cuore; e questo lo si può sentire nei Vangeli stessi; ma vi era in noi anche il desiderio 
di ispirarci, in certo qual modo, a questa disposizione fondamentale nelle spiegazioni, che come de-
scrizione scientifico-spirituale diamo di questi due documenti. Chi nel Vangelo di Giovanni o nel 
Vangelo di Luca non ha voluto udire che parole, non ha veramente udito tutto. Il modo e la maniera 
di parlare è stata radicalmente diversa nei due cicli di conferenze. E tutto deve di bel nuovo essere 
differente quando ci avviciniamo al Vangelo di Matteo. 

Nel Vangelo di Luca, tutto ciò a cui diamo il nome di amore umano, quale esso era una volta 
nell’evoluzione dell’umanità, lo abbiamo veduto scorrere nell’Essere che è vissuto come Cristo Ge-
sù al principio dell’èra nostra volgare. Se facciamo che il Vangelo di Matteo agisca su di noi soltan-
to esteriormente, dobbiamo dire, che è anzitutto un documento veramente più plurilaterale degli al-
tri due, – anzi, sotto un certo riguardo, perfino più plurilaterale di tutti e tre gli altri Vangeli. Quan-
do un giorno esporremo il Vangelo di Marco vedremo che anche questo, in certo qual modo, è uni-
laterale. Se il Vangelo di Giovanni ci palesa la grandezza della saggezza del Cristo Gesù, se il Van-
gelo di Luca ce ne dimostra la forza di amore, è nella descrizione del Vangelo di Marco che ci si af-
faccia, al di sopra di tutto, ciò che come forza, come potenze creatrici – si potrebbe dire – come 
splendore del mondo attraversa gli spazii dell’universo. Ma nel Vangelo di Marco, nell’esplicarsi 
dell’intensità della forza dell’universo, vi è qualcosa che ci soggioga. Quando veramente arriviamo 
a comprendere il Vangelo di Marco è come se la forza del mondo ci venisse rumoreggiando incon-
tro da ogni parte dello spazio. Così ciò che si presenta a noi nel Vangelo di Luca è qualcosa che ci 
penetra con intimo calore nell’anima, – ciò che ci invade nel Vangelo di Giovanni è qualcosa che ci 
dà speranza per l’anima; ma quando facciamo agire su di noi il Vangelo di Marco c’invade come un 
terrore della potenza e dello splendore delle forze dell’universo, dinanzi alle quali potremmo quasi 
venir meno. Il Vangelo di Matteo è diverso. I tre elementi, e cioè l’elemento cognitivo largo di spe-
ranza e di promesse, l’elemento caldo di sentimento e di amore, e anche la maestosa grandezza 
dell’universo, si ritrovano tutti, – si potrebbe dire – nel Vangelo di Matteo. Ma essi si trovano, in 
certo qual modo, talmente attenuati, che nella loro attenuazione ci appaiono molto più umanamente 
affini, che non negli altri tre Vangeli. Di fronte alla conoscenza, alla grandezza dell’amore e dello 
splendore, quando facciamo agire su di noi gli altri tre Vangeli, ci sentiamo quasi mancare. Tutto 
ciò sta contenuto nel Vangelo di Matteo – ma vi è contenuto in modo, che siamo in grado di soppor-
tarlo; ci è tutto umanamente più affine, di guisa che ci possiamo collocare non al di sotto, ma in un 



7 
 

dato senso, allato di esso. Dal Vangelo di Matteo non restiamo mai annientati, sebbene esso con-
tenga pure qualcosa di ciò che negli altri tre Vangeli può esercitare tale azione. Il Vangelo di Matteo 
perciò, di questi quattro documenti, è il più generalmente umano. Esso è il Vangelo che più ci rap-
presenta Gesù Cristo come uomo, in modo che quando lasciamo agire su di noi il Cristo Gesù di 
Matteo, in tutte le sue membra, in tutti i suoi atti, egli sta umanamente vicino a noi. Il Vangelo di 
Matteo, sotto un certo riguardo, è come un commento per gli altri tre Vangeli. Ciò che negli altri tre 
è a volte troppo grande perchè lo si possa abbracciare con lo sguardo, ci risulta chiaro, in propor-
zioni ridotte, per mezzo del Vangelo di Matteo. E se comprendiamo questo, una luce significativa si 
riverserà per noi sugli altri tre Vangeli. Dai singoli particolari tutto questo riesce facile a compren-
dere. 

Consideriamo ora quello, che vogliamo esaminare, puramente dall’aspetto dello stile. Perchè il 
Vangelo di Luca ci possa descrivere come la suprema capacità di amore e di sacrificio di questo Es-
sere, che chiamiamo il Cristo Gesù, sia affluita nell’umanità e nel mondo, fece d’uopo ricorrere a 
una corrente di umanità, che discende dai tempi primordiali del divenire terrestre; e Luca stesso ci 
descrive questa corrente fin su ai primordii dell’umanità. – Perchè ci venga dimostrato dove l’uomo 
può arrivare con la sua conoscenza e la sua saggezza e da dove trae principio verso la mèta alla qua-
le questa conoscenza può giungere, il Vangelo di Giovanni ci mostra subito, fin dall’inizio, come la 
descrizione del Cristo Gesù poggi sul Logos Creatore stesso. Esso ci indica subito la spiritualità 
massima a cui la nostra conoscenza può arrivare. Veniamo subito condotti al culmine, a cui la cono-
scenza possa aspirare, a ciò che di più alto può vivere nel petto umano. Il caso diverso nel Vangelo 
di Matteo. Questo comincia coll’indicarci le condizioni ereditarie dell’uomo Gesù di Nazareth, qua-
li sono venute, per cosi dire, a partire da un momento storico. Esso ci mostra le condizioni ereditarie 
entro un singolo popolo; come, in certo qual modo, tutte le qualità che si trovano riunite in Gesù di 
Nazareth, si sieno andate accumulando per via di eredità da Abraham in poi; come, per così dire, un 
popolo – attraverso tre volte quattordici generazioni – abbia fatto scorrere quanto di meglio aveva 
nel sangue, per rappresentare in modo più perfetto, in una Individualità umana, forze umane eleva-
tissime. Il Vangelo di Giovanni ci conduce nell’Infinità del Logos; il Vangelo di Luca risale 
nell’immensità dell’evoluzione dell’umanità fino al suo inizio; il quadro d’un popolo, che dal capo-
stipite Abraham, ha trasmesso per via di eredità le sue capacità per tre volte quattordici generazioni, 
ecco come il Vangelo di Matteo ci rappresenta l’uomo Gesù di Nazareth. 

Qui si può soltanto accennare, che a colui, il quale vuol veramente comprendere il Vangelo di 
Marco, occorre, sotto un certo riguardo, conoscere le forze cosmologiche, che scorrono attraverso 
tutto il divenire del nostro mondo. Perchè il Cristo Gesù vien descritto nel Vangelo di Marco in mo-
do, che ci vien mostrato, come dal Cosmo sia stato dato in una attività umana un estratto, 
un’essenza di ciò, che di solito vive come forze cosmiche nell’immensità degli spazii mondiali; ci 
viene mostrato come le azioni di Cristo Gesù siano, per così dire, estratti di attività cosmiche. 
L’uomo-Dio, il Cristo Gesù, come Egli sta sulla Terra, quale un estratto, per così dire, dell’attività 
solare con tutte le sue immensità, questo è ciò che il Vangelo di Marco ci vuol descrivere. Marco 
descrive dunque come l’attività stellare operi attraverso forme umane. – Il Vangelo di Matteo pren-
de pure, in certo qual modo, l’attività stellare come punto di partenza. Nella descrizione della nasci-
ta di Gesù di Nazareth, questo Vangelo ci conduce a un punto, che, indicandoci la stella che guida, i 
tre Magi al luogo di nascita di Gesù, ci fa considerare il grande evento cosmico in modo che fatti 
cosmici si trovano in un determinato rapporto con il divenire dell’umanità. Ma il Vangelo di Matteo 
non ci descrive un’azione cosmica, come ce la descrive il Vangelo di Marco; non richiede che si 
elevi il nostro sguardo a questa azione cosmica. Ci indica tre uomini, tre Magi, e l’azione che 
l’elemento cosmico esercita su questi tre uomini; e noi possiamo rivolgerci a quei tre uomini per 
sentire ciò che essi sentono. È verso l’uomo, dunque, che esso ci indirizza, anche quando ci voglia-
mo inalzare a ciò che è cosmico; ci indica il riflesso del cosmico nel cuore degli uomini. Lo sguardo 
non viene condotto fuori nell’infinità dei mondi, ma ci viene indicata l’azione dell’elemento cosmi-
co nei cuori umani. 



8 
 

Vi prego di accogliere questi accenni soltanto nei riguardi dello stile. Perchè il carattere fonda-
mentale dei Vangeli è appunto quello di descrivere da aspetti diversi; è la maniera e il modo come 
descrivono che caratterizza ciò, che essi ci vogliono dire sul massimo evento dell’evoluzione 
dell’umanità e della Terra. 

È di massima importanza il fatto, che nel principio del Vangelo di Matteo ci viene indicata la pa-
rentela più prossima per consanguineità di Gesù di Nazareth. Cosi vien risposto, in certo modo, al 
quesito: 

«Come è stata creata questa personalità fisica di Gesù di Nazareth? Come si sono andate accu-
mulando tutte le qualità di un popolo, fin dal capostipite Abraham, in quella unica Personalità, per-
chè in essa potesse manifestarsi quell’Entità, che noi chiamiamo l’Entità-Cristo?» A questa doman-
da ci vien risposto: perchè l’Entità-Cristo si potesse incarnare in un corpo fisico, occorreva che que-
sto corpo fisico avesse delle facoltà, che poteva avere soltanto, se, sommate tutte le qualità del san-
gue di quel popolo che discendeva da Abraham, questa somma veniva ad essere riassunta in quella 
speciale Personalità: Gesù di Nazareth. Si deve dunque dimostrare, che questo sangue in Gesù di 
Nazareth riconduce veramente per via di generazioni fino al capostipite del popolo ebraico. Perciò 
l’essere di questo popolo, ciò che questo popolo è, soprattutto per la storia del mondo, per 
l’evoluzione dell’umanità e della Terra – si trova specialmente concentrato nella Personalità fisica 
di Gesù di Nazareth. Che cosa occorre dunque anzitutto conoscere, se si vuol cogliere l’intenzione 
del narratore del Vangelo di Matteo, nell’introduzione di quel Vangelo? Occorre conoscere 
l’essenza del popolo ebraico! Occorre poter rispondere alla domanda: Quale poteva essere il contri-
buto che il popolo ebraico, appunto per la sua peculiarità, aveva da dare all’umanità? 

La nostra storia esteriore, le descrizioni storiche esteriori materialistiche tengono poco conto di 
ciò che è stato qui esposto. Nella storia esteriore si descrivono i fatti esteriori. Ed essa effettivamen-
te, poichè descrive in modo astratto, considera un popolo quanto l’altro. In questo modo però il fatto 
che è fondamentale per colui che vuol comprendere l’evoluzione dell’umanità, passa in seconda li-
nea; e cioè, il fatto, che nell’evoluzione dell’umanità nessun popolo ha il medesimo compito 
dell’altro, che ogni popolo ha la propria speciale missione e i proprii speciali compiti. Ogni popolo 
deve contribuire la sua parte al tesoro comune, che l’evoluzione dell’umanità deve apportare alla 
Terra; e ognuna di queste parti è diversa, è una parte assolutamente determinata. Ogni popolo ha la 
sua speciale missione. Orbene, ogni popolo, perfino nei dettagli delle condizioni fisiche, è costituito 
in modo, da poter meglio contribuire la sua parte all’insieme dell’umanità. In altri termini: i corpi 
degli uomini che appartengono a uno stesso popolo mostrano una formazione, tanto del corpo fisi-
co, quanto di quello eterico e di quello astrale – e una connessione fra questi corpi – tale da permet-
tere ai medesimi di diventare strumenti adatti per effettuare il contributo, che ogni popolo deve ap-
portare all’insieme dell’umanità. – Quale era l’apporto dunque che il popolo ebraico doveva in spe-
cial modo arrecare, e come si plasmò allora l’essenza di questa partecipazione del popolo ebraico, 
nel corpo di Gesù di Nazareth? 

Se si vuol comprendere la missione del popolo ebraico occorre esaminare più profondamente 
l’evoluzione generale dell’umanità. Sarà necessario qui di caratterizzare con maggior precisione 
molto di ciò che troverete appena accennato nella mia «Scienza Occulta» e in altre conferenze. 
Comprenderemo meglio la parte presa anche dal popolo ebraico all’insieme dell’evoluzione 
dell’umanità, se almeno con alcuni tratti caratteristici prenderemo per punto di partenza quella 
grande catastrofe nell’evoluzione dell’umanità a cui diamo il nome di catastrofe atlantea. 

Quando la catastrofe atlantea a poco a poco si estese sulle condizioni della Terra, gli uomini che 
dimoravano allora sul vecchio continente atlanteo emigrarono da Occidente a Oriente. In questa 
emigrazione si distinguevano essenzialmente due correnti; una corrente che si diresse più verso set-
tentrione, e un’altra che prese la via del sud. Abbiamo perciò una grande corrente di umanità di po-
polazione atlantea, che, attraversando Europa, passò in Asia; e se si osserva la regione che circonda 
il Mar Caspio, si ha a un dipresso il modo, come quest’emigrazione della popolazione atlantea si è 
gradualmente sparsa. Un’altra corrente invece attraversò l’Africa odierna, e in Asia si effettuò una 
specie di confluenza di queste due correnti, in certo modo come due fiumi che s’incontrano e for-



9 
 

mano un vortice. Ciò di cui ora dobbiamo principalmente interessarci, si è, di renderci chiaramente 
conto del modo di vedere, della speciale psiche di questi popoli, o per lo meno delle principali mas-
se di questi popoli, che passarono dall’antica Atlantide in Oriente. Effettivamente, nella prima epo-
ca postatlantea, l’intiera disposizione dell’anima era diversa da quella che dopo è divenuta, e spe-
cialmente da quella che è presentemente. Tutte queste masse di popoli possedevano una percezione 
chiaroveggente dell’ambiente circostante. Gli uomini, a quell’epoca, potevano ancora vedere, in 
certo modo, il mondo spirituale, e anche ciò che oggi viene veduto fisicamente, lo vedevano in mo-
do più spirituale di noi. Vi era perciò allora una forma di vita e di psiche più chiaroveggente. Spe-
cialmente importante però è notare, che questa chiaroveggenza della popolazione postatlantea origi-
naria, era, sotto un determinato riguardo, a sua volta differente, per esempio, dalla chiaroveggenza 
della popolazione atlantea stessa, nel vero fiore dell’epoca dell’evoluzione atlantea. Nel vero fiore 
dell’evoluzione atlantea, la capacità chiaroveggente, di cui gli uomini erano indubbiamente dotati in 
alto grado, era tale, che essi guardavano in modo puro in un mondo spirituale – e anche durante 
quell’epoca guardavano nel mondo spirituale in guisa, che le manifestazioni del mondo spirituale 
esercitavano nell’anima degli uomini degli impulsi verso il Bene. E si potrebbe dire perfino: che in 
questo fiore dell’evoluzione atlantea, chi più era capace di guardare nel mondo spirituale acquistava 
maggiore impulso verso il Bene; e chi meno vi poteva guardare acquistava impulso minore verso il 
Bene. Le trasformazioni ormai verificatesi sulla Terra erano indubbiamente tali, che già verso 
l’ultimo terzo dell’epoca atlantea, particolarmente però nell’epoca post-atlantea, per l’appunto gli 
aspetti buoni dell’antica chiaroveggenza erano andati sempre più scomparendo. Coloro soltanto che 
erano passati per un’educazione speciale nelle scuole d’Iniziazione avevano conservato gli aspetti 
buoni della chiaroveggenza atlantea. All’incontro, ciò che per via naturale era rimasto della chiaro-
veggenza atlantea, ha assunto nel corso del tempo sempre più carattere tale, che si può dire: ciò che 
gli uomini vedevano in quel mondo conduceva con molta facilità alla visione delle potenze malva-
gie, seduttrici e corruttrici dell’esistenza. Lo sguardo chiaroveggente dell’uomo a poco a poco non 
ebbe quasi più la forza di guardare le forze buone; ma invece l’umanità ancora poteva vedere ciò 
che era malvagio – ciò che poteva sedurre e corrompere gli uomini. E in determinate regioni era 
sparsa fra la popolazione post-atlantea una forma di chiaroveggenza tutt’altro che buona, che anzi, 
già per sè stessa, era veramente una specie di tentazione. 

Questo tramontare dell’antica chiaroveggenza era ormai accompagnato dallo sbocciare e da una 
graduale evoluzione di quella percezione sensoria, che riconosciamo come normale per l’umanità 
attuale. Le cose che gli uomini vedevano coi loro occhi nella prima epoca post-atlantea, e che 
l’uomo vede oggidì con i suoi occhi normali fisici, non esercitavano a quell’epoca influenze corrut-
trici, perchè non esistevano ancora le corrispondenti forze psichiche seduttrici. Quel mondo esterio-
re, che può diventare ora per l’uomo oggetto di tanto godimento, per quanto la vista di esso possa 
oggidì esercitare su di lui la massima seduzione, per l’uomo postatlanteo, invece, non costituiva una 
tentazione. Egli si sentiva invece tentato, quando sviluppava dei residui ereditari dell’antica chiaro-
veggenza; non vedeva quasi più l’aspetto buono del mondo spirituale, ma l’elemento luciferico e 
arimanico agiva su di lui con gran forza, in modo che egli vedeva le forze e le potenze che potevano 
essere seduttrici e ingannatrici. Per mezzo delle antiche sue forze ereditarie di chiaroveggenza, 
l’uomo dunque vedeva le forze luciferiche e arimaniche. Occorreva perciò che le Guide e i Direttori 
dell’evoluzione dell’umanità, che dai Misteri ricevevano la loro saggezza per la direzione 
dell’umanità, disponessero in modo che gli uomini, malgrado questa condizione di fatto, potessero 
nondimeno arrivare sempre più al Bene e alla Verità. – Ora, gli uomini, che dopo la catastrofe at-
lantea si erano estesi verso Oriente, si trovavano a gradi molto diversi di evoluzione. Si può dire, 
che quanto più ci si inoltrava nell’Oriente, tanto più il grado di evoluzione degli uomini era moral-
mente e spiritualmente elevato. In un determinato senso, ciò che per via della percezione esteriore si 
andava formando come un nuovo mondo, agiva con sempre maggior chiarezza; esercitava la sua 
azione sempre più in modo, da far agire sugli uomini la grandezza e lo splendore del mondo sensibi-
le esteriore. E così succedeva, quanto più ci s’inoltrava nell’Oriente. Avevano forti disposizioni in 
questo senso specialmente quegli uomini, i quali vivevano, per esempio, nelle contrade al setten-



10 
 

trione dell’India odierna, fin sul Mar Caspio, fino all’Oxus e l’Jaxartes. In queste regioni centrali 
dell’Asia si era stabilito un gruppo di popolazioni veramente capace di fornire il materiale a parec-
chie correnti di popoli, che si stendevano verso diverse parti del mondo – e anche a quel popolo, che 
abbiamo spesso caratterizzato nei riguardi della sua concezione spirituale del mondo, cioè, al popo-
lo indiano antico. 

In queste popolazioni del centro dell’Asia, poco tempo dopo la catastrofe atlantea, e in parte già 
durante la medesima, il senso per la realtà esteriore era già fortemente sviluppato. Perciò anche 
presso gli uomini incarnati in questa regione, era ancora un ricordo vivo – una specie di conoscen-
za-ricordo – di ciò che essi avevano sperimentato nel mondo atlanteo. E questo ricordo era special-
mente forte presso quella massa di popolazione, che poi si diresse verso l’India; essa aveva vera-
mente una forte comprensione per lo splendore del mondo esteriore, essa era la più progredita in 
fatto di osservazione delle percezioni sensorie esteriori; ma era quella popolazione presso la quale 
più fortemente era sviluppato il ricordo delle antiche percezioni spirituali dell’epoca atlantea. Presso 
questo popolo si sviluppò perciò una forte aspirazione in alto verso il mondo spirituale, del quale si 
ricordava, e ciò era una facilitazione per guardare nuovamente nel mondo spirituale. Ma al contem-
po vi era il senso, che quello che i sensi esteriori offrivano fosse maya o illusione. Perciò presso 
questo popolo sorse anche l’impulso a non curarsi particolarmente del mondo esteriore sensibile, 
ma a far di tutto perchè l’anima, per mezzo ora di uno sviluppo artificiale – per mezzo del Yoga – si 
potesse elevare a ciò, che durante l’antica epoca atlantea l’uomo poteva direttamente avere dal 
mondo spirituale. Questa peculiarità di svalutare il mondo esteriore e di considerarlo come maya o 
illusione, e di sviluppare perciò soltanto quegl’impulsi, che tendono alla spiritualità – questa aspira-
zione, dico, era meno pronunziata presso quella parte della popolazione, che era rimasta nel Nord 
dell’India. Questa era però una popolazione, che si trovava in tragicissima situazione. Tutta la pecu-
liare disposizione del popolo indiano portava l’uomo indiano dell’epoca antica a compiere con una 
certa qual facilità un determinato sviluppo di Yoga, per mezzo di cui poteva di nuovo arrivare alle 
regioni, nelle quali era vissuto durante l’epoca atlantea. Gli era facile di superare ciò che egli dove-
va considerare come illusione; la sorpassava nella conoscenza. Per lui la più alta conoscenza era 
quella di sapere: «questo mondo sensibile è illusione, è maya; ma me tu evolvi la tua anima, se ti 
dai pena, allora arrivi a quel mondo che risiede dietro al mondo dei sensi». L’indiano superava dun-
que, per mezzo di un processo interiore, ciò che considerava come maya o illusione, e che egli ap-
punto voleva superare. 

Il caso era diverso presso i popoli nordici, i quali vengono chiamati, nella storia, Ariani, in senso 
più stretto, cioè presso i Persiani, i Medi, i Bactriani, ecc. Là pure il senso per la visione esteriore, 
per l’intelletto esteriore, era fortemente sviluppato; ma la spinta interiore, l’impulso a voler arrivare 
per mezzo dell’evoluzione interiore, per mezzo di una specie di Yoga, a ciò che l’uomo atlanteo 
possedeva in modo naturale, non era in loro specialmente forte. Presso i popoli nordici il ricordo 
non era così vivo da far sì, che essi lo trasformassero in uno sforzo per superare con la conoscenza 
l’illusione del mondo esteriore. Presso questi popoli nordici il ricordo non vi era la disposizione 
d’animo degl’indiani. Per la loro disposizione d’animo ognuno di questi popoli, l’Iranico, il Persia-
no, il Medo pensava a un dipresso – se si volesse esprimere con le nostre parole attuali si potrebbe 
dire così: «se come uomini eravamo una volta nel mondo spirituale, e se abbiamo sperimentato e 
veduto la spiritualità – e se ora ci troviamo trasferiti nel mondo fisico, davanti a un mondo che ve-
diamo con i nostri occhi, che comprendiamo con l’intelletto, che è connesso col cervello, la causa di 
tutto ciò non risiede soltanto nell’uomo; e ciò che vi è da superare non si può superare soltanto 
nell’interiorità dell’uomo; non si riuscirebbe a niente di importante». L’Iranico avrebbe detto: «poi-
chè l’uomo è disceso in basso, non soltanto si deve essere verificata una trasformazione nell’uomo, 
ma si deve essere trasformata anche la Natura, e tutto ciò che vi è sulla Terra. Non può quindi basta-
re, che noi uomini lasciamo tutto quello che ci attornia così come sta, e diciamo semplicemente: «è 
tutto illusione, maya», e saliamo senz’altro nel mondo spirituale! Così veramente modifichiamo noi 
stessi, ma non ciò che si è modificato nell’intiero mondo circostante». Perciò egli non diceva: «la 
maya si estende là fuori – io stesso sorpasserò questa maya, trionferò in me stesso della maya e così 



11 
 

arriverò al mondo spirituale!» No! egli diceva: «l’uomo fa parte dell’intiero mondo circostante; non 
è che una parte di esso. Quando dunque ciò che è divino nell’uomo, e che è disceso da altezze divi-
ne, deve essere trasformato, dovrà trasformarsi non soltanto ciò che è nell’uomo, ma anche ciò che 
è nell’ambiente che lo circonda!» 

Questo atteggiamento diede a questi popoli specialmente l’impulso a lavorare energicamente alla 
trasformazione e alla rielaborazione del mondo. Mentre in India si diceva: «il mondo è disceso in 
basso, ciò che ci offre ora è maya!» più a Nord si diceva: «certamente, il mondo è disceso; ma dob-
biamo modificarlo in modo che esso diventi di bel nuovo spirituale!» Meditare, meditare sulla co-
noscenza, questo era il carattere fondamentale del popolo indiano. Questo popolo se la sbrigava con 
il mondo dando il nome di illusione o di maya alle percezioni dei sensi. Forza d’azione, energia 
esteriore, volontà di trasformare ciò che vi è nella natura esteriore, questo era il carattere fondamen-
tale degli Iranici e degli altri popoli nordici. Essi dicevano: «ciò che ci sta d’attorno è disceso dal 
divino; ma l’uomo è chiamato a ricondurlo al divino!» Ciò che, in ultima analisi, si trovava già nel 
carattere popolare degli Iranici, venne elevato al sommo e potenziato con la più grande energia dalle 
Guide spirituali che provenivano dai Misteri. 

Si può comprendere completamente – anche esteriormente – ciò che si svolgeva a Oriente e al 
Sud del Mar Caspio, soltanto quando lo si paragona con ciò che si svolgeva più al Nord, in regioni 
dunque che confinano con la Siberia attuale, con la Russia attuale, fin dentro in Europa. Ivi erano 
uomini, che avevano conservato l’antica chiaroveggenza in allo grado, e presso i quali, sotto un cer-
to riguardo, l’equilibrio si manteneva fra la possibilità dell’antica percezione spirituale e la visione 
sensoria, il nuovo pensiero intellettuale. Per gran parte di loro era ancora possibile la visione del 
mondo spirituale. Se si considera il carattere di questa loro visione nel mondo spirituale, la quale era 
indubbiamente già discesa a un gradino inferiore, e presso queste popolazioni era essenzialmente, 
come oggi si direbbe, una chiaroveggenza inferiore astrale, vediamo che ne risulta, per il complesso 
dell’evoluzione dell’umanità, una determinata conseguenza. Un uomo dotato di questa specie di 
chiaroveggenza diventa un uomo speciale, il suo carattere riceve una determinata tendenza. E ciò si 
vede particolarmente presso quelle popolazioni, che possedevano, come carattere popolare, questa 
chiaroveggenza inferiore. Un uomo siffatto ha essenzialmente tendenza a richiedere dalla natura 
circostante ciò che gli occorre per il sostentamento della propria vita, e di fare il meno possibile per 
trarlo dalla natura. Egli sa in conclusione – così come l’uomo odierno dotato dei sensi sa che vi so-
no le piante, gli animali, ecc. – che vi sono delle entità divino-spirituali, che risiedono in tutte le co-
se; perchè egli le vede. Egli sa, pure, che queste entità divino-spirituali sono potenze dietro le entità 
fisiche; ma egli le conosce con tanta precisione, da pretendere da esse che, senza molto suo lavoro, 
gli conservino anche l’esistenza in cui lo hanno posto. Si potrebbero addurre molti esempi, che sono 
espressioni esteriori della disposizione d’animo e del sentimento di questi uomini astralmente veg-
genti. Ma ne esporremo qui uno solo. 

Nell’epoca che ora è importante per noi di considerare, tutte queste popolazioni dotate di una 
chiaroveggenza già in via di decadenza erano popolazioni nomadi, le quali senza essere stabili, sen-
za fondare nessuna dimora fissa, si aggiravano come pastori, non prediligevano nessuna speciale 
contrada, non coltivavano nemmeno in particolar modo ciò che la Terra offriva, ed erano anche 
pronte volentieri a devastare ciò che avevano d’attorno, quando occorreva loro qualcosa per il so-
stentamento della vita. Ma a contribuire con la loro opera a elevare il livello della coltura, e a tra-
sformare la Terra, queste popolazioni non erano disposte. Così è sorto il grande e importante con-
trasto, da annoverarsi forse fra i più importanti dell’evoluzione post-atlantea: il contrasto fra queste 
popolazioni più nordiche e le popolazioni iraniche. Presso gl’iranici si sviluppò l’aspirazione a inge-
rirsi nel divenire di ciò che accadeva attorno a loro, a prendere stabili dimore, a guadagnarsi col la-
voro ciò a cui si può aspirare come uomo e come umanità, a trasformare dunque veramente la natu-
ra per mezzo delle forze spirituali umane. Tale era appunto in queste regioni l’aspirazione maggiore 
degli uomini. E accanto a questi si spinse invece verso il Nord quel popolo, che guardava nel mon-
do spirituale, che era, per così dire, a «tu per tu» con le entità spirituali, ma che non lavorava volen-



12 
 

tieri, non era stabile, e che non s’interessava affatto di far progredire il lavoro colturale nel mondo 
fisico. 

Questo è forse il maggior contrasto che si sia formato esteriormente nella storia dell’epoca post-
atlantea, e che è semplicemente una conseguenza dei diversi generi di evoluzione delle anime. È il 
contrasto che anche la storia esteriore conosce e indica, sebbene ne ignori le cause. È il grande con-
trasto fra Iran e Turan; si conosce questo contrasto anche nella storia, ma non se ne conoscono le 
cause. Ora le indicheremo. 

Nel Nord – in Siberia – Turan, era quella massa di popolazioni dotata in alto grado di residui 
ereditari di una chiaroveggenza astrale inferiore, la quale, come conseguenza di questa vita nel 
mondo spirituale, non aveva nè tendenza, nè intendimento per fondare una coltura esteriore, ma che, 
essendo questi uomini di natura più passiva e avendo perfino spesso come sacerdoti dei maghi e de-
gli stregoni inferiori, si occupavano, quando si trattava di spiritualità, di magia inferiore, anzi perfi-
no in parte di magia nera; al Sud era l’Iran, quelle regioni, cioè, in cui per tempo sorse aspirazione a 
trasformare con i mezzi più primitivi, per mezzo della forza spirituale umana, ciò che ci vien dato 
nel mondo sensibile, perchè potessero sorgere in questo modo delle colture esteriori. 

Questo è il grande contrasto fra Iran e Turan. In bel modo il mito, la leggenda ci indica, come la 
parte più progredita degli uomini di questa coltura emigrasse dal Nord nella regione, che abbiamo 
chiamata Iranica. E quando ci viene parlato di Gemscid, quel Re che dal Nord ha condotto i suoi 
popoli giù verso l’Iran; quando nella leggenda ci viene narrato che Gemscid ricevette da quel Dio, 
che gradatamente verrà riconosciuto e che egli chiamava Ahura Mazdao, un pugnale d’oro, con il 
quale doveva compiere la sua missione sulla Terra, dobbiamo renderci conto: che al re Gemscid, il 
quale ha tratto ed evoluto i suoi popoli dalle masse ignave dei Turanici, venne data, con quel pugna-
le d’oro, l’aspirazione alla saggezza, che è collegata con le forze esteriori dell’uomo, l’aspirazione 
la quale evolve di bel nuovo le forze decadute e le compenetra e le pervade di quanto l’uomo può 
acquistarsi di forza spirituale sul piano fisico. Questo pugnale d’oro ha scassato la Terra come un 
aratro, ha reso il terreno coltivabile, ha portato all’umanità le prime e più primitive scoperte, e ha 
continuato ad agire e tuttora agisce in tutto ciò di cui gli uomini si gloriano come di conquiste della 
loro civiltà. Ed è importante che il re Gemscid, il quale è disceso dal Turan nelle regioni iraniche, 
abbia ricevuto da Ahura Mazdao questo pugnale d’oro, che conferisce agli uomini la forza di elabo-
rarsi il mondo esteriore dei sensi. 

La medesima entità, dalla quale proviene questo pugnale d’oro, è anche il grande ispiratore di 
quella guida della popolazione Iranica, che conosciamo come Zarathustra, o Zoroastro, Zerdusht. E 
fu Zarathustra, in epoche primordiali – poco dopo la catastrofe atlantea, che impregnò quel popolo, 
che aveva tendenza a permeare la coltura esteriore di forza spirituale umana, dei beni che potè trar 
fuori dai sacri Misteri. Per questo Zarathustra doveva dare a quei popoli, che non possedevano più 
l’antica capacità atlantea di guardare nel mondo spirituale, nuovi orizzonti e nuove speranze verso il 
mondo spirituale. Così Zarathustra aprì la via di cui spesso abbiamo parlato, per la quale i popoli 
dovevano vedere che nel corpo di luce solare esteriore si trova soltanto il corpo esteriore di un Esse-
re spirituale elevato, che egli – in contrapposto alla piccola aura umana – chiamò la «Grande Aura», 
Ahura Mazdao. Egli così voleva indicare che questo Essere, ancora in vero molto lontano, discende-
rebbe una volta sulla Terra, per unirsi sostanzialmente con essa nella storia dell’umanità, e per con-
tinuare ulteriormente la sua azione nel divenire dell’umanità. Zarathustra così indicando a questi 
uomini Ahura Mazdao, indicava lo stesso che è vissuto più tardi nella storia come Cristo. 

Zarathustra o Zoroastro compì per la nuova umanità postatlantea un’opera grande e possente; 
l’umanità, priva di divinità, è stata da lui nuovamente portata all’ascesa alla spiritualità – egli le ha 
ridato la speranza che gli uomini, con le forze ormai discese sul piano fisico, potessero nondimeno 
arrivare alla spiritualità. L’antico Indiano arrivava a tornare all’antica spiritualità, in un determinato 
modo, per mezzo della disciplina del Yoga. Una nuova via è stata aperta agli uomini per mezzo di 
ciò che Zarathustra ha portato all’umanità. 

Orbene, Zarathustra aveva un importante protettore. – Prego notare, che parlo di Zarathustra co-
me di un essere, che i Greci già i ponevano 5000 anni prima della guerra di Troia, e il quale non ha 



13 
 

perciò niente a che fare con quello che la storia esteriore indica come Zarathustra, e neppure con co-
lui che viene indicato come Zarathustra all’epoca di Dario. – In queste antiche epoche Zarathustra 
aveva un protettore, che può essere indicato col nome divenuto poi comune, di Gushtasp. Abbiamo  
dunque in Zarathustra una natura sacerdotale possente che ci rivela il grande spirito solare, Ahura 
Mazdao, quella Entità che deve essere per gli uomini la guida per risalire dal piano fisico alla spiri-
tualità – e in Gushtasp abbiamo la natura regale, di colui che era disposto a fare sul campo esteriore 
tutto ciò che le grandi ispirazioni di Zarathustra potevano diffondere nel mondo. Era perciò inevita-
bile, che queste ispirazioni e queste intenzioni che si facevano valere nell’antico Iran per mezzo di 
Zarathustra e di Gushtasp venissero a urtare con ciò che vi era immediatamente al Nord di questa 
regione. E in seguito di questo urto si sviluppò effettivamente una delle più grandi guerre mai state 
nel mondo, guerra di cui la storia esteriore poco c’informa, perchè si è verificata in tempi primor-
diali. Lo scontro fra Iran e Turan fu potente. Da questa guerra, durata non decenni, ma secoli, si svi-
luppò una determinata disposizione d’animo, la quale per lungo tempo è perdurata nell’interiore 
dell’Asia – questo stato d’animo si può esprimere a un dipresso nel modo seguente: 

L’Iranico, l’uomo di Zarathustra, diceva a sè stesso all’incirca così: «ovunque si guardi vi è un 
mondo, disceso invero dalla spiritualità divina, ma che si palesa ora come decaduto dalle primiere 
altezze. Dobbiamo presupporre, che tutto ciò che vi è attorno a noi come mondo degli animali, delle 
piante, dei minerali fosse prima più elevato, e ora sia caduto in decadenza; l’uomo però ha la spe-
ranza di ricondurlo di nuovo in alto». Consideriamo, per esempio, l’animale. Parliamo in modo da 
interpretare con le nostre parole ciò che viveva nel sentimento dell’uomo iranico e parliamo a un 
dipresso come un maestro parlerebbe a scuola ai suoi scolari, per caratterizzare una siffatta disposi-
zione di animo; potremmo allora dire: «Guarda ciò che ti attornia, tutto ciò era prima più spirituale; 
ora è caduto in decadenza. Il lupo, per esempio, l’animale che sta nel lupo, l’essere sensibile che tu 
vedi, è disceso, è caduto in decadenza. Anzitutto esso non palesava prima le sue cattive qualità. Tu 
però, se germogliano in te delle buone qualità, se raccogli le tue buone qualità e le tue forze spiri-
tuali, puoi addomesticare l’animale; puoi intessere in lui le tue buone qualità. Dal lupo puoi allora 
formarti un cane addomesticato che ti serve! Nel lupo e nel cane hai così due esseri, che caratteriz-
zano, in certo modo, due correnti nel mondo». Gli uomini, che impiegavano le loro forze spirituali 
per elaborare il mondo, circostante, erano in condizioni di addomesticare gli animali, di elevarli a 
un gradino superiore – mentre gli altri, che non adoperavano così le loro forze, lasciavano gli ani-
mali così come erano, in modo che questi hanno dovuto cadere sempre più in basso. Queste sono 
due forze diverse, che si palesano nel seguente stato d’animo: «se lascio la Natura così com’è, essa 
sprofonda sempre più in basso: allora tutto diventa selvaggio. Ma posso volgere i miei occhi spiri-
tuali verso una potenza buona di cui sono seguace; allora essa mi aiuta, e con il suo aiuto posso ri-
condurre in alto ciò che sta per discendere. Questa potenza, alla quale posso alzare lo sguardo, mi 
può dare la speranza di un’ulteriore evoluzione». Questa potenza s’identificava per gli Iranici con 
Ahura Mazdao ed essi dicevano: «Tutto ciò che l’uomo può fare per nobilitare le forze della natura, 
per inalzarle, può verificarsi, se l’uomo si unisce ad Ahura Mazdao, alla forza di Ormuzd. Ormuzd è 
una corrente che tende in alto. Ma se l’uomo lascia la natura com’è, allora si può vedere come tutto 
diventi selvatico. Ciò proviene da Arimane!» Si sviluppò allora la seguente disposizione d’animo 
nella regione iranica: «al Nord si aggirano molti uomini; essi sono al servizio di Arimane; sono uo-
mini di Arimane, che non fanno che aggirarsi per il mondo, e prendere ciò che la Natura offre, sen-
za volersi adoperare a spiritualizzarla. Noi però vogliamo unirci con Ormuzd, con Ahura Mazdao!» 

Così veniva sentita nel mondo la dualità che veniva allora ad affiorare. Così si sentiva nell’Iran e 
nel Turan. Così sentivano gl’Iranici, gli uomini di Zarathustra; e ciò che essi così sentivano lo 
espressero anche nelle leggi. Essi volevano organizzare la loro vita in modo, che nella legislazione 
esteriore venisse ad esprimersi la tendenza verso l’alto. Questa era la conseguenza esteriore 
dell’insegnamento di Zarathustra. Così dobbiamo parlare dell’opposizione fra Iran e Turan. E quella 
guerra, di cui la storia occulta c’informa con tanta esattezza, la guerra fra Ardsciasp e Gushtasp, dei 
quali uno era Re dei Turanici e l’altro era Protettore di Zarathustra, questa guerra dunque la vedia-
mo continuarsi come contrasto fra Nord e Sud, nella disposizione d’animo delle due regioni di Iran 



14 
 

e di Turan. Se comprendiamo questo, vedremo scorrere da Zarathustra una determinata corrente 
animica sull’intiera umanità, dove egli ha esercitato la sua azione. 

Era necessario caratterizzare anzitutto l’intiero «milieu», l’intiero ambiente nel quale Zarathustra 
si trovava situato. Poichè sappiamo che quella individualità, la quale s’incarnò nel sangue che da 
Abraham era scorso attraverso tre volte quattordici generazioni, e che viene presentata nel Vangelo 
di Matteo come Gesù di Nazareth, era l’individualità di Zarathustra. E abbiamo dovuto rintracciarla 
anzitutto dove essa dapprima a noi si affaccia, nell’epoca postatlantea. E ora sorge il quesito: in 
quale modo il sangue che da Abraham scorreva nell’Anatolia attraverso le generazioni era proprio 
quello più tardi meglio adatto per la corporeità di Zarathustra? Difatti una delle seguenti incarnazio-
ni di Zarathustra è Gesù di Nazareth. 

Perchè questa domanda possa essere sollevata, è necessario sollevare prima un quesito riguardo 
al centro che si manifesta in questo sangue e trovarvi una risposta. Nell’individualità di Zarathustra 
troviamo questo centro, che s’incarna in questo sangue del popolo ebraico. Esporremo domani, per-
chè è proprio da questo sangue, da questo popolo, che Zarathustra ha dovuto trarre la sua corporeità. 

 



15 
 

Conferenza II 
 
Sarà necessario, nelle prime conferenze di questo ciclo, di ripetere alcune cose già dette nelle 

conferenze sul Vangelo di Luca. Alcuni fatti della vita del Cristo Gesù si possono capire soltanto se 
si confrontano questi due Vangeli. 

Ciò che più importa per l’intima comprensione del Vangelo di Matteo è il fatto, che quella Indi-
vidualità, della quale questo Vangelo principalmente ci intrattiene, proviene, in quanto a corporeità, 
da Abraham, e attraverso l’eredità per tre volte quattordici generazioni porta in sè, per così dire, un 
estratto dell’insieme della nazionalità degli Abramiti, degli Ebrei; che questa Individualità, per il 
cultore della scienza dello spirito, è la medesima che chiamiamo Zoroastro, o Zarathustra. Ieri ab-
biamo descritto, in certo qual modo, l’ambiente esteriore nel quale questo Zoroastro o Zarathustra 
ha esercitato la sua influenza. Sarà necessario esporre anche alcune delle concezioni del mondo e 
delle idee che dominavano nei circoli di Zarathustra. Bisogna dire, cioè, che nella sfera, in cui nelle 
epoche primordiali Zoroastro o Zarathustra esercitò la sua influenza, sorgeva una concezione del 
mondo, che nelle sue grandi linee è di grande importanza. Basta enunciare alcune delle massime 
che sempre possono essere considerate come insegnamento dello Zarathustra più antico, e queste 
poche sentenze già ci indicano le profonde basi dell’intiera concezione postatlantea del mondo. 

Esteriormente già nella storia ci vien detto, che quell’insegnamento, nell’ambito del quale operò 
anche Zarathustra, proveniva da due principii, che indichiamo come principio di Ormuzd, entità 
buona e luminosa, e principio di Arimane, entità tenebrosa e malvagia. Ma al contempo, nella de-
scrizione esteriore di questi sistemi religiosi, viene anche detto: che questi due principii – Ormuzd, 
o Ahura Mazdao, e Arimane – risalgono alla loro volta a un principio comune: Zeruane Akarene. – 
Che cosa è questo principio unitario (in certo modo) primordiale, dal quale derivano gli altri due 
principii che si contrastano nel mondo? Si traduce Zeruane Akarene generalmente con le parole «Il 
tempo increato». Si può dunque dire che la dottrina di Zarathustra riconduce in ultimo al principio 
primordiale, nel quale dobbiamo vedere «il calmo fluire del tempo nel corso del mondo». Indub-
biamente queste parole di per sè stesse già significano, che non si può tornare a chiedere l’origine di 
questo tempo, di questo corso del tempo. – È importante che questa idea appunto penetri chiara-
mente nella nostra coscienza; cioè, che si può parlare di una cosa qualsiasi del complesso cosmico, 
senza essere interiormente giustificati a una ricerca ulteriore delle cause di un siffatto primo Princi-
pio. Il pensiero esteriore astratto degli uomini, quando gli vien indicata una causa, di rado si rasse-
gna a rinunziare a cercare e ricercare sempre le cause di quella causa, e a rivolgere i concetti, per 
così dire, eternamente indietro, in modo da dover tornare a ricercare nuove cause. Se si vuol vera-
mente rimanere sul terreno della scienza dello Spirito bisogna rendersi conto, per mezzo di profon-
da meditazione, che la ricerca dell’origine, della causa, deve pur fermarsi, deve finire a un dato pun-
to, e che dopo di quello, se ancora si continua a chiedere delle cause, non si fa altro che un semplice 
giuoco del pensiero. Nella mia «Scienza Occulta» ho accennato a questo fatto relativo alla teoria 
della conoscenza. Ho detto che quando si vedono dei solchi sopra una strada, si potrebbe chiedere, 
che cosa li ha prodotti? Si può rispondere: le ruote di una carrozza. Si può chiedere oltre: dove si 
trovano le ruote della carrozza? Si può chiedere perchè i solchi sono stati tracciati dalla carrozza, e 
come risposta ci verrà detto: perchè essa è passata sulla strada. Si può chiedere ancora: perchè la 
carrozza è passata sulla strada? e si può avere la risposta: perchè essa ha dovuto condurre un uomo 
su quella strada. Ma con queste domande si arriva finalmente alle considerazioni, che hanno spinto 
l’uomo a servirsi della carrozza. E se non ci si arresta a questo, al fatto, cioè, che l’uomo ha avuto 
questa intenzione, e si chiedono ancora le cause di questa intenzione, si arriva finalmente a smarrire 
il contenuto effettivo intrinseco della questione e ci si impiglia in un giuoco di parole. – Così succe-
de pure per le grandi questioni delle concezioni mondiali; a un dato punto bisogna arrestarsi. In or-
dine a ciò che risiede a base della dottrina di Zarathustra bisogna arrestarsi al tempo, al calmo fluire 
del corso del tempo. Quell’insegnamento divide a sua volta il tempo in due principii, o per dir me-
glio, da esso fa emanare due principii, un principio buono, un principio Luce, che ho caratterizzato 



16 
 

assai concretamente nella mia ultima conferenza come principio di Ormuzd, e un altro principio 
malvagio, un principio delle Tenebre, il principio di Arimane. Orbene, questa concezione primor-
diale persiana poggia sopra una base straordinariamente importante, e cioè, che tutta la malvagità, il 
male del mondo, tutto ciò che nel suo aspetto fisico deve essere indicato come oscurità, come tene-
bre, non è originariamente malvagio, tenebroso, non è un male. Questo appunto ho fatto notare, che 
il pensiero persiano primordiale considera, per esempio, che il lupo, – che relativamente rappresen-
ta, in certo qual modo, qualcosa di selvaggio, di malvagio, qualcosa in cui opera il principio di Ari-
mane – si è sviluppato verso il basso, quando rimase abbandonato a sè stesso, e il principio di Ari-
mane potè agire in lui; che dunque, in questo senso, il lupo è disceso da un essere, al quale non pos-
siamo negare il Bene. Secondo la concezione primordiale persiana e ariana, a base di ogni divenire 
sta il fatto che la malvagità, la cattiveria, il male viene creato, perchè ciò che era buono nel suo pri-
miero aspetto per un’epoca anteriore, ha conservato questo suo antico aspetto anche nelle epoche 
successive, – che dunque, invece di modificarsi, invece di progredire, ha conservato l’aspetto adatto 
a un’epoca anteriore. Tutto ciò che è malvagio, oscuro e cattivo, proviene, secondo la concezione 
primordiale persiana, semplicemente dal fatto, che l’aspetto di un essere, che in un’epoca passata 
era buono, è rimasto tale qual’era nell’epoca successiva, invece di modificarsi in conformità di que-
sta. E l’urto che si verifica fra un siffatto modo di essere, trasportato da un’epoca anteriore in 
un’epoca successiva, e ciò che è progredito, fa nascere la lotta del Bene con il Male. La lotta fra il 
Bene e il Male, secondo la concezione primordiale persiana, altro non è, dunque, che la lotta fra ciò 
che nell’attualità ha forma giusta, e ciò che trasporta nell’attualità l’antica forma. Il Male non è 
dunque un Male assoluto, ma soltanto un Bene spostato, che era buono in un’epoca passata. Il Male 
dunque che si affaccia nell’attualità, comparisce come un fatto, che conserva nell’attualità un’epoca 
anteriore. Là dove il prima e il poi ancora non stanno in lotta fra di loro, scorre tuttora il Tempo in-
diviso, il Tempo non realmente scisso nei suoi singoli momenti. 

Questa è una concezione profondamente importante, che troviamo qui fra le prime popolazioni 
postatlantee, nella dottrina di Zarathustra. Questa concezione, che possiamo anche considerare co-
me il principio fondamentale della dottrina di Zarathustra, racchiude in sè, quando è considerata in 
modo giusto, proprio ciò che ieri abbiamo potuto caratterizzare da un determinato aspetto, e che ve-
diamo tanto spiccatamente in quelle popolazioni appunto, che si poggiavano sulla dottrina di Zara-
thustra. Presso tutte queste popolazioni troviamo la conoscenza della necessità, che questi due mo-
menti, nati, per così dire, dalla uniforme corrente del tempo, si pongano nel tempo l’uno di fronte 
all’altro – e soltanto nel corso del tempo vengano superati; la conoscenza della necessità, che sorga 
il nuovo e si conservi il vecchio, e che nel pareggio fra vecchio e nuovo venga gradatamente rag-
giunto lo scopo del mondo e particolarmente lo scopo della Terra. Questa concezione, quale ora è 
stata caratterizzata, risiede a base di ogni evoluzione superiore, che sia sorta da ciò che proviene dal 
Zarathustrismo. Dacchè nelle epoche ieri descritte quelle regioni si possono indicare come dimora 
primordiale dello Zarathustrismo, questa dottrina, ovunque si è presentata, ha esercitato la sua azio-
ne (e vedremo subito con quale infinita forza ha agito nelle epoche successive); essa ha agito in 
modo, da instillare il contrasto fra vecchio e nuovo in tutto ciò che operava; e ha esercitato azione 
profonda. 

Zarathustra potè agire così profondamente su tutte le epoche successive, perchè quando si elevò 
fino all’iniziazione più alta, alla quale alla sua epoca si potesse arrivare, si era educato due discepo-
li. Già ho parlato di loro. – A uno di questi, egli insegnò tutto ciò che riguarda i misteri dello spazio 
che si distende sensibilmente intorno a noi, – tutto ciò, dunque, che sono misteri del simultaneo; 
all’altro discepolo, egli insegnò tutto ciò che sono misteri del tempo fluente, misteri dell’evoluzione, 
dello sviluppo. Ho anche accennato al fatto, che in un discepolato come quello che esisteva fra que-
sti due grandi discepoli e Zarathustra, a un determinato momento si verifica qualcosa di speciale, 
che, cioè, il Maestro può sacrificare ai suoi discepoli qualcosa della propria entità. E Zarathustra, 
quale egli era nell’epoca in cui era Zarathustra, dalla propria entità ha sacrificato ai suoi due disce-
poli il suo corpo astrale e il suo corpo eterico. L’individualità di Zarathustra, l’intima sua essenza, si 
è conservata, in sè racchiusa, per sempre nuove incarnazioni. Ma ciò che in certo modo era la veste 



17 
 

astrale di Zarathustra, il corpo astrale, in cui egli è vissuto come Zarathustra in epoche primordiali 
dell’evoluzione post-atlantea, questa veste astrale, dico, era così perfetta, talmente impregnata 
dall’intiera essenza di Zarathustra, che non perì, come le altre vesti astrali degli uomini, ma rimase 
chiusa in sè stessa. Nel divenire dei mondi, degli involucri umani siffatti possono conservarsi in sè 
racchiusi, per virtù della profondità dell’individualità che li ha portati. E il corpo astrale di Zarathu-
stra rimase conservato. E quel discepolo, che aveva ricevuto da Zarathustra l’insegnamento dello 
spazio e i misteri di tutto ciò che di sè penetra simultaneamente il nostro spazio sensibile, rinacque 
in quella personalità, che nella storia vien chiamata Thoth, o Ermete dagli Egizi. E questo discepolo 
rincarnato di Zarathustra destinato – così c’insegna la ricerca occulta – a divenire il Thoth o Ermete 
Egizio, doveva, non soltanto consolidare in sè tutto ciò che in un’incarnazione anteriore egli aveva 
ricevuto da Zarathustra, ma doveva anche effettuare questo consolidamento per virtù del fatto che, 
nel modo consentito dai sacri Misteri, gli venne incorporato, versato, infiltrato il corpo astrale, che 
era stato conservato, di Zarathustra stesso. Così l’individualità di questo discepolo di Zarathustra ri-
nacque come inauguratore della civiltà egizia, e a questo Ermete o Thoth venne incorporato il corpo 
astrale dello stesso Zarathustra. Nell’Ermete egizio troviamo dunque un organo diretto dell’entità di 
Zarathustra. E con questo organo, e con ciò che egli aveva portato seco dal suo discepolato con Za-
rathustra, Ermete influì sulla civiltà egizia, e in essa operò tutto quello che di grande e di importante 
essa contiene. 

Perchè si potesse verificare ciò che è successo per mezzo di questo missionario di Zarathustra, 
doveva naturalmente esservi una popolazione adatta. Soltanto fra quelle popolazioni, in cui vi erano 
uomini, emigrati dalle regioni atlantee verso il Sud, che si erano stabiliti nell’oriente dell’Africa, e 
avevano conservato gran parte del genere atlanteo di chiaroveggenza, vi era terreno fertile, atto ad 
accogliere ciò che Ermete, il discepolo di Zarathustra, poteva inoculare. È là, che l’essenza 
dell’anima della popolazione egizia si scontrò con ciò che Ermete poteva dare, e da questo incontro 
si formò la coltura egizia. Questa, ormai, era un genere del tutto speciale di coltura. Riflettete che 
tutto ciò che contiene i misteri della contemporaneità, di ciò che coesiste nello spazio, era stato tra-
smesso come prezioso dono a Ermete dal suo maestro Zarathustra. E perchè questo dono è stato 
possibile, Ermete possedeva nella sua saggezza proprio ciò che di più importante era stato in potere 
di Zarathustra. Spesso abbiamo rilevato, essere la caratteristica più spiccata dell’insegnamento di 
Zarathustra, che egli indicava ai suoi seguaci il corpo solare, la luce esteriore e il corpo di luce fisica 
esteriore del sole, e mostrava loro, come questo corpo solare non fosse che l’involucro esteriore di 
un’Entità spirituale elevata. Dunque di tutto ciò che sta a base dello spazio come entità dell’intiera 
natura, di ciò che è simultaneo, ma che procede sempre attraverso il tempo di epoca in epoca e si 
palesa a una determinata epoca, di tutto ciò Zarathustra aveva affidato i misteri a Ermete. Tutto ciò 
che promana dal Sole e da questo ulteriormente si sviluppa era in potere di Ermete. E questo appun-
to egli poteva deporre nelle anime di coloro, che erano provenuti dalla popolazione atlantea, perchè 
queste anime, come per dote naturale, già avevano esse stesse guardato i misteri solari e di questi 
avevano conservato qualcosa nella memoria. Tutto, in linea progrediente, era in evoluzione: si sono 
evolute, progredendo, tanto le anime di coloro, i quali dovevano accogliere la saggezza di Ermete, 
quanto Ermete stesso. 

Il caso è diverso per il secondo discepolo di Zarathustra. Egli aveva accolto tutti quei misteri che 
si riferiscono al corso del tempo, e doveva pertanto accogliere assieme a quelli ciò che esiste 
nell’evoluzione come arresto del vecchio e del nuovo, come opposizione, come polarità in azione. 
Ma anche per questo discepolo Zarathustra aveva sacrificato una parte della propria entità, in modo 
che anche questo secondo discepolo potè, rinascendo, ricevere il sacrificio di Zarathustra. Mentre 
dunque l’individualità di Zarathustra rimase conservata, gli vennero distaccati gl’involucri; essi ri-
masero però intatti e non perirono, perchè erano stati tenuti assieme da un’individualità così poten-
te. Questo secondo discepolo, il quale aveva ricevuto la saggezza del Tempo: – in contrapposto alla 
saggezza dello Spazio – ricevette, a un determinato momento della sua rincarnazione, il corpo eteri-
co di Zarathustra, che questi aveva pure sacrificato, così come aveva sacrificato il suo corpo astrale. 
Questo discepolo di Zarathustra rinato, altri non è che Mosè. In Mosè, nella sua prima infanzia, vie-



18 
 

ne incorporato il corpo eterico di Zarathustra. – Le tradizioni religiose realmente basate 
sull’occultismo contengono, in modo occulto, tutto ciò che ci riconduce a quei segreti, che ci ven-
gono insegnati dalla ricerca occulta. Se Mosè era il discepolo rincarnato di Zarathustra e in lui do-
veva venire incorporato il corpo eterico conservato di Zarathustra, doveva verificarsi in lui qualcosa 
di speciale. Prima che egli ricevesse, come gli altri uomini le ricevono, le impressioni corrisponden-
ti all’ambiente circostante, prima che le impressioni del mondo esteriore potessero penetrare nella 
sua individualità, l’eredità miracolosa che egli doveva ricevere da Zarathustra ha dovuto essere in-
filtrata nella sua entità. Questo appunto ci viene simbolicamente raccontato, quando è detto: «che 
egli venne posto in una cassetta e immerso nel fiume» ciò che rappresenta una meravigliosa inizia-
zione. Un’iniziazione consiste nel fatto, che l’uomo, per un determinato tempo, rimane segregato 
dal mondo esteriore, e che durante quel tempo gli viene instillato ciò che egli deve accogliere. Men-
tre Mosè, dunque, stava così segregato, potè, a un determinato momento, essere in lui incorporato il 
corpo eterico conservato di Zarathustra. Così potè fiorire in lui quella mirabile saggezza del Tempo, 
trasmessagli nel passato da Zarathustra, e di cui egli ora era dotato, e che poteva manifestare mo-
strando, in immagini adatte al suo popolo, la saggezza della consecutività del tempo. Perciò in Mosè 
le grandi immagini della Genesi possono presentarsi a noi come immaginazioni esteriori della sag-
gezza del Tempo, saggezza che proviene da Zarathustra. Esse erano la conoscenza rinata, la saggez-
za rinata che Mosè aveva ricevuto da Zarathustra. E questa si era consolidata nella sua interiorità 
per il fatto, che egli aveva ricevuto l’involucro eterico di Zarathustra stesso. 

Ma per un processo così importante per l’evoluzione dell’umanità non può bastare, che vi sia un 
iniziato a inaugurare un movimento culturale, bensì occorre pure che ciò che una siffatta grande in-
dividualità ha da immergere come germe culturale, possa venir versato nel relativo e adeguato ger-
me del popolo. E se vogliamo esaminare il germe del popolo, la base del popolo, in cui Mosè poteva 
immergere ciò che da Zarathustra gli era stato trasmesso, sarà bene che ci occupiamo di una certa 
peculiarità della saggezza stessa di Mosè. 

Mosè dunque, in una precedente incarnazione, era stato discepolo di Zarathustra. Egli aveva ri-
cevuto allora la saggezza del Tempo e quei misteri che abbiamo indicato, cioè: che in tutte le epo-
che il vecchio viene a cozzare col nuovo e che da ciò sorge un’opposizione. Perchè Mosè potesse 
collocarsi con questa saggezza nell’evoluzione dell’umanità, occorreva che egli stesso, con la sag-
gezza di genere diverso da quella di Ermete, si collocasse nell’evoluzione rappresentandovi 
un’opposizione. E così è successo. Possiamo dire: Ermete ricevette da Zarathustra la saggezza diret-
ta, per così dire la saggezza solare, cioè, la conoscenza di ciò che in essenza vive misteriosamente 
nell’involucro fisico esteriore della luce e del corpo solare, ciò dunque, che va per via diretta. Non 
così Mosè. Questi ha ricevuto quella saggezza, che l’uomo conserva piuttosto nel corpo eterico più 
denso, che non nel corpo astrale. Egli ha ricevuto quella saggezza, che non alza soltanto lo sguardo 
al sole e domanda: che mai emana dall’Essere Solare? ma che comprende anche ciò che si contrap-
pone alla luce solare, al bene solare – ciò che lavora su di sè, senza tuttavia lasciarsi deteriorare – 
ciò che è terrestre, che è diventato denso, che emerge dalla Terra come diventato vecchio, come so-
lidificato – saggezza terrestre dunque, la quale vive bensì nella saggezza solare, ma che nondimeno 
è saggezza terrestre. I segreti misteri del divenire terrestre, del modo come l’uomo si evolve sulla 
Terra e ha evoluto la sostanzialità terrestre allorchè il sole si è distaccato dalla Terra: ecco ciò che 
Mosè aveva ricevuto. Questa però è appunto la ragione per cui, se consideriamo la quistione non 
esteriormente, ma interiormente, negl’insegnamenti di Ermete troviamo come un’assoluta opposi-
zione alla saggezza di Mosè. – Senza dubbio vi sono certe concezioni nell’epoca presente, che nella 
considerazione di siffatte quistioni seguono il principio, che di notte tutte le mucche sono grigie! 
Esse vedono ovunque ciò che vi ha di uniforme e si rallegrano molto quando, per esempio, ritrova-
no nella dottrina di Ermete ciò che vi è in quella di Mosè: in questa una trinità, in quella una trinità 
– qui un quaternario, e là un quaternario. Ma con ciò si riesce a poco. A un dipresso è come se si 
volesse educare qualcuno alla botanica senza insegnargli la differenza per cui la rosa, per esempio, 
si distingue dal garofano, ma gli s’indicasse soltanto ciò che vi è di uguale in ambedue; Così non si 
arriva a niente. Dobbiamo sapere in che cosa le entità si differenziano fra di loro – e anche le sag-



19 
 

gezze. E così dobbiamo anche sapere che la saggezza di Mosè era affatto diversa da quella di Erme-
te. Ambedue provenivano bensì da Zarathustra; ma appunto come anche l’unità si scinde e si mani-
festa nei modi più diversi, così pure Zarathustra diede a due suoi discepoli rivelazioni di genere così 
differente. 

Se lasciamo agire su di noi la saggezza di Ermete, troviamo tutto ciò che ci rende il mondo lumi-
noso, che ci palesa quale sia l’origine dei mondi, e come la luce eserciti in essi la sua azione. Ma 
nella saggezza di Ermete non troviamo i concetti, che ci palesano al contempo come, in ogni diveni-
re, il prima operi sul dopo, come il passato venga a trovarsi in lotta con il presente, e come le tene-
bre si contrappongano alla luce. Nella saggezza di Ermete, in fondo, non è contenuta la saggezza 
terrestre, che ci fa comprendere come la Terra si sia evoluta, con l’uomo, dopo il distacco dal sole. 
La particolare missione invece della saggezza di Mosè dovette essere quella, di far comprendere 
all’uomo la Terra, nel suo divenire, dopo il distacco dal sole. Ciò che Mosè doveva apportarci, era 
saggezza terrestre, – e ciò che Ermete doveva darci, era saggezza solare. Mosè dunque, quando ri-
corda tutto ciò che ha ricevuto da Zarathustra, viene illuminato sul divenire terrestre, sulla evolu-
zione terrestre dell’uomo. Egli, in certo modo, si parte da ciò che è terrestre. Ma questo terrestre è 
stato scisso dal sole, contiene, in certo qual modo, un riflesso dell’elemento solare; l’elemento terre-
stre gli muove incontro e s’incontra coll’elemento solare. E perciò anche la saggezza terrestre di 
Mosè ha dovuto effettivamente incontrarsi nell’esistenza concreta con la saggezza solare di Ermete. 
Questi due indirizzi dovevano incontrarsi. Il che, nella sua realtà, anche esteriormente ci viene mi-
rabilmente rappresentato nell’urto fra Mosè, con la sua iniziazione, e la saggezza di Ermete. Nella 
sua nascita in Egitto, nell’emigrazione del suo popolo in Egitto, nell’urto del popolo di Mosè con il 
popolo egizio di Ermete, vi è il riflesso esteriore dell’urto della saggezza solare con la saggezza ter-
restre; saggezze, che ambedue provengono da Zarathustra, che però si riversano entrambe in corren-
ti di evoluzione affatto differenti sopra la Terra, che insieme devono collaborare e coincidere. 

Orbene, quella saggezza che è collegata con i metodi dei Misteri si esprime sempre in modo del 
tutto speciale sui misteri più profondi degli eventi umani, come pure degli eventi in generale. Già a 
Monaco, nelle conferenze sui «Misteri della storia biblica della Creazione», ho accennato al fatto, 
che di fronte a queste grandi verità, le quali abbracciano in generale non soltanto l’uomo nei suoi 
più profondi misteri, ma anche i fatti mondiali, è straordinariamente difficile parlare di queste cose 
in un linguaggio esteriore accessibile. Le nostre parole spesso sono veramente dei vincoli per noi; 
perchè esse hanno un significato pregnante preparato loro da lungo tempo. E quando, con le grandi 
verità che si rivelano all’anima nostra, ci avviciniamo al linguaggio, e vogliamo riversare nelle pa-
role ciò che si rivela a noi interiormente, sorge una lotta contro questo strumento così debole del 
linguaggio, il quale, sotto un certo riguardo, è straordinariamente insufficiente. La banalità più 
grande che mai sia stata detta nel corso del 19° secolo e della più recente cultura in generale, e che 
infinite volte è stata ripetuta nell’epoca della cartasuga, si è, che ogni reale verità si possa esprimere 
in modo semplice, e che il linguaggio, con le sue forme di espressione, serva appunto di norma per 
dimostrare se qualcuno possegga o no la verità. Ma questa frase altro non esprime se non che coloro 
i quali l’enunciano, non posseggono la verità effettiva, ma soltanto quelle verità che sono state tra-
smesse loro attraverso il linguaggio nel corso dei secoli, e che essi si contentano di foggiare un poco 
diversamente. Per siffatta gente il linguaggio è sufficiente, ed essa non sente la lotta in cui spesso ci 
si trova impegnati con il linguaggio. Quando occorre dire qualcosa di grande e di possente questa 
lotta si affaccia pur troppo con estrema forza all’anima. 

A Monaco già ho indicato, come, nel Mistero Rosicruciano «La Porta dell’Iniziazione», la fine 
della scena nella «sala di meditazione» abbia dato campo a una fiera lotta con il linguaggio. Ciò che 
l’jerofante doveva dire in quella scena al discepolo è cosa di cui soltanto una minima parte poteva 
venir riversata nel debole strumento del linguaggio. 

Orbene, nei sacri Misteri appunto si esprimevano i segreti più profondi. Perciò in tutte le epoche, 
si è sentito nei Misteri, quale debole strumento sia il linguaggio e quanto inadeguato a rendere 
l’immagine di ciò, che veramente si vuol dire. Da qui nei Misteri in tutti i tempi la spinta a ricercare 
mezzi di espressione per quello che l’anima sperimentava interiormente. E i mezzi di espressione 



20 
 

più deboli risultarono essere quelli, che l’uomo conserva da secoli per l’uso esteriore, per i rapporti 
esteriori. Invece risultarono adatte le immagini, che si palesano quando si svolge lo sguardo fuori 
nelle vastità dello spazio: le costellazioni, il sorgere di una determinata stella in una data epoca, 
l’occultazione a un determinato momento di una stella per mezzo di un’altra, insomma, le immagi-
ni, che si ottenevano in questa guisa, si potevano impiegare bene per esprimere ciò che in un deter-
minato modo si svolge nell’anima umana. Spiegherò brevemente di che si tratta. 

Supponiamo che si volesse dire, che a una determinata epoca un grande evento doveva verificar-
si, per il fatto che un’anima umana, appunto a quell’epoca, diventava matura a sperimentare qualco-
sa di grande, da trasmettere ai popoli; o che si volesse dire, che il relativo popolo, o una grande par-
te dell’umanità aveva raggiunto uno speciale stato di maturità ed era salita nell’evoluzione a un de-
terminato grado, (così veniva determinato il corso dell’evoluzione di questo popolo a una data epo-
ca) – e che si volesse dimostrare come in questo popolo venisse a stabilirsi una individualità – pro-
veniente forse da tutt’altra parte. Così il culmine dell’evoluzione di questa individualità veniva a 
coincidere con il culmine dell’evoluzione dell’anima del popolo, – e supponiamo che si volesse 
esprimere questa coincidenza nella sua singolarità. Tutto ciò, che in un tal caso si poteva dire col 
linguaggio, non avrebbe avuto azione abbastanza grande per riversare nel nostro sentimento 
l’importanza di un evento siffatto. Veniva perciò espresso in quest’altro modo: il coincidere della 
massima forza di una singola individualità con la massima forza di una singola Anima di popolo è, 
come quando il Sole sta nella costellazione del Leone, e da lì irradia la sua luce. Venne allora preso 
il segno del Leone per rappresentare, con espressione figurata, il fatto che doveva venire segnalato, 
in tutta la sua forza, nell’evoluzione dell’umanità. Ciò che si palesava così esteriormente nello spa-
zio mondiale diventò un mezzo di espressione per ciò che si svolge nell’umanità. Da questo pro 
vennero le espressioni impiegate nella storia dell’umanità e che sono tratte dal corso degli astri. Es-
se erano mezzi di espressioni per i fatti spirituali nell’umanità. Quando viene detto, per esempio, 
che il sole sta nel segno del Leone, e che per mezzo di un evento celeste, come il coprirsi del sole 
con una determinata costellazione, viene simbolicamente espresso un evento nell’evoluzione 
dell’umanità, può succedere che le persone superficiali ne invertano il significato, e credano che tut-
ti gli eventi che si riferiscono alla storia dell’umanità fossero prima velati nel mito, in eventi tratti 
dalle stelle; mentre in realtà, per esprimere ciò che si svolgeva nell’umanità, venivano tratte solo le 
immagini dalle costellazioni degli astri. Realmente il vero è sempre il rovescio di ciò che le persone 
superficiali prediligono. (Tutto ciò torna a comparire anche oggi esteriormente – in modo, che si di-
ce lo stesso ma all’inverso. – «Queste cose possono essere vere, possono persino essere dimostrate. 
– Ma...»). 

Questo rapporto con il cosmo dovrebbe riempirci di un senso di profondo rispetto per tutto ciò 
che ci vien detto dei grandi avvenimenti dell’evoluzione dell’umanità, e che viene espresso in im-
magini tratte dall’esistenza cosmica. Ma vi è tuttavia un rapporto occulto fra l’insieme 
dell’esistenza cosmica e ciò che si svolge nell’esistenza umana. Ciò che si svolge sulla Terra è un 
riflesso di ciò che succede nel cosmo. Anche l’incontro della saggezza solare di Ermete con la sag-
gezza terrestre di Mosè, come si effettua in Egitto, è sotto un determinato rapporto una copia, un ri-
flesso, di attività esteriori nel cosmo. Immaginatevi delle determinate influenze che dal sole irradino 
sulla Terra, e altre influenze che dalla Terra si riflettano nello spazio mondiale; non è per noi indif-
ferente in quale punto dello spazio queste due influenze s’incontrino; perchè a seconda che esse 
s’incontrano vicino o lontano, anche l’azione di questo incontro fra raggi irradiati e quelli riflessi 
sarà diversa. Orbene, il cozzo fra la saggezza ermetica e la saggezza di Mosè nell’antico Egitto ve-
niva rappresentato nei Misteri in modo da potersi paragonare con un fatto, che in fondo, secondo la 
nostra cosmologia spirituale, si era già altra volta verificato nel Cosmo. Sappiamo che originaria-
mente vi fu un distacco fra sole e Terra, che poi la Terra rimase per qualche tempo ancora unita con 
la luna, e che poi una parte della Terra si staccò e mosse nello spazio, dove è rimasta come nostra 
attuale luna. La Terra dunque ha rimandato come luna una parte di sè nello spazio mondiale verso il 
sole; e simile a tale «irradiazione» della Terra verso il sole fu il peculiare processo dell’incontro in 
Egitto della saggezza terrestre di Mosè con la saggezza solare di Ermete. 



21 
 

La saggezza di Mosè, nel suo corso ulteriore, era qualcosa di cui si poteva dire che essa si svi-
luppava, dopo il distacco della saggezza solare, come scienza della Terra e dell’uomo, appunto co-
me saggezza terrestre, ma in modo, che, crescendo, mosse incontro al sole e accolse ciò che come 
saggezza diretta proveniva dal sole, e se ne compenetrò. Ma essa si doveva compenetrare con la di-
retta saggezza solare soltanto fino a un determinato grado; oltre quello doveva progredire da sola ed 
evolversi indipendentemente. La saggezza di Mosè rimase perciò in Egitto soltanto finchè ebbe suf-
ficientemente accolto ciò che le abbisognava; dopo vi fu «l’esodo dall’Egitto dei figli di Mosè», 
perchè ciò che come saggezza solare era stato accolto dalla saggezza terrestre venisse assimilato e 
ormai indipendentemente sviluppato. 

Dobbiamo dunque distinguere due parti nella saggezza di Mosè: una, dove la saggezza di Mosè 
si sviluppa nel grembo della saggezza di Ermete, ne è, in certo qual modo, ovunque circondata e 
l’accoglie in sè di continuo; poi se ne distacca e si sviluppa separatamente dopo l’esodo dall’Egitto, 
continua a evolvere nel proprio grembo questa saggezza di Ermete – e raggiunge in questa ulteriore 
evoluzione tre tappe. In che senso deve evolversi la saggezza di Mosè? – Quale è il suo compito? Il 
suo compito deve essere quello di ritrovare la via del sole. Essa è diventata saggezza terrestre. Mo-
sè nasce, e con ciò che Zarathustra gli ha dato, è un saggio sulla Terra. Egli deve ritrovare la via e la 
cerca nelle diverse sue tappe, impregnandosi nella prima tappa della saggezza di Ermete. Poi si 
evolve più oltre; ciò che egli attraversa su questa via si può meglio rappresentare con immagini di 
processi cosmici. Quando ciò che succede sulla Terra si riverbera nello spazio, allora, sulla via del 
sole, incontra dapprima Mercurio – (sappiamo già, che ciò che nell’astronomia abituale è Venere, 
nella terminologia occulta invece vien chiamato Mercurio – i due nomi s’invertono – e così pure ciò 
che viene abitualmente chiamato Mercurio, in senso occulto è Venere). – Se dunque dalla Terra ci si 
muove verso il sole, s’incontra dapprima l’elemento Mercurio, più oltre s’incontra l’elemento Vene-
re, e poi l’elemento solare. Mosè doveva perciò sviluppare ciò che aveva ereditato da Zarathustra in 
processi interiori dell’anima, e in modo che sulla via del ritorno egli potesse ritrovare l’elemento so-
lare. Egli vi si doveva dunque evolvere fino a un determinato grado. Ciò che egli ha impiantato co-
me saggezza nella civiltà occidentale, doveva svilupparsi così come veniva dato al suo popolo. Il 
suo cammino perciò si svolse in modo che quello che Ermete portava direttamente proprio come 
raggi irradianti dal sole, Mosè lo sviluppò nuovamente sulla via del ritorno, a ritroso, dopo di aver 
prima accolto parte della saggezza di Ermete. 

Orbene, ci vien detto che Ermete, il quale più tardi venne chiamato «Mercurio», ha portato al suo 
popolo l’arte e la scienza, il sapere esteriore del mondo, nel modo come al suo popolo poteva servi-
re. In modo diverso, e per così dire contrapposto, Mosè doveva penetrare fino a questo punto rag-
giunto da Ermete-Mercurio, e sviluppare egli stesso a ritroso la saggezza di Ermete. Questo è rap-
presentato dal progresso del popolo ebraico fino al momento dell’epoca e del regno di Davide, il 
quale si presenta a noi come cantore reale dei Salmi, come profeta divino, che agiva, sia come uomo 
di Dio, quanto come portatore di spada – e anche come portatore dello strumento musicale: Davide, 
l’Ermete, il Mercurio del popolo ebraico, così ci viene descritto. Questa corrente della popolazione 
ebraica è allora arrivata a tanto, da produrre un ermetismo, un mercurismo indipendente. La saggez-
za ermetica, che essa aveva accolta, era dunque arrivata all’epoca di Davide fino alla regione di 
Mercurio. La saggezza di Mosè doveva progredire sulla via del ritorno, fino al punto in cui vi è la 
«regione di Venere», se così si può chiamare. La regione di Venere arrivò per l’ebraismo in 
quell’epoca, in cui la saggezza di Mosè, cioè quello che si era riversato sulla Terra attraverso i seco-
li come saggezza di Mosè, doveva unirsi con un elemento del tutto diverso, con una direttiva di 
saggezza, la cui radiazione, per così dire, proveniva da altra parte. Come ciò che dalla Terra vien ri-
flesso nello spazio incontra sulla via del sole a un dato punto Venere, così la saggezza di Mosè 
s’incontra, nella «cattività babilonese», con ciò che dall’altra parte viene riflesso dall’Asia. È dun-
que con ciò che si manifestava in forma attenuata nei Misteri di Babilonia e di Caldea, che la sag-
gezza del popolo ebraico, nella sua particolare evoluzione, si è incontrata nella cattività babilonese. 
Come se un viaggiatore partito dalla Terra, e sapendo ciò che vi è sulla Terra, attraversasse la re-
gione di Mercurio e arrivasse a quella di Venere, e su Venere volesse accogliere la luce solare che 



22 
 

su quella si riversa, così la saggezza di Mosè accolse ciò che era emanato direttamente dai santuari 
di Zarathustra e che si era propagato in forma attenuata nei Misteri e nei santuari dei Caldei e dei 
Babilonesi; questo è ciò che la saggezza di Mosè accolse durante la cattività babilonese. Ivi la sag-
gezza di Mosè si unì con ciò che era penetrato fino alle regioni dell’Eufrate e del Tigri. Ma successe 
allora anche qualcosa d’altro. Effettivamente Mosè si era incontrato con ciò che una volta era ema-
nato dal sole. Mosè – non egli stesso – ma ciò che aveva trasmesso al suo popolo con la sua saggez-
za, confluì in quei luoghi santi che la saggezza degli ebrei doveva calcare durante la cattività babi-
lonese, confluì, dico, direttamente con l’elemento solare di questa saggezza. Perchè nei santuari dei 
Misteri dell’Eufrate e del Tigri, che i saggi ebraici conobbero allora, insegnava a quel tempo lo Za-
rathustra rincarnato. All’epoca a un dipresso della cattività babilonese, Zarathustra era rincarnato, e 
insegnava in quei Misteri; quel Zarathustra proprio, il quale aveva ceduto parte della propria sag-
gezza per riacquistarne una parte. Egli stesso tornava sempre a incarnarsi e nella sua incarnazione 
come Zarathas o Nazarathos diventò il Maestro degli ebrei condotti nella cattività babilonese, che 
impararono a conoscere i santuari di queste regioni. 

La saggezza di Mosè s’incontrò così nel suo corso, nel suo progresso, con ciò che Zarathustra 
stesso aveva potuto divenire, dopo che dai santuari più lontani dei Misteri, egli si era recato ai san-
tuari dell’Asia anteriore. In questi, egli divenne il maestro dei discepoli iniziati della Caldea e di al-
cuni singoli maestri iniziati, nonchè di coloro, i quali ora accoglievano la fecondazione della loro 
saggezza mosaica da quella corrente, che poteva affluire verso di loro per il fatto, che ciò che Zara-
thustra aveva una volta insegnato al loro signore e avo, Mosè, poteva ora essere da loro nuovamente 
accolto direttamente da Zarathustra stesso, nella di lui incarnazione come Zarathas o Nazarathos. 
Questo era stato il destino della saggezza di Mosè. Essa aveva tratto di fatto origine da Zarathustra; 
era stata trapiantata in una regione straniera. Era come se un essere solare venisse portato giù, con 
gli occhi bendati, sulla Terra – e dovesse sulla via del ritorno ricercare tutto ciò che aveva perduto. 
Così Mosè era discepolo di Zarathustra; nella sua esistenza nella civiltà egizia egli si trovò in modo 
che tutto quello che Zarathustra una volta gli aveva dato tornava a risplendere nella sua interiorità. 
Ma era come se egli, segregato nel campo dell’isola terrestre, non sapesse donde gli risplendesse – e 
muovesse incontro a ciò che una volta era sole. Egli procedeva in Egitto verso la saggezza di Erme-
te, la quale portava ciò che era saggezza di Zarathustra per via diretta e non per via riflessa come la 
portava Mosè; e dopo che di quella ebbe accolto a sufficienza, la corrente della saggezza di Mosè 
proseguì direttamente nella propria evoluzione; e col fondare, all’epoca di Davide, una saggezza 
ermetica diretta, una scienza e un’arte propria, essa andò incontro al sole, dal quale era uscita con 
una forma, in cui dapprincipio aveva dovuto mostrarsi velata. 

Zarathustra, nelle scuole babilonesi antiche, dove egli era anche maestro di Pitagora, poteva in-
segnare soltanto, come è possibile d’insegnare in un determinato corpo, limitato, cioè, dagli stru-
menti di quel corpo. Perchè Zarathustra potesse esprimere completamente l’elemento solare, che 
una volta aveva potuto esprimere e aveva trasmesso a Ermete e a Mosè, e perchè lo potesse espri-
mere con una nuova forma adatta al progresso dell’epoca, gli occorreva un involucro corporeo, che 
fosse strumento degno e adeguato al progresso dell’epoca. Soltanto in una forma condizionata da un 
corpo come quello da lui prodotto nell’antica Babilonia, Zarathustra poteva produrre di nuovo ciò 
che aveva trasmesso a Pitagora, ai savii ebraici e a quelli caldei e babilonesi, che al sesto secolo 
prima di Cristo erano capaci di ascoltarlo. Riguardo a ciò che Zarathustra poteva insegnare, era pro-
prio come se la luce solare fosse sorta prima su Venere, e non potesse venire direttamente sulla Ter-
ra, come se la saggezza di Zarathustra non potesse palesarsi nella sua primitiva forma, ma soltanto 
in forma attenuata. Perchè la saggezza di Zarathustra potesse operare nella sua primitiva forma, oc-
correva che Zarathustra si circondasse di un corpo adatto. Questo corpo adatto poteva formarsi sol-
tanto in un modo affatto speciale, che si potrebbe descrivere a un dipresso nel modo seguente. 

Abbiamo detto ieri che vi erano in Asia tre diversi generi di anime di popolo; l’indiana al Sud, 
l’iranica, e la turanica nord-asiatica. Abbiamo detto che queste tre specie di anime si sono formate 
per il fatto, che la corrente nordica della popolazione atlantea si era mossa verso l’Asia e da lì si era 
irradiata. Un’altra corrente attraversò però l’Africa e mandò i suoi ultimi rampolli fin dentro 



23 
 

all’elemento turanico. E là dove s’incontrarono queste due correnti, cioè, quella nordica emigrata 
dall’Atlantide in Asia, e quella che dall’Atlantide si era estesa attraverso l’Africa, si verificò una pe-
culiare miscela; venne, cioè, a formarsi una popolazione, dalla quale è poi sorto il popolo ebraico. 
Con questa popolazione è successo qualcosa di speciale. Tutto ciò che abbiamo detto essere rimasto 
indietro come chiaroveggenza astrale-eterica in decadenza, e che presso alcune popolazioni era di-
ventato sotto questa forma un male, in quanto, come in una sua ultima fase, era diventato una chia-
roveggenza esteriore, in quella gente che formò il popolo ebraico, si volse verso l’interiore. Tutto 
ciò prese una direzione affatto diversa; anzichè palesarsi nell’azione esteriore di una chiaroveggen-
za inferiore, quale avanzo dell’antica chiaroveggenza atlantea, si presentò invece in questo popolo 
come azione organizzatrice nell’interiore del corpo. Ciò che esteriormente era qualcosa di decaden-
te, ciò che, essendo rimasto conservativo, era diventato un elemento decadente della chiaroveggen-
za, compenetrato dall’elemento arimanico, progredì invece in modo giusto, divenendo una forza at-
tiva nell’interiorità dell’uomo, una forza organizzatrice nell’interiorità dell’uomo. Non si esplicava 
nel popolo ebraico in una chiaroveggenza ritardataria, bensì organizzava la corporeità e la rendeva 
così coscientemente più perfetta. Tutto ciò che presso i Turanici era decadente esercitò invece azio-
ne creatrice e trasformatrice presso il popolo ebraico. Possiamo dire perciò: nella corporeità del po-
polo ebraico, la quale per via di eredità nella consanguineità era stata trasmessa da generazione in 
generazione, tutto ciò che aveva compiuto il suo tempo come visione esteriore, ciò che non doveva 
più essere visione esteriore, ma doveva passare in un altro campo di azione per trovarsi nel suo giu-
sto elemento, ciò che aveva dato la forza agli Atlantei di guardare spiritualmente nello spazio e nel-
le regioni spirituali, ciò che era decaduto presso i Turanici come avanzo di chiaroveggenza, tutto 
ciò, dico, agiva in questo piccolo popolo ebraico in modo da essere rivolto invece verso l’interiore. 
Tutto ciò che presso gli Atlantei era divino-spirituale operava nel popolo ebraico nell’interiorità, 
formava gli organi, esercitava azione plasmatrice sul corpo e poteva perciò folgorare nel sangue del 
popolo ebraico come coscienza divina nell’interiorità. Nel popolo ebraico era come se tutto ciò che 
l’Atlanteo vedeva quando dirigeva lo sguardo chiaroveggente nelle varie direzioni dello spazio, fos-
se risorto intimamente – completamente rivolto verso l’interiorità – come organo della coscienza 
del popolo ebraico, come coscienza di Jahve o di Jehova, come coscienza del Dio nell’interiorità. 
Questo popolo trovò il Dio che è diffuso nello spazio, unito al proprio sangue; si trovò compenetra-
to, impregnato del Dio che sta disteso nello spazio, e sapeva che questo Dio viveva nella sua inte-
riorità, nella pulsazione del suo sangue. 

Mentre dunque da un canto, come ieri abbiamo descritto, vediamo contrapposti Iranismo e Tura-
nismo, e mentre oggi contrapponiamo Turanismo ed Ebraismo, vediamo ciò che è decadente presso 
i Turanici, pulsare nel suo progresso e nel suo elemento, come più tardi doveva essere, nel sangue 
del popolo ebreo. Tutto ciò che l’Atlanteo ha visto rivive in modo da essere sentito interiormente, e 
si unisce in un’unica parola: nella parola Jahve o Jehova. Come concentrato in un unico punto, in un 
unico centro della coscienza di Dio, viveva in tutto, discendendo per le generazioni di Abraham, 
d’Isacco, di Giacobbe ecc. nel sangue delle generazioni, invisibile, ma interiormente sentito, quel 
Dio, che alla chiaroveggenza atlantea si è rivelato dietro a tutti gli esseri, che ora era il Dio nel san-
gue di Abramo, Isacco e Giacobbe e conduceva queste generazioni da un destino all’altro. In questo 
modo l’esteriore era diventato interiore: veniva sperimentato, non più veduto, e non veniva più in-
dicato con diversi singoli nomi, bensì con un unico nome, con: «Io sono, l’Io sono!» Aveva assunto 
una forma affatto diversa. Mentre durante l’epoca atlantea l’uomo lo trovava dappertutto dove 
l’uomo non era, fuori nel mondo – ora invece lo trovava dove ha il suo centro: nel suo Io – e lo sen-
tiva nel sangue, che scorre attraverso le generazioni. Il gran Dio dell’universo è diventato ora quel 
Dio del popolo ebraico, il Dio di Abramo, d’Isacco e di Giacobbe che scorre nel sangue attraverso 
le generazioni. 

 
Così viene fondato quel popolo, di cui esamineremo domani la speciale missione interiore per 

l’evoluzione dell’umanità. Oggi abbiamo potuto soltanto accennare al primissimo punto della costi-
tuzione del sangue di questo popolo, in cui è concentrato tutto ciò che nell’epoca atlantea l’uomo ha 



24 
 

lasciato penetrare in sè. Vedremo quali misteri segreti si svolgono in ciò a cui soltanto abbiamo ac-
cennato, e impareremo a conoscere la peculiare natura di quel popolo, dal quale Zarathustra ha po-
tuto prendere il suo corpo per quell’Essere che indichiamo come Gesù di Nazareth. 

 



25 
 

Conferenza III 
 
Prima di svolgere oggi il nostro tema, vorrei completare con una spiegazione grafica ciò che ieri 

è stato detto. Ho fatto notare che nei processi dell’evoluzione dell’umanità – specialmente quando si 
tratta dei grandi importanti processi della nostra esistenza – v’ha qualcosa che si può esprimere in 
modo caratteristico, per mezzo di un linguaggio tratto, per così dire, dai processi del Cosmo. Ho 
spiegato l’impossibilità di rappresentare con parole ordinarie, in modo chiaro e anche profondo, ciò 
che vi è da dire intorno a questi grandi Misteri. 

Quando vogliamo caratterizzare quel processo importante che si può chiamare l’azione reciproca 
dei due grandi discepoli di Zarathustra, Ermete o Thoth e Mosè, converrà rappresentarlo come la ri-
petizione di un grande processo cosmico, tenendo conto però che quest’ultimo deve da noi certa-
mente essere interpretato nel senso della saggezza occulta, nel senso della scienza occulta. Per rap-
presentarci questo processo cosmico dobbiamo tornare anzitutto indietro con lo sguardo a 
quell’epoca, in cui la nostra Terra si è distaccata dal suo sole, in cui ambedue, per così dire, hanno 
continuato a svolgere vita propria nel cosmo con centri indipendenti. Possiamo rappresentarci que-
sto processo schematicamente, raffigurandoci in un remotissimo passato l’assieme della sostanziali-
tà della Terra e del sole come un tutto, quasi come un grande corpo mondiale, che in un passato 
primordiale si è scisso. Indubbiamente occorre sempre tener presente, che così non teniamo conto di 
altri processi cosmici, che di pari passo accompagnarono il distacco del sole dalla Terra, come, per 
esempio, la scissione degli altri pianeti del nostro sistema solare. Per il nostro scopo possiamo non 
occuparci dapprima delle condizioni di tempo di questi altri distacchi, e possiamo dire: una volta 
dunque si è verificata, una scissione in modo (non disegno ora a secondo dell’astronomia moderna – 
ma schematicamente) che il sole ha formato un centro – e la Terra ne ha formato un altro. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Se dunque consideriamo questo momento della scissione della Terra dal sole dobbiamo anzitutto 

tener conto, che torniamo così con lo sguardo a epoche, in cui ciò che viene ora indicato come «Ter-
ra» conteneva ancora in sè, nel proprio grembo, la sostanzialità della nostra «luna» attuale, di guisa 
che in certo modo si trovano di fronte la Terra più la luna – e il sole. Tutto ciò che prima di questo 
distacco esisteva, in fatto di forze spirituali fisiche, si è scisso in modo che, per così dire, gli ele-
menti più grossolani, le attività più dense, più grossolane, andarono con la Terra, mentre le attività 
spirituali eteriche più tenui, più elevate, andarono col sole. Ora dobbiamo rappresentarci, che duran-
te un certo tempo non breve Terra e sole svolsero l’evoluzione della loro vita separatamente l’uno 
dall’altra – che dapprima tutto ciò che emanava dal sole verso la Terra era di natura affatto diversa 
da quelle influenze che si dimostrano oggidì attive dal sole sulla Terra. Abbiamo così dapprima 
un’esistenza della Terra, una vita della Terra che si palesa, per così dire, come una vita interiore, 
chiusa, della Terra, che poco accoglie della vita del sole e di ciò che spiritualmente – e, nella sua 
espressione, fisicamente, – irradia dal sole sulla Terra. In questa prima epoca del distacco del sole 
dalla Terra, quest’ultima, in certo qual modo, andava incontro a un inaridimento, a un disseccamen-
to, a una mummificazione; e se la Terra avesse continuato a conservare la luna nel suo seno la vita 
che oggi vi è sulla Terra non sarebbe mai stata possibile. Mentre la Terra conteneva ancora in sè la 
luna, la vita del sole non poteva esercitare pienamente la sua azione; ciò ha potuto verificarsi soltan-



26 
 

to più tardi, dopo che la Terra ebbe distaccato da sè ciò che oggi, è la luna, nonchè le entità spiritua-
li che sono collegate con la luna, come pure la sostanzialità della luna. Orbene, a questo distacco 
della luna dalla Terra è collegato anche qualcosa d’altro. Dobbiamo renderci chiaramente conto, che 
tutto ciò che chiamiamo oggi vita sulla nostra Terra si è evoluto lentamente e gradatamente. E nella 
scienza dello Spirito indichiamo anche le successive condizioni, che si sono andate formando e svi-
luppando e che hanno reso possibile la vita terrestre; abbiamo difatti, prima, l’antica esistenza sa-
turnia, poi, l’antica esistenza solare, l’antica esistenza lunare e soltanto alla fine la nostra esistenza 
terrestre. Dunque, ciò che indichiamo qui come «distacco» del sole o anche come passata unione 
della Terra con il sole; è stato preceduto da altri processi di evoluzione di natura affatto diversa; e 
cioè, dall’esistenza saturnia, da quella solare e da quella lunare, dalla quale poi soltanto si è evoluta 
finalmente la nostra esistenza terrestre. E quando la Terra comincia con la sua forma attuale, essa 
ancora è unita con la sostanza di tutti i pianeti che appartengono al nostro sistema solare, i quali si 
differenziano poi soltanto più tardi. Questo differenziarsi è l’effetto di forze che hanno agito durante 
l’esistenza saturnia, solare e lunare. 

Orbene, sappiamo che durante l’esistenza saturnia non esisteva una configurazione della materia, 
della sostanza, come quella di oggi. Corpi solidi, liquidi, o acquei, o anche formati di gas, di vapore, 
o di aria non esistevano ancora sull’antico Saturno. Nell’intiera sua compagine vi era qualcosa che 
esisteva soltanto come calore; vi era una semplice differenziazione di calore, una semplice struttura 
di calore sull’antico Saturno. Possiamo dunque dire: l’antico Saturno aveva soltanto un corpo di ca-
lore e tutto ciò che si evolveva su di esso si evolveva nell’elemento del calore. – Non occorre qui 
che io ripeta, che dico questo, sapendo benissimo quanto sia impossibile per la fisica odierna 
d’immaginarsi un siffatto corpo costituito di solo calore; il «calore» del resto oggidì è per la fisica 
attuale soltanto una condizione, e non qualcosa di sostanziale. Ma la fisica attuale non ci riguarda, 
dobbiamo occuparci soltanto della verità. 

L’evoluzione continua il suo progresso dal corpo di calore di Saturno al successivo stato 
dell’antico sole. In questo il corpo di calore di Saturno si densifica, in certo qual modo, come è stato 
descritto nella mia «Scienza Occulta». Naturalmente una parte del calore rimane: ma il corpo di ca-
lore si densifica in parte, e diventa la condizione gassosa, aeriforme del sole. Ma con questo proces-
so è connessa non soltanto una densificazione, ma anche una rarefazione. Si verifica con ciò anche 
un’evoluzione in alto verso la luce. Possiamo dunque dire: se passiamo dallo stato di calore 
dell’antico Saturno allo stato del Sole, arriviamo a un mondo il cui corpo ha in sè aria, calore e luce. 
E se poi dal sole procediamo oltre, all’antico stato lunare, che ha preceduto il nostro stato terrestre, 
troviamo che si presenta di bel nuovo una densificazione; troviamo ora soltanto uno stato gassoso o 
aeriforme, ma accanto a questo, anche uno stato acqueo. Ma nella direzione opposta, in certo modo 
verso la spiritualizzazione, verso l’eterizzazione, si è verificata pure una modificazione. Vediamo 
che durante lo stato lunare non vi è soltanto luce, ma anche ciò che si chiama etere del suono, che è 
identico all’attuale etere chimico. Ciò che Viene indicato qui come «etere del suono» non è lo stessa 
di ciò che indichiamo fisicamente come suono; quest’ultimo non è che un riflesso di ciò che la fa-
coltà chiaroveggente sente come armonia delle sfere, come suono eterico, che vibra e vive attraver-
so il mondo. Parliamo di qualcosa di molto più spirituale, di molto più eterico, quando parliamo di 
questo etere e di questo suono. 

Arriviamo poi dall’antica esistenza lunare allo stato terrestre. In questo la densificazione si attua 
fino al solido. Di corpi solidi, come si trovano sulla Terra, non ve ne erano sull’antica luna; il solido 
è uno stato che si è soltanto formato sulla Terra. Abbiamo dunque ormai sulla Terra calore, elemen-
to di forma gassosa o aerea, elemento acqueo, o liquido, e corpi solidi, – e, dall’altra parte l’etere-
luce, l’etere-suono e poi l’etere vitale. Questo è ciò a cui l’evoluzione sulla Terra è arrivata. Ab-
biamo dunque sulla Terra sette condizioni di natura elementare, così come sull’antico Saturno non 
ne abbiamo che una sola, centrale, lo stato di calore. Dobbiamo perciò rappresentarci la nostra Ter-
ra, all’inizio della sua attuale esistenza, quando essa emerge dall’oscurità cosmica, quando ancora è 
unita col sole e anche con gli altri pianeti, dobbiamo raffigurarcela, dico, come vibrante e vivente in 
questi sette stati elementari. Con il distacco del sole succede però qualcosa di assai singolare. 



27 
 

Per la vita esteriore di oggidì, quale si manifesta nei generi di attività che dal sole irradiano sulla 
Terra, si trovano bensì calore e luce; ma a questi generi di attività, che appartengono al mondo dei 
sensi e rientrano nell’intiero campo della percezione sensibile, non appartengono le estrinsecazioni, 
le manifestazioni, dell’etere sonoro e dell’etere vitale. Ed è per questa ragione pure, che ciò che 
chiamiamo attività dell’etere del suono, si manifesta soltanto nelle combinazioni e decomposizioni 
chimiche, nei reciproci rapporti insomma dell’esistenza materiale. E ciò che chiamiamo l’azione 
dell’etere vitale, quale ci viene irradiata dal sole, non può essere percepita direttamente dall’uomo 
in modo analogo alla luce, che diventa per lui direttamente percepibile, quando con la percezione 
dei sensi egli distingue la luce dall’oscurità; è la vita che viene percepita nella sua azione negli esse-
ri viventi – ma l’etere vitale, che ci viene irradiato, non viene direttamente percepito. Anche la 
scienza è perciò costretta a dire: che la vita, come tale, è per essa un enigma. – Così troviamo, che i 
due generi più elevati di manifestazioni eteriche, l’etere vitale e l’etere del suono, sebbene emananti 
dal sole e appartenenti a ciò che di più tenue emana dal sole, non diventano però direttamente mani-
festi per il divenire terrestre. Abbiamo così qualcosa che – sebbene irradiato dal sole – per la perce-
zione ordinaria rimane tuttavia nascosto. Di tutto ciò che vive nell’etere sonoro e nell’etere vitale, 
diventa sulla Terra percepibile – anche per le condizioni attuali – qualcosa, per così dire, di umana-
mente interiore. Non diventano percepibili sulla Terra le attività dirette della vita e dell’armonia 
delle sfere, sibbene ciò che agisce nell’intiera costituzione dell’uomo. 

Orbene, per spiegarvi questo meglio converrà osservare nuovamente l’evoluzione che l’uomo ha 
percorso sulla Terra. Sappiamo che negli antichi tempi, fin nell’epoca atlantea, l’uomo era dotato di 
una chiaroveggenza diretta, per mezzo della quale, con la sua facoltà percettiva, egli guardava, non 
soltanto come oggidì, il mondo sensibile, ma poteva anche guardare il retroscena spirituale 
dell’esistenza sensibile. Come mai poteva arrivare a tanto? Ciò era possibile, perchè indubbiamente, 
per gli uomini di quell’antico tempo, vi era uno stato intermedio, fra ciò che attualmente abbiamo 
come coscienza di veglia, da quando ci si desta finchè ci si addormenta, e ciò che chiamiamo lo sta-
to di sonno. Nello stato di veglia l’uomo percepisce le cose fisico-sensibili. Nello stato di sonno egli 
– o la maggior parte degli uomini – oggigiorno, non percepiscono dapprima niente; in esso, vivono 
soltanto. Se però s’investigasse chiaroveggentemente questa vita dell’uomo durante lo stato di son-
no, si farebbero delle strane scoperte – strane, però, soltanto per l’uomo che osserva il mondo 
dall’esteriore. Durante la condizione di sonno il corpo astrale e l’Io dell’uomo – già lo sappiamo – 
stanno al di fuori del suo corpo fisico e di quello eterico. Orbene, ripetutamente ho richiamato la 
vostra attenzione sul fatto, che non ci si deve rappresentare il corpo astrale e l’Io, che sono di notte 
fuori del corpo fisico e di quello eterico, librantisi, a guisa di vaporosa nube – come ordinariamente 
si dice – nella vicinanza del corpo fisico. Ciò che per mezzo di uno stato di chiaroveggenza inferio-
re astrale, si può vedere come «vaporosa nube» e che chiamiamo il corpo astrale, non è che il pri-
missimo inizio di ciò che l’uomo palesa durante lo stato di sonno. E se si tenesse conto soltanto di 
questa nube nella vicinanza del corpo fisico e di quello eterico, ciò non varrebbe che a dimostrare, 
che abbiamo preso le mosse dalle forme più basse di chiaroveggenza astrale. Ciò che l’uomo è du-
rante il sonno si espande molto lontano. Effettivamente, al momento di addormentarsi, le forze inte-
riori nel corpo astrale e nell’Io cominciano a espandersi sull’intiero sistema solare, diventano parte 
dell’intiero sistema solare. Da ogni lato l’uomo, che è in istato di sonno; assorbe nel suo corpo 
astrale e nel suo Io le forze per il rinvigorimento di questa vita, per potersi poi al risveglio racco-
gliere nuovamente negli angusti limiti della sua pelle e introdurre in questa ciò che nella notte egli 
ha aspirato dall’ambiente generale del sistema solare. Questa è la ragione per cui anche gli occultisti 
del Medio Evo chiamavano questo corpo spirituale dell’uomo corpo «astrale», perchè esso è colle-
gato con i mondi stellari e da essi attinge le sue forze. Possiamo dunque dire: l’uomo, durante il 
sonno della notte, si estende effettivamente sull’intiero sistema solare. 

Che cosa interpenetra il nostro corpo astrale durante il sonno? Quando di notte siamo fuori del 
nostro corpo fisico, il nostro corpo astrale è vivificato e pervaso dalle «armonie delle sfere», da ciò 
che di solito si può estendere soltanto nell’etere, nell’etere sonoro. Come a un dipresso sopra una la-
stra di metallo cosparsa di una determinata polvere, quando si passi sulla lastra stessa un archetto di 



28 
 

violino, le vibrazioni che pulsano attraverso l’aria continuano a pulsare anche dentro questa polvere 
e creano le ben note figure sonore cladniche, così di notte le armonie delle sfere vibrano e pulsano 
attraverso l’uomo, ristabilendo l’ordine in ciò, in cui l’uomo ha recato disordine durante il giorno 
per mezzo delle percezioni esteriori dei sensi. E ciò che vibra e vive attraverso l’etere vitale, pulsa e 
vibra anche attraverso di noi durante lo stato di sonno – ma l’uomo non percepisce questa vita inte-
riore dei suoi involucri, quando sta separato dal corpo fisico e da quello eterico. Nello stato normale 
l’uomo possiede la percezione soltanto quando s’immerge nuovamente nel corpo fisico e in quello 
eterico e si serve degli organi esteriori del corpo eterico per pensare, e degli organi esteriori del cor-
po fisico per la percezione sensoria. Ma nelle antiche epoche vi erano fra veglia e sonno delle con-
dizioni intermedie, che non possono venir provocate oggi che in modo anormale, e che nella vita 
ordinaria, del resto, non si devono affatto provocare, perchè pericolose. Nell’epoca atlantea però 
queste facoltà percettive erano sviluppate in modo normale; erano stati intermedii fra veglia e son-
no. Per mezzo di questi l’uomo poteva trasportarsi in ciò che viveva e vibrava nell’armonia delle 
sfere e nell’etere vitale. Insomma negli antichi tempi, (sebbene nelle attività terrestri le armonie del-
le sfere e la vita si palesino soltanto negli esseri viventi esteriori) l’uomo, per mezzo dell’antica 
chiaroveggenza, poteva vedere ciò che gli veniva irradiato dal sole come armonia delle sfere e co-
me vita che pulsa attraverso lo spazio. Questa possibilità a poco a poco è andata perduta. La porta 
per queste percezioni si è chiusa quando l’uomo ha perduto l’antica chiaroveggenza, e invece si è 
presentato gradatamente qualcosa d’altro: cioè, la forza interiore del sapere, la forza interiore della 
conoscenza. Così soltanto l’uomo ha imparato a meditare interiormente, a riflettere interiormente. 
Tutto ciò che nella vita di veglia oggidì chiamiamo: riflessione sulle cose del mondo fisico, ecc. 
dunque la nostra effettiva vita interiore, tutto ciò si è andato sviluppando soltanto con la scomparsa 
dell’antica chiaroveggenza. Una vita interiore come quella dell’uomo oggidì, che si esplica in sen-
timenti, sensazioni, pensieri e rappresentazioni e che, in ultima analisi, forma la parte creativa della 
nostra cultura, l’uomo nei primi tempi atlantei non la possedeva. Egli, negli stati intermedii fra ve-
glia e sonno, viveva riversato, in un mondo spirituale e percepiva il mondo sensibile come nebulo-
samente; a ogni modo questo sfuggiva completamente alla comprensione, alle immagini riflesse in-
teriori della vita esteriore. La vita esteriore dunque emerge, mentre l’antica chiaroveggenza grada-
tamente scompare. Possiamo dunque dire: Si è sviluppato qualcosa nella nostra interiorità, che è un 
debole riflesso di ciò che chiamiamo l’armonia delle sfere e l’azione dell’etere vitale. Nella stessa 
misura in cui l’uomo si sentiva interiormente riempito di sentimenti, di percezioni, che gli riprodu-
cevano il mondo esteriore, e che formarono l’attuale sua vita interiore, è sparita per lui la musica 
delle sfere; nella stessa misura in cui l’uomo si andava sentendo un essere dotato di Io, gli è scom-
parsa la percezione dell’etere vitale divino che pulsa attraverso il mondo. L’uomo ha dovuto acqui-
starsi la sua condizione attuale con la perdita di alcuni aspetti della vita esteriore. L’uomo così, co-
me essere terrestre, sentiva in sè racchiusa la vita, che non poteva più percepire come irradiata diret-
tamente dal sole, e oggi, nella sua vita interiore, non ha più che un debole riflesso della possente vi-
ta cosmica, dell’armonia delle sfere e dell’etere vitale. 

Anche nel corso della conoscenza umana si è verificata come una ripetizione di ciò che è succes-
so nell’evoluzione della Terra stessa. La Terra, quando si è distaccata dal sole, sarebbe rimasta rac-
chiusa in sè stessa, si sarebbe indurita, se fosse rimasta unita più oltre con tutte le sostanzialità, con 
le quali essa si era distaccata dal sole. Il sole dapprima non poteva esercitare la sua azione nel dive-
nire terrestre, e ciò durò finchè si verificò il distacco della luna dalla Terra. Perciò quello che la Ter-
ra ha espulso da sè come luna, dobbiamo considerarlo come espulsione di tutte quelle sostanzialità, 
che mettevano la Terra nell’impossibilità di accogliere l’azione diretta del sole. E nel respingere da 
sè la luna, la Terra apriva completamente il suo essere e la sua natura agl’influssi, alle attività del 
sole, che era da lei separato; essa si mosse, in certo modo, incontro al sole. La Terra mandò nella 
medesima direzione, in cui si era distaccata dal sole, una parte del proprio essere, la luna, e questa 
allora riverberò l’azione dell’Essere solare sulla Terra, così come esteriormente essa riverbera la lu-
ce. Il distacco della luna dalla Terra rappresenta dunque qualcosa di sommamente importante: il di-
schiudersi della Terra all’azione del sole. – Ciò che così si è verificato cosmicamente doveva anche 



29 
 

verificarsi come ripetizione – per la vita dell’uomo. La Terra già da molto tempo si era aperta 
all’azione solare e soltanto allora era arrivato il momento giusto, perchè l’uomo si chiudesse 
all’azione diretta del sole. L’azione diretta del sole esisteva ancora per gli uomini atlantei nella loro 
chiaroveggenza; allora gli atlantei accoglievano ciò che s’irradiava loro dal sole. E come si è pre-
sentata per la Terra un’epoca in cui essa cominciò a indurirsi, così per l’uomo venne il momento, in 
cui egli si trasse indietro, sviluppò una vita interiore, e non potè aprirsi alle attività del sole. E que-
sto processo di formazione in una vita inferiore, in cui l’uomo non poteva aprirsi al sole e poteva 
sviluppare soltanto in sè stesso ciò che era un debole riflesso dell’azione dell’etere vitale, dell’etere 
sonoro, dell’armonia delle sfere, questa epoca durò lungamente fino dentro all’epoca post-atlantea. 

Vi fu perciò nei primi tempi dell’evoluzione atlantea una percezione diretta delle attività solari; 
poi gli uomini si chiusero a queste influenze. E quando queste non potevano più penetrare negli 
uomini e che la vita interiore umana andava a sua volta sempre più fiorendo, i soli Misteri sacri 
conducevano i loro seguaci allo sviluppo delle forze spirituali, in modo, che l’uomo, per così dire, 
contrariamente alle condizioni normali terrestri, per mezzo di ciò che si può indicare come «Yoga», 
arrivava a percepire direttamente le attività solari. Si svilupparono perciò in Atlantide, durante la 
seconda metà dell’epoca atlantea, i santuari giustamente chiamati «oracoli», e in mezzo a 
un’umanità, la quale non poteva più percepire normalmente l’azione diretta dell’etere sonoro e 
dell’etere vitale, venivano, nei santuari degli oracoli, educati degli scolari e dei discepoli della sag-
gezza sacra, i quali, per il fatto che reprimevano la semplice percezione dei sensi, potevano percepi-
re l’etere sonoro e l’etere vitale. E questa possibilità rimase acquisita per i veri santuari della Scien-
za occulta, tanto è vero che perfino la scienza esteriore, pur senza capirla, ha nondimeno conservato 
ancora una tradizione della scuola di Pitagora, che afferma potersi udire l’armonia delle sfere. Ma la 
scienza esteriore trasforma subito questa cosidetta «armonia delle sfere» in un’astrazione – ciò che 
essa non era – e non s’immagina ciò che essa veramente sia. Perchè in realtà, nelle scuole di Pitago-
ra, s’intendeva la facoltà di percepire l’armonia delle sfere come il vero tornare a dischiudersi della 
entità umana all’etere sonoro, all’armonia delle sfere, al vero etere vitale divino. 

Ma chi con maggior forza e grandiosità ha indicato, che dietro all’azione del sole, così come esso 
irradia sulla Terra la sua luce e il suo calore, vi è anche dell’altro, che è attività sonora, attività vita-
le, le quali non si fanno valere nella vita interiore umana altro che come un debole riflesso, è stato 
per l’appunto Zarathustra, o Zoroastro. E se vogliamo tradurre il suo insegnamento in una lingua 
tratta dalle nostre parole attuali, possiamo dire, che egli ha insegnato ai suoi discepoli quanto segue: 
«Se elevate lo sguardo al sole, percepite il calore benefico e la luce benefica che esso irradia sulla 
Terra; ma se sviluppate organi superiori, se sviluppate la percezione spirituale, allora potete perce-
pire l’Essere solare, che esiste dietro alla vita solare fisica: percepite allora le attività del suono, e in 
queste attività sonore percepite il significato della vita!» Ciò che di spirituale era per primo percepi-
bile dietro alle attività solari fisiche, veniva indicato da Zarathustra ai suoi discepoli come Ormuzd, 
come Ahura Mazdao, come la grande Aura del Sole. Ci riuscirà perciò facile di comprendere, che la 
parola «Ahura Mazdao», tradotta, si potrebbe chiamare anche «la grande saggezza», in contrasto a 
ciò che l’uomo evolve oggidì in sè, come «piccola saggezza». La grande saggezza è quella ch’egli 
percepisce, quando percepisce la spiritualità del sole, la grande Aura Solare. 

Così un poeta, considerando le antiche epoche dell’evoluzione dell’umanità, poteva accennare a 
ciò che è una verità per l’investigatore dello spirito e dire: 

 
«Delle sfere fraterne al vivo raggio l’antichissimo canto intuona il Sole e corre infaticato a suo 

viaggio come la folgor suole». 
 
Agli esteti naturalmente ciò sembrerà qualcosa di ricercato; essi si rallegrano tanto, quando si di-

ce che Goethe ha commesso una licenza poetica quando fa risuonare il sole. Essi non intuiscono che 
cosa sia un poeta come Goethe, il quale non descrive che realtà, quando dice: «L’antichissimo canto 
intuona il Sole», cioè quello antico, conosciuto dall’antica umanità; perchè il sole oggidì ancora ri-
suona così per colui che è iniziato. 



30 
 

Questo fatto era stato indicato da Zarathustra ai suoi discepoli; naturalmente egli lo aveva fatto 
notare specialmente a coloro, che possiamo chiamare i suoi due più intimi discepoli, i quali sono poi 
ricomparsi nelle loro rincarnazioni come Ermete e Mosè. Egli ha indirizzato quei due discepoli ver-
so ciò che risiede dietro al risplendente corpo solare, in due modi affatto diversi. Ha indirizzato Er-
mete in modo, che questi è rimasto in ciò che proviene direttamente dal sole; e ha ispirato Mosè In 
modo, da fargli conservare come in un ricordo ciò che è il mistero della saggezza solare. 

Se ora ci rappresentiamo – nel senso della Scienza occulta – la Terra dopo il distacco dal sole, 
l’uscita delle forze lunari dalla Terra, e tutto quanto dopo lo schiudersi della Terra al sole, allora in 
Venere e Mercurio avremo ciò che sta in mezzo fra la Terra e il sole; e se ora dividiamo tutto lo 
spazio intermedio fra sole e Terra in tre organi centrali, possiamo dire: «La Terra si è distaccata dal 
sole: essa stessa ha spedito la luna incontro al sole: si sono allora scissi dal sole Venere e Mercurio 
per muoversi incontro alla Terra, di guisa che dobbiamo considerare Venere e Mercurio come qual-
cosa che dal sole viene incontro alla Terra – e la luna come qualcosa che va incontro al sole». 

Come si formano i rapporti cosmici, così si formano pure – come per riflesso – i rapporti 
nell’evoluzione dell’umanità. Se accogliamo come saggezza solare le rivelazioni, che Zarathustra 
ha trasmesso da una parte a Ermete e dall’altra a Mosè, allora ciò che viveva in Ermete, poichè que-
sti conteneva in sè il corpo astrale di Zarathustra, era ciò che della saggezza solare Zarathustra irra-
diava – e ciò che viveva in Mosè era, per così dire, chiuso, come un chiuso pianeta di saggezza, che 
doveva ancora evolversi verso ciò che s’irradiava direttamente dal sole. Come dunque l’attività ter-
restre, con il distacco della luna, si è dischiusa all’influenza del sole, così la saggezza di Mosè si è 
dischiusa alla saggezza che irradiava direttamente da Zarathustra, alla saggezza solare. E queste due 
– la saggezza terrestre di Mosè e la saggezza solare di Zarathustra in Ermete – s’incontrarono in 
Egitto, dove il Mosaicismo s’incontrò con l’Ermetismo; di guisa che ciò che Mosè sviluppa e trae 
da sè stesso, ciò che, come ricevendolo da lontano da Zarathustra, egli risveglia in sè e irradia e tra-
smette al suo popolo, dobbiamo considerarlo in modo analogo all’espulsione della sostanzialità lu-
nare della Terra. A ciò che di saggezza Mosè irradiava così al suo popolo, possiamo dare anche il 
nome che comprende la saggezza di Mosè, ossia saggezza di Jahveh o di Jehovah perchè se inter-
pretiamo in modo giusto il nome di Jahveh o di Jehovah, esso è come un riassunto complessivo del-
la saggezza di Mosè. In questo modo ci riesce anche chiaro, perchè le antiche tradizioni chiamano 
Jahveh o Jehovah una divinità lunare. Troverete questo fatto citato in molte comunicazioni; ma ne 
potrete comprendere la causa soltanto se lasciate agire su di voi questi rapporti profondi. – Come la 
Terra ha espulso ciò che essa conteneva come luna mandandola incontro al sole, così anche la sag-
gezza terrestre di Mosè ha dovuto andare incontro a Ermete, il quale possedeva direttamente la sag-
gezza di Zarathustra nel corpo astrale, che esso Zarathustra gli aveva sacrificato, per poi evolversi 
egli stesso più oltre. Abbiamo già detto come, dopo questo incontro con Ermete, il Mosaicismo si 
sia evoluto fino all’epoca di Davide, e come allora un nuovo Ermetismo o Mercurismo sia compar-
so in Davide, il reale guerriero, il reale cantore del popolo ebraico. E abbiamo visto come il Mosai-
cismo si avvicina all’elemento solare, quando nuovamente s’incontra durante la prigionìa babilone-
se con l’irradiante saggezza solare, perchè Zarathustra stesso, sotto il nome di Zarathas o Nazara-
thos era il Maestro degl’iniziati ebraici durante la cattività babilonese. Nella saggezza di Mosè ve-
diamo dunque qualcosa, che riproduce l’intiero cammino cosmico del distacco della Terra dal sole, 
e ciò che dopo è successo della Terra. 

Siffatti rapporti riempivano di profonda venerazione gli antichi saggi del popolo ebraico e tutti 
coloro che li sentivano; sembrava loro di sentire come delle rivelazioni dirette irradiantisi loro in-
contro dagli spazii mondiali e dall’esistenza mondiale stessa. E una personalità come quella di Mo-
sè appariva loro come un messaggero delle potenze cosmiche stesse. Così lo sentivano. E noi dob-
biamo sentire qualcosa di simile, se vogliamo veramente comprendere gli antichi tempi; altrimenti 
ogni comprensione rimarrà una vuota astrazione. 

Ora occorreva, che ciò che era stato irradiato da Zarathustra e che per mezzo di Ermete e di Mo-
sè si era poi riversato sul mondo, potesse continuare a evolversi oltre, in modo da poter ricomparire 
sopra un gradino più elevato, in altra forma, in una forma superiore di perfezionamento. Era neces-



31 
 

sario per questo che Zarathustra stesso – l’Individualità che prima aveva sacrificato soltanto il corpo 
astrale e quello eterico – potesse comparire sulla Terra in un corpo fisico, per sacrificare anche que-
sto. Questo è un crescendo, un bel crescendo! Dapprima Zarathustra visse in epoche primordiali a 
suo modo, e diede l’impulso all’evoluzione post-atlantea nella civiltà primordiale persiana, 
nell’iranica; poi cedette il suo corpo astrale per inscenare una nuova cultura per mezzo di Ermete, e 
diede il proprio corpo eterico a Mosè. Egli aveva così sacrificato due dei suoi involucri. Doveva ora 
acquistare anche l’occasione di sacrificare il suo corpo fisico; perchè il grande mistero 
dell’evoluzione dell’umanità richiedeva appunto, che da un essere potessero venire sacrificati i tre 
corpi. Per Ermete, Zarathustra aveva sacrificato il sue corpo astrale, per Mosè il suo corpo eterico; 
ancora gli rimaneva, come terzo sacrifizio, di sacrificare il corpo fisico. Per far questo occorrevano 
speciali disposizioni; occorreva che il corpo fisico di Zarathustra fosse a ciò prima specialmente 
preparato. E già ieri abbiamo accennato al fatto, che nel popolo ebraico, per virtù della peculiare sua 
vita, venne preparato, attraverso varie generazioni, quel corpo fisico, il quale potè poi essere sacrifi-
cato da Zarathustra come suo terzo grande sacrificio. Occorreva all’uopo che nel popolo ebraico, 
tutto ciò che di solito era percezione diretta esteriore spirituale, ciò che era visione astrale, ciò che 
presso i popoli turanici era caduto in decadenza, diventasse attività interiore. Questo è il segreto del 
popolo ebraico: mentre presso i popoli turanici le forze, che erano retaggi di antiche epoche, servi-
vano alla preparazione di organi chiaroveggenti esteriori, presso il popolo ebraico, invece, esse 
s’irradiavano verso l’interiore e organizzavano la corporeità interiore, di guisa che il popolo ebraico 
era eletto a sentire e a percepire nell’interiorità ciò che durante l’epoca atlantea di solito era stato 
veduto come disteso sullo spazio sensibile, dietro alle singole cose sensibili. Jahveh o Jehovah – 
come il popolo ebraico lo esprime coscientemente – è sintetizzato in un punto, il «Grande Spirito», 
che compariva all’antichissima chiaroveggenza, dietro a tutte le cose e a tutte le entità. Questo pure 
ci viene indicato, che il progenitore di questo popolo ebraico ha ottenuto questa organizzazione in-
teriore – come progenitore appunto – in modo e maniera affatto speciale. 

Vi prego di notare ora qualcosa che già spesso ho rilevato, cioè: che le saghe e le leggende, le 
quali raccontano in modo figurato i fatti avvenuti in antiche epoche, sono più vere delle nostre at-
tuali ricerche antropologiche, le quali dagli odierni scavi e dai ruderi dei singoli monumenti metto-
no assieme un quadro del divenire del mondo, che è meno esatto dei fatti, che le antiche leggende ci 
raccontano. Le antiche leggende, nel maggior numero dei casi (dico «nel maggior numero dei casi», 
e non in «tutti», perchè non li ho investigati, sebbene sia molto verosimile che si possa dire in tutti, 
quando si tratta di vere leggende antiche), vengono corroborate da ciò che chiamiamo la ricerca 
scientifico-spirituale. Anche il popolo ebraico difatti, quando se ne rintraccia l’origine, non ci ri-
conduce a ciò che l’odierna ricerca antropologica suppone, bensì risale realmente nel passato a un 
progenitore del quale la Bibbia ci parla. Questo Abraham o Abramo è una figura vera, ed è assolu-
tamente vero ciò che la leggenda talmudica ci racconta di questo capostipite. 

In questa leggenda il padre di Abramo ci viene descritto come un generale di quella personalità 
leggendaria, ma a sua volta vera, che ci viene indicata nella Bibbia col nome di «Nembrotte». E il 
figlio del suo generale viene preannunciato a Nembrotte da coloro che conoscono i segni dei tempi, 
nel sogno, come un’entità che detronizzerà molti re e governatori. Nembrotte se ne spaventa e ordi-
na che venga ucciso il figlio del suo generale. – Questo racconta la leggenda; questo ci conferma la 
ricerca occulta. Il padre di Abraham trafuga il bambino e mostra a Nembrotte un bambino estraneo; 
il proprio figlio però, Abraham, viene allevato in una caverna. E il fatto che proprio Abraham sia il 
primo, che per mezzo di quelle forze, che prima venivano impiegate per le capacità esteriori chiaro-
veggenti; sviluppi ora nell’interiorità quella forza organizzatrice, che deve condurre alla coscienza 
interiore di Dio, questa inversione dell’intiero insieme della forza viene indicata nella leggenda col 
racconto, che il bambino, durante i tre anni in cui viene allevato nella caverna, succhia il latte, per 
grazia divina, dal dito della propria mano destra. Questo «nutrirsi di sè stesso», questa penetrazione 
delle forze, che hanno prima prodotto l’antica chiaroveggenza, nell’interiore organizzazione 
dell’uomo, questo fatto ci viene caratterizzato in modo mirabile nel capostipite del popolo ebraico, 
in Abraham. Siffatte leggende, quando se ne conosce la base reale, operano con tale forza su di noi, 



32 
 

che diciamo a noi stessi: comprendiamo come anticamente, coloro che comunicavano ciò che risie-
de dietro le leggende, non potessero parlarne che per mezzo di immagini. Ma queste immagini era-
no destinate a provocare, se non ancora la coscienza, per lo meno, i sentimenti per i grandi eventi. E 
per i tempi antichi questo bastava. 

Abraham è dunque colui che per primo ha evoluto in modo affatto umano, come pensiero umano 
sulla divinità, il riflesso interiore della saggezza divina, della visione divina. Abram o Abraham – 
come venne chiamato più tardi – aveva effettivamente, e la ricerca occulta sempre ce lo ripete, 
un’organizzazione fisica diversa da tutto ciò che viveva negli uomini attorno a lui. Gli uomini attor-
no a lui non avevano allora un’organizzazione capace di formare, per mezzo di un organo speciale, 
dei pensieri interiori. Essi potevano formare dei pensieri quando erano liberi dal loro corpo, quando, 
per così dire, sviluppavano delle forze nel loro corpo eterico; ma quando stavano dentro al corpo fi-
sico, essi non avevano ancora sviluppato l’organo del pensiero. Abraham effettivamente è il primo 
che abbia formato in modo egregio lo strumento fisico del pensiero. Perciò giustamente (anche que-
sto naturalmente va interpretato col solito granellino di sale) egli venne indicato come inventore 
dell’aritmetica, di quella scienza del pensiero così egregiamente adatta allo strumento del corpo fi-
sico. L’aritmetica è qualcosa, che nella sua forma, – per virtù della sua interiore certezza – si acco-
sta a ciò che può venir conosciuto chiaroveggentemente. Ma l’aritmetica si riconnette a un organo 
fisico. – Abbiamo dunque qui un rapporto interiore profondo fra ciò che fino ad allora impiegava 
forze esteriori per la chiaroveggenza, e ciò che impiega ormai un organo interiore per il pensiero; 
questo è il fatto a cui si allude, quando si indica Abraham come inventore dell’aritmetica. Dobbia-
mo dunque considerare Abraham come la prima personalità, nella quale sia stato inoculato l’organo 
fisico del pensiero, quell’organo per mezzo del quale l’uomo ormai ha potuto elevarsi con il suo 
pensiero fisico fino all’idea di un Dio. Prima l’uomo poteva sapere qualcosa di Dio e dell’esistenza 
divina soltanto per mezzo dell’osservazione chiaroveggente. Tutto ciò che dagli antichi tempi si sa-
peva di Dio e dell’esistenza divina, proveniva dall’osservazione chiaroveggente. Per elevarsi col 
pensiero alla divinità occorreva un organo fisico. Questo è stato inserito per primo ad Abraham. E 
poichè si trattava ora di un organo fisico, così anche l’intiero rapporto di questa «idea di Dio» col 
mondo obbiettivo e coll’entità subbiettiva dell’uomo, concepita per mezzo di un organo fisico, era 
diversa da quella di prima. 

Prima, nelle scuole occulte, l’idea di Dio veniva concepita nella saggezza divina, e la si poteva 
trasmettere a colui che pure era capace di questo, quando era arrivato al punto di ricevere delle per-
cezioni nel corpo eterico, libero dagli organi del corpo fisico. Ma perchè ciò che è strumento fisico 
venga trasmesso ad altra persona, vi è un solo mezzo: l’eredità dell’organizzazione fisica. Ciò dun-
que che per Abraham vi era di più importante, di più essenziale, l’organo fisico, doveva, per con-
servarsi sulla Terra, venir trasmesso da generazione in generazione per eredità fisica, appunto per-
chè trattavasi di un organo fisico. Questo ci spiega, perchè l’eredità nel popolo, il discendere, per 
così dire, di questa disposizione fisica attraverso il sangue delle generazioni, è così importante nel 
popolo ebraico. Ciò però che presso Abraham era dapprima una disposizione fisica, cioè 
l’elaborazione, la cristallizzazione di un organo per concepire la divinità, doveva prima penetrare 
nell’entità umana; e con l’ereditarsi di generazione in generazione penetrò sempre più addentro 
nell’entità umana, e sempre più profondamente ebbe presa su di essa. Possiamo dunque dire: Ciò 
che Abraham aveva ricevuto come missione del popolo ebraico, doveva perfezionarsi – col trasmet-
tersi da uomo a uomo per via di eredità doveva evolversi e perfezionarsi. Ma ciò che era un organo 
fisico poteva sempre più perfezionarsi soltanto per mezzo dell’eredità. Perchè quella entità che ab-
biamo imparato anzitutto a conoscere come individualità di Zarathustra, potesse avere un corpo fisi-
co per quanto possibile perfetto – vale a dire, un corpo fisico, dotato anche degli organi capaci di 
essere uno strumento nel corpo fisico umano per la concezione dell’idea di Dio, – occorreva perfe-
zionare al massimo grado ciò che era stato inserito in Abraham come strumento fisico. Ciò che era 
stato in Abraham doveva consolidarsi interiormente, doveva diventare ereditario e svilupparsi in 
modo tale, che da esso potesse riuscire un corpo adatto per Zarathustra, con tutte quelle facoltà che 
a Zarathustra occorrevano nel suo corpo fisico. Ma quando il corpo fisico di un uomo deve perfe-



33 
 

zionarsi in questo modo, quando deve diventare utilizzabile come occorreva che fosse per Zarathu-
stra, non basta che si perfezioni soltanto il corpo fisico dell’uomo. Naturalmente è impossibile che 
per sè solo, distaccato dall’insieme dell’uomo, il solo corpo fisico si perfezioni. I tre involucri do-
vevano tutti gradatamente perfezionarsi attraverso l’eredità fisica. Ciò dunque che può venir dato 
all’uomo fisico, a quello eterico e a quello astrale per via di eredità fisica, doveva venir dato attra-
verso il susseguirsi delle generazioni. 

Orbene, nell’evoluzione vige una determinata legge. Conosciamo questa legge per l’evoluzione 
del singolo uomo e già spesso l’abbiamo caratterizzata. Abbiamo mostrato, che nell’uomo, il perio-
do che va dalla nascita al sesto e al settimo anno, rappresenta una parte speciale della sua evoluzio-
ne; questo tempo coincide con l’evoluzione del corpo fisico. L’evoluzione del corpo eterico coinci-
de col tempo che corre dal sesto o settimo anno al quattordicesimo o quindicesimo; dopo questa 
epoca fino al ventunesimo o ventiduesimo anno vi è l’evoluzione del corpo astrale. Questa è, per 
così dire, la legge indicata con il settenario per l’evoluitone del singolo uomo. Una legge analoga 
vige per l’evoluzione dell’umanità, per l’evoluzione dei suoi involucri esteriori attraverso le genera-
zioni; esamineremo in seguito le leggi più profonde di questo processo. Mentre il singolo uomo per-
corre un gradino di evoluzione nel corso di sette anni, ed evolve il suo corpo fisico al settimo anno, 
e durante quel tempo esso corpo diventa sempre più e più perfetto, così anche l’intiera compagine 
del corpo fisico, come può perfezionarsi attraverso le generazioni, viene portata attraverso sette ge-
nerazioni a una determinata perfezione. Ma l’eredità non si verifica in modo, che da un uomo vien 
trasmessa al discendente più vicino, non passa direttamente da una generazione a quella che imme-
diatamente la segue. Le facoltà delle quali trattiamo non possono trasmettersi direttamente da padre 
a figlio, da madre a figlia, bensì soltanto da padre a nipote, dunque alla seconda generazione, poi al-
la quarta e così di seguito. L’eredità dunque non può esplicarsi direttamente. L’eredità delle genera-
zioni dovrebbe svolgersi nel settenario, ma poichè l’eredità salta sempre una generazione, essa si 
svolge effettivamente nel numero quattordici. Le disposizioni che Abraham aveva come corporeità 
fisica potevano arrivare al loro massimo sviluppo dopo quattordici generazioni. 

Ma se questo processo doveva agire anche sul corpo eterico e su quello astrale, allora, come la 
singola evoluzione umana procede dal settimo al quattordicesimo anno, così anche quell’evoluzione 
doveva attraversare ancora altre sette, o piuttosto quattordici generazioni. E ciò che rappresenta 
un’evoluzione per l’uomo nei sette anni successivi – e cioè dal quattordicesimo in poi – doveva at-
traversare ancora altre quattordici generazioni. Ricapitoliamo: le disposizioni che erano nel caposti-
pite Abraham come organizzazione fisica dovevano prima esplicarsi attraverso tre volte sette, ossia 
tre volte quattordici generazioni; allora l’evoluzione avrebbe abbracciato il corpo fisico, quello ete-
rico e quello astrale. Attraverso a tre volte quattordici generazioni, vale a dire, attraverso quaranta-
due generazioni è possibile all’uomo, per mezzo dell’eredità attraverso la serie delle generazioni, di 
avere completamente sviluppato nel corpo fisico, in quello eterico e in quello astrale ciò di cui 
Abraham aveva ricevuto il primo germe. Scendiamo dunque da Abraham attraverso tre volte quat-
tordici generazioni, e troveremo allora un corpo umano in sè tutto impregnato e compenetrato di ciò 
che esisteva in Abraham come primo germe. Soltanto un corpo siffatto poteva essere utilizzato da 
Zarathustra per la sua incarnazione. E questo difatti ci racconta lo scrittore del Vangelo di Matteo. 

E nell’albero delle generazioni che ci dà, egli dice anche espressamente, che ne conta quattordici 
da Abraham fino a Davide, quattordici da Davide fino alla cattività babilonese – e quattordici dalla 
cattività babilonese fino al Cristo. Attraverso queste tre volte quattordici generazioni – in cui una 
sempre viene saltata – è arrivato in certo qual modo a completa formazione ciò che era predisposto 
in Abraham per la missione del popolo ebraico, – e si è completamente impresso 
nell’organizzazione dell’uomo. Da ciò poteva venir tratto il corpo, che occorreva a Zarathustra, per 
arrivare all’incarnazione, nell’epoca, in cui egli doveva fare delle comunicazioni del tutto nuove 
all’umanità. 

 
Questo ci dimostra, che il principio del Vangelo di Matteo è tratto da grandi profondità. Ma que-

ste cose hanno bisogno prima di essere comprese. Dobbiamo, cioè, comprendere, che con queste tre 



34 
 

volte quattordici generazioni s’intende significarci, che per eredità poteva essere trasmesso da Giu-
seppe a Gesù di Nazareth, viveva l’essenza di ciò che vi era come primo germe in Abraham, e che 
s’irradiò nell’intiero popolo ebraico – e potè poi raccogliersi in quello speciale strumento, in quello 
speciale involucro, che servì di involucro a Zarathustra, e in cui il Cristo si è potuto incarnare. 

 



35 
 

Conferenza IV 
 
Da quanto ieri si è potuto esporre risulta esservi grande importante differenza fra ciò che attra-

verso tutte le epoche si può chiamare la conoscenza del mondo spirituale, e quel genere di cono-
scenza del mondo divino-spirituale, che poteva essere acquistata per virtù appunto della speciale di-
sposizione, della speciale organizzazione del popolo ebraico. Abbiamo indicato che questo popolo 
ebraico già aveva ricevuto nel suo capostipite, Abraham o Abramo, una organizzazione del tutto 
speciale; questa consisteva nel fatto, che uno strumento fisico era stato introdotto nell’organismo 
umano, un organo fisico che permetteva all’uomo, in certo qual modo, – per quanto possibile – di 
elevare se stesso per il tramite della conoscenza sensoria, non soltanto a un presentimento, bensì a 
una determinata conoscenza della spiritualità divina. La conoscenza della spiritualità divina sempre 
e dovunque vi è e vi è stata. Ma questa, per così dire, conoscenza eterna della divina spiritualità 
viene acquistata nei Misteri per la via dell’Iniziazione. Da questa conoscenza, a cui si può arrivare 
per mezzo di una speciale evoluzione umana, per via, in certo modo, artificiale, dobbiamo distin-
guere quella conoscenza del mondo spirituale la quale, si può dire, è normale per un dato periodo e 
in questo si manifesta in certo modo come speciale missione nell’evoluzione dell’umanità. Così per 
l’antica epoca atlantea si potrebbe chiamare normale la percezione astrale chiaroveggente del divi-
no-spirituale; per l’epoca però in cui fiorisce il popolo ebraico la conoscenza normale, vale a dire, 
quella esteriore, exoterica, del mondo spirituale è quella che si verifica con l’aiuto di un organo fisi-
co speciale, – per mezzo di quella forza cognitiva, che è collegata a un organo siffatto. E già abbia-
mo indicato che il popolo di Abraham arrivò a questa conoscenza in modo da sentire l’esistenza di-
vina come fondersi con la propria interiorità. Dunque per mezzo di quest’organo era diventata pos-
sibile la conoscenza interiore, era diventato possibile di accogliere il divino nell’intimo della propria 
interiorità. Ma questa penetrazione del divino-spirituale nell’interiorità, per mezzo di questa cono-
scenza, non è diventata subito possibile in modo che il singolo uomo potesse dire: m’immergo nella 
mia propria interiorità; cerco di penetrare in essa più profondamente possibile e trovo allora la goc-
cia dell’esistenza divino-spirituale, che mi può dare una conoscenza della natura, di ciò che di divi-
no-spirituale anima e pervade anche il mondo esteriore. Subito non fu così; ciò si è verificato sol-
tanto con la comparsa, con la manifestazione del Cristo nell’evoluzione dell’umanità. Per il popolo 
ebraico antico la possibilità di sperimentare il divino venne per primo data nello Spirito del popolo 
– quando il singolo di sentiva come un membro dell’intiero popolo e non come una singola indivi-
dualità; – quando egli si sentiva appartenente con il sangue a una serie discendente di generazioni, 
allora egli sentiva nella coscienza del popolo, nel suo sangue, la coscienza divina, ossia la coscienza 
di Jahveh. Nel senso esatto spirituale-scientifico il Dio Jahveh non si può indicare dicendo: Egli è il 
Dio di Abraham. Tale indicazione sarebbe inadeguata. Occorre invece dire: Egli è il Dio di Abra-
ham, d’Isacco e di Giacobbe; e gli è quell’Entità, che  scorre di generazione in generazione, che si 
manifesta nella coscienza popolare attraverso i singoli uomini. «Questa è la differenza e il grande 
progresso che vi è fra questa conoscenza di Abraham, d’Isacco e di Giacobbe e quella cristiana; 
cioè, la conoscenza cristiana riconosce nella singola individualità umana ciò a cui la conoscenza an-
tica ebraica poteva arrivare soltanto quando s’immergeva nell’Anima del popolo, nello Spirito che 
scorreva nel sangue delle generazioni. Così Abraham poteva dire: mi è stato promesso di essere il 
fondatore di un popolo che si estenderà nelle generazioni che di me discenderanno – nel sangue che 
in esso scorre vivrà quel Dio che riconosciamo come Sommo: Egli si manifesta a noi nella coscien-
za del nostro popolo». E questo divenne normale. 

Orbene, in tutte le epoche vi è stata una conoscenza superiore del divino-spirituale: la conoscen-
za che si acquistava nei Misteri. Questa non dipendeva da quelle altre forme speciali. Nell’epoca 
dell’evoluzione atlantea antica, per mezzo di una determinata chiaroveggenza astrale eterica, si po-
teva guardare nel sottostrato divino-spirituale dell’esistenza; si poteva sviluppare la propria interio-
rità e arrivare alla conoscenza dei Misteri, ossia degli oracoli. E anche all’epoca in cui era normale 
la conoscenza ebraica, era possibile in alcuni determinati santuari di elevarsi non nel corpo – come 



36 
 

gli Abrahamiti – ma al di fuori del corpo, alla conoscenza della Divinità; si poteva salire al divino-
spirituale dal punto di vista dell’eternità, in quanto l’uomo elevava ciò che in lui è eterno, alla vi-
sione del divino-spirituale. 

Potete facilmente immaginarvi ciò che occorreva ad Abraham. Egli imparò in modo del tutto 
speciale, per mezzo di un organo fisico, attraverso la conoscenza fisica, a conoscere il divino-
spirituale; per questa via egli imparò a conoscere il Dio dirigente del mondo. Se egli voleva collo-
carsi in modo vivo nel complessivo corso dell’evoluzione era infinitamente importante che ricono-
scesse che il Dio che si manifesta nella coscienza del popolo è il medesimo Dio che in tutte le epo-
che è stato riconosciuto nei Misteri come divinità creatrice e operante. Abraham doveva dunque po-
ter identificare il suo Dio con quello dei Misteri. Ciò era possibile soltanto a condizione di una ben 
determinata premessa. Per virtù di una determinata premessa egli doveva ottenere la certezza, che le 
forze che parlano nella coscienza popolare sono le medesime di quelle che parlano in modo più ele-
vato nei Misteri. Se vogliamo esaminare questa certezza, dobbiamo richiamare alla nostra attenzio-
ne un fatto dell’evoluzione dell’umanità. 

Nella mia «Scienza Occulta» potete leggere che nell’antica Atlantide vi furono degli iniziati 
chiamati allora «sacerdoti degli oracoli»; il nome non ha importanza. Ho anche indicato che uno di 
questi grandi iniziati fu la Guida di tutti gli oracoli atlantei – «l’Iniziato solare», – mentre invece nei 
santuari inferiori di oracoli dell’Atlantide vi erano iniziati di Mercurio, di Marte, di Giove ecc. Ho 
pure detto che questo grande Iniziato solare, Guida dell’Oracolo solare, era anche la grande Guida 
della importante colonia di civiltà che si era mossa da Occidente verso Oriente – dall’Atlantide ver-
so l’interno dell’Asia – per irradiare, per inaugurare da lì la civiltà post-atlantea. Questo grande ini-
ziato, poichè allora già era tale, si ritirò nei santuari segreti nell’interno dell’Asia. Egli diede anzi-
tutto la possibilità a quei grandi savii, che indichiamo col nome di santi Riscis, di essere grandi 
maestri del loro popolo. E fu appunto questo grande e misterioso iniziato, il quale conferì anche a 
Zarathustra a Zoroastro la sua iniziazione. Ma l’iniziazione data a Zarathustra fu diversa da quella 
che venne data ai santi Riscis; perchè avevano compiti diversi. Ai Riscis venne data un’iniziazione 
per cui, evolvendo più oltre la loro interiorità, essi potevano esprimere, per così dire, di per loro 
stessi i grandi segreti dell’esistenza. Così divennero le grandi guide, i grandi maestri della cultura 
prevedica, paleoindiana. Per essi si trattava bensì ancora di cosa creata per via artificiale, ma su 
questa via era assolutamente simile all’antica chiaroveggenza atlantea, spartita però singolarmente 
fra i sette Riscis. Ognuno dei sette Riscis aveva il proprio determinato campo; come i santuari degli 
oracoli avevano il loro campo speciale, così ognuno dei sette Riscis aveva il suo compito speciale. E 
parlava un collegio, quando ognuno dei sette Riscis diceva ciò che egli sapeva della saggezza pri-
mordiale del mondo. Essi avevano accolto quella saggezza dal grande Iniziato solare, il quale aveva 
trapiantato l’antica saggezza atlantea dall’Occidente in Oriente, e l’aveva ulteriormente trasmessa, 
in un determinato modo, a coloro che dovevano divenire i portatori della civiltà post-atlantea. Egli 
la diede anche a Zarathustra, ma diversamente, di guisa che Zarathustra poteva parlare nel modo da 
me già indicato. I Riscis dicevano: «Per arrivare alla somma divina spiritualità si deve considerare 
come Maya, o illusione, tutto ciò che vi è nel mondo circostante, ciò che si palesa ai sensi esteriori; 
bisogna scostarsene e immergere lo sguardo completamente nell’interiorità, allora si schiude in noi 
un altro mondo, diverso da quello che ci sta dinanzi». Per mezzo dunque dell’allontanamento dal 
mondo illusorio della Maya, e dell’evoluzione della propria interiorità, si poteva salire nelle sfere 
divino-spirituali; questo era l’insegnamento degli antichi Riscis Indiani. Zarathustra insegnava di-
versamente. Egli non si allontanava da ciò che si manifesta esteriormente; egli non diceva: 
«l’esteriore è Maya, o illusione, dalla quale dobbiamo allontanarci»; diceva bensì: Questa Maya o 
illusione è la manifestazione, la vera veste dell’esistenza divino-spirituale; non dobbiamo allonta-
narcene; al contrario, dobbiamo investigarla; nel corpo di luce solare dobbiamo vedere il tessuto 
esteriore in cui vibra e opera Ahura Mazdao. «Il punto di vista di Zarathustra era dunque, in certo 
modo, l’opposto di quello degli antichi Riscis. La cultura post-indiana è appunto diventata impor-
tante, perchè essa doveva imprimere nel mondo esteriore ciò che l’uomo può conquistare per mezzo 
della sua azione spirituale. E abbiamo anche visto come Zarathustra ha trasmesso nel modo già de-



37 
 

scritto quanto di meglio egli aveva da dare a Mosè e a Ermete. Perchè la saggezza mosaica potesse 
divenire giustamente feconda e potesse come seme germogliare, essa dovette essere immersa nella 
popolazione che aveva come progenitore Abraham, perchè Abraham per primo aveva disposto in sè 
l’organo capace di acquistare la coscienza di Jahve; ma egli doveva sapere che il Dio, il quale pote-
va manifestarsi alle forze fisiche cognitive nella sua interiorità, parla con la medesima voce con cui 
parla il Dio eterno dei Misteri, il Dio che pervade l’Universo – il quale però qui si manifestava in 
modo limitato – cioè, come Abraham lo poteva conoscere. 

A un’entità così importante, come il grande iniziato solare atlanteo, non è possibile parlare 
senz’altro a coloro, che in un’epoca qualsiasi abbiano una particolare missione, in un linguaggio 
comprensibile. Un’individualità così elevata, come il grande iniziato solare, che nella sua individua-
lità conduce un’esistenza eterna, e della quale – per indicarne il carattere d’eternità, – si diceva con 
ragione che non se ne poteva citare nè nome, nè età, nè padre, nè madre, una siffatta guida 
dell’esistenza dell’umanità si può manifestare soltanto se assume qualcosa, per mezzo di cui diventa 
affine a coloro, al quali si può manifestare. Così il maestro dei Riscis, il maestro di Zarathustra, per 
dare ad Abraham la sua istruzione, assunse una figura, nella quale portava il corpo eterico rimasto 
conservato dal progenitore di Abraham – quel medesimo corpo eterico che già esisteva nel progeni-
tore di Abraham, in Sem, figlio di Noè. Questo corpo eterico di Semi era stato conservato – così 
come il corpo eterico di Zarathustra era stato conservato per Mosè – e di questo corpo eterico si ser-
vì il grande iniziato del Mistero solare per potersi rivelare ad Abraham in modo intelligibile. Questo 
incontro di Abraham con il grande iniziato del Mistero solare è quello descrittoci nel Vecchio Te-
stamento, come incontro di Abraham con il Re, con il Sacerdote del Dio Supremo, con Melchisedek 
o Malek-zadik come ci si è abituati a chiamarlo. È di massima e universale importanza questo in-
contro di Abraham con il grande iniziato del Mistero solare, il quale – per non confondere Abraham 
– si palesò nel corpo eterico di Sem, capostipite della stirpe semitica. E nella Bibbia viene accenna-
to in modo significativo a un fatto, che pur troppo vien poco capito, e cioè, alla provenienza, per co-
sì dire, di ciò che Melchisedek è in condizione di dare ad Abraham. Che cosa Melchisedek può dare 
ad Abraham? Può dargli il segreto dell’esistenza solare, che Abraham naturalmente può comprende-
re soltanto a suo modo – quel segreto appunto che risiede dietro alla rivelazione di Zarathustra, e al 
quale Zarathustra per primo ha accennato profeticamente. 

Se ci rappresentiamo il fatto, che Zarathustra ha segnalato ai suoi discepoli prediletti ciò che vive 
spiritualmente come Ahura Mazdao dietro il corpo di luce solare, quando ha detto: «Guardate, là 
dentro vi è qualcosa che ancora non è unito con la Terra, ma che una volta si riverserà 
nell’evoluzione terrestre e discenderà sulla Terra...»; se riconosciamo che Zarathustra poteva prean-
nunciare soltanto profeticamente lo Spirito solare, il Cristo, del quale diceva: «Egli verrà in un cor-
po umano!»; se teniamo conto di questo, dovremo dire, che all’uomo che doveva preparare e più 
tardi produrre l’incarnazione del Cristo sulla Terra, dovevano palesarsi delle profondità anche mag-
giori di questo Mistero solare. E ciò potè succedere per il fatto, che il Maestro stesso di Zarathustra, 
nell’incontro di cui sopra, prese la sua influenza su Abraham – trasse, per così dire, la sua influenza 
dalla medesima sorgente, dalla quale è provenuta poi l’influenza del Cristo. Questo pure ci è indica-
to simbolicamente nella Bibbia quando dice: «Mentre Abraham va incontro a Melchisedek, questo 
Re di Salem, questo Sacerdote del Dio Supremo, gli porta pane e succo d’uva». Un’altra volta più 
tardi verrà nuovamente distribuito pane e succo d’uva. Quando il Mistero del Cristo doveva essere 
espresso ai suoi discepoli con l’istituzione della Eucaristia, esso si verifica per mezzo del pane e del 
succo d’uva. Poichè l’identità del sacrificio viene espresso in modo così significativo, ciò indica che 
Melchisedek attinge alla medisima sorgente dalla quale attinge il Cristo. 

Per il tramite indiretto di Melchisedek, doveva dunque esplicarsi l’influenza di ciò che doveva 
discendere più tardi sulla Terra. E questa influenza doveva esercitarsi sopra il grande preparatore 
del futuro evento, sopra Abraham. E l’effetto dell’azione di questo incontro di Abraham con Mel-
chisedek fu, che Abraham potè intuire, che ciò che lo stimolava, ciò che era quanto di più elevato 
egli potesse concepire e che invocava col nome di Jahve o Jehovah, proveniva dalla medesima sor-
gente, dalla quale per le sfere più alte del sapere terreno, proveniva anche la coscienza che l’Iniziato 



38 
 

aveva del Dio Supremo, che pervade e vivifica l’universo! Questa era la coscienza che Abraham po-
teva ora evolvere più oltre. Un’altra coscienza si destò pure in Abraham: cioè, la coscienza, che ora 
effettivamente, con il sangue che scorreva attraverso le generazioni del suo popolo, doveva esser 
dato qualcosa, che in modo giusto poteva assomigliarsi soltanto a quel che poteva essere veduto nei 
Misteri, quando lo sguardo chiaroveggente si volgeva fuori sugli arcani dell’esistenza e comprende-
va il linguaggio del Cosmo. 

Già ho fatto notare che, nei Misteri, i segreti del Cosmo vengono espressi con un linguaggio stel-
lare, e che i segreti del Cosmo vengono usati per esprimere ciò che si vuol dire. Vi furono tempi, in 
cui i maestri dei Misteri rivestivano ciò che volevano esprimere con parole e immagini tratte 
dall’ordinamento delle stelle. Nel corso delle stelle, nella posizione delle stelle fra di loro, si vede-
vano, in certo modo, le immagini, per mezzo delle quali si voleva esprimere ciò che l’uomo speri-
menta spiritualmente, quando egli si eleva al divino-spirituale. 

Che cosa, nella saggezza dei Misteri, si leggeva dunque in questa scrittura stellare? Si leggevano 
i segreti della divinità che compenetra, vibrando e vivificando, il mondo. L’ordine delle stelle era 
l’espressione manifesta della Divinità. Si volgeva lo sguardo all’Universo e si diceva: là si palesa in 
Divinità! E come essa si palesi, ci viene indicato come si suole considerarle; dobbiamo anzi premet-
tere che queste tradizioni sono d’infinita profondità. 

Vediamo così effettivamente, che vi è un ordine in questa serie di generazioni descrittaci dal 
Vangelo di Matteo. Vediamo che quest’Evangelista ci indica come, effettivamente, fosse combinato 
in modo del tutto speciale il sangue di quel corpo, il quale doveva dapprima accogliere 
l’individualità di Zarathustra, perchè questa individualità di Zarathustra potesse a sua volta produrre 
la manifestazione del Cristo sulla Terra. 

Che cosa dunque si era ottenuto per mezzo delle quarantadue generazioni da Abraham fino a 
Giuseppe? Si era ottenuto che in questo, ultimo nella serie delle generazioni, si fosse effettuata una 
miscela di sangue che era conforme alle leggi del mondo stellare, dei Misteri sacri. E in questa mi-
scela di sangue, necessaria all’individualità dello Zarathustra per compiere la grande opera, regnava 
un ordinamento interiore, un’armonia, che corrispondeva a uno dei più belli, dei più importanti or-
dinamenti del sistema stellare. La miscela del sangue dunque che Zarathustra trovò era un riflesso 
dell’intiero Cosmo. Questo sangue formato così attraverso le generazioni, era composto secondo gli 
ordinamenti del Cosmo. Tutto ciò sta a base di quella importante tradizione che – mi sia permesso 
dirlo – si ritrova in forma attenuata nel Vangelo di Matteo. A base di essa vi è questo profondo mi-
stero, del divenire di un popolo, come riflesso del divenire cosmico. 

Così sentivano coloro, i quali per primi sapevano qualcosa del grande Mistero del Cristo. Già nel 
sangue che questo Gesù di Nazareth del Vangelo di Matteo aveva in sè, essi sentivano un riflesso 
del Cosmo, un riflesso di quello spirito che domina nell’intiero Cosmo. Ed esprimevano questo se-
greto dicendo: Nel sangue in cui doveva vivere l’Io, che fu poi Gesù di Nazareth, viveva lo Spirito 
dell’intiero Cosmo. Perchè dunque questo corpo fisico potesse nascere, occorreva che esso fosse 
l’impronta dello Spirito dell’intiero Cosmo, dello Spirito che domina nel mondo. Originariamente 
questa era la formula: cioè, che la forza che risiedeva a base di quella miscela di sangue che fu poi 
di Zarathustra, o Gesù di Nazareth, che questa forza, dico, era lo Spirito dell’intiero nostro Cosmo 
quello Spirito appunto, che originariamente, dopo la scissione del Sole dalla nostra Terra, compene-
trò di calore e covò ciò che si era distaccato, nell’evoluzione dei mondi. Dalle conferenze di Mona-
co già sappiamo, che se vogliamo tradurre il principio della Genesi – il «Bereschit bara elohim eth 
haschamajim weth harez» – non con parole superficiali dell’epoca attuale, che non portano più 
l’antico significato, ma cercandone invece il vero significato, dovremmo tradurre: «In ciò che era 
pervenuto dall’esistenza di Saturno, del Sole e della Luna, gli Elohim, cosmicamente attivi, cogita-
rono ciò che si manifesta verso l’esteriore, e ciò che si anima nell’interiore. E sopra ciò che si ani-
ma nell’interiore e attraverso ciò che si anima, dominavano le tenebre oscure: ma lo Spirito creatore 
degli Elohim, Ruach, si stese in esso, lo compenetrò di calore, covandolo (come la gallina l’uovo)». 
Lo Spirito che covava è assolutamente il medesimo, che poi effettuò gli ordinamenti che si potreb-
bero esprimere, in certo qual modo, per mezzo delle costellazioni degli astri. Gli antichissimi inizia-



39 
 

ti del Mistero del Cristo sentivano, perciò, che la miscela del sangue di Gesù di Nazareth era un ri-
flesso di ciò che Ruach-Elohim effettuava attraverso l’esistenza cosmica. E perciò, del sangue pre-
parato in questo modo per il grande evento, dissero che era «creato per mezzo dello Spirito 
dell’esistenza cosmica», per mezzo del medesimo Spirito, che in quella importante descrizione della 
Genesi – nel «Bereschit bara »... – viene chiamato Ruach. 

Questo significato sacro, più grande invero di qualsiasi altro significato superficiale, risiede, co-
me significato superiore, a base di ciò che vien chiamata «la concezione per opera dello Spirito San-
to dell’Universo». Questo è ciò che sta a base del contenuto delle parole: «E colei che partorì questo 
Essere, venne riempita dalla forza di questo Spirito dell’Universo!» Occorre sentire l’intiera gran-
dezza di un Mistero siffatto, per trovare che questo modo di rappresentarcelo è infinitamente supe-
riore a tutto ciò che vien dato exotericamente nella Conceptio immaculata, nella «Concezione im-
macolata». Se si vuol riconoscere la vera intenzione della Bibbia e liberarsi da una interpretazione 
superficiale della Concezione immacolata, basta considerare in essa due fatti, e cioè: per quale ra-
gione lo scrittore del Vangelo di Matteo avrebbe esposto l’intiera serie di generazioni da Abraham 
fino a Giuseppe, se poi intendeva dire che la nascita di Gesù di Nazareth niente ha a che fare con 
tutta questa successione di generazioni? Egli si sforza di descrivere come il sangue di Abraham 
venga diretto giù fino a Giuseppe, e poi dovrebbe dire che il sangue di Gesù di Nazareth niente ha a 
che fare con questo sangue? L’altro fatto si è, che «Ruach-Elohim», che nella Bibbia vien chiamato 
lo «Spirito Santo», in lingua ebraica è di sesso femminile, è femmina, ciò di cui veramente va pure 
tenuto conto. Parleremo di questo nuovamente in seguito; voglio ora soltanto destare un senso della 
grandezza dell’idea della concezione, che forma il punto di partenza di questo Mistero. 

Ciò che allora si è svolto, al punto di partenza della nostra èra, e che era risaputo soltanto da quei 
saggi veramente iniziati nei Misteri dell’esistenza cosmica, venne anzitutto espresso in lingua ara-
maica, nelle tradizioni che stanno a base del Vangelo di Matteo. E non soltanto per mezzo 
dell’occultismo, bensì anche per mezzo della semplice ricerca filologica, è possibile dimostrare, che 
questa tradizione, che forma la base del Vangelo di Matteo, già esisteva nell’anno 71. Come vera-
mente i Vangeli siano nati, lo potete leggere nel mio libro «Il Cristianesimo come fatto mistico». 
Ma procedendo veramente con esattezza si può dimostrare, anche filologicamente, che quanto viene 
detto di una pretesa concezione posteriore del Vangelo di Matteo non è esatto; perchè possiamo di-
mostrare, che già nell’anno 71 – dunque relativamente poco tempo dopo l’evento di Palestina – già 
esisteva uno scritto originario aramaico del Vangelo di Matteo. Ma siccome qui non devo sostenere 
dei fatti filologici, ma soltanto spirituale-scientifici, addurrò in proposito un fatto della letteratura 
talmudica, completamente garantito dagli scienziati giudei. Nella letteratura talmudica troviamo in-
dicato, che Rabbi Gamaliel II era coinvolto con sua sorella in una questione di eredità dovuta al fat-
to, che nell’anno 70 il loro padre era rimasto ucciso in un combattimento con i Romani. E ci vien 
raccontato, che Rabbi Gamaliel II comparve allora davanti a un giudice, il quale, a seconda di ciò 
che la letteratura talmudica afferma, era a metà cristiano, un cosidetto giudeo-cristiano. Ve ne erano 
alcuni nei tribunali imposti dai Romani ai Giudei. Si verificò allora qualcosa di strano. Rabbi Ga-
maliel II lotta con sua sorella per l’eredità, per il patrimonio di suo padre. E davanti al giudice, il 
quale già sapeva qualcosa del cristianesimo, fa valere, che secondo la legge che usa presso i Giudei 
può ereditare soltanto il figlio, e non le figlie, e che perciò a lui solo spetta l’eredità. Il giudice gli fa 
presente, che la Thorà non è più in uso nelle sfere entro le quali si esercita la sua giurisdizione, e 
poichè a lui è stato ricorso perchè renda giustizia e pronunzi sentenza, egli vuol giudicare, non sol-
tanto secondo la legge dei Giudei, ma secondo la legge, che ha rimpiazzato la Thorà. Tutto ciò era 
successo, come già è stato detto, nell’anno 71, poichè il padre di Gamaliel era stato ucciso nell’anno 
70, durante la persecuzione degli Ebrei. Rabbi Gamaliel II non trovò altra via d’uscita, che di cor-
rompere il giudice. Il giudice corrotto pronunziò l’indomani una sentenza, tratta dallo scritto origi-
nario aramaico del Vangelo di Matteo. E che disse il giudice? «Che il Cristo non è venuto per spez-
zare la legge di Mosè, ma per compierla». Egli credeva così di poter sollevare la sua coscienza dalla 
violenza che faceva alla legge, col dire: che aggiudicando l’eredità a Gamaliel, egli giudicava nel 
senso del Cristo. 



40 
 

Da ciò sappiamo, che nell’anno 71 esisteva un documento cristiano, dal quale vennero tratte del-
le parole, contenute oggi nel Vangelo di Matteo. Abbiamo dunque questo segno esteriore – quel 
passo vien riprodotto in lingua aramaica – che questo documento, questo originario testo aramaico 
del Vangelo di Matteo già esisteva, per lo meno in parte, a quell’epoca. Più tardi parleremo di quel-
lo, che la ricerca occulta ha da dire in proposito. Questo soltanto ho voluto esporre, per dimostrare: 
che quando ci si appella alla scienza esteriore, non è permesso, ciò che spesso si usa fare, di racco-
gliere, cioè, soltanto ciò che quei signori sono capaci di leggere – mentre, per esempio, vien trascu-
rata la letteratura talmudica, che è straordinariamente importante per ciò che anche exotericamente 
ci è dato conoscere di queste cose. – Vediamo così, che anche esteriormente poggiamo sopra buona 
base, se facciamo risalire il Vangelo di Matteo a un’epoca relativamente remota. Questo già ci offre 
anche esteriormente una certa qual dimostrazione che gli uomini, che parteciparono alla compila-
zione del Vangelo di Matteo, non erano, come epoca, molto lontani dagli avvenimenti verificatisi in 
Palestina; questo fatto già exotericamente ci è di garanzia, che non si poteva allora semplicemente 
mentire in faccia alla gente e dire, che al principio della nostra èra il Cristo Gesù, del quale parlia-
mo, non è vissuto. Perchè era appena mezzo secolo più tardi; di guisa che ancora si parlava a testi-
moni oculari, ai quali non si potevano dire cose non successe. Questi particolari sono exotericamen-
te importanti, e sono stati qui esposti solo per giustificare l’aspetto esoterico della quistione. 

Abbiamo visto, dunque, che dai misteri del Cosmo sono state tratte delle disposizioni 
nell’evoluzione dell’umanità, perchè dal sangue, in certo qual modo filtrato, del popolo ebraico, che 
aveva accolto in sè l’ordinamento stesso dell’Universo, venisse formato un corpo, nel quale nuova-
mente incarnare il grande iniziato Zarathustra. Perchè il Vangelo di Matteo parla dell’individualità 
di Zarathustra: e di nessun’altra individualità parla questo Vangelo, se non di quella di Zarathustra. 
Orbene, non dobbiamo credere, che tutto ciò che esponiamo ora dei segreti più profondi 
dell’evoluzione dei mondi, si sia svolto apertamente davanti agli occhi di tutti. Anche per i contem-
poranei tutto ciò era avvolto nel più grande mistero, ed era comprensibile soltanto a pochissimi ini-
ziati; riesce facile perciò capire, perchè un silenzio tanto profondo regni su tutto ciò che è successo 
a quell’epoca nei riguardi di quel supremo evento dell’evoluzione dell’umanità. E quando oggi gli 
storici fanno appello ai loro documenti e dicono, che questi documenti tacciono su questo avveni-
mento, ciò non deve meravigliarci, me deve sembrarci del tutto naturale. 

Abbiamo caratterizzato come questo grande evento della evoluzione della nostra umanità venisse 
preparato dalla parte di Zarathustra; dobbiamo ora esaminare anche altre correnti preparatorie del 
medesimo. Molto, anzi moltissimo, è successo nell’evoluzione dell’umanità immediatamente prima, 
e anche immediatamente dopo gli eventi svoltisi attorno al Cristo. Questo evento, in ultima analisi, 
era stato preparato già da molto prima. Come venne preparato per via esteriore, con la missione af-
fidata da Zarathustra a Mosè ed Ermete, e con l’apprestamento da parte di Melchisedek, del mistero 
solare stesso, dell’involucro esteriore di Gesù di Nazareth, così del pari fu preparato anche 
dell’altro, quasi una «corrente secondaria» di questa grande corrente, la quale – sebbene non fosse 
che secondaria – aveva nondimeno a che fare con la grande corrente principale proveniente da Zara-
thustra. Questa corrente secondaria si prepara lentamente in quei santuari, che ci vengono indicati 
anche nella storia esteriore, quando essa richiama la nostra attenzione sopra delle speciali sette che 
aspiravano a una determinata evoluzione dell’anima, e che Filone chiama «Terapeuti». I terapeuti 
appartenevano a una setta segreta, essi cercavano di purificare le loro anime per via interiore, per 
espellere ciò che dai rapporti esteriori e dalle cognizioni esteriori viene contaminato, ed elevarsi in 
tal guisa a sfere spirituali purissime. Un ramo di questa setta dei Terapeuti, in cui quella corrente 
secondaria venne più oltre preparata, era quella degli «Essei, o Esseni», che vivevano in Asia. Tutti 
questi uomini (potrete trovare di essi una breve descrizione nel mio libro «Il Cristianesimo come 
fatto mistico») riuniti in queste sette, avevano in comune una determinata Guida spirituale. Tanto 
presso i Terapeuti, quanto presso gli «Esseni», vi era una determinata Guida spirituale. E se voglia-
mo imparare a conoscere esotericamente questa Guida spirituale, dobbiamo ricordarci di ciò, di cui 
abbiamo parlato l’anno scorso nelle conferenze sul Vangelo di Luca. Abbiamo parlato allora del 
mistero di Gotamo Buddha, quale viene trattato anche exotericamente negli scritti orientali, e ab-



41 
 

biamo detto che colui, il quale nel corso dell’evoluzione vuol diventare un Buddha, deve prima di-
ventare un Bodhisattwa. Abbiamo spiegato che colui il quale è conosciuto dalla storia come il 
«Buddha», era pure dapprima un Bodhisattwa poi divenne Buddha. Fino al 29mo anno della sua esi-
stenza fisica, come figlio del Re Suddhodana, egli era ancora un Bodhisattwa e soltanto al 29mo an-
no, per mezzo dell’evoluzione interiore della sua anima, da Bodhisattwa diventò Buddha. Di Bodhi-
sattwa ve n’è una intiera serie nell’evoluzione dell’umanità; e quel Bodhisattwa che è diventato un 
Buddha, sei secoli prima della nostra èra, è uno dei tanti Bodhisattwa che guidano l’evoluzione 
dell’umanità. Un’individualità siffatta, che dalla dignità di Bodhisattwa sale a quella di Buddha, non 
s’incorpora più tardi nuovamente in un corpo fisico sulla Terra. Abbiamo poi visto come il Buddha 
si sia manifestato alla nascita del Gesù del Vangelo di Luca, unendosi con il suo corpo eterico con 
questo Gesù, che abbiamo chiamato il Gesù della linea «nathanica». E abbiamo visto che questo era 
un Gesù diverso da quello, del quale si parla anzitutto nel Vangelo di Matteo. 

In questo divenire Buddha del figlio del Re Suddhodana dobbiamo vedere la fine di una vecchia 
evoluzione. Effettivamente questa evoluzione, che arriva al suo termine con il divenire Buddha di  
quel Bodhisattwa, appartiene a quella medesima corrente, a cui appartengono anche i Santi Riscis 
degli Indiani; ma col divenire Buddha di quel Bodhisattwa, essa arrivò a un certo termine. Quando 
un Bodisattwa diventa Buddha subentra al suo posto un successore. Questo ci racconta anche 
l’antica leggenda indiana, dicendo, che il Bodhisattwa, che era disceso per salire come figlio del Re 
Suddhodana alla dignità di Buddha, prima della sua ultima discesa, trasmise la corona di Bodhi-
sattwa al suo successore nei regni spirituali. Vi era dunque in quel tempo un successore di quel Bo-
dhisattwa, che allora divenne Buddha. E questo nuovo Bodhisattwa, il quale ormai agì più oltre co-
me Bodhisattwa, aveva una speciale missione nell’evoluzione dell’umanità. Gli era stata special-
mente assegnata la missione di guidare spiritualmente quel movimento, che si manifestava presso i 
Terapeuti, fra gli Esseni; di guisa che in quel Bodhisattwa, che divenne il successore del Buddha, 
riconosciamo la Guida spirituale delle comunità terapeute ed essene. In queste esercitò la sua in-
fluenza. Questo Bodhisattwa, a guidare gli Esseni, inviò, per così dire, durante il regno del Re Ales-
sandro Janneo – circa 125-77 anni prima della nostra èra – una speciale individualità nella comunità 
essena. Questa speciale individualità guidò le comunità essene all’incirca un secolo prima della 
comparsa del Cristo Gesù sulla Terra. Questa personalità è ben nota all’occultismo, e anche alla let-
teratura esteriore talmudica. 

Vi fu dunque, un secolo prima della nostra èra, un secolo prima della comparsa del Cristo sulla 
Terra, un’individualità, che niente ha a che fare con il Gesù del Vangelo di Luca – e, niente ha a che 
fare con il Gesù del Vangelo di Matteo una personalità, che era la Guida e il maestro delle comunità 
essene. Questa personalità è ben conosciuta dall’occultismo, come un precursore del cristianesimo 
presso gli Esseni; è conosciuta anche nella letteratura talmudica sotto il nome di Gesù, figlio di 
Pandira, Jesciua ben Pandira. Questo Gesù, figlio di Pandira, sul conto del quale degli scritti giudai-
ci malevoli hanno raccontato tante favole, che nei tempi recenti sono state rievocate, questa perso-
nalità, dico, che era nobile e grande, non si deve scambiare, come usano fare alcuni talmudisti, con 
il Gesù di Nazareth, del quale parliamo. Conosciamo anche questo precursore esseno del Cristiane-
simo, come Gesù, figlio del Pandira. E sappiamo che questo Jesciua ben Pandira, da coloro che a 
quei tempi consideravano la dottrina essena come una bestemmia, venne accusato di bestemmia e di 
eresia, e perciò, prima lapidato e – dopo essere stato lapidato – impiccato a un albero, per aggiunge-
re la vergogna alla pena. Questo è un fatto occulto, ma rivelato anche nella letteratura talmudica. 

In questo Jesciua ben Pandira dobbiamo vedere una personalità che sta sotto la protezione del 
Bodhisattwa, successore di quel Bodhisattwa, che come figlio del Re Suddhodana è poi divenuto 
Buddha. Questi fatti sono chiari. Dobbiamo considerare come una specie di preparazione, come una 
corrente secondaria della corrente principale cristiana, quella corrente che dipende dal successore 
del Buddha, dall’attuale Bodhisattwa (che diventerà più tardi il Maitreya Buddha), il quale aveva 
inviato i suoi messi fra le comunità degli Esseni, ed esplicò la sua azione nel missionario, che effet-
tuò nelle comunità degli Esseni ciò che verremo a conoscere nelle prossime conferenze. 



42 
 

Dobbiamo dunque cercare il nome di «Gesù» nell’Individualità, di cui c’informano il Vangelo di 
Matteo e quello di Luca; dobbiamo cercare, però il nome di Gesù anche un secolo prima del princi-
pio dell’èra nostra, nelle comunità essene, presso quella nobile personalità, sul conto della quale, 
tutto ciò che la malevola letteratura talmudica volgare ha trovato, è calunnia – personalità, che è sta-
ta accusata di bestemmie ed eresia, e prima lapidata – e dopo impiccata a un albero. 

 



43 
 

Conferenza V 
 
Dobbiamo tener ben presente il fatto, che quel Gesù, figlio di Pandira, Jesciua ben Pandira, nien-

te ha a che fare, in quanto a parentela o altro, con quella personalità o individualità, della quale par-
liamo come del Gesù del Vangelo di Matteo o di quello di Luca, o di qualsiasi altro Vangelo; che 
questo Jesciua ben Pandira, il quale, un secolo prima dell’èra nostra – dunque prima che si verifi-
casse l’avvento del Cristo – è stato lapidato e poi impiccato a un albero, non deve essere scambiato 
con quello di cui parliamo, quando parliamo dei Vangeli. Vi prego di notare, che per indicare una 
personalità come quella di Jesciua ben Pandira, per poter dire che egli è esistito, non occorre alcuna 
conoscenza occulta, nessuna facoltà chiaroveggente; tutto ciò si può leggere, volendo, nei documen-
ti ebraici, in quelli talmudici. In diverse epoche questo Jesciua ben Pandira è stato confuso con il 
vero Gesù, e questa confusione si e per la prima volta verificata nel secondo secolo dopo il principio 
dell’èra nostra. Quando dunque affermiamo specificatamente che a questo riguardo questo Gesù, fi-
glio di Pandira, non ha nulla a che fare con il Gesù dei Vangeli, dobbiamo tuttavia ammettere che 
fra queste due personalità vi è un nesso storico – il quale oggidì si può verificare soltanto per mezzo 
della ricerca spirituale-scientifica. Potremo comprendere la profondità di questo rapporto, se tor-
niamo brevemente a esaminare l’evoluzione dell’umanità e delle sue Guide. 

Se guardiamo in alto a quelle entità, a quelle individualità, le quali sono le Guide dell’evoluzione 
dell’umanità, arriviamo, in ultimo, a una serie di altissime individualità chiamate di solito – perchè 
in certo modo la teoria di queste individualità è stata specialmente stabilita in Oriente – i Bodhi-
sattwa. Vi è gran numero di siffatti Bodhisattwa. Il loro compito è di essere grandi Maestri 
dell’umanità, e da un’epoca all’altra, attraverso le scuole dei Misteri, essi devono far affluire 
nell’umanità, dai mondi spirituali, ciò che a seconda della maturità umana conviene che scorra in 
ciascuna epoca. E si può dire: questi Bodhisattwa si alternano nelle epoche che si susseguono; un 
Bodhisattwa agisce sempre come successore dell’altro. Ai nostri tempi interessano sopratutto i due 
Bodhisattwa, da noi già spesso citati, quando si è parlato dell’evoluzione della nostra umanità; quel 
Bodhisattwa, figlio del re Suddhodana, che divenne Buddha; e quello che divenne il suo successore 
nella dignità di Bodhisattwa, il quale – poichè la carica di Bodhisattwa dura così a lungo – è oggidì 
ancora Bodhisattwa, e, in conformità della saggezza orientale e della ricerca chiaroveggente, si può 
anche dire che lo sarà ancora per i prossimi 2.500 anni. Allora questo Bodhisattwa farà la medesima 
ascesa già fatta dal suo predecessore, quando venne elevato alla dignità di Buddha. Allora il Bodhi-
sattwa attualmente in carica verrà elevato alla dignità di Maitreya Buddha. 

Alla direzione dell’evoluzione dell’umanità, della quale parliamo come di una direzione effettua-
ta per mezzo di Guide, abbiamo i Bodhisattwa, che si alternano e si succedono. E dobbiamo consi-
derare la serie di questi Bodhisattwa, come la serie dei grandi Maestri dell’evoluzione dell’umanità, 
e non dobbiamo confonderli con ciò che è la sorgente di questo insegnamento, ciò da cui i Bodhi-
sattwa accolgono alla loro volta quello che nei loro successivi insegnamenti essi devono dare 
all’evoluzione dell’umanità. Dobbiamo, in certo modo, rappresentarci un collegio di Bodhisattwa, e 
in mezzo a questo consesso dobbiamo immaginarci la sorgente viva degli insegnamenti dei Bodhi-
sattwa. E questa sorgente viva altro non è che quegli, che nel nostro linguaggio abituale indichiamo 
con il termine «Cristo»; di guisa che dal Cristo tutti i Bodhisattwa ricevono ciò che nel corso 
dell’evoluzione delle epoche essi devono dare agli uomini. 

Orbene, un Bodhisattwa, finchè rimane Bodhisattwa, deve dedicarsi prima di tutto 
all’insegnamento: perchè abbiamo visto che quando il Bodhisattwa sale alla dignità di Buddha, egli 
non discende più ad incarnarsi in un corpo fisico. D’Altra parte si può dire, in conformità di tutta la 
filosofia orientale, che il Gotamo Buddha, il quale come figlio del re Suddhodana percorse allora la 
sua ultima incarnazione in un corpo fisico, da quell’epoca in poi sperimenta soltanto delle incarna-
zioni, che discendono fino al corpo eterico. E nelle conferenze sul Vangelo di Luca abbiamo rileva-
to quale fosse il futuro compito di questo Bodhisattwa diventato Buddha. Abbiamo visto: che quan-
do è nato il Gesù del Vangelo di Luca, il cosidetto Gesù nathanico, (il quale non è il Gesù del Van-



44 
 

gelo di Matteo), l’entità del Buddha, che trovavasi allora incarnata fino al corpo eterico, penetrò, in 
certo modo, nel corpo astrale di questo Gesù nathanico, descrittoci dal Vangelo di Luca. Si può dire 
perciò: dalla sua incarnazione come Gotamo Buddha in poi, questo essere non aveva più il compito 
d’insegnare, sibbene, da allora in poi, questo Buddha doveva esercitare un’attività vivente. Egli era 
divenuto una forza reale, che dal mondo spirituale agisce nel nostro mondo fisico. È cosa assoluta-
mente differente agire per mezzo dell’insegnamento – o agire per mezzo di forza vivente, di forza di 
crescenza. Fino al momento in cui un Bodhisattwa diventa Buddha, egli è Maestro: da quel momen-
to in poi, egli è una forza vivente, che ha influenza organizzatrice e vivificatrice in ogni qualsiasi ri-
guardo. Così il Buddha s’intromise nell’organismo del Gesù nathanico, come Luca descrive, e si 
comportò conformemente alla sua nuova dignità. 

Dal sesto secolo prima di Cristo fino ai nostri tempi, al posto di quel Bodhisattwa, il quale allora 
divenne Buddha, è subentrato come suo successore, nella serie dei Grandi Maestri, colui che diven-
terà più tardi Maitreya Buddha. L’insegnamento, perciò, che occorreva all’umanità dall’epoca in cui 
operava Gotamo Buddha, figlio del re Suddhodana, in poi, va cercato là dove quel Bodhisattwa, che 
è il suo successore, esplica la sua ispirazione, dove, in certo modo, fa scorrere nei suoi discepoli, nei 
suoi allievi, ciò che essi devono comunicare al mondo. Ieri ho fatto notare, quale strumento spe-
cialmente adatto per questo Bodhisattwa fosse tutto ciò che si trovava riunito nelle comunità tera-
peute ed essene, e ho detto che Gesù, figlio di Pandira, apparteneva alle più importanti, più elevate e 
più pure personalità delle comunità essene. Dobbiamo dunque vedere, per così dire, risplendere 
nell’umanità terrestre attraverso gli Esseni il contenuto dell’insegnamento di quel Bodhisattwa. 

Le vere comunità essene, in quanto al contenuto più profondo dell’insegnamento – e di questo 
potete convincervi anche per mezzo della storia esteriore – scomparirono relativamente presto, dopo 
che l’avvento del Cristo si era verificato sulla Terra. Non sembrerà perciò tanto inverosimile, se io 
dico che, in fondo, le comunità terapeute ed essene erano essenzialmente stabilite per far discendere 
dalle regioni spirituali, dalle sfere dei Bodhisattwa, ciò che occorreva per la comprensione del gran-
de e importante evento della comparsa del Cristo. Gl’Insegnamenti più importanti pervenuti agli 
uomini per comprendere l’avvento del Cristo provenivano dalle comunità terapeute ed essene. Di 
guisa che Gesù, figlio di Pandira, era in certo modo destinato a lanciarsi ispirare da quel Bodhisatt-
wa, il quale diventerà il Maitreya Buddha, e che operava nelle comunità essene, tutti quegli inse-
gnamenti atti a rendere comprensibile il mistero della Palestina, il mistero del Cristo. Notizie più 
precise sul conto dei Terapeuti e degli Esseni si possono attingere certamente soltanto per la via del-
la ricerca spirituale scientifica. La storia esteriore ne sa ben poco. E «senza timore» – poichè ci tro-
viamo in un circolo antroposofico che sa come accogliere queste cose – vogliamo trarre dai misteri 
dei Terapeuti e degli Esseni ciò che è necessario, per arrivare a una comprensione più profonda del 
Vangelo di Matteo e anche degli altri Vangeli. E vogliamo descrivere questi segreti dal punto di vi-
sta, con cui lo studioso della scienza dello Spirito deve considerare i Terapeuti e gli Esseni. 

La caratteristica essenziale di quelle comunità, che fiorirono dunque un secolo prima dell’evento 
del Cristo, per preparare col loro insegnamento il mondo a quell’avvenimento, era il modo con cui 
veniva impartita l’iniziazione ai membri dei Terapeuti e degli Esseni. Essi attraversavano 
un’iniziazione specialmente destinata a destare la comprensione – una comprensione per mezzo del-
la visione chiaroveggente – dell’importanza dell’Ebraismo, dell’Abrahamismo, per l’evento-Cristo. 
Questo era appunto un mistero delle comunità terapeute ed essene. I loro seguaci venivano apposi-
tamente iniziati a vedere chiaroveggentemente con esattezza proprio quel rapporto. Un Esseno do-
veva dunque imparare anzitutto a vedere l’intiero significato di ciò che per mezzo di Abraham si era 
verificato nel popolo ebraico, per poterne apprezzare il valore. Che in Abraham effettivamente si 
dovesse vedere una specie di capostipite del popolo ebraico, e che in lui era stata posta quella dispo-
sizione della quale vi ho parlato nelle ultime lezioni, la quale doveva in certo modo poi filtrare at-
traverso molte generazioni, scorrendovi giù per il sangue; tutto questo un Esseno doveva arrivare a 
vedere con la propria visione. 

Per comprendere come qualcosa d’importante possa verificarsi per l’intiera evoluzione 
dell’umanità attraverso una personalità come Abraham; dovete tenere in mente una massima, una 



45 
 

verità importante: e cioè, che sempre, quando una personalità è destinata a strumento speciale per 
l’evoluzione dell’umanità, occorre che un’Entità divina spirituale abbia presa immediata su di essa. 

Coloro che hanno preso parte alle rappresentazioni del Mistero «Rosacruciano» a Monaco, o che 
lo hanno letto, sanno che una delle complicazioni drammatiche più importanti poggia sul fatto, che 
il Jerofante fa notare a Maria, come essa possa compiere la propria missione soltanto per Virtù 
dell’intervento, effettivamente verificatosi, dell’influenza di un’entità superiore; e in essa viene al-
lora veramente a prodursi ciò che si può chiamare «una separazione degli arti superiori da quelli in-
feriori», di guisa che gl’inferiori possono allora venire occupati da uno spirito subordinato inferiore. 
Tutto ciò che si può trovare nel Mistero Rosacruciano, purchè lo lasciate agire sulla vostra anima – 
e non lo accogliate leggermente – può farvi scorgere dei grandi segreti dell’evoluzione 
dell’umanità. 

Orbene, poichè Abraham era destinato a esplicare una parte così importante nell’evoluzione 
dell’umanità, occorreva appunto che nell’intimo della sua organizzazione penetrasse ciò che 
l’umanità dapprima, nelle epoche atlantee, aveva percepito come quello Spirito, che vibrando e vi-
vificando interpenetra il mondo esteriore. Questo avvenne per la prima volta con Abraham – e così 
per la prima volta fu possibile che si verificasse una trasformazione della visione spirituale. Ma in-
dubbiamente, perchè ciò potesse succedere, occorreva l’influenza di un’entità divino-spirituale. 
Un’entità divino-spirituale ha posto, in certo qual modo, nell’organizzazione di Abraham il germe 
per tutte le organizzazioni che da lui dovevano discendere nella serie delle generazioni. Un Esseno 
di quell’epoca diceva dunque a sè stesso: ciò che veramente poteva formare il popolo ebraico, e per 
mezzo di cui questo poteva diventare il veicolo della missione del Cristo, venne dapprima fatto in 
germe da quell’Essere misterioso, che si può trovare soltanto se si risale per la serie delle genera-
zioni fino ad Abraham, quando, in certo qual modo, esso s’insinuò nell’organizzazione interiore di 
Abraham, per agire poi attraverso il sangue, come una specie di Spirito del popolo nella popolazio-
ne ebraica. Se dunque si vuol comprendere questo, per così dire, ultimo segreto dell’evoluzione 
dell’umanità, bisogna risalire a questo Spirito, il quale ha piantato quel germe, e cercarlo là, dove 
ancora non era penetrato nell’organizzazione di Abraham. L’Esseno diceva perciò: se l’uomo vuol 
risalire a questo Spirito, che effettivamente ispira e inaugura il popolo ebraico, e lo vuol conoscere 
nella sua purezza, egli deve attraversare, come Esseno o Terapeuta, una determinata evoluzione, per 
mezzo della quale si purifica di tutto ciò che dal mondo fisico si è; avvicinato all’anima umana 
dall’evento di Abraham in poi. Perchè l’Esseno diceva a sè stesso: l’essere spirituale che l’uomo 
porta in sè e tutte le entità spirituali, le quali collaborano al divenire dell’umanità, si possono vedere 
nella loro purezza soltanto nel mondo spirituale; così come vivono in noi, esse sono contaminate 
dalle forze del mondo fisico-sensibile. 

Orbene, secondo il punto di vista degli Esseni (e questo naturalmente è assolutamente esatto in 
un determinato campo della conoscenza), qualsiasi uomo allora vivente aveva in sè tutta la corru-
zione, che nelle epoche precedenti era penetrata nell’anima umana, e che offuscava in questa la li-
bera visione dell’Essere spirituale che aveva posto in Abraham il germe più sopra descritto. Ogni 
anima essena doveva perciò purificarsi da quello che era penetrato nel suddetto germe, e da quanto, 
per così dire, offuscava in lui la visione dell’Essere, che dimorava nel sangue di queste generazioni; 
soltanto dopo questa purificazione quell’Essere poteva essere veduto giustamente. Ogni genere di 
purificazione animica, tutti gli esercizi degli Esseni, erano diretti a liberare l’anima dalle influenze e 
dalle caratteristiche ereditate attraverso le generazioni, che potevano intorbidire nell’uomo la visio-
ne dell’Essere spirituale che ispirava Abraham; perchè l’uomo non ha soltanto l’intimo suo essere 
spirituale animico, ma lo ha in sè offuscato e contaminato dalle caratteristiche ereditate. 

Orbene, vi è una legge spirituale-scientifica, che gli Esseni potevano specialmente seguire per 
mezzo delle loro indagini e della loro visione chiaroveggente; e cioè, che l’influenza 
dell’ereditarietà termina veramente soltanto, quando si risale indietro di 42 gradini nella serie degli 
antenati: soltanto dopo aver risalito questi 42 gradini, tutto si trova espulso dalla nostra anima. Vale 
a dire: si eredita qualcosa dal padre e dalla madre, dal nonno e dalla nonna, e così di seguito: e 
quanto più si risale indietro nella serie degli antenati, tanto meno, nel proprio essere interiore, si 



46 
 

trova della corruzione accumulatasi per via di eredità – e non se ne trova più affatto, se si risale in-
dietro di 42 generazioni; a quel punto si perde l’influenza dell’eredità. Perciò le purificazioni degli 
Esseni erano dirette ad espellere dall’interiorità, per mezzo di esercizi interiori e di un’accurata di-
sciplina, tutte le corruzioni penetrate nell’anima attraverso 42 generazioni. Ogni Esseno doveva 
perciò percorrere degli esercizi interiori severi, una via mistica severa; questa lo conduceva attra-
verso 42 gradini alla purificazione della sua anima. Si trattava effettivamente di 42 gradini ben mar-
cati, che egli doveva percorrere in sè; dopo di questi si sapeva libero da tutte le influenze del mondo 
dei sensi, da tutta la corruzione penetrata per via di eredità nel suo essere interiore. L’Esseno così 
saliva per 42 gradini tanto in alto, da sentire l’affinità dell’essenza sua più intima, del nocciolo cen-
trale del suo essere con la spiritualità divina. Egli diceva perciò a sè stesso: percorrendo questi 42 
gradini salgo fino al Dio che mi sta a cuore. 

L’Esseno aveva un giusto concetto di come si sale a un essere divino non ancora immerso nella 
materia; conosceva la via dell’ascesa. Egli la conosceva per esperienza propria. Di tutti coloro che 
vivevano allora sulla Terra, i Terapeuti e gli Esseni soltanto sapevano valutare giustamente un even-
to, come quello di Abraham; lo sapevano valutare nei riguardi dell’eredità attraverso le generazioni. 
Sapevano, che se si vuol risalire a un essere entrato nella linea ereditaria, se si vuol arrivare al punto 
in cui ancora egli non si è immerso nella materia, occorre risalire per 42 gradini, corrispondenti alle 
42 generazioni; allora lo si trova. Ma gli Esseni sapevano anche di più. Essi sapevano: così come 
l’uomo deve salire per 42 gradini, corrispondenti alle 42 generazioni, per arrivare a questa Entità 
divina, così pure questo Essere divino, se vuol penetrare giù, dentro al sangue umano, deve discen-
dere per 42 gradini – deve dunque percorrere la via inversa. Se l’uomo ha bisogno di 42 gradini per 
salire a quel Dio, questo Dio, a sua volta, ha bisogno di 42 gradini per discendere, per diventare 
uomo fra gli uomini. 

Così insegnavano gli Esseni. E questo appunto veniva sopratutto insegnato fra gli Esseni da 
Jesciua ben Pandira sotto l’influenza del Bodhisattwa che lo ispirava. Era perciò insegnamento es-
seno, che quell’Entità, che aveva ispirato Abraham, perchè accogliesse nel proprio organismo quel 
germe divino, aveva bisogno di 42 generazioni per discendere appieno nell’umanità. Sapendo que-
sto, conosciamo ormai la sorgente, dalla quale è fluito allo scrittore del Vangelo di Matteo la cono-
scenza, che lo ha spinto appunto a rintracciare queste 42 generazioni. E fu Gesù, figlio del Pandira, 
il quale richiamò anzitutto l’attenzione degli Esseni sopra un determinato fatto. Egli viveva un seco-
lo prima che fosse possibile che le 42 generazioni si compissero: perchè ciò non era possibile che 
un secolo più tardi. Egli fece osservare agli Esseni, che essi potevano percorrere la via dei 42 gradi-
ni soltanto fino a un determinato grado che si riconnettesse con la storia, ma che da quel punto in là 
potevano percorrerla soltanto per aiuto della grazia superiore; verrebbe però l’epoca, in cui ciò di-
venterebbe un evento naturale; un’epoca in cui nascerebbe un uomo, che avrebbe in sè la possibilità 
di salire col proprio sangue a tale elevatezza, che potrebbe discendere in lui la forza divina occor-
rente per portare a manifestazione l’intiero spirito del popolo ebraico – lo spirito Jahve – nel sangue 
del popolo ebraico. Jesciua ben Pandira insegnava perciò, che se Zarathustra, il portatore di Ahura 
Mazdao, doveva incarnarsi in un corpo umano, ciò sarebbe possibile soltanto, se questo corpo uma-
no venisse preparato in modo, che l’essere divino-spirituale che doveva riempirlo fosse disceso in 
lui attraverso 42 generazioni. 

Con ciò abbiamo indicato, che le comunità essene erano la sorgente di quella dottrina delle gene-
razioni, con cui s’inizia il Vangelo di Matteo. Se vogliamo capire completamente questi fatti, dob-
biamo però accennare a qualcosa di ancora maggiore profondità. 

Tutto ciò che si riconnette con lo sviluppo umano, con l’evoluzione umana, ci si presenta, per 
così dire, sotto due aspetti – per la semplice ragione che l’uomo è un essere scisso in due parti: 
quando l’uomo si presenta a noi con la coscienza diurna, i quattro arti del sud essere sono collegati 
fra di loro, e non possiamo subito distinguere come egli sia un essere scisso in due parti. Ma di not-
te, quando abbiamo pure dinanzi a noi l’intiera entità umana, essa si presenta a noi chiaramente 
scissa in due parti: in ciò che rimane indietro nel mondo fisico, corpo fisico e corpo eterico – e in 
ciò che si spinge fuori dal corpo fisico e da quello eterico, come corpo astrale e come Io. L’uomo, in 



47 
 

certo modo, è costituito dal collegamento di queste due parti. Finchè parliamo di ciò per cui l’uomo 
appartiene al mondo fisico, possiamo effettivamente parlare soltanto del corpo fisico e di quello ete-
rico. Tutto ciò che concerne funzioni e faccende umane nel mondo fisico riguarda soltanto il corpo 
fisico e quello eterico, sebbene durante la veglia del giorno gli altri arti vi prendano pure parte. Du-
rante la veglia del giorno l’uomo, dall’Io e dal corpo astrale, agisce negli altri due arti; durante il 
sonno, invece, egli li abbandona a sè stessi. In verità, però, dal momento in cui l’uomo si addormen-
ta, cominciano ad agire le forze e le entità dello spazio cosmico, dal Cosmo, per penetrare in ciò che 
l’uomo ha abbandonato, di guisa che si tratta effettivamente di una continuata influenza del Cosmo 
sul corpo fisico e su quello eterico dell’uomo. Ma ciò che di noi rimane a giacere sul letto e che è 
l’aspetto esteriore del nostro essere, cioè, il corpo fisico e quello eterico, sta veramente racchiuso 
nelle 42 generazioni. Per quelle passa per via di eredità. Se cominciamo dunque dalla prima genera-
zione e prendiamo in quella tutto ciò che appartiene all’essere fisico, e procediamo poi attraverso 42 
generazioni, non troviamo più, alla fine delle 42 generazioni, niente di ciò che rappresentava le ten-
denze più essenziali nella prima generazione. Dunque in sei volte sette generazioni sta racchiuso ciò 
che effettivamente vive e opera nel corpo fisico e in quello eterico di un uomo che giace dinanzi a 
noi. Tutto ciò, che in fatto di caratteristiche ereditate si trova in questi due corpi, va cercato negli 
antenati – ma soltanto nel corso di 42 generazioni. Se si risale più in alto, non se ne ritrova più nien-
te. Tutto ciò che appartiene a generazioni precedenti è sparito. Se guardiamo dunque la parte este-
riore dell’essere umano troviamo che la forza che la compenetra è collegata a 42 generazioni. 
L’evoluzione umana nel tempo si basa dunque sopra un rapporto numerico. Esaminiamo attenta-
mente questo rapporto numerico; è importante tenerne conto. Osserviamolo come appunto occorre 
che venga esaminato, se si vuol comprendere la genealogia del Vangelo di Matteo. Tutto ciò che ri-
guarda il corpo fisico è collegato a 42 generazioni, perchè tutto ciò che è collegato con l’evoluzione 
del tempo, che si riferisce al tempo, si riconnette col numero sette. Per gli Esseni, dunque, anche 
l’evoluzione ascendente delle caratteristiche fisiche ereditarie è collegata col numero sette. Un Es-
seno diceva a sè stesso: Tu devi attraversare sei volte sette – dunque 42 gradini; arrivi allora agli al-
tri sette gradini, che sono perciò il compimento del numero sette, i sette volte sette cioè 49 gradini. 
Ciò però che risiede al di là dei 42 gradini non è più da assegnarsi alle forze ed entità, che sono atti-
ve nel corpo fisico e in quello eterico. Veramente l’intiera evoluzione del corpo fisico e di quello 
eterico è compiuta soltanto secondo la legge del settenario, dopo sette volte sette generazioni; ma 
per le ultime sette generazioni si è già raggiunta una completa trasformazione, non vi esiste più 
niente delle prime generazioni. Ciò di cui dunque dobbiamo tener conto va cercato entro il sei volte 
sette; quando però il settenario è completo, già abbiamo dinanzi a noi qualcosa di nuovo. Nel campo 
in cui si penetra dopo le 42 generazioni, non si tratta più di un’esistenza umana, ma di un’esistenza 
superumana. Possiamo distinguere dunque sei volte sette generazioni che si ottengono completa-
mente sulla Terra – ciò che è al di là, il sette volte sette, già trascende la Terra; è il frutto per il 
mondo spirituale. Dopo sei volte sette spunta il frutto, che poi si schiude per il mondo spirituale con 
il sette volte sette. Perciò coloro, da cui proviene il Vangelo di Matteo, dicevano: la corporeità fisi-
ca, di cui Zarathustra si servì, dovette essere così matura, che dopo le 42 generazioni stava già al 
principio della spiritualizzazione, della deificazione – al principio del punto dove doveva passare al-
la deificazione. Essa si trova dunque già al principio della 43.ma, generazione; non vi penetra però, 
ma si lascia ora compenetrare da un’altra entità, da quella entità che come spirito di Zarathustra 
s’incarna sulla Terra come Gesù di Nazareth. 

Per mezzo dunque del compimento del mistero numerico si verificò tutto ciò, che all’anima di 
Zarathustra poteva dare, nel Gesù di Nazareth, il corpo più adatto, il sangue più adatto. Tutto ciò 
che si riferisce al corpo fisico e al corpo eterico venne preparato con quel mezzo per l’evoluzione 
dell’umanità. Tuttavia, in un uomo – dunque anche in quello che doveva diventare il portatore 
dell’Entità-Cristo, – vi sono non soltanto il corpo fisico e quello eterico, ma anche il corpo astrale e 
l’Io. Occorreva dunque preparare, non soltanto ciò che riguardava il corpo fisico e quello eterico, 
ma doveva essere fatto anche tutto l’occorrente, per la conforme preparazione del corpo astrale e 
dell’Io. Per un evento così grandioso, questa preparazione non poteva venire effettuata dapprima in 



48 
 

una sola personalità; sibbene doveva verificarsi in due personalità: il corpo fisico e il corpo eterico 
vennero dapprima preparati nella personalità, di cui ci parla principalmente il Vangelo di Matteo: e 
il corpo astrale e l’Io vennero preparati nella personalità, di cui ci narra il Vangelo di Luca, nel Ge-
sù Nathanico. Questa, nei suoi primi anni, fu una tutt’altra personalità. Mentre il Gesù del Vangelo 
di Matteo ottenne il corpo fisico e corpo eterico che gli spettavano, il Gesù del Vangelo di Luca do-
vette ottenere il corrispondente corpo astrale e il relativo veicolo dell’Io. Come potè ciò succedere? 

Abbiamo visto che le forze delle 42 generazioni hanno dovuto essere preparate in modo specia-
lissimo, perchè gli arti necessari per il Gesù del Vangelo di Matteo si potessero formare. Dovevano 
però essere preparati anche il corpo astrale e l’Io, perchè più tardi potessero ad essi conveniente-
mente riunirsi. Del modo come essi abbiano potuto riunirsi parleremo più tardi. – Anche per il Gesù 
del Vangelo di Luca vi dovette perciò essere una preparazione adeguata. Per spiegarcelo osserviamo 
ora lo stato del sonno. 

Già ho detto che è una favola, proveniente dalle osservazioni della chiaroveggenza inferiore, 
l’affermazione, che nella nuvola, che si trova nella vicinanza del corpo fisico e di quello eterico 
dell’uomo dormiente, siano contenuti l’intiera entità astrale e l’intiero Io dell’uomo. Perchè effetti-
vamente l’uomo, quando nello stato di sonno esce dal corpo fisico e da quello eterico, è veramente 
effuso, disteso nell’intiero Cosmo, in ciò che appartiene al nostro Cosmo. Questo è appunto il segre-
to del nostro sonno, cioè, che attingiamo dal mondo stellare (perciò parliamo del corpo astrale effu-
so nel mondo delle stelle) le forze più pure dell’intiero Cosmo, e le riportiamo con noi al risveglio, 
quando dobbiamo di nuovo immergerci nel corpo fisico e in quello eterico. Allora usciamo dal son-
no rinforzati e rinvigoriti da ciò che possiamo assorbire dall’intiero Cosmo. – Quando l’uomo oggi-
dì – e così era pure all’epoca del Cristo Gesù – diventa chiaroveggente nel senso più elevato, che 
cosa deve verificarsi in lui? Nello stato normale odierno l’uomo, quando esce dal corpo fisico e da 
quello eterico con il suo corpo astrale e con l’Io, diventa incosciente. Ma la coscienza chiaroveg-
gente deve acquistare la capacità – senza far uso del corpo fisico e di quello eterico – di guardare 
soltanto con gli strumenti del corpo astrale e dell’Io: allora la coscienza chiaroveggente prende parte 
al mondo delle stelle e percepisce ciò che in esso vi è; non solo vi guarda dentro, ma penetra nel 
mondo delle stelle. Proprio come la coscienza dell’Esseno risale il corso del tempo, attraverso le 
epoche, alla cui base sta il settenario, così pure l’uomo deve percorrere i gradini che gli dànno la 
possibilità di percepire lo spazio cosmico chiaroveggentemente. 

Orbene, già spesso ho indicato quali sieno i pericoli, che si presentano, tanto in una direzione, 
quanto nell’altra, dell’evoluzione. Per gli Esseni, in ultima analisi, si trattava di una discesa nel cor-
po fisico e in quello eterico, per poter trovare Dio attraverso tale passaggio. Era per loro come se un 
uomo, che si desta, non vedesse attorno a sè il mondo, ma s’immergesse invece nel corpo fisico e 
nel corpo eterico, per guardarne le forze; per percepire dunque, dall’interiore, il proprio esteriore. 
L’uomo, destandosi, non discende coscientemente nel corpo fisico e in quello eterico. Ne viene im-
pedito dal fatto, che al momento di destarsi, la sua coscienza è rivolta verso l’ambiente circostante – 
e non si dirige verso le forze del corpo fisico e di quello eterico. L’essenziale, per gli Esseni, era 
d’imparare a conoscere tutte le forze, che provenivano dalle 42 generazioni d’imparare a distogliere 
lo sguardo da ciò che si trova nel mondo esteriore, e d’imparare ad immergersi nel proprio corpo fi-
sico e in quello eterico; così, in questi, vedevano ciò che esiste nel senso del mistero del sei volte 
sette, delle 42 generazioni. In modo analogo l’uomo deve elevarsi, se vuol salire nel Cosmo, se vuol 
imparare a conoscere i misteri che giacciono a base dell’intiero Cosmo. Questo processo è più gran-
dioso. Se l’uomo discende nella propria interiorità, è soltanto esposto al pericolo di essere afferrato 
da tutte le forze della propria interiorità, dai desideri, dalle passioni, da tutto ciò che vi è in fondo 
all’anima e di cui di solito l’uomo non si cura, di cui non ha sentore; perchè nella vita ordinaria 
l’educazione lo trattiene dalla conoscenza di queste forze; non ha affatto possibilità di lasciarsene 
afferrare, perchè al risveglio lo sguardo ne viene subito distolto, per rivolgersi al mondo esteriore. 
Mentre dunque nel discendere nella propria interiorità si è esposti, per così dire, al pericolo di essere 
afferrati dagli istinti inferiori e dalle forze egoistiche della propria natura, così un altro pericolo ci 
minaccia quando si attraversa l’esperienza dell’effondersi sull’intiero Cosmo. E questo pericolo 



49 
 

meglio si potrà caratterizzare dicendo: colui che sperimenta il momento, in cui non si addormenta 
più nell’incoscienza, ma si addormenta invece coscientemente, di guisa che nel proprio corpo astra-
le e nell’Io possiede uno strumento per percepire il mondo spirituale, è minacciato dal pericolo di 
rimanere fortemente abbagliato, come quando un uomo si trova di fronte ai raggi del sole. Egli ri-
mane abbagliato dalla possente grandezza e sopratutto rimane grandemente confuso dalle impres-
sioni che riceve. 

Come i gradini che l’uomo deve percorrere, secondo gli Esseni, per imparare a conoscere le ca-
ratteristiche ereditarie nel corpo fisico e in quello eterico, devono essere indicati per mezzo del mi-
stero numerico del sei volte sette, così vi è anche un mistero numerico che rappresenta come l’uomo 
arrivi alla conoscenza dei misteri cosmici, ai misteri del grande mondo. Il miglior modo per avvici-
narsi a questo mistero, è quello di servirsi di ciò che esiste fuori nel Cosmo nei movimenti e nelle 
costellazioni, nelle forme di espressione degli astri stessi, di ciò che, in certo modo, sta scritto da-
vanti a noi nelle stelle. – Come attraverso sei volte sette gradini si penetra nei misteri dell’interiorità 
umana, così per mezzo di 12 volte 7, dunque di 84 gradini, si arriva ai misteri spirituali dello spazio 
cosmico. Quando si sono percorsi questi dodici volte sette – ossia 84 gradini, si arriva al punto, in 
cui il labirinto di queste forze spirituali cosmiche non è più abbagliante; in cui l’uomo veramente ha 
conquistato la quiete per orientarsi in questo possente labirinto; in cui viene a conoscere questo labi-
rinto. Questo pure insegnavano gli Esseni in un determinato senso. 

Quando l’uomo diventa chiaroveggente nel modo suddescritto, egli, nell’addormentarsi, si river-
sa in qualcosa, che si esprime nel segreto numerico del dodici volte sette. Ma al «dodici volte sette» 
egli già sta dentro alla spiritualità; per avere compiuto l’undici volte sette, già egli è arrivato al limi-
te del mistero. Come il sette volte sette già è, nella spiritualità, così pure il dodici volte sette è già 
nella spiritualità. Se l’uomo vuol percorrere questa strada, occorre, per arrivare alla spiritualità, che 
egli attraversi undici volte sette gradini – cioè l’uomo, nel corpo astrale e l’Io, deve percorrere undi-
ci volte sette gradini. Questo viene espresso nella scrittura stellare, in quanto il numero sette si at-
tinge dal numero sette dei pianeti, e ciò che si deve percorrere nello spazio cosmico si attinge dal 
numero dodici delle costellazioni dello Zodiaco. Come i pianeti stanno situati entro le dodici costel-
lazioni e le occultano, così l’uomo, quando vuol giungere a conoscere lo spazio cosmico, deve per-
correre sette volte dodici – ossia sette volte undici gradini, finchè arriva alla spiritualità. – Se volete 
farvi di questo un’idea, dovete raffigurarvi la cerchia della spiritualità nelle dodici costellazioni del-
lo Zodiaco, e l’uomo stesso nel centro di essa. Orbene, la spiritualità è talmente distesa, che se egli 
vuole arrivare fino ad essa, non può cominciare a spandersi dal punto centrale, bensì deve estendersi 
a forma di spirale, volgendosi, per così dire, in sette curve spirali, e ogni volta che percorre una 
curva spirale deve passare per tutte le dodici costellazioni zodiacali, di guisa da dovere passare sette 
volte per dodici punti. L’uomo si stende a forma di spirale gradatamente nel Cosmo (tutto ciò natu-
ralmente è soltanto un’immagine sensibile di ciò che l’uomo sperimenta); e se in questo suo girare 
egli attraversasse una settima volta le dodici costellazioni zodiacali, arriverebbe al divino-spirituale. 
Allora, anzichè guardare fuori nel Cosmo dal proprio centro, l’uomo invece dall’ambiente spiritua-
le, dalle dodici costellazioni, guarda in dentro, e può vedere ciò che vi è nel mondo esteriore. Oc-
corre sperimentare questo, se si vuol vedere ciò che vi è nel mondo. Non basta che ci si ponga da un 
punto di vista, sibbene bisogna porsi da dodici punti di vista. Chi voleva penetrare in alto nella spi-
ritualità divina doveva percorrere undici volte sette gradini, doveva condurre su il corpo astrale e 
l’Io per undici volte sette gradini; quando arrivava al dodici volte sette, egli stava dentro alla spiri-
tualità. 

In questo modo il corpo astrale e l’Io dovevano percorrere dodici volte sette – ossia undici volte 
sette gradini, se volevano arrivare al divino. Se il divino vuol discendere a rendere adatto un Io 
umano, deve pure discendere per undici volte sette gradini. Quando dunque il Vangelo di Luca ha 
voluto descrivere quelle forte spirituali, che rendevano il corpo astrale e l’Io adatti per il portatore 
del Cristo, ha dovuto descrivere la discesa della forza divina attraverso undici volte sette gradini. E 
questo realmente ci descrive il Vangelo di Luca. E poichè il Vangelo di Luca ci descrive quell’altra 
personalità, per la quale vennero preparati il corpo astrale e l’Io, esso non ci descrive – come il 



50 
 

Vangelo di Matteo – sei volte sette generazioni, bensì undici volte sette gradini successivi, attraver-
so i quali vien condotto giù da Dio stesso (e questo viene espressamente detto nel Vangelo di Luca), 
ciò che dimorò nell’individualità del Gesù del Vangelo di Luca. Contate i gradini umani citati nel 
Vangelo dì Luca attraverso i quali viene condotta giù la forza divina e troverete 77 gradini. 

Poichè il Vangelo di Matteo ci descrive il mistero dell’attività nella discesa di quella forza divi-
na, che perfeziona il corpo fisico e quello etereo, deve dominare in esso il numero «sei volte sette»; 
– e nel Vangelo di Luca, che ci descrive la discesa della forza divina che trasforma il corpo astrale e 
l’Io, deve comparire il numero undici volte sette». Questo ci dimostra da quali profondità queste co-
se vengano tratte, e come nel Vangelo di Matteo e in quello di Luca ci vengano effettivamente de-
scritti i segreti dell’iniziazione, e della successione dei gradini che la spiritualità divina deve di-
scendere per penetrare in un’individualità umana, e per spingersi fuori nel Cosmo. 

Domani spiegheremo, perchè anche nel Vangelo di Luca vien indicata una successione di gene-
razioni; e perchè nell’epoca in cui a pochi uomini soltanto veniva insegnato il mistero del Cristo 
Gesù, veniva comunicato che da Dio e da Adamo fin giù al Gesù del Vangelo di Luca vi sono 77 
generazioni. 

 



51 
 

Conferenza VI 
 
Chi prende in mano il Vangelo di Luca ed esamina il capitolo, in cui la discendenza del Gesù di 

cui parla quel Vangelo viene rintracciata fin su nelle precedenti generazioni, potrà senz’altro com-
prendere, che l’intenzione dello scrittore del Vangelo di Luca corrisponde a ciò che ieri è stato det-
to. Ieri si trattava del fatto, che nel medesimo senso, in cui un’entità-forza divina deve compenetrare 
il corpo fisico e quello eterico del Gesù salomonico, un’entità-forza divina deve pure compenetrare 
il corpo astrale e l’Io di quella personalità, che conosciamo come Gesù Nathanico, come il Gesù del 
Vangelo di Luca. E viene chiaramente detto nel Vangelo di Luca, che questa entità-forza divina de-
ve essere quale essa è, per il fatto, che la successione ereditaria scorre in linea diretta attraverso tutte 
le generazioni a cominciare da quel gradino dell’umanità, in cui l’uomo, entro l’esistenza terrena, 
non è entrato ancora per la prima volta in un’incarnazione terrena fisico-sensibile. Vediamo di fatti 
che il Vangelo di Luca rintraccia attraverso – diremo così – le generazioni, la discendenza del suo 
Gesù fino ad Adamo, fino a Dio. Questo altro non significa però, se non che se noi vogliamo trova-
re codesto principio nel corpo astrale e nell’Io del Gesù Nathanico, dobbiamo risalire fino a una 
condizione dell’uomo, in cui egli ancora non è impigliato in un’incarnazione terrena fisico-
sensibile, in cui ancora non è disceso dalla sua esistenza divino-spirituale, ma giace ancora nel 
grembo di quelle sfere spirituali, nell’ambito delle quali l’uomo può chiamarsi appartenente alle sfe-
re divine, un essere divino. Conformemente al senso di tutte le spiegazioni antroposofiche, dobbia-
mo indicare quest’epoca del tempo lemurico e affermare che era l’epoca, in cui l’uomo ancora non 
si era incarnato negli elementi dell’esistenza terrena, sibbene si trovava in una sfera divino-
spirituale. Effettivamente il Vangelo di Luca rintracciava il suo Gesù fino a quei tempi, in cui 
l’uomo era ancora di natura divina, e ancora su di lui non aveva agito ciò che chiamiamo l’influsso 
luciferico. 

Quei misteri, che conducevano i loro discepoli fino a quella iniziazione che abbiamo definita ieri 
come conoscenza dei grandi misteri dello spazio cosmico, volevano effettivamente condurre l’uomo 
a trascendere tutto ciò che è terreno – o, per meglio dire, volevano condurlo al di là di ciò che 
l’uomo è diventato per mezzo dell’elemento terreno. Essi volevano  insegnare come si vede il mon-
do, quando non lo si guarda attraverso gli strumenti ottenuti dall’uomo durante l’epoca, in cui 
l’influenza luciferica già poteva agire su di lui. E come si palesa l’universo alla visione chiaroveg-
gente, quando l’uomo si libera dalla percezione attraverso il corpo fisico e quello eterico, si libera 
da tutto ciò che gli si può avvicinare dall’elemento terreno? Questo era anzitutto il grande quesito, 
che si ponevano i discepoli dei misteri. Questa era la condizione, in cui l’uomo si trovava natural-
mente prima di essere penetrato in un’incarnazione terrena, e prima di giungere ad essere «l’Adamo 
terrestre», – per esprimerci nello speciale senso della Bibbia e del Vangelo di Luca. – In due modi 
soltanto dunque l’uomo arriva a ciò che fa di lui un uomo divino-spirituale; uno di questi modi è 
l’alta iniziazione dei grandi misteri – l’altro modo non è realizzabile a volontà in qualsiasi epoca 
della Terra, bensì esisteva a un gradino elementare dell’esistenza umana – prima che l’uomo divino 
nell’epoca lemurica scendesse a essere ciò che la Bibbia chiama «l’uomo terrestre»; perchè Adamo 
significa «uomo terrestre», colui che non è più divino-spirituale, ma che si è rivestito di elementi 
terreni. 

Ma quando esprimiamo queste cose può obbiettarsi che soltanto settantasette – diciamo genera-
zioni o gradini dell’esistenza, vengono chiamati gradini di ereditarietà. Nel Vangelo di Matteo già 
qualcuno potrebbe sorprendersi, che da Abraham fino al Cristo vengano nominate soltanto quaran-
tadue generazioni, e potrebbe obbiettare, che col numero degli anni assegnati generalmente a una 
generazione, esse non basterebbero per arrivare dal Cristo fino ad Abraham. Chi dice questo do-
vrebbe però tener conto del fatto, che giustamente, per gli antichi tempi, per i tempi patriarcali pri-
ma di Salomone e di David, veniva assegnata a ogni generazione una maggiore durata di tempo di 
quello che più tardi non si facesse. Se in qualche modo vogliamo venir a capo delle date storiche 
stesse, non dobbiamo assegnare a tre generazioni – per esempio, di Abraham, Isacco e Giacobbe – 



52 
 

ciò che ora ci risulterebbe la media per tre generazioni; sibbene dobbiamo assegnare all’incirca due-
cento-quindici anni a queste tre generazioni. Questo risulta anche dalla ricerca occulta. Il fatto che 
per quegli antichi tempi si debba assegnare durata maggiore a una generazione che non oggidì, ri-
sulta anche più evidente per le generazioni, che da Adamo discendono fino ad Abraham. Nelle ge-
nerazioni che si succedono da Abraham in poi, ognuno può persuadersi da sè che la singola genera-
zione dura lungo tempo; perchè viene sempre attribuita un’età già avanzata ai patriarchi Abraham, 
Isacco e Giacobbe, quando nasce loro un figlio, che è l’erede. E se oggi si calcolano ordinariamente 
33 anni per una generazione, coloro che scrissero il Vangelo di Matteo assegnavano e con ragione 
per gli antichi tempi settantacinque, ottanta e perfino un numero maggiore di anni a una generazio-
ne. Ma occorre osservare, che nel Vangelo di Matteo, fino ad Abraham, s’intende parlare di singoli 
uomini; ma che non si tratta più di singoli uomini quando da Abraham si risale più in su e si consi-
derano quei nomi che vengono citati dal Vangelo di Luca. Dobbiamo a questo proposito ricordare 
un particolare esatto, sebbene per le idee materialistiche dell’uomo oggidì possa sembrare forse al-
quanto inverosimile. 

Ciò che attualmente possiamo chiamare la nostra memoria, la continuità della nostra coscienza, il 
ricordo di ciò che perdura della nostra entità interiore, risale oggi per l’uomo normale soltanto fino 
ai primi anni dell’infanzia. L’uomo moderno può tornare indietro con la memoria nella propria vita 
e si accorgerà che a un dato punto il ricordo si spezza. Chi si ricorderà di più, e chi di meno, della 
propria infanzia; ma la nostra memoria attuale è assolutamente limitata dalla singola vita personale 
– non abbraccia neppure l’intiera vita personale fino al giorno della nascita. Se ci ricordiamo quali 
erano le capacità animiche, le peculiarità caratteristiche della coscienza degli uomini in generale 
nelle antiche epoche, e come ritornando indietro nell’evoluzione dell’umanità si arrivi a tempi in cui 
un determinato stato di chiaroveggenza era la coscienza umana normale, allora non ci sembrerà più 
strano, che di questi tempi relativamente vicini si possa dire (ciò che la ricerca occulta del resto con-
ferma), che le condizioni di coscienza, in quanto alla memoria, erano negli antichi tempi affatto di-
verse da quelle che poi sono diventate. Se dunque risaliamo indietro nel tempo indicato dalla Bibbia 
come l’epoca di Abraham, troviamo che l’intiera disposizione dell’anima era diversa da ciò che poi 
è diventata, e principalmente la memoria era diversa. E se da Abraham risaliamo ancora più indietro 
fino all’epoca atlantea e oltre quella, dobbiamo dire, che allora la memoria era affatto diversa. Essa 
consisteva sopratutto in questo, che non ci si ricordava come oggidì soltanto delle vicende personali 
della singola vita; bensì ci si ricordava – attraverso alla nascita – di ciò che il padre, il nonno, il bi-
snonno ecc. avevano sperimentato. La memoria era una cosa, che scorreva attraverso il sangue per 
una serie di generazioni, e soltanto più tardi venne limitata a singoli tempi e alla singola vita. E 
quando nei tempi antichi vengono impiegati dei nomi (la nomenclatura degli antichi richiederebbe 
uno studio speciale), a quei nomi va data un’interpretazione affatto diversa da quella che oggidì si 
usa connettere con un nome, – e ciò che la filologia esteriore dice oggidì sul proposito, è veramente 
cosa da dilettanti. L’uso dei nomi era prima completamente diverso. Allora nessuno avrebbe potuto 
affatto immaginare che dei nomi potessero venire collegati a cose e a esseri in modo esteriore come 
oggidì si suol fare. Il nome, negli antichi tempi, era una cosa essenziale; era essenzialmente connes-
so coll’essere e la cosa, e ne doveva esprimere nel suono l’interiore essenza. Il nome era allora co-
me un’eco dell’essere espressa in suono. Nei tempi attuali non si ha nessuna idea di questo: altri-
menti non potrebbero esservi libri come la «Critica del linguaggio» di Fritz Mauthner, il quale passa 
in rassegna tutte le ricerche moderne, tutta la critica scientifica degli ultimi anni sul linguaggio, con 
grande cura – ma omette ciò che negli antichi tempi era l’essenza del linguaggio. Il nome degli anti-
chi tempi non era affatto applicato al singolo uomo nella sua vita personale, bensì a ciò che veniva 
abbracciato dalla memoria, di guisa che un nome veniva adoperato finchè durava il ricordo. Così, 
per esempio, Noè non è un singolo uomo; ma il nome di Noè significa, che dapprima un singolo 
uomo si è ricordato della propria vita – e poi attraverso la nascita si è ricordato della vita di suo pa-
dre, di suo nonno e così di seguito, fin dove la memoria poteva arrivare. Finchè reggeva il filo della 
memoria il medesimo nome veniva adoperato per una siffatta serie di uomini. Similmente in nomi 
come Adamo, Seth, Enoch o altri simili, venivano comprese tante persone quante la memoria ne po-



53 
 

teva abbracciare nel ricordo retrospettivo. Quando dunque viene detto negli antichi tempi, che qual-
cuno si chiama «Enoch» ciò significa: che in una personalità, figlia di altra personalità già nominata 
con altro nome, sorge un muovo filo di memoria: essa non si ricorda dunque delle personalità passa-
te: e questo nuovo filo di memoria non termina con la morte di questa personalità per prima chiama-
ta Enoch, ma si trasmette dal padre al figlio, al nipote, e così di seguito, lindi è viene creato un nuo-
vo filo di memoria. E finchè durava il filo di memoria veniva adoperato il medesimo nome. Dunque 
nella successione delle generazioni varie personalità sono indicate assieme quando, per esempio, si 
parla di «Adamo». Il Vangelo di Luca, ben inteso, impiega i nomi in questo senso, perchè vuol dire: 
Questa Entità-Forza dell’esistenza divino-spirituale che è stata immersa nell’Io e nel corpo astrale 
del Gesù Nathanico, dobbiamo seguirla fin su al punto, in cui l’uomo per la prima volta è disceso in 
un’incarnazione terrena. 

Nel Vangelo di Luca abbiamo dunque dapprima dei nomi per le singole personalità; ma se risa-
liamo oltre Abraham arriviamo al tempo, in cui la memoria dura più a lungo, e vien allora compreso 
in un unico nome ciò che la memoria conserva come un Io attraverso varie personalità. Vi riuscirà 
così più facile di comprendere come i settantasette nomi, enumerati dal Vangelo di Luca, possano 
abbracciare lunghissime epoche – veramente fino al tempo in cui l’Entità, che si può indicare come 
l’entità divino-spirituale dell’uomo, s’incarnò per la prima volta in un corpo umano fisico-sensibile. 
– In quel Vangelo si vede anche, che ne grandi misteri, colui che arrivava attraverso i settantasette 
gradini a purificare la propria anima da tutto ciò che l’umanità aveva raccolto nell’esistenza terrena, 
perveniva a uno stato, che oggidì è soltanto possibile quando l’uomo è libero dal corpo e può vivere 
nel corpo astrale e nell’Io. Allora l’uomo si può effondere in ciò da cui la Terra stessa è sorta, nel 
cosmo che l’attornia, nell’intiero nostro sistema cosmico. E così doveva essere. Allora egli ha rag-
giunto quella Entità-Forza che penetrò nel corpo astrale e nell’Io del Gesù Nathanico. 

Nel Gesù Nathanico doveva venir rappresentato ciò che l’uomo possiede per rapporti non terre-
stri, bensì celesti. Così il Vangelo di Luca ci descrive l’Entità divino-spirituale che ha interpenetra-
to, impregnato il corpo astrale e l’Io del Gesù di Luca. E il Vangelo di Matteo descrive invece 
quell’Entità-Forza divino-spirituale che da un canto ha operato su di Abraham, perchè potesse na-
scere l’organo interno per la coscienza di Jahve – e d’altra parte è la medesima Entità-Forza che at-
traverso quarantadue generazioni agiva nel corpo fisico e in quello eterico, e che attraverso quaran-
tadue generazioni vi concentra una linea di ereditarietà. 

Ieri già ho detto che questi insegnamenti, e principalmente gl’insegnamenti del Vangelo di Mat-
teo che riguardano la provenienza del sangue di Gesù di Nazareth, venivano coltivati, venivano 
spiegati, in quelle comunità, che possiamo chiamare le comunità dei Terapeuti e degli Esseni, e che 
in esse operava, come grande maestro dei Terapeuti e degli Esseni, quel Jesciua ben Pandira, il qua-
le doveva preparare l’epoca del Cristo Gesù. Egli doveva preparare almeno alcuni discepoli a che, 
al termine di un determinato periodo – cioè quarantadue generazioni dopo Abraham – il popolo 
ebraico fosse, per così dire, talmente progredito, che l’individualità di Zarathustra potesse incarnarsi 
in un discendente della linea di Abraham, in un rampollo della linea salomonica della casa di Davi-
de. Questo veniva insegnato anticipatamente; a tal fine, naturalmente, a quell’epoca, occorreva spe-
rimentarlo nei Misteri; e non soltanto veniva insegnato nelle scuole degli Esseni, bensì vi erano in 
quelle scuole anche dei discepoli, i quali attraversavano realmente i quarantadue gradini, di guisa 
che essi potevano vedere chiaroveggentemente come era quell’Entità, che scese attraverso i quaran-
tadue gradini. Il mondo doveva essere informato sul proposito per mezzo di insegnamenti adatti. Gli 
Esseni dovevano provvedere perchè almeno alcuni pochi fossero capaci di comprendere ciò che il 
Cristo sarebbe stato. 

Orbene, già abbiamo esposto la via peculiare seguita dapprima da quell’individualità umana, che 
si è incarnata nel sangue di cui la composizione si trova descritta nel Vangelo di Matteo. Sappiamo 
che questo maestro, antichissimo e grande, è conosciuto sotto il nome di Zarathustra o di Zoroastro, 
e insegnava in Oriente ciò che abbiamo esaurientemente esaminato, ciò che lo ha reso appunto adat-
to per questa incarnazione. Sappiamo che egli ha introdotto la civiltà ermetica egiziana, sacrificando 
a quello scopo il proprio corpo astrale, il quale venne poi impresso in Ermete; sappiamo inoltre, che 



54 
 

egli ha sacrificato il corpo eterico che aveva a quel tempo, e che questo venne conservato per Mosè, 
e che Mosè, per la creazione della sua civiltà, aveva in sè il corpo eterico di Zarathustra. Zarathustra 
stesso ha potuto rincarnarsi più tardi in altri corpi astrali ed eterici. Particolarmente è per noi 
d’interesse l’incarnazione di Zarathustra, nel sesto secolo prima della nostra èra, come Zarathos o 
Nazarathos, nell’antica Caldea, quando egli aveva come discepoli i saggi e i maghi caldei, e in cui 
all’epoca della cattività babilonese i discepoli ebraici dell’occultismo vennero specialmente in con-
tatto con lui. E nei secoli seguenti le scuole caldee di occultismo furono riempite di tradizioni, ceri-
monie e culti provenienti da Zarathustra, nella personalità di Zarathos o Nazarathos, – e tutte le ge-
nerazioni di discepoli occulti caldei, babilonesi, assiri, ecc. che vivevano in quelle contrade 
dell’Asia veneravano grandemente il nome di questo loro grande maestro, di Zarathustra, nella va-
riante di Zarathos o Nazarathos. Essi aspettarono con intenso desiderio la prossima incarnazione del 
loro grande maestro e guida, perchè sapevano, che egli sarebbe ricomparso dopo seicento anni. Il 
segreto di questa ricomparsa era da loro conosciuto; esso viveva, per così dire, come qualcosa che 
risplendeva loro dall’avvenire. E quando si avvicinò l’epoca in cui il sangue era pronto per la nuova 
incarnazione di Zarathustra, i tre messaggeri, i tre Magi sapienti, si partirono dall’Oriente; essi sa-
pevano che il nome venerato di Zarathustra stesso, come stella, li avrebbe guidati alla località, dove 
la rincarnazione di Zarathustra doveva verificarsi. Fu l’entità del grande maestro stesso, che come 
«stella» condusse i tre Magi al luogo di nascita del Gesù del Vangelo di Matteo. Anche per via filo-
logica esteriore si può illustrare, che effettivamente la parola stella veniva adoperata negli antichi 
tempi come nome di individualità umane. E non soltanto la ricerca spirituale ci dice chiaramente 
che a quel tempo i tre Magi seguirono la stella di Zoroastro, la «stella d’Oro» di Zoroastro, e che 
questa li condusse dove egli voleva incarnarsi, sibbene anche il fatto, che la parola «stella» veniva 
impiegata per le individualità umane superiori (come ho detto, questo è un fatto che può essere con-
fermato anche per via filologica) potrebbe indicare, che con la stella che conduceva quei saggi 
s’intendeva designare Zarathustra stesso. Sei secoli prima dell’èra nostra i Magi dell’Oriente sono 
dunque venuti in stretto rapporto con l’individualità che s’incarnò come il Gesù del Vangelo di 
Matteo. E Zarathustra stesso condusse i Magi: essi seguirono le sue orme. Perchè fu, per così dire, 
l’impulso di Zarathustra, della stella che guidava i Magi e li attirava in Palestina, che dai misteri 
orientali caldei giudò il loro cammino, in Palestina, dove Zarathustra si accingeva alla sua nuova in-
carnazione. 

Il segreto della prossima incarnazione di Zarathustra, di Zarathos o Nazarathos, era conosciuto 
anche nel misteri caldei. Il segreto però, che il sangue del popolo ebreo doveva essere destinato, a 
un determinato momento, alla nuova corporeità di Zarathustra, veniva insegnato da coloro, i quali si 
erano, per così dire, per mezzo dei quarantadue gradini elevati nei misteri esseni. Vi erano dunque 
dapprima due categorie di persone, che sapevano qualcosa del mistero del Gesù del Vangelo di 
Matteo. Dalla parte di Zarathustra, donde veniva designata l’individualità che doveva incarnarsi nel 
sangue giudaico, lo sapevano gli iniziati caldei; dalla parte del sangue, dalla parte esteriore, dalla 
parte del corpo, lo sapevano gli Esseni. Era dunque un insegnamento, che veniva impartito nelle 
scuole essene già da cento e più anni, quello dell’avvento del Gesù del Vangelo di Matteo – di quel 
Gesù, il quale nel suo insieme doveva sodisfare, non soltanto a tutte le condizioni delle quali ho par-
lato, ma a un’altra ancora, che caratterizzeremo a un dipresso nel modo seguente. 

Un discepolo esseno siffatto dopo molto tempo, dopo molte purificazioni ed esercizi della sua 
anima veniva condotto su per i quarantadue gradini a vedere, per così dire, i segreti del corpo fisico 
e di quello eterico. Colui che doveva allora nascere in Palestina, che si doveva incarnare entro que-
sto sangue, scendeva giù dall’alto: egli già aveva le facoltà che il discepolo esseno non poteva con-
seguire che dopo lunghi e difficili cimenti, attraverso i quarantadue gradini. Di colui che così scen-
deva si doveva dire: «Egli a priori possiede la capacità di evolvere siffatte tendenze». – «Esse na-
scevano con lui», si diceva nelle comunità essene. Ma in ultima analisi, ciò che veniva coltivato nel-
le comunità essene, in fatto di esercizi e di purificazioni dell’anima, era la continuazione di una spe-
cie di educazione occulta, che esisteva già da antichissimi tempi nel Giudaismo: in questo vi era 
sempre stato ciò che veniva indicato come «Nazareato» o «Nazareismo». Consisteva nel fatto, che 



55 
 

singoli uomini – anche prima della creazione delle sette terapeute ed essene – applicavano su di sè 
dei determinati metodi di evoluzione dell’anima e del corpo. I Nazarei applicavano principalmente 
il metodo – che sotto alcuni riguardi è ancora utile oggidì, se l’uomo vuol progredire più rapida-
mente nella sua evoluzione animica, di quello che altrimenti non gli sarebbe possibile, – di seguire 
una dieta speciale: sopratutto si astenevano completamente da ogni cibo carneo e dal vino. Si procu-
ravano così la possibilità di un certo alleggerimento, perchè difatti il cibo carneo è capace di ostaco-
lare l’evoluzione dell’uomo che aspira alla spiritualità. Effettivamente (e qui non si tratta di propa-
ganda vegetariana) l’astensione dal cibo carneo facilita tutto: l’uomo può diventare più resistente 
nella sua anima e mostrarsi più forte nel trionfare di quelle opposizioni e di quegli ostacoli, che pro-
vengono dal corpo fisico e da quello eterico, se rinunzia al cibo carneo. L’uomo diventa più tolle-
rante, più capace di sopportare, ma naturalmente egli non lo diventa per il fatto semplicemente di 
essersi astenuto dal cibo carneo, ma sopratutto perchè ha fortificato la sua anima. Se si astiene sem-
plicemente dalla carne, egli non modifica che il proprio corpo fisico; ma quando da parte dell’anima 
non vi è ciò che vi deve essere, ciò che deve interpenetrare il corpo, allora l’astensione dalla carne 
non ha alcuno speciale scopo. Esisteva dunque questo Nazareismo. Gli Esseni però lo proseguirono 
con prescrizioni molto più severe; vi aggiunsero anche molte altre cose. Essi vi aggiunsero tutto ciò 
che vi ho raccontato ieri e avanti ieri; ma coltivarono sopratutto una severa astensione dal cibo car-
neo. Con questo mezzo si ottenne, in un tempo relativamente più breve, che siffatti uomini imparas-
sero a estendere la loro memoria nel passato fino ad abbracciare quarantadue generazioni, che impa-
rassero cosi a scrutare i segreti della cronaca dell’Akasha. Essi diventarono ciò che sì potrebbe 
chiamare: un germoglio di un ramo, di un albero, di una pianta, che s’intreccia attraverso molte ge-
nerazioni. Essi non erano staccati dall’albero dell’umanità; sentivano i fili che li legavano all’albero 
del resto dell’umanità; essi erano qualcosa di diverso da coloro, i quali si distaccavano dal ceppo e 
di cui la memoria si limitava alla singola personalità. Uomini siffatti venivano denominati, anche 
nelle comunità essene, con una parola che doveva esprimere «un ramo vivo  e non «un ramo reci-
so». Erano uomini, i quali si sentivano dentro nella successione delle generazioni, ma non si senti-
vano recisi dall’albero dell’umanità. I discepoli che presso gli Esseni seguivano principalmente 
questa direzione, e che avevano percorso i quarantadue gradini, venivano chiamati «Nezer». 

Colui di cui ieri vi ho parlato come di un maestro delle comunità essene, Gesù, figlio del Pandi-
ra, ebbe un discepolo fedele anche in questa classe dei Nezer. Perchè questo Jesciua ben Pandira, il 
quale è ben conosciuto dagli occultisti, aveva cinque discepoli, ognuno dei quali aveva assunto un 
ramo speciale del grande insegnamento generale del Jesciua ben Pandira e lo svolgeva separatamen-
te. Questi cinque discepoli di Jesciua ben Pandira, portavano i nomi seguenti: Mattai, Nakkai – il 
terzo discepolo, perchè particolarmente della classe dei «Nezer» portava appunto il nome di Nezer, 
poi Buni e Thoda. Ognuno di questi cinque discepoli, o seguaci di Jesciua ben Pandira, – il quale un 
secolo prima dell’èra nostra fu condannato a morte, nel modo già descritto, per bestemmie ed eresie 
e subì il martirio, – continuava a coltivare, per così dire, in cinque diversi rami il grande universale 
insegnamento di Jesciua ben Pandira. La ricerca occulta scientifico-spirituale c’insegna che dopo la 
morte di Jesciua ben Pandira venne in particolar modo continuata, per mezzo del discepolo Mattai, 
la dottrina della preparazione del sangue per il prossimo avvento del Gesù del Vangelo di Matteo; e 
quell’insegnamento dell’atteggiamento interiore dell’anima, che era connesso con l’antico Nazarea-
to, ma anche col nuovo nezerismo, venne proseguito dall’altro grande discepolo di Jesciua ben Pan-
dira, da Nezer. E Nezer era specialmente destinato a fondare una piccola colonia. Vi erano molte di 
siffatte colonie di Esseni in Palestina, e in ognuna di esse veniva coltivato un ramo speciale di Esse-
nismo. Il Nezerismo doveva specialmente venir coltivato dal discepolo Nezer, sopratutto in quella 
colonia che conduceva un’esistenza misteriosa, e la quale, in ultima analisi, non rappresentava che 
un piccolo centro in quell’epoca – questa colonia ebbe poi nella Bibbia il nome di «Nazareth». In 
Nazareth – Nezereth – venne impiantata una colonia essena da Nezer, il discepolo di Jesciua ben 
Pandira. Ivi erano persone – e vivevano in grande segretezza – che coltivavano l’antico Nazareismo. 
Perciò dopo lo svolgimento delle altre vicende di cui ancora dovrò parlare, dopo l’emigrazione in 
Egitto e il ritorno dal medesimo, nulla vi era di più naturale per il Gesù del Vangelo di Matteo, che 



56 
 

di venir condotto nell’atmosfera di questo Nezerismo. A questo accennano pure le parole del Van-
gelo di Matteo, in cui è detto, che dopo il ritorno dall’Egitto egli venne condotto nella piccola città 
di Nazareth, «acciocchè si adempisse quello che fu detto dai Profeti: egli dovrà diventare un Naza-
reo». Questo è poi stato tradotto nei modi più diversi, perchè i traduttori non ne conoscevano esat-
tamente il significato – e nessuno sapeva bene di che si trattasse. Questo significava: che vi era una 
colonia essena, là dove Gesù doveva crescere. Ora, però, prima d’inoltrarci in altri dettagli e spe-
cialmente sul rapporto col Gesù del Vangelo di Luca, vogliamo ancora parlare a grandi linee del 
Gesù del Vangelo di Matteo. 

Tutto ciò che è descritto dapprima nel Vangelo di Matteo risale ai misteri che Jesciua ben Pandi-
ra ha insegnati fra gli Esseni, e che il suo discepolo Mattai ha poi trasmessi come insegnamento; i 
primi segreti del Vangelo di Matteo già c’indicano questo discepolo Mattai. – Per mezzo di tutto ciò 
che proviene, in certo modo, dalla parte che è ora stata descritta dal Vangelo di Matteo, poterono 
venir preparati il corpo fisico e quello eterico del Gesù del Vangelo di Matteo, quantunque, ben in-
teso nelle quarantadue generazioni, si trattasse anche di influenze sul corpo astrale. Ma quando ab-
biamo detto, che durante le prime quattordici generazioni si tratta del corpo fisico, durante le secon-
de quattordici generazioni del corpo eterico, e che per le ultime quattordici generazioni, dalla catti-
vità babilonese in poi, si tratta del corpo astrale, dobbiamo tuttavia ammettere, che tutto ciò che è 
stato giustamente preparato in questo modo per Zarathustra, non poteva essere utilizzato da questa 
possente individualità che nei riguardi del corpo fisico e del corpo eterico. Ora ricordatevi, come 
sempre vi ho detto, che l’uomo, nella singola sua evoluzione personale, dalla nascita fino al suo set-
timo anno, sviluppa principalmente il corpo fisico, che durante i sette anni susseguenti – dal cambio 
dei denti fino alla maturità sessuale – sviluppa sopratutto il corpo eterico, e che soltanto allora co-
mincia il libero sviluppo del corpo astrale. L’evoluzione del corpo fisico e del corpo eterico doveva 
arrivare a compimento in quello speciale corpo fisico e in quel corpo eterico, che erano stati prepa-
rati per mezzo delle generazioni, che cominciano da Abraham, ed essere vissuta da Zarathustra nella 
sua nuova incarnazione. Più tardi però, quando egli era arrivato al termine dell’evoluzione del corpo 
eterico, ciò che gli era stato preparato non bastava più, ed egli dovette ormai avviarsi all’evoluzione 
del corpo astrale. Allora si è svolto quel grande e misterioso fatto, che è necessario di comprendere, 
per poter capire l’intiero grande Mistero del Cristo Gesù. L’individualità di Zarathustra si è svilup-
pata durante l’epoca infantile nel corpo fisico e nel corpo eterico del Gesù del Vangelo di Matteo, 
fino al dodicesimo anno, perchè allora in questa individualità, anche per virtù del clima, si presentò 
con anticipazione il momento, che per le nostre contrade corrisponderebbe a quello del quattordice-
simo e quindicesimo anno; al dodicesimo anno dunque, già era stato raggiunto tutto ciò che nel rela-
tivo corpo fisico e in quello eterico della linea salomonica conformemente preparati, poteva essere 
raggiunto. E allora l’individualità dello Zarathustra abbandonò effettivamente questo corpo fisico e 
questo corpo eterico di cui parla anzitutto il Vangelo di Matteo, e passò nel Gesù del Vangelo di 
Luca. Perchè dalle conferenze sul Vangelo di Luca già sappiamo, che in realtà, con il racconto «del 
Gesù dodicenne nel Tempio», come viene esposto da Luca, si è inteso dire quanto segue: nel mo-
mento, in cui il bambino Gesù del Vangelo di Luca si presenta improvvisamente ai suoi genitori in 
modo, che essi non lo possono più affatto comprendere, in cui egli addirittura è diventato un altro, si 
è compiuto il fatto, che nella di lui interiorità è penetrata l’individualità di Zarathustra, la quale fino 
allora aveva svolto la propria evoluzione nel corpo fisico e nel corpo eterico del Gesù salomonico. 
Queste cose esistono nella vita, sebbene per la natura profana delle concezioni materialistiche del 
mondo riesca oggidì difficile credervi. Il passaggio di una individualità da un corpo all’altro può ve-
rificarsi. E qualcosa di simile si è appunto verificato, quando l’individualità di Zarathustra abban-
donò il corpo originario e penetrò nel Gesù del Vangelo di Luca, nel quale ormai il corpo astrale e il 
veicolo dell’Io erano specialmente preparati. 

Così Zarathustra ha potuto proseguire la propria evoluzione, dal dodicesimo anno in poi, nel cor-
po astrale e nell’Io all’uopo preparati del Gesù Nathanico. Ciò ci viene esposto nel Vangelo di Luca 
in modo veramente grandioso, là dove ci descrive lo straordinario portento del Gesù dodicenne, che 
siede nel Tempio fra i dottori e dice cose meravigliose. Come mai il Gesù della linea nathanica ha 



57 
 

potuto fare questo? Lo ha potuto fare, perchè in quel momento l’individualità di Zarathustra era pe-
netrata in lui. Fino al dodicesimo anno Zarathustra non ha parlato attraverso questo fanciullo, che 
allora era stato condotto a Gerusalemme; perciò la trasformazione del carattere è così grande, che i 
genitori non lo riconoscono, quando lo ritrovano seduto fra i dottori. 

Si tratta dunque di due coppie di genitori, le quali si chiamano ambedue «Giuseppe» e «Maria» – 
(1) e di due Gesù bambini; di uno di essi, del Gesù della linea salomonica, della casa di Davide, ci 
dà notizia la successione delle generazioni del Vangelo di Matteo; l’altro fanciullo, il Gesù della li-
nea nathanica, è figlio di tutt’altra coppia di genitori e di lui ci parla il Vangelo di Luca. I due fan-
ciulli crescono insieme e si evolvono insieme fino al loro dodicesimo anno. Questo potete leggerlo 
nei Vangeli. Il Vangelo parla sempre giusto. E finchè non si voleva che la gente sapesse la verità, o 
fin che la gente non voleva sentire la verità, i Vangeli sono stati poco conosciuti. Occorre soltanto 
comprendere i Vangeli, essi parlano giusto. 

Il Gesù della linea nathanica cresce dotato di straordinaria interiorità. Egli è poco abile 
nell’assimilare sapienza esteriore, e cognizioni esteriori; è dotato però di una grande, profonda inte-
riorità, di una infinita capacità di amore, perchè nel suo corpo eterico viveva quella forza, che scor-
reva giù dall’epoca, in cui l’uomo non era ancora disceso in un’incarnazione terrestre, in cui condu-
ceva ancora un’esistenza divina. L’esistenza divina viveva in lui come capacità infinita di amore. 
Questo fanciullo era dunque poco adatto a ciò che gli uomini si sono assimilati attraverso le incar-
nazioni, per mezzo degli strumenti del corpo fisico; ma d’altra parte era grandemente e straordina-
riamente compenetrato di calore di amore nella sua anima, nella sua interiorità. Si svolgeva qualco-
sa in lui, che era un indizio, per coloro che sapevano, dell’immensa, profonda interiorità di questo 
ragazzo. Ciò che nell’uomo si risveglia generalmente soltanto a contatto con l’esteriorità, dal Gesù 
del Vangelo di Luca già a priori era conosciuto; subito dopo nato, egli disse alcune parole compren-
sibili per coloro che lo attorniavano. Egli era dunque grande nei riguardi di tutto ciò che è interiore, 
e poco abile per tutto ciò che andava acquistato sulla Terra stessa, attraverso le generazioni 
dell’umanità. I genitori dovettero perciò grandemente meravigliarsi, quando in questa corporeità, 
sviluppatasi in questo modo, si palesò loro a un tratto un ragazzo compenetrato di tutta quella sa-
pienza esteriore, che ci si deve acquistare per mezzo di strumenti esteriori. Questa trasformazione 
così repentina, così potente, è stata possibile, perchè in quel momento l’individualità di Zarathustra 
passò dal Gesù bambino salomonico in questo Gesù della linea nathanica. Era Zarathustra, Zarathos 
che parlava attraverso questo fanciullo nel momento descritto, cioè quando i genitori lo cercano nel 
Tempio. 

Zarathustra si era naturalmente assimilato tutte quelle capacità, che si possono assimilare con 
l’uso dello strumento del corpo fisico e di quello del corpo eterico. Egli si era dovuto cercare la li-
nea del sangue della direzione salomonica e la corporeità per mezzo di essa preparata, perchè ivi 
erano quelle potenti forze elaborate al massimo grado. Da questa corporeità egli prese ciò che si 
potè assimilare e lo unì a ciò che originava da quella interiorità, che proveniva dalla figura del Gesù 
del Vangelo di Luca, che discendeva da un’epoca, in cui l’uomo ancora non era in un’incarnazione 
terrena. Queste due cose così si unirono; un’unica Entità ci sta ora dinanzi. E per giunta – si potreb-
be dire – la nostra attenzione viene ora specialmente richiamata sopra un altro fatto. Non soltanto i 
genitori del Gesù di Luca si accorsero di una speciale trasformazione, trovarono qualcosa che essi 
non potevano supporre; bensì questa trasformazione si palesa anche esteriormente. Perchè quando il 
Gesù bambino vien trovato dai suoi genitori nel Tempio fra i Dottori, viene descritto in particolar 
modo che: «Egli discese con loro e venne in Nazareth... E Gesù avanzò in robustezza esteriore fisi-
ca, in nobili attitudini e in sapienza». Perchè vengono enumerate queste tre qualità? Perchè erano tre 
qualità, che egli poteva in special modo appropriarsi ora che in lui vi era l’individualità di Zarathu-
stra. Osservo espressamente, che queste tre parole vengono ordinariamente tradotte nelle Bibbie 
comuni: «E Gesù avanzava in sapienza, in età e in grazia appo Dio e appo gli uomini». 

                                                 
1 A quell’epoca molti portavano quei nomi; ma voler dedurre qualcosa dai nomi di «Giuseppe» e «Maria » oggidì, con il 
modo con cui attualmente s’intendono i nomi, sarebbe una contraddizione a qualsiasi seria ricerca. 



58 
 

Vorrei sapere se occorre veramente un Vangelo per dire che un ragazzo dodicenne avanza in età! 
Perfino nella traduzione del Weizsäcker sta detto: «E Gesù avanzava in sapienza, in statura e in gra-
zia appo Dio e appo gli uomini». Ma questo non è il significato giusto; invece s’intende dire, che vi 
era ora nel Gesù bambino nathanico un’Individualità, la quale non era – come prima – soltanto inte-
riore, e che non si mostrava esteriormente, ma che ora, perchè si era sviluppata in un corpo fisico 
perfetto, si manifestava anche nella bellezza esteriore fisica. Ma anche ciò che viene specialmente 
coltivato nel corpo eterico, e che in questo si assimila e si elabora durante la vita come abitudini, 
non esisteva dapprincipio nel Gesù nathanico; in esso si presentò una potente capacità di amore, e 
su questa si poteva edificare più oltre; ma questa tendenza fu là di colpo, essa non poteva compri-
mersi nelle abitudini. Ora però vi era l’altra individualità, che aveva in sè le forze della crescenza 
del corpo fisico e del corpo eterico, ed era ormai possibile che delle abitudini si palesassero anche 
esteriormente e si riversassero nel corpo eterico. Questa è la seconda qualità, in cui il Gesù bambino 
avanzò. La terza, «la sapienza», è già più ovvia. Il Gesù del Vangelo di Luca non era sapiente; era 
un essere dotato d’infinita capacità di amore. Ma l’avanzarsi in sapienza potè verificarsi, perchè 
l’individualità di Zarathustra penetrò in lui. 

Nell’esporre il Vangelo di Luca già ho detto, che facilmente una personalità che sia abbandonata 
dall’individualità e alla quale rimangano ancora soltanto i tre corpi, – il corpo fisico, il corpo eterico 
e il corpo astrale – (perchè in, quel caso rimangono indietro) può ancora vivere per qualche tempo. 
Ciò però che era rimasto indietro del Gesù salomonico rimase malaticcio, e morì effettivamente po-
co dopo. Questo significa, che effettivamente, il Gesù bambino del primo capitolo del Vangelo di 
Matteo morì relativamente presto dopo il dodicesimo anno. Abbiamo così dapprima non un solo 
Gesù bambino, ma due; dopo però questi due diventano uno. Spesso le tradizioni degli antichi tempi 
esprimono cose meravigliose che indubbiamente però occorre comprendere, e che si possono sol-
tanto comprendere, quando si conoscono i fatti che vi si riferiscono. Parleremo in seguito più preci-
samente del modo come questi due ragazzi si sono uniti; ora desidero aggiungere soltanto un parti-
colare. 

Nel cosiddetto «Vangelo degli Egiziani» si trova un punto strano già considerato molto eretico 
nei primi secoli; perchè nei circoli cristiani non si voleva udire la verità su questo riguardo – o non 
si voleva che venisse conosciuta. Ma qualcosa è stato conservato in un Vangelo apocrifo, in cui vie-
ne detto: «che la Salvezza comparirà nel mondo quando i due diventeranno uno e l’esteriore diven-
terà come l’interiore». Queste parole sono un’espressione esatta dello stato di fatto occulto appunto 
descrittovi. Da ciò dipende la salvezza: i due devono diventare UNO. E diventeranno UNO, quando al 
dodicesimo anno l’individualità di Zarathustra passò nel Gesù nathanico e l’interiore diventò este-
riore. La forza animica del Gesù del Vangelo di Luca era una cosa potentemente interiore; ma que-
sta interiorità diventò un’esteriorità, quando l’individualità di Zarathustra, che si era sviluppata 
nell’esteriorità, nel corpo fisico, e nel corpo eterico del Gesù salomonico, compenetrò questa inte-
riorità, e la pervase, in certo modo, con le forze che si erano sviluppate nel corpo fisico e in quello 
eterico. Allora questo corpo fisico e questo corpo eterico del Gesù nathanico vennero compenetrati 
dall’interiore verso l’esteriore da una possente forza, di guisa che l’esteriore potè ormai divenire 
un’espressione dell’interiore; di quell’interiorità, che prima era rimasta interiore, quando il Gesù 
bambino di Luca ancora non era stato compenetrato dall’individualità di Zarathustra. Così i due 
erano diventati UNO. 

Abbiamo ora seguito Zarathustra, dalla sua nascita come Gesù bambino del Vangelo di Matteo, 
fino al suo dodicesimo anno, in cui ha abbandonato il suo corpo originario e ha assunto la corporeità 
del Gesù nathanico, che egli ormai sviluppa più oltre e conduce a tale perfezione, che a una deter-
minata altezza ha potuto veramente sacrificarla, sacrificando i suoi tre corpi, per accogliere quella 
Entità che viene indicata allora come il CRISTO. 

 



59 
 

Conferenza VII 
 
Se vogliamo comprendere l’intiero significato dell’Avvento del Cristo per l’evoluzione 

dell’umanità, dobbiamo nuovamente parlare di un fatto, già noto a coloro che hanno udito l’anno 
scorso a Basilea le Conferenze sul Vangelo di Luca. E tanto più occorre ricordare questo fatto, in 
quanto ora sarà bene richiamare dinanzi all’anima nostra i punti principali dell’Avvento del Cristo, 
per poter poi nelle prossime conferenze aggiungere i particolari al quadro, che oggi tracceremo sol-
tanto a grandi linee. Per ottenere però queste grandi linee occorre ricordarci di una legge fondamen-
tale dell’evoluzione dell’umanità: cioè, della legge, che nel corso dell’evoluzione gli uomini accol-
gono sempre nuove facoltà, si elevano a gradi sempre più elevati di perfezione – se così li vogliamo 
chiamare. Questo fatto si palesa a noi anche superficialmente dall’esteriore, purchè si esamini stori-
camente quel breve periodo di tempo, che dalla storia esteriore appunto può essere abbracciato, in 
cui delle determinate facoltà non erano ancora sviluppate nell’uomo; e poi si rintracci nel corso del 
tempo, come delle nuove facoltà si sieno andate riversando nell’uomo e abbiano finalmente prodot-
to la nostra civiltà attuale. Ma perchè una facoltà ben determinata possa risvegliarsi nella natura 
umana – e possa a poco a poco diventare più tardi una facoltà generale degli uomini – una facoltà, 
per così dire, che ognuno può acquistarsi al tempo opportuno – occorre, che questa facoltà si affacci 
dapprima da qualche parte, in modo specialmente importante. Quando ho parlato del Vangelo di 
Luca l’anno scorso ho richiamato la vostra attenzione sull’«ottuplice sentiero» che l’umanità può 
seguire, se si attiene a ciò, che è fluito nell’evoluzione dell’umanità per mezzo del Gotamo Buddha. 
L’ordinario corso di questo ottuplice sentiero si può indicare come: retta cognizione, retto giudizio, 
retta parola, retta azione, retta vita, rette abitudini, retto sapere e retto raccoglimento. Queste sono 
delle determinate facoltà dell’anima umana. Possiamo dire: dai tempi in cui è vissuto Gotamo Bud-
dha la natura umana si è inalzata a un gradino tale, che è diventato possibile che l’uomo in sè stesso, 
come una facoltà interiore della natura umana, possa gradatamente sviluppare le facoltà di questo 
ottuplice sentiero. Prima, però, prima che Gotamo Buddha fosse vissuto sulla Terra 
nell’incarnazione di Buddha, la natura umana ancora non era capace di acquistarsi queste qualità. 
Dunque possiamo affermare: perchè queste qualità si potessero gradatamente sviluppare nella natu-
ra umana, occorreva il fatto, che una volta, per mezzo della presenza di un’entità tanto elevata come 
il Gotamo Buddha, venisse dato alla natura umana l’impulso, perchè attraverso i secoli, attraverso i 
millenni, queste facoltà si potessero ormai sviluppare come indipendenti nell’uomo. Ho già detto 
che ormai queste facoltà si svilupperanno come indipendenti presso un numero sempre maggiore di 
uomini; e quando un numero sufficientemente grande di uomini avrà acquistato queste facoltà, la 
Terra sarà matura per accogliere il prossimo Buddha, il Maitreya Buddha, il quale ora è un Bodhi-
sattwa. È fra questi due eventi, dunque, che si svolge quell’evoluzione, nella quale gli uomini, in 
numero abbastanza ragguardevole, si assimilano le facoltà intellettuali, morali e affettive superiori, 
indicate come l’ottuplice sentiero. Ma perchè un progresso siffatto si possa effettuare, occorre che 
una volta – la prima volta – per mezzo di un’individualità elevatissima venga dato spiccatamente, 
chiaramente, in un speciale evento, l’impulso al progresso dell’evoluzione. Una volta dunque è suc-
cesso, che riunite tutte in un singolo uomo – cioè nella personalità del Gotamo Buddha – queste fa-
coltà dell’ottuplice sentiero si sieno trovate al completo. E questa personalità diede l’impulso, per-
chè tutti gli uomini ormai potessero assimilare queste facoltà. 

Questa è la legge dell’evoluzione dell’umanità: una prima volta, occorre che l’impulso in senso 
generale si presenti in una personalità; poi a poco a poco – sia pure attraverso i millenni – scorre 
nell’umanità, di guisa che tutti gli uomini possano accogliere questo impulso, e sviluppare quelle 
facoltà. 

Ciò che deve fluire nell’umanità, per mezzo dell’Avvento del Cristo, è cosa, a cui non bastano 
cinque millenni, come bastarono a ciò che doveva venire all’umanità per mezzo del Gotamo Budd-
ha. Ciò che è scorso nell’umanità per mezzo dell’Entità-Cristo si esplicherà e continuerà ad agire 
nell’umanità, come facoltà speciale, durante tutto il rimanente dell’evoluzione terrestre. Ma che co-



60 
 

sa è effettivamente venuto, per mezzo dell’Avvento del Cristo – sebbene come impulso infinitamen-
te più grandioso – in modo analogo a quello del Buddha? – Se vogliamo esaminare ciò che è venuto 
nell’umanità, per mezzo dell’Avvento del Cristo, potremo caratterizzarlo a un dipresso nel modo 
seguente: ciò che in tutte le antiche epoche precristiane ha potuto avvicinarsi agli uomini unicamen-
te entro la cerchia dei misteri, è diventato, in un determinato modo, possibile dall’Avvento del Cri-
sto in poi – e andrà diventando sempre più possibile – come qualità generale della natura umana. E 
come? Dobbiamo ora renderci anzitutto chiaramente conto degli antichi misteri e della natura 
dell’iniziazione nei tempi precristiani. 

Questa iniziazione era invero diversa presso i varii popoli della sfera terrestre – e così pure era 
diversa nei tempi postatlantei. L’iniziazione nel suo insieme era distribuita in modo, che alcuni po-
poli sperimentavano una determinata parte di essa, mentre altri popoli ne sperimentavano un’altra. 
Chi si pone sul terreno della rincarnazione potrà rispondere da sè al quesito che potrebbe affacciar-
si: perchè negli antichi tempi non era concesso a ogni popolo di ricevere l’intiero insieme 
dell’iniziazione? Ciò non era necessario, perchè un’anima che nasceva in un popolo e in quello spe-
rimentava una parte dell’iniziazione, non era limitata a quella singola incarnazione in quel popolo, 
ma si rincarnava alternativamente in altri popoli, e poteva in questi sperimentare le corrispondenti 
altre parti dell’iniziazione. 

Se vogliamo renderci chiaramente conto della natura dell’iniziazione, dobbiamo dire: 
l’iniziazione, per uomo, è la visione nel mondo spirituale, visione che non può essere concessa al 
suo sguardo sensibile, al suo intelletto esteriore, che sono collegati agli strumenti del corpo fisico. – 
L’uomo, nella vita normale, per così dire, ha due volte l’occasione entro le ventiquattro ore di tro-
varsi là, dove sta anche l’iniziato; ma l’iniziato vi sta in un modo differente, da come vi sta l’uomo 
dalla vita terrena normale. Veramente l’uomo vi si trova sempre – ma ne è inconsapevole, l’iniziato 
invece ne è consapevole. È noto che l’uomo nella vita attraversa durante le ventiquattro ore una 
condizione di veglia e una di sonno. Abbiamo esaurientemente descritto, e tutti ormai sanno, che 
l’uomo nell’addormentarsi esce con il suo Io e con il corpo astrale dal corpo fisico e da quello eteri-
co; egli allora si riversa con il suo Io e con il corpo astrale sull’intiero cosmo circostante, e dal co-
smo trae a sè le correnti di cui abbisogna di giorno per la sua vita di veglia. L’uomo dunque, effetti-
vamente, dal momento in cui si addormenta fino a quello in cui si desta, sta riversato sull’intiero 
mondo circostante. Ma egli non ne sa niente. La sua coscienza si spegne al momento 
dell’addormentarsi, quando il corpo astrale e l’Io escono dal corpo fisico è da quello eterico, di gui-
sa che l’uomo vive veramente nell’universo, nel macrocosmo, durante lo stato di sonno, ma 
nell’esistenza normale terrena egli non ne è consapevole. E l’iniziazione consiste nel far sì che 
l’uomo impari a non vivere incoscientemente, quando egli è riversato sull’intiero cosmo, sibbene 
che egli impari a sperimentare tutto coscientemente, a penetrare coscientemente nell’esistenza degli 
altri corpi cosmici collegati con la nostra Terra. Questa è l’essenza dell’iniziazione nel grande uni-
verso. 

Se l’uomo, senza essere preparato, si addormentasse e potesse percepire ciò che vi è in quel 
mondo, in cui egli vive durante lo stato di sonno, la possente e grandiosa impressione, che egli allo-
ra sperimenterebbe, è paragonabile soltanto all’abbagliamento che colpisce un occhio non prepara-
to, quando si trova esposto ai raggi solari, e ai raggi della luce. L’uomo sperimenterebbe un abba-
gliamento cosmico e la sua anima rimarrebbe uccisa da questo abbagliamento. E ogni iniziazione è 
diretta a far sì che l’uomo non entri impreparato nell’universo, nel macrocosmo, ma bensì prepara-
to e con organi rinforzati capaci di sostenere l’urto. Questo è uno degli aspetti che dobbiamo descri-
vere della natura dell’iniziazione: il familiarizzarsi, l’illuminarsi, il diventar percepibile di quel 
mondo, in cui l’uomo sta di notte, e di cui nello stato di sonno egli è inconsapevole. 

Questo trattenersi nel macrocosmo abbaglia e confonde sopratutto, perchè l’uomo è abituato, nel 
mondo dei sensi, a condizioni affatto diverse da quelle che incontra nel macrocosmo. Nel mondo 
dei sensi l’uomo è abituato a considerare, per così dire, tutte le cose da un solo punto di vista; e se 
una cosa gli si avvicina, che non armonizza completamente con le opinioni che egli si è formate da 
quell’unico punto di vista, egli la giudica falsa, non la giudica esatta. Se con l’opinione che tutte le 



61 
 

cose devono conformarsi a quel punto di vista (opinione del resto utile e comoda per la vita sul pia-
no fisico) si volesse uscire, per mezzo dell’iniziazione, nel macrocosmo, non ci si orienterebbe mai. 
Perchè nel modo come l’uomo vive nel mondo dei sensi, egli si concentra sopra una specie di pun-
to, – e da questo punto, dal suo guscio di chiocciola, insomma, egli giudica tutte le circostanze; ciò 
che si accorda con l’opinione che egli si è formata, è vero; ciò che con quella non armonizza, è fal-
so. Quando però l’uomo è passato per l’iniziazione egli deve uscire nel macrocosmo. Vogliamo 
supporre che l’uomo, uscendo in una determinata direzione, sperimenti soltanto ciò che vi è appunto 
in quella direzione, e trascuri tutto il resto; tutto ciò rimarrebbe per lui sconosciuto. Ma l’uomo non 
può affatto dirigersi verso una sola direzione nel macrocosmo, sibbene egli deve andare in tutte le 
possibili direzioni. L’uscita è un distendersi, un effondersi nel macrocosmo. Allora termina comple-
tamente ogni possibilità di avere un unico punto di vista. Allora si deve certamente poter contem-
plare il mondo da quell’unico punto – perchè in certo modo si guarda anche indietro su sè stessi, ma 
bisogna arrivare anche a poter considerare il mondo da un secondo e da un terzo punto di vista. 
Cioè, bisogna sviluppare prima di tutto una certa elasticità di opinione; bisogna acquistare una pos-
sibilità di plurilateralità. – Naturalmente anche in questo caso non si tratta di trovarsi di fronte a una 
infinità di condizioni, sibbene a una media di condizioni. Ed effettivamente non vi è da temere che 
si debba acquistare un numero infinito di punti di vista, come è possibile in teoria; sibbene per tutte 
le condizioni, che possono in genere presentarsi all’uomo, bastano dodici punti di vista, simbolizzati 
alla loro volta nel linguaggio stellare delle scuole dei misteri, per mezzo dei dodici segni dello Zo-
diaco. – L’uomo, per esempio, non deve uscire nel cosmo soltanto nella direzione del «Cancro», ma 
deve uscire in modo da poter contemplare veramente il mondo da dodici punti di vista diversi. Non 
serve affatto cercare l’armonia per mezzo di un linguaggio astratto intellettuale; l’armonia si può 
cercare in seguito nei diversi punti di vista che risultano; dapprima è necessario contemplare il 
mondo da aspetti diversi. 

Vorrei far notare a questo proposito, come in parentesi, che nel mondo, in tutti quei movimenti 
che sono basati sopra verità occulte, vi è, per così dire, un punto crociale, una difficoltà, cioè, che 
l’uomo tende facilmente a portare nel movimento stesso quelle abitudini della sua vita che di solito 
si fanno valere: Quando ci si trova nella necessità di comunicare le verità conseguite per la via della 
ricerca supersensibile, occorre – anche quando si espone soltanto exotericamente – di imporsi la 
norma di esporle da punti di vista diversi. E coloro che già da anni seguono attentamente il nostro 
movimento avranno certo osservato che sempre abbiamo cercato di non descrivere unilateralmente, 
ma di descrivere dai punti di vista più diversi. Questa è naturalmente anche la ragione, per cui que-
gli uomini che vogliono giudicare di ogni cosa, alla stregua degli usi che prevalgono sul piano fisi-
co, trovano equa e là delle contraddizioni; perchè una cosa appare indubbiamente diversa, a seconda 
che la si considera da uno o da altro aspetto. Così è facile trovare contraddizioni! In un movimento 
spirituale scientifico occorre che questa massima fondamentale venga un poco spiegata, e cioè, che 
si deve tener conto, quando vien detto qualcosa che suona apparentemente diverso da ciò che in al-
tra occasione è stato detto, che allora in quella occasione la descrizione è stata esposta soltanto da 
un determinato punto di vista. E per evitare appunto l’esistenza fra di noi di un siffatto spirito ingiu-
stificato di contraddizione, ci siamo attenuti alla norma di descrivere da diversi aspetti. Così, per 
esempio, coloro che hanno assistito l’anno scorso al ciclo di Monaco (I figli di Lucifero e i fratelli 
di Cristo) avranno trovato che dei grandi segreti dell’universo sono stati descritti dal punto di vista 
della filosofia orientale. Ma colui che vuol uscire nel cosmo per la via sopra caratterizzata, è neces-
sario che si acquisti mobilità, elasticità di giudizio; se egli non vuole acquistarla, si perderà in un la-
birinto. Perchè occorre riflettere, chè è bensì vero che l’uomo può uniformarsi al mondo – ma che è 
pure vero che il mondo non si uniforma all’uomo. Se l’uomo con dei preconcetti esce soltanto verso 
una direzione, e vuole arrestarsi a quel punto di vista, succederà che il mondo, nel frattempo, conti-
nuerà a progredire – egli però rimarrà addietro nell’evoluzione. Se, per esempio, parlando con le 
immagini della scrittura stellare, l’uomo volesse, per così dire, uscire soltanto nella direzione 
dell’Ariete, e credesse trovarsi nella costellazione dell’Ariete, mentre invece il mondo, che si è 
mosso più oltre, fa passare davanti ai suoi occhi ciò che vi è nella costellazione dei Pesci, allora egli 



62 
 

considera quello che proviene dai Pesci – parlo simbolicamente nel linguaggio stellare – come 
un’esperienza dell’Ariete. Ne risulta confusione e l’uomo si trova allora effettivamente in un labi-
rinto. Il fatto si è, che occorre tener conto, che l’uomo ha effettivamente bisogno di dodici punti 
fermi, di dodici punti di vista, per orientarsi nel labirinto del macrocosmo. 

Questo lo possiamo considerare come la prima delle caratteristiche del dispiegamento della pro-
pria vita nel Macrocosmo. Ma v’ha anche un altro modo in cui l’uomo sta nel mondo divino-
spirituale, senza esserne consapevole; egli vi sta, cioè, durante l’altra parte delle ventiquattro ore nel 
mattino. Al risveglio l’uomo s’immerge veramente nel corpo fisico e in quello eterico, ma non ne 
percepisce niente; perchè al momento di destarsi, quando vi s’immerge, la percezione dell’uomo 
viene subito distolta verso il mondo esteriore. Egli percepirebbe qualcosa di affatto diverso, se 
s’immergesse coscientemente nel proprio corpo fisico e nel proprio corpo eterico. L’uomo si trova 
dunque protetto contro la vita cosciente nel Macrocosmo, per la quale non è preparato, dallo stato 
del sonno; e viene protetto contro la discesa cosciente nella vita del corpo fisico e del corpo eterico, 
dal fatto, che la sua facoltà percettiva viene distolta verso il mondo esteriore. Orbene, il pericolo a 
cui l’uomo si troverebbe esposto, se discendesse impreparato nel suo corpo fisico e in quello eteri-
co, è alquanto diverso dall’abbagliamento e dalla confusione cosmica già descritta, come un perico-
lo che si affaccia quando, senza preparazione, egli si spinge fuori nel Macrocosmo. 

Se l’uomo penetra senza preparazione nella natura del proprio corpo fisico e corpo eterico, e 
s’identifica con essa, si sviluppa allora con speciale intensità ciò, per cui egli effettivamente ha ot-
tenuto il corpo fisico e il corpo eterico. Perchè ha egli avuto questi due corpi? Per poter vivere nella 
natura dell’Io, per poter evolvere una coscienza dell’Io. – Ma l’Io arriva impreparato, impuro, non 
raffinato, nel mondo del corpo fisico e del corpo eterico. Se l’uomo discende impreparato nel corpo 
fisico e nel corpo eterico, egli ne riceve impressione tale, che la percezione mistica che allora si af-
faccia, esclude la verità interiore, e si presentano invece all’uomo delle immagini illusorie. In quan-
to l’uomo ha aperto lo sguardo nella propria natura interiore, egli viene ad unirsi con tutto ciò che in 
lui vi è di desideri e di malvagità egoistiche, di impulsi egoistici ecc. Egli di solito non si unisce con 
questi; perchè durante il giorno il suo sguardo viene rivolto verso le vicende del mondo esteriore, e 
queste son ben poco di fronte a ciò che può svilupparsi dalla propria natura dell’uomo. Già altre 
volte ho raccontato quello che i martiri e i santi cristiani ci descrivono delle loro prime esperienze, 
quando si sono uniti con la propria natura e si sono immersi in ciò che viveva nella loro interiorità. 
Vi faccio osservare che quelle esperienze sono le medesime di quelle di cui ora ho parlato, e che 
questi santi cristiani, per il fatto dell’esclusione della percezione esteriore e della discesa verso 
l’interiore, ci descrivono da quali tentazioni e illusioni sono stati assaliti. Le descrizioni che essi ne 
dànno corrispondono assolutamente a verità. Perciò veramente da questo punto di vista le biografie 
dei santi sono, in fondo, straordinariamente istruttive, per vedere il lavoro delle passioni, emozioni, 
istinti e di tutto ciò che risiede nell’uomo, lavoro da cui la vista dell’uomo viene distolta, quando 
volge lo sguardo nella vita normale sul mondo esteriore. Possiamo dunque dire: per mezzo della di-
scesa nella propria interiorità l’uomo viene, in certo modo, concentrato sul proprio Io, viene com-
pletamente impigliato nel suo Io – viene intensivamente concentrato in quel punto, in cui egli altro 
non vuol essere che un Io – in cui egli altro non vuole che la soddisfazione dei proprii desideri e dei 
proprii istinti, in cui appunto il male che vi è nell’uomo vuol afferrare il suo Io; questa è la disposi-
zione d’animo, che in lui allora prevale. 

Vediamo così, che da una parte il pericolo per l’uomo di rimanere abbagliato si presenta quando 
egli vuol estendersi nel Cosmo senza preparazione, e che dall’altra, egli si trova condensato, com-
presso, contratto in sè stesso, quando s’immerge impreparato nel proprio corpo fisico e in quello 
eterico. Ma vi è anche un altro aspetto dell’iniziazione, che a sua volta è stato coltivato presso alcu-
ni altri popoli. Mentre uno di questi aspetti, cioè l’uscita nel macrocosmo, è stato sopratutto coltiva-
to pressoi i popoli ariani e nordici, l’altro aspetto invece è stato sommamente coltivato presso gli 
egiziani. Vi è anche l’iniziazione, in cui l’uomo volge lo sguardo verso l’interiorità e si avvicina co-
sì al divino; in cui con la concentrazione in sè medesimo, con la discesa nella propria natura, impara 
a conoscere l’attività del divino nella propria natura. 



63 
 

Negli antichi misteri l’evoluzione generale dell’umanità non era progredita al punto che, in certo 
modo, l’iniziazione – sia fuori nel macrocosmo, sia dentro nell’uomo stesso, nel microcosmo – po-
tesse venire effettuata, di guisa da lasciare l’uomo completamente abbandonato a sè stesso. Quando, 
per esempio, veniva effettuata un’iniziazione egizia e l’uomo veniva condotto a penetrare nelle for-
ze del proprio corpo fisico e corpo eterico, di guisa che con piena coscienza poteva sperimentare le 
vicende del suo corpo fisico e del suo corpo eterico, allora dalla sua natura astrale scaturivano, in 
certo modo, da ogni parte terribili passioni ed emozioni; – dei mondi demoniaci, diabolici uscivano 
da lui. Sicchè colui che lavorava come jerofante nei misteri egiziani aveva bisogno di aiuti, i quali 
accogliessero ciò che usciva a quel modo, e lo deviassero attraverso la loro propria natura; perciò i 
dodici assistenti dell’iniziatore erano incaricati di accogliere i demoni che uscivano. In questo modo 
l’uomo veramente non era mai completamente libero nell’antica iniziazione; perchè ciò che neces-
sariamente doveva svilupparsi, quando egli s’immergeva nel corpo fisico e nel corpo eterico, sì po-
teva sviluppare soltanto, quando e perchè l’uomo aveva attorno a sè i dodici assistenti, i quali acco-
glievano i demoni e li domavano. – Similmente succedeva nei misteri nordici; in quelli, con l’uscita 
nel macrocosmo, l’iniziazione poteva effettuarsi per il fatto, che vi erano pure dodici aiutanti 
dell’iniziatore, i quali davano le loro forze all’iniziando, perchè egli avesse la capacità di sviluppare 
quel modo di pensare e di sentire, necessario per attraversare il labirinto del macrocosmo. 

Siffatta iniziazione, in cui l’uomo assolutamente non è libero, e che poggia completamente 
sull’allontanamento dei demoni per mezzo degli assistenti dell’iniziatore, ha dovuto gradatamente 
cedere il campo a un’altra iniziazione, in cui l’uomo può fare da sè; in cui colui, il quale effettua; 
l’iniziazione e fornisce all’uomo i mezzi, dice soltanto: «Va fatto questo e quello», e l’uomo a poco 
a poco può orientarsi più oltre da sè. Oggidì l’uomo non è molto progredito su questa via. Ma a po-
co a poco, come facoltà indipendente dell’umanità, si andrà formando nell’uomo la capacità di poter 
senza aiuto salire nel macrocosmo, o discendere nel microcosmo – egli potrà allora percorrere come 
essere libero le due parti dell’iniziazione. E perchè ciò potesse succedere, vi è stato l’avvento del 
Cristo. L’avvento del Cristo significa per l’uomo il punto di partenza che lo abilita a discendere li-
beramente nel corpo fisico e nel corpo eterico, come pure a uscir fuori nel macrocosmo, 
nell’universo. Occorreva che una volta si verificasse in grande, per mezzo di un Essere di genere 
superiore come lo è il Cristo Gesù, tanto la discesa nel corpo fisico e nel corpo eterico, quanto 
l’uscita fuori nel macrocosmo. In ultima analisi l’avvento del Cristo rappresenta appunto questo; 
l’Essere universale del Cristo ha mostrato, in certo modo, all’umanità, ciò che ormai, nel corso della 
maturità dell’evoluzione terrestre, può venir conseguito da un numero abbastanza grande di uomini. 
Occorreva che questo evento si verificasse una volta. – Che cosa è successo dunque per mezzo 
dell’Avvento del Cristo? 

Da un canto doveva succedere che l’Entità-Cristo stessa discendesse una volta nel corpo fisico e 
nel corpo eterico. E in quanto è successo che il corpo fisico e il corpo eterico di un essere umano ha 
potuto essere talmente santificato, che l’Entità-Cristo è discesa in esso – (e ciò è successo una sola 
volta), è stato, con tal mezzo, dato pure l’impulso all’evoluzione dell’umanità, perchè ogni uomo, 
che vi aspira, possa liberamente sperimentare la discesa nel corpo fisico e nel corpo eterico. Per 
questo l’Entità-Cristo ha dovuto discendere sulla Terra e compiere ciò che mai ancora era stato 
compiuto, mai era successo. Perchè negli antichi misteri, per mezzo dell’azione degli assistenti, si 
effettuava qualcosa di affatto diverso. Negli antichi misteri l’uomo poteva discendere negli arcani 
del corpo fisico e di quello eterico – e salire nei misteri del macrocosmo, ma soltanto in modo che 
non viveva veramente nel suo corpo fisico. Egli poteva bensì penetrare nei segreti del corpo fisico, 
ma non mentre stava dentro al corpo fisico; egli doveva per così dire liberarsi dal corpo. E quando 
vi ritornava, egli poteva veramente ricordarsi delle esperienze delle sfere spirituali, ma non poteva 
trasportare queste esperienze nel corpo fisico. Era un ricordarsi – ma non un portar seco nel corpo 
fisico. – Ciò doveva essere radicalmente trasformato dall’Avvento del Cristo e lo fu difatti. Dunque 
prima dell’avvento del Cristo non erano mai esistiti un corpo fisico e un corpo eterico, che avessero 
sperimentato la penetrazione dell’Io nell’intiera completa interiorità umana, fin dentro nel corpo fi-
sico e nel corpo eterico. Prima dunque nessuno poteva veramente penetrare con il suo Io fin dentro 



64 
 

al corpo fisico e al corpo eterico. Ciò è successo per la prima volta con l’Avvento del Cristo. E da 
questo evento provenne anche l’altro influsso, e cioè, che un’Entità, la quale, quantunque infinita-
mente superiore agli uomini, pur nondimeno era tanto unita alla natura umana, si è riversata fuori 
nel macrocosmo senza aiuto estraneo, per mezzo del proprio Io. Ma questo diventò possibile soltan-
to per mezzo del Cristo. Soltanto per mezzo del Cristo è stato possibile all’uomo di acquistarsi la 
capacità di spingersi fuori a poco a poco liberamente e di penetrare nel macrocosmo. – Queste sono 
le due colonne fondamentali che si presentano ugualmente a noi nei due Vangeli – in quello di Luca 
e anche in quello di Matteo. E come? 

Abbiamo visto che Zarathustra, con quella individualità che negli antichissimi tempi postatlantei 
era stata il grande maestro dell’Asia, s’incarnò più tardi come Zarathos o Nazarathos, e che con la 
medesima individualità egli s’incarnò in quel Bambino Gesù, che abbiamo descritto come il Gesù 
Bambino del Vangelo di Matteo, il quale discende dalla linea salomonica della casa di Davide. Ab-
biamo visto che l’individualità di Zarathustra sviluppò durante dodici anni in questo Gesù Bambino 
– vale a dire in sè stesso – tutte le facoltà, che era dato trarre e sviluppare da un rampollo della casa 
di Salomone, nello strumento del corpo fisico e in quello del corpo eterico. Egli possedeva queste 
facoltà soltanto per il fatto di essere vissuto per dodici anni in questo corpo fisico e in questo corpo 
eterico. (Per acquistarsi delle facoltà umane occorre elaborarle con degli strumenti). L’individualità 
dello Zarathustra abbandonò poi questo Gesù Bambino e passò in quel fanciullo Gesù, che è descrit-
to nel Vangelo di Luca, il quale discende dalla linea nathanica della casa di Davide, e che nacque 
come secondo Gesù bambino e venne educato in Nazareth in vicinanza dell’altro. Zarathustra si tra-
sferì in questo Gesù, proprio nel momento che il Vangelo di Luca descrive, e cioè, quando egli vie-
ne ritrovato nel tempio di Gerusalemme, dopo essere stato smarrito durante la festa. Mentre dunque 
il bambino Gesù salomonico morì presto, Zarathustra continuò a vivere nel Gesù del Vangelo di 
Luca fino al suo trentesimo anno. Egli si acquistò durante quel tempo tutte le facoltà, che è dato ac-
quistarsi con degli strumenti che si hanno, quando da un canto si porta seco ciò che si poteva acqui-
stare in un corpo fisico e in un corpo eterico preparati nel modo già descritto, e inoltre vi si può ag-
giungere ciò che è dato acquistare in un corpo astrale e in un portatore dell’Io, come quelli posse-
duti dal Gesù del Vangelo di Luca. 

Zarathustra dunque è cresciuto in questo corpo del Gesù di Luca fino al trentesimo anno, e con 
tutte le qualità che egli poteva sviluppare era giunto a tanto nel corpo già descritto, che poteva or-
mai offrire il suo terzo grande sacrificio, cioè, il sacrificio del corpo fisico, il quale per tre anni di-
ventò ormai il corpo fisico dell’Entità-Cristo. Così l’individualità dello Zarathustra, dopo aver sacri-
ficato nei secoli e nei millenni precedenti il corpo astrale e il corpo eterico per Ermete e per Mosè, 
sacrifica ora il corpo fisico, – abbandona, cioè, questo involucro, che rimane con tutto ciò che in es-
so ancora vi è di corpo eterico e di corpo astrale. E ciò che fino allora era stato riempito 
dall’individualità di Zarathustra, viene ora occupato da un Essere di natura assolutamente impareg-
giabile, e sorgente di ogni saggezza per tutti i grandi maestri della saggezza: dal Cristo. Questo è 
l’evento che ci viene indicato (lo descriveremo ancora più esattamente) con il battesimo di Giovanni 
nel Giordano – quell’Evento di cui il valore universale e l’infinita grandezza ci vengono indicati in 
uno dei Vangeli con le parole: «Questi è il mio figlio, il diletto, in cui vedo me stesso, in cui mi si 
presenta il mio proprio Sè» e che non vanno tradotte con le parole superficiali «nel quale Io mi sono 
compiaciuto». In altri Vangeli è perfino detto: «Tu sei il mio figlio, oggi ti ho generato». Qui ci vie-
ne chiaramente indicato che si tratta di una nascita, cioè della nascita del Cristo in quell’involucro, 
che Zarathustra ha dapprima preparato e poi sacrificato. Al momento del battesimo di Giovanni 
l’Entità-Cristo penetra nell’involucro umano preparato da Zarathustra: abbiamo qui a che fare con 
una rinascita di questi tre involucri, in quanto vengono compenetrati dalla sostanzialità del Cristo. Il 
battesimo di Giovanni è una rinascita degli involucri preparati da Zarathustra ed è la nascita del Cri-
sto sulla Terra. Ora il Cristo è in un corpo umano – veramente è in corpi umani specialmente prepa-
rati, ma tuttavia in corpi umani come li hanno gli altri uomini – sebbene meno perfetti. 

Il Cristo, l’Individualità più elevata che possa essere unita con la Terra, è ora in corpi umani. Se 
con la sua vita egli deve rappresentarci l’Evento più grande, la completa Iniziazione, occorre che 



65 
 

egli ne viva davanti a noi ambo gli aspetti: la discesa nel corpo fisico e nel corpo eterico – e l’ascesa 
nel macrocosmo. Il Cristo rappresenta con la sua vita i due eventi davanti all’uomo; ma questi due 
eventi, come si addice completamente alla natura degli eventi del Cristo, devono presentarsi a noi in 
modo, che nel discendere nel corpo fisico e nel corpo eterico il Cristo sia invulnerabile a tutte le ten-
tazioni, le quali veramente gli si fanno incontro, ma che vengono da lui respinte. Similmente deve 
riuscir chiaro, che su di lui non possono aver presa quei pericoli, che si presentano all’uomo quando 
questi esce fuori nel macrocosmo. 

Orbene, nel Vangelo di Matteo vien descritto, come dopo il battesimo di Giovanni l’Entità-Cristo 
discenda veramente nel corpo fisico e nel corpo eterico. E la storia della Tentazione è appunto una 
descrizione di questo evento. Vedremo come i dettagli di questa scena della Tentazione riproducano 
in tutti i singoli particolari le esperienze che l’uomo ha generalmente, quando discende nel corpo fi-
sico e nel corpo eterico. In quella scena la penetrazione del Cristo in un corpo umano fisico e in un 
corpo eterico, la concentrazione nell’Io umano, viene previssuta nell’uomo, di guisa che è possibile 
dire: «Così può essere: tutto ciò ci può succedere! Se vi ricordate del Cristo, se diventate simili a 
Lui, avrete la forza di far fronte a tutto ciò, di vincere anche voi tutto ciò che affluisce dal corpo fi-
sico e dal corpo eterico! Nel Vangelo di Matteo la prima scena notevole è quella della Tentazione. 
Essa riproduce uno degli aspetti dell’iniziazione, la discesa nel corpo fisico e nel corpo eterico. 
L’ altra parte dell’iniziazione – il distendersi nel macrocosmo – vien pure descritta e precisamente 
in modo, che viene dapprima mostrato, come il Cristo effettui questo distendersi nel macrocosmo 
con la natura umana – completamente nel senso della natura sensibile umana. 

Qui appunto vorrei esporre una obbiezione, che facilmente potrebbe venir sollevata – la ribatte-
remo completamente nei prossimi giorni, oggi però ne esamineremo i punti principali – e cioè: se il 
Cristo era veramente un’Entità tanto elevata, perchè ha dovuto sperimentare tutto questo? Perchè ha 
dovuto discendere nel corpo fisico e nel corpo eterico? Perchè ha dovuto, come l’uomo, uscir fuori 
nel Macrocosmo e stendersi in esso? Non per sè egli ha fatto questo! Ha dovuto farlo per gli uomini; 
nelle sfere superiori, con le sostanzialità delle sfere superiori, potevano farlo quelle entità affini al 
Cristo; ma in un corpo fisico e in un corpo eterico umano un tale fatto non era ancora successo; un 
corpo umano ancora non era stato interpenetrato dall’Entità-Cristo. Della sostanzialità divina è usci-
ta fuori nello spazio; ma ciò che vive nell’uomo non è stato ancora portato fuori nello spazio. Cristo 
soltanto poteva prenderlo seco e versarlo fuori nello spazio. Ciò doveva venir fatto per la prima vol-
ta nella natura umana da un Dio. 

E questo secondo evento vien descritto quando, per così dire, la seconda colonna viene collocata 
nel Vangelo di Matteo; cioè, quando esso mostra, che la seconda parte dell’iniziazione, l’uscita nel 
macrocosmo, l’ascesa nel sole e nelle stelle, si è veramente verificata per parte del Cristo con la na-
tura umana. Egli allora viene dapprima unto – unto come un altro uomo, per diventare puro, per di-
ventare invulnerabile a ciò che poteva dapprima avvicinarsi a lui dal mondo fisico. Vediamo così 
come l’unzione, che rappresenta una parte negli antichi misteri, ci si presenta nuovamente sopra un 
gradino superiore, sul piano storico, mentre di solito era una unzione nel tempio. E vediamo come il 
Cristo, alla cena della Pasqua, esprima ora questo «spandersi nel mondo intiero», – non soltanto 
«l’essere in sè stesso», bensì l’essere riversato nell’intiero mondo, – quando Egli spiega a coloro, 
che lo attorniano, che egli si sente in tutto ciò che è espresso nella Terra come solido – a questo ac-
cennano le parole: «Io sono il pane» – e così pure in tutto il liquido. Nella cena della Pasqua viene 
indicato questo cosciente uscire nel macrocosmo, così come l’uomo esce in esso incosciente nel 
sonno. E il senso di tutto ciò che l’uomo deve sentire come un abbagliamento che gli si avvicina, lo 
troviamo espresso nelle parole scultorie: «L’anima mia è afflitta fino alla morte!» 

Il Cristo Gesù sperimenta effettivamente ciò che gli uomini sperimentano di solito come un an-
nientamento, una paralisi, un abbagliamento. Egli sperimenta nella scena di Gethsemane ciò che si 
può definire: il corpo fisico, abbandonato dall’anima, palesa il proprio stato di paura. Ciò che viene 
sperimentato in questa scena deve rappresentare come l’anima si allarghi nel mondo e come il corpo 
venga abbandonato. E tutto ciò che segue deve effettivamente descrivere l’uscita nel macrocosmo. 
La «Crocifissione» e ciò che è rappresentato con il «seppellimento» e tutto il resto compiutosi nei 



66 
 

misteri, costituisce l’altra colonna del Vangelo di Matteo, il viver fuori nel macrocosmo. – E il 
Vangelo di Matteo esprime questo chiaramente, indicandoci che il Cristo Gesù fino allora era vissu-
to nel corpo fisico che pende sulla croce: – Egli stava concentrato in questo punto dello spazio; ma 
ora Egli si stende nell’intiero Cosmo. E chi avesse dovuto cercarlo ora, non lo avrebbe veduto in 
questo corpo fisico, ma avrebbe dovuto cercarlo chiaroveggentemente nello Spirito che pervade gli 
spazii. Dopo che il Cristo ebbe compiuto effettivamente ciò che prima, ma con aiuto estraneo, veni-
va compiuto nei tre giorni e mezzo nei misteri, e che ebbe compiuto ciò che appunto gli veniva rim-
proverato, – perchè egli aveva detto che si poteva abbattere questo tempio e che in tre giorni lo 
avrebbe riedificato (con ciò venne chiaramente indicata l’iniziazione nel macrocosmo, che di solito 
veniva compiuta nei tre giorni e mezzo) – Egli accenna anche al fatto, che dopo questa scena Egli 
non deve più essere cercato là dove l’Entità del Cristo Gesù era stata racchiusa entro al fisico, bensì 
fuori nello Spirito, che pervade gli spazii mondiali. E questo viene generalmente tradotto, anche in 
queste mediocri traduzioni dei tempi moderni, con grande maestà, con le parole: «Fra poco dovrete 
cercare quell’Essere che nascerà dall’evoluzione dell’umanità alla destra della Potenza e vi si pale-
serà dalle nubi». – È là che dovete cercare il Cristo, riversato nel mondo, come prototipo della gran-
de Iniziazione che l’uomo sperimenta, quando abbandona il corpo, e con la propria vita si stende 
fuori nel macrocosmo. 

Questo ci dà il principio e la fine della vera vita del Cristo, che comincia con la nascita del Cristo 
al battesimo di Giovanni nel corpo, del quale abitiamo parlato: comincia allora con una parte 
dell’iniziazione, con la discesa nel corpo fisico e nel corpo eterico nella storia della Tentazione. E si 
chiude poi con l’altra parte dell’iniziazione: con il distendersi nel macrocosmo, che comincia con la 
scena della cena e viene più oltre rappresentata nel processo della Flagellazione, della Coronazione 
con le spille, della Crocifissione e della Resurrezione. Gli eventi del Vangelo di Matteo stanno rac-
chiusi fra questi due estremi; ora collocheremo questi eventi al loro posto, nel quadro che abbiamo 
finora tracciato soltanto a grandi linee. 

 



67 
 

Conferenza VIII 
 
In ciò che ieri si è esposto sul fatto, che nell’Avvento del Cristo le due parti dell’iniziazione sono 

state inalzate al grado di processi storici mondiali, ci si palesa pure – se ben si considera – l’aspetto 
per noi essenziale di questo Avvento del Cristo. 

Quella iniziazione in cui l’uomo attraversava, per così dire, la quotidiana esperienza del risve-
glio, in modo, che nel discendere nel corpo fisico e nel corpo eterico la sua facoltà percettiva non 
veniva distolta verso l’ambiente fisico esteriore, ma veniva stimolata a percepire i processi del cor-
po eterico e del corpo fisico, quella particolare iniziazione veniva impartita specialmente in tutti i 
misteri e santuari d’iniziazione, che erano basati sulla sacra cultura egizia. Coloro che cercavano ta-
le iniziazione nel senso antico, cioè nel senso, che in questa venivano diretti e guidati attraverso ai 
pericoli che si affacciavano in quella iniziazione, divenivano per tal fatto, sotto un certo riguardo, 
uomini diversi, uomini i quali durante l’atto dell’iniziazione potevano guardare nel mondo spirituale 
e vedervi sopratutto quelle forze ed entità spirituali, che prendono parte al nostro corpo fisico e al 
nostro corpo eterico. Se ora vogliamo caratterizzare l’iniziazione essena anche da questo punto di 
vista, possiamo dire: Quando un Esseno percorreva i quarantadue gradini più sopra descritti e con-
seguiva per mezzo di ciò una conoscenza più esatta della sua vera interiorità, della vera sua natura 
di Io, e di tutto ciò che rende l’uomo capace di, vedere attraverso gli organi esteriori destinati a ciò 
per via di eredità, veniva condotto oltre i quarantadue gradini fino a quell’Entità spirituale divina, la 
quale come Jahve o Jehova ha determinato l’organo, che già vi ho descritto in Abraham; e vedeva 
allora nello Spirito, che questo era l’organo essenziale per quell’epoca. L’Esseno guardava indietro 
dunque nel passato, all’interiore struttura essenziale dell’essere umano interiore, che era un risultato 
di quella Entità divina spirituale. In un’iniziazione siffatta, si prescindeva dunque dalla conoscenza 
della interiorità dell’uomo. 

Vi ho dato ieri una descrizione generale di ciò che si presenta specialmente all’uomo, quando 
egli penetra, impreparato, nella propria interiorità. Ho detto: che si destano allora nell’uomo preci-
puamente tutti gli egoismi, tutto ciò che porta l’uomo a dire a sè stesso: tutte le forze che sono in 
me, tutte le passioni ed emozioni collegate al mio Io, e che nulla vogliono sapere del mondo spiri-
tuale, voglio averle in me in modo, da potermi unire con esse – da poter agire, sentire e percepire 
unicamente per spinta della mia propria interiorità egoistica! – Questo appunto è il pericolo, che per 
mezzo di siffatta discesa nella propria interiorità cresca nell’uomo uno smisurato egoismo. È, que-
sta, una determinata specie di illusione, che colpisce anche oggidì sempre coloro che tendono, per 
mezzo di un’evoluzione esoterica, a questa discesa nella propria interiorità. Molti e varii sono gli 
egoismi che si fanno allora valere nell’uomo; e quando essi si affacciano, l’uomo regolarmente non 
li riconosce affatto come egoismi; tutto egli li crederà, fuorchè egoismi! La via ai mondi superiori – 
anche quando viene cercata ai nostri tempi – sempre è stata descritta come una via che richiede ab-
negazione. E parecchi degli uomini, i quali anche all’epoca nostra desiderano molto salire nei mon-
di superiori, ma non vogliono esercitare quell’abnegazione, che guarderebbero volentieri nei mondi 
superiori, ma non vogliono sperimentare ciò che veramente vi può condurre, trovano molto inco-
modo, che debba affiorare in loro tutta questa zavorra, che giace nel fondo della natura umana. Essi 
vorrebbero arrivare ai mondi superiori senza l’affiorare di tutti gli egoismi e delle passioni. Essi non 
si accorgono che spesso l’egoismo più forte, più significativo, si palesa appunto in quel loro mal-
contento verso ciò che si affaccia veramente come fenomeno del tutto regolare, e di cui essi do-
vrebbero chiedersi: «Poichè sono un uomo, non debbo io provocare anche tutte queste forze?» Essi 
trovano strana la presenza di tali cose, sebbene già cento e cento volte sia stato loro spiegato, che a 
un determinato momento qualcosa di questo genere deve presentarsi. Intendo qui accennare soltanto 
alle illusioni e agli errori, a cui si abbandonano certi uomini. All’epoca nostra bisogna anche tener 
conto che l’umanità, in certo qual modo, si è abituata alla comodità, e preferirebbe salire nei mondi 
superiori con tutto quell’agio a cui si è abituata nella vita ordinaria. Ma le comodità, che si hanno 



68 
 

nei campi ordinari dell’esistenza, non si possono procurare sulla via che deve condurre ai mondi 
spirituali. 

Orbene, chi, nei tempi antichi, aveva trovato questa via ai mondi spirituali, attraverso quella par-
te dell’iniziazione, che conduce nell’interiorità umana, per il fatto appunto, che l’interiorità umana è 
creata da potenze divino-spirituali, veniva perciò condotto dentro le forze divino-spirituali e le ve-
deva lavorare al corpo fisico e a quello eterico. Un uomo siffatto diventava adatto a testimoniare, ad 
annunziare i segreti del mondo spirituale. Egli poteva raccontare agli altri ciò che aveva sperimenta-
to nei misteri mentre veniva condotto nella propria interiorità, e per tal mezzo, nel mondo spirituale. 
A che cosa però era collegata questa iniziazione? Quando un iniziato siffatto usciva dai mondi spiri-
tuali, poteva dire: «Ho potuto gettare uno sguardo nell’esistenza spirituale, ma vi sono stato aiutato! 
Gli assistenti dell’iniziatore hanno reso possibile, che io sopravvivessi al momento in cui altrimenti 
i demoni della mia propria natura mi avrebbero sopraffatto». Per il fatto però, che l’iniziato conse-
guiva la visione del mondo spirituale con l’aiuto di quegli assistenti esteriori, egli rimaneva durante 
la vita dipendente da questo collegio d’iniziazione, da coloro che lo avevano aiutato. Le forze che lo 
avevano aiutato uscivano fuori con lui nel mondo. 

Tutto ciò doveva venir modificato, venir superato. Coloro che dovevano essere iniziati dovevano 
rimanere in condizione di sempre minore dipendenza da coloro che erano i loro maestri e iniziatori. 
Perchè questo aiuto era anche essenzialmente accompagnato da un altro fatto. Nella nostra coscien-
za quotidiana abbiamo un sentimento ben chiaro dell’Io, che si desta a una determinata ora della no-
stra esistenza. Di questo si è già spesso parlato, e anche nella mia «Teosofia» troverete caratterizza-
to il momento, in cui l’uomo arriva a parlare di sè come di un «Io». Questa è cosa che l’animale non 
può fare. Se l’animale guardasse, come l’uomo, nella propria interiorità, non troverebbe un Io indi-
viduale, bensì un Io della specie, un Io di gruppo; sentirebbe di appartenere a un intiero gruppo. 
Questo sentimento dell’Io si spegneva in un determinato modo nelle antiche iniziazioni. Mentre 
dunque l’uomo penetrava nei mondi spirituali il suo sentimento dell’Io si oscurava, e se recapitolate 
tutto quello che vi ho detto, vi persuaderete che questo oscuramento era un bene. Perchè è al senti-
mento dell’Io appunto che si ricollegano tutti gli egoismi, le passioni ecc. Si ricollegano ad esso tut-
ti gli egoismi, le emozioni che vogliono isolare l’uomo dal mondo esteriore. Per non rafforzare ol-
tremodo le passioni, le emozioni, occorreva che il sentimento dell’Io fosse attutito. Nelle iniziazio-
ni, negli antichi misteri si trattava dunque, non di una coscienza di sogno, ma di uno stato di attuti-
mento del sentimento dell’Io. Sempre più e più si doveva tendere però a che l’uomo divenisse capa-
ce di attraversare l’iniziazione, pur mantenendo completamente l’integrità del proprio Io – di 
quell’Io, che l’uomo porta seco nella coscienza di veglia, dal momento in cui si desta fino a quello 
in cui si addormenta: quell’oscuramento dell’Io, che negli antichi misteri sempre andava connesso 
con l’iniziazione, non doveva più verificarsi. Ma questo oscuramento poteva venir eliminato nel 
corso del tempo soltanto gradatamente e lentamente; tale risultato oggi si può dire già conseguito in 
altissima misura in tutte le iniziazioni basate sopra una giusta direzione; in esse è stato ottenuto, che 
quando l’uomo penetra nei mondi superiori, il sentimento dell’Io si mantenga integro fino a un alto 
grado. 

Esaminiamo ora più minutamente una siffatta antica iniziazione; per esempio, un’iniziazione es-
sena dell’epoca precristiana. Anche questa iniziazione essena era collegata, in un determinato mo-
do, col fatto, che il sentimento dell’Io veniva affievolito. Così era. Ciò dunque che nella nostra esi-
stenza terrena dà all’uomo il suo sentimento dell’Io, ciò che riceve le percezioni esteriori, doveva, 
nell’iniziazione essena, essere pure attutito. Basta gittare superficialmente uno sguardo sulla vita 
giornaliera, e si può dire: nello stato speciale in cui l’uomo si trova nel mondo spirituale durante la 
coscienza di sonno, egli non ha il suo sentimento dell’Io; lo ha soltanto nella sua coscienza diurna, 
quando viene distolto dal mondo spirituale, e il suo sguardo si dirige verso il mondo fisico-
sensibile. – Così succede nell’uomo terrestre attuale, e così pure succedeva nell’uomo terrestre, per 
il quale il Cristo ha operato sulla Terra. Nell’uomo in condizioni normali, dell’attuale epoca terre-
stre, l’Io generalmente non rimane sveglio nel mondo spirituale. Orbene, un’iniziazione del Cristo 



69 
 

consiste appunto in questo, che l’Io rimane desto nei mondi superiori, così come è desto nel mondo 
esteriore. 

Per meglio chiarire le mie parole vi prego di osservare attentamente il momento del risveglio. 
Questo momento si presenta a noi in modo, che l’uomo esce dal suo mondo superiore e s’immerge 
nel proprio corpo fisico e nel corpo eterico; nel momento però in cui s’immerge, egli non vede i 
processi interiori del corpo fisico e del corpo eterico, ma le sue facoltà percettive vengono, in cero 
qual modo, dirette verso l’ambiente circostante. Ora tutto ciò su cui lo sguardo dell’uomo si posa al 
momento del risveglio, ciò che l’uomo abbraccia con lo sguardo, – sia con la percezione fisica degli 
occhi, o con la percezione fisica delle orecchie, sia col pensiero, coll’intelletto che è collegato 
all’organo fisico del cervello, – tutto ciò che egli percepisce nell’ambiente fisico circostante, veniva 
indicato nel linguaggio usato nella dottrina occulta ebraica antica, come il «Regno», Malchut. Si po-
trebbe domandare: che cosa dunque si riconnetteva nel linguaggio ebraico antico con l’espressione 
«Il Regno»? Questa espressione comprendeva tutto ciò in cui l’ Io poteva reggersi cosciente. Questa 
è veramente la definizione più esatta del significato, che nell’antichità ebraica veniva connesso con 
l’espressione «Il Regno»: è Regno, dove l’Io umano può essere presente. Se consideriamo questa 
espressione, potremo dire: Nel linguaggio ebraico antico l’espressione il «Regno» indica anzitutto il 
mondo sensibile, il mondo in cui l’uomo sta nello stato di veglia conservando completa la coscienza 
del suo Io. Esaminiamo ora i gradini dell’iniziazione, per cui l’uomo discende nella propria interio-
rità. Il primo guadino, prima che l’uomo possa penetrare nel suo corpo eterico e ne possa percepire i 
segreti, è facile immaginare quale sia. L’involucro esteriore dell’uomo consiste, come già sappiamo, 
del corpo astrale, del corpo eterico e del corpo fisico. Questa è un’altra esperienza ancora che 
l’uomo deve attraversare: deve, cioè, dall’interiore guardare, per così dire, coscientemente attraver-
so il proprio corpo astrale, se vuole sperimentare questo genere di iniziazione. Egli deve sperimen-
tare anzitutto l’interiorità del suo corpo astrale, se vuole penetrare nell’interiorità del suo corpo fisi-
co e del suo corpo eterico. Questa è la porta per la quale egli deve passare; si tratta però sempre di 
nuove esperienze, che deve attraversare. L’uomo vi sperimenta pure qualcosa che è obbiettivo, co-
me gli oggetti del mondo esteriore sono obbiettivi. Se gli oggetti del mondo sensibile circostante, 
che siamo capaci di sperimentare per mezzo dell’attuale organismo umano, vengono da noi indicati 
come il «Regno», potremo anche, conformemente al linguaggio che adoperiamo – l’antico linguag-
gio ebraico ancora non distingueva con tanta sottigliezza – distinguere di bel nuovo in esso tre Re-
gni: il Regno Minerale, il Regno Vegetale e il Regno Animale. Tutto ciò nel linguaggio antico 
ebraico è un Regno; e il complesso dei tre Regni si trova in genere riassunto nell’unico concetto del 
«Regno». E proprio come noi contempliamo gli animali, le piante e i minerali, quando volgiamo lo 
sguardo fuori sul mondo sensibile, dove il nostro Io può essere presente, così per colui che 
s’immerge nella propria interiorità, lo sguardo si posa su tutto ciò che egli può percepire nel corpo 
astrale. L’uomo non vede ora tutto ciò per mezzo del suo Io, sibbene l’Io si serve, per vedere, degli 
strumenti del corpo astrale. E ciò che l’uomo vede, quando egli possiede un altro patrimonio percet-
tivo, e che è presente col proprio Io in quel mondo con il quale egli si è unito per mezzo degli orga-
ni astrali, viene appunto indicato dal linguaggio ebraico antico con tre espressioni. Così come noi 
abbiamo un regno animale, uno vegetale e uno minerale, il linguaggio ebraico antico indica il terna-
rio, che si contempla quando si è presenti nel proprio corpo astrale, come Nezach, Jesod e Hod. 

Per tradurre nel nostro linguaggio questi tre termini con esattezza, occorrerebbe immergerci nuo-
vamente nel sentimento del linguaggio ebraico antico; perchè le usuali traduzioni lessicografiche 
dei dizionari non ci aiutano affatto. Se si vuol comprendere di che si tratta bisogna far appello al 
sentimento del linguaggio dell’epoca precristiana. Bisognerebbe, per esempio, tener conto anzitutto, 
che ciò che possiamo indicare con il suono «Hod» esprimerebbe «spiritualità che si palesa verso 
l’esteriore». Osservate dunque: questa parola indicherebbe una spiritualità che si manifesta verso 
l’esteriore, una spiritualità che tende verso l’esteriore, ma una spiritualità che va intesa come astrali-
tà. All’incontro la parola «Nezach» esprimerebbe una sfumatura più rude di questa «tendenza a ma-
nifestarsi verso l’esteriore». Ciò che si manifesta in questo modo è qualcosa a cui possiamo forse 
applicare le parole: «che si dimostra impenetrabile». (Se oggi prendete un qualche libro di fisica, vi 



70 
 

troverete un giudizio, che veramente dovrebbe essere una definizione – ma la logica qui non 
c’entra, – e cioè, la definizione, che i corpi fisici vengono indicati come «impenetrabili». Veramente 
dovrebbe essere detto come definizione: «si chiama corpo fisico quel corpo, di cui si può dire, che il 
posto che esso occupa non può contemporaneamente essere occupato da altro corpo». Dunque do-
vrebbe trattarsi di una definizione – invece viene affermato un dogma, dicendo: i corpi del mondo 
fisico hanno la peculiarità di essere impenetrabili, – mentre invece si dovrebbe dire, che il medesi-
mo posto non può contemporaneamente essere occupato da due corpi. Questo però rientra veramen-
te nel campo della filosofia). Il manifestarsi nello spazio in modo che si verifichi l’esclusione di al-
tra manifestazione – e questo rappresenta una sfumatura più densa di quella di Hod – tutto ciò vien 
espresso con la parola Nezach. E ciò che sta frammezzo è espresso con la parola Jesod. – Avete 
dunque tre sfumature diverse: prima avete la manifestazione di un fatto astrale qualsiasi, che si ma-
nifesta verso l’esteriore, in Hod; quando questa manifestazione è già talmente più densa, che le cose 
si presentano a noi con l’impenetrabilità fisica, allora, secondo il linguaggio ebraico antico, vi sa-
rebbe Nezach ; e per le sfumature intermedie si avrebbe Jesod. Possiamo dunque dire: che le tre pe-
culiarità diverse, di cui effettivamente le entità del mondo astrale sono dotate, possono essere indi-
cate con quelle tre parole. 

Ormai possiamo, per così dire, penetrare con l’iniziando più oltre nell’interiorità umana. Quando 
ha superato ciò che vi è anzitutto da superare nel suo corpo astrale, egli penetra nel proprio corpo 
eterico. In questo l’uomo percepisce già qualcosa di più elevato di quanto possa essere indicato con 
quelle tre parole. Mi si potrebbe domandare: Perchè in questo corpo eterico l’uomo percepisce 
qualcosa di più elevato? Ciò si riconnette con un fatto speciale, di cui dovete tener conto, se volete 
comprendere la vera struttura interiore del mondo. Dovete tener presente, che nel mondo esteriore 
che si presenta a noi, quelle manifestazioni appunto che ci sembrano più basse, sono proprie quelle 
a cui hanno lavorato le forze spirituali più elevate. Già spesso ho richiamato la vostra attenzione su 
questo fatto – e specialmente quando si trattava della natura umana stessa. – L’uomo è costituito, se 
lo si vuol descrivere, di corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale e dell’Io. Certamente l’Io, sotto un 
certo riguardo, è l’arto suo più elevato; ma così come esso è oggidì, l’Io rappresenta il bambino fra i 
quattro arti della natura umana. L’Io contiene nell’uomo il germe della massima elevatezza a cui 
questi possa arrivare; ma per ora si trova nel suo sviluppo a un gradino inferiore. All’incontro il 
corpo fisico, a suo modo, è l’arto più perfetto – certamente non per merito dell’uomo stesso, ma 
perchè attraverso le epoche di Saturno, Sole, Luna delle entità divine spirituali hanno lavorato 
nell’uomo. E anche il corpo astrale è diventato già più perfetto dell’Io dell’uomo. Se dunque guar-
diamo anzitutto l’Io umano, esso è ciò che ci sta più vicino, ciò con cui ci identifichiamo. E si può 
dire: chi non è troppo superficiale, e non vuol chiudere a sè stesso la vista, basta che guardi nella 
propria interiorità e vi trova il suo Io. Invece riflette: quanto mai l’uomo è lontano dai segreti del 
corpo fisico umano! Al corpo fisico umano non soltanto per milioni di anni, ma per milioni di mi-
lioni di anni hanno lavorato delle entità divino-spirituali, per portarlo alla sua attuale struttura. Fra 
l’Io e il corpo fisico vi sono dunque il corpo astrale e il corpo eterico. Il corpo astrale, di fronte al 
corpo fisico, è pure un arto imperfetto della natura umana. In esso vi sono emozioni; passioni, cupi-
digie ecc. E attraverso le emozioni del corpo astrale, sebbene il corpo eterico vi si frapponga come 
un ostacolo, l’uomo gode di molte cose, le quali lavorano in diretta opposizione alla meravigliosa 
organizzazione del corpo fisico umano. Ho fatto notare di quanti veleni per il cuore, per esempio, 
l’uomo si ciba, e come, se dipendesse dal suo corpo astrale, egli distruggerebbe ben presto la sua sa-
lute. L’uomo deve la propria salute soltanto al fatto, che come organizzazione, il cuore umano è 
combinalo in modo così mirabile e perfetto, che per molti decenni resiste agli attacchi del corpo 
astrale. Così è. Quanto più profondamente si discende, tanto più si trovano forze spirituali più eleva-
te che hanno collaborato ai singoli arti. Si potrebbe dire: Gli Dei più giovani, le forze divino-
spirituali più giovani sono quelle che ci hanno dato l’Io; e sono gli Dei molto più vecchi, i quali 
hanno operato quella perfezione dei nostri arti inferiori, che l’uomo oggidì appena comincia a com-
prendere – ben lungi però dall’essere capace di imitare con i suoi strumenti ciò che le forze e le en-
tità divino-spirituali hanno eseguito per l’uomo in quella mirabile costruzione. 



71 
 

Questa perfezione specialmente era veduta da coloro, i quali s’immergevano, per esempio, per 
mezzo di un’iniziazione essena nell’interiorità umana. Un Esseno siffatto diceva a sè stesso: «quan-
do percorro i primi quattordici gradini penetro anzitutto nel mio corpo astrale. Allora mi si presen-
tano tutte le passioni ed emozioni che sono collegate al mio corpo astrale, tutto ciò che nella mia in-
carnazione io stesso ho guastato nel mio corpo astrale. Ma ancora non sono stato in condizione di 
guastare il mio corpo eterico come ho guastato il corpo astrale. Il mio corpo eterico, in fondo, è 
molto più divino, molto più puro; esso mi si palesa, quando percorro gli altri quattordici gradini». E 
quell’Esseno aveva il senso, che se egli resisteva alle tentazioni del corpo astrale, dopo i primi quat-
tordici gradini il peggio era superato, e che entrerebbe ormai nelle sfere luminose del suo corpo ete-
rico, le cui forze egli ancora molto non aveva potuto guastare. Ciò che l’uomo vedeva allora in que-
sto corpo veniva a sua volta indicato dall’insegnamento occulto ebraico antico con tre espressioni, 
di cui è straordinariamente difficile rendere il significato nel nostro linguaggio attuale: le espressio-
ni erano Gedulah, Tipheret e Geburah. Cerchiamo di formarci un’idea dei tre campi indicati da que-
ste tre espressioni. 

Quando l’uomo percepiva ciò con cui egli si unisce nel corpo eterico, possiamo dire a un dipres-
so, che la prima parola, Gedulah, operava in modo da fargli acquistare una rappresentazione di tutto 
ciò che nel regno spirituale, nel mondo spirituale, appare maestoso, grandioso, ciò che dà 
l’impressione del meraviglioso. Di contro ciò che viene indicato con Geburah, sebbene abbia affini-
tà con la prima parola, rappresenta nondimeno una sfumatura completamente diversa di grandezza; 
rappresenta una sfumatura di una grandezza già diminuita dall’azione. Geburah è quella sfumatura 
che indica una grandezza, una forza, che già si manifesta verso l’esteriore, per difendersi, per mani-
festarsi come entità indipendente verso l’esteriore. Mentre dunque al termine «Gedulah» è connessa 
l’azione per mezzo della saldezza interiore, dell’entità interiore, il termine «Geburah» invece rap-
presenta un’azione, che si può dire aggressiva, e che si manifesta verso l’esteriore con un procedere 
aggressivo. Orbene, il «riposare in sè stessa della grandezza», dell’interiorità, la quale si manifesta 
bensì verso l’esteriore – ma non con un procedimento aggressivo, ma soltanto perchè essa in sè 
stessa esprime la grandezza spirituale – questo veniva indicato con «Tipheret», di cui potremo ri-
produrre il significato soltanto, se combiniamo i nostri due concetti di «Bontà» e di «Bellezza». Un 
essere che esprime la propria individualità in modo, che la sua interiorità s’imprima nella forma 
esteriore, ci appare bello; e un essere che esprime esteriormente la sua propria saldezza interiore, ci 
appare buono. Ma questi due concetti, nell’insegnamento occulto ebraico antico, si riuniscono in 
«Tipheret». Le entità, dunque, che si manifestano per mezzo di queste tre qualità, sono quelle con le 
quali si acquistava un rapporto, quando si discendeva nel corpo eterico. 

Veniva poi la discesa nel corpo fisico. Nel corpo fisico l’uomo arrivava, per così dire, a conosce-
re le entità divino-spirituali più antiche, che avevano lavorato su di lui. Ricordatevi che nelle rela-
zioni «Dalla cronaca dell’Akasha» e nella «Scienza Occulta» viene descritto, come il primo germe 
del corpo fisico sia venuto a formarsi sull’antico Saturno. Delle entità spirituali elevate, sublimi, i 
Troni, hanno sacrificato la propria sostanza di volontà, perchè il primo germe del corpo fisico uma-
no potesse formarsi. Delle entità spirituali elevate hanno collaborato a questo primo germe durante 
l’ulteriore evoluzione attraverso Saturno, Sole e Luna. E nelle conferenze a Monaco (sulla Genesi) 
ho raccontato che queste elevatissime entità spirituali rimasero unite con l’uomo attraverso le epo-
che di Saturno, Sole e Luna, organizzando sempre più oltre questo primo germe del corpo fisico 
umano, così da determinare questa attuale mirabile costruzione del corpo fisico, in cui l’uomo può 
dimorare oggi insieme agli altri tre suoi arti – il corpo eterico, il corpo astrale e l’Io. 

Quando l’uomo poteva così veramente penetrare nella propria interiorità, percepiva ciò che nella 
dottrina occulta ebraica antica s’indicava, come dotato di qualità, che soltanto nell’uomo possono 
venir rappresentate, quando egli pensa, per esempio, al massimo di saggezza, che nella propria ani-
ma possa conseguire. L’uomo alza lo sguardo, per così dire, alla saggezza come a un ideale: sente 
elevarsi il proprio essere, quando può in parte riempirlo di saggezza. Coloro che s’immergevano nel 
corpo fisico sapevano, allora, che avrebbero avvicinati esseri, i quali in tutta la loro sostanzialità 
erano ciò di cui l’uomo può acquistarsi soltanto una piccola, una minima parte, quando aspira alla 



72 
 

saggezza, alla saggezza che non si consegue con la conoscenza esteriore abituale, bensì con la co-
noscenza raggiunta attraverso gravi esperienze dell’anima, e che non si acquista in una sola incar-
nazione, ma attraverso molte incarnazioni – e anche allora soltanto in parte; perchè soltanto 
l’esperienza di tutte le possibilità della saggezza potrebbe darci il completo possesso di essa. Delle 
entità che si manifestano come Entità della Saggezza, nelle quali si manifesta predominante la qua-
lità di possente spiccante saggezza, queste erano le entità che l’uomo percepiva. E la qualità di tali 
entità, le quali erano Entità della Saggezza, veniva indicata nella dottrina occulta ebraica antica con 
la parola Chokmah, che oggi non impropriamente si indica come saggezza. Una determinata sfuma-
tura meno raffinata delle qualità di questa saggezza, sarebbe quella meno raffinata che vi è anche 
nell’uomo – anche questa però viene conseguita dall’uomo, nella sua individualità, soltanto in grado 
minimo. Nel discendere nel corpo fisico l’uomo prova però a questo punto di nuovo delle entità, le 
quali posseggono spiccatamente questa qualità, che di fronte alla saggezza è una qualità meno raffi-
nata, e che veniva indicata nella dottrina occulta ebraica antica come Binah, di guisa che esse si pa-
lesano come entità, le quali risplendono per virtù di questa qualità. Questo è ciò che si può provoca-
re nell’uomo quando gli si ricorda il suo intelletto. L’uomo non consegue l’intelletto che in minimo 
grado. Ma quando si tratta del significato di Binah, dobbiamo pensare ad entità completamente per-
vase da ciò che l’intelletto consegue; si tratta tuttavia di una sfumatura meno raffinata di Chokmah. 
Perciò la dottrina segreta ebraica antica, quando parla della vera saggezza creatrice produttiva, che 
in sè produce i segreti del mondo, quando dunque vuol indicare Chokmah, dice: che essa si può pa-
ragonare a un zampillo di acqua – mentre Binah si può paragonare al mare. Così esprimevano la 
densificazione. – E la massima elevatezza a cui ci si poteva inalzare, quando si discendeva nel cor-
po fisico, veniva indicata come Keter. È difficile trovare un termine che ci renda il significato di 
questa parola. Si può soltanto indicare simbolicamente quella qualità, che, manifestandosi, fa come 
presentire le qualità di entità spirituali divine superiori elevatissime. Questa qualità viene perciò pu-
re simbolicamente indicata con un simbolo, per mezzo del quale l’uomo viene inalzato al di sopra di 
sè stesso, e che significa più di quello che veramente esso possa significare. Per esprimere 
l’elevatezza di questa qualità, essa viene indicata con il termine «Corona». Traduciamo perciò in 
questo modo: 

 
Binah  Chokmah  Keter 
Geburah  Tipheret  Gedulah 
Nezach  Iesod  Hod 
Malchut  Il Regno  Io 

 
Abbiamo così riprodotto i gradini delle qualità di quelle entità, nella regione delle quali l’uomo 

si eleva quando discende nella propria interiorità. È un «crescendo». E potete rappresentarvi che in 
un’iniziazione essena l’uomo attraversava vicende affatto nuove, aveva esperienze del tutto nuove, 
e arrivava a conoscere ciò che realmente viene indicato con tali qualità. Che cosa però si deve dire 
in special modo di un iniziato esseno, e del genere di iniziazione essena in confronto 
dell’iniziazione delle popolazioni circostanti? Di che cosa teneva speciale conto l’iniziazione esse-
na? 

Tutte le antiche iniziazioni si basavano sulla necessità, che venisse attutito appunto quel senti-
mento dell’Io, che l’uomo ha, quando contempla Malchut, il Regno. Questo sentimento dell’Io do-
veva venire spento. Si può perciò dire: che nell’iniziazione non si poteva essere uomini così, come 
lo si è fuori nel mondo fisico; si veniva veramente condotti su nel mondo spirituale, ma in questo 
non si poteva essere uomini come lo si era fuori nel Regno. Per le antiche iniziazioni appunto va te-
nuto conto della differenza fra ciò che l’iniziando sperimentava, e il modo come egli si sentiva nel 
suo Io. 

E se si volesse esprimere in parole, ciò che nell’antica iniziazione veniva operato nelle antiche 
scuole occulte, e il valore che poteva avere per il pubblico, si dovrebbe dire: «nessuno deve credere 
di poter conservare il medesimo sentimento dell’Io, che egli ha nel Regno, in Malchut, quando vuol 



73 
 

diventare un iniziato; nell’elevarsi, egli sperimenta con straordinaria imponenza le tre volte tre qua-
lità nelle loro verità, ma deve spogliarsi del suo sentimento dell’Io, di ciò che sperimenta nel mondo 
esteriore. Ciò che viene sperimentato come Nezach, Jesod, e Hod, ecc. non può venir portato giù nel 
Regno, e ton può rimaner collegato con il sentimento dell’Io ordinario dell’uomo!» Questo era il 
modo di pensare generale. E negli antichi tempi, chiunque si fosse opposto a questa opinione, sa-
rebbe stato considerato sciocco, folle o mentitore. Gli Esseni furono però i primi che insegnarono: 
«verrà un tempo, in cui tutto ciò che vi è in alto potrà essere trasportato quaggiù, di guisa che 
l’uomo possa sperimentarlo, pur conservando il suo sentimento dell’Io». Questo è ciò che i Greci 
hanno poi chiamato: βασιλεία. Furono gli Esseni i primi ad insegnare che verrebbe Uno, il quale 
porterebbe giù per l’Io, che vive in Malchut, nel Regno, ciò che sta lassù nei «Regni dei Cieli». E 
questo era pure ciò che Jesciua ben Pandira ha insegnato con possenti parole ai suoi Esseni e ad al-
cuni del suo ambiente. Se si volesse riassumere il suo insegnamento con poche e chiare parole, così 
come esso è stato proseguito e trasmesso all’epoca successiva per mezzo del suo discepolo Mattai, 
si potrebbe forse dire come segue. 

Jesciua ben Pandira disse anzitutto, per ispirazione che gli proveniva dal seguace di Gotamo 
Buddha, dal Bodhisattwa, il quale diventerà un giorno il Maitreya Buddha: «Fino a ora i Regni dei 
Cieli non potevano venir portati giù nel Regno, in Malchut, a cui l’Io appartiene, ma quando sarà 
compiuto il tempo, in cui le tre volte quattordici generazioni saranno trascorse, allora dalla stirpe di 
Abraham, dalla stirpe di Davide, che noi vogliamo sperimentare come stirpe di Jesse (Jessei o Esse-
ni), nascerà uno, il quale porterà le nove qualità dei Regni dei Cieli quaggiù nel Regno, in cui vi è 
l’Io». E per aver impartito questo insegnamento Jesciua ben Pandira è stato lapidato come bestem-
miatore, perchè un insegnamento siffatto rappresentava la peggiore diffamazione dell’iniziazione 
per coloro, i quali non volevano lasciare affermare, e non volevano vedere, che ciò che è giusto per 
un dato periodo, non lo è necessariamente per un altro, perchè l’umanità continua a progredire. Poi 
venne il tempo in cui ciò che era stato predetto si compì, in cui veramente le tre volte quattordici 
generazioni erano completamente trascorse, in cui dal sangue del popolo poteva veramente sorgere 
quella corporeità, nella quale Zarathustra poteva incarnarsi, perchè, dopo averla elaborata con gli 
strumenti che erano in esso corpo, egli la potesse sacrificare al Cristo. Ormai era venuto il tempo 
del quale il Precursore del Cristo potè dire: ora viene il tempo in cui «I Regni dei Cieli» si avvicine-
ranno all’Io, il quale vive nel Regno esteriore, in Malchut. Ora comprenderemo ciò che, dopo aver 
superato la Tentazione, il Cristo doveva assegnare anzitutto come compito a sè stesso. 

Egli aveva, cioè, attraversato la tentazione, per mezzo della forza del proprio essere interiore, per 
mezzo di ciò, che oggi nell’uomo si chiama l’Io. Egli era arrivato a superare tutti gli attacchi e le 
tentazioni che si affacciano all’uomo, quando discende nel corpo astrale, nel corpo eterico e nel 
corpo fisico. Questo pure è esposto chiaramente. Tutti gli egoismi sono descritti e in modo tale, che 
la nostra attenzione viene ovunque richiamata su di essi a un sommo grado. Ma un serio ostacolo 
che si presenta all’uomo che aspira all’evoluzione esoterica – ed è naturale che ciò si verifichi, 
quando ci si immerge nella propria interiorità – è il difetto, che in lui si desta, di occuparsi sempre e 
di preferenza della propria personalità. Effettivamente s’incontra molto spesso in coloro, che vo-
gliono penetrare nel mondo spirituale, questo difetto di parlare di preferenza della propria cara per-
sonalità, che essi amano sopra ogni cosa e della quale ogni ora e ogni minuto si occupano, osser-
vandola minuziosamente. Mentre di solito gli uomini vivono risolutamente senza occuparsi tanto di 
sè stessi, invece, appena tendono, non dico ad aspirare a una evoluzione, ma soltanto a diventare 
teosofi, cominciano a occuparsi moltissimo del proprio Io; allora da tutte le parti sorgono delle illu-
sioni, dalle quali prima la fattività della loro vita facilmente li distoglieva. Perchè avviene questo? 
Perchè l’uomo non sa veramente per qual verso prendersi, quando tutto ciò che sorge dalla sua inte-
riorità si unisce al suo essere. Egli non sa che farne, è molto inesperto sul proprio conto. Prima os-
servava e si lasciava facilmente attirare dall’esteriore: ora egli ne è più distolto, è più rivolto verso 
la propria interiorità – e sorgono allora sentimenti di ogni sorta che giacevano in lui stesso. Perchè 
sorge tutto ciò? Egli desidererebbe ora essere proprio un Io, ben indipendente dal mondo esteriore. 
Ma indubbiamente egli cade dapprima spesso nell’errore di voler essere da principio trattato come 



74 
 

un bambino, al quale viene chiaramente detto ciò che deve fare; egli tutto vorrebbe essere, tranne 
che un uomo che si traccia da sè la propria direzione e la propria mèta in conformità di ciò che rice-
ve dalla vita esoterica. Egli non è ancora abituato a pensare a questo; ma ha il senso, che la dipen-
denza dal mondo esteriore lo disturba. E invece i maggiori disturbi sorgono, quando si vuole essere 
tanto indipendenti, quando si dedica troppi cura al proprio Ego. Ma quando si dà tanta importanza 
all’Ego, diventa molto volgare il fatto, che vi è una cosa nella quale il nostro corpo non può liberar-
si dal mondo circostante, la circostanza, cioè, che l’uomo deve mangiare! Questo è molto volgare, 
nondimeno per molta gente rappresenta una circostanza fatale. Questo c’insegna quanto poco noi 
siamo, senza il mondo che ci circonda. Ed è giusto il paragone, che noi siamo dipendenti dal mondo 
circostante, senza di cui non possiamo vivere, e che con esso stiamo attaccati come il dito sta attac-
cato alla mano: se lo si taglia via, si dissecca. Una piccola osservazione superficiale basta dunque a 
dimostrarci, quanto noi siamo dipendenti dal mondo che ci circonda. 

Se questo sentimento dell’Ego è molto spinto, può trasformarsi nel desiderio: oh, potessi io di-
ventare indipendente dal mondo che mi attornia e divenire capace di procurarmi magicamente ciò 
che mi fa sentire tanto la mia dipendenza dal mondo circostante e di cui normalmente come uomo 
abbisogno nella vita fisica! – Questo effettivamente è un desiderio che può sorgere in coloro che 
cercano l’iniziazione. Può sorgere l’odio appunto della dipendenza che ci lega al mondo circostante, 
l’odio perchè non possiamo procurarci magicamente gli alimenti, perchè non possiamo semplice-
mente crearli. Questo desiderio sembra molto strano quando lo si esprime; sembrano appunto para-
dossi quei desideri dell’uomo che in piccolo sorgono realmente presto quando egli cerca 
l’iniziazione, ma che sono talmente assurdi, quando si rappresentano nelle loro conseguenze estre-
me. L’uomo non è affatto consapevole di averli, in piccolo. Nessun uomo li ha veramente così ac-
centuati, perchè egli è troppo attaccato alle abitudini esteriori per potersi abbandonare all’illusione 
di dire, che si potrebbe procurare gli alimenti per magia, che potrebbe vivere di cosa che non sia 
tratta dal regno esteriore, da Malchut. Ma portati alle estreme conseguenze, indurrebbero l’uomo a 
poter credere: oh, fossi io arrivato a tanto da poter vivere nel mio corpo astrale e nell’Io in modo da 
poggiare sui miei proprii desiderii, da non aver più bisogno dell’intiero mondo circostante! 

Sorge effettivamente questa tentazione, e a colui che la deve subire al massimo grado si presenta 
in modo, che il Tentatore dice al Cristo Gesù di trasformare le pietre in pane. Questo rappresenta il 
massimo grado della Tentazione. Effettivamente – nella storia della Tentazione – la discesa nella 
propria interiorità è descritta mirabilmente nel Vangelo di Matteo. Il secondo gradino si presenta 
dopo che ci si è già immersi nel proprio corpo astrale, e che ci si trova effettivamente di fronte a tut-
te queste emozioni e a queste passioni, che potrebbero spingerci veramente a un egoismo paradossa-
le. Quando ci si sente di fronte a tale situazione si vorrebbe veramente – senza superarla, senza ren-
derci invulnerabili – precipitarsi giù nel corpo eterico e in quello fisico. Questa effettivamente è una 
situazione che può venir descritta come un precipitare nell’abisso. E così difatti viene descritta nel 
Vangelo di Matteo: come un precipitare in ciò che ancora molto non si è potuto guastare, cioè, nel 
corpo eterico e nel corpo fisico. Ma questo non dovrebbe accadere, prima di aver domato le passioni 
e le emozioni. L’Entità-Cristo sa questo, e risponde al Tentatore, mentre per mezzo della propria 
forza vince ciò che le si contrappone: «Tu stesso non devi tentare l’Entità alla quale tu devi arren-
derti». Viene poi il terzo gradino quando si discende nel corpo fisico. Quando questa discesa si pre-
senta come Tentazione, allora ha carattere del tutto speciale; è un’esperienza che l’uomo può avere 
effettivamente nell’iniziazione, un’esperienza che ognuno deve avere, quando raggiunge il gradino 
della discesa nel corpo fisico e nel corpo eterico: l’uomo, per così dire, vede sè stesso dall’interiore. 
Egli vi vede allora tutto ciò che vi è nelle tre qualità superiori. Ciò è per lui come un mondo: ma 
dapprima è un mondo che non esiste che nella sua propria illusione, un mondo che egli non può ve-
dere come verità interiore, se non penetra attraverso l’involucro del corpo fisico e sale alle entità 
spirituali stesse, che non stanno più nel corpo fisico, ma che soltanto lavorano in esso. Se non ci li-
beriamo dall’attaccamento all’Ego, sarà pur sempre il Tentatore del mondo fisico, Lucifero o il dia-
volo, che vorrà ingannarci sul conto nostro. Egli ci promette allora tutto ciò che si presenta a noi 
come illusione – ciò che però altro non è che la creazione della nostra propria Maya, della nostra 



75 
 

propria illusione. Se questo spirito dell’Ego non ci abbandona, vediamo un intero mondo, ma un 
mondo di errori e di menzogne, ed egli ci promette questo mondo. Ma non dobbiamo credere che 
sia un mondo della verità. Arriviamo dapprima in questo mondo; ma restiamo nella Maya, se non ci 
liberiamo da esso. 

Questi tre gradini della Tentazione vengono dall’Entità-Cristo vissuti davanti all’umanità come 
modello, come esempio. E per il fatto che questi tre gradini vengono sperimentati al di fuori degli 
antichi santuari dei misteri, sperimentati dalla forza di un’Entità, che vive essa stessa nei tre corpi 
umani, è stato dato l’impulso a che l’umanità stessa, nell’avvenire, nel corso dell’evoluzione, potes-
se arrivare a tanto, che l’uomo possa salire anche nel mondo spirituale con l’Io, col quale può stare 
in Malchut, nel Regno. A questo si doveva arrivare: ciò che separava i due mondi non doveva più 
esistere e l’uomo, con l’Io che vive in Malchut, doveva poter salire nei mondi spirituali. E ciò è sta-
to ottenuto per l’umanità per mezzo della vittoria sulla Tentazione, quale viene descritta nel Vange-
lo di Matteo. Ormai, in un’Entità che viveva sulla Terra, avevamo l’esempio di come l’Io, dal Re-
gno, venisse portato su nei Regni superiori, nei mondi superiori. – Quale conquista doveva risultare 
dunque dal fatto che l’Entità-Cristo ha, per così dire, rappresentato e vissuto in forma esteriore sto-
rica, ciò che si svolgeva di solito soltanto dietro al velo dei misteri? Doveva essere la predica del 
Regno. E il Vangelo di Matteo, per descrivere giustamente, parlerà dapprima della Tentazione, e 
dopo di questa descriverà la fase dell’ascesa dell’Io, il quale può ormai sperimentare in sè stesso il 
mondo spirituale – senza essere costretto a uscire fuori di sè stesso. Il mistero di questo Io, che così 
come vive nel Regno esteriore può ascendere nel mondo spirituale, questo mistero doveva ormai 
venire svelato al mondo esteriore per mezzo della Entità-Cristo, in quell’epoca caratterizzata dopo 
la storia della Tentazione nel Vangelo di Matteo. In quel punto cominciano i capitoli, che s’iniziano 
con la predica del Monte, e dànno la descrizione di quello che il Cristo dice del Regno, di Malchut. 

Tanta profondità dovete cercare nel Vangelo di Matteo! Dovete effettivamente cercare le fonti e 
gli elementi di questo Vangelo di Matteo nella dottrina segreta, non soltanto degli Esseni, ma in ge-
nere dell’intiero mondo ebraico antico e greco. Allora acquisteremo anche per questo documento 
quel sentimento di profonda venerazione, di santo rispetto di cui già a Monaco ho detto: che lo si 
acquista appunto, quando, provvisti dei risultati delle ricerche della scienza dello Spirito, ci si avvi-
cina a questi documenti che ci sono stati dati dai veggenti. Quando vediamo che tali cose ci vengo-
no dette dagli antichi veggenti, sentiamo proprio risuonare le loro parole dagli antichi tempi. È pro-
prio come un penetrare fino a noi di un conversare spirituale, che le grandi Individualità svolgono 
fra di loro attraverso i secoli, di guisa che gli uomini, che vogliono, possono ascoltare, e certamente 
soltanto quegli uomini, i quali comprendono pure la massima evangelica: «Chi ha orecchio da in-
tendere, intenda!» Ma se molto ci è voluto perchè le orecchie fisiche potessero crescere in noi, mol-
to ancora occorrerà per la nascita delle orecchie spirituali, che ci permetteranno di comprendere ciò 
che vien detto in quei grandi e possenti documenti spirituali. 

A questo appunto deve servire la nostra nuova scienza dello Spirito, a farci nuovamente imparare 
a leggere i documenti antichi. E soltanto quando saremo provvisti di comprensione per l’Io, per la 
natura dell’Io nel Regno, allora soltanto potremo comprendere ciò che nel Vangelo di Matteo co-
mincia colle parole: «Beati i poveri in ispirito perchè – per mezzo di sè stessi – per mezzo del loro 
proprio Io – troveranno i Regni dei Cieli». 

Un antico iniziato avrebbe detto: «cercate inutilmente nel proprio Io i Regni dei Cieli». Il Cristo 
Gesù però dice: «Il tempo è venuto, in cui gli uomini che cercano i Regni dei Cieli troveranno lo 
Spirito nel proprio Io». 

Lo storico Avvento del Cristo è la rivelazione nel mondo esteriore di profondi segreti dei Miste-
ri; da questo punto di vista esamineremo più dettagliatamente l’Avvento storico del Cristo. Vedre-
mo allora quale significato va dato alle parole, che nel Sermone del Monte cominciano con «Beati». 

 



76 
 

Conferenza IX 
 
Da quanto risulta dalle conferenze di questo ciclo è evidente che l’essenza dell’Avvento del Cri-

sto consiste in quanto segue. Quell’evoluzione umana, che abbiamo descritta come un’elevazione 
dell’anima ai Regni dello Spirito, la quale poteva venir conseguita nei tempi precristiani soltanto 
nei misteri, e solamente se l’Io, per quel tanto che si trova sviluppato nella coscienza normale uma-
na, veniva in un determinato modo attutito, quella evoluzione umana, dico, doveva ricevere un im-
pulso tale, che permettesse agli uomini, – ciò si riferisce in gran parte, certamente, all’avvenire 
dell’umanità – di conseguirla in modo, che essi, penetrando in questo mondo spirituale, potessero 
conservare appieno quella coscienza dell’Io, la quale ai nostri tempi spetta normalmente all’uomo 
soltanto per il piano esteriore fisico-sensibile. 

Questo progresso nell’evoluzione dell’umanità, dato in questo modo dall’Avvento del Cristo, è 
al contempo il progresso più grande che nell’evoluzione della Terra e nell’evoluzione dell’umanità 
sia stato mai fatto, e che potrà mai venir fatto. Cioè, tutto ciò che in rapporto a cotale fatto ancora 
deve venire nell’evoluzione della Terra, è una realizzazione, uno sviluppo, del grande impulso dato 
con l’Avvento del Cristo. Ora chiediamo: che cosa doveva allora veramente verificarsi? Doveva, in 
un determinato modo, riprodursi in un singolo uomo, ciò che apparteneva ai segreti degli antichi 
misteri. Apparteneva ai segreti degli antichi misteri, per esempio, come ad essi oggidì, in certo qual 
modo, ancora appartiene, il fatto, che l’uomo, nel discendere nel proprio corpo fisico e corpo eteri-
co, sperimenta nel corpo astrale quelle tentazioni, di cui ieri abbiamo parlato. E nei misteri greci 
l’uomo doveva nuovamente sperimentare tutte le difficoltà e i pericoli, che si presentano a noi, 
quando ci riversiamo, quando ci stendiamo nel macrocosmo. Anche questo è stato da noi più esat-
tamente descritto. Queste vicende, che l’uomo sperimenta nell’una o nell’altra direzione 
dell’iniziazione, vennero sperimentate come esempio, quale unicissimo impulso di una grande supe-
riore Individualità, dal Cristo Gesù, per dare la spinta a che gli uomini, nell’evoluzione futura, po-
tessero attraversare a grado a grado una evoluzione siffatta derivante dall’iniziazione. Esaminiamo 
ora anzitutto ciò che si era compiuto nei misteri. 

Per descriverlo si può dire: Veramente, nei misteri, tutto ciò che veniva compiuto dall’anima 
umana, veniva compiuto in modo che l’Io rimanesse attutito, posto in una specie di parziale stato di 
sogno; ma l’interiorità, l’elemento anima dell’uomo sperimentava alcuni fatti, che si possono de-
scrivere nel modo seguente. L’uomo sperimentava il risveglio dell’egoismo; egli voleva diventare 
indipendente dal mondo esteriore. Ma – come ieri abbiamo dimostrato – poichè ogni uomo è dipen-
dente dal mondo esteriore, e non può procurarsi gli alimenti per magìa, e poichè egli dipende da ciò 
che gli risulta dalla sua corporeità fisica, così egli è esposto all’illusione di credere, che quello ap-
punto che a lui risulta soltanto dalla corporeità fisica sia il mondo e lo splendore interiore di esso. 
Ogni discepolo, ogni iniziando attraversava questa esperienza nei misteri – ma l’attraversava in uno 
stato diverso da quello in cui il Cristo Gesù l’attraversava sopra un gradino superiore. Se qualcuno 
descrive dunque, unicamente in conformità dei fatti, ciò che può venir sperimentato dai discepoli 
degli antichi misteri, e descrive poi la vita del Cristo Gesù, la descrizione dei fatti sarà nei due casi, 
in certo qual modo, simile. Perchè questo appunto è successo: ciò che si è svolto nelle tenebre dei 
misteri si è palesato sul piano storico del mondo ed è diventato un Evento storico, unicissimo. 

Prendiamo ora l’esempio seguente, che del resto si è sempre verificato nell’antichità, special-
mente negli ultimi secoli prima della comparsa del Cristo; supponiamo che un pittore o uno scrittore 
qualsiasi fosse venuto a sapere quali speciali pratiche venissero svolte por i nuovi iniziandi... e le 
avesse dipinte o descritte. Allora tale pittura, o descrizione, avrebbe potuto essere simile a ciò che i 
Vangeli ci descrivono dell’Avvento del Cristo. Possiamo così rappresentarci come, in molti antichi 
misteri, all’iniziando, dopo che aveva attraversato delle determinate preparazioni – perchè la sua 
anima potesse diventare libera – veniva legato il corpo, con le mani distese, a una specie di croce. 
Egli rimaneva qualche tempo in quella situazione, perchè l’elemento animico potesse inalzarsi e at-
traversare ciò che abbiamo descritto. Supponiamo che questo processo dunque sia stato rappresenta-



77 
 

to in pittura o per iscritto; oggi qualcuno potrebbe trovare tutto ciò, e dire: questo scrittore l’ha tratto 
da un’antica tradizione – oppure, un pittore ha dipinto ciò che si svolgeva nei misteri. – E potrebbe 
dire pure: nei Vangeli si trova di bel nuovo ritratto e comunicato ciò che già prima esisteva! – E 
questo si può verificare in una infinità di casi. La vastità dell’applicazione di questa affermazione 
l’ho dimostrata esaurientemente nel mio libro «Il Cristianesimo come fatto Mistico», descrivendo 
come tutti i segreti degli antichi Misteri rivivano nei Vangeli, e come i Vangeli non sieno, in ultima 
analisi, che ripetizioni delle antiche descrizioni dell’iniziazione nei Misteri. E perchè veniva sem-
plicemente descritto l’antico processo dei misteri, quando si comunicava ciò che si svolgeva col 
Cristo Gesù? Perchè appunto tutto ciò che si svolgeva negli antichi misteri, come un processo inte-
riore dell’anima, veniva a svolgersi come un fatto storico; perchè l’Avvento del Cristo Gesù, eleva-
to a Entità-Io, riproduceva le funzioni simboliche o anche reali-simboliche dell’antica iniziazione. 

Dobbiamo tener presente il fatto, che proprio colui che si attiene fermamente alla convinzione 
che l’Avvento del Cristo è storico – che si è svolto in esso come fatto storico, ciò che prima era rap-
presentato dai processi dei misteri per altre condizioni umane – chi si attiene a questa convinzione, 
potrà registrare la similarità della biografia del Cristo nei Vangeli con i processi dei misteri. Si po-
trebbe – per descrivere più esattamente – dire anche così: allora coloro che a ciò erano chiamati, vi-
dero l’Avvento del Cristo in Palestina, – videro il compimento della profezia essena, il battesimo di 
Giovanni nel Giordano, la Tentazione, poi ciò che segue, la crocifissione ecc. Allora potevano dire 
a sè stessi: Ora abbiamo una vita dinanzi a noi, la vita di un’Entità in un corpo umano. Se vogliamo 
considerare i punti più importanti ed essenziali di questa vita, quelli che contino, quali sono essi? 
Strano a dirsi! in essa troviamo, dei determinati punti, che si compiono nella vita esteriore storica, e 
sono proprio i medesimi che avvengono nei misteri a colui che cerca l’iniziazione. Basterebbe dun-
que prendere il canone di un mistero e questo canone servirebbe di prototipo per un processo, che 
possiamo descrivere qui come fatto storico. 

Questo appunto è il gran segreto: ciò che prima stava sepolto nelle tenebre del Tempio e in que-
sto si svolgeva per essere poi portato fuori nel mondo soltanto nei suoi risultati, – ora invece, per 
coloro che partecipavano alla visione spirituale, si svolgeva sul grande piano della storia mondiale, 
con l’Avvento del Cristo. Bisogna certamente rendersi conto, a questo proposito, che all’epoca in 
cui scrivevano gli Evangelisti non si redigevano biografie come si usa fare oggidì, che per scrivere 
una biografia di Goethe, di Schiller, o di Lessing si fruga in ogni angoletto, si riuniscono tutti i più 
piccoli biglietti, per poi raccogliere come parte più importante della biografia ciò che veramente ne 
sarebbe la parte meno essenziale. Mentre con questa raccolta di bigliettini non si arriva ad afferrare 
i punti essenziali, gli Evangelisti si contentavano di descrivere ciò che era essenziale della vita del 
Cristo Gesù. Ed essenziale è appunto il fatto, che la vita del Cristo, nel grande piano della storia 
mondiale, è la riproduzione dell’iniziazione. Possiamo dunque meravigliarci che questo fatto, pre-
sentatosi nella nostra epoca, abbia veramente stupefatto moltissimi uomini? E ciò che sorprende 
questi uomini ci risulterà anche maggiormente evidente, se osserviamo quanto segue. 

Abbiamo miti e leggende dagli antichi tempi. Che cosa sono? Chi conosce miti e leggende e sa 
ciò che sono, troverà in essi, o il racconto dei processi che l’antica coscienza chiaroveggente ha ve-
duto nel mondo spirituale, rivestiti di processi sensibili, o imparerà a conoscere altri miti e leggen-
de, che altro non sono essenzialmente se non la riproduzione dei processi dei misteri. Il mito di 
Prometeo, per esempio, è in parte la riproduzione di pratiche dei misteri, e così pure molti altri miti. 
Troviamo difatti, per esempio, spesso ripetuta la descrizione, in cui ci appare Zeus e accanto a lui 
una divinità inferiore, la quale – come si poteva esprimere completamente nel senso greco – è desti-
nata a indurre Zeus in tentazione. «Pan che tenta Zeus» – sopra un’altura Zeus, accanto a lui il Dio 
Pan, che lo tenta; potrete trovare questa immagine rappresentata nei modi più diversi. Perchè veni-
vano date queste descrizioni? Perchè esse dovevano rappresentare la discesa dell’uomo 
nell’interiorità: quando egli incontra la propria sua natura inferiore, la natura egoistica di Pan, quan-
do egli discende nel corpo fisico e nel corpo eterico. – L’intiero mondo è pieno di descrizioni di 
processi siffatti, che si svolgevano quando gl’iniziandi percorrevano la via verso il mondo spiritua-
le, processi artisticamente riprodotti nei miti e nei simboli. 



78 
 

Oggidì – e questo è ciò che sorprende molte persone che non possono o non vogliono imparare a 
conoscere i fatti – oggidì forse molti uomini frivoli credono fare una grande scoperta, quando si tro-
vano davanti a un quadro che rappresenta Pan sopra un monte, allato di Zeus, e che tenta Zeus. – 
Essi dicono allora «Da questo risulta chiaramente che la scena della Tentazione del Cristo già era 
stata; gli Evangelisti dunque hanno descritto soltanto ciò che hanno raccolto da un’antica descrizio-
ne figurata – e i Vangeli sono combinati da queste antiche descrizioni!» – E tali persone deducono, 
che se da queste i Vangeli sono stati combinati, essi non raccontano niente di speciale, ma sono sol-
tanto tratti dai miti, per parlare di un Cristo Gesù immaginario. E vi è stato un gran movimento in 
Germania, in cui con molta frivolità si è discusso, se il Cristo sia mai esistito. E sempre, con grotte-
sca mancanza di conoscenza della quistione – ma con profonda erudizione – vengono di bel nuovo 
enumerate le diverse saghe e i diversi miti per dimostrare, che qua e là, già esistevano le scene che 
si ritrovano nei Vangeli. Ai nostri tempi non serve dimostrare agli uomini il vero contenuto della 
quistione, sebbene lo stato di fatto caratterizzato sia ben noto a coloro che conoscono queste cose. È 
così però che si sviluppano dei movimenti spirituali ai nostri tempi! Si sviluppano veramente in 
modo grottesco! 

Non avrei veramente parlato di tutto questo, se non ci si trovasse continuamente esposti a far 
fronte ad obbiezioni, che vengono sollevate da questa o da quella parte e che sono apparentemente 
ispirate da profonda erudizione, in contrasto ai principii e ai fatti enunciati dalla scienza dello Spiri-
to. 

Ciò che qui ho descritto è la verità. E le descrizioni che provengono dai Misteri devono tornare 
ad affacciarsi a noi nei Vangeli, poichè questi applicano il segreto dell’iniziazione a una Individua-
lità affatto diversa, e vogliono appunto dimostrare: vedete, ciò che prima si compiva nei Misteri con 
l’attutimento della coscienza, qui invece si è compiuto come qualcosa di speciale, perchè un Essere-
Io, senza attutimento della coscienza dell’Io, doveva attraversare questi processi, che prima veniva-
no compiuti nei Misteri! – Non ci si deve dunque meravigliare, quando si dice, che non vi è quasi 
niente nei Vangeli che già prima non fosse! Ma esisteva in modo, che riguardo a tutto ciò che pre-
cede si sarebbe potuto dire: Sì, l’uomo deve salire nei Regni dei Cieli. Non era ancora disceso fino 
all’Io, ciò che si chiama i Regni dei Cieli. Questa è appunto la novità essenziale, cioè, che quello 
che poteva prima venire sperimentato in altre regioni, soltanto per mezzo dell’attutimento dell’Io, 
poteva invece ora essere sperimentato in Malchut, nel Regno, con completa conservazione dell’Io! 
– Il Cristo Gesù, perciò, dopo aver sperimentato quello che nel Vangelo di Matteo ci vien descritto 
come Tentazione, diventa il predicatore del Regno. Che cosa aveva Egli veramente da dire? Aveva 
da dire: «Ciò che prima l’uomo conseguiva attutendo il suo Io, e riempiendosi di altre entità, potrà 
venire ora conseguito con la conservazione di questo Io!» Questo dunque è l’essenziale, che egli di-
ce: ciò che prima veniva conseguito in modo diverso, potrà ora venir conseguito conservando inte-
gro l’Io. Perciò non bastava che gli eventi dell’iniziazione venissero riprodotti nella vita del Cristo, 
ma era essenziale che anche nella «Predica del Regno» venisse detto: Tutto ciò che è stato promesso 
a coloro, che venivano prima nei Misteri o accoglievano gl’insegnamenti dei Misteri, spetta ora a 
coloro che in sè sperimentano l’entità dell’Io – e la sperimentano nel modo che il Cristo ci ha pro-
spettato con la propria vita. 

Tutto, dunque, anche ciò che riguarda l’insegnamento, deve essere ripetuto. Non dobbiamo però 
meravigliarci, che in confronto degli antichi insegnamenti sorga appunto questa differenza che, 
cioè, vien detto: «quanto prima non poteva venir conseguito con l’Io, può ora essere conseguito 
dentro all’Io». Supponiamo che il Cristo volesse far notare a coloro a cui desiderava rivelare, questa 
grande verità, che prima gli uomini, secondo; gl’insegnamenti penetrati fino a loro dai Misteri, al-
zavano sempre lo sguardo al Regno dei Cieli e dicevano: «da lì può scendere – senza però penetrare 
nel nostro Io – ciò che ci rende beati!» Sarebbe stato allora necessario, che il Cristo avesse conser-
vato ciò che prima era state detto del divino Fonte-Padre dell’esistenza – perchè a quello ci si pote-
va elevare con l’Io attutito – e avesse modificato soltanto le sfumature di cui appunto è quistione. 
Egli avrebbe, per esempio, dovuto parlare così: «mentre prima si è detto: dovete alzare lo sguardo ai 
Regni, al divino Fonte-Padre dell’esistenza, e aspettare che Egli risplenda giù dai Regni dei Cieli, 



79 
 

ora si potrà dire: non soltanto Egli risplende giù su di noi, ma ciò che lassù si vuole, deve penetrare 
nella più profonda natura-Io dell’uomo, ed essere, in questa, pure voluto». 

Vogliamo supporre che tutte le singole frasi del Padre Nostro già prima esistessero e che occor-
resse questa sola modificazione: «Prima si alzava lo sguardo all’antico Spirito-Padre divino in mo-
do che tutto ciò che è là, restasse conservato e guardasse giù nel nostro regno terrestre. Ora però» – 
il Cristo avrebbe dovuto dire – «questo Regno deve discendere sulla Terra stessa dove è l’Io; e la 
Volontà che si compie in alto deve compiersi anche sulla Terra!» Quale sarà la conseguenza di un 
tale fatto? La conseguenza sarà, che chi guarda profondamente e sente le sfumature sottili di cui si 
tratta, non si meraviglierà affatto che le frasi del Padre Nostro già esistessero negli antichi tempi. 
L’uomo superficiale però non osserverà queste sfumature delicate, perchè per lui non hanno impor-
tanza. Del significato del cristianesimo non s’interessa – perchè non lo capisce! E quando ritrova 
quelle parole negli antichi tempi, egli dirà: «Ecco appunto, gli Evangelisti scrivono del Padre No-
stro. Ma questo già esisteva!», e non essendo capace di osservare le sfumature che qui hanno impor-
tanza, dirà: «Il Padre Nostro esisteva già da prima!» Ma ora osservate la grande differenza fra la 
comprensione vera delle scritture e l’osservazione superficiale. Ciò che importa si è, che quando si 
osservano le nuove sfumature si applichino all’antico. L’uomo superficiale però, il quale non osser-
va queste sfumature, constaterà che il Padre Nostro vi era già da prima. 

Questi fatti vanno sperimentati come episodi, ma occorre qui esporli, perchè gli antroposofi de-
vono trovarsi in condizione di far fronte oggidì all’erudizione da dilettanti, che ci viene opposta e 
che s’incanala e circola per centinaia di giornali e viene accolta dal pubblico come «scienza». – A 
proposito del Padre Nostro vorrei dire: «vi è stato effettivamente un uomo, il quale si è divertito a 
raccogliere da tutti i possibili documenti delle antiche epoche, da tutti i possibili passi del Talmud 
delle frasi, da cui risulta qualcosa di simile al «Padre Nostro»; notate bene, però, che ciò che questo 
erudito ha messo insieme, non si trovava così combinato in nessun scritto al di fuori dei Vangeli; 
erano singole frasi sparse per varii scritti. – Se si volesse volgere questo sistema nel grottesco, si po-
trebbe dire, che le prime frasi del «Faust» di Goethe sono state pure da lui combinate a quel modo! 
E questo si potrebbe anche forse dimostrare,: dicendo che vi fu nel 17° secolo uno studente riprova-
to negli esami che disse a suo padre: «ahi! quanto ho studiato diritto e con quanta fatica». E un al-
tro, riprovato in medicina, avrebbe detto ugualmente: «ahi! quanto ho studiato medicina e con quan-
ta fatica!» E da questo Goethe avrebbe combinato le prime frasi del «Faust». Questo è un parados-
so. Ma come principio e come metodo è proprio il medesimo di quello che ci vien presentato nella 
critica dei Vangeli. 

Così racimolate si trovano le seguenti frasi, (2) dalle quali, come ho detto prima dovrebbe risul-
tare il Padre Nostro. 

Il «Padre Nostro, che sei ne Cielo; oh Signore, nostro Dio, sia benedetto il tuo nome, e sia glori-
ficata in alto la memoria tua nel Cielo e così anche qui giù sulla Terra. Lascia che il tuo Regno do-
mini su di noi ora e in eterno. Gli uomini santi degli antichi tempi dicevano: rimetti e perdona a tutti 
gli uomini ciò che essi mi hanno fatto. E non indurci in Tentazioni. Ma liberaci dal male. Perchè il 
Regno dei Cieli è tuo e tu devi dominare nello splendore sempre ed eternamente». 

Queste sono frasi, combinate nel modo appunto descritto – cioè il «Padre Nostro», è messo in-
sieme, vi manca soltanto la sfumatura importante, che occorreva vi entrasse, se doveva venir indica-
to il grande significato dell’Avvento del Cristo. E questa sfumatura consiste nel fatto, che in nessu-
na frase sta detto, che il Regno debba discendere; sta detto: «Lascia che il tuo Regno domini su di 
noi ora e in eterno». Ma non sta detto: «Venga il tuo Regno». Questo è l’essenziale. Ma l’uomo su-
perficiale non l’osserva. E sebbene queste frasi siano state raccolte non da una sola, ma da molte bi-
blioteche, non si trova in esse affatto ciò di cui si tratta nel «Padre Nostro»: La tua Volontà sia fatta 
siccome in Cielo, così in Terra. Questo significa che essa penetra nell’Io. Vedete qui, se l’esaminate 
anche soltanto scientificamente dall’esteriore, la differenza fra una ricerca superficiale e una ricerca 
veramente coscienziosa; che tien conto di tutti i particolari. E questa ricerca veramente coscienziosa 

                                                 
2 JOHN M. ROBERTSON «I Miti Evangelici» Jena, Diedrich 1910. 



80 
 

vi è – purchè si voglia un poco approfondire. – Vi ho letto queste frasi da un libro – le ho lette a bel-
la posta da un libro stampato; perchè questo libro (Robertson «I miti evangelici») è stato ora tradot-
to anche in tedesco, come una specie di Vangelo moderno, per metterlo alla portata di tutti; colui 
che ha tenuto tante conferenze sulla quistione se Gesù sia o no vissuto, (3) ha dovuto però ancora 
leggerlo in inglese. Ma è diventato presto celebre e ormai è anche tradotto in tedesco, perchè la gen-
te non sia costretta a leggerlo in inglese. – È stato possibile che un professore, di una scuola supe-
riore tedesca, andasse facendo conferenze sulla quistione, se Gesù sia vissuto, e sulla base dei fatti 
appunto caratterizzati desse la risposta: Nessun documento ci fa ritenere che sia vero quello che di-
cono le tradizioni e che tale Personalità – ossia Gesù – sia vissuta. – Fra i libri eccellenti allegati in 
appoggio, è citato anche questo libro del Robertson. Ma perchè serva di difesa agli antroposofi sia 
detto: da questo libro, da questa ricerca storica dei documenti del nuovo Testamento, potrete impa-
rare anche molte altre cose. Vorrei comunicarvi in proposito anche un particolare specialmente ca-
ratteristico. 

Quel libro vuol dimostrare, che non soltanto nei passi del Talmud si possono, per così dire, indi-
care dei precedenti del Padre Nostro, ma che tornando indietro nei millenni alle tradizioni dei tempi 
primordiali, si potrebbero ritrovare sempre e ovunque dei precedenti del Padre Nostro. E nella pagi-
na immediatamente dopo vien detto (poichè si tratta di dimostrare che il Padre Nostro è una combi-
nazione di qualcosa che già prima esisteva, e che non occorreva vi fosse un Cristo per recitare quel-
la preghiera alla gente) che vi è una preghiera in lingua caldea, scoperta su delle tavolette, in cui si 
fa appello all’antico Dio babilonese Merodach, e della quale vengono citate le seguenti frasi, che vi 
prego di ascoltare attentamente. 

Nota: Nel Giornale della Società Artistica Reale Ott. 1891 il Sig. T. G. Pinches pubblicava, per 
la prima volta, la traduzione di una tavoletta scoperta in Sippara nell’anno 1882 in cui in 
un’invocazione a Merodach si trova il seguente passo: «Che l’abbondanza del mondo possa scende-
re nel tuo centro (la tua città); che la tua legge possa essere adempiuta in tutto l’avvenire... Che lo 
Spirito malvagio possa dimorare al di fuori di te». 

E lo scienziato, al quale questo passo ha fatto tanta impressione, vi aggiunse: «Abbiamo dunque 
qui delle norme di preghiera, che stanno a pari del Padre Nostro e che risalgono forse a 4000 anni 
prima del Cristo!» 

Ditemi ora se ragionevolmente si possa trovare un’analogia fra il Padre Nostro e quelle frasi! 
Nondimeno queste frasi valgono per quello scienziato come norme di preghiere, dalle quali il Padre 
Nostro è stato semplicemente copiato. E queste cose contano oggidì come vere ricerche in questo 
campo. 

Vi è anche un’altra ragione per cui si può parlare di questo fra gli antroposofi, perchè gli antro-
posofi devono anche poter tranquillizzare la propria coscienza; e questa potrebbe sentirsi tormenta-
ta, quando sente ripetere: che la ricerca esteriore ha verificato questo o quel fatto! – o se legge nei 
giornali o nelle riviste: «è stata scoperta ora in Asia una tavoletta, e dalla lettura di questa è risulta-
to, che il Padre Nostro esisteva già quattromila anni prima del Cristo». Quando si afferma questo, 
sarebbe necessario chiedere su quale base questa affermazione sia fondata? E ho voluto dimostrare 
appunto, quali sono le basi sulle quali si fondano oggi queste affermazioni, quando si dice, che esse 
sono state «verificate scientificamente». Esempi siffatti s’incontrano a ogni piè sospinto ed è bene 
che gli antroposofi conoscano il tarlo nascosto dietro alle obbiezioni così spesso opposte 
all’antroposofia. Ma andiamo avanti. 

Ciò che importa si è, che il Cristo Gesù ha inaugurato un’evoluzione dell’umanità basata sull’Io, 
sulla completa conservazione dell’Io. Egli ha fondato «L’iniziazione dell’Io», l’ha inaugurata. Allo-
ra potremo dire che questo Io è l’essenziale, il centro del complesso dell’entità umana; che nell’Io 
converge, in certo modo, tutto ciò che oggidì è natura umana, e che tutto quello che è venuto nel 
mondo per questo Io, per mezzo dell’Avvento del Cristo, può anche aver presa su tutte le altre parti, 
gli altri arti della natura umana. Questo però, naturalmente, dovrà verificarsi in un modo del tutto 

                                                 
3 Pr. Dr. Arturo Drews. 



81 
 

speciale – e in conformità dell’evoluzione dell’umanità. – Ciò che possiamo evolvere risulta evi-
dente da queste conferenze. La conoscenza umana del mondo fisico-sensibile circostante, non sol-
tanto per mezzo dei sensi, bensì anche per mezzo dell’intelletto che è collegato al cervello, in verità 
esiste completamente soltanto dall’epoca, che di poco precede l’Avvento del Cristo. Per quello che 
l’uomo riconosce con l’intelletto, che è collegato al cervello, vi era prima sempre una specie di 
chiaroveggenza; cioè, gli uomini partecipavano alla chiaroveggenza. Che così fosse, già lo sapete 
dalle mie conferenze sui primi tempi dell’evoluzione atlantea. Ma quel determinato grado di chiaro-
veggenza, che nei primi tempi dell’evoluzione postatlantea ancora era molto diffuso, andò lenta-
mente e gradatamente diminuendo. Ancora all’epoca dell’Avvento del Cristo vi erano molti uomini, 
i quali, negli stati intermedii fra sonno e veglia, potevano guardare nel mondo spirituale; in quei 
speciali stati intermedii essi potevano partecipare al mondo spirituale. Una siffatta partecipazione al 
mondo spirituale non andava soltanto unita per l’umanità in generale con il fatto, che un uomo dota-
to di un grado inferiore di chiaroveggenza potesse dire a sè stesso io so bene che dietro a ogni mani-
festazione fisico-sensibile vi è una spiritualità, perchè la vedo. No. Questa partecipazione al mondo 
spirituale andava unita anche con qualcosa d’altro. La natura dell’uomo delle antiche epoche era ta-
le, che lo si poteva facilmente rendere partecipe del mondo spirituale. Oggidì è relativamente molto 
difficile percorrere un’evoluzione esoterica in senso giusto, in modo che l’uomo possa arrivare alla 
chiaroveggenza. Come un ultimo residuo, come retaggio degli antichi tempi, la chiaroveggenza si 
affaccia oggi come sonnambulismo ecc. Questi stati non possono però oggidì essere considerati 
come regolari. Negli antichi tempi però erano stati normali e potevano venire intensificati per mez-
zo di determinati processi esercitati sulla natura umana. Quando la natura umana veniva elevata alla 
vita nel mondo spirituale, questo fatto era accompagnato anche da altre conseguenze. Oggidì, in cui 
non ci si regola secondo ciò che è storico, succede invece, che si giudica di ciò che deve essere sto-
rico a seconda di ciò che si crede; ma per quanto oggi possa essere messo in dubbio, nondimeno – 
ancora ai tempi del Cristo – potevano effettuarsi, per es., delle guarigioni, facendo diventare l’uomo 
chiaroveggente. All’epoca attuale, in cui l’uomo è disceso più profondamente sul piano fisico, que-
sto non è più possibile. A quei tempi però era più facile aver presa sull’anima, in modo che per 
mezzo di speciali processi, essa potesse essere resa chiaroveggente e vivere nel mondo spirituale; e 
poichè il mondo spirituale è un mondo risanatore e manda forza risanatrice fin dentro nel mondo fi-
sico, vi era così una possibilità d’iniziare delle guarigioni. Supponiamo per esempio, che qualcuno 
fosse malato; s’iniziavano le pratiche, perchè egli potesse guardare nel mondo spirituale. E quando 
le correnti del mondo spirituale affluivano su di lui, le correnti che scorrevano nel suo essere erano 
correnti risanatrici. Le guarigioni, generalmente, erano pratiche di questo genere. Ciò che oggi vien 
descritto come «guarigione del Tempio» non è che un relativo dilettantismo. Tutto è in evoluzione e 
le anime, da quegli antichi tempi, sono progredite dalla chiaroveggenza alla non chiaroveggenza. 
Anticamente però lo stato chiaroveggente dell’uomo poteva venire così intensificato, che delle forze 
risanatrici scorressero dalla sfera spirituale dentro al mondo fisico, di guisa che per determinate ma-
lattie l’uomo poteva venir guarito dallo Spirito. Perciò non dobbiamo tanto meravigliarci quando i 
Vangeli raccontano, che ormai, per virtù dell’Avvento del Cristo, sono giunti i tempi, in cui posso-
no elevarsi al mondo spirituale non soltanto coloro che hanno l’antica chiaroveggenza, bensì anche 
coloro, che per conseguenza dell’evoluzione dell’umanità, l’hanno perduta. 

Si potrebbe dire: Guardiamo indietro negli antichi tempi; allora gli uomini partecipavano alla vi-
sione del mondo spirituale, la pienezza del mondo spirituale si manifestava loro nell’antica chiaro-
veggenza. Ora però sono diventati poveri di spirito, mendicanti di Spirito, coloro, i quali col pro-
gresso dell’evoluzione non possono più guardare nel mondo spirituale. Ma per il fatto che il Cristo 
ha portato nel mondo il segreto, che le forze dei Regni dei Cieli possono affluire nell’Io – anche 
nell’Io per il piano fisico-sensibile – per questo fatto possono sperimentare ormai lo Spirito in sè 
stessi e diventare beati e felici anche coloro; i quali hanno perduto l’antica chiaroveggenza e con es-
sa la pienezza del mondo spirituale! Perciò potè venir pronunciata la grande massima: Beati d’ora in 
poi saranno non soltanto coloro che sono ricchi di spirito per l’antica chiaroveggenza, bensì anche 



82 
 

coloro che sono poveri e mendicanti di Spirito; perchè nel loro Io, quando è stata loro aperta la via 
del Cristo, affluisce ciò che possiamo chiamare i Regni dei Cieli. 

Negli antichi tempi, dunque, l’organismo fisico degli uomini permetteva che perfino nello stato 
normale potesse parzialmente effettuarsi l’uscita dell’anima, di guisa che l’uomo, potendo così usci-
re dal suo corpo fisico, diventava chiaroveggente e diventava un ricco di Spirito. Per effetto della 
condensazione del corpo fisico, la quale indubbiamente non è anatomicamente dimostrabile, l’uomo 
non ha più potuto diventare ricco nel Regno dei Cieli. Se si volesse ora descrivere questo stato, si 
dovrebbe dire: l’uomo è diventato un povero, un mendicante di Spirito; ma in sè stesso, per mezzo 
di ciò che il Cristo ha apportato, egli può sperimentare i Regni dei Cieli. Questo è ciò che si potreb-
be descrivere riguardo ai processi del corpo fisico. 

Se si volesse ora descrivere ciò che si svolse adeguatamente nei riguardi dell’Io-uomo, si do-
vrebbe dimostrare come ogni singolo arto della natura umana potrebbe venire in sè beatificato in 
nuova guisa. Nelle parole: «Beati i mendicanti di Spirito, perchè in sè stessi troveranno il Regno dei 
Cieli!» la nuova verità è espressa per il corpo fisico. Per il corpo eterico si potrebbe esprimere nel 
seguente modo: nel corpo eterico vi è il principio del dolore. Un essere vivente, pure avendo un 
corpo astrale, può soffrire soltanto per guasti al suo corpo eterico. La sede del dolore va cercata nel 
corpo eterico. Questo voi potrete dedurre dalle varie conferenze. Se si volesse esprimere nei riguar-
di della nuova verità ciò che in fatto di elemento curativo scaturiva anticamente dal mondo spiritua-
le, ciò che concerne il corpo eterico, si potrebbe dire: non è più possibile di consolare coloro che 
soffrono nel corpo eterico facendoli semplicemente uscire fuori di loro stessi ed entrare in rapporto 
col mondo spirituale; se invece essi entrano ora in un nuovo rapporto con il mondo, è proprio dentro 
sè stessi che possono trovare consolazione, perchè una forza nuova è stata portata dal Cristo nel 
corpo eterico. La nuova verità dunque per il corpo eterico dovrebbe essere espressa così: i sofferenti 
non possono ormai più diventare beati con il solo penetrare nel mondo spirituale e col lasciare con-
vergere su di loro, in stato di chiaroveggenza, le correnti del mondo spirituale; sibbene, col dirigere 
la loro vita verso il Cristo, essi si riempiono della nuova verità, e sperimentano in sè stessi la conso-
lazione per ogni dolore! 

Che cosa doveva dirsi nei riguardi del corpo astrale? – Quando l’uomo anticamente voleva re-
primere le emozioni, le passioni e gli egoismi del suo corpo astrale, alzava lo sguardo alle regioni 
superiori e invocava forza dai Regni dei Cieli; allora veniva sottoposto a delle pratiche, che repri-
mevano gl’istinti nocivi del suo corpo astrale. Ora però era venuto il tempo, in cui l’uomo, per ope-
ra del Cristo, doveva ricevere nel suo Io stesso la forza di frenare e di domare le passioni e le emo-
zioni del suo corpo astrale. La nuova verità, nei riguardi del corpo astrale, doveva perciò essere 
espressa nel seguente modo: «Beati coloro che sono mansueti per mezzo di sè stessi, per mezzo del-
la forza dell’Io; perchè saranno coloro che erediteranno il Regno della Terra!» – È profondo il signi-
ficato di questo terzo versetto delle Beatitudini. Verificatelo con le cognizioni acquistate per mezzo 
della scienza dello Spirito. – Il corpo astrale dell’uomo è stato inserito nell’entità umana durante 
l’antica esistenza lunare. Le entità che hanno acquistato influenza sugli uomini, cioè le entità lucife-
riche, si sono anche insediate particolarmente nel corpo astrale. Per causa di ciò l’uomo non può 
raggiungere fin dall’inizio la mèta terrestre sua più elevata. Le entità luciferiche – come sappiamo – 
sono rimaste indietro al grado lunare, e impedirono all’uomo di evolversi e di progredire in modo 
giusto sulla Terra, Ormai, però, che il Cristo era disceso sulla Terra, che l’Io poteva essere impre-
gnato dalla forza-Cristo, l’uomo poteva veramente condurre a effetto il Principio della Terra, in 
quanto trovava in sè stesso la forza di frenare il corpo astrale e di scacciarne le influenze luciferiche. 
Perciò si potè dire ora: Colui che frena il suo corpo astrale, che diventa forte, di guisa che non può 
andare in collera, senza che il suo Io sia presente, che è «equanime» e forte nella propria interiorità 
per frenare il corpo astrale, conseguirà certamente il Principio dell’evoluzione terrestre! Il terzo ver-
setto delle Beatitudini è così formulato in modo, che può venire compreso per mezzo della scienza 
dello Spirito. 

Come arriverà l’uomo ad elevare e a rendere beati gli altri arti del suo essere per mezzo 
dell’essenza-Cristo che dimora in lui? Vi arriverà, quando l’elemento anima verrà seriamente e de-



83 
 

gnamente pervaso dalla forza dell’Io, quanto lo è l’elemento fisico. Per l’anima senziente potremo 
dire: L’uomo, se vuole gradatamente sperimentare in sè il Cristo, deve arrivare a sentire nella sua 
anima senziente uno stimolo, come quello sentito incoscientemente dal suo corpo, e a cui si dà di 
solito il nome di fame e sete. Egli deve essere assetato di anima, come il suo corpo è affamato e as-
setato di cibo e di bevanda. Ciò a cui l’uomo, per virtù della forza-Cristo che dimora in lui, può 
giungere in questo modo, veniva indicato nel vecchio stile nel suo più ampio significato, come sete 
di giustizia; e quando l’uomo si riempie l’anima senziente della forza-Cristo, egli può arrivare a tro-
vare in sè stesso la possibilità di soddisfare alla sua sete di giustizia. 

È particolarmente mirabile il quinto versetto delle Beatitudini; ed è naturale che lo sia, poichè es-
so deve offrirci qualcosa di affatto speciale; deve riferirsi all’anima razionale o affettiva umana. Or-
bene, chi ha studiato, sa ciò che sta detto nel mio libro «Scienza Occulta» o nell’altro «Teosofia»; e 
ciò che del resto da anni è stato ripetuto nelle varie conferenze, ossia, che i tre arti dell’anima uma-
na: anima senziente, anima razionale o affettiva e anima cosciente vengono tenuti insieme dall’Io. 
Ognuno sa che nell’anima senziente l’Io esiste in uno stato ottuso, ma che esso scaturisce fuori 
nell’anima razionale o affettiva e che soltanto per virtù di questo fatto l’uomo diventa completa-
mente uomo. Mentre per gli arti inferiori – perfino per l’anima senziente – l’uomo è dominato da 
forze spirituali divine, egli diventa un essere individuale nell’anima razionale; in questa risplende 
l’Io. Nei riguardi dell’anima razionale o affettiva, quando essa ha acquistato la forza-Cristo, convie-
ne dunque parlare in certo modo diversamente da come si parla degli arti inferiori. Negli arti infe-
riori l’uomo si mette in rapporto con determinate entità divine, le quali agiscono negli arti inferiori, 
nel corpo fisico, nel corpo eterico, nel corpo astrale e anche nell’anima senziente; e ciò che l’uomo 
sviluppa in essi in fatto di qualità ecc. viene a sua volta ricondotta sù a queste entità divine. Ciò che 
l’uomo sviluppa però nell’anima razionale o affettiva, quando essa evolve la qualità del Cristo, do-
vrà essere sopratutto una qualità umana. Quando l’uomo comincia da sè a scoprire l’anima raziona-
le, egli diventa per mezzo di questa sempre meno dipendente dalle forze divino-spirituali 
dell’ambiente circostante. Questa è dunque qualcosa che si riferisce all’uomo stesso. L’uomo per-
ciò, quando accoglie la forza-Cristo, può evolvere nell’anima razionale quelle qualità, che passano 
da pari a pari, che non vengono implorate come ricompensa dal Cielo, ma che ormai ritornano sem-
pre a una medesima entità, che è l’uomo. Dobbiamo dunque intuire, per così dire, che ciò che af-
fluisce dalle qualità dell’anima razionale è tale, che qualcosa di simile rifluisce a sua volta verso di 
noi. Il quinto versetto delle Beatitudini ci indica mirabilmente appunto questa qualità. Esso è diffe-
rente da tutti gli altri – e sebbene le traduzioni non siano specialmente buone, non potevano però 
nascondere questo fatto. Quel versetto dice: «Beati i misericordiosi perchè questi troveranno mise-
ricordia». Ciò che affluisce, rifluisce di ritorno – e difatti così deve essere, se è compreso nel senso 
della scienza dello Spirito. 

Il versetto successivo invece si riferisce all’anima cosciente, a qualcosa nell’uomo in cui l’Io già 
è completamente espresso e in cui l’uomo torna a salire in modo nuovo. Sappiamo, che proprio 
all’epoca in cui il Cristo è comparso, l’anima razionale o affettiva era appunto arrivata a manifestar-
si. Ora stiamo nell’epoca in cui l’anima cosciente deve manifestarsi, e in cui l’uomo risale di nuovo 
nel mondo spirituale. Mentre l’uomo diventa anzitutto cosciente di sè stesso e il suo Sè risplende 
cosciente nell’Anima razionale o affettiva, egli sviluppa nell’anima cosciente appieno il suo Io, il 
quale risale ormai di nuovo nel mondo spirituale. L’uomo che accoglie in sè la Forza-Cristo, se ri-
versa il suo Io nell’anima cosciente e in quella soltanto veramente sperimenta, arriverà per questa 
via al suo Dio. Quando egli sperimenta il Cristo nel suo Io e lo porta su seco nell’anima cosciente, 
arriverà così al suo Dio. – Orbene, è stato detto che l’espressione dell’Io nel corpo fisico è il sangue, 
che ha il proprio centro nel cuore. Conformemente a ciò il sesto versetto doveva esprimere, che l’Io, 
per mezzo della qualità che conferisce al sangue e al cuore, può diventare partecipe della Divinità. 
Come dice il versetto? «Beati coloro che hanno il cuore puro; perchè questi vedranno Dio!» Questa 
non è veramente una traduzione specialmente buona, ma serve al nostro scopo. – La scienza dello 
Spirito risplende dunque nell’intiero insieme di queste mirabili sentenze, che il Cristo Gesù comu-
nica ai suoi discepoli più intimi, dopo che Egli ha resistito alla Tentazione. 



84 
 

Le frasi che seguono si riferiscono allo sviluppo dell’uomo negli arti superiori della sua entità al-
lo sviluppo della Personalità Spirituale, dello Spirito Vitale e dell’Uomo-Spirito. Esse accennano 
perciò soltanto a quello che l’uomo sperimenterà nell’avvenire, e che ora alcuni eletti soltanto pos-
sono sperimentare. Il versetto successivo si riferisce perciò alla Personalità spirituale: «Beati coloro 
i quali si attirano la Personalità spirituale come primo arto spirituale; perchè saranno chiamati figli 
di Dio». Il primo arto della Trinità superiore è già penetrato in loro. Essi hanno accolto il Dio, sono 
diventati espressioni esteriori della Divinità. – Ora però è specialmente espresso, che soltanto gli 
eletti potranno arrivare a questo, coloro i quali comprendono appieno ciò che l’avvenire deve appor-
tare alla totalità. Ciò che gli uomini dell’avvenire possono chiamare «il completo accoglimento del 
Cristo nella loro interiorità» esiste per i singoli eletti. Ma poichè si tratta di singoli eletti, gli altri 
non li possono comprendere, e ne risulta che come eletti, essi sono anche perseguitati. Perciò nei ri-
guardi di coloro che si perseguitano attualmente come singoli rappresentanti di un avvenire, vien 
detto il versetto: «Beati quei che soffrono persecuzioni per amore della giustizia, perchè in sè trova-
no i Regni dei Cieli». – E l’ultimo versetto viene diretto particolarmente soltanto ai discepoli più in-
timi: è ciò che si riferisce al nono arto dell’uomo, all’Uomo-Spirito: «Beati siete voi quando gli 
uomini vi malediranno e vi perseguiteranno per causa mia». 

Così in questi mirabili versetti, che si riferiscono ai nove arti della natura umana, vien mostrato 
come l’Io, quando diventa un Io-Cristo, si plasmi nei diversi arti della natura umana e li beatifichi. 
Grandiosamente e maestosamente i versetti, dopo la scena della Tentazione nel Vangelo di Matteo, 
esprimono l’azione della Forza-Cristo sui nove arti dell’uomo anzitutto nell’epoca attuale, e poi nel 
prossimo avvenire, in cui verranno chiamati ancora Figli di Dio coloro, – ve ne sono soltanto dei 
singoli esemplari privilegiati – nei quali la Personalità Spirituale risplende già oggi, anticipatamen-
te. E questo è per l’appunto l’ammirevole: l’espressione precisa usata per i primi arti, che già esi-
stono, e lo sfumarsi verso l’indeterminato degli ultimi versetti, che valgano per il lontano avvenire. 

Chi volesse ricercare negli antichi scritti dei versetti somiglianti e da quelli deducesse, che gli 
Evangelisti hanno forse combinato e messo insieme questi versetti, agirebbe di nuovo in modo mol-
to superficiale; tanto più se queste ricerche venissero fatte senza sapere veramente di che si tratta; 
perchè questo è appunto ciò che occorre dire: che essi vanno applicati alla natura-Io pervasa dal 
Cristo! Allora chi non si accorge della meravigliosa intensificazione della parte essenziale di quei 
versetti, ed è questo appunto che importa, potrebbe dire come segue: basta sfogliare il libro già cita-
to e, alcune pagine più innanzi, si trova, in un capitolo intitolato «Le Beatitudini», un accenno a un 
«Enoch», il quale non è quello generalmente conosciuto, e in quel capitolo vengono anche citate 
nove «Beatitudini». L’autore si vanta specialmente del fatto, che questo documento data dall’inizio 
dell’èra cristiana, ed egli ritiene, che il documento così importante da noi appunto descritto, possa 
essere stato copiato dalle seguenti nove Beatitudini dell’«Enoch slavo». 

 
1. – Beato è colui che ha timore del Nome del Signore e continuamente serve al suo cospetto ecc. 
2. – Beato è colui il quale giudica imparzialmente, non per desiderio di ricompensa, ma per amo-

re della giustizia e non aspettandosi niente; a lui spetterà in avvenire di essere rettamente giudicato. 
3. – Beato è colui il quale riveste l’indigente e dà il suo pane agli affamati. 
4. – Beato è colui che giudica imparzialmente per l’orfano e la vedova e che assiste coloro a cui 

vien fatto torto. 
5. – Beato è colui il quale si allontana dall’instabile sentiero di questo vano mondo e segue la ret-

ta via che conduce alla vita eterna. 
6. – Beato è colui che semina giustizia; egli raccoglierà sette volte la messe. 
7. – Beato è colui in cui vi è verità, perchè dice al suo vicino la verità. 
8. – Beato è colui il quale ha amore sulle labbra e dolcezza nel cuore. 
9. – Beato è colui il quale comprende ogni parola del Signore e glorifica il Signore Iddio ecc. 
 
Queste sentenze sono belle, certamente. Ma se le considerate nel loro insieme e nei riguardi di 

ciò che trattano, – cioè, l’enumerazione di alcune massime fondamentali che si possono dire per 



85 
 

ogni epoca, ma non proprio per un’epoca di repentino rivolgimento caratterizzato dall’introduzione 
della Forza-Io, – allora, se nondimeno le volete paragonare alle «Beatitudini» del Vangelo di Mat-
teo, vi troverete nel punto di vista esteriore di coloro, i quali vogliono paragonare le religioni 
dell’umanità in modo esteriore. Quando essi trovano qualcosa che somiglia, affermano subito che è 
identico – e non tengono conto di ciò che veramente importa. Ma quando si sa di che si tratta, si può 
osservare che nell’evoluzione dell’umanità vi è un progresso, perchè l’umanità si eleva di gradino 
in gradino, e l’uomo non rinasce un millennio più tardi in un corpo fisico per sperimentare le mede-
sime vicende, che egli già ha sperimentate, sibbene per sperimentare quel progresso che l’umanità 
ha conseguito nel frattempo. Questo è il significato della Storia. E questo è il significato 
dell’evoluzione dell’umanità. Di questo significato della Storia e dell’evoluzione dell’umanità il 
Vangelo di Matteo parla in tutte le sue pagine! 

 



86 
 

Conferenza X 
 
Nelle ultime conferenze è stato dimostrato, che il Cristo Gesù doveva significare per 

l’evoluzione dell’umanità il graduale equipaggiamento delle forze dell’Io umano, per cui queste po-
tessero venir dotate di quelle capacità, che l’uomo poteva acquistare negli antichi Misteri soltanto 
per mezzo di una specie di attutimento del suo Io. E se vogliamo di nuovo ricordare quello che sul 
proposito è stato esposto, possiamo dire: in tutte le antiche iniziazioni vi era la possibilità di elevarsi 
al mondo spirituale, in ciò che abbiamo caratterizzato come i Regni dei Cieli. Ma per causa delle 
singolarità, delle peculiarità dell’evoluzione antica precristiana dell’umanità non era possibile di sa-
lire nei Regni dei Cieli in modo che l’Io, l’effettiva entità-Io umana, potesse rimanere nella mede-
sima condizione, in cui essa si trova di fronte al piano fisico-sensibile. Distinguiamo dunque queste 
due disposizioni dell’anima umana. Una è quella disposizione, che l’uomo normale attuale conosce 
dal momento che si desta fino a quello che si addormenta, e in cui con il suo Io percepisce gli og-
getti del piano fisico-sensibile; vi è poi l’altra, la seconda disposizione dell’anima, in cui questo Io è 
attutito, in cui non esiste la chiara coscienza di un siffatto Io; ed è appunto mentre egli si trovava in 
questa ultima disposizione dell’anima, che l’uomo veniva elevato negli antichi misteri ai Regni dei 
Cieli. I Regni dei Cieli, tanto nel senso della predica del Precursore, di Giovanni il Battista, quanto 
nel senso della predica del Cristo Gesù stesso, dovevano venir portati giù, perchè l’umanità potesse 
ricevere l’impulso verso una ulteriore evoluzione, per mezzo della quale, pur conservando la forza-
Io abituale, gli uomini potessero sperimentare le vicende dei mondi superiori. Perciò era naturale 
che, per così dire, da tutti i relatori delle vicende del Cristo venissero esposte tutte le pratiche, tutti i 
diversi procedimenti che si verificavano negli antichi misteri per gli iniziandi, ma che al contempo 
venisse accennato: in tutto ciò vi è una nuova sfumatura, questa cioè, che non si tratta ormai più del-
la seconda delle due disposizioni dell’anima già caratterizzate, sibbene di quella in cui l’Io si con-
serva integro. Abbiamo anche caratterizzato ieri, da questo punto di vista, le nove Beatitudini quale 
principio del cosidetto Sermone del Monte. Potremo ancora approfondire il contenuto attuale del 
Vangelo di Matteo, così come esso, sebbene poco chiaramente, è stato tradotto dall’aramaico in 
greco. Ma perfino nella versione poco chiara del testo greco del Vangelo di Matteo, – anche nella 
continuazione della Predica del Monte –, trasparisce ovunque chiaramente l’indicazione di ciò che 
l’uomo poteva sperimentare anticamente, mercè l’attutimento dell’Io. Di guisa che come l’uomo 
prima poteva dire: «quando io attutisco il mio Io e mento dell’Io. Di guisa che come l’uomo prima 
prenderò questo o quello di fondamentale», egli potrà invece nell’avvenire comprendere, pur rima-
nendo presente il suo Io. Certamente, queste cose si comprendono realmente soltanto quando si ap-
profondisce maggiormente ciò che già ho indicato, cioè, il modo come venivano adoperati gli anti-
chi nomi, le antiche denominazioni. Le antiche denominazioni appunto non venivano scelte così 
come oggidì si usa sceglierle; bensì venivano scelte sempre con piena conoscenza dell’essenzialità 
della cosa a cui si dava il nome. E dalle denominazioni del Sermone del Monte trasparisce appunto 
chiaramente che il Cristo Gesù si sentiva come il portatore della coscienza-Io a un grado più alto di 
quello antico, si sentiva portatore della coscienza-Io che in sè medesima può sperimentare i Regni 
dei Cieli. Perciò egli espone la differenza ai suoi discepoli: «Negli antichi tempi vi veniva detto: 
Dai Regni dei Cieli tali o tali altri fatti vi vengono rivelati. Da ora innanzi però, purchè lasciate par-
lare il vostro Io, potrete sperimentarli in ciò che il vostro Io vi dice!» Questa è la ragione della con-
tinua ripetizione «Io ve lo dico!» Perchè Gesù Cristo si sentiva il rappresentante di quell’anima 
umana, che si esplica nell’espressione: «Io lo dico!» «Io sono qui con la mia completa coscienza 
dell’Io!» Non vanno considerate leggermente le parole che si trovano ripetute nella continuazione 
del Sermone del Monte; cioè: «Ma io vi dico!» Esse sono la ripetizione dell’accenno a quel nuovo 
impulso, che il Cristo Gesù ha posto nell’evoluzione dell’umanità. Se leggete in questo modo la 
continuazione del Sermone del Monte, sentirete che egli intendeva dire: «Fino ad ora non potevate 
ricorrere al vostro Io; ora però, per mezzo di ciò che vi ho dato, potete gradatamente penetrare nei 
Regni dei Cieli per mezzo della forza dell’interiorità, per mezzo della forza propria dell’Io! 



87 
 

L’intiero spirito della predica del Monte è compenetrato dal nuovo impulso di egoità dell’uomo. E 
così pure il seguito, in cui si passa alle cosidette guarigioni. 

Queste guarigioni, come è noto, rappresentano un soggetto di grandi discussioni. E ciò che viene 
sopratutto discusso – come tutti sapete – è la quistione dei miracoli. Vien detto appunto, per lo più, 
che si tratta del racconto di miracoli. Ma esaminiamo più da vicino la quistione dei miracoli. Ieri già 
vi ho fatto osservare, che di fatto l’uomo attualmente non apprezza le modificazioni, le metamorfosi 
verificatesi nell’entità umana nel corso dell’evoluzione, al loro giusto valore. Se non grossolana-
mente, ma in senso più raffinato, paragonate un corpo fisico dell’epoca in cui il Cristo Gesù è vissu-
to, o anche di un’epoca anteriore, a un corpo fisico attuale, vi si paleserà (ciò potrebbe palesarsi in-
dubbiamente soltanto alla ricerca occulta) una differenza notevole – una differenza, che non si può 
stabilire con mezzi anatomici, bensì per mezzo della ricerca occulta. E trovereste che il corpo fisico 
è diventato più denso, si è maggiormente condensato; esso era più molle all’epoca del Cristo-Gesù. 
Alla vista, sopratutto, il corpo si presentava in modo, che quello che oggidì non si vede più 
nell’uomo, la presenza cioè nel corpo di alcune determinate azioni delle forze che modellano ogni 
corpo, si palesava a quell’epoca molto più accentuatamente (ciò era visibile certo soltanto per uno 
sguardo molto penetrante), di guisa che i muscoli anticamente emergevano chiaramente, e con 
maggior risalto. Questa particolarità è andata lentamente e gradatamente perduta. – È puerile la sto-
ria dell’arte quando critica gli antichi disegni, in cui, per esempio, le linee dei muscoli risaltano con 
speciale rilievo, e attribuisce questo fatto all’esagerazione e all’incapacità del disegnatore antico; 
essa non sa che ciò è basato sopra un’osservazione effettiva, che era giusta per gli antichi tempi, ma 
sarebbe errata per quelli attuali. Di questo fatto però non vogliamo occuparci, ci limiteremo ora a 
dar maggior rilievo a ciò che si riconnetteva con questi corpi umani formati così diversamente. 

La forza dell’anima, la forza dello Spirito esercitava a quei tempi sul corpo fisico un’influenza 
molto maggiore, per così dire più rilevante, di quel che non abbia esercitato più tardi, quando il cor-
po era diventato più denso e l’anima aveva perciò perduto parte del suo potere sul corpo. A quegli 
antichi tempi vi era dunque maggiore possibilità di guarire per influenza dell’anima. L’anima aveva 
molto più potere, di guisa che quando l’ordine del corpo veniva disturbato, essa poteva compenetra-
re questo corpo con le forze attive risanatrici, tratte dal mondo spirituale, per ricondurlo per forza 
propria all’armonia, all’ordine. Questo potere dell’anima sul corpo è andato gradatamente dimi-
nuendo. Ciò dipende dal progressivo corso dell’evoluzione. Le guarigioni negli antichi tempi erano 
perciò effettuate per la maggior parte per mezzo di processi risanatori spirituali. E coloro che pas-
savano per medici, non erano medici fisici nel senso attuale, ma erano per la maggior parte risanato-
ri, in quanto essi agivano sul corpo, esercitando la loro azione per il tramite dell’anima. Essi purifi-
cavano l’anima e la compenetravano di sentimenti, impulsi e forze sane di volontà, per mezzo delle 
influenze divino-spirituali che essi potevano esplicare, sia nello stato abituale della percezione fisi-
ca, sia nel cosidetto sonno del Tempio, o altro simile, che a quell’epoca pure altro non era che un 
modo di trasferire l’uomo in uno stato di chiaroveggenza. Quando si considerano dunque le condi-
zioni di cultura di quell’epoca si può assolutamente dire: che coloro che erano forti nell’anima e po-
tevano fare appello a ciò che essi stessi avevano accolto, potevano allora esercitare una forte azione 
sull’anima e con questa, a quell’epoca, anche sui corpi. Questa è la ragione per cui quegli uomini, i 
quali allora erano in qualche modo compenetrati di spirito, e di cui si sapeva che emanavano forze 
risanatrici nell’ambiente circostante, venivano pure chiamati «risanatori». E in ultima analisi do-
vrebbero essere chiamati risanatori non soltanto i «Terapeuti», ma anche gli «Esseni». Anzi dob-
biamo dir di più: in uno speciale idioma dell’Asia anteriore, di cui si servivano specialmente coloro 
dai quali il Cristianesimo si è sviluppato, la traduzione di quel che noi chiameremmo «risanatore 
spirituale» è la parola Gesù. «Gesù» significa in ultima analisi «medico spirituale». Questa è una 
traduzione discretamente giusta, sopratutto se ci si basa sul valore della parola come sentimento. E 
questo potrà al contempo illuminarci anche su tutto ciò che veniva sentito in tali nomi in un’epoca, 
in cui il contenuto di un nome veniva ancora sentito. Cerchiamo di penetrare completamente nelle 
condizioni di civiltà di quell’epoca. 



88 
 

Un uomo che avesse parlato nel senso di quell’epoca avrebbe detto: Vi sono uomini che possono 
penetrare nei misteri, i quali con un determinato sacrificio della coscienza del loro Io possono met-
tersi in rapporto, nei misteri, con determinate forze animiche spirituali, le quali poi irradiano 
sull’ambiente; e per mezzo di queste essi diventano risanatori per quell’ambiente. – Supponiamo 
che un uomo siffatto fosse diventato discepolo del Cristo Gesù; egli avrebbe detto allora: «Abbiamo 
sperimentato un fatto straordinario. Prima potevano diventare risanatori spirituali soltanto gli uomi-
ni, i quali per mezzo dell’attutimento della coscienza dell’Io avevano accolto le forze spirituali nei 
misteri; ora però abbiamo sperimentato un uomo che lo è diventato senza le pratiche dei misteri, e 
con completa conservazione del suo Io!» Ma ciò che è sorprendente non è già il fatto, che delle gua-
rigioni venissero effettuate. Non si sarebbe trovato affatto strano che nei capitoli del Vangelo di 
Matteo si parlasse di un risanatore spirituale. Si sarebbe detto: «Che vi è di strano nel fatto che quel-
le persone possano guarire? Ciò è naturale!» E le guarigioni citate non sarebbero affatto sembrate a 
quell’epoca un miracolo speciale. Ciò che è importante invece si è, che lo scrittore del Vangelo di 
Matteo racconti: «Questo è un uomo che ha portato una forza essenziale nuova nell’umanità, e che 
per impulso del proprio Io, con il quale non si potevano prima operare guarigioni, egli invece ha ef-
fettuato delle guarigioni, attirando per queste quella forza, per mezzo della quale prima non si pote-
vano operare guarigioni». – Nei Vangeli viene dunque raccontato qualcosa di affatto diverso da 
quello che ordinariamente è stato inteso (specialmente da ciò che più tardi è stato inteso). Innume-
revoli; prove – anche storiche – possono venir addotte per dimostrare che è esatto ciò che la scienza 
dello Spirito afferma da fonti occulte. Vogliamo citare una sola prova. 

Se ciò che ora è stato detto è vero, anticamente devono veramente aver creduto, che, date delle 
determinate premesse, i ciechi potessero venir guariti per influenza spirituale. Orbene, giustamente 
si è accennato ad antiche immagini che rappresentano qualcosa di simile. Anche l’autore John Ro-
bertson, citato nella precedente conferenza, dice, che vi è a Roma un quadro che rappresenta Escu-
lapio dinanzi a due ciechi, e Robertson ne deduce naturalmente che ciò rappresenta una guarigione, 
e che questa sia stata poi adottata dagli scrittori dei Vangeli che l’hanno introdotta nelle descrizioni 
dei medesimi. Ma l’essenziale qui non è già il fatto, che quelle guarigioni spirituali siano miracolo-
se; bensì è essenziale il fatto, che il pittore del quadro abbia voluto così dimostrare che «Esculapio» 
è uno di quegli iniziati, i quali hanno acquistato le forze risanatrici spirituali nei misteri, per mezzo 
dell’attutimento della coscienza dell’Io. Ma lo scrittore del Vangelo di Matteo invece ha voluto di-
re: Non è così che le guarigioni venivano conseguite dal Cristo; doveva invece venir acquistato gra-
datamente dall’intiera umanità ciò che come unicissimo impulso viveva nel Cristo, e l’Io, per forza 
propria, doveva a poco a poco acquistare quest’impulso. Gli uomini oggidì ancora non possono ac-
quistarlo, perchè dovrà penetrare nell’umanità soltanto nell’avvenire. Ma ciò che si è effettuato con 
il Cristo all’inizio dell’èra nostra penetrerà, e gli uomini diventeranno capaci a poco a poco di ma-
nifestarlo. Ciò succederà gradatamente. È questo appunto che lo scrittore del Vangelo di Matteo ha 
voluto descrivere con le sue guarigioni miracolose. Per virtù di conoscenza occulta mi è dunque 
permesso di dire: lo scrittore del Vangelo di Matteo non voleva veramente descrivere nessun «mira-
colo», ma qualcosa di affatto naturale, di evidente; egli voleva soltanto descrivere che le guarigioni 
venivano effettuate in modo nuovo. Così risultano i fatti, quando si espongono con vera coscienza 
scientifica. Un profondo malinteso è invalso perciò proprio riguardo ai Vangeli. 

Come dovrebbe ormai svolgersi coerentemente il racconto? 
Abbiamo visto, che ciò che si è compiuto nella vita del Cristo Gesù per mezzo della cosidetta 

Tentazione fu la discesa in tutti quei processi, che l’uomo sperimenta quando discende nel corpo fi-
sico e nel corpo eterico; abbiamo visto, che la forza che emana dal corpo fisico e dal corpo eterico 
divenne capace di operare nel modo come essa si manifestò nel Sermone del Monte e come si mani-
festò pure nelle guarigioni dopo il Sermone. Inoltre, la forza di questo Cristo Gesù agiva anche co-
me di solito agisce la forza di un iniziato nei misteri; agì in modo tale, da attirare i discepoli. E il 
Cristo doveva a sua volta attirare naturalmente i discepoli in modo tutto suo particolare. 

Se si vuole dunque comprendere da questo punto di vista il Vangelo di Matteo, quando parla in 
seguito di ciò che viene dopo il Sermone del Monte e dopo le guarigioni, è necessario servirci delle 



89 
 

cognizioni dei fatti occulti che ci siamo andate acquistando nel corso dell’anno. Occorre che 
l’uomo, quando deve veramente essere condotto attraverso l’iniziazione sulla via dei mondi supe-
riori, arrivi a una specie di visione immaginativa, a una visione che vive d’immaginazioni. Coloro 
che attorniavano il Cristo dovevano ormai acquistare, non soltanto la capacità di ascoltare ciò che 
veniva dato in una comunicazione, in una manifestazione così maestosa quale il Sermone del Mon-
te; non soltanto essi dovevano prender parte a ciò che veniva effettuato in fatto di guarigioni per 
mezzo del Cristo Gesù stesso, ma la forza potente che operava nel Cristo Gesù doveva gradatamen-
te trasferirsi negli amici e nei discepoli più vicini. Anche questo viene descritto. Dapprima viene 
esposto, come dopo la Tentazione, il Cristo Gesù sia in condizione di esporre gli antichi insegna-
menti con una nuova sfumatura, e di effettuare le antiche guarigioni per mezzo di un nuovo impul-
so. Dopo però viene dimostrato, come Egli agisca in modo nuovo sui suoi discepoli – come quella 
forza al massimo grado in lui incorporata operi sui suoi discepoli. – Come viene dimostrato questo? 
Viene dimostrato in modo, che per l’uomo non ricettivo ciò che il Cristo espone debba apparire tale 
da poter essere espresso anche con parole; però su coloro che sono ricettivi, che Egli stesso si è 
scelti e ha attirati, agisce in modo diverso. Agiva su di essi in modo che dava loro delle immagina-
zioni, provocava il gradino immediatamente superiore di conoscenza. Ciò che emanava dal Cristo 
poteva dunque agire in due modi diversi: su coloro che stavano al di fuori agiva in modo che essi 
udivano le sue parole e con quelle accoglievano una specie di teoria; sugli altri, i quali avevano spe-
rimentato la sua forza, e che Egli si era scelti, perchè specialmente per virtù del loro Karma, poteva 
trasmettere loro la sua forza, agiva in modo, dico, che sprigionava nella loro anima delle immagina-
zioni, delle cognizioni, le quali si riferivano in un determinato modo a un gradino più elevato nei 
mondi superiori. Questo è detto nelle parole: gli esteriori odono soltanto parabole, cioè, espressioni 
figurate per ciò che succede nel mondo spirituale, «voi però intendete ciò che le parabole significa-
no – a voi è concesso intendere il linguaggio che vi conduce nei mondi superiori». Questo non va 
interpretato superficialmente, ma va compreso come un’ascesa dei discepoli nei mondi superiori. 

Ora vogliamo esaminare bene come i discepoli potessero venir condotti nei mondi superiori. In-
dubbiamente, per comprendere ciò che ora sto dicendo, occorre non soltanto ascoltare, ma occorre 
anche della buona volontà impregnata di ciò che le cognizioni spirituali scientifiche da voi acquista-
te possono avervi apportato. Vorrei condurvi con chiarezza a quello che il Vangelo di Matteo vera-
mente intende comunicare nelle descrizioni che seguono. – Ricordiamoci di nuovo che l’iniziazione 
ha due aspetti; uno è quello in cui l’uomo discende nel corpo fisico e nel corpo eterico, in cui impa-
ra dunque a conoscere la sua propria interiorità, in cui vien condotto nelle forze che nell’uomo stes-
so sono creatrici; l’altro aspetto dell’iniziazione è quello in cui l’uomo vien condotto fuori nel mon-
do spirituale, in cui egli si riversa nel Macrocosmo. Orbene, sapete che questo è un processo che nei 
riguardi della realtà – non nei riguardi della coscienza – si compie ogni volta che l’uomo si addor-
menta. L’uomo estrae il suo corpo astrale e l’Io dal suo corpo eterico e da quello fisico e li riversa 
nel mondo stellare, di guisa che egli assorbe allora delle forze dall’intiero mondo stellare – donde il 
nome di «corpo astrale». Ciò che l’uomo può acquistare per mezzo di quel genere di iniziazione, 
quando col corpo astrale e l’Io egli è fuori del corpo fisico e del corpo eterico, non è soltanto una 
visione generale cosciente di ciò che vi è sulla nostra Terra, bensì è un fluire nel Cosmo, una cono-
scenza del mondo stellare e un accoglimento di forze che a noi affluiscono dal mondo stellare. Que-
sto che rappresenta per noi qualcosa che l’uomo si acquista soltanto a poco a poco mentre si effonde 
nel Cosmo, già esisteva nel Cristo, per causa della speciale natura dell’Essenza sua, dopo il battesi-
mo di Giovanni. E vi era non soltanto nello stato che somiglia a quello del sonno, ma anche quando 
Egli non dormiva, quando stava nel suo corpo fisico e nel suo corpo eterico; Egli era allora in con-
dizione tale da potersi unire con le forze del mondo stellare e da portare queste forze nel mondo fi-
sico. L’azione esercitata dal Cristo Gesù può essere anche descritta dicendo: per mezzo 
dell’attrazione del corpo fisico e del corpo eterico appositamente per lui preparati, per mezzo 
dell’intero suo essere il Cristo attirava a sè la Forza del sole, della luna, del mondo stellare, del Co-
smo in generale, che appartiene alla nostra Terra; e quando Egli operava, agiva per il suo tramite ciò 
che dal Cosmo come vita risanatrice e rinforzante pervade di solito l’uomo, quando questi si trova 



90 
 

nello stato di sonno fuori del corpo fisico e del corpo eterico. Quelle forze per mezzo di cui il Cristo 
Gesù operava erano forze che affluivano dal Cosmo per attrazione del suo corpo, e che attraverso al 
suo corpo scorrevano fuori e si riversavano sui suoi discepoli. Questo appunto cominciò a verificar-
si nei suoi discepoli; per mezzo della loro ricettività essi poterono sentire giustamente: «sì, questo 
Cristo Gesù dinanzi a noi è un’Entità per mezzo della quale le forze del Cosmo ci pervengono come 
un cibo spirituale; esse si riversano su di noi». 

I discepoli però si trovavano essi stessi in un doppio stato di coscienza, perchè non erano ancora 
uomini superiormente evoluti; ora soltanto per mezzo del Cristo s’inalzavano a una evoluzione su-
periore; essi stessi stavano sempre in un doppio stato di coscienza, che si può paragonare alla veglia 
e al sonno dell’uomo. Dei discepoli si può dire perciò: mentre alternativamente nel sonno e nella 
veglia essi si trovavano nella possibilità, nell’uno o nell’altro stato, di far agire su di loro la forza 
magica del Cristo, essi la potevano lasciare agire di giorno, quando egli stava dinanzi a loro; – ma la 
sua forza agiva anche nel sonno, quando essi erano fuori del corpo fisico e del corpo eterico. Mentre 
di solito l’uomo sta riversato incosciente nel mondo stellare e non ne sa niente, con essi invece vi 
era la forza-Cristo; allora essi la scorgevano. Di essa sapevano: «è questa forza che ci dà il nutri-
mento dai mondi stellari». – Ma questo doppio stato di coscienza dei discepoli aveva anche un’altra 
conseguenza. In tutti gli uomini, per così dire – dunque anche in un discepolo di Gesù – va conside-
rato ciò che l’uomo è dapprima, e ciò che egli porta in sè come germe per il suo avvenire nelle se-
guenti incarnazioni. In voi tutti, già ora vi è quello che in una futura epoca di civiltà, quando si pre-
senterà in una nuova incarnazione, guarderà, per esempio, il mondo circostante in modo affatto di-
verso. E se ciò che ora già si trova in voi divenisse chiaroveggente, allora vedrebbe, come una spe-
cie di prima impressione chiaroveggente, l’avvenire a voi più prossimo. Ciò che succede nel pros-
simo avvenire appartiene alle prime impressioni chiaroveggenti, quando queste sono pure, vere e 
genuine. – Così perfettamente succedeva ai discepoli. Nella coscienza normale di veglia la forza del 
Cristo scorreva in loro; allora essi potevano dire: «quando vegliamo, la forza del Cristo scorre in noi 
così, come essa deve scorrere per il fatto che ora ci troviamo nella nostra coscienza normale di ve-
glia». E nello stato del sonno come si trovavano? Perchè essi erano discepoli di Gesù e la forza-
Cristo aveva agito su di loro, essi diventavano durante lo stato di sonno in determinate epoche sem-
pre chiaroveggenti; essi non vedevano però ciò che allora attualmente succedeva, bensì vedevano 
ciò a cui gli uomini avrebbero dovuto prendere parte nell’avvenire. Essi s’immergevano allora, in 
certo modo, nel mare della visione astrale e prevedevano ciò che doveva succedere nell’avvenire. 

Vi erano dunque pei discepoli due stati uno, in cui potevano dire: questo è il nastro stato diurno; 
in questo nostro stato diurno il Cristo, dai mondi cosmici, ci reca le forze dei mondi cosmici e ce le 
distribuisce come alimento spirituale. Egli ci porta, poichè Egli è la forza solare, tutto quello che 
abbiamo descritto come accolto nel cristianesimo dal Zarathustrismo. Egli trasmette ciò che il sole 
può emanare di forze dalle sette costellazioni del giorno. Da queste viene il cibo per il giorno. – E 
che cosa succede nello stato notturno? Nello stato notturno i discepoli potevano dirsi: percepiamo 
come, in certo modo, per mezzo del Cristo Gesù il sole della notte, che è invisibile di notte, che pas-
sa per le altre cinque costellazioni, manda nelle nostre anime il cibo celeste! 

I discepoli potevano sentire nella loro chiaroveggenza immaginativa: noi siamo uniti con la for-
za-Cristo, con la forza solare; essa ci manda ciò che occorre per gli uomini dell’epoca attuale (os-
servo che questo è detto per gli uomini del quarto periodo di civiltà). E nell’altro stato di coscienza 
la forza-Cristo ci invia ciò che essa può mandare come sole notturno, come forza delle cinque co-
stellazioni notturne. – Questo però vale ormai per l’epoca immediatamente successiva, cioè, per il 
quinto periodo di civiltà! – Questo è ciò che i discepoli sperimentavano. – Come si poteva esprime-
re? – Nelle prossime conferenze parleremo ancora delle denominazioni che usavano, ora desidero 
soltanto esporre alcune osservazioni. 

Una moltitudine di uomini veniva indicata nelle antiche terminologie come un «migliaio», e vo-
lendo precisare, vi si aggiungeva un numero, che veniva tratto dalla caratteristica più importante; 
per esempio, gli uomini del quarto periodo di cultura venivano indicati come il «quarto migliaio» – 
e coloro i quali già vivevano nello stile del quinto periodo di cultura, come il «quinto migliaio». – 



91 
 

Questi sono semplicemente termini tecnici. Perciò i discepoli potevano dire: «durante lo stato diur-
no percepiamo ciò che la forza-Cristo ci invia dal sole, dalle sette costellazioni del giorno; di guisa 
che riceviamo così il cibo assegnato agli uomini del quarto periodo di cultura, per il quarto mi-
gliaio. E nel nostro stato immaginativo notturno di chiaroveggenza percepiamo – per mezzo delle 
cinque costellazioni della notte ciò che vale per il prossimo avvenire, per il quinto migliaio!» Gli 
uomini perciò della quarta epoca – i quattromila – vengono nutriti dal cielo per mezzo dei sette pa-
ni celesti, per mezzo delle sette costellazioni del giorno; e gli uomini della quinta epoca – i cinque-
mila – vengono nutriti dai cinque pani celesti, dalle cinque costellazioni della notte. Al contempo 
viene pure sempre indicato il punto della separazione, dove le costellazioni del giorno toccano quel-
le della notte: i pesci. – Questo si riferisce a un mistero; con questo viene accennato a un processo 
importante dei misteri, ai magici rapporti del Cristo con i discepoli. Il Cristo dimostra loro chiara-
mente, che Egli non parla dell’antico fermento dei Farisei, ma che Egli trasmette loro un cibo cele-
ste che Egli reca dalle forze solari del Cosmo, sebbene non abbia a disposizione che una volta i sette 
pani del giorno, le sette costellazioni del giorno, e l’altra volta i cinque pani della notte, le cinque 
costellazioni della notte – e frammezzo vi sono sempre i pesci, che rappresentano la separazione – 
anzi, perchè sia ben chiaro, una volta perfino vien parlato di due pesci. 

Chi potrebbe ancora dubitare, dopo avere scandagliato queste profondità del Vangelo di Matteo, 
che si tratti proprio della rivelazione che risale a Zarathustra! e a lui difatti essa doveva risalire, per-
chè egli per primo ci ha chiamati alla conoscenza dello Spirito del sole, ed è pure stato uno dei pri-
mi missionari destinati a spiegare, a coloro che potevano accoglierla, la forza solare magica che di-
scendeva sulla Terra. 

Che cosa fanno però i commentatori superficiali della Bibbia? Essi trovano nel Vangelo di Mat-
teo, una volta un pasto per quattromila persone con sette pani, e un’altra volta un pasto per cinque-
mila con cinque pani, e subito giudicano che il secondo pasto sia una semplice ripetizione del pri-
mo, e dicono: il copiatore inesatto dei documenti, come succede appunto quando si copia, è stato 
trascurato nel copiare; perciò egli descrive una volta un pasto di quattromila con sette pani e l’altra 
volta un pasto di cinquemila con cinque pani; così succede quando si copia trascuratamente! – Non 
pongo in dubbio che qualcosa di simile possa succedere nei libri dell’epoca moderna: ma i Vangeli 
non sono stati scritti a questo modo! Quando in essi un racconto è ripetuto, la ragione ne è profonda, 
come appunto ho dimostrato. Ma appunto perchè il Vangelo di Matteo descrive con questa profon-
dità, conformemente alle informazioni che il grande maestro esseno Jesciua ben Pandira ha fornite 
un secolo prima della comparsa del Sole-Cristo, perchè il Sole-Cristo potesse venir compreso, ap-
punto per questo, dico, occorre scandagliare queste profondità nel Vangelo di Matteo se veramente 
si vuol comprendere quest’ultimo. Ora tiriamo innanzi. 

Il Cristo aveva irradiato dapprima sui suoi discepoli la forza della visione astrale, immaginativa 
(ciò che Egli poteva recar loro dalla visione astrale). Questo pure viene chiaramente detto. Si po-
trebbe dire: Chi ha occhi per leggere, legga! Come si usava dire anticamente, ai tempi in cui ancora 
tutto non era registrato: Chi ha orecchie per intendere, intenda! – Chi ha occhi per leggere, legga i 
Vangeli! Vi è forse nel Vangelo qualche accenno al fatto, che questa forza del Sole-Cristo compari-
sce ai discepoli in modo diverso di giorno che di notte? Sì, è chiaramente detto. Leggete nel Vange-
lo di Matteo un passo importante, dove sta detto: «Ma alla quarta vigilia della notte – cioè, fra le tre 
e le quattro del mattino – i discepoli che dormivano, videro camminare sul mare ciò che credettero 
dapprima un fantasma» cioè la forza-solare notturna, che si riverbera dal Cristo. – Viene dunque 
perfino indicato il momento; perchè a un determinato momento soltanto può venir loro indicato, che 
questa forza può affluire loro dal Cosmo per il tramite di un Essere, quale era il Cristo. Che il Cristo 
Gesù dunque si aggiri in Palestina e che la presenza di questa Personalità e Individualità unicissima 
sia un tramite per il quale l’azione della forza solare penetra nella nostra Terra, ci viene comunicato 
dal fatto, che viene sempre indicata la posizione del sole, il suo rapporto con le costellazioni, con i 
piani celesti. Questa natura cosmica, questa penetrazione delle forze cosmiche per il tramite del Cri-
sto, questo è ciò che viene ovunque descritto. Andiamo avanti. 



92 
 

Il Cristo doveva anche iniziare in modo affatto speciale alcuni suoi discepoli – quelli più partico-
larmente adatti – di guisa che essi potessero non soltanto acquistare la vista immaginativa, e vedere, 
cioè, il mondo spirituale in immagini astrali, ma potessero essi stessi vedere – anche udire ciò di cui 
spesso abbiamo parlato, l’ascesa nel Devachan; e potessero penetrare con lo sguardo in ciò che si 
svolge nei mondi spirituali, in modo da poter ricercare nei mondi spirituali questa Personalità – che 
essi vedevano come Cristo Gesù sul piano fisico – in tutta la sua grandezza spirituale. Essi doveva-
no divenire chiaroveggenti in sfere anche superiori al piano astrale. – Non tutti potevano diventarlo. 
Lo potevano diventare soltanto i discepoli più ricettivi alla forza che irradiava dal Cristo, e cioè, i 
tre discepoli Pietro, Giacomo e Giovanni, nel senso del Vangelo di Matteo. Perciò questo Vangelo 
ci racconta, che il Cristo sceglie questi tre discepoli più suscettibili alla sua influenza e li conduce là 
dove può guidarli, al di là del piano astrale, nella sfera devacanica, dove essi possono vedere i pro-
totipi spirituali: una volta quello del loro Cristo Gesù stesso e – perchè essi possano vedere le con-
dizioni in cui Egli vi stava – anche ciò, che più da vicino stava in rapporto con esso Cristo Gesù: 
l’antico Profeta Elia, il quale era anche il precursore del Cristo come Giovanni Battista; essi posso-
no dunque vedere l’Elia rincarnato (la scena si svolge dopo la decapitazione di Giovanni, quando 
Giovanni già era salito nei mondi spirituali), e possono però vedere anche il Precursore spirituale, 
Mosè. Questo potè succedere soltanto allorchè i tre discepoli prescelti vennero condotti non soltanto 
alla visione astrale, ma a quella spirituale. E che essi salissero effettivamente nel Devachan ci viene 
annunciato nel Vangelo di Matteo nel seguente modo: Essi non soltanto videro il Cristo con la sua 
forza solare – il Vangelo dice ancora «e il suo volto era luminoso come il sole!» – ma ci vien detto 
inoltre, che essi osservano anche come i tre si intrattengano insieme. Si tratta dunque di un’ascesa 
nel Devachan: essi udirono i tre che s’intrattenevano. Tutto dunque ci vien rappresentato confor-
memente alla caratteristica del mondo spirituale, che risulta dalla ricerca spirituale scientifica. In 
nessun punto vi è contraddizione fra ciò che abbiamo imparato e ciò che deve risultare da una con-
forme descrizione nei riguardi del Cristo: l’ascesa, cioè, dei discepoli da lui guidati, prima 
nell’astrale, e poi nella sfera devacanica, nella sfera dello Spirito. 

Così il Cristo Gesù viene chiaramente descritto nel Vangelo di Matteo come il conservatore, il 
portatore di quella forza, di cui Zarathustra già ha parlato annunziando il portatore della forza sola-
re. E nel Vangelo di Matteo sta fedelmente descritto, che questa forza del sole, lo Spirito del sole – 
Ahura Mazdao o Ormuzd – del quale Zarathustra poteva dire soltanto che esso vive nel sole, è vis-
suto per il tramite di questo Gesù di Nazareth sulla Terra, e si è unito con questa Terra in modo tale, 
che per mezzo di un’unica vita in un corpo fisico, un corpo eterico e un corpo astrale, è diventato un 
impulso dell’evoluzione terrestre e penetrerà a poco a poco in questa evoluzione terrestre. Detto con 
altre parole ciò significa: In una persona, il principio dell’Io è stato una volta sulla Terra in modo, 
che a poco a poco, attraverso alle successive incarnazioni, gli uomini si acquisteranno queste forze 
dell’Io per mezzo della partecipazione al Cristo, o per mezzo dell’accoglimento dell’Entità-Cristo 
nel senso di Paolo. E mentre gli uomini da incarnazione a incarnazione percorrono il resto 
dell’epoca terrestre, coloro che vogliono impregnare la loro anima della forza di quella personalità, 
che una volta è esistita sulla Terra, saliranno ad altezze sempre più elevate. Allora coloro che a 
queste erano eletti potevano vedere con i loro occhi fisici il Cristo nel corpo di Gesù di Nazareth. 
Nel corso dell’evoluzione terrestre doveva verificarsi una volta per l’intiera umanità, che il Cristo, 
che prima poteva essere veduto soltanto come spirito del sole, potesse discendere, e così unirsi con 
le forze della Terra. E l’uomo è l’essere in cui doveva vivere la pienezza di quella fluttuante forza 
solare, che una volta doveva discendere e vivere in un corpo fisico. Così però è stata iniziata 
l’epoca, in cui la forza solare deve riversarsi negli uomini – e gradatamente sempre più affluirà in 
quegli uomini, i quali da incarnazione a incarnazione, per quanto il corpo fisico glielo permette, si 
compenetrano a poco a poco della Forza-Cristo. Ben inteso non ogni corpo fisico; così pure allora è 
stato necessario quel corpo speciale, di cui la struttura era stata preparata (come già descritto) in 
modo complicato per mezzo dei due Gesù, e che poi è stato portato dallo Zarathustra a un determi-
nato grado superiore, perchè effettivamente il Cristo potesse nella sua pienezza esplicarvi una volta 
la propria vita. Una volta! Gli uomini si compenetravano della Forza-Cristo dapprima interiormente 



93 
 

e poi sempre più anche esteriormente. – Così l’avvenire non soltanto comprenderà l’Entità del Cri-
sto, ma se ne compenetrerà. E a un gran numero di voi già ho descritto quale, per l’evoluzione terre-
stre dell’umanità, sarà il progresso di questa partecipazione al Cristo. Ho potuto perfino descriverlo 
nei «Misteri Rosacruciani», con la veggenza di Teodora, la quale è ideata come una personalità, che 
ha sviluppato in sè la forza di poter guardare il prossimo avvenire. Andiamo incontro a un periodo 
in cui, effettivamente, in un avvenire non molto lontano, succederà che pochi uomini – dapprima – 
e poi un numero sempre maggiore di essi, non soltanto per mezzo dell’educazione spirituale, sibbe-
ne per mezzo di quel grado di evoluzione terrena a cui l’umanità arriverà, potranno vedere – ormai 
però nel mondo eterico, non nel mondo fisico – la figura del Cristo; e poi in un avvenire più lontano 
lo vedranno ancora di nuovo con altro aspetto. Una volta Egli è stato visibile in forma fisica, perchè 
gli uomini che stavano sul piano fisico lo dovevano una volta sperimentare. 

Ma l’impulso-Cristo non avrebbe compiuto la sua azione, se non continuasse ad agire in modo 
da potersi evolvere più oltre. Andiamo incontro a un’epoca, – questo va accolto come una comuni-
cazione – in cui le forze superiori degli uomini potranno vedere il Cristo. Anche prima della fine del 
ventesimo secolo succederà, che un numero ristretto di uomini saranno veramente Teodori, cioè, 
che in essi l’occhio spirituale effettivamente si aprirà a quell’esperienza che Paolo ebbe davanti a 
Damasco, e che egli ha potuto percepire, perchè era nato prima del tempo, era un parto «prematu-
ro». Un dato numero di uomini, prima del termine del ventesimo secolo, sperimenteranno di nuovo 
l’esperienza del Cristo, come Paolo la sperimentò dinanzi a Damasco, e come Paolo, pure essi non 
avranno bisogno di nessun Vangelo o documento per sapere del Cristo. Essi sapranno. Per esperien-
za interiore essi sapranno del Cristo, il quale comparirà allora nelle nubi eteriche. 

Questo è una specie di ritorno del Cristo in forma eterica, il quale così si palesa come già, prean-
nunziandosi, si è palesato a Paolo. Abbiamo il compito di insistere sul fatto, che conformemente al-
la natura dell’Avvento del Cristo, Colui, il quale all’inizio della nostra era è vissuto una volta in un 
corpo fisico come Cristo Gesù, comparirà in forma eterica – come è comparso a Paolo davanti a 
Damasco – prima del termine della nostra èra! E se gli uomini si eleveranno a facoltà sempre più 
elevate, impareranno a conoscere l’intiera pienezza della natura del Cristo. Ma non vi sarebbe pro-
gresso, se il Cristo dovesse comparire una seconda volta in un corpo fisico, perchè allora la sua 
prima comparsa sarebbe stata inutile. Allora la sua prima comparsa non avrebbe effettuato lo svi-
luppo delle forze superiori nell’uomo. Questo è il risultato dell’Avvento del Cristo, che, cioè, delle 
forze superiori si sviluppano nell’uomo, e che il Cristo può essere veduto con queste nuove forze 
nel mondo spirituale, là donde egli irradia la sua azione. E se si comprende la lotta storica attuale, si 
ha il compito di richiamare l’attenzione su questo Avvento – di indicare quanto vi ha di storico nella 
nostra epoca nel modo come anticamente il maestro esseno Jesciua ben Pandira, preannunziandolo, 
ha indicato il Cristo, il quale doveva uscire come il Leone dalla stirpe di Davide – e richiamò a sua 
volta in questo modo l’attenzione sulla forza solare, sulla costellazione del Leone. E se l’umanità – 
dico questo soltanto come un accenno – potesse avere oggidì la fortuna che quel Jesciua ben Pandi-
ra, il quale era allora ispirato da quel grande Bodhisattwa che sarà un giorno il Maitreya Buddha, si 
incarnasse nuovamente ai tempi nostri, questo Maestro considererebbe certo come missione sua più 
importante quella di richiamare l’attenzione sul Cristo eterico, il quale deve comparire nelle nubi 
eteriche; ed egli affermerebbe che una volta l’Avvento del Cristo si è verificato nel corpo fisico. 

Supponiamo che quella figura Gesù, la quale è stata lapidata in Palestina come figlio del Pandira 
circa centocinque anni prima dell’Avvento del Cristo, tornasse in una nuova incarnazione a indicare 
ai tempi nostri la comparsa del Cristo; allora direbbe che il Cristo non può comparire fisicamente, 
ma che deve comparire in spoglie eteriche – così come Egli è comparso a Paolo davanti a Damasco. 
E da questo appunto si potrebbe riconoscere il Jesciua ben Pandira rincarnato. Ma dall’altro canto a 
sua volta è essenziale che, per così dire, il nuovo essenismo venga riconosciuto, che si impari da co-
lui che sarà una volta Maitreya Buddha come il Cristo comparirà alla nostra epoca, e che sopratutto 
si abbia cura di non formarsi un giudizio falso sull’essenismo che dovrà risorgere nella nostra epo-
ca. – Una caratteristica sicura vi posso dare, che potrà servire di contrassegno per questo Jesciua 
ben Pandira risorto nella nostra epoca, il segno caratteristico cioè, che egli non si spaccierà per il 



94 
 

Cristo. Tutti coloro che potranno sorgere nella nostra epoca e dire, che vive in loro la medesima 
forza che è vissuta nel Gesù di Nazareth, da questa affermazione potranno essere riconosciuti come 
false individualità di quel Precursore del Cristo che visse un secolo prima di lui. Questa affermazio-
ne sarebbe il segno più sicuro che si tratta di un precursore falso, poichè soltanto un precursore falso 
potrà affermare di essere in rapporto col Cristo stesso. Ma il pericolo che ci minaccia fin questo 
campo è grandissimo. Perchè alla nostra epoca l’umanità tentenna fra due estremi. Da una parte si 
afferma con insistenza, che all’epoca nostra l’umanità non è disposta a riconoscere le forze spiritua-
li che agiscono in tali uomini. E diventata ormai una verità conosciuta da tutti, e che anche i giornali 
continuamente ripetono, che la nostra razza non ha il dono e la forza di riconoscere una forza spiri-
tuale originale quando si manifesta. Questa è una delle colpe della nostra epoca; poichè è vero, che 
ai nostri tempi potrebbe verificarsi la più, grande delle incarnazioni e l’epoca nostra potrebbe rima-
nere ottusa, e lasciarla passare senza curarsene! E l’altra colpa non è minore – indubbiamente è una 
colpa non soltanto della nostra epoca, ma anche di molte altre, e cioè, che come vengono deprezzate 
le individualità spirituali, di guisa che non sono riconosciute, così pure dall’altra parte vi è negli 
uomini vivo bisogno di divinizzare, di inalzare fino alle nubi. Vedete oggidì le comunità che hanno 
i loro speciali Messia, in esse ovunque vi è la necessità di divinizzare. Questo fatto indubbiamente 
si è verificato ripetutamente nel corso dei secoli. – Di fatti Maimonide racconta di un falso Cristo, 
sorto in Francia nel 1137, che ha avuto allora numerosi seguaci, ma più tardi è stato pure condanna-
to a morte dalle autorità che governavano a quell’epoca. Lo stesso Maimonide racconta inoltre, che 
40 anni prima, a Cordova, in Spagna, è sorto un tale che si è spacciato per il Cristo, e che circa 25 
anni prima, al principio dunque del dodicesimo secolo, è sorto a Fez, nel Marocco, un falso Messia, 
il quale ha annunziato la venuta di un altro Messia ancora più grande. Finalmente viene raccontato 
che in Persia, nell’anno 1147, si è presentato un tale, il quale non ha detto di essere il Cristo, ma che 
si è riferito al Cristo. E la comparsa più grossolana è quella di cui vi ho già parlato, di Sciabbatai 
Zevi nell’anno 1666 in Smirne. In quest’uomo, che riteneva di essere una rincarnazione del Cristo, 
si può appunto studiare bene la natura di un falso Messia e la sua azione sull’ambiente. A quei tem-
pi si sparse da Smirne la notizia che un nuovo Cristo era comparso nella persona di Sciabbatai Zevi. 
E non dovete credere che il movimento si limitasse a una cerchia ristretta. Da tutte le parti di Euro-
pa, dalla Francia, dalla Spagna e dall’Italia, dalla Polonia, dall’Ungheria, dalla Russia meridionale, 
dall’Africa del Nord e dall’interno dell’Asia, la gente accorreva a Smirne per conoscere il nuovo 
Cristo, Sciabbatai Zevi. È stato un grande movimento mondiale. E se a quegli uomini, i quali consi-
deravano allora Sciabbatai Zevi come il nuovo Cristo, finchè egli da sè stesso si tradì, finchè furono 
scoperti i suoi artifizi, se a quegli uomini qualcuno avesse detto, che non si trattava del vero Cristo, 
avrebbe passato dei brutti momenti – perchè avrebbe offeso il domma di un’infinità di uomini. 

Questa è l’altra colpa – una colpa che non si palesa forse proprio nelle regioni cristiane, – ma 
che nelle altre regioni si affaccia ogni giorno. Gli uomini sentono la necessità di far sorgere dei 
Messia in incarnazioni terrene. Nei paesi cristiani queste cose si svolgono per lo più in circoli più ri-
stretti; ma anche in questi paesi si trovano dei Cristi. – È necessario che l’uomo, per mezzo della 
sua conoscenza spirituale-scientifica, per mezzo della sua coltura spirituale-scientifica, per mezzo di 
una visione esatta del materiale e dei fatti che l’occultismo ci fornisce, non cada nè nell’uno nè 
nell’altro errore. E se gl’insegnamenti datici in questo senso vengono compresi, gli uomini si ter-
ranno lontani tanto dal primo quanto dal secondo errore; allora potremo penetrare alquanto nel fatto 
storico più profondo dell’attualità, e vedremo: che se penetriamo più profondamente nella vita spiri-
tuale potrà esserci conferito una specie di rinnovamento dell’essenismo, il quale anticamente, per il 
tramite di Jesciua ben Pandira, preannunziava anzitutto l’Avvento del Cristo come un fatto fisico. E 
se l’insegnamento esseno ai nostri tempi deve essere rinnovato, e se vogliamo vivere, non nello spi-
rito della tradizione di un antico Bodhisattwa, sibbene nel senso dello spirito vivente di un nuovo 
Bodhisattwa, dobbiamo farci ispirare pure da quel Bodhisattwa, che diverrà un giorno il Maitreya 
Buddha. E questo Bodhisattwa c’ispira in modo da farci osservare che si avvicina il tempo, quando 
il Cristo, in forma nuova, in un corpo eterico, sarà una grazia per quegli uomini, i quali, per mezzo 
di una nuova saggezza essena, sviluppano le nuove forze nell’epoca, in cui si verificherà il ritorno 



95 
 

del Cristo, in veste eterica, con azione vivificatrice per gli uomini. Vogliamo parlare completamente 
nel senso ispiratore del Bodhisattwa che deve diventare il Maitreya Buddha. Sappiamo allora, che 
non parliamo del Cristo affatto nel senso di una qualsiasi confessione religiosa, quando diciamo, 
come egli debba diventare di nuovo visibile per il piano fisico, e non temiamo di dire, che a noi non 
importerebbe di dover dire diversamente, se riconoscessimo di conformarci così a verità; non ab-
biamo nessuna preferenza per alcun insegnamento religioso orientale, sibbene viviamo soltanto per 
la verità: ed esprimiamo, con le formule che impariamo dall’ispirazione del Bodhisattwa stesso, 
quale sarà la futura comparsa del Cristo! 

 



96 
 

Conferenza XI 
 
Alla storia della Tentazione, che abbiamo descritta come un impulso verso uno speciale genere 

d’iniziazione, segue ciò che il Cristo Gesù ha potuto divenire come divulgatore degli antichi inse-
gnamenti in forma completamente nuova, anzitutto ai suoi discepoli; ciò dunque, che Egli è potuto 
divenire, non soltanto come divulgatore d’insegnamenti, bensì – se ci si può servire del termine – 
come forza, come forza risanatrice degli uomini. Questo è descritto nelle guarigioni. Ieri abbiamo 
anche seguito il passaggio che – come ho detto – richiede una certa buona volontà di comprensione, 
buona volontà che risulta da una elaborazione delle cognizioni spirituali scientifiche in noi raccolte 
nel corso degli anni; abbiamo seguito il passaggio a quel peculiare genere d’insegnamento vivente, 
che si effettuava per mezzo della trasmissione di forze, che emanavano dal Cristo Gesù e irradiava-
no, per così dire, dentro alle anime dei suoi discepoli. E abbiamo cercato, per quanto era possibile, 
di esprimere un poderoso mistero con parole umane: abbiamo cercato di osservare come fosse que-
sto insegnamento, che il Cristo Gesù aveva da dare ai suoi discepoli. Il Cristo era una specie di pun-
to di raccoglimento, un essere di concentramento, per forze che dal macrocosmo fluivano nelle con-
dizioni della Terra e che dovevano scorrere nelle anime dei discepoli, e potevano venire raccolte 
soltanto per mezzo di quelle forze che si trovavano riunite nel Cristo Gesù. Quelle forze che afflui-
scono di solito nell’uomo soltanto incoscientemente durante lo stato di sonno, scorrevano invece nei 
discepoli dagli spazii mondiali attraverso l’Entità del Cristo Gesù, come forze istruttive e vivifica-
trici del Cosmo stesso. Queste forze, che erano quelle che c’illuminano sull’esistenza dell’Universo, 
si possono caratterizzare naturalmente nei singoli particolari soltanto se si esaminano le diverse co-
stellazioni del Cosmo. Di questo mistero, così come viene descritto nel Vangelo di Matteo, parle-
remo ancora oggi. Anzitutto dobbiamo però renderci chiaramente conto, come i discepoli progredis-
sero nella saggezza rispetto alle condizioni della Terra per il fatto, che le forze del Cristo irradiava-
no su di loro. Essi dovevano, per così dire, crescere in sè stessi, nella loro vita, nella loro saggezza 
vivente, – dovevano crescere nei modi più diversi. 

Orbene, ci viene appunto descritto un aspetto particolare della crescenza di uno dei discepoli, o 
apostoli. Per comprendere questo singolo fatto, specialmente importante nella vita di un apostolo, è 
necessario considerarlo inquadrato in un grande complesso. Dobbiamo renderci ben conto, che 
nell’evoluzione dell’umanità l’uomo progredisce. Non è invano che si percorrono tante successive 
incarnazioni. Non abbiamo attraversato inutilmente delle incarnazioni nell’epoca postatlantea, nel 
primo periodo di civiltà postatlantea, quello indiano, poi nel periodo di civiltà persiano, in quello 
egizio-caldaico, in quello greco-latino ecc. sibbene queste incarnazioni vengono da noi attraversate 
come una grande scuola della vita, perchè dalle condizioni esistenti in ciascuna di queste incarna-
zioni e in ognuno di quei periodi di civiltà si possa raccogliere qualcosa dell’ambiente. Con questo 
mezzo cresciamo gradatamente. E in che cosa consiste questa crescenza dell’uomo attraverso le 
singole epoche di evoluzione dell’umanità? 

L’uomo, come già sappiamo dalle nozioni elementari della scienza dello Spirito, possiede varii 
arti nella sua entità. Se vogliamo enumerarli nel nostro senso possiamo dire, che vi è: il corpo fisico, 
il corpo eterico, il corpo astrale con il corpo astrale è collegata l’anima senziente, poi vengono 
l’anima razionale o affettiva e l’anima cosciente; vi sono inoltre gli arti superiori della natura uma-
na, verso i quali ci andiamo evolvendo: la Personalità spirituale, lo Spirito vitale e l’Uomo-Spirito. 
Effettivamente, in ciascuna di queste epoche della civiltà postatlantea, ci è stato dato qualcosa per 
questi singoli arti della nostra natura umana. Difatti nella prima epoca, nella civiltà paleoindiana, 
vennero inserite nell’uomo alcune forze, dalle quali il suo corpo eterico ha tratto profitto. Ciò che a 
questo riguardo doveva venir impresso nel corpo fisico dell’uomo era già stato inserito in quel cor-
po negli ultimi tempi del periodo atlanteo; è col corpo eterico invece che cominciano a manifestarsi 
le facoltà che spettavano all’uomo durante l’epoca postatlantea. Così nell’epoca antica indiana gli 
vennero date le forze che dovevano venire impresse nel suo corpo eterico; nell’epoca antica persia-
na le forze che dovevano essere impresse nel suo corpo astrale, nel corpo senziente; durante l’epoca 



97 
 

egizio-caldaica le forze per l’anima senziente; durante il quarto periodo di cultura, quello greco-
latino, gli vennero impresse a questo riguardo le forze dell’anima razionale o affettiva, – e ora vi-
viamo nell’epoca, in cui le forze, che in linea di successione corrispondono ad essa, devono essere 
gradatamente impresse nell’anima cosciente; ma in questo ultimo compito, però, l’umanità non è 
ancora molto progredita. Verrà poi un sesto periodo postatlanteo, in cui verranno impresse le forze 
della Personalità spirituale – e nella settima condizione di cultura le forze dello Spirito Vitale. E poi 
nel lontano avvenire verrà impresso nell’umanità normale di quell’epoca l’Uomo-Spirito o Atma. 

Esaminiamo ora quest’evoluzione umana nei riguardi del singolo uomo. Dovremo ora considera-
re l’uomo come veniva considerato da coloro, che per mezzo dei santi misteri già sapevano in parte 
i veri rapporti di queste cose. E così pure i discepoli hanno dovuto gradatamente imparare a consi-
derare l’uomo per mezzo della forza vivificatrice e istruttiva che dal Cristo irradiava e veniva loro 
trasmessa. Possiamo dire perciò: se consideriamo l’uomo, ora o anche al tempo del Cristo Gesù, 
troviamo in lui delle disposizioni, così, ad esempio, come ne troviamo in una pianta, quando non ha 
ancora che le foglie verdi, e non porta nè fiori, nè frutti. Quando si guarda una pianta, che ha soltan-
to le foglie verdi, si sa, che per quanto è vero che la pianta esiste, così pure essa contiene già in sè la 
disposizione al fiore e al frutto, che svilupperà in seguito, se tutto procede regolarmente. E così co-
me è vero che dalla pianta, che ha soltanto le foglie verdi, cresceranno poi fiori e frutti, altrettanto è 
vero che dall’uomo, il quale, come all’epoca del Cristo Gesù, non ha che l’anima senziente e 
l’anima razionale o affettiva, crescerà l’anima cosciente, la quale poi si schiude alla Personalità spi-
rituale, perchè la Trinità Superiore – come un dono divino spirituale – possa affluire nell’uomo. 
Possiamo perciò dire: l’uomo si sviluppa da ciò che è il contenuto, le qualità della sua anima, così 
come la pianta con le sole foglie verdi si sviluppa poi fino ai fiori e ai frutti. L’uomo si sviluppa in 
modo che porge l’anima senziente, l’anima razionale e l’anima cosciente come un fiore del suo es-
sere verso ciò che di divino discende a lui dall’alto, perchè per mezzo dell’accoglimento della Per-
sonalità Spirituale, egli possa proseguire ulteriormente il cammino verso le altezze dell’evoluzione 
dell’umanità. 

In questo modo gli uomini, che all’epoca di Gesù Cristo avevano sviluppato del tutto normal-
mente soltanto ciò che è esteriore, potevano dire: sì, ora è soltanto sviluppata in modo normale 
l’anima razionale o affettiva, che ancora non può accogliere in sè una Personalità spirituale; ma da 
quel medesimo uomo, nel quale come principio più alto si era evoluta l’anima razionale o affettiva, 
si svilupperà come un suo figlio, come un suo prodotto, l’anima cosciente, la quale può poi schiu-
dersi alla Personalità spirituale. E come veniva chiamato nei misteri ciò che l’uomo, conformemen-
te all’intiero suo essere, ha dovuto sviluppare, per così dire, come i suoi fiori, ciò che da lui è ger-
mogliato, ciò che è risulto dalla sua natura? Come lo si doveva perciò chiamare anche nell’ambiente 
del Cristo, quando i discepoli volevano veramente progredire? 

Lo si chiamava – se si vuol tradurre nel nostro linguaggio – il «Figliuolo dell’Uomo», perchè la 
parola greca ØiÕj toà ¢nzrèpou non ha affatto il significato ristretto della nostra parola «figlio» 
quale «figlio d’un padre», sibbene significa quello che risulta come discendenza da un’entità, ciò 
che germoglia da un’entità, come fiore da pianta, che finora abbia portato soltanto foglie. Si poteva 
perciò dire: quando gli uomini normali non avevano ancora sviluppato nell’anima cosciente quei 
fiori del loro essere, non avevano ancora in sè il ØiÕj toà ¢nzrèpou; sì, gli uomini normali non 
hanno sviluppato ancora niente del «Figlio dell’Uomo», ma vi debbono pur sempre essere degli 
uomini, che precorrono la loro generazione, che portano in loro anticipatamente la conoscenza e la 
vita di epoche avvenire. Fra le guide dell’umanità vi devono essere uomini, i quali, nella quarta 
epoca, in cui normalmente è sviluppata soltanto l’anima razionale o affettiva, sebbene esteriormente 
appaiano uomini come gli altri, pur nondimeno interiormente già hanno sviluppato la possibilità 
dell’anima cosciente, nella quale risplende la Personalità spirituale. E tali «Figli dell’Uomo» vera-
mente esistevano. E i discepoli del Cristo Gesù dovevano perciò svilupparsi alla comprensione della 
natura e dell’essenza di queste Guide dell’Umanità. – Il Cristo Gesù perciò, per accertarsi di ciò che 
essi pensano al riguardo, chiede dapprima ai suoi seguaci più intimi, ai suoi discepoli: «di quali es-
seri, di quali uomini, si può dire, che siano Figlioli dell’Uomo in questa generazione?» La domanda 



98 
 

andrebbe posta a un dipresso in questo modo, se la si volesse porre nel senso dell’antichissimo testo 
aramaico del Vangelo di Matteo; perchè già vi ho fatto notare, che sebbene nella interpretazione 
greca, se la si comprende bene, tutto trovasi certamente esposto meglio di quello che oggi non sia, 
pur nondimeno nella traduzione dal testo antico aramaico molte cose sono rimaste poco chiare. 
Dobbiamo perciò raffigurarci il Cristo Gesù davanti ai suoi discepoli, che chiede loro: «Degli uo-
mini delle generazioni passate che già appartenevano al periodo greco-latino, quali credete fossero 
Figlioli dell’Uomo?» Essi allora nominarono: Elia, Giovanni Battista, Geremia e altri Profeti. I di-
scepoli sapevano, per virtù della forza istruttiva che proveniva loro dal Cristo, che quelle Guide 
avevano accolto in sè delle forze, per mezzo delle quali esse si erano sviluppate al punto di portare 
in sè il Figliolo dell’Uomo. In questa medesima occasione uno dei discepoli, ordinariamente chia-
mato Pietro, diede anche un’altra risposta. Per comprendere quest’altra risposta dobbiamo impri-
merci bene nell’anima ciò che nei passati giorni abbiamo dimostrato, e cioè, quale fosse la missione 
del Cristo Gesù nel senso del Vangelo di Matteo: la sua missione era quella di dare all’uomo, per 
mezzo dell’impulso-Cristo, la possibilità di sviluppare la completa coscienza dell’Io; di portare a 
completa fioritura ciò che risiede nell’«Io sono». Detto in altre parole: anche nell’iniziazione gli 
uomini dovevano nell’avvenire inalzarsi ai mondi superiori in modo; che la coscienza dell’«Io so-
no», che oggi l’uomo normale ha soltanto per il mondo fisico, rimanesse appieno conservata per tut-
te le vie che salgono nei mondi superiori. La possibilità che questo si potesse verificare venne data 
dall’esistenza del Cristo Gesù nel mondo fisico. Possiamo dunque dire: il Cristo Gesù è il rappre-
sentante di quella forza, che ha dato all’umanità la piena coscienza dell’«Io sono». 

Già ho richiamato la vostra attenzione sul fatto, che le interpretazioni dei Vangeli, fatte in senso 
del libero pensiero, o in senso antievangelico, non rilevano generalmente quello che appunto vi è di 
importante. Esse insistono sempre sul fatto, che delle singole frasi dei Vangeli ecc. sono state già 
prima dette in altra occasione. Così, per esempio, esse possono asserire, che perfino il contenuto 
delle Beatitudini c’era già da prima. Ma ciò che non vi era, è la reiterata indicazione: che ciò che 
l’uomo non poteva prima conseguire, se conservava appieno la sua coscienza dell’Io, potrà ormai 
essere conseguito dall’individualità umana per mezzo del Cristo Gesù! – Questo è un fatto straordi-
nariamente importante. – Ho analizzato le singole parti delle Beatitudini e ho dimostrato che il pri-
mo versetto deve dire: «Beati i mendicanti di spirito» perchè secondo l’evoluzione dell’umanità è 
povero di spirito l’uomo, che non può più guardare nel mondo spirituale nel senso dell’antica chia-
roveggenza. Ma il Cristo dà loro la consolazione e la spiegazione: se pure essi non possono più 
guardare nel mondo spirituale per mezzo degli antichi organi di chiaroveggenza, ora però, per mez-
zo di sè stessi, per mezzo del loro Io, vi potranno guardare, perchè: «per mezzo di sè stessi trove-
ranno i Regni dei Cieli». – Così pure il secondo versetto: «Beati coloro che soffrono dolore». Non 
occorre più che essi si sviluppino per mezzo dell’antica facoltà chiaroveggente alle sfere del mondo 
spirituale; essi evolveranno il loro Io in modo da potersi sviluppare fino al mondo spirituale. Ma per 
far questo occorre che l’Io accolga sempre più la forza che si è ancorata una volta sulla Terra in un 
Essere unico e incomparabile: nel Cristo. 

Gli uomini attuali dovrebbero appunto riflettere un poco su queste cose: non è senza ragione che 
in ogni singolo versetto delle Beatitudini del Sermone del Monte si trova un detto greco, molto im-
portante: Óti aÙtîn ™stin ¹ basile…a tîn oÙranîn. Se prendiamo dunque il primo versetto: 
«Beati i mendicanti di spirito», dovrebbe continuare così: «in sè stessi» o «per mezzo di sè stessi 
troveranno i Regni dei Cieli». Tanto nel secondo versetto, quanto nel terzo e negli altri sempre vien 
ripetuto l’accenno: «in sè stessi». Perdonate se dirò ora in modo molto banale qualcosa di grande 
sul nostro tempo. La nostra epoca dovrà decidersi ad applicare la parola «auton», aÙtîn (che si ri-
trova, per esempio, in «automobile») non soltanto alle macchine, e a non interpretarla soltanto in 
modo esteriore; essa dovrà decidersi a comprendere anche nel campo spirituale la peculiarità del Óti 
aÙtîn, «la propulsione per virtù propria». Questa è cosa che la nostra epoca deve accogliere come 
un monito. Per le macchine essa ama la «propulsione per virtù propria», ma nei riguardi di ciò che 
prima era al di fuori della coscienza dell’Io, e che in tutti gli antichi misteri fino all’Avvento del 
Cristo veniva sempre sperimentato al di fuori della coscienza dell’Io, l’umanità dovrebbe anche im-



99 
 

parare «la propulsione per virtù propria», di guisa che l’uomo possa divenire a poco a poco 
l’artefice autocreativo anche in quel campo; – ed è questo appunto che l’umanità attuale imparerà a 
comprendere, se si compenetrerà dell’Impulso-Cristo. 

Se teniamo conto di tutto questo diremo: il quesito che il Cristo pone ai suoi discepoli aveva an-
che un significato speciale; dapprima egli chiede: fra le Guide di questa generazione chi potrebbe 
essere indicato come Figliolo dell’Uomo? e i discepoli indicarono alcune Guide. Il Cristo allora ri-
volse loro un’altra domanda. Egli voleva condurli gradatamente a comprendere la sua propria natu-
ra, a comprendere ciò che Egli rappresenta per l’Io. E questo è contenuto nella seconda domanda: 
«e chi credete voi che io sia?» – E sull’«Io sono», il Vangelo di Matteo appunto deve insistere in 
ogni singolo caso in modo speciale. Allora Pietro diede una risposta che tendeva ormai a indicare il 
Cristo, non soltanto come «Figliolo dell’Uomo», sibbene lo indicava – e possiamo sempre interpre-
tare la parola nel modo come viene comunemente usata – come il «Figliolo del Dio vivente». Di 
fronte al «Figliolo dell’Uomo» che cosa è il «Figliolo del Dio vivente»? Per comprendere questo 
concetto occorre completare i fatti, a cui prima abbiamo accennato. 

L’uomo, abbiamo detto, si evolve in modo, che sviluppa nella sua entità l’anima cosciente, nella 
quale può palesarsi la Personalità Spirituale. Quando egli però ha sviluppato l’anima cosciente, la 
Personalità Spirituale, lo Spirito Vitale e l’Uomo-Spirito devono, in certo modo, venirgli incontro, 
perchè questa fioritura che sta sbocciando in lui possa accogliere il Ternario superiore. – Questa 
evoluzione dell’uomo possiamo rappresentarla anche graficamente come l’evoluzione di una specie 
di pianta: 

 
 
Nell’anima cosciente l’uomo si schiude e gli vengono incontro la Personalità Spirituale, o Ma-

nas, lo Spirito Vitale, o Buddhi, e l’Uomo-Spirito o Atma. Questi sono qualcosa dunque che viene 
incontro all’uomo dall’alto, per così dire, come fecondazione dello spirito. Mentre l’uomo cresce 
con gli altri suoi arti verso l’alto e si schiude al fiore del Figliolo dell’Uomo, se egli vuol progredire 
più oltre e accogliere la completa coscienza dell’Io, dovrà venirgli incontro dall’alto ciò che gli ap-
porta la Personalità Spirituale, lo Spirito Vitale e l’Uomo-Spirito. E chi è il rappresentante di ciò 
che gli viene portato giù dall’alto, di ciò che si riferisce al remotissimo avvenire dell’uomo? Il pri-
mo dono lo accogliamo come «Personalità Spirituale». Chi è colui che accoglierà il dono della Per-



100 
 

sonalità Spirituale che discende? Egli è il Figliolo del Dio, che vivi dello Spirito Vitale, il Figlio del 
Dio vivo! 

Cristo Gesù chiede dunque in quel momento: Che cosa deve avvicinarsi agli uomini per mezzo 
del mio impulso? Deve avvicinarsi agli uomini il principio spirituale vivificante che sta in alto. Così 
si trovano di fronte il Figliolo dell’Uomo, che dal basso cresce verso l’alto, e il Figliolo di Dio, il 
Figlio del Dio vivo, il quale dall’alto cresce verso il basso. Occorre distinguerli. Dobbiamo com-
prendere che questa domanda era difficile per i discepoli. Tutta la difficoltà per i discepoli di questa 
domanda vi riuscirà evidente se riflettete, che i discepoli allora accoglievano per la prima volta ciò 
che, dopo l’epoca del Cristo, anche negli uomini più semplici si trovava già inoculato per mezzo dei 
Vangeli; i discepoli dovevano accoglierlo appena allora dalle forze vive dell’insegnamento del Cri-
sto Gesù. Nelle forze che essi avevano già sviluppate non vi era la capacità di comprendere quello 
che poteva rispondere alla domanda: «Io stesso di chi sono il rappresentante?» Viene detto nel Van-
gelo che uno dei discepoli che si chiamava Pietro, abbia risposto: «Tu sei il Cristo, il Figliolo del 
Dio vivo». Questa risposta, in quel momento, – se ci è permesso dirlo – non proviene dalle forze 
spirituali normali di Pietro. E il Cristo Gesù (cerchiamo di raffigurarci il fatto con forma vivente per 
potere in un determinato senso rendercelo visibile) ha dovuto dire a sè stesso, mentre guardava Pie-
tro: è già molto che da questa bocca sia uscita tale risposta, che allude a remota epoca dell’avvenire! 
E quando poi guardava ciò che vi era nella coscienza di Pietro, ciò che in lui già vi era in modo, che 
con l’intelletto o con le forze acquistate per mezzo dell’iniziazione egli potesse dare una tale rispo-
sta, il Cristo ha dovuto dire a sè stesso: «da ciò che Pietro conosce coscientemente quella risposta 
non è venuta; in essa parlano quelle forze più profonde, che sono nell’uomo, ma che questi soltanto 
gradatamente rende coscienti». 

Portiamo in noi il corpo fisico, il corpo eterico, il corpo astrale e l’Io; ci eleviamo alla Personalità 
Spirituale, allo Spirito Vitale e allo Spirito-Uomo per mezzo della trasformazione delle forze del 
corpo astrale, del corpo eterico e del corpo fisico. Questo è stato spesso descritto nei trattati elemen-
tari di scienza dello Spirito. Ma le forze che svilupperemo una volta nel nostro corpo astrale come 
Personalità Spirituale già esistono nel corpo astrale; però vi sono per virtù di forze divino-spirituali 
e non sono da noi sviluppate. Così pure nel nostro corpo eterico già vi è uno Spirito Vitale divino-
spirituale. Il Cristo perciò dice, guardando Pietro: «ciò che attualmente vi è nella tua coscienza non 
ha dato questa risposta; sibbene ha parlato in te qualcosa che svilupperai soltanto nell’avvenire, e 
che già è in te, ma di cui non sei consapevole. Ciò che già vi è nella tua carne e nel tuo sangue non 
può ancora parlare in modo da esprimere le parole: «Tu sei il Cristo, il Figliolo del Dio vivo». In 
queste parlano le forze divino-spirituali subcoscienti, anzi le forze più profonde che vi siano 
nell’uomo». L’elemento misterioso superiore in Pietro, ciò che Cristo chiama il «Padre nel Cielo», 
le forze dalle quali Pietro veramente è nato, di cui però egli ancora non è cosciente, queste hanno 
parlato in quel momento per mezzo di lui. E perciò le parole: «Ciò che attualmente tu sei come uo-
mo costituito di carne e di sangue non ti ha ispirato, ma ti ha ispirato il Padre nel Cielo». 

Ma il Cristo ha dovuto allora dire anche qualcosa d’altro: «In Pietro ho davanti a me una natura, 
un discepolo, di cui l’intiera costituzione umana è tale, che la forza del Padre che vi è in lui non ri-
mane turbata dalle forze che la coscienza già ha sviluppato, dal modo come l’attività spirituale agi-
sce; questa forza subcosciente umana è talmente forte, che egli può affidarsi ad essa quando le si 
abbandona. Questo è ciò che vi è d’importante in Pietro – (il Cristo ha dovuto dire a sè stesso). 
Quello che è in lui vi è pure in ogni uomo; ma ancora non è abbastanza cosciente; si svilupperà sol-
tanto nell’avvenire. Perchè quello che io ho da dare all’umanità, e di cui costituisco l’impulso, si 
possa ulteriormente evolvere e aver presa sugli uomini, occorre che sia basato su ciò che appunto ha 
parlato in Pietro: Tu sei il Cristo, il Figliolo del Dio vivo! Su questa pietra nell’uomo, non ancora 
turbata dal frangersi delle onde della sviluppata coscienza, su ciò che da essa parla come forza del 
Padre, su questo voglio fondare ciò che sempre più germoglierà dal mio impulso». E se gli uomini 
sviluppano questa base ne risulterà l’umanità dell’Impulso-Cristo. Questo è contenuto nelle parole: 
«Tu sei Pietro, e sopra questa pietra edificherò ciò che potrà diventare una comunità umana, una 
raccolta di uomini che professano l’Impulso-Cristo!» 



101 
 

Sul significato di queste parole fervono nel mondo molte discussioni, ma esse veramente non 
vanno interpretate superficialmente. Si potranno comprendere soltanto quando se ne ricercherà 
l’origine nelle profondità di quella saggezza, che è al contempo la saggezza dei Misteri. 

Subito dopo di esse viene chiaramente dimostrato, che il Cristo Gesù fa veramente assegnamento 
sulla forza profonda subcosciente di Pietro. Perchè un momento dopo il Cristo parla degli avveni-
menti che prossimamente si svolgeranno; parla di ciò che si svolgerà come Mistero al Golgotha. 
Ormai è passato il momento, in cui parla ciò che giace più profondamente in Pietro; egli dice ora 
ciò che in lui già è cosciente. Ora egli non può comprendere quello che il Cristo intende dire, non 
può credere alla venuta di sofferenze e della morte. E quando parla il Pietro cosciente, che già ha 
sviluppato in sè le proprie forze coscienti, allora il Cristo deve respingerlo, dicendo: Ora non parla 
più nessun Dio, ma parla ciò che come uomo tu già hai evoluto; questo non ha valore, è insegna-
mento dell’errore; proviene da Arimane, è di Satana! Questo significano le parole: «Ritirati da me, 
Satana; tu mi sei di scandalo, perchè non hai la sapienza di Dio, ma quella degli uomini». Il Cristo 
lo chiama subito «Satana»; rivolge appunto la parola «Satana» ad Arimane, mentre di solito nella 
Bibbia vi è la parola «Diavolo» per tutto ciò che è lucifero. Il Cristo adopera allora difatti la parola 
giusta per l’errore, al quale Pietro ancora deve abbandonarsi. 

Così stanno veramente le cose. La critica moderna popolare della Bibbia che cosa ne ha fatto? 
Essa ha trovato essere impossibile che il Cristo Gesù di fronte a Pietro gli dica una volta: «Tu sol-
tanto hai compreso che un Dio ti sta davanti» e che subito dopo lo chiami «Satana». E i critici della 
Bibbia ritengono perciò: che bisogna dedurne, che la parola «Satana», che Cristo avrebbe rivolto a 
Pietro, debba essere stata interpolata più tardi da altri, e che sia un falso. In tutto questo, di vero 
v’ha soltanto, che l’opinione che l’epoca attuale ha tratto sul significato più profondo di queste pa-
role dalla ricerca filologica, non ha valore alcuno, se non è preceduta dalla comprensione reale delle 
tradizioni bibliche. Senza la base di una comprensione reale della Bibbia non è possibile che l’uomo 
possa veramente pronunziarsi sulla creazione storica dei documenti che vi si riferiscono. Ma fra le 
due frasi citate ve ne sta pure un’altra; la potremo comprendere soltanto se teniamo conto di un in-
segnamento antichissimo, ma pur sempre nuovo, dei misteri; l’insegnamento, cioè, che l’uomo, 
quale è sulla Terra, e non soltanto l’uomo, ma ogni qualsiasi comunità umana, è una specie di ripro-
duzione di ciò che si svolge nel grande Cosmo, nel Macrocosmo. Questo fatto è stato descritto par-
ticolarmente quando abbiamo parlato della discendenza di Gesù di Nazareth. Abbiamo visto come 
le parole dette ad Abraham significhino veramente: «La tua discendenza deve essere una riprodu-
zione dell’ordinamento dette stelle nel Cielo». Ciò che vi è nel Cielo come ordinamento delle dodici 
costellazioni e come corso dei pianeti attraverso lo Zodiaco, deve ripetersi nelle dodici tribù e in ciò 
che il popolo ebreo attraversa per tre volte quattordici generazioni. Dunque nella successione delle 
generazioni, per mezzo della peculiare ereditarietà per consanguineità, le dodici tribù rappresentano 
una riproduzione dei rapporti macrocosmici. Questo è stato detto ad Abraham. – Nel momento in 
cui il Cristo Gesù sta di fronte a Pietro, il quale nella sua natura più profonda può comprendere ciò 
che effettivamente vien dato con l’impulso-Cristo – la fluente forza spirituale attraverso il Figliolo 
del Dio vivo – il Cristo sa, che egli può indicare a coloro che lo attorniano, che ora s’inizia qualcosa 
di nuovo sulla Terra, che vi si verificherà una riproduzione di nuovi processi. Mentre per Abraham 
veniva data nella consanguineità una riproduzione dei rapporti cosmici, ora invece nei rapporti eti-
co-morali spirituali dovrà formarsi una riproduzione di ciò che l’uomo può divenire per mezzo del 
suo Io. Quando gli uomini comprenderanno, così come la natura migliore di Pietro lo comprese, ciò 
che è il Cristo, allora essi formeranno, non soltanto delle comunità, degli ordinamenti basati sulla 
consanguineità, sibbene ne formeranno di quelli che da anima ad anima tessono coscientemente il 
vincolo dell’amore. Questo significa: che, come nel sangue ebreo, nei fili che attraversano le gene-
razioni, si trovava riunito quello che, conformemente al prototipo del Macrocosmo, doveva star riu-
nito nel genere umano, e come ciò che era disciolto nel genere umano era pure disciolto conforme-
mente agli ordinamenti del cielo, così ora dall’Io cosciente, nei rapporti etico-morali spirituali do-
veva nascere ciò che divide gli uomini, o li riunisce nell’amore. Gli ordinamenti degli uomini dove-
vano venir formati e armonizzati dall’Io cosciente. Questo è il contenuto delle parole, che il Cristo 



102 
 

Gesù aggiunge, come seguito alla risposta che ha data a Pietro: «E qualunque cosa avrai legata so-
pra la Terra – (ciò che la natura più profonda lega in te) – è legata anche nei Cieli, e ciò che la me-
desima natura scioglie quaggiù sopra la Terra, sarà sciolto anche nei Cieli». – 

Negli antichi tempi l’importanza del rapporto umano risiedeva nella consanguineità; ma l’uomo 
doveva sempre più svilupparsi nei rapporti spirituali e morali. Se teniamo conto di questo, dobbia-
mo dire: ciò che l’uomo fonda come comunità dovrà avere importanza per lui. Parlando dal punto di 
vista della scienza dello Spirito, possiamo dire: il singolo Karma degli uomini deve collegarsi col 
Karma delle comunità. Da quanto è stato esposto nei passati anni potete già sapere, che è altrettanto 
poco in contraddizione con l’idea del Karma l’elemosina fatta a un povero, quanto l’assunzione del 
Karma singolo di un uomo per parte di una comunità. La comunità può aiutare il singolo a portare 
la sua sorte. Il Karma può essere collegato in modo che la comunità aiuti il singolo a portare il suo 
Karma. Insomma può verificarsi la seguente combinazione morale: un singolo individuo di una co-
munità può commettere un fallo; questo fallo verrà certo registrato nel Karma di quella singola per-
sonalità, e deve essere riportato nel grande complesso cosmico. Ma può esservi un altro uomo che 
dica di volere aiutare il primo a sopportare il suo Karma. È necessità che il Karma si compia, ma si 
può essere aiutati da altri. Così delle intiere comunità possono aiutare colui che ha commesso un 
fallo. Un singolo può avere talmente contessuto il suo Karma con la comunità, che questa, conside-
randolo uno dei suoi membri, gli tolga coscientemente parte del Karma che gli spetterebbe; – 
l’intiera comunità è unita nel sentimento e nel desiderio di migliorare il singolo, di guisa che la co-
munità può dire: «tu, singolo uomo, hai agito male, ma noi ti rimpiazziamo! Ci assumiamo ciò che 
giova a migliorare il tuo Karma». Se la comunità è chiamata Chiesa, allora la Chiesa s’impone con 
ciò l’obbligo di prendere su di sè i peccati del singolo, di aiutarlo a sopportare il suo Karma. Non si 
tratta di ciò che si chiama oggi «remissione dei peccati», sibbene di un vero impegno, di un «assu-
mersi dei peccati». Di questo si tratta: la comunità li assume coscientemente. 

Se si interpreta il «legare» e lo «sciogliere» in questo modo, si dovrebbe, per ogni remissione dei 
peccati, ove la si comprenda bene, pensare al dovere che ne risulta per la comunità. Dal fatto che i 
fili del singolo vengono ad intessersi col Karma dell’intiera società, risulta una rete. La caratteristica 
di questa rete si è, che per virtù di ciò che il Cristo ha portato giù dalle Altezze Spirituali, essa deve 
riprodurre in sè l’ordinamento del Cielo, cioè – il Karma del singolo deve essere legato al Karma 
collettivo conformemente all’ordinamento del mondo spirituale, non dunque arbitrariamente, ma in 
modo, che l’organismo della comunità diventi una copia dell’ordinamento del Cielo. Questa scena 
della cosiddetta confessione di Pietro, per coloro che cominciano a comprenderla, acquista così un 
significato infinitamente profondo. È, per così dire, la fondazione dell’umanità avvenire basata sulla 
natura dell’Io. Questo è quello che si svolge in questo colloquio confidenziale fra il Cristo e i suoi 
discepoli più intimi: cioè, il Cristo trasferisce le forze che Egli porta giù dal Macrocosmo in ciò che 
i discepoli devono fondare. E da questo punto in avanti il Vangelo di Matteo, passo per passo, de-
scrive l’ascesa dei discepoli verso ciò che può scorrere in essi dalla forza solare e dalla forza cosmi-
ca che l’Entità-Cristo raccoglie per trasferirla in loro. Sappiamo già che un aspetto dell’iniziazione è 
l’uscita nel macrocosmo; e poichè il Cristo è l’impulso a siffatta iniziazione, Egli guida i suoi di-
scepoli conducendoli fuori nel Cosmo. Così come il singolo iniziando, quando attraversa questa ini-
ziazione, si sviluppa coscientemente nel macrocosmo e impara a conoscerlo pezzo per pezzo, così il 
Cristo discende, per così dire, dal macrocosmo, e indica ovunque le forze che in quello si esplicano 
e affluiscono, e le trasmette ai discepoli. 

Ieri già ho fatto notare come ciò si verifichi. Rappresentiamoci bene la scena: un uomo si addor-
menta. Allora giacciono nel letto il corpo fisico e quello eterico, mentre il corpo astrale e l’Io sono 
riversati nel Cosmo e le forze del Cosmo penetrano in essi. Se allora il Cristo si avvicinasse a 
quell’uomo, il Cristo sarebbe l’Entità la quale attira in lui coscientemente queste forze e lo illumina. 
E così appunto avviene nella scena che ci viene descritta: i discepoli s’inoltrano nell’ultima notte di 
veglia; allora vedono che quello che essi dapprima hanno creduto un fantasma è il Cristo, il quale fa 
scorrere in loro la forza del macrocosmo. Dalla descrizione si può toccar con mano come Egli gui-
dasse i discepoli verso le forze del macrocosmo. 



103 
 

E le susseguenti scene del Vangelo di Matteo altro non rappresentano, se non come il Cristo gui-
di i discepoli passo per passo sulla via percorsa dall’iniziando. È come se il Cristo stesso attraver-
sasse tutto ciò e guidasse per mano, passo per passo, i suoi discepoli verso le tappe, alle quali 
l’iniziando viene condotto. Vi dirò ora qualcosa che vi dimostrerà come il Cristo conduca i suoi di-
scepoli passo per passo fuori nel macrocosmo. Quando si hanno visioni viventi del mondo spirituale 
e quando le forze chiaroveggenti crescono, s’impara a conoscere molto di ciò che prima non si può 
conoscere; s’impara a conoscere, per esempio, il vero rapporto delle progredienti condizioni di cre-
scenza delle piante. La mente materialista dirà della pianta: ecco un fiore – supponiamo un fiore che 
porti frutto; – da esso si svilupperà il seme; si può prendere questo seme e immergerlo nella terra; il 
granello di seme si putrefà e comparisce una nuova pianta, la quale a sua volta porta semi e così 
continua di germoglio in germoglio. Il materialista penserà, che in questo processo, una parte mate-
riale, sia pur minima, del granello di seme imputridito, debba essere stata trasmessa nella nuova 
pianta. Ma non è così. Effettivamente ciò che è materiale nell’antica pianta viene tutto distrutto. Si 
verifica un salto riguardo alla materia e la nuova pianta è materialmente qualcosa di affatto nuovo. 
Succede effettivamente una nuova formazione. 

S’imparano a conoscere i rapporti più importanti del mondo soltanto quando si è imparato a 
comprendere e ad applicare questa legge peculiare all’intiero macrocosmo: cioè, che effettivamente 
si verificano dei salti nelle condizioni materiali. Nei Misteri si insisteva specialmente su questo fat-
to, e si diceva, che l’iniziando, uscendo nel cosmo, doveva imparare a un determinato gradino a co-
noscere le forze che effettuavano questi «salti». Orbene, in qualsiasi direzione ci si diriga, s’impara 
a conoscere qualcosa nel cosmo, quando ci si aiuta con le costellazioni del cielo. Queste funzionano 
allora come lettere. Quando ci sviluppiamo in questo modo in una determinata direzione, sperimen-
tiamo il salto dagli antenati ai discendenti, tanto nel campo vegetale, animale o umano, quanto in 
quello dell’esistenza planetaria; perchè, per esempio, anche nel passaggio da Saturno al sole tutto 
quello che era materiale andò perduto. Rimase ciò che era spirituale – tutto ciò che era materiale pe-
rì. È lo spirituale che effettuò il salto. Così pure è successo nel passaggio dal sole alla luna, e dalla 
luna alla Terra. Questo fatto si verifica tanto in grande quanto in piccolo. Vi sono due segni che 
rappresentano questo processo a salti – uno antico, per mezzo di cui si rappresentava con scrittura 
figurata, piuttosto immaginativa, e un altro segno più recente. Potete trovare il segno nuovo nei ca-
lendari. Quando l’evoluzione progredisce ciò che è vecchio si arriccia – a un dipresso come una spi-
rale; e la nuova evoluzione viene come una seconda spirale fuori dall’antica, procedendo ed espli-
candosi dall’interiore verso l’esteriore. Ma la nuova evoluzione non procede in modo da riallacciar-
si direttamente all’antica, poichè tra la fine dell’antica e il principio della nuova vi è un piccolo di-
stacco; e soltanto dopo questo, la nuova evoluzione procede nel suo cammino. 

 

 
 
Ci risulta dunque questo disegno: due spirali che s’intrecciano e nel centro un piccolo distacco. È 

il segno del «Cancro», che deve simboleggiare l’uscire e crescer fuori nel macrocosmo e rappresen-
tare la formazione di qualunque nuovo germoglio in qualsiasi evoluzione. – Orbene, vi era anche un 
altro segno per rappresentare queste condizioni. Per quanto strano vi possa sembrare, questo segno 
era formato in modo, che riproduceva un asino e il suo puledro, ossia l’antenato e il discendente; 
questo segno doveva rappresentare il rapporto effettivo del passaggio da uno stato all’altro. Ed ef-
fettivamente anche la costellazione del Cancro, nelle antiche pitture, viene spesso rappresentata in 



104 
 

questo modo, come un asino e il suo puledro. È utile conoscere questo. È un insegnamento impor-
tante che aiuta l’uomo a comprendere, come anche nell’ascesa nel macrocosmo vi sia un siffatto 
passaggio importante, per cui l’uomo si eleva al mondo spirituale, ma deve poi procurarsi delle 
nuove illuminazioni. Questo viene descritto correttamente quando, nel linguaggio stellare, si rappre-
senta il sole fisico che attraversa la costellazione del Cancro e, dopo aver raggiunto il punto culmi-
nante, discende nuovamente. Così è difatti, quando l’iniziando compie dapprima l’ascesa nel mondo 
spirituale per imparare a conoscere le forze, e dopo averle conosciute, le riporta giù seco per render-
le proficue all’umanità. 

Tanto nel Vangelo di Matteo quanto negli altri Vangeli vien raccontato, che il Cristo Gesù pro-
spetta questo ai discepoli. E vien raccontato in modo, che Egli non agisce per mezzo della semplice 
parola, ma che presenta ai suoi discepoli l’immaginazione, il quadro vivente del suo muovere incon-
tro a quelle altezze, alle quali l’umanità deve ormai salire per mezzo della propria evoluzione. Allo-
ra Egli si serve dell’immagine dell’asino e del suo puledro: cioè, Egli conduce i discepoli alla com-
prensione di ciò che nella vita spirituale corrisponde alla costellazione del Cancro. Questa è dunque 
espressione di qualcosa che è successo nei rapporti viventi spirituali fra il Cristo e i suoi discepoli, è 
cosa di tale maestà e grandiosità che non può essere espressa con parole umane di alcun linguaggio, 
occorre per esprimerla che il Cristo conduca i discepoli nelle condizioni del mondo spirituale, e 
procuri loro nelle condizioni fisiche delle riproduzioni del mondo macrocosmico. Allora Egli li 
conduce in alto fino al punto, in cui le forze degl’iniziati diventano nuovamente utili per l’umanità. 
Là Egli sta ad un’altezza che si può indicare soltanto dicendo: Egli sta all’altezza solare, nel segno 
del Cancro! Nessuna meraviglia perciò se il Vangelo di Matteo a questo punto fa notare, che la vita 
del Cristo nella sua epoca terrena è arrivata all’apice, e possentemente vi accenna con le parole: 
«Osanna nel più alto dei Cieli». – In questo ogni suono è scelto in modo, che per mezzo di ciò che 
allora si verifica i discepoli si sviluppano, perchè a sua volta, per mezzo di quello che si svolge in 
loro, possa svilupparsi nell’umanità ciò che ha potuto essere portato nell’evoluzione di essa dal Cri-
sto Gesù. 

E la storia della Pasqua, che segue, altro non è che l’affluire reale e vivente di ciò che doveva 
dapprima scorrere nei discepoli come un insegnamento – e poi fluire magicamente nell’umanità, per 
mezzo delle forze emanate dal Mistero del Golgotha. È così che dobbiamo comprendere la conti-
nuazione del Vangelo di Matteo. Comprenderemo allora pure come lo scrittore del Vangelo di Mat-
teo sia sempre rimasto cosciente, che egli, per così dire, deve far notare il contrasto fra 
l’insegnamento vivente, che è stato udito dalle altezze cosmiche e che vale per i discepoli, e quello 
che può essere presentato a coloro che stanno al di fuori, e che non sono ricettivi per le forze del 
Cristo stesso. Perciò incontriamo tutti quei particolari nei «discorsi con gli Scribi e i Farisei» che 
esamineremo domani. Oggi però vogliamo ancora far notare, che il Cristo Gesù, dopo aver condotto 
innanzi i suoi discepoli per quanto era possibile, li ha fatto prender parte alle tappe, alle quali 
l’iniziando viene condotto, e ha fatto loro vedere che, se seguono questa via, sperimenteranno essi 
stessi il proprio sviluppo nel mondo spirituale del macrocosmo, perchè essi hanno disposizione 
all’iniziazione, e questa sta dinanzi a loro; essi così si svilupperanno nel mondo macrocosmico, do-
ve potranno conoscere sempre più la vera natura del Cristo, dell’Essere che riempie tutti gli spazii 
spirituali, e che ha avuto la sua personificazione in Gesù di Nazareth. Cristo ha dovuto dire ai suoi 
discepoli, che essi andavano maturando verso questa iniziazione, che diventerebbero iniziati 
dell’umanità. Egli poteva anche richiamare la loro attenzione sul fatto, che ci si può sviluppare 
all’iniziazione indipendente soltanto lasciando con pazienza e perseveranza maturare l’interiorità. 

Che cosa deve dunque svilupparsi nell’interiorità dell’uomo, quando l’interiorità va diventando 
sempre più possente e l’uomo evolve la forza chiaroveggente superiore? – Le sue disposizioni de-
vono svilupparsi in modo, che egli possa accogliere le forze della Personalità spirituale, dello Spiri-
to Vitale e dell’Uomo-Spirito. Ma la penetrazione dall’alto di quella forza che rende l’uomo inizia-
to, che lo fa partecipare ai Regni dei Cieli, dipende dal momento in cui l’uomo può diventare matu-
ro, dipende dal Karma del singolo. Chi sa questo? Soltanto gli iniziati più elevati lo sanno; coloro 
che stanno sui gradini inferiori dell’iniziazione ancora non lo sanno. Quando qualche individualità è 



105 
 

matura per elevarsi nel mondo spirituale, arriva anche per lei l’ora di penetrarci. Viene certamente; 
ma in modo, che l’uomo non se l’aspetta, viene come il ladro di notte! Ma come si sviluppa l’uomo 
nel mondo spirituale? 

I Misteri antichi – e sotto un dato rapporto anche i nuovi – avevano tre gradini per l’iniziazione 
macrocosmica; il primo era quello in cui l’uomo si sviluppava in modo da percepire tutto ciò che si 
può percepire per mezzo della Personalità Spirituale; allora egli non è soltanto un uomo nel nuovo 
senso, bensì si è sviluppato a ciò che in ordine alle gerarchie si chiama la «natura angelica»; questa 
è la gerarchia che sta immediatamente al di sopra dell’uomo. Nei misteri persiani anche colui che si 
sviluppava nel macrocosmo, di guisa che la Personalità Spirituale agiva in lui, si chiamava un «Per-
siano», perchè un tale uomo non era più un singolo, – bensì apparteneva all’angiolo del popolo per-
siano; oppure lo si chiamava anche addirittura Natura di Angiolo – o di Dio. Il grado seguente è 
quello, in cui si desta corrispondentemente lo Spirito-Vitale; un uomo su questo gradino si chiama-
va un «eroe solare», nel senso dei misteri persiani, perchè egli accoglieva allora la forza del sole, si 
evolveva dal basso in alto verso le forze del sole, dove la forza spirituale del sole veniva incontro 
alla Terra; – lo si chiamava però anche un «Figliolo del Padre». E colui in cui dominava l’Atma o 
l’Uomo-Spirito si chiamava negli antichi misteri il «Padre». Questi erano i tre gradini 
dell’iniziando: angiolo, figliolo o eroe del sole – e Padre. 

Soltanto gl’iniziati superiori possono giudicare quando l’iniziazione può risvegliarsi nell’uomo. 
Perciò il Cristo diceva: L’iniziazione verrà, se procedete più oltre sulle vie per le quali ora vi ho 
condotti, salirete nei Regni dei Cieli; ma l’ora non è conosciuta nè dagli angioli – che sono iniziati 
con la Personalità Spirituale, – nè dal Figliolo, – cioè, da coloro che sono iniziati con lo Spirito-
Vitale, – ma soltanto dagl’iniziati più elevati che sono iniziati col «Padre». Nel Vangelo di Matteo, 
perciò, troviamo qui di nuovo delle parole assolutamente conformi alla tradizione dei misteri. E ve-
dremo che l’annunzio dei Regni dei Cieli altro non è che la predizione ai discepoli, che essi speri-
menteranno l’iniziazione. Il Cristo Gesù del Vangelo di Matteo esprime chiaramente, che Egli in-
tende appunto questo. Se si legge il passo in quistione correttamente, risulta evidente, che il Cristo 
accenna a degli speciali insegnamenti allora correnti, sul modo di ascendere nei Regni dei Cieli. 
Questo svilupparsi per penetrare nei Regni dei Cieli era stato allora interpretato materialisticamente, 
perchè si credeva che tutta la Terra vi avrebbe partecipato, mentre si sarebbe dovuto sapere, che sol-
tanto alcuni degl’iniziandi arrivavano a svilupparsi per mezzo della loro iniziazione; cioè, regnava 
l’opinione fra alcune persone, che ben presto si sarebbe verificata materialmente una trasformazione 
della Terra in Cielo. E il Cristo richiama specialmente l’attenzione sul fatto, che alcuni avranno 
quella credenza; Egli li chiama Profeti mentitori e falsi Messia. Perciò è veramente strano, che og-
gidì ancora alcuni degl’interpreti dei Vangeli raccontino, che l’idea del materiale avvicinarsi di un 
regno divino sia stato un insegnamento di Cristo Gesù stesso. Chi può veramente leggere il Vangelo 
di Matteo sa che il Cristo intende parlare di un processo spirituale, verso il quale l’iniziando si svi-
luppa, al quale però nel corso dell’evoluzione della Terra l’intiera umanità, che si attiene al Cristo, 
si svilupperà – ma si svilupperà in quanto la Terra stessa si spiritualizza. 

Da questo aspetto pure dobbiamo esaminare profondamente l’intiera costruzione del Vangelo di 
Matteo e allora, anche di fronte a quest’ultimo, c’invade un sentimento di profonda venerazione, 
tanto più che nessun altro Vangelo ci conduce così facilmente a rilevare in modo esatto come il Cri-
sto Gesù istruisca i suoi discepoli anzitutto dal punto di vista dell’Io. Vediamo attorno a Lui i suoi 
discepoli, che vedono operare attraverso il corpo umano le forze del cosmo. Lo vediamo condurre i 
suoi discepoli per mano, perchè essi possano imparare ciò che l’iniziando impara. Scopriamo dei 
rapporti umani e come essi si possano formare attorno al Cristo Gesù. È questo che ci rende il Van-
gelo di Matteo così umanamente affine. Per mezzo di questo Vangelo impariamo così bene a cono-
scere l’Uomo, Gesù di Nazareth, il portatore del Cristo; impariamo a conoscere tutto ciò che Egli 
opera nel mentre discende nella natura umana. Sì, perfino i processi celesti sono rivestiti nei fatti del 
Vangelo di Matteo di condizioni quanto mai umane. E come questo si verifichi pure in altri casi e 
non soltanto per le condizioni dell’iniziazione parleremo nella prossima e ultima conferenza. 



106 
 

Conferenza XII 
 
Quando consideriamo l’evoluzione dell’umanità e come, nel senso della nostra scienza dello Spi-

rito, essa proceda di grado in grado, deve in essa apparirci specialmente importante il fatto, che 
l’uomo – tornando sempre a incarnarsi nelle varie singole epoche – ascende e raggiunge dei gradi di 
perfezione sempre più elevati, per poter finalmente trasformare nel suo intimo, a poco a poco, in 
forze di azione, le speciali finalità adeguate appunto ai singoli gradi planetari di evoluzione. Vedia-
mo così da un canto l’uomo ascendere e tendere con questa evoluzione al suo scopo divino. Ma 
l’uomo non potrebbe mai evolversi fino all’altezza a cui deve elevarsi, se non venisse, in certo mo-
do, aiutato da entità, le quali hanno percorso nell’universo vie di evoluzione diverse da quella 
dell’uomo. Di tempo in tempo, – così possiamo esprimerci – degli esseri penetrano da altre sfere 
nella nostra evoluzione terrestre e si uniscono con l’evoluzione umana per inalzare l’uomo alla loro 
propria altezza. Possiamo esprimere questo in modo generale, perfino per i passati stati planetari 
della nostra esistenza terrestre, dicendo, per esempio, che già nell’antica fase saturnea, delle entità 
elevate, i Troni, hanno sacrificato la loro sostanza di Volontà, perchè da essa venisse formato il 
primo germe del corpo fisico umano. Questo è soltanto un esempio in grande. Ma delle entità di-
scendono sempre nell’umanità – è permesso servirci di questa espressione – le quali nella loro evo-
luzione hanno preceduto l’uomo; ed esse si uniscono all’evoluzione umana dimorando tempora-
neamente in un’anima umana, dentro a un essere umano, o, come si suol dire, assumendo forma 
umana; se si vuole esprimere più superficialmente si può dire, che sorgono nell’anima umana come 
una forza ispiratrice, che penetra in quest’anima umana di guisa che un siffatto essere umano viene 
animato da un Dio, e può esercitare nell’evoluzione una maggiore azione di quella che ad un altro 
uomo non sia dato esercitare. 

La nostra epoca, compenetrata di concezioni livellatrici e materialistiche, non ode volentieri tali 
cose. Vorrei dire: la nostra epoca serba soltanto un ultimo rudimento dell’idea appunto espressa, e 
cioè, che un uomo possa peregrinare per il mondo, compenetrato, in certo modo, da un’entità disce-
sa da regioni superiori che parla a lui. Se all’uomo moderno venisse proposto di accogliere un’idea 
siffatta, egli la respingerebbe, reputandola un assoluto pregiudizio. Ma l’uomo nondimeno ha con-
servato un residuo di quell’idea anche nella nostra epoca materialistica, sebbene questo residuo si 
nasconda in lui sotto forma di credenza incosciente nei miracoli; egli crede, cioè, ancora al sorgere 
qua o là di personalità geniali, di «genii». Dalla grande massa degli uomini, anche per l’abituale co-
scienza umana, emergono dei genii, dei quali si dice: nella loro anima germogliano capacità diverse 
da quelle che ordinariamente si trovano nella natura umana. A questi «genii» si crede ancora, per lo 
meno nella nostra epoca. Ma vi sono però anche dei circoli, in cui non si crede più ai genii e in cui 
vien decretato che non ve ne sono, perchè il pensiero materialistico non comprende più i fatti della 
vita spirituale. Ma fra la maggior parte degli uomini ancora persiste la credenza nei «genii». E se 
non vogliamo ritenere che la credenza sia completamente vuota, si deve dire, che per il tramite di un 
genio che voglia far progredire l’evoluzione dell’umanità, parla, della natura umana, una forza di-
versa dalle abituali forze umane. Se però si tenesse il debito conto degl’insegnamenti che conosco-
no il vero stato di fatto riguardo a tali genii, ci si renderebbe conto, quando un uomo si presenta 
come subitamente invaso da qualcosa di straordinariamente buono, grande e possente, che una forza 
spirituale è discesa in lui e ha preso, in certo qual modo, possesso di quello in cui siffatte entità de-
vono agire – cioè, dell’interiorità dell’uomo stesso. Al pensatore antroposofico dovrebbe riuscire 
evidente, a priori, che queste due cose sono possibili: e cioè, l’elevazione evolutiva dell’uomo verso 
le altezze divine – e la discesa di entità divino-spirituali in corpi umani o in anime umane. 

Nel mio dramma «Il Mistero dei Rosacroce» l’attenzione viene a un dato punto richiamata sul 
fatto, che quando qualche evento importante deve verificarsi nell’evoluzione dell’umanità, un esse-
re divino deve, per così dire, unirsi a un’anima umana e compenetrarla. Questa è una necessità 
dell’evoluzione dell’umanità. 



107 
 

Per comprendere questo fatto, nei riguardi della nostra evoluzione spirituale terrestre, ricordia-
moci come la Terra, al suo inizio, fosse ancora unita col sole, da cui oggi sta distaccata, e che è sol-
tanto più tardi, a un dato momento del remotissimo passato, che il sole e la Terra si sono separate. 
L’antroposofo naturalmente sa, che con ciò non si tratta di un semplice distacco materiale della ma-
teria terrestre da quella solare, sibbene del distaccarsi delle entità divino-spirituali che erano colle-
gate col sole, o con gli altri pianeti materiali. Dopo il distacco della Terra dal sole rimasero unite 
con la Terra alcune entità spirituali, mentre rimasero unite col sole altre entità spirituali, le quali, 
perchè si erano sviluppate oltre le condizioni terrestri, non potevano completare la loro ulteriore 
evoluzione cosmica sulla Terra, ma uscirono dalla medesima e trasferirono la loro dimora sul sole. 
Abbiamo dunque il fatto, che una specie di entità spirituali rimase più strettamente unita con la Ter-
ra, mentre le altre entità effondevano dal sole la loro azione sull’esistenza terrestre. Dopo il distacco 
del sole vi sono dunque, per così dire, due campi d’azione; il campo d’azione della Terra con le sue 
entità... e il campo d’azione del sole con le sue entità. Orbene, quelle entità spirituali che da una sfe-
ra superiore possono essere utili all’uomo, sono appunto quelle, le quali dalla Terra hanno trasferito 
il loro campo d’azione sul sole. E dalla sfera degli esseri che appartengono al campo d’azione del 
sole provengono quelle entità, che di tempo in tempo si uniscono con l’umanità della Terra, per far 
progredire l’evoluzione terrestre e quella dell’umanità. 

Nei miti dei popoli sempre troviamo questi «eroi solari», delle entità, cioè, che dalle sfere spiri-
tuali esercitano la loro azione nell’evoluzione dell’umanità. E un uomo pervaso, compenetrato da 
un’entità solare siffatta si trova essere, rispetto a ciò che si affaccia esteriormente, un’entità molto 
superiore di quel che a noi non palesi. L’esteriore è un’illusione, è Maya – e dietro alla Maya sta il 
vero essere; e questo può essere intuito soltanto da chi può penetrare con lo sguardo nelle profondità 
più intime di una natura siffatta. 

Nei misteri sempre è stato conosciuto e ancora si conosce questo duplice aspetto del corso evolu-
tivo dell’umanità. Si distinguevano e ancora si distinguono, per così dire, degli spiriti divini che di-
scendono dalle sfere spirituali – e degli uomini che dalla Terra ascendono agli arcani spirituali at-
traverso l’iniziazione. – Quale entità è quella del Cristo? 

Abbiamo visto ieri, che indicandolo come «il Cristo, il Figliolo del Dio vivente», Egli è un’entità 
discendente. Se si volesse denominare con un termine della filosofia orientale lo si chiamerebbe 
un’entità «avatarica», un Dio discendente. Ma si tratta di una siffatta entità discendente soltanto a 
partire da un determinato momento. Quella che deve apparirci come tale ci viene descritta dai quat-
tro Evangelisti – Matteo – Marco – Luca e Giovanni – da tutti e quattro. Al momento del battesimo 
di Giovanni questa entità discende, per così dire, dalla sfera dell’esistenza solare sulla nostra Terra e 
si unisce con un’entità umana. Dobbiamo ora renderci chiaramente conto, che nel senso dei quattro 
Evangelisti questa entità solare è più grande delle altre entità avatariche, più grande degli altri esseri 
solari che mai siano discesi. Perciò essa richiede che dagli uomini le cresca a sua volta incontro, per 
così dire, un’entità umana appositamente preparata. Dell’essere solare dunque, del «Figlio del Dio 
vivente», che viene incontro all’uomo per aiutarne l’evoluzione, ci parlano, i quattro Evangelisti; di 
quell’uomo invece, il quale gli cresce incontro per poter accogliere questo Essere solare, ci parlano 
soltanto il Vangelo di Matteo e il Vangelo di Luca. Essi riferiscono come l’uomo aspiri e tenda per 
trent’anni verso il grande momento, in cui egli potrà accogliere in sè l’Essere solare. E poichè 
l’Entità che indichiamo come Entità-Cristo è un’Entità così universale, così vasta, gli involucri cor-
porei capaci di poter accogliere questo Essere non possono venir preparati in modo semplice. Oc-
corre che all’Essere solare discendente vadano crescendo incontro un involucro fisico e un involu-
cro eterico preparati in modo affatto speciale; esaminando il Vangelo di Matteo abbiamo veduto da 
dove essi provengano. Ma da quella medesima entità dalla quale, nel senso del Vangelo di Matteo, 
sono stati preparati per quell’Essere solare l’involucro fisico e l’involucro eterico passati attraverso 
le quarantadue generazioni del popolo ebreo, da questi medesimi involucri non poteva al contempo 
venir preparato l’involucro astrale e neppure il veicolo del vero Io. Occorreva per questo una spe-
ciale organizzazione, la quale venne conseguita per mezzo di un’altra entità umana, di cui ci raccon-
ta il Vangelo di Luca, quando c’informa della storia giovanile del cosiddetto Gesù Nathanico. Ab-



108 
 

biamo visto poi che i due Gesù – quello di Matteo e quello di Luca – diventano uno solo, mentre 
l’entità, la quale come entità-Io prese dapprima possesso degl’involucri corporei di cui ci parla il 
Vangelo di Matteo, ossia l’individualità di Zarathustra, abbandona il dodicenne Gesù del Vangelo 
di Matteo e penetra nel Gesù Nathanico del Vangelo di Luca, per continuare in quest’ultimo a vive-
re e per formare il corpo astrale e il veicolo dell’Io, con le qualità che essa individualità si era acqui-
state nel corpo fisico e nel corpo eterico, appositamente preparati, del Gesù di Matteo; e ciò fece, 
perchè, gli arti superiori potessero maturare e accogliere nel trentesimo anno l’Entità che discende-
va dalle regioni superiori. 

Se si volesse descrivere l’intiero procedimento nel senso del Vangelo di Matteo, si dovrebbe di-
re: lo scrittore del Vangelo di Matteo considerava anzitutto questo fatto: «Quale corpo fisico e quale 
corpo eterico possono servire una volta per dimora all’Entità-Cristo sulla Terra?» E per virtù di ciò 
che egli sapeva, rispondeva alla domanda nel modo seguente: perchè questo corpo fisico e questo 
corpo eterico potessero allora venir preparati, occorreva, che attraverso le quarantadue generazioni 
del popolo ebreo tutti i germi, che erano stati posti una volta in Abraham, si sviluppassero comple-
tamente, in modo che, per via di eredità, venissero formati quello speciale corpo fisico e quello spe-
ciale corpo eterico che appunto occorrevano. Egli aggiungeva inoltre, che un corpo fisico e un cor-
po eterico siffatti potevano essere strumenti e arnesi adatti soltanto se la grande individualità che 
aveva preparato l’umanità ad accogliere e a comprendere il Cristo, cioè, l’individualità di Zarathu-
stra, se ne fosse prima servito; ed essa difatti se ne poteva servire, per quel tanto che questi strumen-
ti offrivano la possibilità di un’evoluzione, e cioè, fino al dodicesimo anno; questa individualità ha 
dovuto poi abbandonare il corpo del Gesù di Matteo e trasferirsi in certo modo nel corpo del Gesù 
di Luca. Allora lo scrittore del Vangelo di Matteo rivolge il suo sguardo al Gesù di Luca, e in que-
sto segue ormai la vita di Zarathustra fino al trentesimo anno. Allora è arrivato il momento in cui 
Zarathustra ha portato il corpo astrale e l’Io a tale punto di perfezione, che egli può ormai sacrifica-
re tutto, perchè lo Spirito Solare, l’Entità delle sfere spirituali, possa dall’alto prender dimora in es-
si. Questo fatto viene indicato nel Battesimo di Giovanni. 

Se volgiamo nuovamente il pensiero a quel distacco della Terra dal sole e teniamo presente, che 
delle entità si sono allora pure distaccate dalla Terra, le entità, cioè, di cui il Cristo era la Guida su-
periore, diremo: vi sono entità le quali estendono la loro azione soltanto a poco a poco sulla Terra, 
così come pure il Cristo ha potuto far sentire la sua influenza sulla Terra soltanto nel corso del tem-
po. Ma il distacco solare era accompagnato anche da un altro fatto. A questo proposito dobbiamo ri-
cordarci di qualcosa già spesso detto; che l’antica esistenza di Saturno era relativamente semplice 
come sostanzialità. Era un’esistenza nel fuoco o nel calore. Sull’antico Saturno non vi erano ancora 
nè aria nè acqua, e neppure l’etere luce. Questo si è presentato soltanto durante l’esistenza solare. 
Durante l’esistenza lunare vi si aggiunse poi come secondo stato di densificazione il liquido – e co-
me ulteriore stato di raffinamento l’etere del suono, ossia sonoro. E durante l’esistenza terrestre vi 
si è aggiunto come stato di densificazione il solido, ossia lo stato terreo – e come stato di raffina-
mento ciò che chiamiamo l’etere vitale; abbiamo così sulla Terra calore, aria o gas, l’acqueo o il li-
quido, e lo stato solido o terreo – e come stati di raffinamento: l’etere luce, l’etere del suono o sono-
ro, e l’etere vitale che è lo stato eterico più raffinato che si conosca. 

Orbene, con il distacco del sole si è distaccata dalla Terra non soltanto la materialità del sole, ma 
se ne allontanò contemporaneamente anche la spiritualità di esso. Questa ritornò sulla Terra soltanto 
gradatamente – ma non completamente. (Ho già spiegato questo fatto a Monaco, nelle conferenze 
sulla Genesi, perciò lo ricorderò qui soltanto brevemente). Degli stati superiori, per così dire, eteri-
ci, l’uomo percepisce sulla Terra il calore, l’etere-calore, e tutt’al più anche la luce; tutto ciò che 
egli percepisce come suono, non è che un riflesso del vero suono che sta nell’etere – è una materia-
lizzazione di esso. Quando si parla dell’«etere suono» s’intende il veicolo di ciò che è conosciuto 
come «armonia delle sfere», e che non si può udire che per mezzo della chiaroudienza. Il sole, così 
come esso è ora fisicamente, invia veramente la sua luce alla Terra, ma nel sole vive anche questo 
stato più elevato. Già spesso si è detto non essere vane le parole delle persone che sanno questo e 
che dicono come Goethe: 



109 
 

 
 

Delle sfere fraterne al vivo raggio 
L’antichissimo canto intuona il Sole; 
E corre infaticato a suo viaggio, 

Come la folgor suole. 
 
Qui viene accennato all’armonia delle sfere, a ciò che vive nell’etere sonoro. Ma l’uomo può 

sperimentare quell’armonia soltanto quando si eleva per mezzo dell’iniziazione, o quando un essere 
solare discende appositamente per comunicarla a qualche uomo specialmente destinato a strumento 
di evoluzione per gli altri uomini. A un uomo siffatto il sole comincia a risuonare, le armonie delle 
sfere si fanno udire. – E al di sopra dell’etere sonoro vi è l’etere vitale. E così come a base del sem-
plice suono, come contenuto superiore, come interiorità, come elemento anima vi è la «parola» il 
suono, o il senso, così del pari all’etere vitale è unito il senso, la parola – lo stesso che più tardi in 
persiano si è chiamato «honover» e ciò che Giovanni l’Evangelista chiama il «Logos» quale suono 
pieno di senno, proprio dell’Essere Solare. 

E Zarathustra, nei primissimi tempi della nostra evoluzione postatlantea, apparteneva appunto a 
quegli eletti, che nel corso del tempo non rimanevano sordi di fronte a questo sole risonante, a que-
sto sole parlante e alle sue entità. E non è un semplice mito, ma è letteralmente verità, che anche Za-
rathustra ha ricevuto la sua istruzione dalla parola solare. Egli era divenuto capace di accogliere 
questa parola solare. E quegl’insegnamenti possenti, maestosi, che l’antico Zarathustra ha comuni-
cato ai suoi discepoli che cosa erano in ultima analisi? Si possono indicare nel seguente modo: Za-
rathustra era uno strumento, per il tramite del quale risuonava il suono, il senso della Parola Solare 
stessa. Perciò la leggenda persiana parla della «parola solare», che si manifesta per bocca di Zara-
thustra – della parola misteriosa, che risiede dietro all’esistenza solare. Così dice quella leggenda, 
quando parla del corpo astrale del sole, di «Ahura Mazdao»; ma essa parla anche della «Parola So-
lare», che poi nelle traduzioni greche è stata chiamata il «Logos». 

Se guardiamo l’antico Zarathustra vediamo che perfino lui, personalità tanto elevata, non era an-
cora iniziato in quegli antichi tempi in modo da accogliere coscientemente ciò che allora doveva 
parlare nell’uomo; l’anima di una personalità siffatta era, per così dire, pervasa da qualcosa di supe-
riore fino a cui non si era ancora evoluta. Zarathustra poteva insegnare di Ahura-Mazdao, perchè 
l’aura solare gli si rivelava, perchè l’entità spirituale Ahura-Mazdao risuonava in lui, perchè attra-
verso di lui parlava la Parola Solare, la grande Aura, la luce mondiale; la corporeità esteriore del 
Dio solare, il quale proiettava sugli uomini le sue influenze, era come presente anche là, dove gli 
uomini non l’avevano ancora sulla Terra stessa. E la Parola solare costituiva allora piuttosto 
l’interiorità. Nel senso di Zarathustra si potrebbe dunque dire: egli insegnava a coloro che erano i 
suoi discepoli: «Dovete rendervi conto, che dietro alla luce solare fisica vi è una luce spirituale. 
Come dietro l’uomo fisico vi è la sua astralità, l’aura, così pure dietro il sole vi è la «Grande Aura». 
Questo sole fisico, in certo qual modo, va considerato come il corpo di luce di un Essere, che di-
scenderà una volta sulla Terra; è, per così dire, la corporeità esteriore che s’impara a conoscere per 
mezzo della visione chiaroveggente; e dentro a questa corporeità vi è ancora un’interiorità, un ele-
mento anima. Come l’elemento anima si esprime attraverso il suono, così per il tramite dell’Aura 
Solare si fa strada la Parola Solare, il Logos Solare». E Zarathustra poteva promettere questo 
all’umanità: che dalle sfere divine spirituali verrebbe una volta la Grande Aura, l’Essere di Luce, e 
che l’anima dell’Essere di Luce sarebbe la Parola Solare. La sorgente profetica di questo annunzio 
risale all’antico Zarathustra. In Zarathustra troviamo la saggezza profetica della venuta dell’Aura 
Solare e della Parola Solare. 

Orbene, nei Misteri, veniva trasmessa da un’epoca all’altra la novella, che all’umanità era stata 
predetta la venuta del Logos Solare, della Parola Solare. E questa novella è stata ognora la grande 
consolazione e la speranza di coloro, che entro l’evoluzione dell’umanità speravano e aspiravano 
verso l’alto. E degl’insegnamenti sempre più esatti potevano venir comunicati agli uomini dagli 



110 
 

Spiriti solari minori, che si univano con la Terra, e i quali, in ultima analisi, erano messaggeri della 
Parola solare, dello Spirito della luce solare, dell’Aura solare. 

Questa era una parte della tradizione dei misteri come si è trasmessa attraverso le epoche. L’altra 
parte consisteva nel fatto, che gli uomini dovevano non soltanto imparare, ma anche mettere in pra-
tica la possibilità di evolversi per muovere incontro a ciò che scende sulla Terra. Ma nei tempi pre-
cristiani ancora non si poteva credere che il singolo e debole uomo potesse da solo, senz’altro, cre-
scere incontro al grande Essere solare, alla Guida degli spiriti solari, al Cristo. Non era possibile che 
un singolo uomo potesse arrivare a questo per virtù di una qualsiasi iniziazione. Perciò il Vangelo di 
Matteo descrive come, in certo modo, tutte le linfe del popolo ebreo siano state riunite per poter 
formare un uomo siffatto. D’altra parte nel Vangelo di Luca sta descritto come, attraverso i settanta-
sette gradini, fosse stato filtrato quanto di meglio in generale vi era nell’uomo terrestre, perchè un 
corpo adeguato potesse crescere incontro al grande Essere che doveva discendere sulla Terra. 

Nei misteri, naturalmente, coloro a cui andava impartito l’insegnamento e sui quali bisognava in-
fluire, erano uomini, per così dire, deboli – non si trattava affatto di uomini capaci di abbracciare 
l’intiero campo di ciò che sta dinanzi agli uomini, o che un singolo uomo può conseguire per mezzo 
della sua evoluzione. Negli antichi misteri, perciò, coloro che dovevano essere iniziati nei segreti 
dei medesimi si ripartivano in determinate classi, le quali dovevano avvicinarsi ai segreti in tanti 
modi diversi. Alcuni venivano, per così dire, istruiti in modo speciale, su come l’uomo esteriore 
debba vivere, su ciò che l’uomo esteriore deve compiere per diventare uno strumento adatto, un 
tempio per l’Entità solare che doveva discendere. Ma vi erano anche dei discepoli dei misteri, di cui 
l’attenzione veniva specialmente richiamata su ciò che l’anima deve silenziosamente evolvere in sè 
stessa, se vuole arrivare a comprendere, a sentire e a sperimentare uno Spirito solare. Potete voi 
immaginarvi che fosse naturale, che nei misteri vi fossero dei discepoli, i quali avevano in certo 
qual modo il compito di regolare la loro vita esteriore, e i quali venivano sorvegliati con speciale 
cura fin dalla loro prima infanzia, perchè il loro corpo seguisse un’evoluzione, che permettesse loro 
di divenire il veicolo, di divenire il tempio per uno Spirito solare discendente? Così era però negli 
antichi tempi e, in ultima analisi, anche nei nuovi, sebbene in questi ultimi le concezioni materiali-
stiche esteriori del mondo non permettano di accorgersene. Supponiamo il momento, in cui 
un’entità superiore debba discendere dalle sfere spirituali per dare un nuovo impulso all’umanità. 
Coloro che servono nei misteri devono aspettare un tale momento; essi hanno il compito di rivelare 
i segni del tempo. Con completa calma e rassegnazione e senza rumore, essi hanno atteso il momen-
to, in cui un Dio discende dalle altezze celesti, per dare all’umanità una spinta in avanti. È però pure 
loro compito di sorvegliare l’umanità esteriore per trovare qualche personalità, che possa venir gui-
data e diretta, al fine di renderla adatta ad accogliere un’entità siffatta. Orbene, se l’essere che deve 
discendere è di natura eccezionalmente elevata, occorre che l’uomo, che deve diventare il tempio 
per tale essere, venga guidato fin dalla primissima infanzia. E così avviene difatti; soltanto non lo si 
osserva. Più tardi soltanto, quando si narra la storia di tali uomini si scoprono delle determinate li-
nee fondamentali; se anche si presentano in modo diverso nell’aspetto esteriore delle condizioni 
della loro vita, pur nondimeno vi è fra essi una certa somiglianza. Perciò si può dire: se volgiamo 
indietro lo sguardo sul corso dell’evoluzione dell’umanità troviamo ovunque degli esseri, che pre-
sentano una certa similarità nel corso della loro vita, anche nei riguardi della biografia esteriore. 
Questo non si può negare, ed è risultato evidente anche alle ricerche dei tempi moderni. E in molte 
opere in voga, di erudizione, però non molto profonda, si trovano delle tabelle, che registrano le si-
milarità fra le biografie di tali personalità. Per esempio, il Prof. Jensen (di Marburg) ha raccolto le 
similarità fra le biografie dell’antico babilonese Gilgamesch, di Mosè, di Gesù e di Paolo. Egli ne fa 
delle bellissime tabelle; prende alcune vicende della vita di ognuna di queste personalità – questi 
singoli eventi si possono benissimo paragonare – e ne risultano così delle somiglianze straordinarie, 
delle somiglianze, invero, di fronte alle quali il nostro senso materialistico rimane del tutto stupefat-
to. La conclusione che ne vien tratta è naturalmente quella, che un mito è copiato dall’altro; che lo 
scrittore della vita di Gesù ha copiato dalla biografia dell’antico babilonese Gilgamesch, che la bio-
grafia di Mosè non è che una copia di un antico epos – e in ultimo ne risulta la conclusione che nes-



111 
 

suno di essi, nè Mosè, nè Gesù, nè Paolo sia mai esistito come personalità fisica! Generalmente gli 
uomini non sospettano affatto fin dove le cosidette ricerche sono arrivate, con la loro interpretazio-
ne materialistica della quistione. 

Questa somiglianza delle biografie deriva soltanto dal fatto, che effettivamente queste personali-
tà, che devono accogliere un Essere divino, devono essere tutte ugualmente guidate, ugualmente di-
rette; e non c’è da meravigliarsene, quando ci si rende conto del corso più profondo dell’evoluzione 
dell’umanità e del mondo. Perciò non soltanto la mitologia comparata, ma anche il deliziarsi nella 
ricerca di analogie fra i miti non è, in fondo, che un passatempo raffinato. Non se ne conclude nien-
te. A che serve stabilire una relativa analogia fra la vita del Sigfrido tedesco e quella di un qualsiasi 
altro eroe greco e di altro paese? È naturale che vi siano delle analogie. L’apparenza dei panneg-
giamenti poco importa, interessa sapere chi ci sta dentro! Non importa conoscere il corso più o me-
no diverso della vita di Sigfrido, ma interessa sapere quale è l’individualità che sta in lui. Ma queste 
cose non possono essere accertate che dall’investigazione occulta. Ciò che dobbiamo osservare a 
questo riguardo si è, che siffatti uomini, destinati a divenire il tempio per un essere che promuove il 
progresso dell’umanità, vengono guidati nella loro vita in un determinato modo; da un determinato 
aspetto perciò si riscontra un corso uguale e parallelo nei tratti fondamentali della loro vita. Da tem-
pi antichissimi perciò esistevano nei templi dei misteri delle norme, che regolavano ciò che doveva 
succedere a siffatti uomini. E fra queste norme ve ne erano alcune anche nei segreti degli Esseni ri-
guardo al Cristo Gesù; esse indicavano come dovrebbero essere quegli esseri umani, che come Gesù 
Salomonico e come Gesù Nathanico, erano destinati a crescere incontro al sublime Essere solare, al 
Cristo. Ma non tutti i discepoli erano iniziati in tutto. Vi erano diverse classi e generi di iniziati. Ve 
ne erano difatti alcuni, i quali sapevano sopratutto, ciò che un essere umano, destinato a crescere 
all’incontro di Dio, doveva attraversare, per poter divenire degno di accogliere il Dio; e ve ne erano 
altri, a cui era noto come il Dio si comporti quando si palesa in un uomo: quando (per esprimersi al-
la buona) si palesa, per così dire, come «genio». Perchè oggidì gli uomini non si accorgono neppure 
che i «genii» rivelano pure delle analogie fra di loro quando prendono possesso di un uomo. Ma og-
gigiorno del resto non si scrivono le biografie dal punto di vista spirituale. Perchè se, per esempio, 
si volesse descrivere il genio di Goethe dal punto di vista spirituale, vi si troverebbe una meravi-
gliosa somiglianza col genio, per esempio, di Dante, di Omero, di Eschilo. Oggidì però non si scri-
vono biografie dal punto di vista spirituale, bensì si fanno degli schedari, che registrano i dettagli ri-
guardanti la vita esteriore di siffatti uomini. Questo interessa molto di più la gente. Abbiamo così 
oggi un’abbondante raccolta di schede riguardanti la vita di Goethe – ma ancora nessuna vera de-
scrizione di ciò che Goethe era realmente. Sì, l’umanità, – sotto un certo riguardo – ed effettivamen-
te con stragrande superbia – si rivela incapace oggidì di seguire l’evoluzione del genio nella perso-
nalità umana, e vi è oggi la tendenza, diciamo, di mettere in evidenza le primissime forme giovanili 
dei poemi dei nostri grandi poeti, e di affermare che la freschezza e l’originalità vive in queste for-
me giovanili come qualcosa di elementare, – mentre che negli anni successivi questi uomini l’hanno 
persa e sono diventati vecchi. Ma il vero si è, che gli uomini, nella loro presunzione, vogliono com-
prendere soltanto i poeti giovani, e non vogliono seguire ciò che i poeti hanno sperimentato. Gli 
uomini si vantano, come di un grande merito, del fatto, che essi si arrestano ai giovani, i vecchi li 
disprezzano, e non si accorgono invece, che i vecchi non sono diventati «vecchi», ma che essi, in-
vece, sono restati bambini. Questo è un errore quasi generale. Ma siccome è così profondamente ra-
dicato, non è da meravigliarsi che vi sia tanto poca comprensione per il fatto, che un essere divino 
possa prender dimora in una personalità umana, e che, in ultima analisi, l’esplicazione della vita di 
un siffatto essere divino nei diversi esseri umani sia, nelle varie epoche, analogo. 

Siccome occorrevano molte cognizioni per intendere siffatti rapporti profondi, questi campi ve-
nivano appunto divisi in tante classificazioni diverse. Non dobbiamo perciò sorprenderci, se in al-
cune classi dei misteri veniva insegnato, come l’uomo si prepari per svilupparsi fino all’Essere di-
vino; mentre in altre classi veniva insegnato, come l’interiorità dell’Essere di Luce, del Logos, della 
Parola solare, contenuta nell’aura dell’Essere solare, venga discendendo. Nel Cristo abbiamo dun-
que questo processo di discesa nella forma più complicata. E non ci sarebbe affatto da meravigliar-



112 
 

si, se fossero occorse anche più di quattro persone per comprendere questo grande e possente even-
to; ma furono quattro a occuparsene. Due, – gli scrittori del Vangelo di Matteo e del Vangelo di Lu-
ca – si sforzarono di descrivere la personalità che andava crescendo incontro all’Essere solare di-
scendente – Matteo, nei riguardi del corpo fisico e del corpo eterico, Luca, nei riguardi del corpo 
astrale e del veicolo dell’Io. Marco – invece, non si cura di ciò che va crescendo incontro all’Essere 
solare: egli descrive l’Aura Solare, la grande Aura, il corpo di Luce, la Luce spirituale, che opera at-
traverso gli spazii mondiali e che agisce nella figura del Cristo Gesù. Egli comincia perciò subito 
con il battesimo di Giovanni, quando discende la Luce cosmica. E nel Vangelo di Giovanni ci viene 
descritta l’anima di questo Spirito solare, il Logos, la Parola solare, l’Interiorità. Il Vangelo di Gio-
vanni, perciò, è anche il più intimo dei Vangeli. 

Così vedete come sono ripartiti questi fatti e l’Entità complicata del Cristo Gesù vi viene presen-
tata sotto quattro aspetti. Il Cristo perciò ci vien presentato nel Gesù di Nazareth da tutti e quattro 
gli Evangelisti; ma ognuno di questi quattro scrittori dei Vangeli è, in certo modo, costretto ad atte-
nersi al proprio punto di partenza; perchè è da questo che egli è arrivato alla sua vista chiaroveggen-
te, necessaria a poter descrivere quella Entità complicata. – Rappresentiamoci bene questo fatto; 
perchè esso penetri veramente nella nostra anima. 

Matteo è costretto a dirigere lo sguardo sulla nascita del Gesù salomonico, e di rintracciare come 
le forze del corpo fisico e del corpo eterico vengano preparate, e come questi involucri vengano poi 
abbandonati da Zarathustra, il quale trasporta seco, nel Gesù del Vangelo di Luca, ciò che egli si è 
acquistato nel corpo fisico e nel corpo eterico del Gesù salomonico. Allora lo scrittore del Vangelo 
di Matteo deve seguire con la sua narrazione ciò che dapprima non ha descritto. Ma egli segue prin-
cipalmente (quello appunto da cui è partito) la sorte di ciò che in fatto di conquiste e di risultati si è 
trasferito dal Gesù salomonico nel Gesù nathanico. 

Il suo sguardo non si posa molto sulla parte elementare nel corpo astrale e nel veicolo dell’Io del 
Gesù di Luca, ma piuttosto su ciò che dal proprio Gesù è passato in quello. E quando Matteo de-
scrive l’Essere solare che è disceso, allora egli di nuovo si preoccupa sopratutto di quelle capacità, 
che Gesù poteva avere soltanto per il fatto di aver potuto elaborare il corpo fisico e il corpo eterico 
nel Gesù salomonico. Questo naturalmente si poteva ancora osservare nel Cristo; perchè queste ca-
pacità vi erano, e Matteo segue con speciale cura questa parte del Cristo Gesù che fin dal principio 
egli prese in considerazione, perchè per lui era importante. 

Lo scrittore del Vangelo di Marco dirige lo sguardo fin da principio sullo Spirito solare che di-
scende dal cielo. Egli non segue un essere terrestre; per lui ciò che si aggira in quel corpo fisico non 
è che un mezzo per rappresentare quello che in quel corpo ha operato come Spirito solare. Egli ri-
chiama perciò l’attenzione sui fatti, che può seguire, cioè, sul modo come agiscono le forze dello 
Spirito solare. Perciò molte cose risultano uguali in Matteo e in Marco; ma hanno punti di vista di-
versi; uno descrive piuttosto il carattere dell’involucro, e fa notare specialmente, come le capacità 
che già erano state accolte nei primi anni si palesino negli anni successivi; e descrive anche in mo-
do, che si veda la speciale azione di queste capacità. Lo scrittore del Vangelo di Marco, invece, si 
serve della forma del Gesù fisico soltanto per dimostrare ciò che lo Spirito solare può operare sulla 
Terra. Questo si verifica fino nei più piccoli particolari. Dovete tener conto, se volete veramente 
comprendere i Vangeli in tutti i loro dettagli, che lo sguardo degli Evangelisti rimane sempre fissato 
su ciò a cui fin dal principio essi l’hanno diretto. 

Lo scrittore del Vangelo di Luca tien perciò specialmente conto di quello che a lui importa: il 
corpo astrale e il veicolo dell’Io; dà rilievo dunque a ciò che questa Entità sperimenta, non come 
personalità fisica esteriore, ma come corpo astrale, veicolo dei sentimenti e delle sensazioni; il cor-
po astrale è anche il veicolo di capacità creatrici; la pietà, la carità emanano pure dal corpo astrale. 
E il Cristo Gesù poteva essere appunto quell’Entità misericordiosa che ci vien descritta, perchè ave-
va il corpo astrale del Gesù Nathanico. Luca perciò dirige lo sguardo fin da principio sull’aspetto 
misericordioso, su ciò che il Cristo Gesù può operare, perchè porta in sè quel corpo astrale. 

E lo scrittore del Vangelo di Giovanni volge lo sguardo sul fatto, che l’interiorità dello Spirito 
solare, l’attività più sublime che possa venire esercitata sulla Terra, viene condotta in giro fra gli 



113 
 

uomini per il tramite di Gesù. Egli poco si cura della vita fisica, ma volge lo sguardo su ciò che vi è 
di più elevato, sul puro Logos solare, e il Gesù fisico non è per lui che il mezzo di seguire l’azione 
del Logos solare nell’umanità. Ed egli mantiene il suo sguardo fissato fin dal principio sempre sul 
medesimo punto. 

Noi uomini, quando dormiamo, guardiamo i nostri involucri esteriori, il corpo fisico e il corpo 
eterico. In questi due arti vivono tutte le forze che provengono dalle entità divine spirituali, le quali 
da milioni e milioni di anni hanno lavorato per edificare questo tempio, il corpo fisico. Abbiamo 
vissuto in questo tempio fin dall’epoca lemurica – e sempre più lo abbiamo peggiorato. Ma origina-
riamente esso ci è pervenuto attraverso le epoche di Saturno, sole e luna. Vivevano e tessevano in 
esso allora delle nature divine. E quando consideriamo il nostro corpo fisico, possiamo dire: esso è 
un tempio, che ci hanno preparato gli Dei, – quegli Dei, i quali dalla materia solida ci hanno voluto 
preparare questo tempio. – E nel corpo eterico abbiamo dinanzi a noi qualcosa che contiene in sè 
indubbiamente le sostanzialità più sottili dell’entità umana; però l’uomo non le può vedere, perchè 
per causa delle influenze luciferiche e arimaniche egli non è capace di vederle. In questo corpo ete-
rico vive pure quello che appartiene al sole; risuona in esso ciò che agiva come armonia delle sfere, 
– ciò che degli Dei si può percepire dietro al mero fisico. Possiamo dire perciò: nel corpo eterico 
vivono delle Divinità elevate – quelle appunto che sono affini agli Dei solari. – Consideriamo così il 
corpo fisico e il corpo eterico come gli arti più perfetti del nostro essere. Quando li abbiamo abban-
donati, nel sonno, quando essi si sono staccati da noi, sono compenetrati e contessuti dell’azione di 
entità divine. 

Lo scrittore del Vangelo di Matteo fissò principalmente la sua attenzione fin dal principio sul 
corpo fisico di Gesù, e continuò a osservare con speciale cura il corpo fisico anche nel Cristo Gesù. 
Il corpo fisico materiale del Gesù di Matteo non esisteva più, era stato abbandonato al dodicesimo 
anno. Ma la parte divina, le forze di esso, erano passate nell’altro corpo fisico, in quello del Gesù 
nathanico. Perciò questo corpo fisico di Gesù di Nazareth era così perfetto, perchè egli aveva perva-
so il proprio corpo delle forze portate seco dal corpo del Gesù salomonico. Ora rappresentiamoci lo 
scrittore del Vangelo di Matteo che volge lo sguardo sul Gesù morente sulla croce; egli sempre ha 
diretto il suo sguardo su ciò che sopratutto deve osservare, su ciò che fin dal principio egli ha preso 
come suo punto di partenza. La parte spirituale abbandona ora il corpo fisico – e con quella anche 
ciò che di divino vi era stato portato. Lo scrittore del Vangelo di Matteo ha diretto lo sguardo sulla 
separazione dell’interiorità del Cristo Gesù da questa parte divina che era nella natura fisica. Ed egli 
modifica le antiche parole dei misteri che risuonavano sempre, allorchè per poter guardare nel mon-
do spirituale, la natura spirituale dell’uomo usciva dal corpo fisico; le parole: «Dio mio, Dio mio, 
come mi hai glorificato!» e invece dice, guardando il corpo fisico: «Dio mio, Dio mio, perchè mi 
hai abbandonato!» Tu mi hai lasciato! Questo abbandono si verifica in quel momento. – E lo scritto-
re del Vangelo di Matteo ha diretto principalmente il suo sguardo su quel momento, su 
quell’«abbandono». 

Ma lo scrittore del Vangelo di Marco descrive come le forze esteriori dell’Aura solare si vadano 
avvicinando – come l’Aura solare, il corpo dell’Essere solare si unisca al corpo eterico. Il corpo ete-
rico sta nella medesima condizione in cui il nostro corpo eterico sta durante il sonno. Come nello 
stato di sonno le forze esteriori escono con noi, così nella morte fisica di Gesù esse pure uscirono. 
Perciò si trovano le medesime parole nel Vangelo di Marco. 

Lo scrittore del Vangelo di Luca dirige pure il suo sguardo nel momento della morte del Cristo 
Gesù su ciò verso cui fin da principio lo ha diretto: sul corpo astrale e sul veicolo dell’Io. Egli per-
ciò non ci dice le medesime parole. Luca rileva principalmente i fatti che si riferiscono al corpo 
astrale, il quale sperimenta in quel momento la massima sua esplicazione di pietà e di amore. Ed 
egli registra perciò le parole: «Padre, perdona loro; poichè non sanno quel che si fanno!» Queste 
sono parole di amore che possono provenire soltanto dal corpo astrale, a cui lo scrittore del Vangelo 
di Luca ha mirato fin dal principio. E ciò che può esservi di umiltà e di rassegnazione emana al 
massimo grado da questo corpo astrale, sul quale fin all’ultimo Luca dirige il suo sguardo. Perciò le 
parole di chiusura: «Padre nelle tue mani raccomando il mio spirito». 



114 
 

E Giovanni descrive quello che è bensì tratto dalla Terra, ma che dagli uomini deve venir attuato 
nell’ordinamento terrestre; cioè, il significato dell’ordinamento terrestre che risiede nella Parola so-
lare. Egli, considera perciò principalmente tutta quell’azione ordinatrice che il Cristo esplicò dalla 
croce sul Golgotha. Egli ci descrive come in quel momento il Cristo stabilisca una fratellanza supe-
riore a quella che si basa sulla consanguineità. Le fratellanze si basavano prima sulla parentela del 
sangue. – Maria è la madre, che il bambino aveva come madre di sangue. Ciò che deve riunire 
un’anima all’altra nell’amore viene stabilito per mezzo del Cristo Gesù. Al discepolo che Egli ama 
non dà la madre carnale, sibbene gli dà nello Spirito la propria madre. Rinnovando così antichi le-
gami – che erano andati perduti per l’umanità – risuonano dalla croce nel nuovo senso le parole: 
«Ecco il tuo figliolo» ed «Ecco la madre tua!» La virtù ordinatrice, che fondava nuove comunità, è, 
quella che, come senso dell’etere vitale ordinatore della vita, fluisce nella Terra, per mezzo 
dell’azione del Cristo. 

Abbiamo così un fatto – il fatto del Cristo – dietro a tutto ciò che i Vangeli descrivono. Ma 
ognuno descrive dal punto di vista adottato fin dal principio, perchè la mente di ogni Evangelista 
era occupata in modo, che egli doveva dirigere lo sguardo chiaroveggente verso ciò a cui era prepa-
rato, – sicchè non ascoltava il resto. Dobbiamo perciò dire a noi stessi: questo evento universale non 
deve sembrarci contradittorio perchè vien descritto da quattro diversi aspetti, anzi, impariamo ap-
punto a conoscerlo soltanto quando siamo capaci di abbracciare tutti e quattro gli aspetti diversi. E 
troviamo allora completamente naturale che la professione di fede di Pietro, a cui ieri abbiamo ac-
cennato, si trovi soltanto nel Vangelo di Matteo e non negli altri Vangeli. Marco descrive il Cristo 
come la Forza solare, come la Forza universale cosmica che agisce in modo nuovo sulla Terra. 
Marco descrive dunque la forza maestosa dell’Aura solare nelle sue attività elementari. E il Vangelo 
di Luca, nel mentre descrive l’interiorità del Cristo Gesù, ne descrive il corpo astrale – descrive 
principalmente la singola individualità umana, come l’uomo viva di per sè; perchè l’uomo vive di 
per sè nel corpo astrale; in questo egli ha ciò che gli è più intimamente proprio, in questo egli cresce 
in sè stesso. Nei riguardi del corpo astrale l’uomo non ha tendenza a formare delle comunità. 

La forza formativa di comunità, per mezzo della quale l’uomo si mette in relazione con gli altri 
uomini, sta nel corpo eterico. Luca non ha perciò nessuna occasione, nessuna ragione di parlare di 
alcuna comunità in via di formazione. E tanto meno ne ha l’occasione il descrittore dell’Entità-Io, lo 
scrittore del Vangelo di Giovanni. All’incontro lo scrittore del Vangelo di Matteo, il quale ci de-
scrive il Cristo Gesù come uomo, ha speciale ragione di descrivere anche quei rapporti, che si pale-
sano come conseguenze umane del fatto, che una volta Dio ha vissuto in una forma umana. Ciò che 
Dio, come uomo fra gli uomini, ha potuto allora fondare di rapporti fra gli uomini stessi, rapporti 
che formarono ciò che si può definire «una comunità», una totalità organica, ha dovuto specialmen-
te essere descritto da quell’Evangelista, il quale descrive il Cristo nella sua natura più umana; per-
chè egli ha diretto lo sguardo fin da principio sull’azione, che il Cristo esplica come uomo, per 
mezzo di ciò che attinge dal corpo fisico e dal corpo eterico. Se abbiamo sviluppato la comprensio-
ne interiore, troveremo assolutamente naturale che queste parole tanto discusse si trovino soltanto 
nel Vangelo di Matteo. E se esaminiamo le molte discussioni degli odierni teologi di ogni sfumatura 
su queste parole del Vangelo di Matteo troveremo, che le ragioni addotte in favore o contro 
l’accettazioni di esse sono sempre di carattere peculiare e unilaterale, – ma da nessuna parte ci si ri-
vela una comprensione del loro significato più profondo. Coloro che le respingono, lo fanno, perchè 
la comunità esteriore della Chiesa cattolica le travisa, perchè l’organizzazione esteriore della Chiesa 
cattolica è stata fondata su quelle. Di esse può essere stato fatto in questo modo un cattivo uso, ma 
ciò non dimostra affatto che esse siano state interpolate nel Vangelo a favore della Chiesa cattolica. 
Coloro che le oppugnano, in ultima analisi, non sanno addurre niente di speciale in contrario, perchè 
essi non ne vedono lo snaturamento. Questi signori si trovano allora in una strana situazione. Uno di 
essi afferma: che il Vangelo di Marco è il più originale dei quattro Vangeli; che poi vi si sono ag-
giunti i Vangeli di Matteo e di Luca, che sono stati copiati in un determinato modo dal Vangelo di 
Marco, e ampliati: e che sarebbe ormai evidente, poichè lo scrittore del Vangelo di Matteo ha copia-
to, che egli abbia aggiunto varii particolari – e così pure lo scrittore del Vangelo di Luca. Allo scrit-



115 
 

tore del Vangelo di Matteo è venuto in mente, perchè desideroso di appoggiare la comunità, di ag-
giungere le parole: «Tu sei Pietro, e sopra questa pietra edificherò la mia Comunità». – Indubbia-
mente rispetto a molte parole non serve la trasmissione del testo, perchè in certi antichi testi non si 
può dimostrare che vi siano queste o quelle determinate parole. Ma in quanto a queste parole del 
Vangelo di Matteo, esse vanno registrate come patrimonio sicuro dei Vangeli, perchè qui non vi è 
neppure una possibilità filologica di metterle in dubbio. Vi sono molte parole di cui la versione ve-
ramente complicata può farci dubitare; ma rispetto alle parole della professione di Pietro: «Tu sei il 
Cristo, il Figlio del Dio vivo», e le altre parole: «Tu sei Pietro, e sopra questa pietra edificherò la 
mia Comunità e le porte dell’inferno non avranno forza contro di lei», dal punto di vista filologico 
non vi è niente da opporre. E difatti contro di esse non si fanno obiezioni. Non vi è nessun testo in 
cui si prestino a opposizioni. I testi trovati più recentemente avrebbero potuto forse offrire un cam-
po all’opposizione, ma in questi appunto il passo in quistione non si può leggere, perchè quella par-
te del testo è molto guastata. Questo almeno è quello che risulta dalle ricerche filologiche. Natural-
mente dovete attenervi a ciò che vien riferito da coloro che hanno visto questi manoscritti. 

Non possiamo dunque mettere in dubbio l’esattezza della traduzione di queste parole. Anche la 
filologia esteriore ce ne garantisce l’esattezza ed è facile comprendere perchè esse siano conformi 
all’intiera natura del Vangelo di Matteo. In questo Vangelo vediamo il Cristo Gesù descritto proprio 
come uomo. E quando abbiamo acquistato questa chiave, ovunque ci volgiamo ci riesce facile com-
prendere il Vangelo di Matteo. E comprenderemo anche le parabole che Cristo Gesù narra ai suoi 
discepoli e a coloro che stanno fuori della cerchia dei medesimi. 

Ieri abbiamo mostrato come l’uomo si evolva dal basso verso l’alto, come egli cresca fino 
all’anima cosciente, che si sviluppa come fiore nell’essere umano – come egli si sviluppi in modo 
da poter accogliere l’Impulso-Cristo che gli viene incontro. Ciò che vien dato durante le cinque 
epoche di cultura – il corpo eterico, il corpo astrale, l’anima senziente, l’anima razionale o affettiva, 
l’anima cosciente, – questi cinque arti della natura umana crescono dal basso verso l’alto; l’uomo 
può servirsene elaborandoli, sviluppandoli e adoperandoli in modo, da dar loro quel contenuto, che 
offra loro la possibilità – quando il giusto tempo è arrivato – di essere compenetrati dall’Impulso-
Cristo. L’umanità può evolversi in modo, che nell’avvenire tutti gli uomini possano divenire parte-
cipi del Cristo. Ma essi devono sviluppare questi cinque arti, dal basso verso l’alto, giustamente. Se 
trascurano di farlo, essi non diventeranno maturi ad accogliere il Cristo. Se attraverso le diverse in-
carnazioni essi non curano questi arti, se non li elaborano per accogliere il Cristo, allora il Cristo 
verrà, ma essi non potranno unirsi a Lui. Essi non hanno versato olio nelle loro lampade! Questi 
cinque arti possono anche essere lasciati senza olio. Tutti coloro che non hanno versato olio nelle 
loro lampade sono rappresentati, per mezzo di una bella mirabile parabola, dalle «cinque vergini 
stolte», le quali non avendo a tempo provvisto di olio le loro lampade non possono unirsi col Cristo; 
le cinque vergini però che hanno l’olio possono unirsi al momento giusto col Cristo. 

Tutte queste parabole fondate sopra dei numeri gettano luce profonda su quell’Impulso che il 
Cristo potè portare all’umanità. 

V’ha di più, a coloro che consideravano i suoi insegnamenti dall’esteriore, Egli dimostrava, che 
essi pure non consideravano molte cose esteriori da un mero punto di vista materiale, quali esse so-
no concretamente, ma che le consideravano come simboli di ben altro. Egli voleva richiamarli al lo-
ro proprio pensiero, al loro proprio modo di pensare. Egli si fece portare una moneta e mostrò loro 
l’immagine dell’Imperatore, per richiamare la loro attenzione sul fatto, che quella moneta esprime-
va anche qualcosa di speciale, che non risiedeva nel semplice metallo, – esprimeva, cioè, 
l’appartenenza ad una speciale autorità, a un determinato sovrano. «Rendete dunque a Cesare quel 
che è di Cesare»; questo è di Cesare e ciò risiede nell’immagine, non nel metallo. – «Imparate» Egli 
ha voluto dire, – «a considerare anche l’uomo e ciò che è in lui come il veicolo e il tempio del Dio 
vivo. Considerare l’uomo come una moneta! imparate a vedere nell’uomo l’immagine di Dio, allora 
riconoscerete come l’uomo appartenga a Dio». 

Ma queste parabole hanno tutte un aspetto più profondo di quello superficiale che ordinariamente 
vien loro attribuito. E si trova l’aspetto più profondo quando si sa, che il Cristo non adoperava le pa-



116 
 

rabole come oggidì nella nostra epoca giornalistica si usa adoperarle; il Cristo le adopera in modo, 
che le trae dall’intiera natura umana; e che se l’uomo le meditasse e le estendesse all’intiera sua na-
tura, sarebbe costretto sempre a fare tutto ciò che vuole fare, in modo adeguato a ogni singolo cam-
po. Così pure sarebbe bene che agli uomini venisse dimostrato come basti che essi trasferiscano il 
loro pensiero da un campo a un altro, perchè una cosa che essi ritengono giusta possa invece pale-
sarsi assurda. 

Quando, per esempio, vi furono persone che cominciarono a escogitare tanti «miti solari» per il 
Buddha, per il Cristo ecc. la misura fu colma! (E oggi succede che si torna a rappresentare quelle fi-
gure come «miti solari»). Un tale finì per trovare la cosa assurda e disse: con questo metodo di ap-
plicare, in modo esteriore, delle immagini mitiche, dei segni stellari a ogni avvenimento importante, 
tutto può riuscir possibile. Se qualcuno dimostra che la vita del Cristo rappresenta un mito solare, 
per poi dedurne che il Cristo Gesù non è mai vissuto, si potrebbe allora dimostrare con lo stesso me-
todo, che non vi è stato mai un Napoleone; e questo si potrebbe dimostrare con facilità, dicendo: 
«Napoleone» porta il nome del Dio solare «Apollo». Orbene, la lettera «N», che precede il nome, 
non significa in Greco una negazione, sibbene un rafforzamento; perciò «Napoleone» sarebbe 
«N’Apollon» – anzi, una specie di «Super-Apollon». Si può procedere più oltre e scoprire una stra-
na analogia. – Riflettete a ciò che lo scopritore della non esistenza di Gesù, il Professore tedesco di 
Filosofia, Drews, scopre come analogia per i nomi di Gesù, Giuseppe, Giasone, ecc. – Si potrebbe 
scoprire così una strana somiglianza fra il suono del nome della madre di Napoleone – Letizia – e 
quello della madre di Apollo – Latona, o Leto, in greco. – Si potrebbe dire inoltre che Apollo, il so-
le, ha attorno a sè dodici costellazioni: Napoleone aveva dodici Marescialli, che altro non sarebbero 
che espressioni simboliche per i segni zodiacali che circondano il sole. Ma non invano l’eroe del 
mito napoleonico ha appunto sei fratelli, sicchè Napoleone coi fratelli fa sette, che è anche il nume-
ro dei pianeti. Dunque Napoleone non è mai vissuto. 

Questa è una satira molto spiritosa dei significati simbolici a cui oggidì si dà tanta importanza. 
Gli uomini in fondo non imparano mai niente; altrimenti dovrebbero sapere, che con quel medesimo 
metodo che viene oggi nuovamente applicato, già da molto tempo è stato dimostrato, per esempio, 
che Napoleone non è mai vissuto. Ma l’umanità non impara niente, poichè con quel medesimo me-
todo viene oggi nuovamente dimostrato che Gesù mai è vissuto. 

Queste cose dimostrano indubbiamente la necessità di avvicinarsi con una preparazione, anzi con 
una preparazione interiore, a ciò che i Vangeli ci narrano del più grande evento del mondo. E dob-
biamo renderci conto, che in questo appunto i seguaci della scienza dello Spirito possono facilmente 
errare. Anche il movimento teosofico si è servito qualche volta con poca serietà di simboli tratti dal 
mondo stellare. Volevo perciò dimostrare in questo ciclo di conferenze, in cui ho parlato anche del 
modo di rappresentare i grandi eventi dell’evoluzione dell’umanità per mezzo del linguaggio stella-
re, come realmente questo linguaggio stellare sia stato giustamente adoperato da coloro che com-
prendevano bene i rapporti dell’universo. 

Avvicinatevi dunque con questa preparazione a ciò verso cui questi Vangeli convergono. Già ho 
indicato il battesimo, e la storia della vita e della morte, come due tappe dell’iniziazione. Non ho 
che da aggiungere, che il Cristo Gesù, dopo aver condotto i suoi discepoli dove essi potevano guar-
dare l’uscita dell’essenza più intima dell’uomo nel Macrocosmo – la potevano seguire con lo sguar-
do attraverso la morte, – non ci presenta una risurrezione nel senso superficiale generalmente inteso. 
Sibbene nel senso generale del Vangelo di Matteo (prendete le parole, e comprendetele realmente!) 
come anche in quello del Vangelo di Giovanni è chiaramente dimostrato, che le parole di Paolo so-
no vere: egli ha visto il Cristo come Risorto, per mezzo dell’Evento di Damasco! Ed egli dice 
espressamente, che ha preso parte a ciò a cui gli altri fratelli, i dodici e i cinquecento avevano preso 
parte. Come egli ha visto il Cristo, così pure gli altri lo hanno visto dopo la Risurrezione. Questo ci 
viene esaurientemente indicato quando vien narrato nel Vangelo, che Maria di Magdala, la quale 
aveva visto il Cristo appunto due giorni prima, lo vede dopo la Risurrezione – e crede che Egli sia il 
giardiniere, perchè non lo ravvisa. Se Egli veramente fosse apparso tale quale Egli era due giorni 
prima, il fatto narrato sarebbe da escludersi: sarebbe un fatto anormale. Perchè a nessuno prestereste 



117 
 

fede, che affermasse di aver visto un uomo e di non aver poi riconosciuto quella medesima figura 
due giorni più tardi. Dobbiamo dunque renderci chiaramente conto, che erasi effettivamente verifi-
cato un cambiamento. E se osserviamo attentamente i Vangeli, ci risulta evidente, che attraverso 
tutti gli eventi in Palestina, attraverso il Mistero del Golgotha, gli occhi dei discepoli si erano aperti, 
ed essi potevano riconoscere il Cristo, quale Egli era, come Spirito che vibra e pervade il mondo 
con la sua azione – come Egli era, dopo aver abbandonato il corpo fisico alla Terra, pur rimanendo 
la sua azione senza di quello altrettanto efficace per la Terra quanto lo era prima. Il Vangelo di Mat-
teo dimostra questo esaurientemente – lo dimostra anche con le più importanti parole forse, che in 
genere si possano trovare in un documento antico. Ci indica chiaramente: che una volta vi era il Cri-
sto in un corpo fisico umano, ma che questo evento non è un semplice evento. È una causa, un im-
pulso; esso esercita un’azione. La Parola solare, l’Aura solare, di cui Zarathustra una volta ha parla-
to come di un Essere esistente al di fuori della Terra, è diventata, per mezzo della vita del Cristo 
Gesù, qualcosa che si congiunge alla Terra, si unisce ad essa, – e vi rimarrà unito. Prima non stava 
unito con la Terra ciò che dopo vi è rimasto unito. 

A noi antroposofi si addice comprendere questo fatto. Da questo comprendiamo dunque, che il 
Cristo risorto era Colui, che come Spirito si era fatto conoscere agli occhi ormai dischiusi alla chia-
roveggenza dei discepoli, e aveva indicato ad essi che, come Spirito, Egli poteva ormai pervadere 
l’esistenza terrestre: «Andate», diceva loro, «e raccogliete discepoli fra tutte le genti, battezzandoli 
nel nome del Padre, del Figlio e delle Spirito Santo, insegnando loro ad osservare tutto quello che Io 
vi ho comandato! Ed ecco che Io sono con voi per tutti i giorni fino alla fine dell’epoca terrestre!» – 
La scienza dello Spirito deve farci comprendere ciò che allora è cominciato: cioè, che con l’Aura 
terrestre si è unita l’Aura solare e che questa è visibile per coloro, di cui l’occhio spirituale si è di-
schiuso – e questa Aura solare entro l’Aura terrestre che era divenuta visibile a Paolo, si può udire, 
quando si dischiude il nostro orecchio interiore in modo da poter udire la Parola solare, così come 
essa venne udita da Lazzaro, che era stato iniziato dal Cristo stesso. La scienza dello Spirito appun-
to deve servire a prepararci a comprendere questo fatto. La scienza dello Spirito è l’interprete di ciò 
che è successo nei riguardi dell’evoluzione spirituale del mondo. E come tale interprete, essa fonde-
rà in realtà ciò che anche il Cristo Gesù – pure nel senso del Vangelo di Matteo – voleva fondare. 

Alcune parole del Vangelo di Matteo vengono generalmente tradotte erroneamente – e cioè le 
belle e sublimi parole: «Non sono disceso su questa Terra per allontanare da essa la pace, bensì per 
allontanarne la spada». – Le più belle sublimi parole di pace pur troppo, nel corso del tempo, sono 
state volte nel senso opposto. È per liberare gradatamente la Terra da ciò che porta discordia, disar-
monia nell’umanità, che l’Entità Cristo si è impressa nell’esistenza terrestre spirituale. E la scienza 
dello Spirito fonderà la pace, se essa potrà essere realmente cristiana in questo senso e unificare le 
religioni. Ed essa può unificare non soltanto ciò che sta nei paesi a noi più vicini; ma può veramente 
fondare la pace sull’intiero orbe terrestre, purchè comprenda l’opera del Supremo Fondatore della 
Pace. Non è certamente nel senso del più grande fondatore della pace, che degli uomini fanatici di 
una parte della Terra si recano in altra parte di essa per imporre un insegnamento cristiano ristretto, 
a un popolo intieramente diverso, il quale non possiede affatto condizioni adatte per quella speciale 
forma d’insegnamento cristiano che si è sviluppata presso altri popoli. È un grave errore voler tra-
sportare ai nostri tempi l’insegnamento cristiano in Oriente, così come esso si è sviluppato da noi 
presso questo o quel popolo. Perchè noi antroposofi abbiamo spesso ripetuto, che il Cristo non ap-
partiene soltanto ai «cristiani», che, in ultima analisi, Egli è la medesima Entità indicata da Zarathu-
stra come Ahura Mazdao, e che i sette Rischis Indiani hanno indicato come Vicva Karman. Noi 
stiamo in Occidente, e sappiamo che si tratta del Cristo anche quando in Oriente vengono adoperate 
altre parole. Vogliamo comprendere il Cristo anche in modo, che questa comprensione sia compati-
bile con l’evoluzione dell’umanità, coll’ulteriore progresso degli uomini. E ci rendiamo chiaramen-
te conto, che i documenti e le cognizioni che respingono il Cristo non possono darci nessuna spie-
gazione di lui; queste spiegazioni ci potranno esser date soltanto da quelle tradizioni, che in sè por-
tano coscientemente l’influenza viva del Cristo. E sappiamo, che se ai popoli che negano il Cristo si 
parla in modo giusto di Vicva Karman e di Ahura Mazdao nel nostro senso cristiano, essi ci com-



118 
 

prenderanno, purchè  non s’imponga loro nessun nome e che essi penetrino di per sè stessi alla 
comprensione del Cristo. Non vogliamo imporre ad essi il Cristo come nome, ci rendiamo conto, se 
siamo non soltanto antroposofi, ma occultisti, che non importano i nomi, ciò che importa è l’entità. 
Se ci potessimo convincere, che l’Entità che sta nel Cristo si può indicare con altro nome, lo si fa-
rebbe; perchè dobbiamo interessarci della verità – e non di ciò che preferiamo, perchè apparteniamo 
a un determinato paese della Terra e a un popolo speciale. Ma nessuno deve dire, che con mezzi 
inadatti (perchè si sono sottratti da sè all’influenza del Cristo) si possa comprendere il Cristo. Que-
sto è impossibile per tutti. Si può trovare il Cristo anche presso le altre nazioni, ma lo si deve studia-
re con i mezzi che scorrono dal Cristo stesso. Nessuno può far colpa agli antroposofi, se essi si rifiu-
tano di studiare il Cristianesimo con forme che non siano tratte dal Cristianesimo stesso. Non si può 
comprendere il Cristo con dei nomi orientali; allora non lo si vede affatto; si guarda attorno a Lui e 
si crede forse di vederlo. E come sarebbe se ci volessero costringere, sul campo antroposofico, a in-
tendere il Cristo dal punto di vista orientale? Ci ribelleremmo a che il Cristo ci venisse portato 
dall’Oriente! Non potremmo permetterlo! Ci si vorrebbe costringere a trasportare l’Occidente in 
Oriente, e a formarci un concetto del Cristo corrispondente a quest’ultimo. Questo non può e non 
deve essere, – non per ragioni di avversione, ma perchè i concetti orientali, che hanno un’origine 
più antica, non bastano per comprendere il Cristo; poichè il Cristo non può assolutamente compren-
dersi se non per mezzo di quella linea di evoluzione in cui trovasi dapprima Abraham, e poi Mosè. 
Ma in, Mosè è penetrata l’entità di Zarathustra. E allora dobbiamo cercare ancora Zarathustra e ve-
dere come estenda la sua influenza su Mosè; e dobbiamo cercare ancora Zarathustra, non negli anti-
chi scritti dello Zarathustrismo, ma nella sua rincarnazione nel Gesù di Nazareth. È l’evoluzione che 
dobbiamo studiare! Così pure il Buddha non va da noi cercato dove egli era sei secoli prima della 
nostra èra, ma là dove il Vangelo di Luca ce lo mostra, e dove irradia dall’alto, dopo che da Bodhi-
sattwa egli è diventato Buddha, e che risplende nel corpo astrale del Gesù di Luca. E là che trovia-
mo il Buddha – e che lo impariamo a conoscere nel suo progresso. 

Da questo vediamo come le religioni effettivamente concordino e collaborino veramente al pro-
gresso dell’umanità. Non si tratta di predicare soltanto delle massime della scienza dello Spirito, ma 
di trasformarle in sentimento vivo; – non si deve parlare semplicemente di tolleranza, mentre si è 
intolleranti, perchè si nutre una preferenza per un sistema speciale di religione; saremo tolleranti 
soltanto quando applicheremo a ognuno la sua propria misura e quando comprenderemo ognuno per 
quello che è. – Non è certo colpa nostra – nè è colpa di una nostra speciale preferenza – che i diversi 
sistemi di religione abbiano visibilmente collaborato a formare il cristianesimo. Veramente nelle al-
tezze spirituali, dove hanno agito le grandi entità spirituali, le cose sono andate diversamente che fra 
i loro seguaci sulla Terra. Questi seguaci sulla Terra, per esempio, hanno riunito un concilio nel Ti-
bet, per prendere il nome del Buddha come punto di partenza per una dottrina ortodossa, e hanno 
fatto questo proprio all’epoca, in cui il vero Buddha è disceso per ispirare il corpo astrale del Gesù 
di Luca. Così succede sempre: i seguaci sulla Terra giurano soltanto su ciò che ha un effetto sulla 
Terra; gli esseri divini però proseguono nel frattempo la loro azione, perchè l’umanità possa pro-
gredire. Ma il miglior modo di progredire per l’umanità, è quello di comprendere i suoi Dei – è 
quello di cercare di seguire, sotto al loro sguardo, la loro medesima via di progresso. Questo deve 
darci un sentimento vivo, una comprensione viva per ciò che abbiamo veduto nei diversi Vangeli. 

Avete visto che in ognuno dei tre Vangeli abbiamo potuto vedere qualcosa di diverso. Quando 
studieremo il Vangelo di Marco ci si rivelerà una cosmologia profondamente intima, perchè Ahura 
Mazdao, il quale agisce attraverso tutti gli spazii, può effettivamente essere descritto nel suo giusto 
rapporto dal Vangelo di Marco; così come i segreti del sangue umano, i rapporti ereditari 
dell’individuo con il popolo dal quale proviene, si affacciano davanti all’anima nelle descrizioni del 
Vangelo di Matteo. 

Accogliete ciò che ho potuto descrivere in questi giorni come uno degli aspetti dell’evento del 
Cristo, e rendetevi conto che, con ciò, tutto non è stato affatto detto. Oggidì non è forse ancora tem-
po di dire tutto quello che è possibile dire, sia pure nei circoli più ristretti, intorno a questi grandi 
misteri. Quello che di meglio però può affluirci da questa descrizione degli eventi, si è, che si ac-



119 
 

colgano questi ultimi non soltanto con la nostra ragione e con il nostro intelletto, ma che si uniscano 
con le fasi più intime della vita della nostra anima, con l’intiero nostro atteggiamento e tutto il no-
stro cuore – e che in noi continuino a vivere. Le parole dei Vangeli sono parole, che se le impri-
miamo nel nostro cuore, vi si trasformano in forze che ci compenetrano; esse sviluppano mirabile 
forza vitale quando le comprendiamo veramente. Vedremo che questa forza vitale vien da noi tra-
sportata nella vita. E oggi, mentre mi trovo costretto, in quanto a questo ciclo, a dire l’ultima parola 
sul Vangelo di Matteo, vorrei specialmente insistere su ciò che già altre volte ho detto alla fine dei 
nostri cicli estivi – prendendo ora però come punto di partenza questo documento più umanamente 
bello delle tradizioni cristiane, il Vangelo di Matteo. 

– Che cosa si presenta a noi in particolare nel Vangelo di Matteo, poichè in esso, fin da principio, 
viene particolarmente considerata l’umanità del Cristo Gesù? 

Per quanto grande possa ammettersi la distanza fra un uomo qualsiasi sulla Terra e quello specia-
le uomo che ha potuto accogliere il Cristo, pur nondimeno, nel Vangelo di Matteo – se lo si consi-
dera con umiltà – ci si palesa ciò che un uomo vale, e di che l’uomo sia degno. Perchè per quanto la 
nostra natura, a seconda della posizione che occupiamo nel mondo, possa essere molto, ma molto 
lontana dalla natura di Gesù di Nazareth, possiamo tuttavia dire: portiamo in noi la natura umana, e 
questa natura umana si palesa in modo, che essa può accogliere il Figliolo di Dio, il Figlio del Dio 
vivo; di guisa che da questo accoglimento può risultarci la promessa, che il Figliolo di Dio possa 
ormai rimanere unito all’esistenza terrena spirituale, e che quando la Terra sarà giunta alla sua mèta, 
tutti gli uomini saranno compenetrati dalla sostanza-Cristo e dall’essenza-Cristo, per quel tanto che 
essi stessi nel loro intimo desidereranno di esserlo. Occorre umiltà perchè ci sia permesso avere 
questo ideale: perchè se non lo coltiviamo in umiltà esso ci rende superbi, presuntuosi, ci fa pensare 
soltanto a ciò che come uomini potremmo essere – e non ci si ricorda abbastanza di quanto poco fi-
nora siamo stati capaci di offrire. Dobbiamo sperimentare quell’ideale con umiltà. Se lo compren-
diamo in questo modo, ci appare così grande e possente, così maestoso e penetrante nel suo splen-
dore, che esso ci richiama seriamente all’umiltà; ma quell’umiltà non può deprimerci, perchè il no-
stro sguardo penetra nella verità di questo ideale. E se ne penetriamo la verità, allora, per piccola 
che sia la forza in noi, pur nondimeno essa ci eleverà sempre più in alto, sempre più verso la nostra 
mèta divina. 

Nel mio dramma: «Il Mistero dei Rosacroce» troviamo toccate tutte le corde che occorrono per 
arrivare; una prima volta, nella seconda scena, quando Johannes Thomasius si trova sotto 
l’impressione delle parole «Uomo, conosci te stesso» e l’altra volta, quando sotto l’impressione del-
le parole «Uomo, sperimenta te stesso!», egli viene sollevato giubilante negli spazii mondiali. Se 
teniamo presente tutto questo potremo anche meglio comprendere la maestà e la grandezza che si 
presentano a noi nel Gesù del Vangelo di Matteo; quella maestà e quella grandezza c’invitano 
all’umiltà, rivelandoci la nostra piccolezza; esse ci indicano però pure l’intima verità e l’intima real-
tà, che può sottrarci all’abisso della nostra piccolezza, rivelandoci ciò che dobbiamo essere, ciò che 
potremo divenire. E se, arrivati alla conoscenza, di fronte a ciò che la grandezza divina umana può 
essere nell’uomo, ci sentiremo qualche volta profondamente scossi, dovremo nondimeno, se abbia-
mo la buona volontà di sperimentare qualcosa dell’Impulso divino, del «Figliolo del Dio vivo», ri-
cordarci del Cristo Gesù; il quale, allorchè come uomini possiamo sperimentare questo Io di cui 
Egli è il massimo rappresentante, ci ha Egli stesso ammoniti, lanciandoci attraverso tutti i tempi av-
venire in forma lapidaria le parole «Uomo, sperimenta te stesso!» Quando comprenderemo in que-
sto modo la parte umana del Vangelo di Matteo (questa è anche la ragione per cui sentiamo questo 
Vangelo come a noi più vicino) ci affluirà da esse il coraggio per vivere, la forza e la speranza per 
sostenerci anche nel lavoro della nostra vita; comprenderemo allora meglio ciò che queste parole 
dovevano essere. 

Prendete con voi queste parole per meditarle. Pochi accenni soltanto è possibile dare, ma ai vo-
stri cuori e alle vostre anime spetta il compito di estrarne il significato più profondo. E di questo po-
tete essere convinti: quelle parole, in quanto colgono la giusta interpretazione dell’evento del Cristo 
sono doppiamente viventi. E scoprirete molto in queste parole se ne lasciate risuonare l’eco nei vo-



120 
 

stri cuori, anzichè affidarle semplicemente alla memoria esteriore. – Ciò che è stato detto deve ser-
vire di suscitamento. Cercate i risultati, gli effetti di questo suscitamento nel vostro proprio cuore. 
Può darsi allora che scoprirete in quelli qualcosa di affatto diverso, da ciò che qui ci è stato detto, o 
che in questo breve tempo avete scoperto. Con questo augurio, anche in questo ciclo, vi dico «arri-
vederci». 
 


