Rudolf

INTRODUZIONE

alla

SCIENZA dello SPIRITO

Le grandi
sfide
all'inizio
del
millennio

Tre conferenze,
con una introduzione
di Pietro Archiati

Testo originale tedesco:

Die Einfuhrung in die Geisteswissenschaft
(Archiati Verlag e K., Bad Liebenzell)
Traduzione di Pietro Archiati e Silvia Nerini
PD

L’editore e il redattore non esercitano diritti
sui testi di Rudolf Steiner qui stampati.
Archiati Verlag - Bad Liebenzell

ISBN 3-907078-34-7



www .liberaconoscenza.it
Rudolf Steiner

Introduzione
alla scienza dello spirito

Le grandi sfide all’inizio del millennio

Indice

Introduzione di Pietro Archiati: La scienza dello spirito di Rudolf Steiner nella mia vita

Prima conferenza

La scienza dello spirituale in rapporto allo spirito e al controspiritio del nostro tempo

Seconda conferenza

L’anima e il valore morale dell’'uomo alla luce della scienza dello spirito

Terza conferenza

Le energie spirituali e morali dei popoli contemporanei alla luce della scienza dello spirito

Le conferenze di Rudolf Steiner

A proposito di Rudolf Steiner

Tre conferenze tenute a Basilea
dal 4 al 6 maggio 1920

Introduzione di Pietro Archiati:
La scienza dello spirito
di Rudolf Steiner nella mia vita

Fra le numerose conferenze di Rudolf Steiner, ve ne sono anche tre da lui tenute espressamente per
“principianti”, che costituiscono in un certo senso una prima introduzione alla sua scienza dello spirito.
Ho scelto di presentare proprio queste tre non perché siano particolarmente semplici o facili da leggere,
ma per la loro attualita. Grazie ad esse possiamo renderci conto con chiarezza di quanto al giorno d’oggi
sia necessario un approfondimento scientifico-spirituale in tutti 1 campi della vita.

Molte persone hanno difficolta ad accedere al pensiero di Rudolf Steiner. La presentazione grafica delle
sue conferenze — insieme alla massima fedelta possibile al testo stenografato ai suoi tempi — puo contare
molto: aiuta, per esempio, strutturare il testo dotandolo di una punteggiatura che consenta all’occhio del
lettore di sostituirsi all’orecchio dell’ascoltatore. Anche il prezzo e il formato di un libro rivestono per
molti un ruolo di non secondaria importanza.



Rudolf Steiner considerava le sue conferenze patrimonio di tutti, esattamente come tutte le sue altre
produzioni. Nella conferenza del 25 aprile 1919 afferma: “L’uomo deve le creazioni che partono dalle sue
capacita alla societa umana, all’ordine sociale umano. In verita esse non gli appartengono. Trent’anni
dopo la mia morte chiunque potra stampare cio che ho prodotto; lo si potra usare come meglio si crede, ed
¢ giusto cosi. Mi starebbe addirittura bene che ci fossero ancora piu diritti in questo ambito. L.’unica
giustificazione della proprieta intellettuale ¢ che chi la produce dispone anche delle migliori facolta per
gestirla”.

Spero che arrivi presto il giorno in cui in Internet sara disponibile e accessibile a chiunque tutto quel che
Rudolf Steiner ha creato. Un fatto del genere potrebbe chiamare in campo tanti talenti in grado di
affrontare in maniera molteplice — nel rispetto e nella fedelta allo spirito di Rudolf Steiner — conferenze
che non possono pil essere recepite con i sensi nella loro forma originale.

Mentre mi accingevo a scrivere la prefazione per queste conferenze, mi sono ben presto reso conto di
quanto sia difficile presentare Rudolf Steiner a chi forse lo conosce solo di nome. Ma questo testo mi sta a
cuore per far conoscere non tanto la persona di Rudolf Steiner, quanto il dono che ha portato al mondo: la
“scienza dello spirito a orientamento antroposofico”, come lui stesso la chiama.

Ho quindi deciso di descrivere semplicemente la mia esperienza con questa scienza dello spirito, il modo
in cui mi sono imbattuto negli scritti di Rudolf Steiner e cio che essi hanno rappresentato per me in tutti
questi anni. Una sola volta nella mia vita ho tenuto una conferenza autobiografica, nel 2002 presso

I’ Accademia protestante di Bad Boll (Germania), ed ¢ da essa che riprendo la descrizione di cio che ho
vissuto occupandomi della scienza dello spirito di Rudolf Steiner.

Potrei dire naturalmente molte cose sulla vita in America, ma ve ne dirod solo una: in quegli anni ho perso
la voce. A poco a poco ho perso la voce. E solo molto piu tardi un medico di Milano ha avuto I’idea di
farmi bere una soluzione di contrasto, e dalla radiografia si ¢ visto che ’esofago faceva una gran curva;
era una cisti della tiroide. E a poco a poco la mia voce era scomparsa. Oggi funziona bene una sola corda
vocale, ¢ un miracolo che 1o sia in grado di parlare.

Me la sono spiegata cosi questa vicenda (ognuno deve pur trovare qualcosa di buono in cio che gli
capita): se allora non avessi perso la voce, I’ordine degli “Oblati di Maria Immacolata” nel quale ero
entrato fin da piccolo non mi avrebbe mai permesso di fare I’eremita sul lago di Como, e forse non avrei
scoperto Steiner. Trascorrere un periodo da eremita era in effetti il sogno della mia vita. Non che volessi
passare tutta la mia esistenza in questo modo, sono troppo chiacchierone. Solo che, per dirla in poche
parole, ero pervaso da un profondo sentimento che diceva: non abbiamo quasi piu verita, solo parole,
parole vuote. Un tratto fondamentale della mia vita interiore & costituito da una sete inestinguibile di
verita. Ai tempi mi fu per esempio offerto di dirigere la parrocchia a New York, una garanzia per tutta la
vita, dato che in quelle casse entravano molti soldi. Ma io ho rifiutato, perché sapevo che non sarei piu
stato libero di dire cio che pensavo o di continuare a cercare, di muovermi e camminare.

Allora, dato che ero rimasto senza voce, mi fu concesso di fare I’eremita sul lago di Como. Ero appena
arrivato, € mentre leggevo un testo di un autore italiano di nome Massimo Scaligero, ecco che a meta
libro m’imbatto con il nome di Rudolf Steiner, messo tra parentesi dopo una citazione. Mi sono detto:
sara ben tedesco questo Steiner. Ho riletto la citazione, I’autore aveva parlato entusiasticamente in tutto il
libro di un “Maestro dei tempi nuovi”, senza pero dire chi fosse. Nel giro di pochi secondi sentii in me la
certezza che questo Steiner fosse la fonte, il “Maestro” di cui si continuava a parlare. E la mia domanda
successiva fu: chi ¢ mai questo Rudolf Steiner? Quando mai ¢ vissuto?

Ed eccomi Ii, in quella casa remota dell’ordine sul lago di Como, sulle tracce di Rudolf Steiner. In fondo
al libro infatti erano citati circa venti libri di Scaligero, ma di Steiner niente. Due mesi dopo, a Milano, ho



scovato i primi libri di questo personaggio. Dovevo tenere delle conferenze per delle suore, piu col fiato
che con la voce. Ma avevo fatto il voto di obbedienza, qualcuno era assente e i0o dovevo sostituirlo, anche
se non m’andava. E tra una conferenza e 1’altra non visitavo le chiese, di cui ne avevo abbastanza, ma le
librerie. E in una piccola libreria di piazza del Duomo ho trovato per la prima volta dei libri di Rudolf
Steiner, ma, da buon religioso, non avevo denaro. Allora sono tornato dalle suore dicendo che avevo
bisogno di soldi senza pero specificare che mi servivano per acquistare libri di Steiner. I primi che ho
comprato sono stati La filosofia della liberta e le conferenze di Amburgo sul Vangelo di Giovanni. Nel
giro di pochi giorni, potrei addirittura dire nel giro di poche ore, ho avuto la certezza assoluta che quello
fosse ci0 che avevo cercato per tutta la vita a est e a ovest. Su di me ha avuto I’effetto di un uragano.

Per quanto riguarda le conferenze sul Vangelo di Giovanni, ho notato che mi mancava tutta una serie di
presupposti, ma leggendo La filosofia della liberta era come se ogni frase fosse uscita dalla mia anima,
persino nelle formulazioni. Non per niente avevo alle spalle una solida formazione filosofica. Mi sono
subito accorto che la scienza dello spirito di Rudolf Steiner, da un punto di vista quantitativo, ¢ un bello
strapazzo. Non che mi fossi comprato immediatamente 1 trecentocinquanta volumi dell’Opera Omnia,
perd m’ero informato. E mi dicevo: hai una stanza, un piatto, un letto, il tuo destino te li ha procurati.
Vedi com’e¢ ampio, com’e complesso questo nuovo impulso spirituale? Sta’ calmo e sta’ zitto, per ora. Ti
ci vorra tempo per calartici dentro. Finché riuscirai a tenere il becco chiuso su certi argomenti, le cose con
la Chiesa funzioneranno. Non funzioneranno piu quando comincerai a parlarne. Questo lo sapevo
perfettamente, perché conoscevo molto bene la baracca.

Per farla breve, per due anni sono stato eremita e leggevo — ero abituato a lavorare in piedi col leggio —
dalle sedici alle diciotto ore al giorno. A tutta birra, per dirla alla buona, mi sono fatto una media di un
volume dell’Opera Omnia al giorno. Oggi non ho nemmeno la meta dell’energia fisica di cui disponevo
allora, e leggo Steiner molto piu lentamente. Ma a quell’epoca ero come un terreno riarso a cui I’acqua
non bastava mai.

Fin dall’inizio ho avuto un libretto in cui segnavo quando avevo finito di leggere un libro, e in media, a
tutt’oggi, ho letto da capo a fondo 1I’Opera Omnia di Steiner quattro o cinque volte. Alcuni volumi magari
dieci volte, altri due volte, ma se faccio il conto di tutti quelli che ho studiato negli ultimi venticinque
anni, posso dire che si aggirano fra 1 milleseicento e 1 millesettecento.

Con questo voglio dire: la scienza dello spirito di Rudolf Steiner ¢ diventata la mia vita.

Mi chiedevo per quanto tempo ancora sarei andato avanti con la Chiesa cattolica. Ero molto curioso,
soprattutto per via della domanda, ancora oggi piu proibita che ammessa, se ¢ vero che I’'uomo riceva una
sola volta questo meraviglioso dono di poter vivere sulla Terra, o se invece la sovrabbondanza della
grazia divina non si manifesti nel fatto che ogni spirito umano ha il compito di essere corresponsabile
dell’evoluzione intera della Terra e dell’Uomo, dall’inizio fino alla fine.

Voglio cercare di presentarvi un paio di aspetti di questo gigante dello spirito che ¢ Rudolf Steiner.
Cominciamo con il primo: mi ha sempre meravigliato come attraverso la lettura di Rudolf Steiner si crei
chiarezza su un’infinita di cose — e di certo voi potrete capire che una cosa del genere non puo succedere
al primo colpo. Per quanto mi riguarda, non ho mai, dico mai, “creduto” a qualcosa che Steiner ha detto.
Per me non esiste “il credere” puro e semplice, ho una formazione troppo razionalistica per permettermi
di aderire a qualcosa solo perché me la dice un altro. Le mie difficolta con la Chiesa stavano appunto
nella sua pretesa che si dovesse credere anche a cio che non si capisce. Ma io ho sempre voluto capire, lo
ritenevo mio diritto.

E se un’infinita di cose mi convince leggendo gli scritti e le conferenze di Steiner, cio ¢ perché il mio
pensiero vede quello che legge in sintonia con la realta in cui viviamo. Questo ¢ il criterio della verita: la



sintonia con la realta. Non € un criterio ridotto € nemmeno facile, ma non ce ne sono altri. Una cosa
infatti ¢ vera quando ¢ in armonia con tutta la realta. E vero tutto ci0 che illumina la creazione di modo
che essa possa essere compresa meglio, pitt a fondo e pit vastamente.

E Rudolf Steiner che ha salvato per la mia coscienza il dogma cattolico dell’ispirazione delle Sacre
Scritture. Quand’ero studente di teologia, infatti, mi hanno raccontato che Matteo, Marco, Luca e
Giovanni erano sicuramente delle brave persone, ma non con una solida formazione scientifica come
quella nostra, non cosi competenti come un professore di esegesi del giorno d’oggi. Hanno senza dubbio
fatto del loro meglio, gli evangelisti, ma come storici sono inattendibili. E a volte, negli anni di universita,
ho avuto I"'impressione che qualche professore del Nuovo Testamento si ritenesse molto pill in gamba di
Matteo, Marco, Luca e Giovanni messi assieme. Lui sapeva dove bisognava apportare correzioni, chi e
quando si ¢ ripetuto, chi ha copiato da chi, dov’e che tutti si sono contraddetti e cosi via.

E poi leggo Rudolf Steiner — sto riassumendo cose di cui mi occupo da venticinque anni, potrei dire
giorno e notte —, che mi dice: i Vangeli sono scritti da uomini, chiamati iniziati, che avevano delle vere e
proprie esperienze nel mondo sovrasensibile. Erano in grado di percepire lo spirituale come una persona
normale non puo fare. E solo perché la teologia tradizionale ha perso la chiave di lettura del loro
linguaggio — cosa che fa parte delle necessita dell’evoluzione —, solo perché non capisce piu la lingua
dell’esoterismo, pur con tutta la buona volonta non riesce a trar quasi niente da questi testi.

Credetemi, il mio rispetto per i Vangeli ha ripreso ad essere cosi grande che ho rinfrescato le mie
conoscenze di greco, anche perché in Steiner avevo letto: puoi avvicinarti al Vangelo di Giovanni solo se
hai il coraggio morale di pesare ogni parola sul bilancino dell’orefice. Tutto in questo Vangelo testimonia
di una precisione scientifico-spirituale e di un’infinita profondita. Ditemi un po’ se in ambito cattolico o
protestante ¢’¢ un singolo individuo, un solo professore, che abbia un rispetto cosi profondo per la Sacra
Scrittura! Potete immaginarvi che cosa si prova e quanto fa male leggere che Rudolf Steiner non teneva in
nessuna considerazione la Scrittura. Anche questo fa parte della tragedia del cristianesimo del giorno
d’oggi.

Oppure facciamo un altro esempio: mi vedo a New York (all’epoca non avevo neanche mai letto il nome
di Steiner) a predicare il giorno dell’Epifania. Sono sul pulpito e dico ai fedeli, in americano: “Cari
cristiani, ovviamente parto dal presupposto che non pensiate che questi tre Re Magi siano venuti in carne
e ossa dall’Oriente per adorare il Bambin Gesu. Siamo persone istruite, dunque prendiamo questa pagina
del Vangelo come una bella immagine, una bella storia inventata da Matteo per dirci che quel bambino ¢
il re del mondo intero. Ma non vogliamo essere cosi ingenui da pensare che 1 Re Magi siano davvero
venuti dall’Oriente...”.

Neanche un anno dopo, da eremita sul lago di Como, leggo le conferenze di Rudolf Steiner sul Vangelo
di Matteo. E mi sento dire che i tre Re erano degli iniziati, a cui lungo i millenni era stata trasmessa la
saggezza di Zarathustra, di generazione in generazione. Essi erano in grado di decifrare le costellazioni e
il corso delle stelle, e sapevano che quando gli astri avrebbero formato una determinata costellazione,
allora sarebbe tornata sulla Terra la loro “stella”, il loro grande Maestro. E i tre Re sono venuti veramente
dall’Oriente per portare i loro doni a questo bambino. E mi sono detto: accidenti, ma cosa sei andato a
predicare a New York da prete cattolico? Che ¢ ingenuo pensare che si tratti di qualcosa di reale, di
storicamente accaduto?

Ma devo dirvi che grazie alla lettura di Rudolf Steiner non solo la Scrittura, ma piu ancora il Cristo stesso
¢ passato per me da qualcosa di reso misero dalla teologia a qualcosa di infinitamente grande. Il Cristo
della Chiesa cattolica ¢ davvero un essere striminzito se paragonato al Cristo di Steiner. Grazie a
quest’uomo si sperimenta un enorme ampliamento degli orizzonti. Il Cristo ¢ presentato come I’Entita
spirituale in cui tutte le forze degli Angeli, degli Arcangeli e dei Principati, delle Potesta, delle Virtu e



delle Dominazioni, dei Troni, dei Cherubini e dei Serafini diventano un organismo spirituale. Tutti gli
Esseri del sistema solare vengono resi uno nel suo cuore, nel suo amore. Mi sono chiesto: com’e possibile
che il cristianesimo abbia perduto la dimensione cosmica del Cristo? E ancor oggi sento persone che
dicono: I’ Antroposofia di Rudolf Steiner non ¢ cristiana.

L’umanita odierna, e anche la teologia dei nostri giorni, ¢ stata letteralmente abbandonata da tutti gli
spiriti buoni. E ¢’¢ un senso positivo in questo: proprio per il fatto che la tradizione ha perso di vista tutti
gli esseri spirituali, per il singolo individuo sorge la possibilita di cercare lo spirito di propria iniziativa, e
anche di riuscire a trovarlo a poco a poco.

L’umanita non puo uscire dal vicolo cieco del materialismo con la sola fede. La fede da sola bastera
sempre di meno alle persone. Mia madre mi diceva sempre: “Figlio mio, ma non puoi semplicemente
crederci?”, e io le rispondevo: “Mamma, 1o t’invidio questa capacita di credere con semplicita a tutto,
anche se non lo capisci. lo non ci riesco”.

L’umanita si trova ad un’importante svolta nella sua evoluzione, a un punto in cui deve superare il
materialismo se non vuole precipitare da un abisso di disumanita all’altro. Cido non puo avvenire mediante
un ritorno all’antica fede, occorre invece trovare una nuova via per andare avanti. Dopo diversi secoli di
scientificita nello studio del mondo materiale, I’'unica via non puo che essere una conoscenza dello
spirituale, del sovrasensibile, non meno scientifica e rigorosa, sviluppata in tutte le direzioni. E la scienza
dello spirito di Rudolf Steiner ¢ la prima “grammatica” al mondo che consenta di fondare una scienza del
sovrasensibile. In alcune conferenze Steiner entra gia nella “sintassi”’, ma in ogni caso fornisce la
grammatica del linguaggio scientifico riguardo a tutto cio che ¢ spirituale.

Un altro aspetto che caratterizza Rudolf Steiner ¢ che tutto il reale viene considerato dal punto di vista
evolutivo. L’umanita ¢ in evoluzione, ogni essere umano si evolve incessantemente, tutto sulla Terra ¢ in
continuo mutamento. Un’affermazione che puo essere giusta per un determinato periodo, non lo potra
essere altrettanto per un altro.

E qui vengo a un punto essenziale del conflitto fra Chiesa e Antroposofia, per cui ad un certo momento
mi sono dovuto dire: anche con tutta la buona volonta, non ¢ pil possibile continuare con la Chiesa
cattolica. Essa esige che tu proclami i suoi dogmi. D’ora in poi devi trovare un altro posto in cui tu possa
dire e fare quello che intendi, perché non ¢ conciliabile con la Chiesa. Questa inconciliabilita vale pero
solo per la Chiesa come istituzione, dato che essa deve avere come priorita assoluta la conservazione del
proprio potere. Non vale per il singolo cattolico, che puo sempre ampliare e approfondire il proprio
cattolicesimo in ogni direzione.

Uno dei punti essenziali dell’incompatibilita con la Chiesa risiede appunto nel peso dato all’evoluzione.
Steiner considera non cristiana 1’idea che il Cristo debba aver detto duemila anni fa tutto cio che aveva da
dire all’'umanita e che, da Risorto, non possa continuare a parlare spiritualmente e direttamente agli
uomini, ancora oggi. Sostenere che la rivelazione del Cristo si sia conclusa col Nuovo Testamento
significa mettere il Cristo a tacere, significa decretare che da quel momento in poi non possa dire piu
niente. Egli ha promesso agli uomini di celebrare con loro il suo Ritorno spirituale, la seconda venuta. La
Chiesa pensa veramente che al suo Ritorno il Cristo non possa far altro che ripetere cio che ha gia detto
duemila anni fa? Il concetto di evoluzione di Rudolf Steiner dice: il Cristo accompagna gli uomini lungo
tutto il loro cammino. Egli parla sempre spiritualmente e ha sempre delle cose nuove da dire, poiché i
compiti dell’evoluzione sono sempre diversi. Solo che molti uomini sono diventati sordi € non sentono
piu la sua voce.

Un giorno, mentre vivevo sul lago di Como, sono stato invitato in Sudafrica dai miei ex colleghi per un
lavoro come docente in un seminario. Gli ho detto: ci vengo volentieri, perd devo dirvi una cosa in tutta



franchezza: vedete questi 350 volumi? Vado pazzo per Steiner € mi va di continuare cosi. Se mi volete
come patito di Steiner, vengo volentieri. Loro non avevano la piu pallida idea di che cosa significasse
essere un patito di Steiner. Mi hanno risposto: ti conosciamo da quando eri studente, ¢ impossibile che tu
sia diventato matto del tutto, e a noi serve qualcuno che tenga i corsi che nessun altro vuole tenere, quindi
vieni! Ed io ho risposto: d’accordo, vengo.

Ed eccomi in Sudafrica, all’epoca in cui c’era ancora 1’apartheid, la segregazione razziale. La nostra
comunita era un’eccezione, giacché grazie al potere della Chiesa il governo tollerava che in seminario
convivessero tutte le razze. Il Sudafrica, lo sapete, ¢ il paese in cui sono rappresentate tutte le razze. Ci
vivono anche piil di un milione di indiani. E Ii che Gandhi ha cominciato la sua missione.

Bene, ora mi trovavo davanti a quegli studenti, una rappresentanza dell’'umanita intera. Ci sono rimasto
cinque anni. Ho pensato: per te la scienza dello spirito di Rudolf Steiner ¢ il metodo dell’aspirazione
all’universalita. Agli studenti puoi dire tutto cio che vuoi, I’importante ¢ tradurlo in un linguaggio
accessibile per loro. Non la terminologia ¢ importante, ma le realta, che si possono esprimere in termini
diversi. Devi cercare di raggiungere gli studenti interiormente. L’eta dei seminaristi andava grosso modo
dai venti ai sessant’anni, avevamo quindi una bella mescolanza sia di razze che di eta, mancavano pero le
donne, dato che era un seminario cattolico.

Mi sono detto: devi prendere gli studenti 1a dove sono. Devi parlare una lingua che possano capire. E
come si fa a trovare una lingua comprensibile per tutte le razze e per tutte le culture? Esternamente,
I’unica lingua che tutti avevamo in comune era 1’inglese. Volevo parlare al cuore di ognuno, dire qualcosa
di significativo per lui, senza per0 rischiare di diventare banale. Quella di costruire dei ponti ¢ stata una
grande sfida per me. E devo dire che con gli studenti tutto andava bene, ¢ con gli altri docenti che con
I’andar del tempo le cose si sono fatte sempre piu difficili.

E quello che gli studenti apprezzavano nel caso mio era il fatto che, soprattutto agli esami, non
pretendevo da loro nozioni imparate a memoria, quanto piuttosto 1’attivita del pensare, lo sforzo di capire
le cose. Sono profondamente grato agli anni trascorsi in Sudafrica. Grazie alla scienza dello spirito di
Rudolf Steiner ho potuto presentare la filosofia e la teologia nel modo piu vasto possibile. Per me sarebbe
stato impossibile scendere a compromessi anche minimi con la mia coscienza. Tutto cio che insegnavo
era ai miei occhi puro cristianesimo, proprio perché nello stesso tempo era anche pura scienza dello
spirito.

Come accennavo, ho tenuto i corsi che nessun altro voleva tenere ed ora vi devo rivelare di quali si
trattava. Uno era il corso su Dio, I’altro il corso di mariologia, cio¢ sulla madre di Dio — in quest’ultimo
ho spiegato tutta I’evoluzione della Sofia. Un altro corso era quello di storia della filosofia. C’¢ un
volumetto di Rudolf Steiner, Pensiero umano e pensiero cosmico, in cui descrive le dodici possibili
visioni del mondo. Ogni fenomeno puod essere considerato dal punto di vista del materialismo, ma anche
da quello dello spiritualismo, del realismo, dell’idealismo, del razionalismo, del dinamismo, del sensismo,
del pneumatismo, del matematicismo, del monadismo, del fenomenalismo e dello psichismo! A ¢i0 si
aggiungono sette specie di atteggiamento interiore nei confronti della realta, sette disposizioni d’animo.
Ho spiegato la storia della filosofia mostrando come ogni pensatore prediliga uno di questi modi di
pensare, chi piul questo, chi pitl quello, mentre la realta li comprende tutti. Un pensatore diventa
unilaterale quando assolutizza la sua concezione, e non vede o addirittura combatte le altre.

Ancora un esempio sul modo in cui ho cercato di gettare un ponte fra cattolicesimo e scienza dello spirito,
soprattutto riguardo alla spinosa questione delle ripetute vite sulla Terra. Un giorno gli studenti mi hanno
chiesto: “Cosa pensi della reincarnazione?”’, — sapevano che nei 350 volumi di Steiner che avevo nella
mia stanza si parlava anche di questo argomento. Ed io ho risposto: certo, mi fate questa domanda non
perché siete interessati alla reincarnazione, ma per saltare una lezione. Niente di male, I’ho fatto anch’io



da studente, quando un professore non era particolarmente interessante. E ho aggiunto: se adesso vi tengo
una lezione cattedratica su questa questione non vi servira a niente. Propongo invece di mettere in scena
Giuda dopo la sua morte. Molti neri sono attori nati. Proviamo a rappresentare il Giuda appena morto, ho
detto, e vediamo se il buon Dio riesce a sbatterlo all’inferno o se Giuda invece riesce a cavarsela. E da
questa idea che ¢ nato il mio libretto su Giuda.

L’idea in breve era questa: nel Vangelo il Cristo non ha fatto niente per trattenere Giuda dal suicidio, e
una domanda importante ¢: come avrebbe potuto il Cristo lasciare che si suicidasse, se non fosse stato
convinto che I’evoluzione di Giuda sarebbe continuata? E percio il nostro Giuda improvvisato dice:
“Bene, bene, caro Dio, ammettiamo pure che io abbia sbagliato di grosso, ma solo adesso posso rendermi
conto di come ¢ stata la mia vita. E ammettiamo anche che I’errore piu grande sia stato quello di
suicidarmi. Ma perché sei cosi tirchio da non volermi concedere una seconda possibilita, per fare meglio,
per imparare dai miei sbagli?”.

Negli anni di teologia, con la miglior formazione all’interno della Chiesa, non ho sentito neanche una
lezione su questa questione. Il cristianesimo tradizionale non mostra qui il suo anacronismo? Ogni
moderno spirito umano deve dirsi: ognuno muore ancora all’inizio della propria evoluzione. Non ha quasi
neanche cominciato, in lui sono ancora assopite infinite potenzialita evolutive. Che cos’¢ ognuno di noi,
anche il migliore di noi, alla fine della vita, se non un principiante? E da questi inizi dovremmo venir
catapultati, dopo la morte e in modo del tutto irrazionale, in una situazione definitiva che duri per tutta
I’eternita?

Alla fine ho dovuto andarmene dalla Chiesa cattolica, perché pur con tutta la buona volonta proprio non
andava. Sto volentieri dove posso dire cio che ho da dire. Ma ho dovuto andarmene soprattutto perché ho
posto la domanda della reincarnazione e per di pit ho messo in chiaro cosa ne pensavo.

Ma proprio il confronto con i contenuti della scienza dello spirito di Rudolf Steiner ¢ oggi il compito piu
urgente, se I’umanita vuole uscire dal tragico vicolo cieco del materialismo. L.e moderne scienze naturali
attendono di venire integrate da una scienza dello spirituale, altrimenti la fissazione sul materiale finira
per rendere ancora piu paurosa e terribile la guerra quotidiana di tutti contro tutti. E per quanto riguarda la
religione, in questi duemila anni di cristianesimo non vedo da nessuna parte un’individualita, uno spirito
umano, in cui il Cristo si sia manifestato in modo cosi essenziale e vasto come in Rudolf Steiner e la sua
Antroposofia. E sono assolutamente convinto che sia la Chiesa cattolica che quella protestante nei
prossimi decenni e secoli dovranno confrontarsi a fondo con questa scienza dello spirito. Da questo
confronto dipende la vita o la morte del cristianesimo stesso, non vedo altra possibilita.

La concezione che Tommaso d’Aquino aveva di Aristotele era: “Aristotele non erra”. Cid non vuol dire
che Aristotele sia per principio infallibile. Un’infallibilita di principio non € che una vuota astrazione.
L’infallibilita del Papa ¢ un diktat di potere, perché si riferisce anche ad affermazioni che il Papa non ha
ancora fatto. Non ¢ il contenuto da tutti percepibile e pensabile che rende vere le sue affermazioni, bensi
la sua carica. Tommaso ha preso posizione nei confronti di tutte le affermazioni di Aristotele che aveva a
disposizione, e non ha riscontrato da nessuna parte errori di ragionamento. Ci0 per lui significa che
Aristotele parla soltanto di cose su cui ha maturato il proprio giudizio. Su altre cose, riguardo alle quali il
suo giudizio magari non ¢ maturo, tiene la bocca chiusa, non si esprime.

E tra parentesi, leggendo Rudolf Steiner ho trovato che persino la dove Galileo sosteneva che Aristotele
sbagliasse — diceva che le diramazioni dei nervi partono dal cuore mentre la scienza odierna puo
dimostrare che si diramano dal cervello — arriva uno Steiner che dice: hanno ragione entrambi, perché
Aristotele non ha mai inteso parlare dei nervi fisici, materiali, bensi di quelli “eterici”, per lui ben piu
importanti, e questi si diramano effettivamente a partire dal cuore, non dal cervello. Qualcosa di simile si
potrebbe dire anche a proposito delle leggi galileiane sulla caduta libera dei gravi. Galileo misura



dall’esterno la distanza percorsa da un sasso che cade nel primo secondo, nel secondo e cosi via. E
convinto di confutare Aristotele, dato che non immagina neanche che ai tempi del filosofo greco non era
minimamente possibile percepire un sasso che cade come qualcosa di completamente esterno all’uomo.
L’esperienza era a quei tempi tale per cui ’'uomo sentiva interiormente come doveva lui stesso sforzarsi e
spronarsi per muoversi alla stessa velocita del sasso che cadeva — in opposizione all’attrazione passiva
esercitata dalla gravita dal di fuori. Pieno di stupore, mi sono detto: ¢ di Rudolf Steiner che ho bisogno
per salvarmi I’opinione che Tommaso d’Aquino aveva di Aristotele. La prima volta che 1’ho letto ero cosi
felice, ma cosi felice, gentile pubblico, che mi sono detto: allora ¢ vero il concetto che Tommaso aveva di
Aristotele. Ed 10 sono uno — e mi starebbe bene anche se fossi il solo in tutta ’'umanita — che ha di Rudolf
Steiner lo stesso concetto che Tommaso d’ Aquino aveva di Aristotele!

Nei primi anni in cui leggevo Steiner ho creduto di aver individuato un paio di contraddizioni, che ho
serbato accuratamente perché lo volevo prendere in castagna, volevo scoprire dove si sbagliava. E col
tempo mi sono accorto che dipendeva dal fatto che ero io a non essere ancora in grado di pensare le cose
in modo abbastanza vasto e profondo. Un esempio: una volta Steiner afferma che il Cristo sulla croce
deve aver detto: “Mio Dio, mio Dio, perché mi hai abbandonato?”, e un’altra volta: “Mio Dio, mio Dio,
come mi hai esaltato!”. Per un certo periodo ho pensato che una frase escludesse ’altra, che una delle due
dovesse essere sbagliata, prima di arrivare a capire che entrambe le affermazioni sono invece inseparabili:
alla morte 1’elemento “umano-troppo umano” vive 1’esperienza dell’abbandono, mentre I’anima e lo
spirito vengono “esaltati” e liberati. Il mio problema era che m’ero messo in testa che il Cristo avesse
potuto pronunciare solo parole udibili attraverso i sensi fisici e che solo quelle fossero state sentite.

La mia concezione di fondo riguardo a Rudolf Steiner ¢ che in lui il Cristo ha regalato all’'umanita una
persona — e il Cristo ha ben il diritto di farlo — che afferma solo quelle cose su cui il suo giudizio, grazie
alla percezione sensibile e a quella sovrasensibile, ¢ maturato a un punto tale da dargli I’assoluta certezza
che quanto dice ¢ vero. E io posso dire in tutta onesta di aver letto pitt 0 meno tutto cio che di Rudolf
Steiner ¢ accessibile all’umanita odierna. Egli ha sempre aggiunto che su ogni cosa detta ci sarebbe
ancora moltissimo da dire, poiché ogni fenomeno ¢ inesauribile. Ha sempre sottolineato che non gli si
deve mai credere ma si deve verificare tutto, nella certezza che ogni verifica non fara che confermare le
sue affermazioni. Sono anche trascorsi parecchi decenni dalla sua morte: se i suoi numerosi € in parte
accaniti nemici avessero riscontrato anche un solo errore inequivocabile — ad esempio nelle sue
affermazioni nel campo delle scienze naturali — non avrebbero mancato di strombazzarlo ai quattro venti.

So che questa convinzione ¢ molto impopolare in quest’epoca di livellamento generale — pardon, stavo
quasi per dire di democrazia. Molti non sopportano che ci siano, spiritualmente, dei giganti e dei nani.
Dobbiamo per forza essere tutti uguali e la political correctness impone che nessuno sia cosi “razzista” da
pretendere di aver trovato anche solo un frammento di verita oggettiva. Essendoci sempre meno
tolleranza nei confronti degli uomini, molti diventano di colpo tolleranti nei confronti della verita. Molti
intendono la tolleranza nel senso che ognuno ha la sua opinione personale e soggettiva, e che non deve
esistere una verita oggettiva. Per costoro tollerare significa che tutte le opinioni sono ugualmente vere
perché ugualmente false. Intollerante ¢ per loro chi sostiene che c¢’¢ una verita oggettiva, valida e

vincolante per tutti, conoscibile a tutti.

Invece, la verita non ¢ mai una pura questione di si o no, la verita ¢ il modo in cui lo spirito umano si
sforza di scandagliare la realta per comprenderla sempre meglio. E sono convinto che I’assioma
fondamentale del cristianesimo sia lo stesso dell’ Antroposofia, e cioe che la realta in tutte le sue
manifestazioni ¢ inesauribile.

E verace colui che si sente sempre per strada alla ricerca della verita, perché di volta in volta riesce a
cogliere solo una piccola parte del tutto, e vuole vederla anche da quest’altra angolazione, e da quest’altra
e da un’altra ancora. Quello che oggi, ancor piu di venticinque anni fa, mi fa innamorare della scienza



dello spirito di Rudolf Steiner ¢ il fatto che non diventa mai sistematica, che non chiude mai gli orizzonti.
Ogni volta che termino di leggere una conferenza di Steiner e giro la pagina, trovo una nuova conferenza
in cui affronta la realta di cui sta parlando da un punto di vista completamente diverso. Gli errori sono
sempre delle unilateralita di pensiero e un’affermazione unilaterale ¢ errata nella misura in cui nega o
esclude espressamente un lato o un aspetto qualsiasi della realta. Ho dovuto lasciare la Chiesa cattolica
perché avevo la sensazione che la fede cattolica o 1’orizzonte di verita cattolico avesse una determinata
estensione, ma che la scienza dello spirito fosse completamente aperta su tutti i fronti.

Quando avete due cerchi concentrici, uno piu grande e uno piu piccolo — mi perdonerete se lo dico cosi,
non ¢ presunzione, se ¢ la verita —, allora quello piu piccolo dovra condannare e tacciare di eresia quello
piu grande, poiché non lo comprende. Ma non succedera mai che il cerchio pit grande tacci di eresia
quello pil piccolo, poiché lo comprende in sé.

Non ho mai dovuto negare neanche un frammento di vero cattolicesimo, tutto diventava per me sempre
piu grande e profondo. Steiner non dice mai: le cose stanno cosi e solo cosi. Dice: guarda, questo
fenomeno puo essere osservato da questo lato, e allora si presenta cosi. Ma se lo osservi da un altro lato,
avra quest’altro aspetto. Guardalo da un altro lato ancora, e di nuovo presentera una forma differente. Mai
come in Rudolf Steiner, per esempio, ho trovato una descrizione cosi multiforme dell’Essere del Cristo,
del suo operare e del modo in cui celebra il suo Ritorno fra gli uomini. Lo spirito umano puo gioirne
all’infinito.

Per questo ritengo che nella scienza dello spirito di Rudolf Steiner I’errore sia escluso in linea di principio
dal metodo stesso. Steiner chiama questo metodo lo sforzo di guardare tutte le cose da punti di vista
sempre nuovi. Dato che la realta in tutti i suoi fenomeni ¢ inesauribile, nella ricerca della verita bisogna
evitare non uno, ma due scogli. Il primo ¢ quello del dogmatismo, che presume di poter gestire tutta la
verita con un paio di concetti astratti; il secondo ¢ lo scoglio del relativismo, che ritiene che tutto sia
unicamente soggettivo, che esistano solo delle opinioni € nessuna verita oggettiva.

Rudolf Steiner percorre la via di mezzo: per lui esiste una verita oggettiva, ognuno puo avvicinarsi
sempre piu ad essa, ma sara sempre in cammino, poiché la ricerca della verita non finisce mai. Si tratta di
comprendere aspetti sempre nuovi della realta nella sua oggettivita e di armonizzarli con cio che si € gia
trovato. E come un grande edificio o un grande albero che possono essere fotografati da varie
angolazioni. Sarebbe assurdo dichiarare che le varie foto non sono vere, o che sono errate, solo perché
sono diverse le une dalle altre. Basta solo combinarle fra loro in modo da ottenere il quadro completo.
L’esperienza che si fa leggendo Steiner ¢ che ogni realta viene descritta da punti di vista sempre nuovi. I
nuovi punti di vista vengono percepiti come veri non solo perché non entrano in contraddizione con quelli
vecchi, ma soprattutto perché permettono di vederli sotto una nuova luce. E come quando si scala una
montagna: piu vasto ¢ il panorama, piu le singole percezioni vengono inserite in un contesto globale, e
piu si conosce la verita della montagna, si ha cio¢ una riproduzione fedele, anche se non completa, della
sua realta. La ricerca incessante della verita rende lo spirito versatile e libero.

Al termine del lavoro redazionale sulle conferenze di Rudolf Steiner presentate in questo libro mi sono
detto: adesso hai fatto tutto quel che potevi per renderle accessibili all’'uomo d’oggi; cio non significa
comunque che Rudolf Steiner si sia trasformato in una lettura facile e divertente. Oggi come ieri il lettore
non puo restare passivo, non puo assumere un atteggiamento di semplice ricezione; deve invece attivare il
suo pensiero, deve applicarsi, dato che gli viene richiesto di dimostrare nei confronti dei contenuti quel
profondo interesse che pud nascere solo da un’ardente sete di conoscenza.

Mi sembra che la scienza dello spirito di Rudolf Steiner abbia un fattore in comune con I’evento
verificatosi sulla Terra duemila anni fa: la decisione di ignorare entrambi 1 fenomeni, di non notarli
neppure, o di farli diventare decisivi per il proprio destino cosi che diano scopo e direzione alla vita,



dipende solo dal singolo individuo. Il primo — I’evento cristico — mi pare che rappresenti la forma piu
pura dell’amore per I’essere umano, mentre il secondo — la scienza dello spirito di Rudolf Steiner — mi
sembra che sia il fenomeno puro della coscienza pensante. Insieme mi pare siano in grado di consentire al
singolo individuo I’esercizio della liberta e dell’amore.

Prima conferenza

La scienza dello spirituale in rapporto allo spirito e al controspirito
del nostro tempo

Basilea, 4 maggio 1920

In queste tre conferenze desidero fornire da un certo punto di vista una specie di quadro riassuntivo delle
intenzioni del movimento scientifico-spirituale, di quel volere che nasce dai compiti evidenti del presente
e da quelli che possono essere riconosciuti come compiti dell’umanita per il prossimo futuro.

Oggi, in una sorta di introduzione, vorrei fare delle osservazioni sulla natura della “scienza dello spirito a
orientamento antroposofico”[1]* e sulla necessita di un movimento scientifico-spirituale all’interno della
vita culturale del presente.

Domani vorrei mostrare soprattutto come questa scienza dello spirito porti ad una conoscenza pil
profonda, piu vivace dell’anima e dello spirito umani, e da li ad un approfondimento della coscienza
morale. Desidero anche spiegare in qual modo questa scienza dello spirito si sente in dovere di porsi nei
confronti delle confessioni religiose del nostro tempo.

E infine, nella terza conferenza, vorrei far vedere come la catastrofe attuale della guerra provenga dalle
peculiarita psicologiche dei popoli sparsi sulla Terra al giorno d’oggi — come esse siano sorte
dall’evoluzione storica di questi popoli. Intendo per cosi dire procedere partendo da una caratterizzazione
della scienza dello spirito per andare verso un’osservazione della cultura attuale, alla luce del punto di
vista scientifico-spirituale.

Quando oggi si sente parlare a livello esteriore e superficiale, com’e¢ conforme al gusto di molti nostri
contemporanei, di cio che ¢ il movimento spirituale il cui simbolo materiale ¢ I’edificio di Dornach[2]*, si
ha subito la sensazione che si tratti di qualcosa che va bene solo per i giorni di festa.

Durante la settimana, infatti, gli uomini sono occupati a svolgere le attivita utili, che sottostanno a regole,
che forse per via di qualche avvenimento hanno evidenziato per quattro o cinque anni una forte
irregolarita, ma che adesso vengono rimesse in piedi riparando ci0 che ¢ stato distrutto. Non si ha pero la
sensazione che quel che ha a che fare con le incombenze quotidiane dell’umanita possa nascere per
mezzo di un movimento spirituale.

Ecco allora che si ¢ formata I’opinione che tutto cio che esteriormente viene rappresentato dall’edificio di
Dornach sia per I’appunto un movimento settario, che voglia essere una sorta di nuova religione, e al
massimo si lascia che a cercare di combattere un movimento di questo genere in tutti i modi possibili
siano coloro i quali, con un certo fanatismo generato da questo o da quel motivo, aderiscono al passato.

Ora, cari ascoltatori, oltre a tutto il resto desidero farvi notare proprio oggi, all’inizio di queste
considerazioni, che nelle ultime settimane il movimento spirituale che qui definiamo a orientamento
antroposofico ha cominciato a svolgere delle attivita decisamente pratiche. Come in altri luoghi, anche
qui si sta facendo qualcosa di assolutamente pratico nel momento in cui si cerca — per quanto possa
sembrare paradossale quando si parla a nome di un movimento scientifico-spirituale — di contrapporre
un’istituzione al degrado della vita attuale, mediante una “societa per azioni volta alla promozione di



valori economici e spirituali”.

Intendiamo a breve scadenza dare il via ad attivita molto pratiche. Vogliamo mostrare come quello a cui
diamo il nome di movimento scientifico-spirituale a orientamento antroposofico non sia affatto una serie
di prediche della domenica pomeriggio, bensi qualcosa di intimamente connesso con ci0 di cui il nostro
tempo ha bisogno, proprio anche in termini di nuovi impulsi provenienti dalla vita pratica.

Permettetemi quindi di prendere le mosse da una descrizione che caratterizzi la vita pratica in alcuni suoi
aspetti fondamentali, e di poter cosi definire a fondo le intenzioni della scienza dello spirito a
orientamento antroposofico. Anche certe persone che al giorno d’oggi, per motivi pit 0 meno ideologici e
utopici, vogliono riformare la vita sociale si sono gia rese conto di cio che desidero portare ora alla vostra
attenzione. Ma non ’hanno notato in modo da coglierne 1’aspetto essenziale.

Se osserviamo diversi movimenti del diciannovesimo secolo che a partire dalla meta del secolo hanno
tentato di introdurre la valuta aurea come valuta unica al posto del bimetallismo, che era I’unita monetaria
fissata in termini sia d’oro che d’argento, possiamo notare che questi seguaci del cosiddetto
“monometallismo” affrontavano la questione da un punto di vista ben preciso. Dicevano — e lo si pud
ricavare dagli innumerevoli verbali dei parlamenti europei — che sotto I’influsso della valuta aurea, unica
in tutto il mondo civile, si sarebbe dovuto sviluppare il libero scambio come portatore effettivo della
libera vita economica, che non deve essere pregiudicata da nessun genere di barriere doganali, dazi
protettivi e cosi via. Si & parlato in tutte le sfumature possibili di questa incentivazione al libero scambio
per mezzo del monometallismo, della valuta aurea.

Ma che cosa ¢ accaduto sotto 1’influsso della valuta aurea? Proprio laddove questa ¢ stata introdotta in
maniera radicale si ¢ verificato 1’esatto contrario di quanto era stato predetto dai valenti esperti di
economia! Dappertutto ¢ emersa la necessita di ricorrere a dazi protettivi, Stati americani compresi. Cio
significa che quasi tutti coloro i quali hanno disquisito sulla valuta aurea basandosi sulle loro conoscenze
pratiche o di economia politica, si sono sbagliati a proposito di qualcosa che era radicato nella realta.

A questo punto ci si puo chiedere: ma allora quegli individui erano tutti stupidi? Erano privi di qualsiasi
tipo di logica? Hanno capito cosi poco della vita, al punto che si ¢ verificato I’esatto contrario di quel che
avevano previsto? lo non sono dell’opinione che gli individui che si sono occupati di libero scambio nel
diciannovesimo secolo fossero tutti degli stupidi; al contrario, ritengo che siano state persone piene di
acume, che si siano espresse con una logica sottile — e che ciononostante non abbiano colto nel segno
riguardo alla realta!

Quello di cui non ci si rende conto quando oggi si discute su un tale argomento ¢ appunto il fatto che si
puo essere molto in gamba riguardo al modo di pensare formatosi nel mondo civile nel corso degli ultimi
tre o quattro secoli, e tuttavia non essere aderenti alla realta nel proprio giudizio; che ci si puo ritenere
grandi esperti eppure dare 1 consigli piu inesperti. E in fin dei conti negli ultimi decenni sono stati questi
consigli incompetenti a condurre ’'umanita ad una terribile catastrofe.

E in Germania che si & potuto vedere in particolare come la gestione pubblica sia stata gradualmente
affidata al giudizio dei grandi o piccoli dirigenti commerciali e industriali dello stato. Gli altri sono
diventati pitt 0 meno dipendenti dai dirigenti commerciali e industriali. L’influenza di costoro ¢ stata
molto pit grande di quanto si voglia ammettere. Solo durante la guerra si ¢ visto come tutto abbia dato
ascolto ai giudizi di queste parti e come tali giudizi si siano rivelati fatali. E in ci0 si € potuto vedere che
tutta la vita pubblica ¢ in un certo senso costituita dal giudizio di questi sedicenti esperti. Il risultato di
tutto cio ¢ che negli ultimi cinque o sei anni I’umanita ¢ stata improvvisamente colpita da una disastrosa
catastrofe, ancora ben lungi dall’essersi conclusa.

La nascita di una scienza dello spirito a orientamento antroposofico ¢ stata indotta dall’osservazione di



questo fatto. E questo il motivo per cui, proprio da parte di chi ha fatto valere questa scienza dello spirito
a orientamento antroposofico, va costantemente richiamata 1’attenzione sulle manifestazioni pratiche di
questa scienza stessa.

So bene come singoli individui, compreso il piccolo gruppo di Basilea, si siano stupiti quando molti anni
fa ho fatto notare che abbiamo cominciato con un’attivita per cosi dire semipratica, e cio¢ mettendo in
scena dei drammi misteriosofici. Diversi “mistici” I’hanno considerata una cosa da non fare, poiché ci si
impegna in una certa direzione, in misure che si € costretti a prendere su cose esteriori.

Ma 10 ho detto: il mio ideale sarebbe non solo di mettere in scena dei drammi, ma di sviluppare un’attivita
bancaria per permeare proprio 1’elemento piu pratico della vita con quel modo di pensare che € necessario
se si vuole esercitare una proficua scienza dello spirito. Per ragioni oggettive dovevo restare convinto che
1 risultati a cui aspira la scienza dello spirito non si raggiungono con un pensiero malsano e miope, bensi
con un pensiero sano, avveduto, dotato di presenza di spirito. E che si pud imparare tramite la scienza
dello spirito ad educare il pensiero, come non ¢ stato possibile nella concezione materialistica degli ultimi
secoli, cosi che quel pensiero sano, che ¢ necessario all’esercizio della scienza dello spirito nel senso in
cui la intendiamo qui, ci permette di acquisire un atteggiamento pratico nei confronti della vita.

Vorrei dire che una sana gestione della vita ¢ come un effetto collaterale, scontato, dell’occuparsi della
scienza dello spirito. Se vogliamo acquisire una comprensione non nebulosa ma oggettiva e vera della
natura del mondo per mezzo della scienza dello spirito, siamo costretti a sviluppare un pensiero che non
sia vago e nebuloso, ma che disponga di una chiarezza molto piu grande di quella a cui ¢ abituata la
scienza del giorno d’oggi.

Se sviluppiamo questo pensiero, se ci sforziamo di comprendere cio che la scienza dello spirito vuole che
si capisca, educhiamo automaticamente il nostro pensiero in modo da riuscire a pensare con correttezza e
oggettivita anche negli ambiti pratici della vita, senza piu rischiare di prevedere che il monometallismo
favorira il libero scambio, quando 1 fatti sono tali per cui la valuta aurea provochera all’opposto 1 dazi
protettivi.

Proprio da questa concezione del mondo a cui diamo il nome di “antroposofia” nasce una vera praticita, la
capacita di immergersi nella realta, al contrario del materialismo, che tende ad intellettualizzare, ad
osservare il mondo in modo puramente esteriore, rimanendo cosi infecondo — ad eccezione dell’unico
campo in cui ¢ riuscito ad essere produttivo, dove ¢ passato di trionfo in trionfo: nell’ambito della tecnica.

Ma per vedere chiaramente in questa direzione ¢ necessario dedicare oggi almeno ancora un paio di
parole a ci0 che ho sviluppato nel corso degli anni sulla natura della scienza dello spirito a orientamento
antroposofico.

Questa scienza prende le mosse dall’attivita interiore umana pit profonda, per fare proprio di essa il
metodo di ricerca scientifico-spirituale.

E mentre cio che risiede nel profondo della natura umana come attivita, come essenza, viene studiato per
mezzo di questa scienza dello spirito, 1’attenzione dell’'uomo viene nel contempo richiamata sull’intero
universo, sull’universo naturale e su quello spirituale. L’uomo riesce a penetrare nelle profondita del
mondo proprio mentre impara ad osservare oggettivamente le profondita del proprio essere.

Nel vissuto dell’uomo la scienza dello spirito deve prendere le mosse da due cose:
e prima di tutto da un’ulteriore evoluzione della vita intellettiva e

e secondariamente da un’ulteriore evoluzione della vita volitiva.



In un certo senso noi sviluppiamo cio che ¢ vita del pensiero per la vita pratica nel mondo esterno o anche
per la scienza corrente; e sviluppiamo la volonta nella misura in cui veniamo coinvolti dalle condizioni
sociali che si vengono a creare spontaneamente.

La scienza dello spirito porta a riconoscere che, proprio come ¢ possibile far crescere le energie ancora
non sviluppate del bambino, di modo che da adulto possa inserirsi nel mondo col suo pensare e col suo
agire, ¢ possibile sviluppare ulteriormente il pensiero e la volonta quali usati con tutta comodita per la vita
ordinaria e per la scienza.

Per conseguire questo obiettivo ¢ perod necessario acquisire prima di tutto una corretta conoscenza
dell’essere umano. Occorre procurarsi la possibilita di osservare I’'uomo nel suo divenire.

Si dovra imparare ad osservare I’'uomo in evoluzione, come lo richiede una riforma della pubblica
istruzione. La pedagogia attende di venir riformata, e lo si fara quando ci si rendera conto che gran parte
del caos sociale dei nostri giorni dipende proprio da una pubblica istruzione fuori strada.

Una riforma pedagogica non sara tuttavia possibile se prima non si sara osservato con effettiva
cognizione di causa 1l bambino che cresce, ’'uomo in evoluzione che in ogni singolo esemplare
rappresenta un enigma che in un certo senso chiede di essere decifrato.

Osserviamo bene il bambino in evoluzione: che meravigliosi fenomeni ci si presentano se lo guardiamo
nelle prime settimane, nei primi mesi, nei primi anni della sua crescita! Se davvero non distogliamo lo
sguardo da ci0 che accade di settimana in settimana, di mese in mese, di anno in anno, ma ci immergiamo
in questo uomo in divenire, che avvenimenti cosmici miracolosi ci si presentano!

Per esempio, di solito si considera solo esteriormente un avvenimento come la comparsa della seconda
dentizione e non si osserva ci0 che in concomitanza con essa si verifica come una completa
trasformazione dell’intera costituzione dell’anima nel bambino.

Fino al cambio dei denti il bambino vive praticamente in modo da avere come istinto piu profondo
I’imitazione di ci0 che avviene nel suo ambiente ad opera degli esseri umani, e precisamente ad opera di
quelle persone con cui ¢ cresciuto per via di parentela o di educazione. Possiamo capire ogni movimento
della mano compiuto dal bambino, se sappiamo che il bambino si affida incondizionatamente alle persone
del suo ambiente. In fin dei conti ogni gesto ¢ un’imitazione, anche se talvolta I’essere che imita si
nasconde. Chi pero sa osservare, nota che ad esempio anche nella formazione del linguaggio ¢ presente
un adattamento, un’aggregazione imitativa all’ambiente.

Vediamo quindi come il bambino nei primi anni di vita sia un imitatore. E mentre osserviamo il bambino
in questo modo e vediamo come di settimana in settimana, di mese in mese, di anno in anno cresca
dall’interiorita piu profonda cio che poi si trasmette alla figura, al gesto, al movimento e all’azione, al
suono articolato al pensiero; quando osserviamo cio nel bambino, ci rendiamo conto — se non ci €
possibile diversamente possiamo cominciare col prenderlo come un’ipotesi — di come I’elemento
animico-spirituale lavori su quello fisico.

E immergendosi in una tale osservazione, nel verificare come 1’elemento animico-spirituale lavora su
quello fisico, non si puo far altro che rilevare fin nel piu intimo questo lavorio dell’elemento animico-
spirituale su quello fisico.

Ci si dira allora: con la comparsa dei denti permanenti al posto di quelli di latte intorno ai sette anni
accade qualcosa di importante in tutto I’organismo. In un certo senso questo cambio dei denti rappresenta
un punto finale. Cio che ¢ emerso con la seconda dentizione ¢ a quel punto qualcosa di compiuto.



E che cosa compare nel bambino al termine della seconda dentizione? Chiunque si ricordi della propria
infanzia puo rilevare che da quel momento le rappresentazioni, che prima erano in un certo senso fugaci,
che andavano e venivano, che erano caotiche, hanno cominciato ad assumere contorni piu nitidi, a
formarsi in modo fisso, al punto da cristallizzarsi, per cosi dire, e diventare poi ricordi duraturi.

A dire il vero ci sono persone in cui la capacita mnemonica compare gia prima, ma i ricordi dai contorni
precisi, i ricordi che prendono la forma di pensieri, si presentano solo a quell’eta. E chi osservi questa
sequenza di fatti non potra fare a meno di dirsi: gia, € la stessa attivita!

Fino alla seconda dentizione era un’attivita animico-spirituale che faceva spuntare 1 denti, un’attivita
animico-spirituale che agiva sull’organismo. Ora che ha concluso il suo compito nel primo campo
d’azione, si manifesta come pura attivita animico-spirituale. Ora compaiono i pensieri, 1 pensieri dai
contorni ben definiti, quelli capaci di suscitare ricordi. Ma prima che cosa facevano?

Erano loro che lavoravano nell’organismo per far uscire i denti! La stessa attivita che piu tardi ¢ all’opera
nel pensiero e nella memoria viveva prima nell’organismo, lavorava alla formazione dei denti. Un’attivita
organica ha subito per cosi dire una metamorfosi, si ¢ trasformata in un’attivita animico-spirituale, € in
quanto tale continua ora a vivere nell’uomo.

Vedete, ¢ da queste cose che prende le mosse, in modo rigorosamente metodico, la scienza dello spirito a
orientamento antroposofico. Essa dice: si provi ad osservare con quale intensita agisce nell’organismo nei
primi sette anni di vita cio che in seguito ¢ attivo come lavoro di puro pensiero e di memoria.

Ora ci si proponga di accogliere questa rafforzata attivita pensante e rappresentativa, cercando di far
lavorare nella propria anima non solo la mutata attivita animico-spirituale degli anni successivi, ma
’attivita piu forte che ¢ riuscita a far spuntare i denti, non solo a trasformare i pensieri in ricordi:
quest’ultima attivita ¢ solo una parte di quella pil rozza, pit vigorosa, che dura fino al settimo anno.
Questa attivita piu forte viene riconquistata mediante cio che la scienza dello spirito a orientamento
antroposofico chiama “meditare”.

Meditare non ¢ altro che un pensare piu rigoroso, un pensare reso piu intenso, ulteriormente evoluto.

La meditazione di cui stiamo parlando consiste nel mettere con intensita al centro della coscienza un
pensiero o una serie di pensieri — per gli uni va bene questo, per gli altri quello; trovate informazioni piu
precise nelle opere Come si consegue la conoscenza dei mondi superiori?, La scienza occulta nelle sue
linee generali, L.’enigma dell’'uomo, Enigmi dell’anima ecc. — e nel divenire poi cosi intensamente attivi a
livello animico-spirituale in questa serie di pensieri da esercitare non solo quell’attivita di pensiero
astratta e intellettualistica, tipica della scienza e della vita ordinarie, ma quell’intensa attivita di pensiero
che, se fossimo ancora bambini al di sotto dei sette anni, lavorerebbe gorgogliante e ribollente nel nostro
organismo.

Ma mentre la esercitiamo come attivita animico-spirituale, I’attivita pensante ci insegna a vivere con i
pensieri come con realta.

Si osservi I’atteggiamento degli uomini nei confronti del pensiero e del giudizio nella vita quotidiana o
nella scienza comune: essi non se la prendono affatto calda! Un individuo se la prende se ¢ amico di un
altro e costui gli reca danno, prende a cuore il fatto che ¢ innamorato di qualcuno, che ha sete o fame e
cosi via. Gli eventi della vita interessano 1’uomo, non altrettanto i pensieri.

Attraverso la meditazione si impara a muoversi nel pensiero come ci si muove nella vita di tutti i giorni. E
a poco a poco si finisce per fare I’esperienza che attraverso questo meditare si compie un balzo nella
propria vita interiore.



Mentre nella vita ordinaria il mondo esterno fornisce una specie di guida per i nostri pensieri, mentre
tendiamo ad abbandonarci ai pensieri che ci circondano nel mondo esterno — a seconda che giungano
attraverso ricordi disordinati, emergano, svaniscano e cosi via —, il meditare consiste nel portare i nostri
pensieri a coscienza secondo la nostra volonta, nel maneggiare un pensiero cosi come si muove una mano
quando si fa qualcosa.

A poco a poco si ha proprio la sensazione di imparare a pensare come si ¢ imparato a prendere in mano le
cose 0 a camminare, la sensazione che I’attivita pensante sia qualcosa di indipendente dall’uomo.

Se ci si spinge fino ad un’attivita pensante di questo tipo, che ¢ piu intensa di quella ordinaria ed ¢
sviluppata nella meditazione, un’attivita di pensiero che ci fa sentire interiormente che, se fossimo ancora
piccoli, essa agirebbe persino sulla crescita, sulla formazione del corpo — se si genera questo pensiero si
scopre che cosa significa svolgere nel pensiero, nel rappresentare, un’attivita libera dal corpo.

E senz’altro vero che il pensiero ordinario ¢ del tutto legato al cervello. E ce ne rendiamo conto proprio
nel momento in cui facciamo 1’esperienza di questo pensare libero dal corpo, a cui ci si pu0 innalzare
mediante I’evoluzione meditativa.

Quando si viene a conoscere questo pensiero — arbitrario come 1 movimenti delle mani e delle gambe che
vengono eseguiti sforzandosi, che affaticano e che dopo un certo tempo devono essere smessi, proprio
come si deve interrompere ogni sforzo fisico — quando si conosce questo pensiero dall’interno, allora si fa
una prima esperienza del pensiero creativo, dell’immaginazione creativa.

Allora nell’'uomo si avverte la presenza di un essere che ¢ “eterico-pensante”, quello stesso che al
momento della nascita, o diciamo in occasione del concepimento, ¢ sceso dai mondi spirituali e ha
collaborato da scultore, da architetto, alla formazione del corpo umano. Veniamo cosi a toccar con mano
cio che lavora sul corpo umano, ritornando in modo vivente alla nostra condizione di uomini prima di
calarci in questo corpo fisico, prima di assumere la forma corporea che ci ¢ stata data per via della
trasmissione ereditaria da parte di padre, madre ecc.

Facciamo cosi un’esperienza della nostra vita prenatale o della vita anteriore al concepimento,
un’esperienza di quella che era la nostra esistenza sovrasensibile prima dell’attuale esistenza fisica.
Grazie a un’ulteriore formazione del pensiero, la nostra vita di uomini si estende oltre la nascita e il
concepimento.

Quello che vi sto raccontando ¢ proprio il risultato garantito di una ricerca rigorosa e metodica che segue
le vie a cui ho accennato, proprio come un qualsiasi risultato chimico. Cio che la chimica realizza in
laboratorio o 1’astronomia in un osservatorio non ¢ meno sicuro di ci0 che scaturisce dall’intimita della
vita di pensiero fatta evolvere ulteriormente e diventa conoscenza dell’entita umana sovrasensibile
prenatale.

E semplicemente un pensiero pill evoluto quello che fornisce il metodo per penetrare nel mondo
sovrasensibile. Questo pensiero da pero anche la possibilita di dire qualcosa a proposito di questa vita
prenatale. Ma di questo ci occuperemo domani piu da vicino.

Ora desidero portare la vostra attenzione sull’altra realta che I’'uomo deve far sviluppare ulteriormente per
ascendere dalla conoscenza sensibile a quella sovrasensibile. Quest’altra realta ¢ la volonta.

Per rendervi conto dell’importanza di questa evoluzione della volonta vi basti pensare alla distanza che
esiste fra cio che definiamo il contenuto dei nostri ideali morali, degli impulsi morali, e cid che sono gli
eventi della natura esteriori, che sono anche eventi naturali nell’uomo. Il cruccio della filosofia ¢ per
I’appunto I’'impossibilita di inserire i cosiddetti ideali nel divenire della natura.



Da un lato i geologi e gli astronomi descrivono come la Terra, con tutto cio che fa parte del nostro
sistema planetario, abbia avuto origine da una nebbia primordiale in base a leggi eterne e ineluttabili,
come questa si sia poi spaccata, come si siano prodotte le piante e gli animali, per arrivare fino all’uomo.
E poi seguono il tutto per formulare ipotesi su come un giorno si dissolvera.

Ma riflettiamo: in questo mondo non ha posto il mondo degli ideali, il mondo di cid che dobbiamo
prefiggerci se vogliamo condurre un’esistenza dignitosa, il mondo di cio che esercita un’influenza sulle
azioni che compiamo. Tutto ci0 che parla alla nostra coscienza non incide sul mondo della natura che ci
presenta la scienza.

Eppure, cari ascoltatori, che significato ha tutto cio per il mondo della natura? Nell’attuale concezione del
mondo non si riesce a gettare alcun ponte fra 1’ideale morale e ci0 che si sviluppa naturalmente!

L’astronomo e il geologo guardano ad uno stato finale della Terra, a quando tutto soccombera alla morte
per calore o, come sostengono altri, si coprira di ghiaccio e cosi via. Allora quella che adesso ¢ la vita
terrena sara una tomba colossale. E che ne sara di quelli che chiamiamo ideali morali? Essi sono come il
pensiero umano: sono pensieri che una concezione materialistica ritiene dei fuochi fatui che esulano dal
mondo della natura.

Chi prende le mosse dal punto di vista della scienza dello spirito di cui stiamo parlando non teorizza su
questi ideali morali, ma cerca di approfondire la vita seguendo un altro percorso. Cerca soprattutto di far
entrare nell’arbitrio umano ci0 che di solito viene considerato dall’'uomo come qualcosa cui ci si
abbandona passivamente.

E di nuovo I’osservazione imparziale del secondo periodo della vita umana, quello compreso fra la
seconda dentizione e la maturita sessuale, ci aiuta a capire che cosa intendo dire.

Vediamo come nel bambino fra i sette e i quattordici anni si sviluppino a poco a poco determinate forze
che raggiungono il culmine intorno ai quattordici-quindici anni. Vediamo sorgere dapprima I’amore
individuale, nonché tutto cio che ¢ in relazione con la riproduzione sessuale.

Ma di solito non notiamo come fra i sette e i quattordici, quindici anni sia all’opera un elemento animico-
spirituale non meno che nei primi sette anni di vita, e che questo trova il proprio compimento nel liberarsi
— e in un certo senso staccarsi — dall’attivita organica allo scadere dei quattordici-quindici anni.

Se osserviamo il ragazzo nella sua evoluzione — nelle ragazze cio avviene in modo leggermente diverso,
pill animico, ma qui non abbiamo modo di spiegarlo approfonditamente — troviamo la conclusione di
questo periodo di vita nel cambiamento della voce, nel diverso timbro assunto dalla voce.

Cos’e che ¢ si ¢ impadronito del linguaggio? Se mettiamo in atto un’osservazione spassionata scopriamo
che ¢ la volonta!

Come nei primi sette anni era la vita delle rappresentazioni ad assumere infine la forma di un pensiero in
grado di ricordare, cosi ora ¢ la volonta che prende possesso dell’organismo e d’ora in poi pervade il
linguaggio in qualita di libero arbitrio, mentre fino ai quattordici o quindici anni il ragazzo non era libero
nel linguaggio, ma — e lo si pud provare — subiva I’influsso del suo ambiente.

Possiamo quindi dire che nel secondo periodo della vita gli organi vengono formati da quella che
successivamente si manifesta come volonta.

E sorge nell’adolescenza, a diciassette, diciotto anni, la volonta libera che prosegue fin oltre ai vent’anni,
infiammando il giovane di ideali. E diventato libero 1’elemento che ha lavorato su cio che in seguito si



manifestera come amore sessuale, come amore umano. Cio che diventa libero dopo la maturita sessuale,
dopo i quattordici o quindici anni, ha lavorato sull’organismo fino ai quattordici, ed ¢ la volonta: prima
quella legata all’elemento organico e poi quella indipendente.

Partendo di nuovo da Ii, prendendo in mano 1’evoluzione della volonta e rendendo attivo cio che di solito
I’uomo vive passivamente, vedremo che nell’interiorita umana si sviluppa una seconda, ben specifica
forza animico-spirituale.

Si puo farlo osservando come ¢ possibile dirsi: se ti volti indietro a considerare la tua vita, ti accorgerai
che di anno in anno — cosa che viene poco notata — o comunque di decennio in decennio sei diventato un
altro. L’esistenza, le condizioni esteriori, i dolori, le gioie, tante cose hanno influsso sulla vita. Ognuno di
voi si chieda se nel corso dei decenni non ¢ diventato un altro. Non ¢ una cosa in nostro potere, la vita
plasma e leviga ogni uomo, trasformandolo di volta in volta in un altro.

Il metodo scientifico spirituale consiste appunto nel prendere in mano la propria evoluzione anche in
questo campo, per esempio nel prendere piu seriamente del solito gli ideali di vita morali, nell’assimilarli,
nel verificare come sia possibile organizzare qualcosa che ci proponiamo di fare in modo da volerlo cosi
come si vuole il cibo quando si ha fame.

Ci0 ¢ possibile! Si puo arrivare a far si che quelle che sono di solito solo idee morali astratte diventino
come un istinto, come un impulso interiore. Allora ci0 che di solito, come vi ho detto, aleggia oltre la
natura — di cui non si capisce ’effettivo significato — si avvicina al divenire umano interiore, organico.

Si, anche se a molti potra sembrare paradossale, arriva un momento in cui su un individuo gli impulsi
morali agiscono come le vivande sul gusto.

Non si ha piu una sensazione astratta rispetto a un qualcosa che si considera buono o cattivo, ma si
sviluppa un’antipatia interiore nei confronti di qualcosa di moralmente obbrobrioso o malvagio o anche
solo riprovevole, proprio come si prova avversione per qualcosa dal sapore sgradevole. Ci0 che di solito
fluttua ad altezze astratte si avvicina intimamente a cio che vive nel gusto, nell’olfatto. Si comincia ad
avvertire che anche quando si solleva semplicemente un braccio, lo scopo che ci si prefigge ¢ operante nel
metabolismo del braccio.

In altre parole, quando si prende attivamente in mano la propria evoluzione umana si prova la sensazione
che I’elemento animico-spirituale compenetri quello fisico-corporeo e operi in €sso.

Come nel pensiero, sviluppandolo oltre, ci si libera dal corpo, cosi attraverso 1’evoluzione a cui sto
accennando si assorbe ci0 che ¢ attivo nell’organismo dai sette ai quattordici, quindici anni cosi
intensamente che I’amore non agisce piu solo come fa normalmente nella vita, sociale o individuale, ma
come fa quando plasma organicamente il nostro corpo.

Se ora si applica quell’intensita dell’amore alla propria auto-educazione, si consegue nella volonta cio che
¢ abbastanza forte per operare anche dopo che questo corpo sara stato riconsegnato alla Terra o agli
elementi.

Una volta capito come la volonta abbia il potere di agire sul corpo, come essa non ponga dentro di noi
solo degli impulsi morali astratti, ma ci induca invece a sentire in noi gli impulsi morali nello stesso modo
in cui il gusto ci fa provare il sapore dei cibi, allora si ¢ anche compreso che il volere interviene
nell’esistenza naturale umana cosi come interviene in tutto 1’essere naturale dell’universo. Allora, grazie a
quest’altro aspetto dell’evoluzione interiore, si ottiene la possibilita di capire cosa c’e¢ dopo la morte.

Come attraverso 1’evoluzione della vita del pensiero si comprende la vita prenatale come qualcosa di



sovrasensibile ed eterno, cosi attraverso 1’evoluzione della volonta si comprende la vita dopo la morte.

Tramite le indagini della scienza dello spirito, cid che 1’'uomo sperimenta nel mondo fisico si estende oltre
questo mondo, ma non cosi che egli si limiti a speculare al di 1a del mondo fisico, bensi in maniera che
debba mettere in atto, per giungere davvero alle mete che ho descritto, una vita del pensiero e della
volonta collegate con la realta.

Si sviluppa la vita intellettiva in maniera da sentirla nelle forze in cui essa ci plasma al momento del
nostro ingresso nella vita. Si afferra la vita volitiva in una realta cosi intensa come quella che continua ad
agire anche quando il nostro corpo, con tutti i suoi istinti € impulsi naturali, si sara decomposto.

Una volta conseguiti questi obiettivi si ottiene qualcosa che puo presentarsi come il contenuto della mia
Scienza occulta. Come dal punto di vista di una scienza naturale si pu0 parlare dell’aspetto esteriore del
mondo, cosi ¢ possibile parlare di quello interiore.

Per comprendere la scienza dello spirito non occorre che tutti diventino scienziati spirituali. L’intelletto
umano spassionato porta da sé alla comprensione di questa scienza. Non c¢’¢ nessun bisogno di discutere
su quanti scienziati dello spirito ci saranno in futuro. Potranno essere pochi o tanti, non importa.
Leggendo il mio libro Come si consegue la conoscenza dei mondi superiori? vi renderete conto che
ognuno puo diventare scienziato dello spirito fino a un certo punto, puo porsi in grado di guardare
nell’essenza del mondo sovrasensibile, basta solo che sviluppi i suoi talenti naturali.

Forse per alcuni risulta impossibile diventare scienziati dello spirito in questo senso, perché a questo
SCOPO SONo necessarie tante cose a cui I’uomo non sempre pud mirare nella vita comune. Pensate solo al
tempo che deve passare in laboratorio, lontano da tutto il resto, alle cose a cui deve in un certo senso
rinunciare chi studia da chimico. Lo stesso avviene per ogni altra attivita umana.

Pensate solo a cosa significhi dover acquisire familiarita con un mondo completamente diverso da quello
in cui viviamo ogni giorno dal momento del risveglio fino a che ci corichiamo, un mondo con leggi
assolutamente diverse, che tuttavia agiscono, seppur invisibilmente, anche nella nostra realta ordinaria.
L’uomo che indaga questo mondo spirituale ne riceve un’impronta che ¢ nello stesso tempo fonte di
dolore, di sofferenza.

Ogni vero scienziato dello spirito vi dira che accoglie con gratitudine ogni gioia procuratagli dalla vita e
che desidera sempre rivolgere un’umile preghiera di ringraziamento alle potenze cosmiche per tutta la
gioia che gli ¢ stato concesso di provare. Ma le sue conoscenze non le deve alle gioie, che in un certo
modo narcotizzano la vera essenza della vita, — le conoscenze le dobbiamo alla sofferenza. E, come vi ho
spiegato oggi, sono proprio sofferenze piu profonde ad attraversare la nostra anima quando siamo saliti di
un determinato gradino nell’uscire dal mondo sensibile.

Poi viene il resto. Pensate un po’ a questo, che io stesso ho detto: il pensare diventa qualcosa di simile
all’afferrare o al camminare, diventa dipendente dalla volonta dell’uomo. In genere siamo abituati a
pensare involontariamente, a lasciare che i pensieri scorrano in modo automatico. Ma, perlomeno quando
si indaga a livello spirituale, il pensiero deve trasformarsi cosi da sottostare alla nostra volonta, proprio
come quando decidiamo di muovere gambe e mani.

Ora I’'importante ¢ imparare a distinguere nettamente — e lo si impara, se si viene guidati sul giusto
percorso nell’indagine spirituale —, occorre imparare ad operare una chiara distinzione fra la vita che si
deve condurre nel mondo fisico e quella che ci conduce nel mondo spirituale. Qui nel mondo fisico infatti
bisogna saper vivere come tutti gli altri.

I veri studiosi dello spirito non sono quelli che per una certa presunzione o per autogodimento perdono il



contatto con la realta, sono colmi di abnegazione “mistica” e disprezzano la vita, si isolano dal resto
dell’umanita, indossano gli abiti piu strani e cosi via, oppure dicono: noi apparteniamo ad una genia
completamente diversa. I veri ricercatori spirituali sono quelli che non lo danno a vedere, perché sono
inseriti nella vita esteriore esattamente come gli altri, e risultano addirittura ancora piu pratici, poiché
hanno una profonda comprensione delle leggi reali della vita esteriore, leggi che non ¢ possibile venire a
conoscere nel mondo esterno, ma solo grazie alla conoscenza di quello sovrasensibile, poiché da esso
dipende tutto cio che ¢ sensibile.

Per questo ho ripetuto gia diverse volte che la scienza dello spirito di cui vi parlo vedra realizzati i suoi
ideali soprattutto quando sara in grado di intervenire nei vari ambiti pratici della vita.

Cosi per esempio ho sempre sostenuto che questo ideale antroposofico verrebbe concretizzato in maniera
particolare se fosse possibile parlare con dei medici del ruolo che la scienza dello spirito potrebbe
assumere in un processo di rinnovamento della medicina. Nel frattempo questo si ¢ realizzato: a Dornach
si ¢ tenuto un corso per medici e studenti di medicina sugli apporti che questa scienza dello spirito a
orientamento antroposofico potrebbe fornire alla scienza medica.

In verita, tutto cio che agisce positivamente sulle attivita pratiche della vita sta pill a cuore a questa
scienza dello spirito a orientamento antroposofico che non I’insulso polemizzare con chi, per ottuso
fanatismo o peggio ancora, animato da una generica avversione nei confronti di ogni progresso umano,
diffonde calunnie allo scopo di far passare questa scienza dello spirito per una setta religiosa.

A coloro 1 quali prendono sul serio questa scienza dello spirito non interessa la polemica con le
confessioni religiose, quanto piuttosto un serio lavoro in tutti i settori pratici della vita. E soprattutto
questo che si vuole realizzare a Dornach, e quindi le ciance che si sollevano da ogni parte sono
semplicemente grottesche. Si cerchi di conoscere ci0 che davvero vogliamo fare e si vedra che si tratta di
qualcosa di completamente diverso da quello che viene presentato da gran parte della stampa.

Ecco di che si tratta: che il metodo descritto, che permette all’uomo di penetrare piu profondamente nel
proprio essere, lo fa entrare pitt profondamente anche nella realta nel mondo.

Da un lato impariamo a conoscere la realta che ci conduce all’esistenza e dall’altro quella che ci porta
fuori da essa. In questo modo si ha la possibilita di guardare alla vita in modo piu profondo.

Al giorno d’oggi gli uomini si passano accanto senza avere la piu pallida idea di quale influsso gli uni
esercitino sugli altri, non solo per quanto riguarda gli influssi trasmessi a livello di fisicita esteriore, ma
anche di quelli che passano di anima in anima, di spirito in spirito. Gli esseri umani hanno quasi paura di
pensare a questi effetti che 1’anima e lo spirito esercitano su anima e spirito. Ma finché non ci si rendera
conto di come gli esseri umani si influenzino reciprocamente come esseri spirituali, non ci si potra fare
un’idea giusta di quello che ¢ il mondo sovrasensibile.

Il ricercatore spirituale deve assolutamente abituarsi a osservare il mondo spirituale senza pregiudizi,
continuando altresi ad occupare il proprio posto nel mondo visibile. Questa necessita di regolamentare la
vita in questo mondo in modo del tutto diverso, molto pil cosciente, quando si ¢ indagatori dello
spirituale, fa parte a sua volta delle cose che forse, come molte altre, non sono da tutti.

E tuttavia sufficiente che quanto viene comunicato in termini di risultati dai singoli ricercatori spirituali
venga semplicemente accolto dal buon senso umano.

La scienza dello spirito non teme di non essere compresa da chi pensa in maniera spassionata. Al
contrario, sa bene che quanto pil la si avvicina senza pregiudizi, quanto piu la si accosta in maniera
oggettiva e scientifica, e meno da dilettanti, tanto meglio verra capita. Essa richiede anzi un approccio il



piu rigoroso e serio possibile. Allora si notera che non si puo piu parlarne come si fa quando la si conosce
solo superficialmente.

Il buon senso umano puo accettare cio che gli si manifesta sotto forma di risultati scientifico-spirituali,
ma al buon senso umano viene avanzata una certa richiesta che al giorno d’oggi non fa ancora piacere.
Ma proprio perché questo requisito non piace, si ¢ precipitati nella catastrofe che 1’umanita ha dovuto
sopportare negli ultimi cinque o sei anni.

Vedete, se oggi si prendesse e si leggesse la mia Scienza occulta con la disposizione d’animo che va per
la maggiore, allora essa risulterebbe uggiosa, allora avreste anche il diritto di parlarne male. Essa infatti
non ¢ in grado di dirvi la stessa quantita di cose che vi vengono dette quando vi sedete in un cinema e
osservate le immagini scorrere davanti ai vostri occhi, situazione in cui non dovete lavorare molto, ma in
cui potete restare passivi. Quando assistete ad una conferenza in cui vengono mostrate diapositive potete
anche dormire e negli intervalli dedicare passivamente la vostra attenzione alle immagini.

Ben altra cosa avviene in una conferenza del tipo che i0 mi permetto di proporre: essa va in un certo
senso seguita attivamente se deve significare qualcosa per I’'uomo. Per non parlare dei libri: la mia
Scienza occulta non ha contenuto per chi non si adopera ad elaborarla personalmente. Essa ¢ per cosi dire
nient’altro che una partitura, il cui contenuto va ricreato tramite un’attivita interiore se lo si vuol davvero
far proprio.

Ma cosi facendo — come studiosi di cio che ¢ stato esplorato dal ricercatore spirituale — si acquisisce un
pensiero attivo, quel pensiero che si immerge nella realta, che si congiunge con essa. Si acquisisce un
pensiero che non fa piu affermazioni del tipo: con I’introduzione della valuta aurea favoriremo il libero
scambio. Questo pensiero, completamente al di fuori della realta, ¢ del tutto irreale.

Ci si educa ad un pensiero intimamente connesso con la realta, in grado di adeguarsi ad essa anche nelle
situazioni pratiche della vita. L’altro pensiero, quello comune, non ¢ allenato, non ¢ formato. Il pensiero
addestrato invece produce — in un certo senso come sottoprodotto dell’attivita scientifico-spirituale — una
trasformazione dell’uomo in individuo pragmatico nei confronti delle richieste che avanza la vita d’oggi.

Pertanto questa scienza dello spirito ha il diritto di affermare che gli esperti apparenti, illusori — come
potrei definirli? fanfaroni, forse? — che hanno millantato di prevedere tutto ci0 che sarebbe accaduto nella
vita economica e in altri ambiti, e che hanno distrutto la vita nel modo che ¢ sotto gli occhi di tutti, questi
individui dovranno essere sostituiti da coloro 1 quali sanno come procede davvero la vita, poiché hanno
imparato qualcosa sulla vita nella misura in cui essa riguarda il rapporto dell’'uomo con I’universo.

A questo punto mi permetto di richiamare 1’attenzione su un fatto che dopo tutto & documentabile. E stato
all’inizio della primavera del 1914, quando a Vienna, il luogo da cui ¢ partito il conflitto mondiale, ho
detto a un piccolo gruppo di persone: ci troviamo all’interno di un’evoluzione sociale dell’Europa che ci
indica come la vita pubblica soffra di una sorta di carcinoma sociale, di un cancro sociale, che
prossimamente dovra esplodere in maniera terribile.

Questo fu detto all’inizio della primavera del 1914! Poco dopo, uomini che si considerano degli esperti,
come per esempio il ministro degli esteri tedesco e quello austriaco, hanno affermato, pitt 0 meno con le
stesse parole, davanti a1 loro parlamenti o delegazioni: la distensione politica generale sta facendo
grandiosi progressi. Abbiamo rapporti di buon vicinato con la Russia e grazie a questi rapporti fra non
molto entreremo in un’era di pace europea. In Germania si diceva: abbiamo delle trattative in corso con
I’Inghilterra e, nonostante non siano ancora concluse, fanno sperare di poterlo essere a breve e che si
possano instaurare relazioni pacifiche a lungo termine fra la Germania e 1’Inghilterra.

Ecco che cosa hanno detto gli esperti nel maggio del 1914! L’altro invece, quello che ha detto che



soffriamo di un carcinoma sociale, era il sognatore, il vaneggiatore, il “pazzo antroposofo”. Ma gli
esperti, quelli a cui la gente ha dato retta, hanno detto le cose che vi ho appena citato. La loro
“competenza” si ¢ rivelata tale per cui negli anni seguenti sono state uccise dieci o dodici milioni di
persone, e tre volte tante sono state mutilate. Negli ultimi cinque o sei anni si € visto come si sono
realizzate le loro previsioni — come nell’ambito del monometallismo si sono visti in piccolo gli effetti
delle misure introdotte da questi esperti fasulli, estranei alla vita reale.

Oggi di fronte alla civilta umana, la scienza dello spirito afferma come sia necessario approfondire il suo
contenuto per mettere in atto un pensiero che non sia solo logico, ma anche aderente alla realta. Ho detto
esplicitamente che non ritengo stupidi i monometallisti, ma che li considero persone il cui pensiero non ¢
in grado di calarsi nella realta, individui dal pensiero poco realistico. So che oggi sono in molti a non
credere che ci si possa calare nella vita reale proprio grazie a un approfondimento spirituale!

E cosi che la scienza dello spirito si pone in rapporto allo spirito e al controspirito del nostro tempo.

Ma come si manifesta questo controspirito? Bene, ¢ solo negli ultimi tre o quattro secoli che I’'umanita ha
conseguito I’intellettualismo. Essa infatti si ¢ sviluppata a partire da una saggezza primigenia, istintiva e
sognante, e che quindi doveva lasciare il passo all’intellettualita.

L’evoluzione intellettualistica ¢ giunta ora pero a un punto tale per cui ¢ necessario che di nuovo ce ne
allontaniamo per poter riconoscere lo spirito, cosa di cui il puro intelletto non sara mai capace. Oggi tutto
¢ estraneo alla realta, anche la scienza, la medicina, la giurisprudenza, tutte le scienze, ad eccezione di
quelle inorganiche e della tecnica, il loro braccio destro. Negli ultimi secoli si ¢ dovuta sviluppare
I’intellettualita.

Prima c’era una conoscenza istintiva e spirituale che per un po’ ha dovuto mettersi in disparte, ed ora ¢
necessario che al suo posto subentri una nuova conoscenza spirituale.

Tuttavia portiamo in noi I’eredita di questa antica conoscenza spirituale, e una componente fondamentale
di questa eredita ¢ la nostra lingua, sono tutti i linguaggi della civilta. Cio che vive nella lingua non
proviene dalla concezione del mondo entrata in vigore negli ultimi tre o quattro secoli. Se gli esseri umani
non avessero gia avuto le lingue, non sarebbero mai stati in grado di crearle a partire dall’attivita animica
che ha portato all’intellettualismo!

Le lingue sono un antico patrimonio, sono sorte in un’epoca in cui si aveva una comprensione, seppur
istintiva, della realta spirituale.

Che cosa sono diventate nell’era dell’intellettualismo? Sono diventate cio che la nostra vita pubblica ha
gradualmente reso una vuota fraseologia. Dato che abbiamo perso 1’antico contenuto spirituale e
sostanziale della parola, la nostra lingua vive nella frase fatta e ci tocca recuperare un contenuto
sostanziale per le nostre lingue attraverso un approfondimento spirituale.

La frase fatta pero ¢ sorella della menzogna. Chiedetevi spassionatamente in che modo la menzogna abbia
compiuto nel mondo la sua marcia trionfale in questi ultimi cinque o sei anni, nell’era delle frasi fatte! La

nostra vita culturale si svolge all’insegna delle frasi fatte. Ecco il principio contrario allo spirito nella vita

culturale attuale: la vuota retorica!

Potremo uscire dalla vuota retorica, da questa prima componente del controspirito, solo se sapremo
riempirci di nuovo con una scienza dello spirito. Se tenderemo al contenuto spirituale, alla sostanza
spirituale, i contenuti spirituali riprenderanno a risuonare nelle nostre parole. Oggi ’'uomo dice parole su
parole perché ha perduto il contenuto spirituale del linguaggio.



Questo ¢ il primo punto che viene sottolineato dalla scienza dello spirito, per quanto riguarda la
triarticolazione dell’organismo sociale: il fatto che la vita culturale sia dominata dalla vuota retorica e che
si debba cercare una via — di cui avremo modo di parlare nei prossimi giorni — per ridare alle nostre parole
un contenuto sostanziale attinto dalla vita spirituale. E questo il primo compito che ci spetta per vincere il
controspirito del nostro tempo.

Il secondo consiste in questo: € emerso chiaramente che questi tempi nuovi sono del tutto sotto I’influsso
dell’impulso che vuole sviluppare una vita democratica, veramente democratica. Gli esseri umani sono
stati afferrati da questo impulso come il singolo individuo viene colto dalla maturita sessuale o da altre
scadenze della vita. Dalla meta del quindicesimo secolo il richiamo della democrazia, della vera
democrazia, ha preso sempre piu piede nel mondo civile. Ma che cos’¢ la vera democrazia?

Se intesa onestamente, la democrazia ¢ una convivenza umana tale per cui nell’organismo sociale ogni
maggiorenne gode degli stessi diritti di tutti gli altri maggiorenni. Non ¢ una cosa che si puo realizzare in
riferimento alla vita culturale, giacché in quest’ambito contano i talenti, le capacita. La vita culturale va
tenuta separata, deve avere un campo suo proprio. La democrazia puo riguardare solo la vita politica.

Ma che cosa & diventata la vita politica? E pur vero che ¢’ 1’impulso a costruire la democrazia, ma esso
viene ostacolato dappertutto in quanto subisce I’influsso del controspirito — e cos’¢ diventata questa vita?
Invece di una convivenza equa e giusta, invece di una vera vita giuridica scaturita dall’interiorita
dell’uomo, ¢ nata una vita piena di convenzioni!

Come nella vita culturale viviamo di vuota retorica, cosi in quella giuridica viviamo di convenzioni, di ci0
che ¢ stabilito in base ai paragrafi, qualcosa a cui I’'uomo non appartiene ma a cui ubbidisce, dato che ¢
stato fissato convenzionalmente da un potere assoluto o da una democrazia.

La seconda cosa che la scienza dello spirito vuole ottenere relativamente alla triarticolazione
dell’organismo sociale ¢ fondare una vera democrazia nell’ambito in cui essa puo esistere, cosi che le
vuote convenzioni vengano sostituite da cid che deve nascere dal piu profondo della natura umana, da
individui maggiorenni dotati degli stessi diritti.

E in un terzo ambito, quello della vita economica, al posto dell’unita imprenditoriale che conosce solo
calcoli astratti e statistiche, dobbiamo mettere un fondato giudizio economico che si formera nel modo
che vi esporro nei prossimi giorni — ma che potete trovare anche nel mio libro I punti essenziali della
questione sociale. Questo modo di valutare I’economia ¢ sorto per far fronte al controspirito dei tempi
moderni.

L’uomo ¢ diventato abitudinario invece che un esperto di economia, un abitudinario che si muove nel
tessuto in cui si € venuto a trovare per nascita o per altri eventi della vita. L’uomo non ¢ un esperto
pratico in fatto di vita economica, ma un abitudinario spinto dall’istinto privo di spirito.

Viviamo cosi sotto il dominio della retorica, delle convenzioni, della routine, € non ne usciremo se non
riempiremo la vita culturale, quella giuridica e quella economica con il senso della realta, con il senso
dello spirito, che possiamo acquisire esercitando la scienza dello spirito.

Bene, oggi gli uomini tendono ancora ad ignorare queste cose. Riguardo a cio che pud mostrar loro le
cose pil importanti della vita pratica spesso gli uomini si fermano alla convinzione che si tratti di
fantasticherie, fantasie e via di seguito. Si, gli uomini sono fatti cosi.

Negli anni settanta del secolo scorso qui in Svizzera ¢ vissuto un uomo di nome Johannes Scherr. Sotto
molti aspetti era un brontolone, ha riversato la sua critica mordace su tutto cio che ha potuto, proprio
come un vero brontolone. Ma nel suo strepitare ¢’¢ spesso un sano giudizio. In base a una certa intuizione



questo Johannes Scherr ha detto a proposito di ci0 che vedeva nella sua epoca: se le cose vanno avanti
cosi, se nella conoscenza gli uomini correranno solo dietro al materialismo, se nella vita sociale e politica
perseguiranno solo un’economia finanziaria, quale sta esplodendo, dove ognuno prende in considerazione
soltanto i propri interessi finanziari o industriali, cedendo al proprio egoismo — se perdurera questa
tendenza, allora verra il momento in cui 1’'uomo dovra dire: ha vinto il controsenso!

Vorrei sapere chi negli ultimi anni, e anche adesso — dovendo prendere imparzialmente posizione di
fronte a cio che ¢ accaduto e ancora accade nel mondo, vedendo come tutto il mondo civile si opponga a
tutto cio che potrebbe solo essere utile all’'umanita, vedendo come ci si ¢ ficcati in queste condizioni
portando all’assurdo la civilta presente — vorrei sapere chi abbia potuto non dirsi: ora € giunto il tempo in
cui non si dovrebbe affermare con Johannes Scherr che ha vinto il controsenso, bensi che il controsenso
ha determinato i fatti stessi!

Trattero il resto piu approfonditamente nei prossimi giorni. Oggi mi interessava dirvi, a mo’ di
introduzione, che la scienza dello spirito a orientamento antroposofico di cui stiamo parlando non intende
prender parte alla creazione di uno stato di cose in cui ci si debba dire sempre di piu che ha vinto il
controsenso, bensi alla creazione di una condizione in cui, conoscendo davvero I’uomo nella sua
profondita, ci si debba dire: & possibile ridare senso alla vita, un senso costruttivo. E a questo che la
scienza dello spirito desidera lavorare.

Ed essa ricava la propria forza dalla convinzione — che ¢ ben pil di una semplice fede — che dovra
giungere il tempo in cui il controspirito della retorica, della convenzione e della routine dovra essere vinto
dallo spirito che, mosso da una conoscenza pit profonda, riprenda a parlare del senso della vita. La
scienza dello spirito non puo che esser convinta che solo lo spirito, € non il suo opposto, possa condurre
gli esseri umani ad un benefico sviluppo della loro vita.

Per questo, di fronte ai bisogni del presente, la scienza dello spirito deve far appello con la massima
intensita possibile allo spirito e alla sua vera conoscenza.

Seconda conferenza

L’anima e il valore morale dell’uomo
alla luce della scienza dello spirito

Basilea, 5 maggio 1920

Nella conferenza di ieri ho gia richiamato la vostra attenzione su come, sotto 1’influsso della recente
concezione del mondo determinata dalle scienze naturali, nell’umanita sia sorta una certa insicurezza
relativamente alla domanda: in che posizione stanno gli eventi del mondo rispetto alla validita, al
significato dei valori umani morali?

La visione naturalistica ha portato sempre piu a credere che tutti gli avvenimenti che si verificano nel
mondo sottostiano alla necessita di natura, finendo per annoverare in queste leggi di natura solo e tutto cio
che in fin dei conti non ha niente a che vedere con ’'uomo in quanto essere morale.

E cosi abbiamo visto sorgere — in maniera evidente a partire dalla meta del diciannovesimo secolo — una
concezione del mondo naturalistica, costituita dai vari risultati del pensiero naturalistico, che a proposito
del nostro pianeta dice pressappoco cosi: la Terra fa parte di un sistema generale, del nostro sistema
solare, ed ha avuto origine con esso da una specie di stato di nebbia primordiale, addensandosi e
separandosi nel corso del tempo. Dopo di che sono nati gli esseri del regno minerale, vegetale e animale,
e grazie al perfezionamento della forma animale ha fatto la sua comparsa anche 1’'uomo.



Col proseguire del determinismo di natura che ha condotto il corso del mondo fin qui, alla sua forma
attuale, questa Terra che oggi ¢ popolata dagli esseri umani sara un giorno priva di uomini, di animali e di
piante, e sparira di nuovo all’interno del processo universale generale.

Certamente chi sente con forza come oggi le scienze naturali rappresentino un’autorita per I’uomo non
dubitera del fatto che questa concezione del mondo abbia un certo significato esclusivo. Oh si, fra le
persone colte del giorno d’oggi ve ne saranno molte che sosterranno tassativamente che chi non vuole far
sua questa concezione fa una brutta figura.

E tuttavia fra questi che fanno brutta figura ve ne sono alcuni le cui voci pesano non poco. Gia durante le
mie precedenti conferenze ho richiamato la vostra attenzione su come 1’arguto studioso d’arte Herman
Grimm, nel suo libro su Goethe, abbia fatto notare quanto poco questa concezione materialistica possa
corrispondere alla sensibilita primigenia ed elementare dell’uomo. Egli afferma addirittura che la vista di
un 0sso attorno al quale gira un cane affamato ¢ piu avvincente di una tale concezione del mondo.
Quando in futuro verra scritta la storia dell’umanita, sara alquanto difficile spiegare la follia dell’epoca
che ha portato a questa teoria kantiano-laplaciana.

Certo, una cosa del genere oggi viene vista come incompetenza, dilettantismo e cosi via. Cio che viene
accertato a livello delle scienze naturali si gonfia in un certo senso fino a presentarsi come visione
complessiva del mondo, per poi imporsi agli uomini.

E noi siamo sul punto di chiederci: come si pone di fronte ad una simile concezione del mondo, che in un
certo senso reclama I’esclusiva, quella voce pur chiara che ¢ nell’interiorita dell’'uomo, la voce degli
ideali morali, della coscienza, quella che ci esorta a compiere una cosa e a non farne un’altra, la voce che
ci dice cosa ¢ bene e cosa ¢ male? Come si inserisce la vita morale in questa concezione del mondo?

Ho conosciuto molte persone che ritengono questa vita morale una specie di fumo passeggero — piu
precisamente I’illusione di un fumo che esala dagli eventi di natura, colmando illusoriamente 1’uomo per
un certo periodo, per poi svanire per sempre.

E onestamente, dopo che ’'uomo nel corso di milioni di anni si € evoluto a partire da forme animali
inferiori, come si potrebbe evitare di pensare che quanto nasce nella sua testa, quanto sorge nella sua
mente sotto forma di ideali, finira per svanire senza lasciare traccia, quando la Terra ritornera a
dissolversi nell’evoluzione generale dell’universo? Il fatto che gli uomini si siano prefissi degli ideali
morali, che abbiano agito sotto I’'influsso di questi ideali, sarebbe stata una cosa del tutto passeggera.
Tutti questi ideali morali non sarebbero altro che bolle di sapone illusorie, in base alle quali gli uomini
hanno organizzato la propria vita, ma prive di conseguenze per I’evoluzione del mondo.

So bene come anche da parte materialistica vengano a tutt’oggi sollevate obiezioni contro le conseguenze
ultime di questa concezione del mondo. Ma c’¢ qualcosa che va pur affrontato di fronte alle obiezioni
fatte dai materialisti di oggi, quando si dice loro: la vostra concezione del mondo, quella concezione che
avete semplicemente ricavato dalle scienze naturali, non fa altro che trasformare il valore morale
dell’uomo in una bolla illusoria.

Diamo un’occhiata all’epoca in cui la concezione del mondo materialistica ha fatto il suo ingresso con
grande vigore e passione nel mondo civile. Era all’incirca la meta del diciannovesimo secolo quando 1
materialisti, non in modo cosi indolente e incoerente come oggi, ma con profondo entusiasmo, hanno
stabilito come si debba pensare a proposito dei valori morali, in base all’assunto che tutto sia organizzato
secondo quel che vogliono la fisica, la chimica e la biologia. Intendo fornirvi alcune prove di quanto ho
appena detto, prove di cui oggi forse non si ¢ piu al corrente a sufficienza.

Vedete, all’epoca in cui il materialismo ha attraversato nella sua eta giovanile la civilta europea, viveva



uno storiografo di nome Hellwald. Costui ha scritto una storia della civilta dal punto di vista della
concezione del mondo naturalistica. Mentre traeva le vere e oneste conclusioni di questa concezione
naturalistica si € detto: gli ideali morali, le idee morali dell’uomo in genere, non sono che illusioni!
Com’¢ possibile immaginarsi una qualsiasi legittimazione oggettiva delle idee morali, stando agli
avvenimenti deterministici da cui partono la chimica e la fisica?

Pero gli uomini hanno sempre avuto idee morali, e lo storiografo Friedrich von Hellwald sostiene che cio
debba essere spiegato con le scienze naturali. Inizialmente parla degli ideali morali da un punto di vista
puramente scientifico, che all’epoca era quello delle scienze naturali. Vorrei esibire come prova questo
modo di esprimersi.

Hellwald dice: ¢ compito della scienza distruggere tutti gli ideali, dimostrarne 1’inconsistenza, la nullita,
provare che la fede in Dio e la religione sono un’illusione, che la moralita, I’amore, la liberta e il diritto
dell’'uomo sono menzogne.

Vedete, cosi si parlava quando si credeva che la causalita con cui operano le forze di natura fosse 1’unica
realta del mondo, all’epoca in cui questa idea era appena entrata nei cuori, in cui queste cose non
venivano affrontate con freddezza e incoerenza.

Ma lo stesso storico si chiede come mai gli uomini si siano inventati questi ideali privi di realta, dato che
la scienza ne prova I’inconsistenza. E a questa domanda Hellwald risponde: ¢ perché gli uomini ne
avevano bisogno, ne avevano bisogno nella lotta per I’esistenza! Chi ha delle illusioni morali, chi crede
all’inganno degli ideali morali o degli ideali di verita, si difende meglio nella lotta per 1’esistenza di chi
non crede a queste illusioni. Questo ¢ il motivo per cui si formano queste bolle, per questa ragione ci si €
appropriati di questi ideali morali: essi sono stati strumenti adatti nella lotta per I’esistenza.

Questa era la coerenza che c’era nell’ultimo terzo del diciannovesimo secolo! E qualcosa che rosicchia
anche oggi nelle anime, ma queste non sono pil cosi coerenti come quelle degli uomini di quei tempi, e
pertanto le anime d’oggi non ammettono che la coerenza fa dire: o accetto la visione kantiano-laplaciana
della natura, o un’altra analoga, e allora devo dichiarare che gli ideali morali sono delle illusioni e delle
menzogne, oppure devo annullare tutto cid che ¢ pura e semplice concezione naturalistica del mondo.

Si, a quei tempi gli uomini erano piu coerenti. Voglio leggervi qualcosa che lo comprova: una signora ha
scritto a Moleschott, uno che ha contribuito in maniera determinante alla formazione della concezione del
mondo di quell’epoca. Questa signora ha espresso nel modo seguente la propria opinione a proposito del
valore morale umano: “L’unita di misura della moralita di ogni uomo risiede esclusivamente nella sua
natura ed ¢ quindi diversa per ognuno. Cosa sono di per sé le dissolutezze e le passioni? Nient’altro che
un eccesso piu o meno grande di un impulso pienamente legittimo”. La signora prosegue poi scrivendo:
“Amo il genere umano cosi com’e, e la Sua dottrina — si riferisce all’insegnamento di Moleschott — mi ha
insegnato a rispettare persino il ladro e 1’assassino e a riconoscerne 1 diritti umani. Nell’ambito delle
inclinazioni umane ha piena giustificazione tutto cid che compie il ladro non meno del commerciante;
nell’uno e nell’altro caso il movente sono 1’astuzia e la scaltrezza legate all’istinto di acquisizione — solo
con forze spirituali diverse. Tutto ci0 che viene all’esistenza si ¢ conquistato il diritto di esistere proprio
in virtu di questo ingresso. Per questo devo dichiararlo ancora una volta: anche I’'uomo nato per esser
ladro ha portato con sé€ il diritto di sviluppare sotto tutti gli aspetti la propria natura, € puo essere una
natura robusta e morale solo in quanto ladro. E ci0 che vale per il ladro vale anche per ogni altro vizio,
anche per chi ¢ nato assassino. Costui puo portare a compimento la propria umanita solo soddisfacendo la
propria avidita di omicidio”.[3]

Miei cari ascoltatori! Non si tratta di una rivoluzionaria, ma di una brava signora dalle idee borghesi, che
pero prendeva davvero sul serio quella concezione del mondo che a quell’epoca era al suo esordio e che



anche oggi in fondo ¢ dominante, ma non presa abbastanza sul serio. Se oggi, a proposito della
concezione naturalistica, la pensiamo come la maggior parte degli uomini, allora anche per quanto
riguarda il valore morale dell’'uomo dobbiamo pensarla come quella signora. Era un obbligo interiore
profondo quello sentito da una personalita di tal genere, I’obbligo di ammettere cio a cui ho accennato e
che in definitiva porta al dissolvimento di ogni ricerca della verita, alla distruzione di tutti gli ideali, e a
non aver nessun appiglio che consenta di ancorare in qualche modo nella concretezza del mondo il valore
morale umano.

Vi ho letto queste prove, e ve ne potrei portare molte altre, affinché vediate come ¢ stato possibile che cid
che oggi attraversa I’Europa si sia conquistato un posto nell’animo umano.

C’¢ da meravigliarsi se oggi I’Europa ¢ attraversata da quello stato d’animo che ben conoscete, se esso ¢
nato proprio nelle persone che pensavano e sentivano in modo coerente, quelle persone che intorno alla
meta del diciannovesimo secolo e all’inizio dell’ultimo terzo del diciannovesimo secolo hanno adottato
questa concezione del mondo?

In effetti I’'uomo d’oggi, abituato alle mezze misure, non ammette che dovrebbe pensare cosi a proposito
del valore morale umano — a meno che non riveda la sua concezione del mondo, quella che gli viene
presentata da coloro i quali creano una visione del mondo naturalistica.

E questa la gravita di tutte le domande che sorgono quando si cerca una rifondazione della nostra
concezione del mondo.

E questo che grava in maniera cosi pesante sull’anima di quelli che nella scienza dello spirito, di cui vi ho
parlato anche ieri, vedono qualcosa che deve necessariamente inserirsi nell’attuale andamento
dell’evoluzione umana e in quello futuro. Solo da questo ci si puo aspettare che il valore morale trovi un
fondamento — e davvero —, e che la concezione naturalistica stessa venga fecondata dalla scienza dello
spirito, dalla conoscenza di cio che ¢ spirituale.

Ci1 bastera riflettere su alcune delle cose, a cui ho accennato ieri, per renderci conto con la massima
profondita di come 1’'uomo non possa conoscere il mondo se prima non si ¢ chiarito le idee su se stesso.
Potremo comprendere 1 processi del mondo esterno nella loro vera essenza solo studiandoli a partire
dall’essere dell’anima.

Ricordiamoci allora di come la scienza dello spirito di cui parliamo cerchi i propri metodi, le proprie
conoscenze spirituali, per mezzo dell’evoluzione animica, come abbiamo visto ieri. E ancora una volta
desidero richiamare brevemente la vostra attenzione su cio che si sviluppa all’interno dell’anima umana,
come questa entita animica dell’uomo si evolva al di la di quello che si verifica nella vita e nella scienza
normali, per poter fare I’esperienza del mondo spirituale.

Ho fatto notare come avviene lo sviluppo della testa, come nel bambino che fa il suo ingresso nel mondo
vediamo I’elemento animico-spirituale premere per affiorare in superficie di giorno in giorno, di anno in
anno. Vediamo come i lineamenti del viso infantile si facciano sempre piu animici, sempre piu spirituali,
come dentro di lui sia all’opera qualcosa che rende sempre piu plastica la superficie dell’essere umano.
Forse noi ne abbiamo appena il sentore, ma un’osservazione priva di pregiudizi, capace di penetrare piu a
fondo nelle cose, intuisce che ci0 che, per cosi dire, si manifesta nei tratti del viso si estende a tutto
I’organismo del bambino.

Ieri vi ho fatto notare come 1’espressione piu intensa di quanto avviene per mezzo di questa modellazione
plastica del corpo umano da parte dell’elemento animico-spirituale sia la comparsa dei denti permanenti,
che spuntano al posto di quelli di latte. Nella formazione di questi denti permanenti vediamo nel modo
pil accentuato e appariscente come 1’organismo umano tenda ad indurirsi nei primi sette anni di vita.



Poi, una volta che al bambino son spuntati i denti, le idee prendono forma, possono diventare ricordi
durevoli, assumono dei contorni definiti. Il cambio dei denti si verifica in quel momento dell’esistenza
umana in cui le forze, che sono state attive fino al settimo anno d’eta, hanno in un certo senso portato a
termine il loro compito. Allora quelle forze che hanno agito nell’organismo fino alla seconda dentizione
vengono liberate, si mostrano nella loro forma animico-spirituale e cominciano ad operare nella facolta
umana del ricordare, del pensare.

Lo stesso elemento con cui pensiamo e formiamo i nostri ricordi ha lavorato nel nostro organismo fino ai
sette anni, plasmandolo. Ci0 ha fatto si che dalla totalita della sostanza organica umana si sia separata la
sostanza dentaria — se mi permettete di accennarlo aforisticamente, altrimenti per spiegare I’intera
faccenda dovrei tenere varie conferenze sulla seconda dentizione.

Vedete, questa ¢ solo una piccola prova, ma tale che dimostra come la scienza dello spirito non intenda
restare nelle nuvole, come non si perda in una nebbia mistica, ma come invece rimandi alla conoscenza
della realta, mostrando quanto di animico-spirituale agisca sull’organismo umano nei primi sette anni.

E questa scienza dello spirito che ci insegna a conoscere 1’organismo umano! Il materialismo ¢ destinato a
non poter conoscere la materia, a non essere in grado di dirci niente su di essa.

La scienza dello spirito ci dice sulla materia cose come quelle a cui vi ho accennato a proposito
dell’attivita sull’organismo umano, fino al settimo anno, di quello che in seguito diventera movimento di
pensiero. Se potessimo occuparci dei dettagli concreti vedremmo come 1’elemento animico-spirituale
opera sui vari organi del corpo umano, come fegato, polmoni, reni ecc.

La scienza dello spirito fornira la vera conoscenza dei processi materiali proprio perché ¢ in grado di
spiegarli a partire dallo spirito.

Se come ricercatori spirituali si continua a seguire quel metodo che consente di penetrare nel mondo
spirituale, allora occorre usare la meditazione — come vi ho accennato ieri — per far evolvere ulteriormente
cio che a sette anni si € emancipato come attivita di pensiero, come attivita di immaginazione.

Allora ¢ necessario lavorare nel pensiero cosi intensamente come il pensiero lavora durante i primi sette
anni, quando il suo compito non ¢ semplicemente quello di evocare pensieri alla coscienza, ma quando la
forza pensante lavora cosi fortemente nell’organismo che finisce per far si che si formino i denti.

Se per mezzo della meditazione ci inseriamo in un’attivita di pensiero e d’immaginazione rafforzata, ci
accorgiamo della differenza che esiste fra questo pensare e quello umano ordinario. Il primo ci introduce
direttamente nella contemplazione del mondo spirituale e ci fa capire immediatamente come attraverso la
nascita I’'uomo sia disceso all’esistenza fisica da un livello animico-spirituale. In tal modo possiamo
mettere a confronto cio che raggiungiamo per cosi dire artificialmente, tramite la meditazione, con il
nostro pensare quotidiano.

Veniamo cosi a capire in che cosa consiste il pensiero umano ordinario, quello che 1’uomo esercita nella
vita quotidiana e nella scienza comune. Gli uomini esercitano questo tipo di pensiero ma non sanno in che
cosa consista realmente.

Lo si impara solo se a questo pensiero si accosta quello libero dal corpo, quello non legato al cervello, che
si svolge nel puro animico-spirituale, nel mondo eterico, e che si pud acquisire solo attraverso la
meditazione. Solo allora si ha la possibilita di fare un confronto, solo allora si pud paragonare il pensiero
ordinario dell’uomo con questo pensiero libero dal corpo. E importante poterlo fare, perché solo allora
puo esserci una vera scienza riguardo all’importanza dell’anima umana.



Vedete, ¢ straordinariamente importante 1’esperienza che si fa quando si € giunti al punto di cogliere il
pensiero nella sua condizione incorporea e di poterlo paragonare a quello che ¢ il pensiero ordinario,
dipendente dal cervello. In relazione al pensiero si capisce anche la differenza fra uomo e animale. Su
questa differenza fra uomo e animale sono state raccontate molte favole, proprio dalla scienza moderna.
Ma capire in che cosa consiste questa differenza ¢ possibile solo mediante il confronto di cui vi ho appena
parlato.

E quando ci si chiede: ma allora come nasce il pensiero ordinario in opposizione a quello libero dal corpo,
direttamente collegato all’esistenza animica dell’uomo e avente luogo in ambito puramente animico-
spirituale? Allora ci si puo chiedere in che cosa consista il pensiero ordinario, guardandolo dal punto di
vista di questo pensiero libero dal corpo.

Il pensiero ordinario ¢ senz’altro legato al cervello. Ci dev’essere qualcosa nell’organizzazione nervosa
che permette lo sviluppo di questo pensiero ordinario. L.’altro pensiero invece, quello libero dal corpo,
conseguibile mediante la meditazione, non ha bisogno di questo strumento nervoso. L.’uomo possiede
questo strumento nervoso solo perché in lui I’organismo non viene spinto avanti come nell’animale.

L’animale si spinge per cosi dire fino a un certo punto con la sua organizzazione animale, si indurisce
fino a un certo punto. All’inizio della vita I’'uomo non si spinge cosi avanti, come fa I’animale,
nell’indurimento, nell’ossificazione, nella sclerotizzazione della vita dell’anima.

L’uomo sviluppa lo stesso indurimento nel corso della vita, poiché cio che nell’indurimento
dell’organismo si manifesta con la seconda dentizione prosegue anche nel pensiero ordinario, solo che
non vengono piu prodotti dei denti, ma delle forme piu tenui, 1 pensieri, che subito si dissolvono.

Ma questo pensiero ordinario consiste appunto nel fatto che I’'uomo, in un processo ininterrotto, fa morire
tutto cio che sorge in lui come vita in germoglio. Avviene che in noi il pensiero — che ha una realta
anteriore ai denti come parti morte — erompe temporaneamente dall’organismo e che questo gettarsi nella
sclerotizzazione, nell’ossificazione, si ridissolve poi sempre di nuovo. Il pensiero consiste appunto nel
fatto che, in relazione al nostro sistema della testa, al nostro sistema neuro-sensoriale, portiamo
costantemente in noi la morte.

L’ho gia fatto notare in altre circostanze: il nostro pensiero consiste nel compiere per attivita interiore
propria, durante tutto il tempo della vita, cio a cui I’animale tende fin dall’inizio: il processo di
sclerotizzazione, di ossificazione, il processo di morte che introduciamo nel nostro organismo.

Dal punto di vista del pensiero libero dal corpo, che si ¢ conquistato grazie alla meditazione, si pud
osservare questo costante morire senza il quale il pensiero ordinario dell’'uomo non puo aver luogo. E
questo morire viene costantemente bilanciato dal fatto che dalla restante organizzazione, quella
sanguigno-cardiaca e metabolica, sorgono nella testa che tende alla morte delle forze vivificanti.
Nell’uomo, proprio perché ¢ un pensatore, avviene una lotta continua fra vita e morte.

E quello che compare alla fine della vita fisica, il momento singolo della morte, non ¢ altro che il
riepilogo sintetico di cio che in piccolo avviene sempre.

La nostra organizzazione neuro-sensoriale ci fa continuamente morire, ma questa morte viene
costantemente annullata. E solo quando I’organismo rimanente, non solo quello della testa, non ha pii la
capacita di annullare la morte che moriamo davvero. La morte non ¢ qualcosa che si accosta all’uomo una
volta sola, bensi ¢ un processo costante.

E a questa morte che dobbiamo il pensiero. Da un lato questo pensiero ¢ presente in noi grazie al fatto che
con ’attivita del pensare incorporiamo in noi la morte, e dall’altro impariamo di riflesso a conoscere



anche la realta sostanziale della morte.

Una volta formato il pensiero libero dal corpo, quello esercitato attraverso la meditazione, si puo vedere
dapprima come I’altro tipo di pensiero mineralizzi e fossilizzi in continuazione la sostanza organica
umana, e si viene cosl a conoscere il processo di mineralizzazione. Nel momento in cui si impara a
conoscere nell’'uomo un elemento minerale come puro prodotto del pensiero, elemento che riempie
I’uomo di morte, si ha conoscenza del regno minerale dentro di sé.

Poi, a mano a mano che solleviamo in noi stessi il pensiero al di sopra della tomba della morte e lo
facciamo rinascere dentro di noi, a mano a mano che sentiamo che qualcosa deve morire in noi per dare
origine ai pensieri, veniamo a conoscere anche il mistero dell’universo. Impariamo a capire il vero
significato del regno minerale che ¢ 1a fuori. Veniamo a conoscere questo regno minerale del mondo
extraumano grazie alla conoscenza del regno minerale in quanto legato al pensiero dentro 1’uomo stesso.

La vera conoscenza del mondo avviene solo attraverso 1’intima conoscenza dell’uomo.

E vedendo come qualcosa muoia nell’uomo, ci si sottrae a quel pregiudizio che si € insinuato nel XIX
secolo ed ¢ rimasto fino ai giorni nostri quello piu radicato e profondo.

L’uomo, quasi schiavo di una vera e propria suggestione, ha osservato con fissazione il mondo minerale e
la sua causalita. Dentro di sé non conosceva nulla di cio che gli avrebbe potuto far capire I’essenza di quel
mondo minerale. Non poteva dirsi altro che questo mondo doveva essere un tempo la nebbia universale,
la nebbia primordiale kantiano-laplaciana; da li hanno avuto origine il sistema planetario e la Terra, da Ii
si ¢ sviluppato tutto il resto, e cosi continuera per sempre ad essere. Questo divenire, questa evoluzione
per causalita, ¢ qualcosa di eterno in cui i valori umani morali sono bolle di sapone, fatte solo di illusioni.

Se si fa la conoscenza di questo regno minerale scoprendolo dentro di sé, se ne capisce 1’essenza anche
nel mondo esterno. Si vede dentro di sé come 1l regno minerale sia un continuo morire, € si smette di
costruirsi la concezione del mondo esterno nel modo vecchio, convincendosi che questa concezione si ¢
formata sotto il pregiudizio della scienza.

Abbiamo gia notato quanto ingegnosamente sia costruita: potremmo osservare per cinque anni la
trasformazione del cuore umano e constatare che oggi esso ¢ qualcosa di diverso da cinque anni fa.
Potremmo osservarlo per altri cinque anni e poi calcolare come sara fra trecento anni. Il cuore non ci sara
piu, ma il calcolo puo essere molto assennato e preciso.

E cosi che i geologi e gli astronomi calcolano come sara la situazione sulla Terra fra milioni di anni. Solo
che questa Terra non ci sara pil, esattamente come 1’'uomo in quanto essere fisico non ci sara piu fra
trecento anni. E come trecento anni fa non c’era ancora il cuore di oggi, cosi la Terra non esisteva al
tempo a cui i geologi applicano i loro calcoli!

D1 questo ci rendiamo conto quando impariamo a conoscere la natura del regno minerale dentro I’essere
umano, seguendo il percorso che vi ho indicato. Allora, una volta conosciuta in questo modo la natura del
regno minerale, si viene a sapere che esso scompare dalla Terra senza che questa termini di esistere, come
nell’'uomo con la morte ha fine ci0 che in lui si ¢ ossificato, senza che per questo abbia fine tutto 1’essere
umano animico-spirituale.

E poi: come ¢ possibile far evolvere il pensiero mediante la meditazione, cosi ¢ possibile far progredire
anche il sentimento.

Come ¢ possibile rendere in un certo modo “chiaroveggente” il pensiero, cosi si puo rendere
“chiarosenziente” il sentimento umano, in modo da poter accedere al mondo spirituale grazie ad esso.



E come facciamo la conoscenza del regno minerale grazie al pensare, nella maniera che vi ho appena
descritto, cosi grazie al fatto che il sentire si libera dal corpo consentendoci di osservare il sentimento
ordinario in quanto legato al sistema ghiandolare, veniamo a conoscere che il sentimento ordinario ¢

legato ad un processo dell’organismo simile al processo vegetale del mondo esterno. In questo modo
veniamo a conoscere anche la natura del processo vegetale nel mondo fuori dell’uomo.

E — cosa che all’'uomo d’oggi appare paradossale — si viene cosl a sapere che il regno vegetale ha
un’esistenza piu lunga di quello minerale, e che € anche piu antico.

L’uomo d’oggi non sa immaginarsi altro se non che il regno vegetale cresca sulla base di quello minerale.
Farebbe invece meglio a osservare come dal regno vegetale “cresca” nel carbon fossile qualcosa di
nettamente minerale! Partendo da li potrebbe vedere come tutti i minerali oggi esistenti siano una
secrezione, un prodotto di un mondo vegetale originario, e come tutto cio che ¢ vegetale abbia
un’esistenza piu lunga di cio che ¢ minerale.

Come il pensiero e il sentimento, cosi anche la volonta puo essere resa libera dal corpo. E una volta
conseguita questa volonta indipendente dal corpo — vi ho detto ieri come la si ottiene, con
un’autoeducazione pertinente e intensa, col dominio di sé, con 1’autodisciplina — si arriva a conoscere
quella particolare realta dell’uomo che ¢ affine al regno animale.

A quel punto si viene a conoscere anche la natura di questo regno animale, ma anche come il regno
vegetale sia a sua volta un’emanazione di quello animale, e come quest’ultimo sia piu antico di quello
vegetale, come abbia emanato il regno vegetale e come durera piu a lungo, in quanto il regno vegetale
scomparira prima di quello animale. Ovviamente non perdurera nelle forme animali fisiche odierne, ma
nelle entita animali sovrasensibili incarnatesi in questo regno fisico.

E solo alla fine di tutto cio si pud avere una conoscenza vera del mondo dell’uomo. E una conoscenza che
ci fa dire: ¢ ’'uomo ad essere cresciuto al di 1a di tutti questi regni, poiché, come il regno vegetale ha
emanato quello minerale e il regno animale ha emanato quello vegetale, cosi I’'uomo ha emanato da se
stesso I’animale. L uomo ¢ allora anteriore al regno animale e durera piu a lungo di esso.

Dapprima si estinguera il regno minerale, poi quello vegetale e infine quello animale. Allora restera
quella parte dell’uomo che avremo conosciuto osservando cio che ¢ sorto dalla morte dell’elemento
minerale, dalla morte dell’elemento vegetale e dalla morte dell’elemento animale, quando questi tre regni
saranno svaniti.

Che cosa sorgera allora dalla nostra Terra, dall’esistenza della nostra Terra?

Chi ha conoscenza dell’essere umano lo viene a sapere gia da ora. Egli vede infatti come il pensare, i
pensieri — e gli ideali morali sono pensieri — sorgano dalla tomba di quella parte che si ossifica nel nostro
organismo.

Alla fine restera solo cid che I’'uomo ha creato. Quando tutto cio che appartiene al regno minerale,
vegetale e animale sara scomparso, proprio da questa triplice morte sorgera cio che I’'uomo ha prodotto,
vincendo in sé questi tre regni.

E possiamo capire che cio che oggi formiamo come ideali morali nei nostri pensieri ¢ come il seme da cui
si forma un nuovo mondo, quando tutto ci0 che ¢ presente nei tre regni attuali — minerale, vegetale e
animale — sara scomparso.

D’ora in poi ci rapportiamo al mondo come ci ¢ dato di fare quando ci raffiguriamo I’evoluzione della
pianta: essa cresce, foglia dopo foglia, ma ¢ gia predisposto in essa il piccolo seme che si trasformera in



una nuova pianta. Il fogliame vecchio cade dalla pianta non meno dei petali: tutto ci0 non conta piu per
I’evoluzione ulteriore.

Noi siamo al mondo in quanto uomini. Vediamo come dentro di noi gia oggi accade cio che un giorno
avverra nell’evoluzione della Terra.

Vediamo come in noi si forma un regno minerale per il fatto che pensiamo, come in noi si forma un regno
vegetale perché pensando sentiamo, € come in noi si forma un regno animale in quanto pensando
vogliamo. Su tutta la natura trionfa quanto si crea in noi in forma di pensiero, sentimento e volonta: in
questo mondo si trova il seme. Dobbiamo solo trovare il modo di capire che tutto ci0 da cui si sviluppa
questo seme decade, come i petali e le foglie, e che da quello si trae il seme di un nuovo mondo.

Il nemico di questa presa di coscienza ¢ sorto nel XIX secolo, quando si riusciva solo ad immaginare che
gli eventi del regno minerale racchiudessero in sé una sostanzialita che resta eternamente costante. Si
parlava di costanza della materia, dell’energia. Nel momento in cui si sono imposti questi dogmi, il
minerale ¢ diventato un qualcosa. Da allora non ci si € piu resi conto che questo elemento minerale ¢
destinato alla morte, come pure 1’elemento vegetale e quello animale — e che dalla loro tomba non si
sollevera un nulla, bensi cio che noi esseri umani portiamo oggi nella nostra interiorita.

Si, questa Terra si dissolvera, e con lei tutto cio che fa parte dei suoi tre regni. Ma cio che costruiamo gia
oggi dentro di noi, dandogli valore di ideale morale umano, rappresenta il germe di una Nuova Terra, il
seme di una nuova esistenza planetaria!

Non ci riferiamo allora piu al valore morale umano affermando che ¢ una bolla di sapone illusoria, poiché
ci rendiamo conto che tutto cio che ci sta intorno muore sulla Terra, come le foglie cadono dalle piante,
mentre quel che portiamo in noi come valore morale umano si sviluppa oltre come un germoglio nuovo.

Dobbiamo solo superare certe idee, come il pregiudizio della costanza della materia, della costanza
dell’energia, questi terribili dogmi che le scienze naturali hanno introdotto nel diciannovesimo secolo,
dato che non avevano idea di cosa puo imparare I’uomo quando s’innalza alla conoscenza dello spirito e
sperimenta dentro di s€, a livello microcosmico € umano, la morte del regno minerale su cui trionfa il
pensiero, il quale puo svilupparsi solo se noi moriamo costantemente, proprio come il nuovo seme della
pianta puo germogliare e trionfare solo quando le vecchie foglie muoiono.

La nostra natura morale, il nostro valore morale in quanto uomini, trionfa su ci0 che perisce negli altri
regni e in quelle parti di noi che appartengono a quei regni.

Vediamo allora come 1’idealita morale trovi il suo posto nelle scienze naturali. Vediamo come la
concezione del mondo naturalistica abbia a che fare con la parte caduca del mondo, mentre la visione
morale ha a che fare con cio che nel mondo che muore risorge come germoglio di un mondo nuovo.

Allora nasce in noi la coscienza di lavorare al seme di un mondo futuro quando costruiamo un mondo
morale fatto di ideali. Allora il valore morale umano viene messo sullo stesso piano degli eventi naturali.

Gli eventi naturali vengono risospinti nei loro confini, nei limiti di quell’osservazione della natura che
giunge ai propri risultati portando gli esseri umani nelle cliniche per esaminarne il cadavere. Le scienze
naturali analizzano e studiano cid che muore, ottengono quindi conoscenze solo sui processi di morte. Ma
quello che nessun professore di clinica puo portare nella sala settoria, quello che sopravvive ad ogni
sezionamento e che trionfa sull’anatomizzazione, ¢ ci0 che gia ora, in qualita di valore morale dell’uomo,
costruisce un mondo nuovo.

Vedete, la scienza dello spirito ha il compito di abbattere la presunzione, se mi € concesso dirlo, della



concezione del mondo naturalistica. La scienza dello spirito si rende infatti chiaramente conto che le cose
stanno cosi: o scartiamo la concezione del mondo naturalistica — ovviamente non le scienze naturali con i
loro risultati positivi — oppure ci tocca scartare il valore morale umano.

E solo perché gli uomini d’oggi sono cosi incoerenti e presuntuosi che non si accorgono di come sia
necessario decidere di appropriarsi di una concezione del mondo scientifico-spirituale, se si vuole salvare
il valore morale umano.

L’umanita non si rende conto di questo perché vuole mantenere quella concezione del mondo che oggi si
basa unicamente sul punto di vista naturalistico. Ma allora dovrebbe esprimersi come ha fatto Mathilde
Reichardt rivolgendosi a Moleschott, lo studioso materialista di scienze naturali: “Per questo devo
dichiararlo ancora una volta: anche ’uomo nato per esser ladro ha portato con sé il diritto di sviluppare
sotto tutti gli aspetti la propria natura, e puo essere una natura robusta e morale solo in quanto ladro. E cio
che vale per il ladro vale anche per ogni altro vizio, anche per chi ¢ nato assassino. Costui puo portare a
compimento la propria umanita solo soddisfacendo la propria avidita di omicidio”.

O si parla cosi e si accorda alle scienze naturali il diritto di assumere il ruolo di concezione globale del
mondo, disconoscendo ogni valore morale, oppure ci si rivolge alla scienza dello spirito.

C’¢ chi dice che c’¢ anche una terza possibilita: dire a se stesso che una concezione del mondo vale
I’altra, e che si preferisce trascorrere 1’esistenza sbarcando il lunario in modo istintivo. Certo, abbiamo
anche questa opzione, oggi sono in molti a sceglierla. Ma chi vuole seriamente venire a capo di se stesso
e del proprio rapporto col mondo puo imboccare solo una delle due vie che vi ho indicato. Cosi stanno
oggl le cose. La scelta fra questi due atteggiamenti ¢ inevitabile.

Le scienze naturali si sono trasformate in una visione del mondo. Non si predica piu a livello teorico,
come Mathilde Reichardt, come lo storiografo Hellwald e altri hanno fatto, che il ladro o 1’assassino
possa diventare pienamente uomo solo se vive fino in fondo i suoi istinti, giacché in lui il determinismo di
natura agisce esattamente come nella cosiddetta persona onesta. Non lo si declama a livello teorico, ma le
idee contenute in questo modo di pensare attraversano I’Europa e hanno prodotto questi ultimi cinque o
sei anni di guerra. E la cosa continuera a dare i suoi frutti.

O I’Europa si imbarbarira, oppure dovra riconoscere di non poter costruire nessuna concezione del mondo
unicamente sulla base delle scienze naturali.

Oggi forse queste sembrano affermazioni fanatiche, radicali. Ma ognuno di noi si batta il petto e
interroghi se stesso con la dovuta serieta. Non credo che in serieta potrebbe darsi un’altra risposta.

E poi si osservi una concezione del mondo che a partire dall’essere dell’anima vuole riconquistare il
valore morale dell’uomo, si osservi come essa sia indotta a salvare la moralita a partire dallo spirito, come
debba rompere con quelli che sono i numerosi pregiudizi del nostro tempo: la costanza dell’energia, la
permanenza della materia e cosi via.

Si osservi questa scienza dello spirito: deve far suo un modo di pensare, un modo di porsi in relazione con
il mondo completamente diversi. Essa considera quello che apparentemente ¢ solo pensiero — quello che
in apparenza ¢ solo pensiero rarefatto, che appare per un attimo e poi svanisce — e giunge a vedervi il
germe di una nuova realta che risorgera dopo che tutta la Terra sara scomparsa. Chi prende la cosa sul
serio vedra nella scienza dello spirito qualcosa di necessario per la nostra epoca.

Questa scienza verra sentita come una necessita anche dalle persone religiose del nostro tempo, dalle
persone veramente religiose.



La nostra epoca ha bisogno di riuscire a capire in che modo una realta spirituale si inserisce nel mondo
fisico. Si veda un po’ cosa ha da dire sull’evento del Golgota I’'uomo d’oggi, intriso dell’attuale
formazione culturale. Non puo dire altro che questo: orbene, le cause di questo evento del Golgota
devono essersi formate in tutto il periodo che I’ha preceduto, dopo di che si ¢ verificato e ha avuto i suoi
effetti, come ogni processo di natura. Deve porsi come tutto il resto nella catena delle cause e degli effetti.

Come potrebbe infatti I’'uomo cresciuto nella cultura odierna, basata esclusivamente sulle scienze naturali,
intravedere la possibilita che con I’evento del Golgota abbia fatto il suo ingresso sulla Terra una realta
assolutamente nuova, qualcosa che avrebbe continuato a operare in seno all’evoluzione ulteriore del
pianeta? Lo potrebbe solo e soltanto se si rende dapprima conto che nel pit profondo della vita umana,
nel mondo dei pensieri, € racchiuso qualcosa che continuera ad esistere anche dopo la scomparsa della
Terra e di tutti i suoi regni visibili!

Solo comprendendo che nella Terra c’e¢ qualcosa che non si esaurisce nell’esteriorita razionale e sensibile,
qualcosa che trionfa su questa Terra, che nella propria essenza trascende 1’elemento terreno, si diventa
capaci di levare lo sguardo verso quell’Entita spirituale che ¢ entrata nella Terra attraverso il mistero del
Golgota, e che come Cristo Gesu conferisce alla Terra un significato duraturo.

Oggi ¢ necessario accostarsi al mistero del Golgota, ai misteri del cristianesimo, con cio che la scienza
dello spirito accende nell’uomo poiché al giorno d’oggi il cristianesimo attende di venir compreso
spiritualmente.

Osserviamo cosa accade presso 1 materialisti: proprio per il fatto di negare il valore morale dell’uomo, per
loro, se sono coerenti, il cristianesimo dev’essere un’assurdita.

Gli uomini non possono fermarsi alla visione delle confessioni religiose tradizionali. Prendete per
esempio i rappresentanti della Chiesa cattolica e notate come costoro siano diventati scienziati, come la
loro scienza sia la piu materialistica che esiste! Potete osservarlo in quei sacerdoti cattolici che diventano
scienziati: non vogliono affatto introdurre lo spirito nella scienza, vogliono tener lontana la scienza dal
venir compenetrata di spirito, poiché vogliono continuare a gestire le antiche forme tradizionali dello
spirito. Hanno paura del metodo moderno che fa riscoprire la realta dello spirito nel mondo, lo rifuggono,
non ne hanno la minima idea.

Se poi prendiamo in esame le forme protestanti di interpretazione del cristianesimo, vediamo come la
concezione del mondo naturalistica eserciti un’enorme pressione su questa recente teologia protestante:
non riesce a inserire 1’evento del Golgota in ci0 che si verifica nel mondo! Per questo dice che bisogna
vedere nel Cristo solo 1’aspetto morale, che bisogna guardare all’etica da lui instaurata. Ma quest’etica
rimane essa pure completamente per aria se non viene ancorata in una concezione scientifico-spirituale
del mondo.

Chi si rende conto dei pericoli che corre attualmente il cristianesimo si dovra dire: al fine di riconoscere il
proprio fulcro, il mistero del Golgota, il cristianesimo non puo far altro che ricorrere alla scienza dello
spirito.

Come infatti la scienza dello spirito indica dove si trova il seme che dara origine alla Terra futura, cosi
indica anche dove sono quelle forze che si sono unite alla Terra, senza essere state direttamente presenti
nel nostro pianeta in epoca precristiana. Si pud comprendere la natura spirituale del mistero del Golgota
solo se si € prima conseguito attraverso la scienza dello spirito un pensare intriso di spirito.

Proprio coloro i1 quali prendono sul serio il cristianesimo dovrebbero far appello alla scienza dello spirito
per salvarlo! E lo faranno davvero quelli che prendono sul serio il cristianesimo e la religiosita in
generale.



Come mai gli uomini dell’epoca puramente naturalistica hanno ancora ideali morali?

Di nuovo ce lo possono spiegare voci come quelle di Hellwald e Mathilde Reichardt, a cui se ne
potrebbero aggiungere molte altre. Costoro ci insegnano che ¢ compito della scienza distruggere tutti gli
ideali, dimostrarne la vacuita e la futilita, rivelare che la fede in Dio e la religione sono un’illusione, che
la moralita ¢ una fandonia, e cosi via. Questo si dovrebbe affermare in base ad una concezione puramente
naturalistica, se solo non si fosse troppo vigliacchi per farlo!

Da un simile punto di vista il cristianesimo non puo essere salvato.

Il cristianesimo ritrovera un fondamento solo e soltanto se tramite la scienza dello spirito si avra la
possibilita di guardare direttamente nel mondo spirituale, cosi da riconoscere come realta la vita dello
spirito e non come bolla illusoria, a cui si ricorre solo perché se ne ha bisogno nella lotta per I’esistenza.

Non perché si ha bisogno di cio che ¢ spirituale nella lotta per 1’esistenza, ma perché esso viene generato
imprescindibilmente dal nostro mondo, come il seme della nuova pianta viene necessariamente originato
da quella vecchia! Ma ci0 puo accadere solo se ci si rende conto che il vecchio non sottosta alla costanza
dell’energia e all’indistruttibilita della materia, ma che tutto ci0 che ¢ materiale decade come cadono le

foglie, e che la realta spirituale ¢ il seme di ci0 che deve venire, come il seme fa nascere la nuova pianta.

Solo rendendosi conto di questa necessita che si regge sullo spirito, si giunge alle sue fonti nell’interiorita
umana dove di nuovo viene generato a vita il valore morale umano.

Cio che ancora rimane come ideale morale alla gente del tipo di Mathilde Reichardt, Hellwald e altri ¢
I’adesione convenzionale agli ideali ereditati. Se questi ideali non fossero stati tramandati, non sarebbe
stato possibile ricavarli dalle concezioni del diciannovesimo e del ventesimo secolo!

Un terreno fertile per gli ideali morali sara solo quello procurato dalla scienza dello spirito. Per tutti questi
motivi la scienza dello spirito non crede affatto di operare solo in base ai bisogni dei suoi seguaci, ma in
base a ci0 che ¢ necessario per gli uomini d’oggi.

Domani vi parlerd di come essa deve agire di necessita in base al carattere dei popoli abitanti oggi la
Terra, e vi esporro come sono fatti questi popoli, sia per quanto riguarda la loro anima che per il loro
assetto culturale esterno. Spieghero inoltre come attraverso lo studio della biografia e della storia
spirituali della Terra emerga la necessita di rivolgere lo sguardo verso la nascita di una nuova cultura —
cosa che ho cercato di mostrare oggi spiegando la natura dell’anima umana in rapporto al valore morale
dell’uomo.

Solo se ci apriamo questa via verso lo spirito potremo anche trovare le sorgenti del valore morale umano,
e non dovremo piu disperarci che un giorno la Terra intera diventi una tomba desolata, senza piu neppure
un ricordo di cio che ¢ vissuto nell’animo umano sotto forma di valori morali.

La scienza dello spirito mostra quanto sia saggio e giusto che i valori morali sorgano dentro I’animo
umano, poiché i mondi futuri creano i loro germogli nelle anime degli uomini proprio mediante questi
valori morali.

I valori morali umani di oggi sono 1 valori naturali di mondi futuri. Come oggi, osservando 1 valori
naturali, vediamo 1 risultati di mondi passati, cosi in ci0 che risiede nel profondo della nostra anima
vediamo il nascere di nuovi mondi.

La scienza dello spirito non parla in modo astratto di cio che ¢ eterno. Cio che infatti vive nell’eterno
divenire, che incessantemente si trasforma — cosi che I’elemento naturale proviene da quello morale e



porta in grembo a sua volta il germe morale per mondi futuri — porta in s€ la vita che non muore mai. E
poiché il seme per creazioni eterne giace nell’anima umana, essa pure gode di vera eternita.

Terza conferenza

Le energie spirituali e morali
dei popoli contemporanei
alla luce della scienza dello spirito

Basilea, 6 maggio 1920

Ieri ho cercato di mostrare come, con il sorgere di una concezione del mondo completamente influenzata
da presupposti naturalistici, a poco a poco i valori morali umani non abbiano pill potuto essere messi in
relazione con la visione del mondo cosi presentata all’anima umana. Ho fatto notare come questa
fondazione del valore morale umano debba essere ottenuta dalle fonti della conoscenza scientifico-
spirituale. Ieri ho cercato di mostrare come abbracciando la scienza dello spirito I’umanita potra tornare
alla piena coscienza della sua dignita morale.

Si puo cercare di affrontare questo stesso compito da un altro versante, esaminando da un punto di vista
scientifico-spirituale la realta dei popoli che abitano attualmente la Terra, analizzando quali energie
spirituali e morali interagiscono in questi popoli, al fine di fornire una risposta alla domanda: in che
misura gli uomini del presente, a partire dalle varie energie di popolo, possono tendere a quello che si pud
definire un risanamento sociale che si fonda su un risanamento morale?

In quanto umanita, abbiamo sperimentato che le condizioni materiali esteriori, specialmente economiche,
si sono estese a poco a poco a tutta la Terra abitata. La Terra ¢ diventata un’unica area economica.

E gli uomini sono stati costretti ad adeguarsi in qualche modo a quest’area economica della Terra, in base
alle conoscenze di cui disponevano. Hanno dovuto mettere in relazione fra loro antiche formazioni statali
e organismi di popoli con esigenze completamente diverse, di modo che si potessero annettere alla meno
peggio a quest’area economica comune, fenomeno provocato dalla recente civilta dell’umanita.

Gli sviluppi degli ultimi cinque o sei anni dimostrano come questo unificarsi non sia stato possibile. Ma
lo vediamo anche nell’evoluzione in cui ci troviamo attualmente, nella decadenza della nostra vita
pubblica.

Si pensi a tutti gli elogi della nuova civilta fatti agli inizi del ventesimo secolo, della velocita con cui gli
uomini sbrigavano i loro affari superando i confini regionali e statali, dell’enorme rapidita, mai
immaginata prima, del telefono, del telegrafo ecc., e di come tutti i confini che erano sempre parsi
insormontabili sembravano essere superati.

Ed ecco, tutto cio era cosi poco fondato che oggi ci troviamo di nuovo di fronte ai confini fra gli stati,
chiusi cosi ermeticamente come non lo erano pil stati da tanto tempo! E quel che piti importa ¢ che
quanto ancora pochi secoli fa, forse fino al diciannovesimo secolo, veniva sentito come naturale — la
chiusura entro confini regionali e nazionali —, oggi ci sembra qualcosa di perverso nei confronti dei popoli
e dell’umanita, qualcosa che non puo avere nessuna motivazione nella reale evoluzione del genere
umano. Dobbiamo allora porci la seguente domanda: cos’¢ che ha fatto in modo che 1’umanita sia
regredita in maniera cosi terribile?

Ne identifichiamo ben presto la ragione se ci chiediamo: la vita animico-spirituale dell’umanita ¢ andata
di pari passo con tutto ci0 che si ¢ formato sulla Terra a livello materiale?



Abbiamo diffuso lo stesso tipo di traffico ferroviario in tutto il mondo civile e anche in quello che non lo
¢, abbiamo saputo portare ovunque gli altri mezzi di trasporto, persino il tipo di traffico, ma non siamo
stati in grado di portare dappertutto una vera e reciproca comprensione fra gli uomini.

In un certo senso abbiamo fatto I’esperienza del corpo economico-materiale di una cultura
unilateralmente terrena, ma non siamo riusciti a darle un’anima, a spiritualizzarla. Quello che si ¢
costituito su tutta la Terra come elemento unilaterale economico-materiale & rimasto privo di anima.

Occorre allora chiedersi: come si puo creare un’anima all’umanita terrena che anela all’unita? Solo
decidendo di prendere in considerazione la vera essenza dei popoli che oggi abitano il nostro pianeta.

Ovviamente non basta una sola conferenza per prendere in esame tutte le caratteristiche dei vari popoli.
Ciononostante sara forse possibile, in base a certe caratteristiche tipiche, farsi un’idea generale di come
vivono gli uomini sulla Terra seguendo la natura della propria anima.

E allora si puo dire: se osserviamo I’'umanita con lo sguardo formato dalla scienza dello spirito,
riscontriamo nelle regioni orientali un tipo d’uomo che conserva ancor oggi un’antica cultura — anche se
di questi tempi ormai al tramonto —, un tipo d’uomo che anticamente aveva antenati di una civilta
straordinariamente elevata, decisamente molto diversa dalla nostra. Possiamo vedere come da questo tipo
orientale si differenzino diversi popoli. Non possiamo occuparci di tutte queste differenziazioni, ma il
“tipo” puo essere in un certo modo caratterizzato.

Poi individuiamo un secondo tipo d’uomo, che vorrei chiamare “mediano”, quello che ha fondato il ceppo
originario della civilta europea e mitteleuropea, che risale al popolo greco e che in un certo senso trova la
sua prosecuzione nei popoli mitteleuropei.

Vediamo poi un terzo tipo d’uomo, il tipo dei popoli occidentali, che ha trovato la sua forma piu radicale
nei popoli americani. Cercheremo di comprendere la natura dei popoli della Terra a partire da questi tre
tipi.

Prendiamo prima in esame I’Oriente. Oggi la cultura orientale ci parla con la voce di persone come
Rabindranath Tagore, le cui parole ci paiono cosi particolari, a volte cosi affini a noi, poiché toccano la
parte piu intima della nostra anima, e a volte cosi estranee, poiché provengono da una cultura
completamente diversa da quella dell’Europa centrale e occidentale.

Nei confronti di questa civilta orientale si prova un rispetto deferente se ci si immerge in ci0 che essa ha
prodotto per I"'uomo orientale nella sua completezza umana. E sufficiente occuparsi di qualche singolo
argomento: dei Veda, per esempio, o di cid che ha prodotto la cultura indiana nella concezione dei
Vedanta; si pud anche studiare a fondo cio che ha creato la cultura persiana oppure quella assiro-
babilonese.

In ogni caso si puo dire: certo, chi osserva oggi queste cose, con 1’odierna conoscenza di tipo scientifico,
le guardera in modo che forse non gli si aprira il cuore, ma in modo da trovare solo cose strane e singolari
dal sanscrito, dalle sacre scritture. Chi invece si accostera a queste civilta orientali con il cuore aperto e
con una mente sana e libera, scoprira quanto ¢ meraviglioso che esse ci riconducano ad un’epoca remota
dell’umanita in cui gli uomini si rapportavano al mondo in maniera completamente diversa dalla nostra e
da quella dei popoli occidentali.

Ma quel modo istintivo e intuitivo di porsi in relazione col mondo, quel sognare circa il mondo, se lo
interpretiamo correttamente ci consente una visione straordinariamente profonda della realta cosmica
dell’uomo, una visione a cui noi uomini del mondo mediano e occidentale non siamo ancora giunti,
nonostante tutti gli sforzi della scienza e di altre discipline.



Se ci chiediamo da dove proviene tutto cio, devo rimandarvi a qualcosa a cui ho gia accennato. Al fine di
ottenere una linea direttiva nell’esame della natura dei popoli della Terra devo rimandarvi a quanto ho
scritto nel mio libro Enigmi dell’anima sulla triplice natura dell’essere umano.

Vi ho gia detto come le mie affermazioni sulla triarticolazione del singolo uomo poggino su uno studio
trentennale. Ogni uomo consta di tre sistemi, ciascuno con la propria organizzazione:

* quello che possiamo chiamare uomo neuro-sensoriale,
* quello che possiamo chiamare uomo ritmico e
* quello che possiamo chiamare uomo metabolico, del ricambio.

Questi tre sistemi della natura umana non sono separati fra loro in modo che si possa dire: adesso traccio
un confine la dove finisce I’'uomo neuro-sensoriale e la dove comincia quello ritmico. Ma per chi li sa
distinguere sono nettamente distinguibili I’uno dall’altro, poiché anche 1’elemento animico rimanda a
questo uomo triarticolato.

Tutto cio che si compie nelle nostre percezioni sensorie e nelle nostre rappresentazioni ha come
strumento 1’uomo neuro-sensoriale. Tutto cid che ¢ inerente al nostro sentimento rimanda all’'uomo
ritmico. Ed € un grosso errore — di cui ci si accorgera quando le nostre scienze naturali astratte verranno
risanate — credere che la vita emozionale dell’'uomo dipenda direttamente dal sistema nervoso; il rapporto
che intercorre fra loro ¢ infatti solo indiretto.

Come la vita mentale dipende direttamente dal sistema nervoso, cosi quella emotiva dal sistema
respiratorio e cardiaco, in breve, dall’uomo ritmico — e dal sistema nervoso solo indirettamente, per il
fatto che percepiamo il ritmo e quindi anche il mondo dei sentimenti. Sono solo le rappresentazioni, le
percezioni dei nostri sentimenti ad essere trasmesse dal sistema nervoso. I sentimenti stessi dipendono
direttamente dall’uomo ritmico.

Gli impulsi volitivi, la volonta sono a loro volta direttamente in rapporto con I’'uomo metabolico. E di
nuovo sono i pensieri circa la volonta, le rappresentazioni che ci facciamo dei nostri impulsi volitivi, a
dipendere dal sistema nervoso, non la volonta stessa, che dipende direttamente dal sistema del ricambio.
Sono cose a cui in questa sede posso solo accennare.

Quello che oggi posso considerare un patrimonio scientifico ben assodato — anche se la scienza ancora gli
oppone resistenza, sara costretta dai fatti ad accettarlo —, quello che appare nel singolo uomo come una
triarticolazione del suo essere, non ¢ distribuito allo stesso modo negli uomini, in quanto appartengono ai
singoli popoli che oggi vogliamo prendere in considerazione in base ai loro tipi.

La cosa singolare ¢ che se osserviamo i popoli orientali, se osserviamo la struttura che avevano nei tempi
antichi in cui hanno sviluppato la loro meravigliosa civilta, scopriamo che proprio nel periodo in cui
hanno dato origine alla piu spirituale delle civilta erano completamente organizzati in base al
metabolismo.

L’elemento predominante presso gli antichi popoli orientali era il sistema del ricambio: era questo che
agiva in loro. L’attivita ritmica e quella neuro-sensoriale recedevano rispetto all’attivita metabolica. Il
ricercatore scientifico-spirituale rimane sorpreso quando torna ai tempi antichi orientali e trova la
straordinariamente nobile e raffinata cultura dei Vedanta, e dei Veda, e tutto cio che ha avuto origine
dalla saggezza e dalla concezione del mondo orientali. E una sorpresa per lui il fatto che tutto cio sia in
relazione con un particolare affinamento del metabolismo, e con un arretramento delle altre componenti
della natura umana.



Bisogna dire che proprio grazie a questo affinamento del metabolismo 1’uomo orientale ha conseguito
quella che qui chiamo una cultura nobile e sofisticata.

Come la pianta ¢ inserita con le radici nel terreno e ne assorbe direttamente e in piena naturalezza i
succhi, come con 1 suoi fiori assimila ci0 che le si trova intorno, come tutto il suo metabolismo € in
rapporto con il suo ambiente naturale, con tutto cio che essa riflette come uno specchio, cosi era per la
natura orientale dell’uomo ai tempi della civilta asiatica originaria. Allora I’'uomo non si limitava, come
oggi, ad assorbire le sostanze dell’ambiente, non inspirava inconsapevolmente come noi 1’aria che lo
circondava, ma assumeva con forza primigenia ed elementare tutto cio che in lui genera il metabolismo.
Allora egli viveva in cio che assorbiva nel suo metabolismo.

Possiamo dire che ci0 che continua a vivere nell’uomo in seguito al metabolismo, cio che in lui diventa
sentimento e pensiero, ¢ un’espressione naturale del suo essere in base al rapporto metabolico con il suo
ambiente, proprio come i fiori e 1 frutti che vediamo sull’albero riflettono direttamente il suo rapporto con
I’ambiente.

Nei fiori e nei frutti I’albero rispecchia le sostanze che vivono nel suo ambiente a seconda delle
condizioni climatiche. L’ uomo orientale ha portato alla massima fioritura e maturazione cio che assorbiva
dall’esterno. Ma cio che riscontriamo nella cultura orientale piu antica ci appare come creato dalla natura
stessa, come se nel sapere e nell’assennatezza umani la natura stessa abbia fatto germogliare i suoi fiori, e
I’uomo fosse destinato ad essere 1’organo di passaggio da essa scelto per cio che voleva produrre in fatto
di saggia e arguta rappresentazione del mondo.

Questa ¢ la peculiarita della civilta orientale originaria: il fatto che fornisca formalmente la prova che
quando la natura puo parlare direttamente, quando puo fare dell’uomo il suo organo di espressione, allora
parla con la piu alta spiritualita.

E questa civilta orientale originaria ¢ diventata espressione della massima spiritualita proprio perché
semplicemente attraversando 1’uomo essa rappresenta il messaggio stesso della natura. Questa civilta
orientale degli inizi ha portato a fioritura quella sapienza che puo essere generata dalla natura stessa e 1’ha
innalzata ad un nuovo organo di senso. La natura si rivela a una contemplazione sovrasensibile. Questo
dimostra direttamente che la natura non si manifesta a un modo di pensare materialistico.

La natura si rivela mediante un’esperienza e un modo di pensare spirituali. Quando manifesta la propria
essenza attraverso I’'uomo, la natura non parla di materia, parla di spirito: quando I’'uomo non le oppone il
proprio punto di vista della nuda e pesante materia.

E questo il meraviglioso insegnamento che emerge dall’antica civilta orientale. Questo insegnamento &
vissuto un tempo in Oriente, dove ha dato origine alla “teocrazia” anche nella vita pubblica.

Gli uomini, che erano “figli della natura” e non suoi discepoli, nutriti dalla natura stessa, e che
sviluppavano la loro saggezza come gli alberi i frutti, quando parlavano del mondo parlavano solo del
divino, del sovrumano, di cid che ¢ sovrasensibile. Anche nella vita sociale applicavano questa
concezione del sovrasensibile, fondando le loro teocrazie. In questo tipo d’uomo presente nella civilta
originaria dell’ Asia ¢ sorta quella che possiamo definire la contemplazione del divino da parte degli esseri
umani. Il considerare il divino come una realta spirituale ¢ un’eredita che ci proviene da quelle antiche
epoche orientali.

Il cristianesimo si fonda su un fatto, su un evento. Chi non riconosce 1’origine del cristianesimo
nell’evento del Golgota non lo capisce rettamente. Altra cosa invece sono le interpretazioni di questo
cristianesimo, con le quali noi cerchiamo di capirlo.



Le interpretazioni che ci consentono di capire il cristianesimo, se ci concentriamo solo sull’elemento
storico senza 1’approfondimento scientifico-spirituale moderno, provengono dalle eredita orientali. Esse
infatti s’innalzavano fino al sovrumano, allo spirituale-sovrasensibile, quindi in fin dei conti il
cristianesimo stesso ha preso le mosse da Oriente per dirigersi verso le zone centrali e occidentali della
Terra.

L’uomo puo considerare come un ideale quella componente che in un certo senso ¢ un gradino superiore
a cio che gli da la natura a livello elementare.

L’orientale viveva come innata quella parte che sembra la pitt umile della natura umana ma che, se
inserita nel contesto della natura elementare-verginale, porta alle massime vette spirituali — 1’uomo
orientale viveva in modo elementare il sistema metabolico. Sopra ad esso si trova il sistema ritmico, in
cui quindi egli cerca il suo ideale.

Cerca di elevarsi dalla sua condizione naturale verso cid che puo conquistare nell’attivita umana
cosciente. Per questo nel tipo di popolo orientale coloro che aspirano a un ideale cercano 1’esperienza
dell’uomo ritmico.

Vediamo come coloro i quali hanno portato a fioritura nella civilta umana i1 Veda, la saggezza dei
Vedanta, la piu splendida visione della natura, avessero come ideale I’elevamento ai mondi spirituali
mediante 1’uomo ritmico — vissuto coscientemente.

A livello inconscio si elevano alla spiritualita di cui vi ho appena parlato. A livello cosciente si innalzano
a un ideale: elevarsi mediante 1’uomo ritmico significa regolare il respiro in un certo modo, praticare lo
yoga e la filosofia dello yoga, allenare ed educare in un certo modo gli elementi caratteristici dell’'uomo
ritmico. Il loro ideale non puo che derivare dall’'uomo ritmico. Cio che si trova un gradino pil su
dell’uomo metabolico diventa 1’ideale di questi uomini.

Vediamo allora come dal tipo di popolo orientale si cristallizzi una casta di sacerdoti, di maestri — o di
fatto un tipo d’uomo che li racchiude entrambi — che segue questo addestramento yoga con 1’ideale di
organizzare |’uomo ritmico in modo da raggiungere qualcosa di piu elevato di cio che si consegue con le
forze instillate a livello elementare.

Se osserviamo tutto quel che conosciamo di questa antica civilta orientale e vediamo come vi sia uno
slancio verso la realta spirituale piu pura e sottile, come dal mondo spirituale scaturisca una pienezza
meravigliosamente concreta — poiché questa spiritualita ¢ ricca di contenuto, nonostante 1’Occidente 1o
consideri irreale —, dobbiamo dirci: cid che manca a questi uomini, cosi grandi nel campo a cui ho
accennato e dediti alla ricerca del loro ideale nell’educazione dell’uomo ritmico, cio che non sono mai
riusciti a procurarsi ¢ una certa vita giuridica, una certa articolazione in una comunita di diritto.
Immaginarsi una cosa simile nella civilta che ha prodotto i Veda, i Vedanta e le altre opere spirituali
orientali ¢ del tutto impossibile!

Per quanto si fraintendano spesso le cose di questo genere e si attribuiscano loro concetti occidentali, un
giudizio imparziale deve dire: 1i c’¢ una vita spirituale; la vita giuridica ed economica ¢ e rimane istintiva.
La vita spirituale giunge alla massima coscienza poggiando sui fondamenti della vita economica e di
quella giuridica o statale. In fin dei conti la vita spirituale degli occidentali deriva per la maggior parte
dall’eredita dell’orientalismo.

Abbiamo addirittura visto come in una certa corrente, detta “teosofica” — con cui il nostro movimento
viene spesso scambiato, per malignita o incomprensione —, come a causa di una totale decadenza gli
uomini cerchino di portare una nuova spiritualita dall’Oriente all’Occidente mediante la tendenza
teosofica: ¢ sempre questa tendenza a portare lo spirito da Oriente a Occidente! Oggi cid denota



un’estrema decadenza, mentre ai tempi in cui 1’Oriente ha potuto fornire al cristianesimo
I’approfondimento spirituale necessario si trattava di una cosa naturale.

Il nostro sguardo incontra qualcosa di diverso se osserviamo quel tipo di popolo che si manifesta nella
maniera pill simpatica nel popolo greco, che ha trovato poi il suo proseguimento nell’Europa centrale.

Li s1 ¢ sviluppata per necessita elementare 1’altra componente della natura umana. Di solito gli uomini
non sanno cosa ¢ presente in loro sotto forma di realta naturale. Gli abitanti dell’Europa centrale non
sanno che in loro prevale I’uomo ritmico, di fronte al quale le altre componenti della natura umana si
pongono in secondo piano. Tutti 1 vizi e le virtu dell’uomo mitteleuropeo e di quelli da lui contagiati
derivano da questa prevalenza del sistema ritmico.

Il sistema ritmico € connesso animicamente con il sentimento umano. Questo racchiude tutte le virta della
forza d’animo, le passioni del coraggio e cosi via. Tutte le descrizioni degli antichi Germani forniteci per

esempio da Tacito sono in fin dei conti riferite a un tipo di vita animica basata sull’uomo ritmico, proprio

come la sapienza e I’assennatezza orientali si fondano sul metabolismo.

E ci0 che rende 1’'uomo greco cosi armonioso, ¢i0 che ammiriamo cosi tanto in questo popolo se davvero
lo comprendiamo, questa armonia si basa in fondo su un equilibrio di inspirazione e di espirazione e di
tutti gli altri ritmi, con un equilibrio perfettamente adeguato alla natura umana.

L’armonia greca ¢ in fin dei conti una conseguenza di un sistema ritmico umano armonico. Cio che
vediamo emergere nell’arte greca, cio che ci si manifesta come scultura greca non ¢ qualcosa di copiato
da un modello. Le creazioni greche fanno pensare che questi artisti sentissero all’opera dentro di sé un
secondo uomo, quello ritmico-armonico, e gli dessero forma. Oppure, quando si scomponeva, veniva
rappresentato come il Laocoonte nel celebre gruppo. Tutte le figure umane intuite dai Greci derivano dal
loro sentire dentro di s€ 1’armonia del sistema ritmico.

Se osserviamo per esempio le tragedie greche — potremmo prendere in considerazione qualunque altra
espressione della natura greca —, vediamo che la tragedia deve suscitare delle passioni: paura e
compassione. Ma nel corso della medesima tragedia queste passioni dovevano venir placate, purificate.
Questa ¢ la catarsi, I’autoregolazione dell’elemento ritmico che 1 Greci cercavano nel dramma come
proiezione della propria natura.

E da Aristotele sentiamo dire che la vera virtu consiste nel non cadere nell’uno o nell’altro estremo, sia
esso spirituale o materiale, alto o basso, bensi nel perseguire il giusto mezzo. Tutto cio che i Greci
vivevano spontaneamente aveva a che fare con I’uomo equilibrato, tale per via del suo ritmo vitale.

E vediamo come 1’ellenismo trovi il suo proseguimento nel goetheanismo, in quel nuovo slancio della
vita spirituale che ha avuto luogo nella Mitteleuropa, ed ¢ soprattutto nella figura di Goethe che
riscontriamo come sia in gioco il sistema ritmico.

Proprio come gli orientali hanno dato vita alla piu alta spiritualita per il fatto che la natura faceva parlare
in loro il sistema metabolico, cosi il sistema ritmico che determina nell’'uomo 1’armonia interiore ha
spontaneamente messo in primo piano 1’uomo stesso.

In realta non si puo trovare un modo piu bello di esprimere questa esigenza di rappresentare I’uomo
nell’armonia che gli deriva dalla sua ritmica vitale di quello contenuto nel libro di Goethe su
Winckelmann, in cui il grande scrittore ha celato tutto cio che aveva da dire sull’'uomo armonico ed
equilibrato. In questo libro troviamo splendide espressioni, come: quando la natura ha raggiunto il proprio
apice nell’'uomo e questi riunisce in sé tutto cio che ¢ presente nel suo ambiente, ordine, armonia, misura
e significato, si sente a sua volta come una natura completa e si eleva alla creazione artistica. Oppure:



quando la natura ha raggiunto il proprio apice nell’'uomo, se fosse in grado di capirsi esulterebbe e
proverebbe ammirazione per aver conquistato questa vetta del suo divenire e della sua essenza. Possiamo
dire che quando vengono pronunciate parole cosi mature, rese cosi dolci dalla maturita culturale, esse
sono I’espressione dell’intera essenza che sta alla base di un popolo.

All’inizio degli anni novanta Schiller scrisse la ben nota lettera a Goethe: a lungo ho osservato
I’andamento del vostro essere. Voi raccogliete I’intera natura per costruire 1’uomo usando le sue singole
componenti. Voi costruite I’uomo a partire da un’unica intuizione. L’avreste potuto fare compiutamente
solo se foste nato greco o perlomeno italiano. Questa rappresentazione dell’'uomo a partire dalle
profondita della natura umana, questo porre 1’uomo di fronte all’'uomo — come gli orientali mostrano al
mondo il divino, in quanto in un certo senso la natura stessa presenta la sua essenza al mondo —, questo
mostrare ’'uomo all’uomo ¢ la cosa pitt importante per il tipo d’uomo mediterraneo.

E il suo ideale ¢ cio che si trova direttamente sopra 1’elemento ritmico: 1’uomo neuro-sensoriale.

Vediamo quindi in questi popoli mediterranei affermarsi una civilta spontanea a partire dal ritmo, come
gli orientali hanno affermato la loro spiritualita inconscia a partire dal metabolismo. E in questo caso
I’ideale & la tensione verso 1’idea, verso 1’idealismo.

E nell’ellenismo, in Platone e in Aristotele, ¢ gia presente il germoglio di quello che sara 1’idealismo dei
pensieri, quello che riapparira nell’idealismo tedesco delle concezioni del mondo: in tutto I’1dealismo
delle concezioni del mondo mitteleuropee nasce 1’ideale della spiritualita dall’'uomo neuro-sensoriale,
proprio come in Oriente nasce 1’ideale dello yoga.

Vediamo allora come rimanga ancora istintivo, veramente istintivo, tutto cio che ¢ organizzazione
economica, ma come faccia il suo ingresso un secondo elemento che in Oriente era ancora istintivo e qui
invece affiora alla coscienza: la riflessione sulla natura giuridica della convivenza sociale umana.

Ecco quindi che nelle regioni centrali vediamo svilupparsi dal tipo dei popoli mediani la natura giuridica
della convivenza sociale.

Nei tempi antichi i popoli orientali hanno sviluppato una spiritualita che poi ¢ degenerata. E persino
quando oggi sentiamo parlare Rabindranath Tagore ¢ come se sentissimo una voce proveniente da
un’epoca lontana, ormai passata: cose belle e raffinate, ma non possiamo credere che esistano ancora
oggi, ed effettivamente esse non esistono pitl. E, mi si conceda il termine, un’astrazione piacevole che ci
parla a livello profondo, ma non parla di una realta attuale. Dato che questa spiritualita ¢ entrata in una
fase di declino anche in Oriente, I’'umanita “conserva” in un certo senso la tendenza alla vita spirituale —
un’eredita che le deriva dall’antica civilta orientale.

A ci0 si € aggiunto quanto I’uomo ha da dire e da osservare a proposito dell’'uomo. Ed & la popolazione
mediana che ha portato a questo punto, dove ’'uomo ¢ posto davanti a se stesso.

In Oriente I’uomo sta davanti al sovrumano, e dal mondo del sovrumano hanno origine le idee morali.
Ancor oggi Rabindranath Tagore continua a sottolineare che la cultura orientale poggia soprattutto sulla
moralita, su tutte le qualita morali, mentre alla cultura occidentale e americana rimprovera il fatto di
essere basate su meccanismi, sul meccanismo tecnico e su quello politico statale, di essere prive di idee
morali. Ed ¢ cosi che in Oriente da una concezione spirituale del mondo, che nasce nel modo da noi
descritto, scaturisce un’abbondanza di idee morali.

E in fin dei conti noi viviamo ancor oggi di queste idee morali. Il materialismo dell’Occidente infatti —
I’abbiamo visto a sufficienza nella conferenza di ieri — non ha generato nessuna idea morale. Le idee
morali sono un’antica eredita, poiché fluiscono nell’anima umana quando questa si pone in rapporto con



il mondo spirituale.

Nella civilta mediterranea I’uomo ¢ posto davanti a se stesso. Ha ereditato le idee morali, e le idee
giuridiche fanno ora la loro comparsa: una regolazione dei rapporti umani tale per cui nella convivenza
sociale il singolo individuo si pone di fronte all’altro individuo.

Si potrebbe dire che per il fatto di aver conquistato la propria essenza 1’uomo si chiede: come faccio a
seguire le idee morali? Nell’'uomo sorge un’esigenza che gli orientali non avevano ai tempi in cui la loro
cultura spirituale fluiva in maniera purissima nel loro essere.

In tutta la cultura dell’Oriente, tanto pitt andiamo indietro nel tempo, la parola e 1’essere della liberta non
hanno alcun senso. L’uomo fa parte dell’ordine universale, vi &€ immerso, e la liberta ¢ qualcosa che in
definitiva non ha alcun significato, non se ne puo neanche parlare. I comandamenti della vita morale,
collegati alla visione dell’elemento divino-spirituale, agiscono sull’'uomo in modo che egli li metta in
pratica spontaneamente. L uomo non prova nessun rapporto umano nei loro confronti: sente di dover
seguire i comandamenti quando li riconosce, esattamente come sente di dover mangiare quando ha fame.

Quello che nella sapienza orientale originaria sgorga cosi spontaneamente € in unione con il mondo
spirituale — ma che non ¢ piu presente nella civilta orientale decadente — diventa un problema nel
momento dell’evoluzione storica in cui fa la sua comparsa la civilta mediterranea, in cui ’'uomo si pone
di fronte all’'uomo.

E questo problema acquista particolare importanza con la comparsa della civilta dei popoli occidentali,
che rappresentano il terzo tipo di popolo.

Come I’orientale era in origine predisposto al metabolismo e il mediterraneo all’uomo ritmico, I’'uomo
occidentale € dotato come uomo neuro-sensoriale.

E chi ¢ in grado di osservare quanto di piu elevato si ¢ sviluppato nella civilta dell’Europa occidentale e
dell’America a livello intellettuale e materiale, interiore ed esteriore — a prescindere dai popoli romanzi,
che hanno seguito un percorso del tutto diverso adottando 1’eredita degli antichi popoli latini e che non
possono essere considerati portatori dell’elemento occidentale puro —, se osserviamo il resto della
popolazione occidentale vediamo come in essa prevalga I’uomo neuro-sensoriale, che ha fatto si che tutto
venga compreso mediante rappresentazioni e idee, che tende soprattutto all’astrazione e davanti all’uomo
non pone 1’'uomo come hanno fatto i mediterranei, o il sovrumano come hanno fatto gli orientali, ma la
natura.

Questa ¢ la cosa singolare: quando I’organizzazione naturale arriva all’'uomo neuro-sensoriale, I’essere
umano si trova davanti la natura esteriore.

Pensate che assurdita sarebbe per un orientale chiedersi se sia in relazione solo con I’animalita in modo
puramente materialistico. Proprio per il fatto di essere un uomo metabolico, egli vede direttamente il
mondo spirituale, sovrasensibile.

L’uomo occidentale non ha questa visione del mondo spirituale, ¢ pero in grado di riflettere su questo
mondo, ha la capacita di astrazione. Cio che vede davanti a sé€ per lui ¢ sempre la natura extraumana,
anche quando si tratta dell’uomo.

Per Goethe ¢ sempre I'uomo che ha davanti a sé 1’uomo, a lui interessa capire I’uomo. Schiller dice: voi
siete colui che a partire da tutti gli elementi della natura vuole costruire I’'uomo completo. Goethe vuole
costruire I’uomo e in fin dei conti mira a capire la natura solo al fine di scorgervi sempre e dappertutto
I’'uvomo.



Fra gli occidentali invece, fra gli uomini neuro-sensoriali, nasce il darwinismo nella forma in cui I’ha
vissuto il diciannovesimo secolo. Qui non ¢ I’'uomo ad essere in primo piano.

Nel darwinismo 1’idea dell’'uomo in un certo senso tramonta, non ci si occupa pit dell’uomo in quanto
tale, ma egli diventa I’animale superiore. Ecco allora che si studia 1’evoluzione delle forme animali, tutte
le forze che agiscono in questa catena. Non ¢ I’'uomo ad essere colto, bensi 1’animale superiore, e I’'uomo
viene semplicemente visto come animale superiore. L’elemento umano passa in secondo piano. Per
questo motivo nel darwinismo troviamo ad esempio il senso pil spiccato per la conoscenza della natura,
quel meraviglioso approfondimento dei particolari della visione evoluzionistica.

E evidente che da una visione orientale non sarebbe mai venuto fuori niente di neppure lontanamente
paragonabile all’Origine delle specie di Darwin. E neanche Goethe avrebbe potuto scrivere una cosa del
genere. Quello che lui ha scritto — e I’ho sottolineato tante volte — ¢ di natura completamente diversa; non
¢ darwinismo nel senso successivo del termine, ma qualcosa di diverso.

Ma per il fatto che questo tipo d’uomo occidentale ¢ I’'uomo neuro-sensoriale, ora nasce — in
un’evoluzione che definirei a ritroso — 1’ideale della conoscenza della natura, I’ideale della conoscenza
materiale, ’'immedesimazione in ciO che € materiale.

E in fin dei conti ¢ il modo di pensare del mondo occidentale che da parecchio tempo ha fatto il suo
ingresso nell’Europa centrale e orientale, poiché cio che ¢ fiorito direttamente dal terreno della
Mitteleuropa ¢ una continuazione dell’ellenismo. E ci0 che € nato originariamente in Russia ¢ addirittura
la continuazione dell’antico orientalismo. Ma la moderna civilta del diciannovesimo secolo ¢ il prodotto
dell’uomo neuro-sensoriale occidentale.

E cosi che bisogna guardare ai tre tipi d’'uomo da cui si sono ulteriormente differenziati i vari popoli.

Occorre quindi rendersi conto di come la spiritualita piu pura fosse istintivamente presente nell’'umanita
orientale primigenia; del fatto che 1’ellenismo era caratterizzato da una comprensione animica dell’uomo,
di cui troviamo ancora un’eco nella cultura mitteleuropea fra la fine del diciottesimo e gli inizi del
diciannovesimo secolo, emersa nel goetheanismo; e di come oggi subiamo 1’influsso della cultura neuro-
sensoriale, di come essa determini il nostro modo di pensare. Questa cultura in quanto tale non ¢ di certo
in grado di produrre direttamente nessun ideale morale.

E dunque priva di valore morale? Ieri vi ho presentato delle prove della concezione morale di persone ad
orientamento materialistico, prove che potrebbero indurci a credere che questo naturalismo occidentale
moderno non abbia alcun valore morale.

Ma non ¢ cosi. Certo, non ha alcun contenuto morale. Il suo contenuto morale € una vecchia eredita e non
puo essere che tale. E ciononostante una visione materialistica ha un valore morale.

Qual ¢ il suo valore morale? E il fatto che I’'uomo si forma un’immagine della natura e una visione del
mondo che non gli da piu nessuna idea morale!

Quando I"'uomo orientale si immergeva nel suo ambiente, assorbiva le idee morali insieme alla sua
concezione della natura. E, come in quanto uomo naturale seguiva la natura, cosi in quanto uomo morale
si sottometteva al mondo morale e spirituale. L’uomo mediterraneo pone al centro 1’uomo, e osservando
il mondo ricavava la comprensione dell’'uomo. Nello stesso tempo pero I’idea morale si faceva astratta, si
doveva tramandare come un’eredita, ma I’'uomo ne sentiva ancora il calore. E in fondo buona parte della
vita religiosa ai tempi in cui i popoli mediterranei esercitavano la loro influenza era dovuta al calore
dell’anima che si sentiva nei confronti dell’ordinamento morale.



L’uomo comincia a sentirsi solo e abbandonato rispetto al sentimento morale a partire dal momento in cui
vede intorno a sé una natura priva di moralita. Egli comincia a guardare il mondo in cui vive e al quale
appartiene come essere lui pure naturale — e questo mondo non gli da niente di morale.

Se vuole qualcosa di morale, I’'uomo deve ora farlo sgorgare dalla sua intimita pitt profonda. Si trova di
fronte a un mondo che non gli fornisce nessuna direttiva etica ed ¢ quindi indotto a cercarla da solo.

Nella cultura orientale originaria la liberta non aveva senso, ha cominciato ad averne a partire dal
naturalismo.

Questo materialismo nato dall’uomo neuro-sensoriale dei popoli occidentali ha ben un significato morale:
questa cultura richiede che I’'uomo diventi consapevole della propria liberta e che generi da se stesso la
propria etica. Se ci si fermasse al puro naturalismo — gia con le osservazioni di ieri eravamo giunti a
questo risultato —, allora si distruggerebbe del tutto la morale, come facevano le persone di cui ho
riportato ieri le affermazioni.

Se non fossimo passati da questo stadio “pericoloso” dell’evoluzione umana in cui la moralita ¢ in forse,
in cui la moralita viene affidata alla liberta della decisione umana, I’umanita non potrebbe diventare
libera!

Questo ¢ il senso dell’evoluzione umana: passare da una civilta primigenia spirituale fino alla civilta
materialistica dell’Occidente, particolarmente dotata per la vita economica, che in pratica ha portato in
superficie un’etica utilitaristica e che ha il compito di fornire agli esseri umani la coscienza della liberta in
relazione all’impulso propriamente morale.

Il prendere le mosse da questi tre tipi d’uomo ci offre la giusta prospettiva per osservare le
differenziazioni dei popoli. Se ci fermiamo ai risultati singoli di queste unilateralita non saremo in grado
di cogliere la natura umana nella sua pienezza, cio di cui abbiamo oggi bisogno.

Da simili considerazioni si puo¢ imparare che quando, a partire da una cultura locale, per quanto vasta essa
sia, I’uomo realizza cio per cui ¢ predisposto per natura, ci troviamo in presenza di un’unilateralita: sia la
meravigliosa civilta orientale originaria, sia quella occidentale con il suo materialismo, non sono altro che
unilateralita. Tutto cio ci fa capire che quanto vive nei singoli popoli ¢ unilaterale.

Per questo I’'uomo moderno che si rende conto di come sia necessario che sulla Terra si sviluppi una
cultura universale, non solo in senso economico-materialistico ma anche come “cultura dell’anima”, deve
dare origine a idee di tipo spirituale-morale prendendo le mosse da basi diverse da quelle specifiche di un
popolo.

L’umanita ha tutti 1 presupposti per farlo, poiché se nei suoi vari popoli sono presenti delle doti
unilaterali, il singolo individuo ha il compito di trascendere ogni esclusivita nazionalistica. E lo puo fare
solo se, invece di produrre unicamente cio che ¢ proprio del suo carattere nazionale, riesce a dar vita a
qualcosa di universalmente umano.

Ho tentato di fornire i fondamenti etici di questa concezione del mondo nel libro La filosofia della liberta,
pubblicato per la prima volta all’inizio degli anni novanta.

In questo libro ho cercato di indicare all’'uomo la via verso la liberta e contemporaneamente verso la
moralita. In esso non si trova assolutamente niente che abbia avuto origine da un orientamento
nazionalistico unilaterale. Quest’opera ¢ concepita in modo tale per cui gli orientali possono leggerla
come gli occidentali e 1 mediterranei. Non vi ¢ la minima traccia di particolarismo nazionalistico.



Tutto il libro ¢ pervaso in modo ovvio dal messaggio che I’'uomo non ¢ pienamente uomo fino a quando
sente di appartenere ad una differenziazione umana — a una nazione, a un popolo —, ma che lo diventa
solo quando si affranca da ogni particolarismo.

Certo, uno ¢ russo, uno ¢ inglese, un altro francese. Ma il francese, il russo e I’inglese in quanto tali non
sono “uomini”’. L’uomo deve trascendere la propria nazionalita. Una vera comprensione di ogni carattere
prettamente nazionale mostra esattamente questo.

A questo punto si arriva a fondare la moralita sull’individualita umana.

E se la si fonda sull’individualita umana si puo capire anche su cosa deve basarsi la moralita nella vita
sociale. Nella convivenza sociale la moralita deve fondarsi sulla fiducia che ogni individuo puo provare
nei confronti di ogni altro singolo individuo. Deve poterci essere questa fiducia. La pedagogia, la sola che
puo portare un miglioramento nei nostri rapporti sociali, deve orientarsi verso questa meta.

In certe cerchie si continua a ripetere che solo la costrizione, la forza e le leggi possono portare ordine
nell’organismo sociale. E invece non € cosi, non sara mai un organizzare esterno a creare ordine.
L’organismo sociale puo prosperare solo nella misura in cui ’'uomo ha fiducia nei propri simili e solo se
la moralita viene ancorata all’individualita umana.

Quello che ho cercato di fondare nella mia Filosofia della liberta ¢ stato chiamato “individualismo etico”,
per il fatto che quanto sorge come etica, come idea morale, deve scaturire dall’individualita di ogni
singolo uomo.

E qui viene la parte importante. Ieri vi ho letto un passo tratto dalla corrispondenza fra la persona che lo
ha scritto e il materialista Moleschott. Vi si diceva: gli impulsi morali sono presenti in ogni uomo, e
pertanto sono diversi in ognuno. Vedete, questo ¢ materialismo. La visione giusta ¢ quella diametralmente
opposta.

Vero ¢ che il fondamento etico ¢ presente in ogni individuo. Ma la cosa veramente meravigliosa ¢ che
questo fondamento ¢ lo stesso in ogni essere umano. Non si tratta di un’uguaglianza prestabilita e neppure
di una organizzata, bensi di un’uguaglianza conferita per natura che si manifesta negli uomini. E di
continuo incontriamo altri uomini per fondare con ogni uomo impulsi morali in piena fiducia.

E questo che rende 1’individualismo etico nello stesso tempo etica universale — a patto che lo si intenda
correttamente, cio& come la forma autentica della liberta umana. E questo che ci fa sperare, come esseri
umani morali, di giungere al punto in cui la coscienza umana, di cui vi ho parlato ieri e ’altro ieri, si
radichi talmente in ogni uomo, grazie alla scienza dello spirito, e produca in lui una sensibilita e un
pensiero tali che la moralita che vive in ogni singolo divenga naturale come il non urtarsi a vicenda
quando ci si passa accanto — proprio come riteniamo stupido urtare chi ci passa accanto per strada, e
spontaneamente ci evitiamo.

Se come esseri umani viviamo gli uni accanto agli altri in modo da poter sempre capire il prossimo, in
qualunque situazione lo incontriamo, potremo far scaturire la moralita dalla natura umana stessa.

Vediamo quindi come — partendo dai tempi antichi della spiritualita orientale, passando per la sensibilita
della civilta mediterranea fino all’astrazione occidentale, alla comprensione occidentale del mondo
esterno, alla visione del mondo come natura — questa sia la via che conduce finalmente 1’uomo a capire la
liberta. Ma solo quando egli ritrova la moralita a partire da basi scientifico-spirituali.

In Oriente la moralita era fornita dal contenuto delle idee morali, che agivano pero ancora sull’uomo con
I’impellenza della natura. Da questa necessita di natura ¢ poi stato espulso il contenuto della moralita. In



un certo senso I’'uomo moderno si € posto moralmente nudo di fronte alla natura. Ora deve rigenerare la
moralita dentro di sé, nella sua individualita. E potra farlo solo se sara in grado di generarla dall’elemento
spirituale che avra ritrovato nella sua essenza piu profonda.

Questo ¢ I’obiettivo della scienza dello spirito, della conoscenza spirituale: dare vita ad un volere morale
che porti una vera riascesa nella vita sociale. La scienza lo auspica perché pensa che sia necessario
rendersi conto che I’'umanita odierna e quella del prossimo futuro ne hanno un particolare bisogno; ¢
convinta che un risanamento sociale possa nascere solo da un rinnovamento spirituale.

Nelle riflessioni di ieri e dell’altro ieri avete avuto modo di sentire come di questi tempi alla scienza dello
spirito vengano spesso sferrati attacchi ignobili. Potrei raccontarvi molti altri esempi, ma non ¢ questo che
voglio fare ora. Una cosa desidero dirvi per concludere: anche se le forze avverse si intensificassero e
anche se fossero in grado di distruggere per il momento gli sforzi fatti attualmente in ambito scientifico-
spirituale, la scienza dello spirito risorgerebbe di nuovo!

La sua fiducia non si fonda infatti sulla volonta soggettiva di un singolo individuo, o di pochi o di una
setta, no, la sua speranza si basa sul fatto che I’'umanita ha bisogno di questa scienza dello spirito, e di
tutto che cio vivacemente le appartiene, per le faccende piu profonde e piti importanti dell’anima, nel

presente e nel prossimo futuro.

Per questo si conta sul fatto che questa scienza dello spirito prosperera, poiché I’umanita ne ha bisogno —
perché I’umanita la richiede, proprio come aspira ad un rinnovamento della vita culturale.

Questo anelito puo forse per un attimo venir soffocato dalla malignita e dall’incomprensione, ma a lungo
andare non potra essere arrestato. L umanita infatti otterra cio di cui ha bisogno, per quanto perfidi od
ottusi siano i suoi avversari. Cio che deve accadere per il meglio dell’umanita si verifichera, perché ¢ per
motivi immanenti divino-spirituali che deve avvenire.

[1]E questo il nome che Rudolf Steiner da alla sua “antroposofia”. Questa parola — dal greco anthropos,
uomo, e sophia, saggezza — significa una saggezza ottenuta dall’uomo stesso: grazie alla conoscenza
dell’uomo porta alla conoscenza del mondo.

[2]11 “Goetheanum” ¢ stato eretto a Dornach, vicino a Basilea. Rudolf Steiner si adopero affinché la
struttura artistica rendesse tangibile la fertilita della sua scienza dello spirito per il rinnovamento di tutte
le arti. In questo senso considerava il Goetheanum il “simbolo materiale” della sua scienza dello spirito.
Sosteneva con coerenza che la costruzione appartiene all’umanita intera. In questo senso, in occasione
della conferenza del 26 aprile 1920 a Basilea, ha affermato che 1’edificio di Dornach “non ¢ proprieta di
nessuno nel vecchio senso della parola”.

[3]Moriz Carriere, Die sittliche Weltordnung (L’ordinamento universale morale), Lipsia 1877, pag. 24.
Le conferenze di Rudolf Steiner

Rudolf Steiner ha tenuto alcune migliaia di conferenze, molte delle quali pubbliche, davanti alle platee
piu diverse. Non erano destinate alla stampa, ma molte persone volevano anche leggere queste
conferenze. A tal proposito egli scrive nella sua autobiografia Mein Lebensgang (cap. XXXV): «Si dovra
appunto solo accettare che nelle trascrizioni che io non ho rivisto si trovino degli errori.»

In un’epoca in cui non esistevano registratori il percorso della parola pronunciata fino al testo stampato
non era facile. Diversi uditori hanno stenografato con differente abilita, poi trasposto lo stenogramma in
un testo in chiaro e a seconda delle circostanze 1’hanno sottoposto a una redazione. Cosi nel volume GA
137 (HDD 2004, p. 233): «Questa edizione si ¢ basata sugli appunti stenografici di Franz Seiler, Berlino,



che, su incarico di Marie Steiner-von Sivers, ¢ stata corretta ovvero rielaborata per la stampa da Adolf
Arenson.»

Oggi, un secolo dopo, Rudolf Steiner ¢ divenuto un personaggio storico. Per molte persone non sono piu
importanti o decisive le disposizioni che lui ha preso o cid che ha dovuto accettare riguardo alle proprie
conferenze quand’era in vita. Oggi conta indagare la «qualita delle fonti» e rendere accessibili i
documenti disponibili a tutte le persone che se ne interessano.

Tutte le scelte redazionali di questo volume sono state fatte nella convinzione che I’intera umanita ha
diritto di verificare tutti i documenti che erano a disposizione del redattore. Non ¢ affatto un caso, ma fa
invece parte del karma forse pit importante dell’'umanita, quali trascrizioni delle conferenze di Rudolf
Steiner si sono conservate. Non poche persone oggi vogliono sapere nel modo piu preciso possibile, cosa
abbia detto Rudolf Steiner.

Desiderano percio sapere quali dei documenti rimasti sono piu vicini alle parole pronunciate da Rudolf
Steiner. Per accertare questo, ci vogliono un esame coscienzioso dei documenti e una grande familiarita
col pensiero e col linguaggio di Rudolf Steiner.

L’ Archiati Verlag e le Edizioni Archiati si sono posti il duplice obiettivo di giungere piu vicino possibile
alle parole dette da Rudolf Steiner e insieme di rendere accessibile la sua scienza spirituale a tutti gli
uomini, poiché ¢ proprio nella sua natura farsi immediatamente vita immediata. Per prima cosa sono
importanti gli originali delle trasposizioni in chiaro, in secondo luogo contano la scelta dei testi, il modo
di redigerli, ma anche la veste editoriale e, non ultimo, il prezzo.

Come si possa unire precisione scientifica a un’ampia accessibilita, lo si puo vedere nel caso di parole che
oggi sono in disuso o che hanno assunto un significato diverso. Nella versione tedesca queste vengono
sostituite con un termine facilmente comprensibile e segnate con un cerchietto. Nella traduzione italiana
si traduce in modo corrispondente, senza tuttavia segnalare la parola sostituita, sia perché bisognerebbe
riportare i termini tedeschi, sia perché, traducendo, il problema molto spesso non si pone.

Quando Rudolf Steiner lascio la Societa Teosofica dette disposizioni affinché nelle sue conferenze i
termini «teosofia» e «teosofico» venissero sostituiti da «antroposofia» e «antroposofico». Qualcuno
potrebbe sostenere che si tratti di una falsificazione. Per Rudolf Steiner pero la scienza spirituale €
soprattutto vita e per servire la vita bisogna rimanere flessibili riguardo alla terminologia. Egli ha
sottolineato a piu riprese che la terminologia ¢ solo un mezzo per un fine.

A proposito di Rudolf Steiner

Rudolf Steiner (1861-1925) ha integrato le moderne scienze naturali con una indagine scientifica del
mondo spirituale. La sua antroposofia rappresenta, nella cultura odierna, una sfida unica al superamento
del materialismo.

La scienza dello spirito di Steiner non ¢ solo teoria. La sua fecondita si palesa nella capacita di rinnovare i
vari ambiti della vita: I’educazione, la medicina, I’arte, la religione, I’agricoltura, fino a prospettare I’idea
di una triarticolazione dell’intero organismo sociale che riserva all’ambito della cultura, a quello della
politica e a quello dell’economia una reciproca indipendenza.

Fino a oggi Rudolf Steiner ¢ stato ignorato dalla cultura dominante. Questo forse perché molti uomini

indietreggiano impauriti di fronte alla scelta che ogni uomo deve fare tra potere e solidarieta, fra denaro e
spirito. In questa scelta si manifesta quell’interiore esperienza della liberta che ¢ stata resa possibile a tutti
gli uomini a partire da duemila anni fa, e che porta a un crescente discernimento degli spiriti nell’'umanita.



La scienza dello spirito di Rudolf Steiner non puo essere né un movimento di massa né un fenomeno
elitario: da un lato, infatti, solo il singolo individuo, nella sua liberta, puo decidere di farla sua; dall’altro
questo singolo individuo puo mantenere le sue radici in tutti gli strati della societa, in tutti i popoli e in
tutte le religioni egli sia nato e cresciuto.




