
 





RUDOLF	STEINER	

LA	GENESI	
I	MISTERI		

DELLA	VERSIONE	BIBLICA  
DELLA	CREAZIONE	

TRADUZIONE DI 

EMMELINA DE RENZIS 

 

BARI	
GIUS.	LATERZA	&	FIGLI	

TIPOGRAFI-EDITORI-LIBRAI  



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

DIRITTI SCADUTI, ORA E' PATRIMONIO DELL’UMANITA'  TUTTA 

 
  

- Scansione OCR: Enea Arosio - 
- Produzione file di testo e verifica: Enea Arosio e Giovanni Guglielmotto - 

- Verifica e Impaginazione: Paolo Casirati -  

 4



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

SOMMARIO	

INTRODUZIONE 6 .....................................................................................................................

PREFAZIONE 13 .......................................................................................................................

I -  NEL PRINCIPIO 15 ..............................................................................................................

II  -  SIA FATTA LA LUCE 28 ......................................................................................................

III  -   I PRIMI SEI GIORNI: DAL RISVEGLIO DEGLI ELOHIM ALLA CREAZIONE DELL’ UOMO 43 .....

IV - I GIORNI E LE GERARCHIE CELESTI 57 ...............................................................................

V -  LE TENEBRE. IL COMPITO DEGLI ARCANGELI 70 ................................................................

VI -   IL MONDO È ESPRESSIONE DELL’ATTIVITÀ DELLE CELESTI GERARCHIE 83 ......................

VII -   PERCHÉ NEL SECONDO GIORNO GLI ELOHIM NON VIDERO CHE L’OPERA LORO ERA 

BUONA 99 .......................................................................................................................

VIII -  LA PREPARAZIONE E L’EVOLUZIONE DELL’UOMO ATTRAVERSO I SEI GIORNI - LA CAC-

CIATA DAL PARADISO 111 ...............................................................................................

IX -  A QUALE EPOCA SI RIFERISCE LA GENESI? 126 ................................................................

X -  IL SETTIMO GIORNO 140...................................................................................................

 5



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

INTRODUZIONE	

Il	ciclo	di	conferenze	sui	misteri	della	storia	biblica	della	Creazione	appartiene	
a	quel	gruppo	di	studii	interessanti	di	Rodolfo	Steiner,	nei	quali,	come	nelle	Con-
ferenze	sull’Apocalisse,	sulle	Epistole	paoline,	non	ancora	pubblicate,	e	in	quelle	
sui	quattro	Vangeli,	pubblicate	 in	versione	 italiana	nel	1930,	egli	applica	all’in-
terpretazione	di	antichi	testi	sacri	i	principii	della	Scienza	occulta,	e,	mentre	di-
mostra	la	perfetta	concordanza	fra	quelli	e	questa,	ci	rivela	i	primi	sotto	una	luce	
nuova	e	sotto	aspetti	grandiosi,	che	forse	non	avremmo	altrimenti	mai	sospetta-
ti.	
AfQinché,	quindi,	lo	studio	di	questi	cicli	riesca	utile,	e	perfettamente	compren-

sibile,	occorre	che	il	lettore	abbia	già	una	certa	preparazione	spirituale,	una	certa	
conoscenza	 dei	 principii	 della	 scienza	 occulta	 in	 generale,	 e	 degl’insegnamenti	
steineriani	in	particolare.	Si	trova	quindi	in	una	posizione	vantaggiosa	chi	già	ha	
il	volume	La	Scienza	Occulta	(dello	stesso	Steiner,	al	quale	in	queste	conferenze	
sulla	Genesi	si	fa	spesso	riferimento).	
Per	 il	 resto,	 questa	 introduzione	 si	 propone	 per	 l’appunto	 di	 dare	 al	 lettore	

profano	qualche	cenno	di	alcuni	particolari	dell’insegnamento	spirituale,	che	gli	
sono	 indispensabili	per	 intendere	 la	 susseguente	 spiegazione,	 che	 lo	Steiner	 fa	
della	narrazione	biblica	della	creazione	del	mondo	e	dell’uomo.	
Una	 forza,	 un	 impulso	 evolutivo	 costituisce	 la	 legge	 che	 governa	 l’Esistenza.	

Per	essa,	quello	che	comunemente	si	chiama	il	Creato,	ossia	l’universo	manifesto,	
com’è	provenuto	da	Dio,	tende	laboriosamente	e	penosamente	a	vincere	le	illu-
sioni	di	una	realtà	concreta	per	ritornare	a	Dio.	
Fra	Dio	e	il	mondo	Qisico	non	vi	è,	spiritualmente,	soluzione	di	continuità;	fra	la	

Coscienza	unica,	somma,	perfetta,	e	 la	coscienza	completamente	addormentata,	
stregata	nel	regno	minerale,	v’è	tutta	una	gamma	di	coscienza,	ossia	una	scala	di	
entità	spirituali,	che	si	possono	dividere	per	ordini	o	gradi	o	«Gerarchie».	Queste	
Gerarchie	spirituali	sono	nove,	sebbene	per	lo	più	si	usi	ripartirle	–	per	ragioni,	
che	qui	sarebbe	troppo	lungo	riferire	–	in	gruppi	di	tre,	e	dare	ai	gruppi	stessi	il	
nome	di	Gerarchie	e	ai	singoli	gradi	il	nome	di	cori.	Gli	scrittori	antichi	e	medioe-
vali,	che	di	questo	argomento	si	sono	occupati,	divergono	talvolta	nella	nomen-

 6



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

clatura	di	 ciascuna	 singola	Gerarchia;	ma	poco	 importa	quale	nome	gli	 uomini	
dieno	 a	 esseri	 superiori	 spirituali,	 quando	 pur	 troppo	 ne	 ignorano	 per	 lo	 più	
l’esistenza,	o	l’ammettono	senza	vera	fede	e	vera	convinzione.	
Lo	Steiner,	 in	questa	parte,	 si	 attiene	a	una	nomenclatura	 che	 corrisponde	a	

quella	di	Dionigi	 l’Areopagita.	 I	nomi	stessi	delle	singole	Gerarchie	provengono,	
alcuni	dall’ebraico,	altri	dal	greco;	per	questi	ultimi,	esistono	 i	nomi	corrispon-
denti	in	latino.	La	scienza	dello	Spirito	deQinisce	i	singoli	ordini	di	spiriti	o	entità	
dalla	particolare	attività	che	svolgono	nel	divenire	del	mondo.	Dopo	queste	indi-
spensabili	premesse,	diamo	qui	il	prospetto	dell’ordinamento	delle	Gerarchie.	

Sotto	 l’azione	suscitatrice,	diremmo	quasi	 fermentatrice,	di	queste	gerarchie,	
la	coscienza	dormiente	tende	a	risvegliarsi,	ed	effettivamente	si	desta	dal	sonno	
minerale,	e,	gettando	a	mano	a	mano	le	sue	spoglie	che	restano	a	formare	il	re-

GERARCHIA O CORO:

1a  
Gerarchia  

o gruppo  
di gerarchia

1° Serafini

2° Cherubini

3° Troni

2a  
Gerarchia  

o gruppo  
di gerarchia

4° Kyriotetes Dominazioni

5° Dynamis Virtù

6° Exusiai Potenze

3a  
Gerarchia  

o gruppo  
di gerarchia

7° Archai Principati

8° Arcangeli

9° Angeli

 

 

 

 7



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

gno	vegetale,	e	l’animale,	si	va	sublimando	nella	costituzione	di	una	decima	Ge-
rarchia,	l’umana.	
Conviene	a	questo	proposito	eliminare	subito	quello	che	può	essere	motivo	di	

un’errata	interpretazione.	Spesso,	nel	corso	delle	conferenze	che	seguono,	il	dott.	
Steiner	dice,	di	questa	o	di	quella	Gerarchia,	 che	 in	una	determinata	epoca	du-
rante	 il	 corso	 dell’evoluzione	 del	 nostro	 sistema	 solare	 essa	 ha	 attraversato	 il	
grado	di	«umanità».	È	questa	 locuzione,	 la	quale	potrebbe	 ingenerare	equivoci,	
che	richiede	un	preventivo	chiarimento.	Sarebbe	errore	sommo	interpretarla	nel	
senso,	che	in	tempi	sia	pure	incalcolabilmente	remoti,	Troni	o	Exusiai,	Cherubini	
o	Angeli	sieno	stati	uomini,	come	noi.	L’uomo	costituisce	una	Gerarchia	nuova	in	
via	di	formarsi,	che	differisce	e	differirà	essenzialmente	dalle	altre,	come	ciascu-
na	Gerarchia	differisce	da	ciascun’altra:	quando	dunque	lo	Steiner	dice,	che	una	
delle	superiori	Gerarchie	è	passata	per	il	grado	di	umanità,	intende	dire	che	essa,	
nel	corso	della	sua	evoluzione,	si	trovava	in	uno	stadio	corrispondente	a	quello,	
in	cui	oggi	si	trova	l’uomo	nella	elaborazione	del	proprio	grado	gerarchico.	E	se	
consideriamo	quale	 sia	questo	 stadio	per	 l’uomo,	 se	 teniamo	presente	 come	 la	
storia	dell’umanità	rappresenti	 la	 lotta	costante,	 tenace,	prepotente	per	 la	con-
quista	dell’autocoscienza	e	dell’individualità,	che	è	per	l’appunto	la	forma	di	co-
scienza	caratteristica	e	peculiare	dell’umanità	che	differenzia	questa	nuova	dalle	
altre	 Gerarchie,	 possiamo	 dire	 doversi	 per	 ciascuna	 singola	 Gerarchia	 deQinire	
«grado	di	umanità»	quello,	 in	cui	essa	raggiunge	 la	 forma	di	coscienza	che	 le	è	
propria	e	che	la	distingue	dalle	Gerarchie	superiori	o	inferiori.	
Il	Cosmo,	così,	è	tutto	spirito,	ed	è	 l’inQinito	 intreccio,	 la	«tessitura»,	–	dice	 lo	

Steiner	–	delle	diverse	attività	dovute	alla	diversa	forma	di	coscienza	delle	singo-
le	diverse	Gerarchie,	 che	 costituisce	quel	mondo	esteriore,	 che	a	noi	 apparisce	
come	realtà	materiale,	che	ai	nostri	sensi,	anzi,	appare	come	unica	realtà	consta-
tabile	e	accertabile.	
La	differenza	fra	la	scienza	positiva	e	la	scienza	spirituale	sta	tutta	qui:	la	pri-

ma	guarda	dal	di	fuori,	l’altra	dal	di	dentro.	La	prima	tiene	conto	di	uno	stato	di	
fatto	(la	realtà	Qisica),	che	è	un	effetto	di	cause	che	le	sfuggono,	e	nel	ricercarne	la	
natura	accerta	talune	relazioni	costanti	nel	suo	modo	di	comportarsi	e	di	reagire,	
che	chiama	leggi;	con	queste	leggi,	però,	non	spiega	nulla;	Qissa	soltanto	le	moda-

 8



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

lità	alle	quali	sperimentalmente	ha	visto	attenersi	le	reazioni	del	mondo	esterio-
re.	La	seconda	invece	non	tiene	conto	degli	effetti	Qisici,	materiali,	sensibili,	ma	si	
preoccupa	esclusivamente	delle	cause	spirituali,	delle	intelligenze	spirituali	che	
li	determinano.	Il	mondo	esteriormente	guardato	è	una	cosa;	interiormente	con-
siderato,	 è	 un	 essere;	 visto	 da	 fuori	 pare	morto,	 irrigidito,	 congelato	 nelle	 sue	
forme;	dentro	è	tutto	vita,	energia,	spirito.	
E	sono	le	intelligenze	spirituali	che	interiormente	governano	l’esistenza,	quel-

le	 che	esteriormente	appariscono	come	 leggi	naturali.	Analogamente	è	 l’ordine	
gerarchico	dei	cori	spirituali,	che,	proiettato	nel	tempo,	determina	la	legge	ciclica	
dell’evoluzione.	
Perché	questa	è,	infatti,	la	caratteristica	dell’evoluzione,	di	procedere	cioè	per	

ricorsi	 ciclici;	 e	 ogni	 nuovo	 ciclo	 ripete	 inizialmente	 quelli	 precedenti	 con	 una	
potenzialità	nuova	di	progresso.	
Questo	principio,	applicato	all’evoluzione	della	Terra,	spiega	la	dottrina	dei	ci-

cli	planetarii,	alla	quale	nelle	conferenze,	che	seguono,	si	fa	spesso	riferimento,	e	
di	cui	perciò	converrà	dare	qualche	cenno.	
La	Terra	non	fu	sin	dall’inizio	l’astro	che	oggi	è.	L’intero	sistema	solare,	al	suo	

primo	apparire,	era	un	solo,	unico,	grande	corpo,	di	essenza	spirituale	e	di	consi-
stenza	non	più	densa	del	calore,	avente	una	circonferenza	pari	a	quella	che	oggi	è	
l’orbita	di	Saturno;	e	nella	terminologia	della	scienza	dello	Spirito,	quel	globo	di	
calore	viene	chiamato	Saturno,	l’antico	Saturno.	
Chiusosi	il	ciclo	di	Saturno,	una	nuova	vita	del	sistema	solare,	più	densa	e	allo	

stesso	tempo	più	sottile	–	ma	per	questi	dettagli	il	lettore	può	riferirsi	a	quanto	
viene	spiegato	nelle	conferenze	stesse	–	si	apre	col	ciclo,	occultisticamente	chia-
mato	del	Sole.	Questo	ciclo	 ripete	 in	una	prima	 fase	 il	 ciclo	di	Saturno,	per	poi	
procedere	allo	sviluppo	delle	particolarità	del	ciclo	solare	stesso.	
Terzo	ciclo,	quello	detto	della	Luna,	che	in	una	prima	fase	ripete,	con	tutte	le	

sue	 caratteristiche,	 il	 ciclo	 saturnio,	 in	 una	 seconda	 fase,	 quello	 solare,	 e	 Qinal-
mente	procede	per	la	via	peculiare	propria,	durante	la	quale	si	compie	il	distacco	
del	 sole	 dalla	massa	 planetaria.	 Si	 apre	 Qinalmente	 il	 quarto	 ciclo,	 quello	 pro-
priamente	terrestre,	che,	esso	pure,	ripete	in	tre	prime	fasi	i	cicli	saturnio,	solare	
e	lunare.	La	quarta	fase	è	veramente	terrestre,	perché	è	in	essa	che	la	Terra	rag-

 9



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

giunge	 il	grado	materiale	solido	che	 le	è	particolare;	ma	questa	stessa	 fase,	nel	
percorrere	 il	proprio	sviluppo,	deve	muovere	 i	primi	passi	sul	modello	dei	cicli	
planetarii	che	hanno	preceduto	la	Terra.	
Qualunque	fase,	insomma,	o	periodo,	in	cui	si	divida,	o	si	suddivida	il	progres-

so	terrestre,	deve	iniziarsi	con	dei	ricorsi	ciclici,	ossia	con	le	riprese	dei	cicli	pre-
cedenti,	dopo	l’esaurimento	dei	quali	soltanto,	può	espletare	la	vera	propria	mis-
sione.	
Analogamente,	i	periodi	in	cui	si	suddivide	la	parte	Qinora	compiutasi	di	questa	

quarta	fase,	terrestre,	del	quarto	ciclo	planetario,	o	terrestre,	e	che	vengono	nella	
scienza	dello	Spirito	contraddistinti	dalla	razza	umana	(non	importa	se	spiritua-
le	o	materiale)	che	a	ciascuno	di	essi	 corrisponde	(polare,	 iperborea,	 lemurica,	
atlantea	e	post-atlantea),	 ripetono	essi	pure,	nei	 loro	gradi	 iniziali,	 le	esistenze	
planetarie	precedenti.	E	così	parimenti	avviene	per	le	civiltà,	attraverso	le	quali	
procede	l’era	postatlantea,	in	cui	da	millenni	ci	troviamo.	
Ma	per	tutto	quanto	riguarda	cicli,	fasi,	periodi,	intervalli	di	tempo,	insomma,	

vale	quel	che	si	è	detto	delle	divisioni	dello	spazio,	ossia	delle	cose	che	a	noi	ap-
pariscono	distese	nello	spazio	e	occupanti	 spazio:	quelli	 che	a	noi	appariscono	
come	intervalli	di	tempo,	sono	in	realtà	esteriorizzazioni,	manifestazioni	di	enti-
tà	spirituali,	di	grado	talora	elevatissimo.	Questo	sono	i	yom	o	giorni	della	Crea-
zione,	spiriti	del	Tempo	o	Archai,	che	a	giro	a	giro	governano	delle	lunghe	ère	nel	
corso	dell’età	lemurica	del	divenire	terrestre,	sotto	la	guida	di	ancora	più	alti	spi-
riti.	
Conviene	però	andare	cauti	nell'intendere	queste	identiQicazioni:	bisogna	pre-

scindere	dalle	condizioni	del	mondo	Qisico	e	sensibile,	dove	le	distinzioni	fra	og-
getto	e	oggetto	sono	nette	e	precise	e	dove	vige	il	principio	della	incompenetra-
bilità	della	materia,	perché	nell’ordine	spirituale,	non	vi	sono	separazioni	vere	e	
proprie.	Spesso	si	trova	una	medesima	entità	spirituale	indicata	ora	con	un	gra-
do	gerarchico	e	ora	con	un	altro;	nel	mondo	nostro	un	fatto	simile	ingenererebbe	
confusione,	e	potrebbe,	in	certe	circostanze,	provocare	denunzie	per	attribuzio-
ne	di	titoli	abusivi;	nelle	sfere	spirituali,	invece,	dove	esistono	entità	il	cui	essere	
si	estende	attraverso	varii	gradi	gerarchici,	esse	possono	trovarsi	designate	con	
gradi	diversi,	a	seconda	del	particolare	aspetto	loro	che	importa	di	mettere	in	ri-

 10



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

lievo.	Con	questa	premessa,	può	 riuscire	 interessante,	 specialmente	 se	 si	 legge	
con	il	proposito	di	penetrare	il	senso	più	profondo	della	narrazione,	vedere	come	
il	celebre	occultista	abate	di	Spanheim,	Giovanni	Tritemio,	rintracci	i	governi	dei	
sette	 arcangeli,	 spiriti	 dei	 sette	 giorni	 della	 settimana,	 nelle	 diverse	 successive	
epoche,	in	cui	egli	ripartisce	la	storia	dell’umanità	 .	1

Come	debbano	intendersi	i	giorni	del	racconto	biblico,	 lo	Steiner	dice	chiara-
mente.	Anche,	quale	sia	il	tempo	del	divenire	terrestre,	al	quale	si	riferisce	la	Ge-
nesi;	nella	Conferenza	decima,	 infatti,	egli	spiega,	come	i	sette	giorni	coprano	a	
un	 dipresso	 l’èra	 lemurica	 Qino	 all’alba	 dell’èra	 atlantea;	mentre	 la	 narrazione	
della	creazione	successiva	ai	sette	giorni,	concerne	invece	l’èra	atlantea	stessa.	
Nel	considerare	poi	i	sette	giorni,	è	forse	un	errore	volere	identiQicarli	con	pre-

cise	 epoche,	 o	 con	precisi	 periodi	dell’èra	 lemurica;	 il	 dott.	 Steiner	 ammonisce	
esplicitamente,	che	i	ricorsi	ciclici	di	passate	esistenze	del	sistema	solare-terre-
stre,	che	determinano	la	distinzione	dei	giorni,	non	si	susseguono	esattamente,	
ma	tendono	ad	accavallarsi	l’uno	sull’altro.	Meglio	dunque	contentarsi	di	vedere	
nel	periodo	del	caos,	che	è	al	principio,	e	nei	sette	giorni	che	seguono,	altrettanti	
momenti	del	processo	evolutivo	del	divenire	terrestre	durante	 l’èra	 lemurica;	e	
rilevare	tuttavia,	come	anche	in	questa	Qissazione	dei	successivi	momenti	dell’età	
lemurica,	la	legge	dei	ricorsi,	e	ripetizioni	delle	antiche	esistenze	saturnia,	solare	
e	lunare	della	Terra,	si	riveli	in	tutta	la	sua	efQicienza.	IdentiQicato,	infatti,	il	caos	
precedente	il	primo	giorno	con	un	ricorso	saturnio	(la	Genesi	mette	i	ricorsi	sa-
turnii	fuori	conto),	il	primo	giorno	stesso	della	Creazione,	in	cui	nasce	la	luce,	ri-
pete	un	ciclo	solare	(v.	Conferenza	terza)	e	il	secondo,	in	cui	si	forma	l’acqua,	un	
ciclo	 lunare	 (v.	 Conferenza	quarta);	 col	 terzo	giorno,	 iniziandosi	 il	 lavoro	vera-
mente	 e	 propriamente	 terrestre	 dell’éra	 lemurica,	 questo	 stesso	 lavoro	 è	 con-
traddistinto	da	un	primo	periodo	solare	(inizio	della	vegetalità,	propria	del	Sole),	
e	da	un	secondo	periodo,	lunare,	corrispondente	al	4°	giorno	(inizio	dell’animali-
tà,	 propria	 della	 Luna);	 e	 l’animalità,	 comparsa	 nel	 4°	 giorno,	 si	 esplica	 prima	
nell’aria	e	nell’acqua	(5°	giorno)	e	Qinalmente	sulla	terra	(6°	giorno).	

 GIOVANNI TRITEMIO, De septem secundeis. Le edizioni antiche di questo libretto, che ebbe molta voga, sono parecchie. 1

Ne esiste una traduzione francese moderna (Ed. Chacornac, Parigi) ma non è troppo accurata, e priva di un buon commen-
to. Sarebbe desiderabile che se ne facesse uno studio completo ed esauriente.

 11



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

È	superQluo	dare	qui	indicazioni	più	minute;	basterà	rimandare,	non	alla	sola	
lettura,	ma	allo	studio	del	ciclo	che	segue,	e	raccomandare	di	fare	questo	studio,	
oltreché	con	intelligenza,	anche	e	sopra	tutto	con	«intelletto	di	amore»,	in	guisa	
da	arrivare	a	 realizzare	nella	propria	 coscienza,	più	che	a	 conoscere	come	uno	
schema	 astratto,	 il	 processo	 evolutivo	 spirituale,	 del	 quale	 il	 nostro	 mondo	 è	
l’aspetto	rigido	esteriore.	ma	allo	studio	del	ciclo	che	segue,	e	raccomandare	di	
fare	questo	studio,	oltreché	con	intelligenza,	anche	e	sopra	tutto	con	«intelletto	
di	amore»,	in	guisa	da	arrivare	a	realizzare	nella	propria	coscienza,	più	che	a	co-
noscere	come	uno	schema	astratto,	 il	processo	evolutivo	spirituale,	del	quale	 il	
nostro	mondo	è	l’aspetto	rigido	esteriore.	

 12



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

PREFAZIONE	

Il	 ciclo	delle	 conferenze	sui	misteri	della	Genesi	 fu	 tenuto	dal	dott.	 Steiner	a	
Monaco	di	Baviera	dal	 16	 al	 26	di	 agosto	1910.	 Come	 sempre,	 lo	 Steiner	partì	
improvvisando,	senza	neppure	giovarsi	di	appunti	o	di	note;	a	questa	circostanza	
si	deve	quella	mancanza	di	forma	rettorica,	studiatamente	letteraria,	che	salva	le	
conferenze	 del	 pensatore	 tedesco	 dai	 pericoli	 seduttori	 del	 componimento.	 Le	
sue	conferenze,	al	contrario,	hanno	sempre	un	tono	di	conversazione,	che	dà	loro	
spesso	 una	 forma	 stilisticamente	 alquanto	 succinta,	ma	 che	 ha	 una	 portata	 di	
penetrazione	nell’anima	e	nel	cuore	degli	ascoltatori,	che	nessun	discorso	forbito	
potrebbe	sperare	di	raggiungere;	mentre	nei	punti	culminanti,	esse	si	elevano	d’	
improvviso	alle	sublimi	altezze	che	l’argomento	comporta,	con	una	genuinità	di	
slancio	che	nessun’arte	può	imitare.	
Lo	Steiner	non	rivedeva	neppure	i	resoconti	stenograQici	delle	sue	conferenze;	

lasciava	che	tra	 i	suoi	discepoli	vi	 fosse	chi	si	prendesse	 la	cura	di	rileggere	gli	
stenogrammi	e	di	correggere	i	peccati	di	azione	e	di	omissione,	dei	quali	anche	i	
migliori	stenograQi	si	rendono	colpevoli;	salvo	a	lasciar	fare	ai	medesimi	discepo-
li	una	seconda	e	migliore	revisione,	quando	per	avventura	le	conferenze	veniva-
no	riunite	e	stampate	in	volume.	Nel	caso,	però,	di	questo	ciclo	sui	misteri	della	
Genesi,	non	essendo	esso	stato	pubblicato	ancora	in	tedesco,	il	traduttore	ha	do-
vuto	attenersi	al	 testo	stenograQico,	soggetto	alla	sola	prima	e	sommaria	corre-
zione.	
Il	 ciclo,	 in	 realtà,	 constò	 di	 undici	 conferenze;	 la	 prima	 di	 esse	 non	 è	 stata	

compresa	 in	questo	volume,	perché	non	si	 riferisce	al	 tema	della	Genesi,	ma	si	
occupa	soltanto	di	commentare	e	interpretare	due	così	detti	«misteri	rosicrucia-
ni»,	la	rappresentazione	dei	quali	aveva	preceduto	l’inizio	del	ciclo	stesso. 
Erano,	questi	«misteri»,	dei	poemi	esprimenti	in,	forma	drammatica	l’ascesa	spi-
rituale	del	mondo	e	dell’uomo	attraverso	 varie	 fasi	 dell’evoluzione,	 che	 il	 dott.	
Steiner	aveva	composti	e	faceva	rappresentare.	

 13



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

Il	 «mistero»	 rappresentato	nell’agosto	1910	s’intitolava:	La	 soglia	dell’Inizia-
zione	 	e	 l’interpretazione	di	esso	doveva	servire	a	una	migliore	comprensione	2

del	commento	spirituale	della	Genesi,	che	seguiva	nelle	conferenze,	di	cui	diamo	
qui	 la	 traduzione.	Questo	spiega	anche	 i	 frequenti	riferimenti	a	quel	«mistero»,	
che	si	trovano	qua	e	là	nel	corso	delle	conferenze	stesse.	
Della	decima	e	ultima	conferenza	sono	stati	qui	omessi	due	brevissimi	brani,	

perché	non	pertinenti	all’argomento	centrale	del	ciclo.	In	nota,	del	resto,	si	è	avu-
ta	cura	di	riassumerne	il	contenuto.	Queste	brevi	osservazioni	era	doveroso	far	
precedere	alla	pubblicazione	dell’opera,	per	maggiore	soddisfazione	del	lettore.	

 Die Pforte der Einweihung – Ein Rosenkrenzermysterium durch Rudolf  Steiner, Berlin, 1910. Philosophisch-Theosophischer 2

verlag

 14



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

I	-		NEL	PRINCIPIO	

Se	colui,	che	si	è	posto	sul	terreno	della	scienza	dello	Spirito	e	ha	accolto	qual-
cuno	degli	insegnamenti	che	questa	scienza	può	dare	sull’evoluzione	del	nostro	
mondo,	è	capace	di	penetrare	in	quelle	pimenti	parole	che	si	trovano	al	principio	
della	nostra	Bibbia,	dovrebbe	poterglisi	 schiudere	dinanzi	un	mondo	spirituale	
del	tutto	nuovo.	Di	fronte	a	nessun	altro	documento	dell’evoluzione	dell’umanità	
è	così	grande	la	possibilità	di	allontanarsi	dal	vero	signiQicato	di	esso,	quanto	di-
nanzi	a	questo,	che	viene	ordinariamente	chiamato	la	Genesi,	la	descrizione	della	
cosidetta	Creazione	dei	sei	o	sette	giorni.	
Se	 l’uomo	moderno,	 in	una	 lingua	qualunque	fra	quelle	oggi	correnti,	suscita	

nell’anima	sua	parole	come	queste:	–	diciamole	qui	in	italiano	–:	«Nel	principio	
gli	Dei	crearono	i	Cieli	e	la	Terra»,	quel	che	risiede	in	queste	parole	non	è	che	un	
debole	riQlesso,	un’ombra	appena,	di	ciò	che	si	 faceva	vivo	nell’anima	di	coloro,	
che	nell’antica	èra	ebraica	lasciavano	operare	su	di	sé	l’azione	delle	parole	inizia-
li	della	Bibbia.	Perché,	veramente,	di	fronte	a	questo	documento,	è	di	minima	im-
portanza	poter	 collocare	delle	parole	moderne	al	 posto	delle	 antiche;	 importa,	
piuttosto,	di	metterci,	mercé	 la	nostra	preparazione	spirituale,	 in	condizione	di	
sperimentare	in	noi	una	parte	almeno	di	quei	contenuto	di	sentimento,	che	vive-
va	nel	cuore	e	nell’anima	di	un	antico	discepolo	ebraico,	quando	in	sé	dava	vita	
alle	parole:	«Bherescyth	bara	Elohim	eth	hasciamayim	veth	harez».	
Tutto	un	mondo	prendeva	vita	durante	gl’istanti,	in	cui	queste	parole	gli	guiz-

zavano	 attraverso	 l’anima.	 Quale	 mondo?	 A	 che	 cosa	 possiamo	 paragonare	 il	
mondo	interiore,	che	viveva	nell’anima	di	un	cotale	discepolo?	Soltanto	a	ciò	che	
può	 veriQicarsi	 nell’anima	 di	 un	 uomo,	 cui	 vengono	 descritte	 le	 immagini,	 che	
sperimenta	il	veggente,	quando	ha	diretta	visione	nei	mondi	spirituali.	
In	conclusione,	che	cosa	ci	viene	esposto	 in	quello,	che	chiamiamo	l’insegna-

mento	 della	 scienza	 dello	 Spirito?	 Sappiamo	 che	 fonti	 di	 questo	 insegnamento	
sono	i	dati	della	veggenza,	sono	le	visioni	viventi,	che	il	veggente	accoglie,	allor-
quando	 in	 tutto	 il	 suo	 intendimento	 si	 libera	 dalle	 condizioni	 della	 percezione	
sensoria	e	dell’intelligenza,	che	è	legata	al	suo	corpo	Qisico,	e	guarda	con	organi	
spirituali	entro	il	mondo	spirituale.	Se	egli	allora	desidera	tradurre	nel	linguag-

 15



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

gio	del	mondo	Qisico,	ciò	che	vede	nel	mondo	spirituale,	non	può	esprimerlo	che	
per	via	d’immagini;	ma	d’	 immagini	 che,	quando	 la	 capacità	del	narratore	veg-
gente	arrivi	a	tanto,	possono	adeguatamente	suscitare	una	rap	presentazione	di	
ciò	che	il	veggente	stesso	ha	visto	nei	mondi	spirituali.	Certamente,	ciò	che	si	ha	
allora,	 non	 va	 scambiato	 con	 alcuna	 descrizione	 di	 cose	 o	 di	 avvenimenti	 del	
mondo	Qisico	sensibile;	si	ha	qualcosa,	di	fronte	a	cui	occorre	continuamente	es-
sere	coscienti	che	si	ha	a	che	fare	con	un	mondo	affatto	diverso,	con	un	mondo,	
che	sta	effettivamente	a	base	di	quello	sensibile,	ma	che	nel	vero	senso	della	pa-
rola	non	può	in	alcun	modo	rivestirsi	delle	rappresentazioni,	delle	impressioni	e	
delle	percezioni	del	mondo	sensibile	ordinario.	
Se	 ci	 si	 vuole	 rafQigurare	 dinanzi	 all’anima	 l’origine	 di	 questo	 nostro	mondo	

sensibile	–	l’uomo	incluso	–,	non	si	può	rimanere	con	la	propria	facoltà	rappre-
sentativa	nell’ambito	del	mondo	sensibile.	Tutte	le	scienze,	che	vogliono	risalire	
alle	origini	e	non	portano	seco	che	rappresentazioni	tratte	dal	mondo	sensibile,	
tutte	 queste	 scienze	 non	 possono	 arrivare	 alle	 origini	 dell’esistenza	 sensibile.	
Perché	 l’esistenza	sensibile	è	radicata	nell’esistenza	supersensibile;	ora	è	bensì	
possibile,	 tanto	 storicamente,	 quanto,	 se	 volete,	 anche	 geologicamente,	 risalire	
molto	indietro,	e	sempre		più	indietro,	ma	se	vogliamo	spingerci	Qino	alle	origini,	
dobbiamo	essere	consapevoli	che,	a	partire	da	un	determinato	punto	nel	remoti-
smo	passato,	dobbiamo	abbandonare	il	campo	del	sensibile	e	ascendere	a	sfere,	
che	non	si	possono	intendere	che	supersensibilmente.	Ciò	che	si	chiama	la	Gene-
si,	non	comincia	con	l’esposizione	di	alcunché	di	sensibile,	o	con	la	descrizione	di	
cose	che	gli	occhi	potrebbero	vedere	nel	mondo	 Qisico	esteriore.	E	nel	 corso	di	
queste	conferenze	avremo	sufQiciente	occasione	di	convincerci,	quale	errore	sa-
rebbe	di	voler	riferire	le	parole	della	prima	parte	della	Genesi	a	cose	o	a	eventi,	
che	 un	 occhio	 esteriore	 può	 vedere,	 o	 che	 si	 possono	 sperimentare	 quando	 si	
guarda	il	mondo	con	gli	organi	dei	sensi.	Fintantoché,	dunque,	si	annette	alle	pa-
role:	 «Cieli	 e	Terra»	un	 senso	 che	 conserva	un	 residuo	di	 qualcosa	di	 sensibil-
mente	visibile,	non	si	giunge	al	momento	designato	dalle	prime	parti	della	Gene-
si.	Nell’epoca	presente	non	è	quasi	possibile	di	far	luce	sul	mondo,	al	quale	ivi	si	
accenna,	 altro	 che	per	mezzo	dell’insegnamento	della	 scienza	dello	 Spirito.	Ma	
per	mezzo	di	tale	insegnamento	vi	è,	in	certo	modo,	anche	una	possibilità	di	ac-

 16



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

costarsi	 a	 quello,	 che	 si	 potrebbe	 chiamare	 il	mistero	 delle	 Parole	 Primordiali	
con	le	quali	 la	Bibbia	ha	principio,	e	di	sentire	 in	parte	come	un’eco	della	virtù	
che	in	queste	Parole	Primordiali	si	contiene.	
In	 che	 consiste	 veramente	 la	 particolarissima	 peculiarità	 di	 queste	 Parole	

Primordiali?	 Se	 mi	 è	 consentito’	 di	 esprimermi	 in	 modo	 astratto,	 debbo	 dire:	
consiste	nel	 fatto,	 che	 sono	 scritte	 in	 lingua	ebraica,	 in	una	 lingua	 che	esercita	
sull’anima	 un’azione	 del	 tutto	 diversa	 da	 quella,	 che	 qualsiasi	 lingua	moderna	
può	esercitare.	Se	anche	questa	lingua,	nella	quale	si	presentano	a	noi	le	prime	
parti	della	Bibbia,	non	agisce	oggigiorno	più	così,	una,	volta	 tuttavia	esercitava	
un’azione	tale,	per	cui,	quando	il	suono	di	una	lettera	si	ripercuoteva	nell’anima,	
si	suscitava	in	quest’ultima	un’immagine;	e	dinanzi	all’anima	di	colui,	che	viven-
temente	 lasciava	agire	 su	di	 sé	 l’inQlusso	delle	parole,	 sorgevano	 con	una	 certa	
armonia,	 anzi	 in	 forma	 organica,	 delle	 immagini,	 che	 si	 possono	 paragonare	 a	
quello	che	il	veggente	può	ancora	oggi	vedere,	quando	dal	sensibile	passa	nel	su-
persensibile.	
Si	potrebbe	dire:	 la	 lingua	ebraica	–	o	per	dir	meglio	–	 la	 lingua	delle	prime	

parti	della	Bibbia,	era	una	specie	di	strumento	per	trar	dall’anima	delle	rappre-
sentazioni	 Qigurate,	 che	 erano	molto	 vicine	 alle	 visioni,	 che	ottiene	 il	 veggente,	
quando,	svincolato	dal	suo	corpo,	diventa	capace	di	guardare	nelle	parti	super-
sensibili	dell’esistenza.	
Perciò,	per	porci	queste	possenti	primordiali	parole	della	umanità	in	modo	un	

po’	vivente	dinanzi	all’anima,	ci	converrà	prescindere	da	quanto	v’ha	di	oscuro,	
da	quanto	v’ha	di	smorto,	nell’inQlusso	che	qualsiasi	lingua	moderna	esercita	sul-
l’anima,	e	farci	un	concetto	della	vigorosa	pienezza	di	vita,	della	virtù	suscitatrice	
e	creatrice,	che	aveva	ogni	sèguito	di	suoni	in	quella	lingua	antica.	E	così	è	d’inQi-
nita	 importanza,	 che	nel	 corso	di	 queste	 conferenze	 si	 tenti	 di	 prospettarci	 un	
poco	dinanzi	all’anima	 le	 immagini,	 che	allora	afQioravano	nell’antico	discepolo	
ebraico,	a	seconda	del	suono	che	agiva	creativamente	nell’anima	sua	e	gli	presen-
tava	dinanzi	 alla	medesima	un’immagine.	Vedete	dunque,	 che	per	penetrare	 in	
documenti	 come	 la	 Genesi,	 occorre	 seguire	 una	 via	 completamente	 diversa	 da	
tutte	quelle,	che	oggi	si	prescelgono	per	intendere	qualsiasi	antico	documento.	Vi	
ho	esposto	così	qualcosa	dei	punti	di	vista	che	ci	serviranno	di	guida;	solo	 len-

 17



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

tamente	e	gradualmente	potremo	penetrare	Qino	al	punto,	che	ci	potrà	dare	una	
rappresentazione	 vivente	di	 quel	 che	 viveva	nell’antico	 saggio	 ebraico,	 quando	
lasciava	agire	su	di	sé	la	virtù	di	quelle	potentissime	parole,	che,	come	parole	al-
meno,	ancora	abbiamo	nel	mondo.	Nostro	primo	compito	sarà	dunque	di	riferirci	
col	nostro	pensiero	quanto	meno	sarà	possibile	a	concetti	già	noti,	e	di	liberarci	il	
più	 possibile	 da	 tutto	 ciò	 che	 Qino	 ad	 ora	 ci	 Qiguravamo,	 quando	 parlavamo	 di	
«Cieli	e	Terra»,	di	«Dei»,	di	«creare»,	di	«generare»	e	di	un	«Principio	Primordia-
le».	E	quanto	più	riusciremo	a	liberarci	da	ciò	che	Qino	ad	ora	sentivamo	all’udir	
quelle	parole,	tanto	meglio	potremo	penetrare	nello	spirito	di	un	documento,	che	
si	è	sviluppato	da	condizioni	animiche	affatto	differenti	da	quelle	che	vigono	nel-
l’epoca	 attuale.	 Conviene	però	 anzitutto	 intenderci	 su	 ciò,	 di	 cui	 veramente	di-
scorriamo	dal	punto	di	 vista	della	 scienza	dello	Spirito,	quando	parliamo	delle	
parole	introduttive	della	Bibbia.	
Voi	 sapete,	 che	dalle	 ricerche	 che	 riescono	oggi	 possibili	 all’indagine	 chiaro-

veggente,	ci	è	dato,	in	certo	modo,	di	descrivere	il	corso,	l’evoluzione	della	nostra	
Terra	e	dell’esistenza	dell’uomo.	E	nel	mio	libro:	La	Scienza	Occulta,	ho	cercato,	
dai	tre	gradi	di	evoluzione	che	hanno	preceduto	la	nostra	esistenza	della	Terra,	
cioè	dall’esistenza	di	Saturno,	da	quella	del	Sole	e	da	quella	della	Luna,	di	descri-
vere	a	mano	a	mano	 l’esistenza	della	Terra;	 la	Terra,	come	campo,	come	teatro	
planetario	per	l’uomo.	E	ricordate	certamente,	per	lo	meno	a	grandi	linee,	ciò	che	
in	quel	libro	è	stato	descritto.	Ora	possiamo	chiedere:	dove	dobbiamo	collocare	
ciò	che	si	presenta	all’anima	nostra	con	la	poderosa	espressione	«Bherescyth»?	
Dove	collocarlo	nella	nostra	descrizione	spirituale?	Dove	appartiene?	
Rendiamoci	 prima	 conto	 conte,	 da	 un	 determinato	 punto	 di	 vista,	 possiamo	

rafQigurarci	le	esistenze	di	Saturno,	del	Sole	e	della	Luna.	Se	volgiamo	brevemen-
te	lo	sguardo	indietro,	sull’antico	Saturno,	questo	ci	si	presenta	come	immagine	
dinanzi	all’animi,	come	un	corpo	celeste	che	non	ha	ancora	nulla	di	ciò,	che	sia-
mo	abituati	a	chiamare	l’esistenza	materiale	che	ci	circonda.	È	un	corpo	cosmico,	
il	quale	di	tutto	ciò	che	abbiamo 
attorno	a	noi	non	possiede	veramente	altro,	che	 l’elemento	del	calore.	Calore	o	
fuoco,	un	elemento	di	calore	vibrante	in	sé	stesso;	di	aria,	di	acqua,	di	terra	soli-
da,	non	si	può	trovare	ancora	nulla	sull’antico	Saturno.	Sicché	là,	dove	più	è	den-

 18



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

so,	esso	è	calore	vivente	e	vibrante.	E	sappiamo,	che	l’esistenza	procede	poi	alla	
cosidetta	esistenza	solare.	Più	tardi	dunque	viene	ad	aggiungersi	al	calore	viven-
te	e	vibrante	una	specie	di	elemento	aereo	o	gassoso;	e	ci	rappresentiamo	corret-
tamente	l'immagine	dello	stato	planetario	del	Sole,	–	in	quanto	ne	consideriamo	
la	 condizione	elementare	 –,	 se	 lo	 concepiamo	 come	un	 intrecciarsi	 della	 vita	 e	
delle	vibrazioni	di	elementi	gassosi,	aeriformi	e	di	elementi	di	calore.	Come	terza	
condizione	nell’evoluzione	dell’esistenza	della	nostra	Terra,	dobbiamo	poi	 con-
siderare	il	cosidetto	stato	lunare.	Al	calore	e	all’aria,	viene	in	questo	ad	aggiun-
gersi	quello,	che	possiamo	chiamare	lo	stato	elementare	acqueo.	Durante	questo	
antico	stato	 lunare	non	esisteva	ancora	nulla	di	ciò	che	nella	odierna	esistenza	
terrestre	si	chiama	elemento	terreo,	solido.	Ma	durante	questa	antica	esistenza	
lunare	succede	un	fatto	singolare:	si	scinde	la	pristina	unità,	in	cui	era	trascorsa	
la	 nostra	 esistenza	 planetaria.	 Se	 guardiamo	 l’antico	 Saturno,	 esso	 ci	 appare	
come	 una	 unità	 di	 calore	 vibrante	 in	 sé	 stesso.	 L’antico	 Sole	 ci	 appare	 ancora	
come	un	insieme	di	elementi	gassosi	e	termici	vibranti	in	sé	stessi.	Durante	l’esi-
stenza	della	Luna	si	veriQica	una	scissione	fra	un	elemento	solare	e	un	elemento	
lunare.	E	soltanto	quando	arriviamo	al	quarto	grado	della	nostra	evoluzione	pla-
netaria,	vediamo	come,	alle	precedenti	condizioni	elementari,	all’elemento	igneo	
o	 termico,	 a	 quello	 seriforme,	 all’elemento	 acqueo,	 venga	 ad	 aggiungersi	 l’ele-
mento	di	per	sé	solido,	l’elemento	terreo.	Perché	questo	elemento	solido	potesse	
sorgere	nella	nostra	esistenza	planetaria,	la	scissione,	che	già	si	era	veriQicata	du-
rante	 l’esistenza	 lunare,	dovette	 tornare	a	veriQicarsi.	L’elemento	solare	dovette	
nuovamente	uscire	dal	nostro	elemento	terrestre	planetario.	Di	guisa	che	vi	è	un	
determinato	momento	 nell’evoluzione	 del	 nostro	 pianeta,	 in	 cui,	 da	 uno	 stato	
planetario	comune,	nel	quale	gli	elementi	del	 fuoco,	dell’aria,	e	dell’acqua	sono	
ancora	insieme	aggrovigliati,	l’elemento	terreo	più	denso	e	l’elemento	solare	ae-
riforme	più	tenue	si	separano	l’uno	dall’altro.	E	in	questo	elemento	terreo	soltan-
to	poteva	formarsi,	poteva	in	sè	condensarsi	ciò	che	oggi	qualiQichiamo	come	so-
lido.	
Teniamo	presente	questo	momento,	nel	quale	l’elemento	solare	si	distacca	da	

uno	 stato	planetario	 comune,	 e	 a	partire	dal	 quale	 esso	da	 fuori	manda	 le	 sue	
forze	alla	nostra	terrestrità.	Teniamo	ben	presente	il	fatto,	che	allora	venne	pure	

 19



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

data	la	possibilità	che	nell’elemento	terreo	si	preparasse	il	solido,	ciò	a	cui	oggi	
diamo	 il	 nome	 di	 solido	 con	 signiQicato	 di	 sostanza,	 che	 nell’elemento	 terreo,	
esso,	per	così	dire,	si	condensasse.	Teniamo	presente	questo	momento	e	avremo	
determinato	il	punto,	dal	quale	la	Genesi,	la	Bibbia	si	parte.	Di	questa	condizione	
essa	parla.	Con	la	prima	parola	della	Genesi	non	dobbiamo	assolutamente	colle-
gare	quella	concezione	astratta,	oscura,	che	si	ha	oggi	 in	niente,	quando	si	pro-
nunciano	le	parole:	«All’inizio»	o	«Nel	primo	principio».	Si	darebbe	così	espres-
sione	a	qualcosa	d’	inQinitamente	meschino	in	confronto	del	sentimento	che	l’an-
tico	saggio	ebraico	sperimentava.		
Tutto	quanto	ci	è	possibile	di	rappresentarci	in	quella	dualità	che	nacque	dal	

distacco	dell’elemento	solare	dal	terreo,	tutto	quanto	era,	per	così	dire,	presente	
al	momento	della	scissione	e	si	organizzò	per	l’appunto	nella	dualità,	tutto	que-
sto	ci	deve	sorgere	dinanzi	all’anima,	se	vogliamo	porre	dinanzi	ad	essa	in	modo	
giusto	 il:	 «Bherescyth»,	 il:	 «All’inizio»,	 il:	 «Nel	 primo	 principio».	 E	 non	 questo	
soltanto	 deve	 sorgere	 nell’anima	 nostra,	ma	 dobbiamo	 essere	 coscienti,	 che	 in	
tutta	questa	evoluzione	che	chiamiamo	l’evoluzione	di	Saturno,	Sole	e	Luna,	fu-
rono	guide	e	dirigenti	e	anche	portatrici	dell’intera	evoluzione	stessa	delle	Entità	
spirituali;	e	che	ciò	che	noi	chiamiamo	elemento-calore,	elemento-aria,	elemen-
to-acqua,	è	sempre	soltanto	l’espressione	esteriore,	la	veste	esteriore	delle	Entità	
spirituali,	 che	costituiscono	 la	realtà	dell’evoluzione.	Anche	quando	consideria-
mo	la	condizione	esistente	al	momento	del	distacco	dell’elemento	solare	da	quel-
lo	terrestre	e	ce	la	rafQiguriamo	con	un’immagine	tutta	compenetrata	di	sostanza,	
anche	allora	dobbiamo	essere	coscienti,	che	in	tutto	ciò	che	ci	prospettiamo	di-
nanzi	all’anima	con	I’	immagine	di	acqua,	di	aria	e	di	fuoco	elementare,	non	ab-
biamo	 che	 un	 mezzo	 per	 esprimere	 vibrante	 spiritualità;	 vibrante	 spiritualità	
che	è	salita	per	i	tre	gradi	precedenti,	per	il	grado	di	Saturno,	per	quello	del	Sole	
e	per	quello	della	Luna,	e,	nel	momento	che	ho	or	ora	indicato,	ha	raggiunto	un	
determinato	grado	di	evoluzione	della	propria	esistenza.	
Rappresentiamoci	una	volta	dinanzi	all’anima	questa	immagine	di	un	elemen-

to	acqueo,	seriforme	o	gassoso	ed	igneo,	che	vibra	in	sè	stesso,	come	un	possente	
globo	cosmico,	che	si	scinda	in	un	elemento	solare	e	in	un	elemento	terreno;	te-
niamo	però	presente	 che	 tutto	 ciò	 che	abbiamo	 in	questa	 sostanza	elementare	

 20



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

che	 ci	 rappresentiamo,	 non	 è	 che	 un	mezzo	 di	 espressione	 per	 la	 spiritualità.	
Immaginiamoci	che	da	questo	guscio	di	sostanze,	 intessuto	da	un	elemento	ac-
queo,	da	un	elemento	seriforme	e	da	un	elemento	di	calore,	ci	guardino	i	volti	di	
Entità	spirituali.	che	vibrano	 in	esso	e	che	si	manifestano,	si	rivelano	 in	questo	
elemento,	 che	 per	 la	 nostra	 anima	 assume	 parvenza	 di	 sostanze.	 Rendiamoci	
conto	che	abbiamo,	per	così	dire,	dinanzi	a	noi	delle	Entità	spirituali,	che	volgono	
il	loro	volto	verso	di	noi,	e	che	lavorano	con	l’aiuto	di	calore,	aria	e	acqua,	a	orga-
nizzare	con	la	propria	 forza	animica	spirituale	dei	corpi	cosmici.	Rappresentia-
moci	questa	immagine!	
Abbiamo	allora	l’immagine	di	un	involucro	elementare,	un	involucro,	che	pos-

siamo,	se	ce	ne	vogliamo	formare	una	rappresentazione	grossolana	e	materiale,	
rafQigurarci	 a	un	dipresso	come	un	guscio	di	 chiocciola;	un	 involucro	però,	 che	
non	è	formato	da	sostanze	solide	come	il	guscio	della	chiocciola,	ma	è	contessuto	
dai	più	sottili	elementi	acquei,	acri	formi	o	gassosi	e	ignei.	In	esso	immaginiamo-
ci	una	spiritualità,	che	ci	guardi	come	tanti	volti,	 i	quali	si	manifestino	per	l’ap-
punto	per	mezzo	di	questo	involucro	e	sieno	essi	stessi	una	forza	della	manife-
stazione,	una	forza,	che,	se	mi	è	consentita	la	parola,	spunta	fuori,	per	così	dire,	
dall’occulto	supersensibile	nel	manifesto.	
Evocatevi	dinanzi	all’anima	questa	immagine,	che	ora	ho	tentato	di	tracciarvi,	

questo	tessere	vivente	che	fa	un	elemento	spirituale	in	uno	materiale;	ed	evoca-
tevi	dinanzi	all’anima	la	forza	animica	interiore	che	opera	questa	tessitura	nella	
materia,	questa	organizzazione	nella	materia,	e	fate	per	un	momento	astrazione	
da	tutto	il	resto;	avete	allora	dinanzi	a	voi,	a	un	dipresso,	ciò	che	viveva	nell’ani-
ma	di	un	antico	saggio	ebraico,	quando	i	suoni	della	parola	«Bherescyth»	pene-
travano	in	essa.	Beth,	la	prima	lettera,	evocava	la	tessitura	materiale	del	guscio;	
Resh,	 la	 seconda	 consonante,	 suscitava	 il	 senso	 dei	 volti	 delle	 Entità	 spirituali	
che	tessevano	dentro	il	guscio,	e	Scyth,	il	terzo	suono,	richiamava	la	forza	perfo-
rante	che	lavorava	a	trarsi	fuori	dall'interiorità	per	manifestarsi.	
Così	 arriviamo	 a	 un	 dipresso	 al	 principio,	 che	 sta	 a	 base	 di	 una	 descrizione	

come	quella	che	vi	ho	fatta.	E	se	ci	spingiamo	Qino	ad	accostarci	a	questo	princi-
pio,	 possiamo	 anche	 acquistare	 un	 certo	 senso	 dello	 spirito	 di	 questa	 lingua	

 21



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

ebraica	antica,	la	quale,	–	come	già	detto	–,	aveva	nell’anima	un	che	di	creativo,	di	
cui	l’uomo	moderno	con	il	suo	linguaggio	astratto	non	ha	più	nessuna	idea.	
Trasportiamoci	ora	proprio	nel	momento	che	precede,	per	così	dire,	il	coagu-

lamento	Qisico,	la	condensazione	Qisica	dell’esistenza	della	nostra	Terra	–	perché	
tale	 era	 il	 momento	 che	 ho	 in	 mente.	 Rappresentiamoci	 questo	 momento	 in	
modo	ben	vivente!	Dobbiamo	allora	dire:	se	vogliamo	descrivere		ciò	che	succede	
in	quel	momento,	non	possiamo	 far	uso	di	nessuna	delle	 rappresentazioni	 che	
siamo	soliti	 impiegare	quando	vogliamo	oggi	descrivere	 i	processi	esteriori	dei	
sensi.	È	perciò	puro	dilettantismo	concepire	la	seconda	delle	parole,	con	le	quali	
abbiamo	 a	 che	 fare	 nella	Genesi,	 in	modo,	 da	 unire	 ad	 essa	 il	 signiQicato	 di	 un	
qualsiasi	 fatto	 esteriore	 –	 per	 quanto	 esso	 possa	 anche	 accordarsi	 con	 ciò	 che	
oggidì	 intendiamo	per	generare	e	 creare.	Per	 tal	 via	non	 ci	 accostiamo	alla	 se-
conda	parola	della	Genesi.	Dove	possiamo	rivolgerci?	Con	quella	parola	va	inteso	
qualcosa,	che	effettivamente	rasenta	molto	il	limite,	dove	il	sensibile	si	trasfonde	
già	direttamente	nello	spirituale	supersensibile.	E	l’uomo,	che	si	voglia	fare	un’i-
dea	di	ciò,	che	ordinariamente	viene	tradotto	con	«creò»	–	«Nel	Principio	gli	Dei	
crearono»	–,	non	deve	in	nessun	modo	applicare	a	questa	parola	alcun	signiQicato	
di	attività	creatrice,	di	attività	generatrice,	che	possa	esser	veduta	con	gli	occhi,	
con	gli	occhi	ordinari	dei	sensi.	
Guardate	nella	vostra	interiorità.	Cercate	di	Qigurarvi	nella	situazione,	a	un	di-

presso,	di	chi	abbia	dormito	un	certo	tempo	e	si	sia	destato,	e	senza	volgere	 lo	
sguardo	verso	alcun	fatto	esteriore	si	sia	risvegliato	in	sé	stesso	per	l’attività	in-
teriore	 psichica	 di	 talune	 rappresentazioni	 presenti	 nell’anima	 sua.	 Realizzate	
questa	attività	interiore,	questo	pensare	produttivo,	che	dall’interiorità	dell’ani-
ma	evoca	un	contenuto	animico.	Adoperate,	se	più	vi	aggrada,	la	parola	«riQlette-
re»	per	questo	magico	suscitare	di	un	contenuto	animico	dagli	strati	più	profondi	
dell’anima	nel	 campo	 visivo	 cosciente	 dell’anima	 vostra;	 e	 rappresentatevi	 ciò,	
che	 l’uomo	può	 fare	soltanto	nel	 campo	 immaginativo,	 come	un’attività	che	sia	
ora	realmente	cosmicamente	creatrice.	In	luogo	del	vostro	«riQlettere»,	 in	luogo	
della	vostra	esperienza	interiore	di	pensiero,	immaginatevi	un	pensare	cosmico,	
e	avete	ciò	che	si	contiene	in	questa	seconda	parola	della	Genesi	«bara»;	lo	avre-
te,	 quanto	 più	 vi	 sarà	 possibile	 di	 pensarlo	 spiritualmente,	 quanto	 più	 vi	 sarà	

 22



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

possibile	di	avvicinarlo	a	ciò,	che	nella	vostra	propria	riQlessione	vi	rappresenta-
te	come	pensiero.		
E	ora	immaginatevi,	che	durante	questa	riQlessione,	voi,	nell’anima	vostra,	pre-

sentiate	alla	medesima	due	diversi	gruppi	di	rappresentazioni.	Supponiamo,	per	
descrivere	con	la	maggior	chiarezza	possibile	una	cosa	da	noi	così	lontana,	sup-
poniamo	un	uomo	che	si	desti,	e	a	cui	vengano	 in	mente	due	cose	diverse,	 che	
pensi	dunque	due	cose	differenti.	Una	di	queste	cose	che	egli	pensa,	sia	I’	imma-
gine	di	una	qualsiasi	attività	o	di	una	cosa	o	di	un	essere	esteriore;	essa,	non	per	
via	di	visione	esteriore,	o	di	percezione,	sibbene	per	virtù	del	pensiero,	per	virtù	
di	un’attività	creativa	dell’anima,	entra	nel	campo	visivo	della	coscienza.	Quello	
poi	che	deve	afQiorare	come	secondo	complesso	di	rappresentazioni,	in	chi	si	ri-
svegli	nel	modo	suddetto,	sia	un	desiderio,	una	cosa	qualsiasi	che	l’uomo	possa	
volere	in	conformità	di	tutta	la	sua	inclinazione	e	disposizione	psichica.	Abbiamo	
così	 un	 elemento	 di	 natura	 rappresentativa	 e	 un	 elemento	 di	 desiderio,	 che	 ci	
sorgono	dinanzi	all’anima,	per	virtù	d’	 interiore	riQlessione.	Ora	 in	 luogo	dell’a-
nima	umana	in	interiore	riQlessione,	rappresentatevi	ciò,	che	la	Genesi	chiama	gli	
Elohim.	 Immaginatevi	 in	 luogo	dell’unità	dell’anima	umana,	una	pluralità,	delle	
Entità	spirituali	che	«riQlettono»,	le	quali	però	col	loro	cogitare	fanno	sorgere	in	
modo	analogo	dalla	loro	interiorità	due	complessi,	che	paragonerei	a	quelli,	che	
per	l’appunto	vi	ho	descritti:	a	un	complesso	di	natura	puramente	rappresentati-
va	e	a	un	complesso	di	natura	elementi	di	desiderio.	Invece	dell’anima	umana	in	
atto	di	riQlessione,	immaginiamoci	dunque	una	organizzazione	cosmica	di	Entità,	
che	suscitino	in	pari	modo	in	sé	(il	loro	pensiero	però	è	cosmico)	due	complessi	
siffatti:	uno	di	ordine	rappresentativo.	vale	a	dire	tale,	da	dare	qualche	manife-
stazione,	da	esplicarsi	dunque	verso	fuori,	da	apparire	esteriormente;	e	un	altro	
complesso,	che	abbia	natura	di	desiderio,	che	viva	per	attività	interiore,	un	che	d’	
interiormente	attivo,	d’	interiormente	intriso	di	attività.	Dobbiamo	dunque	rap-
presentarci	quelle	Entità	cosmiche,	che	vengono	indicate	come	Elohim,	dobbia-
mo	rappresentarcele	in	atto	di	«riQlettere»	a	quel	modo.	E	questo	«atto	di	riQlette-
re»	dobbiamo	rafQigurarci	con	la	parola:	essi	«crearono»,	«bara».	Immaginiamoci	
poi	 che	per	mezzo	di	 questa	 riQlessione	 creatrice	 sorgano	due	 complessi	 come	
quelli	 or	 ora	 descritti,	 uno	 cioè	 che	 tenda	 maggiormente	 a	 manifestarsi	 este-

 23



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

riormente,	 a	 rivelarsi	 fuori,	 e	 un	 altro	 di	 natura	 interiormente	 attiva,	 interior-
mente	vivente;	abbiamo	allora	a	un	dipresso	quei	due	complessi	di	rappresenta-
zioni,	 che	 afQioravano	 nell’anima	 dell’antico	 saggio	 ebreo,	 quando	 le	 parole,	 al	
posto	delle	quali	 si	 dice	oggi:	 «I	 Cieli	 e	 la	Terra	 »,	 risuonavano	nell’anima	 sua;	
«hasciamayim»	e	«harez».	Cerchiamo	per	quanto	è	possibile	di	dimenticare	ciò	
che	l’uomo	moderno	si	rappresenta	come	Cielo	e	Terra;	cerchiamo	di	ricondurci	
dinanzi	all’anima	i	due	complessi	di	rappresentazioni;	quello	cioè	che	si	manife-
sta,	che	si	rivela	esteriormente,	quel	complesso	che	spinge	a	provocare	un	effetto	
qualsiasi	 di	 natura	 esteriore;	 e	 quell’altro	 complesso	 d’	 interiore	 attività,	 che	
vuole	esperimentare	sé	stesso	interiormente,	che	si	agita	viventemente	nell’inte-
riorità	sua	stessa;	abbiamo	allora	il	«hasciamayim»	e	l’altra	parola	«harez».	E	in	
quanto	agli	Elohim	stessi,	–	impareremo	a	conoscerli	meglio	durante	il	corso	di	
queste	conferenze,	e	a	tradurli	nel	 linguaggio	della	nostra	scienza	dello	Spirito;	
per	ora	però	vogliamo	tentare	di	approfondire	alquanto	il	signiQicato	delle	parole	
primordiali,	 –	 in	 quanto	 agli	 Elohim,	 che	 specie	 di	 entità	 sono?	 Chi	 vuol	 farsi	
un’idea	di	ciò	che	viveva	nell’anima	dell’antico	saggio	ebraico	quando	impiegava	
questa	parola,	deve	rendersi	chiaramente	conto,	che	a	quell’epoca	esisteva	vivis-
simo	l'intendimento,	che	la	nostra	evoluzione	terrestre	ha	un	precisò	signiQicato,	
una	precisa	Qinalità.	Qual'è	questo	signiQicato,	qual'è	questa	Qinalità	della	nostra	
evoluzione	terrestre?		
La	nostra	evoluzione	terrestre	ha	un	signiQicato,	uno	scopo,	soltanto	se	sorge	

in	essa,	qualcosa	che	prima	non	era.	Una	eterna	ripetizione,	un	ritorno	di	ciò	che	
già	 fu,	sarebbe	un’esistenza	assurda;	e	 l’antico	saggio	ebraico	avrebbe	prima	di	
ogni	altra	cosa	sentito	la	Genesi	terrestre	come	una	siffatta	esistenza	assurda,	se	
non	avesse	potuto	pensare	che	la	Terra,	evolutasi	da	altre	condizioni	deve	recare	
qualcosa	di	nuovo	rispetto	a	tutto	il	passato.	Questa	esistenza	terrestre	ha	reso	
possibile	un	che	di	nuovo,	il	fatto,	cioè,	che	l’uomo	sia	potuto	diventare,	per	l’ap-
punto,	quale	nell’esistenza	terrestre	egli	ora	si	mostra.	Quale	l’uomo	si	presenta	
ora	 nell’esistenza	 terrestre,	 come	 l’essere,	 che	 oggidì	 egli	 già	 è,	 come	 l’essere	
verso	 cui	 si	 andrà	evolvendo	nel	 sempre	più	 remoto	avvenire;	 tale,	 in	nessuno	
degli	antecedenti	stadii	di	evoluzione,	egli	è	mai	esistito	o	ha	mai	avuto	la	possi-
bilità	di	essere.	E	diversamente	dall’uomo	-	 	non	vogliamo	ora	introdurre	il	con-

 24



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

cetto	 d’inferiorità	 o	 di	 superiorità	 –	 diversamente	 dall’uomo	 erano	 costituite	
quelle	Entità	spirituali,	che	diressero,	e	ressero	l’evoluzione	esteriore,	alla	quale	
diamo	il	nome	di	evoluzione	di	Saturno,	del	Sole	e	della	Luna,	Quelle	Entità,	che	
tesserono	negli	stadii	elementari	dell’esistenza	dell'igneo,	del	gassoso	e	dell’ac-
queo;	che	tesserono	l’esistenza	di	Saturno,	del	Sole	e	della	Luna;	che	tesserono	al	
principio	dell’esistenza	della	Terra;	come	possiamo	meglio	imparare	a	conoscer-
le	nei	riguardi	della	loro	natura?	Come	possiamo	accostarci	ad	esse?	Dovremmo	
certo	fare	molte,	molte	descrizioni.	prima	di	poterci	 in	qualche	modo	accostare	
ad	esse.	Possiamo	però	imparare	a	conoscerle	sotto	un	aspetto,	e	ciò	basterà	per	
farci	 fare	 almeno	un	passo	 che	 ci	 avvicini	 al	 possente	 signiQicato	delle	bibliche	
parole	primordiali.	
Guardiamole	Qinalmente	queste	entità,	che,	in	certo	modo,	erano	le	più	vicine	

all’uomo	quando	quest’ultimo	venne	 formato	con	ciò,	 che	si	 era	andato	svilup-
pando	dalle	esistenze	dell’antico	Saturno,	del	Sole	e	della	Luna.	Interroghiamole,	
queste	entità,	su	ciò	che	esse	effettivamente	volevano.	Interroghiamole	sulla	loro	
volontà,	 e	 anche	 sui	 loro	 intendimenti.	 Potremo	 allora	 almeno	 farci	 una	 certa	
idea	della	loro	entità.	Che	cosa	volevano,	queste	Entità?	Esse	potevano	molto,	si	
erano	acquistate	potere	verso	questa	e	quella	direzione,	durante	il	corso	dell’e-
voluzione	che	avevano	attraversata.	Una	di	esse	aveva	un	potere,	un’altra	ne	ave-
va	un	altro.	Ma	 il	miglior	modo	di	 rappresentarci	 il	 loro	essere,	 è	di	dire	a	noi	
stessi:	in	quel	momento	che	per	l’appunto	abbiamo	preso	in	esame,	vi	era,	in	un	
gruppo	di	siffatte	entità,	uno	scopo	comune,	un	intento	comune.	Succedeva	a	un	
dipresso,	ma	 ad	 un	 livello	 più	 elevato,	 come	 quando	 oggigiorno	 si	 riunisce	 un	
gruppo	di	 uomini,	 ognuno	dei	 quali	 possegga	una	determinata	 capacità;	 e,	 po-
tendo	 ciascuno	di	 essi	 far	qualcosa,	 essi	 si	 dicono	 reciprocamente:	Tu	puoi	 far	
quello,	 io	posso	 far	questo,	 il	 terzo	è	capace	di	 fare	un’altra	cosa;	 facciamo	ora	
conQluire	tutte	le	nostre	attività	per	il	compimento	dì	un	comune	lavoro,	al	quale	
possa	 	 contribuire	 l’attività	di	 ciascuno	di	noi.	 Supponiamo	dunque	un	gruppo	
siffatto	 di	 uomini,	 dei	 quali	 ognuno	 abbia	 una	 capacità:	 diversa,	ma	 che	 siano	
animati	da	un	comune	intento.	Ciò	che	dovrà	essere	il	risultato,	ancora	non	v’è.	
L’unità,	alla	quale	essi	lavorano,	vive	dapprima	soltanto	come	mèta,	e	non	esiste	
ancora	affatto.	Vi	è	una	pluralità,	e	l’unità	vive	dapprima	come	un	ideale.	Imma-

 25



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

ginatevi	ora	un	gruppo	di	entità	spirituali,	che	si	sieno	evolute	attraverso	le	con-
dizioni	di	Saturno,	Sole	e	Luna,	che	abbiano	ognuna	un	determinato	potere,	e	che	
in	quel	dato	momento	che	ho	indicato,	prendono	la	risoluzione:	Vogliamo	riunire	
le	nostre	attività	per	una	Qinalità	comune.	Vogliamo	darci	un	indirizzo	unitario.	E	
dinanzi	 allo	 sguardo	di	 ciascuna	 sorgeva	 l’immagine	di	 questa	 Qinalità.	 E	 quale	
era	tale	Qinalità?	L’uomo,	l’uomo	terrestre.	
Così	l’uomo	terrestre	viveva	come	entelechia	in	un	gruppo	di	entità	spirituali	

divine,	che	avevano	deciso	di	riunire	l’opera 
delle	loro	diverse	abilità,	per	raggiungere	ciò	che	esse	stesse	non	avevano	affatto,	
che	a	esse	stesse	non	era	adatto,	ma	che	potevano	produrre	per	mezzo	del	loro	
lavoro	fatto	in	comune.	Se	prendete	tutto	ciò	che	vi	ho	descritto	come	un	involu-
cro	elementare,	come	entità	spirituali	 in	esso	attive	e	cosmicamente	ideatrici,	e	
come	due	complessi,	uno	di	elementi	di	desiderio,	interiormente	attivo,	e	l’altro	
manifestantesi	verso	fuori;	se	prendete	tutto	ciò,	e	a	quelle	entità	spirituali	che,	
in	 certo	 qual	modo,	 si	 affacciano	 e	 guardano	 fuori	 dall’elementarità,	 assegnate	
questo	scopo	comune	che	ho	testé	indicato,	avete	ciò	che	viveva	nel	cuore	di	un	
antico	saggio	ebraico	all’udir	la	parola	«Elohim».	E	ora	abbiamo	raccolto	per	via	
d’	immagini	ciò	che	vive	in	quelle	parole	primordiali	onnipotenti.	
Dimentichiamo	 anzitutto	 quel	 che	 un	 uomo	moderno	 può	 sentire	 e	 pensare	

quando	pronuncia	 le	parole:	 «Nel	Principio	 gli	Dei	 crearono	 i	 Cieli	 e	 la	Terra».	
Cerchiamo,	 tenendo	conto	di	 tutto	ciò	che	oggi	 si	è	detto,	di	 rappresentarci	di-
nanzi	agli	occhi	l’immagine	seguente:	un	elemento	elementare	in	azione;	in	esso	
si	contessono	l'igneo,	il	gassoso,	e	l’acqueo.	In	questa	elementarità	attiva,	vibran-
te,	vivono	delle	entità	spirituali,	un	gruppo	di	entità	spirituali	in	atto	di	riQlettere.	
Esse	 sono	 racchiuse	 nella	 loro	 riQlessione	 produttiva,	 e	 questa	 loro	 riQlessione	
produttiva	è	compenetrata	dalla	Qinalità	comune,	di	volgere	tutta	la	loro	attività	
all'immagine	umana.	E	 come	prima	 cosa	 sorge	 (la	 questa	 cogitazione	una	 rap-
presentazione	di	alcunché	di	rivelantesi,	di	manifestantesi,	verso	l’esteriore,	e	di	
alcunché	di	interiormente	attivo,	d’	interiormente	in	sé	animato.	Nel	guscio	ele-
mentare	gli	 Spiriti	primordiali	meditavano	ciò	 che	verso	 fuori	 si	manifesta,	 ciò	
che	interiormente	è	attivo.	

 26



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

Cercate	ora	di	realizzare	in	quelle	parole	primordiali	ciò	che	viene	detto	nelle	
prime	righe	della	Bibbia,	e	avrete	la	base	di	quanto	nei	prossimi	giorni	ci	avremo	
da	 porre	 dinanzi	 all’anima	 come	 vero	 signiQicato	 di	 quelle	 onnipotenti	 parole	
primordiali,	per	mezzo	delle	quali	è	stata	data	all’umanità	 la	più	grande	rivela-
zione,	cioè	quella	della	sua	propria	origine.		

 27



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

II		-		SIA	FATTA	LA	LUCE	

Spesso,	a	proposito	di	quel	che	si	dovrà	dire	in	questo	ciclo	di	conferenze	e	in	
genere	di	ciò	che	viene	detto	nel	corso	delle	nostre	riunioni,	potrebbe	sembrare	
–	 specialmente	 al	mondo	 esteriore,	 che	 ancora	 è	 poco	 a	 conoscenza	 dei	 senti-
menti	che	dominano	nei	nostri	circoli	di	studio	della	scienza	dello	Spirito	–	che	
io	senta	una	certa	soddisfazione	e	un	certo	piacere,	quando	sono	costretto	a	dire	
cose	apparentemente	in	contrasto	con	la	scienza	moderna.	Ora	proprio	a	questo	
riguardo	non	vorrei	venir	malinteso.	Potete	tutti	essere	convinti,	che	è	per	me	un	
vero	sforzo	di	pormi	in	contrasto	con	quella	che	si	chiama	oggidì	opinione	scien-
tiQica;	e	che	non	lo	farò	in	nessun	caso,	tranne	che	mi	sia	precisamente	possibile	
di	spiegare	io	stesso	realmente	ciò,	che	la	scienza	ha	oggi	da	dire	sugli	argomenti	
che	vengono	trattati.	Sono	cosciente	della	responsabilità	che	m’	incombe,	di	non	
esporre	nulla	che	sia	in	contrasto	con	la	scienza	moderna,	quando	io	non	abbia	
anche	la	possibilità	di	citare	al	contempo	ciò	che	questa	scienza	moderna	ha	da	
dire	sull’argomento	in	questione.	Partendo	da	questo	punto	di	vista,	non	ci	si	po-
trà	accostare	a	capitoli	di	somma	importanza	come	quelli	che	nei	prossimi	giorni	
avremo	da.	esaminare,	se	non	con	riverente	rispetto,	e	con	il	debito	senso	di	re-
sponsabilità.	
Pur	 troppo	occorre	dire,	 che	 in	 ordine	 alle	 questioni	 che	 in	questo	 studio	 si	

dovranno	 considerare,	 la	 scienza	moderna	 deve	 rinunziare	 a	 interloquire;	 che	
gli.	 scienziati	moderni	 non	 sono	 neppure	 in	 condizione	 d’	 intendere	 l’inconsi-
stenza	 del	 loro	 punto	 di	 partenza;	 che	 non	 sono	 in	 grado	 di	 vedere	 perché	 di	
fronte	 alle	 reali,	 grandi	 questioni	 della	 vita	 e	 dell’esistenza	 proprio	 la	 scienza	
moderna	debba	rivelarsi	di	un	dilettantismo	insuperabile.	Vi	prego	dunque	mol-
to	 caldamente	 d’	 intendere	 quanto	 verrà	 detto	 in	 guisa,	 da	 conservare	 sempre	
piena	consapevolezza	di	tutto	ciò	che	la	scienza	moderna	avrebbe	da	dire	in	pro-
posito.	Naturalmente,	in	un	breve	ciclo	di	conferenze,	non	si	può	pretendere,	che	
si	polemizzi,	dettaglio	per	dettaglio,	su	ogni	argomento	che	potrebbe	addursi	a	
confutazione	 di	 questa	 o	 di	 quell’altra	 concezione	moderna	 sul	 punto	 che	 è	 in	
questione.	Mi	devo	limitare	per	quanto	è	possibile	al	positivo,	e	conQidare	che	in	

 28



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

un	circolo	di	studiosi	di	scienza	dello	Spirito	la	premessa	che	or	ora	ho	fatta	ver-
rà	pure	applicata	a	tutte	le	singole	particolarità.	
Ho	cercato	ieri	di	mostrarvi,	come	quelle	parole	di	primordiale	potenza	che	si	

trovano	al	principio	della	Bibbia,	e	che	si	presentano	a	noi	in	un	idioma	di	natura	
totalmente	diversa	dalle	lingue	moderne,	come	quelle	parole	di	primordiale	po-
tenza	possano	venir	rettamente	interpretate	soltanto,	quando	si	cerchi	di	dimen-
ticare	tutto	ciò	che	si	desta	nei	nostri	sentimenti,	nelle	nostre	sensazioni	all’udi-
re	le	comune	traduzioni	o	versioni	di	queste	parole	in	lingua	moderna.	Perché	la	
lingua,	in	cui	originariamente	quelle	parole	creatrici,	di	primordiale	possanza,	ci	
sono	state	date,	ha	veramente	la	peculiarità	di	condurre	cuore	e	mente,	per	virtù	
del	carattere	dei	suoi	suoni,	a	quelle	immagini,	che	sorgono	dinanzi	all’occhio	del	
veggente,	quando	egli	 si	volge	verso	 il	punto	dove	 la	parte	sensibile	del	nostro	
mondo	scaturisce	dal	super-sensibile.	E	v’ha	potenza	e	forza	in	ciascuno	dei	sin-
goli	 suoni,	 con	 cui,	 per	 così	 dire,	 il	 primo	 principio	 dell’esistenza	 della	 nostra	
Terra	ci	viene	rappresentato.	–	Nel	corso	di	queste	conferenze	dovremo	tornare	
spesso	a	ricordare	il	carattere	di	quell'idioma;	oggi	però	vorrei	cominciare	coll’e-
saminare	alcuni	punti	di	fatto,	che	sono	necessari	per	l’argomento	che	dobbiamo	
trattare.	
Voi	sapete,	che	nella	Bibbia,	dopo	le	parole	che	mi	son	provato	ieri	di	ritrarvi	a	

mo’	d’	 immagine	dinanzi	 all’anima,	 che	dopo	quelle	parole	vengono	 indicate	 le	
proprietà	di	uno	di	quei	complessi,	che	sorgevano	là	dalla	riQlessione	divina,	dal-
la	riQlessione	produttiva.	Vi	ho	detto,	che	dobbiamo	immaginarci,	come	se	da	un	
ricordo	cosmico	sorgessero	due	complessi:	uno	di	questi	era	un	complesso	che	si	
potrebbe	paragonare	alla	natura	delle	rappresentazioni	che	possono	sorgere	in	
noi;	l’altro	era	un	complesso,	che	può	paragonarsi	a	una	natura	di	bramosia	o	di	
volitività.	Uno	contiene	tutto	ciò	che	si	vuol	manifestare,	annunziare	verso	l’este-
riorità,	che	vuole	esplicare,	in	certo	qual	modo,	la	sua	forza	verso	fuori:	«hascia-
mayim»;	l’altro	complesso,	«harez»,	contiene	l’interiormente	attivo,	ciò	che	è	in-
teriormente	 compenetrato	 da	 desideri,	 ciò	 che	 è	 interiormente	 viviQicante.,	 se-
movente.	Di	questo	elemento	semovente	e	 interiormente	viviQicante	ci	vengono	
quindi	indicate	delle	proprietà,	e	queste	proprietà	vengono	designate	nella	Bib-
bia	 con	 segni	 corrispondenti	 a	 suoni	 caratteristici.	 Ci	 viene	 detto,	 che	 questo	

 29



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

elemento	interiormente	in	moto	era	in	una	condizione,	che	viene	indicata	come	
tohu-va-bohu,	ciò	che	originariamente	vien	reso	 in	 lingua	 italiana	con	 l’espres-
sione	 «informe	 e	 vuota».	 Possiamo	 però	 capirla	 soltanto,	 se	 anche	 stavolta	 ci	
prospettiamo	in	modo	preciso	dinanzi	agli	occhi	l’aspetto	plastico	di	ciò	che	ef-
fettivamente	 s’	 intende	 per	 «tohu-va-bohu».	 Possiamo	 arrivare	 a	 comprendere	
ciò	che	signiQica	solo,	se	mercé	la	nostra	conoscenza	spirituale	ci	rendiamo	con-
to,	che	quello	che	per	così	dire	Qluttuava	veramente	alla	rinfusa	nello	spazio,	era	
tutto	ciò	che	prima	era	passato	per	le	esistenze	di	Saturno,	del	Sole	e	della	Luna	e	
risorgeva	ora	come	esistenza	terrestre,	come	condizione	planetaria	della	Terra.	
Vi	ho	fatto	ieri	osservare,	che	ciò	che	noi	chiamiamo	lo	stato	solido,	ciò	che	dun-
que	 presenta	 una	 resistenza	 ai	 nostri	 sensi,	 non	 esisteva	 ancora	 durante	 l’esi-
stenza	 saturnia,	 l’esistenza	 solare	 e	 l’esistenza	 lunare;	 allora	 esisteva	 soltanto	
l’elemento	 del	 fuoco	 o	 l’elemento	 del	 calore,	 l’elemento	 gassoso	 o	 seriforme	 e	
l’elemento	 acqueo.	E	 in	 fondo	 il	 solido	 si	 è	 aggiunto	 alle	precedenti	 condizioni	
elementari	 soltanto	quando	è	sorta	 la	 condizione	planetaria	 terrestre.	Se	guar-
diamo	dunque	quale	fosse	la	tessitura	elementare	che	era	in	atto	nel	momento,	
in	cui	prese	esistenza	ciò	che	ieri	abbiamo	descritto	e	in	cui,	per	così	dire,	sorse	
anche	la	tendenza	al	distacco	dell’elemento	molare	dal	terrestre,	vediamo	che	si	
trattava	di	una	reciproca	interpenetrazione	degli	elementi	di	calore,	di	aria	e	di	
acqua.	Essi	tutti	Qluttuavano	e	s’intessevano	l’uno	nell’altro.	Come	tutto	ciò	Qlut-
tuasse	e	s’intertramasse	alla	rinfusa,	e	come	ci	dobbiamo	rappresentare	questo	
fatto	quando	ce	 lo	 rafQiguriamo	spiritualmente,	viene	 indicato	dalle	parole,	 che	
possono	venir	tradotte	in	italiano,	per	quanto	in	modo	completamente	inesatto,	
con	«informe	e	vuoto»,	ma	il	citi	signiQicato	sostanziale	è	dato	dal	collegamento	
dei	suoni	«tohu-va-bohu».	Quale	è	infatti	il	signiQicato	di	questo	a	tohu-va	bohu»?	
Prospettato	plasticamente	dinanzi	all’anima,	ciò	che	in	essa	può	venir	suscitato	
da	quei	suoni	sarà	all'incirca	quanto	segue.		
Il	 suono,	che	si	potrebbe	paragonare	al	nostro	T,	desta	un’immagine	di	 forza	

disintegrante,	che	spinge	da	un	punto	centrale	verso	tutti	i	lati,	verso	tutte	le	di-
rezioni	dello	 spazio.	Nel	momento	dunque,	 in	 cui	 s’intona	 il	 suono	del	T,	 viene	
suscitata	l’immagine	di	una	forza	disintegrante	che	da	un	punto	centrale	spinge	
verso	 tutte	 le	 direzioni	 dello	 spazio,	 sino	 all'inQinito.	Di	 guisa	 che	 ci	 dobbiamo	

 30



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

immaginare	 l’unione	 contessuta	 degli	 elementi	 di	 calore,	 di	 aria	 e	 di	 acqua,	 e	
dentro	di	essa	una	forza	disintegratrice	che	da	un	punto	centrale	va	in	tutte	le	di-
rezioni.	E	avremmo	questa	disintegrazione,	se	vi	fosse	soltanto	la	prima	parte	del	
contesto	di	suoni:	«tohu».	Che	cosa	invece	deve	prodursi	dalla	seconda	parte	di	
esso?	Proprio	 l’opposto	di	ciò	che	per	 l’appunto	ho	detto.	Col	carattere	del	suo	
suono	–	con	tutto	quanto	si	desta	nell’anima	al	suono	della	lettera	che	si	può	pa-
ragonare	 al	 nostro	 B,	 «Beth»	 –	 essa	 suscita	 tutto	 ciò	 che	 vi	 si	 presenta	 a	mo’	
d’immagine,	se	vi	rafQigurate	una	sfera	molto	grande,	una	sfera	vuota,	e	vi	Qigura-
te	trovarvi	voi	stesso	dentro	di	essa,	mentre	da	tutti	i	punti	della	superQicie	inte-
riore	di	questa	sfera	vuota	partano	dei	raggi	che	convergono	all'indentro,	verso	il	
punto	centrale.	RafQiguratevi	dunque	questa	immagine:	un	punto	nel	centro	dello	
spazio,	dal	quale	irradiano	delle	forze	verso	tutte	le	direzioni	dello	spazio	stesso:	
«tohu»;	questi	raggi,	 imprigionati,	per	così	dire,	come	in	un	guscio	sferico	este-
riore,	 si	 riverberano	da	esso	e	 ritornano	su	 sé	 stessi	da	 tutte	 le	direzioni	dello	
spazio,	ed	ecco	il	«bohu».	Perché,	se	vi	rappresentate	questa	immagine,	e	vi	rafQi-
gurate	tutti	i	raggi	di	forza	riempiti	di	ciò	che	viene	dato	dalle	tre	entità	elemen-
tari,	calore,	aria	e	 	acqua	;	se	pensate	come	questi	raggi	di	forza	si	formano,	per	
così	dire,	in	questi	tre	elementi	Qluttuanti	e	intrecciantisi	alla	rinfusa,	avete	la	ca-
ratteristica	 di	 quello	 che	 è	 l’elemento	 interiormente	 attivo.	 Così,	 per	mezzo	 di	
questi	collegamenti	di	suoni,	ci	viene	dunque	indicato	il	modo,	come	l’esistenza	
elementare	è	diretta	dagli	Elohim.	
Ma	con	ciò	che	cosa	si	è	detto,	nei	riguardi	dell’intero	processo	della	Creazio-

ne?	Non	potremo	capire	tutto	il	grandioso	drammatico	processo	dei	sette	giorni	
della	Creazione,	se	non	ci	richiamiamo	questi	singoli	dettagli	dinanzi	all’anima;	
così	 soltanto	 tutto	 l'insieme	 ci	 apparirà	 come	 un	 dramma	 cosmico	mirabile	 e	
possente.	 Che	 cosa	 occorre	 effettivamente	 dire?	 Ricordiamoci	 di	 nuovo,	 che	 in	
quello	che	si	deve	intendere,	per	esempio,	con	il	verbo	«bara»	–	nel	principio	gli	
Dei	«crearono»,	dobbiamo	vedere	un’attività	animico-spirituale.	Ieri	la	paragonai	
al	suscitamento	nell’ambito	dell’anima	di	complessi	di	rappresentazioni.	Imma-
giniamoci	dunque	gli	Elohim	adagiati	nello	spazio,	e	immaginiamoci	ciò	che	vie-
ne	indicato	con	la	parola	«creare»	–	«bara»	–	come	un’attività	cosmica	animica	di	
riQlessione.	Ciò	che	essi	riQlettono	viene	poi	designato	con	«hasciamayim»	e	«ha-

 31



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

rez»	l’irradiantesi	verso	l’esteriore,	e	 l’interiormente	attivo.	Ora	però	viene	l'in-
dicazione	di	un	altro	fatto	importante.	Immaginatevi,	per	ottenere	un	paragone	
migliore,	 di	 essere	 nel	 momento	 del	 risveglio.	 Sorgono	 nell’anima	 vostra	 dei	
complessi	di	 rappresentazioni.	Così	parimenti	 sorgono	nell’anima	degli	Elohim	
«hasciamayim»	e	«harez».	
Ora	sappiamo	però	–	già	ieri	lo	abbiamo	rilevato	–	che	questi	Elohim,	in	ordine	

alla	propria	evoluzione,	provenivano	dalle	esistenze	di	Saturno,	del	Sole	e	della	
Luna.	Sicché	quello	che	essi	pensavano	era	realmente	in	una	condizione	analoga	
ai	vostri	complessi	di	rappresentazioni,	che	voi	vi	rievocate	nella	vostra	anima	al	
momento	del	vostro	risveglio.	Potete	perciò	in	certo	modo	contemplarli	psichico-
spiritualmente,	potete	dire	come	mono.	Potete	dire:	«quando	la	mattina	mi	sve-
glio	e	ritrovo	ciò	che	prima	si	è	immagazzinato	nella	mia	anima	e	che	io	rievoco	
alla	coscienza,	posso	anche	 farne	 la	descrizione».	Allo	stesso	modo	si	potrebbe	
descrivere	 per	 gli	 Elohim	 quello	 che	 avvenne	 dopo	 che	 essi	 –	 se	 posso	 espri-
mermi	alla	buona	–	si	furono	detti:	«vogliamo	ora	riQlettere	su	ciò	che	ci	afQiora	
nell’anima	quando	richiamiamo	tutto	quanto	è	successo	durante	le	esistenze	del-
l’antico	 Saturno,	 dell’antico	 Sole	 e	 dell’antica	 Luna.	 Vogliamo	 vedere	 come	 ciò	
appare	nella	memoria».	E	apparve	in	modo	che	lo	si	poté	indicare	con	le	parole	
«tohu-va-bohu»;	che	 lo	si	poté	 indicare	con	un’immagine,	come	quella	per	 l’ap-
punto	descritta,	di	raggi	che	si	partono	da	un	punto	centrale	verso	lo	spazio	e	che	
poi	ritornano	indietro,	così	che	in	questi	raggi	di	forza	gli	elementi	Qluttuano	gli	
uni	negli	altri.	Gli	Elohim	dunque	potevano	dire	all'incirca	così:	«questo	è	dun-
que	l’aspetto	che	prende	dopo	che	lo	abbiamo	portato	Qino	a	questo	punto.	Così	
si	è	di	nuovo	riprodotto».	
Ora	però,	per	capire	ciò	che	segue,	e	che	nelle	 lingue	moderne	viene	ordina-

riamente	espresso	con	le	parole:	«E	le	tenebre	erano	sopra	le	sostanze	Qluttuan-
ti»	oppure	«sopra	le	acque»	–	per	capire	questo,	dobbiamo	tener	conto	anche	di	
un’altra	cosa.	Dobbiamo	tornare	a	volgere	indietro	lo	sguardo	sullo	svolgimento	
che	ebbe	l’evoluzione,	prima	che	vi	fosse	l’esistenza	terrestre.	
Vi	 abbiamo	 dapprima	 l’esistenza	 saturnia,	 che	 intesseva	 nell’elemento	

«igneo».	Poi	viene	l’esistenza	solare	con	l’elemento	di	natura	aerea.	Nel	mio	libro	
La	Scienza	Occulta	potete	però	leggere,	che	col	sopravvenire	di	questo	elemento	

 32



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

è	 collegato	 dell’altro.	 All’elemento-calore	 non	 viene	 ad	 aggiungersi	 soltanto	
l’elemento	gassoso	o	aeriforme.	Questo	è,	per	così	dire,	una	densiQicazione	dell’e-
lemento-calore.	 Il	 tenue	elemento-calore	dell’antico	Saturno	si	condensa	in	ele-
mento	gassoso.	Ma	ogni	 condensazione	siffatta	è	 collegata	 con	un	afQinamento.	
Se	 la	 condensazione	 in	 elemento	 gassoso	 corrisponde	 a	una	discesa,	 vien	data	
per	un	altro	verso	l’ascesa	all’elemento-luce.	Sicché	passando	dall’antico	Saturno	
all’antico	Sole,	dobbiamo	dire:	 l’antico	Saturno	vive	ancora	 intessendo	comple-
tamente	 nell’elemento-calore;	 durante	 la	 condizione	 solare	 si	 aggiunge	 a	 que-
st’ultimo	qualcosa	di	 densiQicata,	 l’elemento	 gassoso,	ma	poi	 anche	 l’elemento-
luce,	per	opera	del	quale	calore	ed	elemento	gassoso	possono	irradiando	manife-
starsi	esteriormente.	Se	ora	prendiamo	uno	dei	complessi	che	si	presentano	agli	
Elohim,	quello	che	viene	indicato	con	«harez»,	con	ciò	che	ordinariamente	viene	
tradotto	come	Terra,	e	osserviamo	che	gli	Elohim,	dopo	aver	ridestato	i	ricordi,	
contemplarono	 con	gli	 occhi	dell’anima,	dobbiamo	 chiedere	 a	noi	 ‘stessi,	 come	
potevano	essi	deQinirlo?	Non	lo	potevano	deQinire	come	se	in	esso	fosse	vissuto	
ciò	che	già	v’era	nell’antico	Sole.	Mancava	l’elemento-luce;	il	quale	si	era	distac-
cato.	Per	conseguenza	«harez»	era	diventato	unilaterale.	Non	aveva	preso	con	sé	
la	luce,	ma	soltanto	gli	elementi	più	densi,	l’elemento	acqueo,	quello	aeriforme	e	
l’elemento-calore.	La	luce	non	mancava	però	certo	in	ciò	che	viene	indicato	con	
hasciamayim;	ma	hasciamayim	 è	 l’elemento	 solare	 che	 è	 uscito	 dall’altro	 com-
plesso.	In	quest’ultimo	mancavano	ormai	gli	afQinamenti	degli	elementi,	mancava	
la	luce:	Possiamo	dunque	dire:	«in	uno	dei	complessi	Qluttuavano	alla	rinfusa	nel	
modo	già	indicato	col	«tohu-va-bohu»	gli	elementi	di	calore,	di	aria	e	di	acqua.	Ed	
erano	spogliati,	erano	privi	di	ciò	che	è	entrato	nell’evoluzione	durante	 l’antica	
esistenza	solare,	l’elemento-luce.	Erano	dunque	rimasti	oscuri;	non	avevano	nul-
la	di	solare.	Questo	elemento	era	stato	loro	sottratto	col	hasciamayim.	Il	progres-
so	pertanto	verso	l’evoluzione	terrestre	altro	non	era	se	non	questo:	«ciò	che	di	
luce	 l’antico	 elemento	 solare	 conteneva	 Qin	 che	 rimase	 collegato	 con	 ciò	 che	
chiamiamo	Terra,	venne	alla	Terra	sottratto,	E	un	tessuto	oscuro	degli	elementi	
di	calore,	di	aria	e	di	acqua	rimase	indietro,	come	«harez».	
Abbiamo	 così	 ritratto	dinnanzi	 all’anima	nostra	 con	maggiore	precisione	 ciò	

che	 gli	 Elohim	meditavano.	Ma	non	 ce	 lo	potremo	mai	 rappresentare	 corretta-

 33



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

mente,	se	non	rimaniamo	sempre	consapevoli,	che	tutto	quanto	è	stato	indicato	
come	esistenza	elementare,	aria,	acqua	e	anche	calore,	è	io	ultima	analisi	anche	
la	forma	di	espressione	esteriore	di	entità	spirituali.	Non	sarebbe	del	tutto	esatto	
parlare	di	«veste»,	bisogna	concepirlo	piuttosto	come	una	rivelazione	esteriore.	
Tutto	 quanto	 dunque	 viene	 così	 indicato	 come	 aria,	 acqua,	 calore,	 è	 in	 ultima	
analisi,	maya,	illusione,	ed	esiste	soltanto	per	lo	sguardo	esteriore,	anche	dell’oc-
chio	dell’anima.	In	realtà,	se	se	ne	penetra	la	vera	essenza,	è	animico-spirituale,	è	
la	 manifestazione	 esteriore	 dell’elemento	 animico-spirituale	 degli	 Elohim.	 Se	
però	consideriamo	gli	Elohim	stessi,	non	ce	li	possiamo	ancora	rappresentare	in	
alcun	modo	somiglianti	agli	nomini,	poiché	questo	era	appunto	il	 loro	scopo,	di	
formare	l’uomo,	di	chiamare	ad	esistenza	l’uomo	per	mezzo	di	quella	loro	pecu-
liare	organizzazione,	 che	ora	per	 l’appunto	era	stata	da	 loro	pensata.	Non	pos-
siamo	dunque	immaginarceli	umani;	sotto	certi	rapporti	però	dobbiamo	già	te-
ner	conto	di	una	specie	di	divisione	avvenuta	nella	loro	entità.	Quando	parliamo	
oggidì	dell’uomo,	non	ci	è	possibile	di	comprenderlo,	se	non	dividiamo	la	sua	en-
tità	 in	un	elemento	corporeo,	un	elemento	animico	è	un	elemento	spirituale.	E	
sapete	già,	quanto,	proprio	nel	campo	della	scienza	dello	Spirito,	 c’	 interessi	di	
conoscere	con	maggior	esattezza	l’attività	e	la	natura	di	questa	trinità	dell’uomo,	
dell’elemento	corporeo,	di	quello	animico	e	di	quello	spirituale.	Certo,	è	soltanto	
per	 l’uomo	 che	 ci	 troviamo	 costretti	 a	 fare	 questa	 distinzione,	 a	 riconoscere	
un’entità	in	questa	triade.	E	commetteremmo	naturalmente	un	sommo	errore,	se	
ci	rappresentassimo	l’essere	di	questa	pre-umanità,	che	nella	Bibbia	viene	dun-
que	chiamata	gli	«Elohim»,	come	simile	a	quella	degli	uomini:	ma	dobbiamo	però	
già	distinguere	in	essi	una	specie	di	corporeità	e	una	specie	di	spiritualità.	Ora,	
quando	fate	la	distinzione	nell’uomo	fra	la	sua	corporeità	e	la	sua	spiritualità,	vi	
rendete	pienamente	conto	che	anche	nella	Qigura	esteriore,	in	cui	l’uomo	si	pre-
senta	a	voi,	la	sua	entità	si	ripartisce	in	modo	diverso.	Non	siamo,	per	esempio,	
tentati	di	localizzare	la	vera	spiritualità	dell’uomo,	nelle	mani	o	nelle	gambe;	in-
vece	 diciamo:	 sostanzialmente,	 la	 corporeità	 risiede,	 per	 esempio,	 nel	 tronco,	
nelle	gambe,	nelle	mani;	la	spiritualità	ha	i	suoi	organi	nella	testa,	nel	cervello,	ha	
in	questi	i	suoi	strumenti.	Facciamo	dunque	nella	Qigura	esteriore	dell’uomo,	una	
distinzione,	per	cui	ne	consideriamo	certe	parti	piuttosto	come	espressione	della	

 34



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

corporeità	e	altre	piuttosto	come	espressione	della	spiritualità.	Così	pure	per	gli	
Elohim	 dobbiamo	 fare	 una	 cotale	 distinzione,	 in	modo,	 simile,	 se	 non	 proprio	
uguale.	In	ultima	analisi,	tutta	la	contessitura	e	la	Qluttuazione,	di	cui	ho	parlato,	
la	si	può	comprendere	correttamente	soltanto,	se	la	concepiamo	come	corporei-
tà	dell’essere	animico-spirituale	degli	Elohim.	Tutto	ciò,	dunque,	che	è	apparso	
come	contesto	elementare	Qluttuante	di	aereo,	di	calorico	e	di	acqueo,	è	corporei-
tà	esteriore	degli	Elohim.	Ma,	alla	loro	volta,	le	varie	parti	degli	Elohim	vanno	di-
stribuite	in	modo	diverso	fra	questi	organi	elementari;	dobbiamo	immaginarci	la	
corporeità,	 la	 parte	 più	 densa	 degli	 Elohim,	 come	maggiormente	 legata	 all’ele-
mento	 acqueo	 e	 a	 quello	 aeriforme.	 E	 in	 tutto	 ciò	 che	 come	 elemento	 calore	
compenetrava	l’elemento	gassoso	e	quello	acqueo,	che	permeava	questo	«tohu-
va-bohu»	come	elemento	di	calore,	che	Qluttuava	attraverso	di	esso	come	calore	
Qluttuante,	in	tutto	ciò	operava	quella	che	possiamo	chiamare	la	spiritualità	degli	
Elohim.	–	Come	diciamo,	che	nell’uomo	ciò	che	è	più	corporeo	agisce	nel	tronco,	
nelle	gambe	e	nelle	mani,	e	ciò	che	è	più	spirituale	nella	testa,	così	possiamo	dire,	
se	concepiamo	l’insieme	del	cosmo	come	corporeità	degli	Elohim:	«negli	elemen-
ti	aereo	e	acqueo	viveva	la	parte	più	corporea	degli	Elohim,	e	nell’elemento	calo-
re	 vibrava	 e	 tramava	 la	 loro	 spiritualità».	 Così	 avete	 concepito	 il	 cosmo	 stesso	
come	una	corporeità	degli	Elohim;	e	dopo	che	la	parte	corporea	esteriore	è	stata	
caratterizzata	come	un	«tohu-va-bohu»	delle	entità	elementari,	avete	localizzato	
in	 ciò,	 che	 come	 calore	permeava	queste	 entità	 elementari,	 lo	 spirito	 operante	
degli	Elohim.	
Ora	la	Bibbia	si	serve	di	una	parola	notevole	per	esprimere	il	rapporto	di	que-

sta	spiritualità	degli	Elohim	con	gli	elementi:	«Ruah	Elohim»:	parola	straordina-
ria,	che	dobbiamo	approfondirti	maggiormente,	se	vogliamo	comprendere	come	
lo	spirito	degli	Elohim	s’intessesse	negli	altri	elementi.	Questa	parola	«raqia»	la	
possiamo	capire	 soltanto,	 se,	per	 così	dire,	 cerchiamo	di	 -aiutarci	 con	 tutto	 ciò	
che	 sorgeva	nell’anima	a	quell’epoca	quando	veniva	pronunziata	quella	parola.	
Quando	si	dice:	«e	 lo	Spirito	degli	Dei	si	moveva	su	masse	di	sostanze	 in	via	di	
espansione»	o	a	sulle	acque»,	non	si	è	detto	niente.	Perché	al	corretto	signiQicato	
di	questo	verbo	«raqia»	arriviamo	soltanto,	se	ci	s’immagina	(devo	spiegarlo	con	
mi	paragone	alquanto	grossolano	e	palpabile)	una	gallina	che	covi	le	uova,	dalla	

 35



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

quale	 il	 calore	 incubante	 irradii	 sulle	 uova	 sottostanti.	 Se	 ora	 v’immaginate	
l’azione	di	questo	calore	 incubante	che	dalla	gallina	 irradia	nelle	uova	per	por-
tarle	 a	maturazione,	 quest’azione	 del	 calore,	 questo	 irradiarsi	 del	 calore	 dalla	
gallina	nelle	uova,	avete	un’idea	di	quel	verbo	che	ci	dice	ciò	che	lo	Spirito	fa	nel-
l’elemento-calore.	Sarebbe	naturalmente	quanto	mai	inesatto	dire:	lo	Spirito	de-
gli	Elohim	«cova»,	perché	«raqia»	non	signiQica	quello	che	oggidì	ci	si	rappresen-
ta	con	l’azione	materiale	del	covare;	vuole	piuttosto	signiQicare	l’attività	del	calo-
re	irradiante.	Come	il	calore	irradia	dalla	gallina,	così	lo	Spirito	degli	Elohim	at-
traverso	l’elemento-calore	irradiava	negli	altri	stati	elementari,	nell’aeriforme	e	
nell’acqueo.	 Se	vi	 rafQigurate	questo,	 avete	 l’immagine	di	 ciò	 che	 signiQica	«e	 lo	
Spirito	 degli	 Elohim	 covava	 sulle	masse	 di	 sostanza,	 sulle	 acque».	 –	Ma	 così	 ci	
siamo	anche	ricostruita	Qino	a	un	certo	punto	l'immagine,	che	aleggiava	dinanzi	
all’anima	dell’antico	saggio	ebraico	quando	egli	pensava	a	quello	 stato	primor-
diale.	 Ci	 siamo	 costruiti	 un	 complesso	 che,	 nel	 modo	 in	 cui	 vi	 ho	 descritto	 il	
«tohu-va-bohu»,	aveva,	per	così	dire,	calore,	aria	e	acqua	sfericamente	Qluttuanti	
l’uno	nell’altro,	 e	da	 cui	 si	 era	distaccato,	nel	 «hasciamayim»,	ogni	elemento	di	
luce;	e	questa	interQluttuazione	dei	tre	stati	elementari	è	interiormente	permeata	
di	 tenebre.	 Nell’elemento-calore	 abbiamo	 Qluttuante	 e	 tessitrice,	 la	 spiritualità	
degli	Elohim,	Oche,	col	calore	che	si	va	espandendo,	si	espande	essa	stessa,	on-
deggiando,	verso	ogni	parte,	e	porta	a	maturazione,	ciò	che	dapprima	era	imma-
turo	negli	elementi	più	oscuri.	
Ci	troviamo	dunque,	alla	Qine	di	questa	frase	che	generalmente	viene	resa	con	

le	parole:	«Lo	spirito	degli	Elohim	covava	sopra	le	acque»,	ci	troviamo,	per	così	
dire,	 indicata	una	caratteristica	di	ciò,	che	nel	primo	versetto	della	Bibbia	è	ac-
cennato	 col	 «harez»,	 con	 la	 parola	 Terra.	 Abbiamo	 precisato	 ciò	 che	 in	 certo	
modo	vi	è	rimasto,	dopo	che	il	«hasciamayim»	era	emigrato.	
Consideriamo	ora	nuovamente	le	esistenze	precedenti.	Possiamo	risalire	dalla	

Terra	all’esistenza	della	Luna,	a	quella	del	Sole	e	a	quella	di	Saturno.	Ritorniamo	
per	ora	all’antica	esistenza	solare.	Sappiamo	che	allora	non	si	poteva	ancora	par-
lare	di	scissioni	fra	l’elemento	terrestre	odierno	e	l’elemento	solare,	e	nemmeno	
del	fatto,	che	la	luce	dal	di	fuori	irradia	l’elemento	terrestre.	Questo	è	l’essenziale	
della	nostra	esistenza	terrestre,	che	la	luce	viene	dal	di	fuori,	che	la	Terra	viene	

 36



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

illuminata	dal	dl	fuori.	Dovete	immaginarvi	la	sfera	terrestre	racchiusa	nel	Sole,	
anzi	 parte	 del	 Sole	 stesso,	 non	 capace	 perciò	 di	 ricever	 luce,	ma	 appartenente	
essa	stessa	a	quell’Essere,	che	irradia	luce	nello	spazio;	così	avete	l’antica	condi-
zione	solare.	Si	può	caratterizzare	questo	antico	stato	solare,	 soltanto	dicendo:	
«tutto	 l’elemento	terrestre	non	è	nulla	che	riceva	 luce,	ma	appartiene	a	ciò	che	
spande	luce,	è	esso	stesso	sorgente	di	luce.	
Considerate	ora	la	differenza!	Nell’antica	esistenza	solare:	la	Terra	prende	par-

te	all'irradiazione	della	 luce;	nella	condizione	nuova,	cioè	 in	quella	terrestre:	 la	
Terra	 non	 vi	 prende	 più	 parte.	 La	 Terra	 ha	 lasciato	 uscire	 da	 sé	 tutto	 ciò	 che	
sparge	luce;	essa	è	volta	ad	accogliere	 la	 luce	da	fuori;	 la	 luce	deve	irradiare	 in	
essa.	Questa	 è	 la	 differenza	 che	 caratterizza	nel	 corso	dell’evoluzione	 la	 nuova	
condizione	terrestre	dall’antica	esistenza	solare.	Con	il	distacco	dell’elemento	so-
lare,	del	«hasciamayim»,	l’elemento-luce	si	è	pure	distaccato;	esso	è	ora	al	di	fuo-
ri	della	Terra,	e	l’esistenza	elementare	che	Qluttua	alla	rinfusa	nel	«harez»	come	
«tohu-va-bohu»	non	ha	una	propria	 luce:	ha	soltanto	qualcosa	che	si	può	chia-
mare	«essere	covato	dallo	Spirito	degli	Elohim».	Ma	questo	non	lo	rendeva	inte-
riormente	chiaro,	lo	lasciava	in	sé	stesso	oscuro.	
Consideriamo	di	nuovo	l'insieme	dell’esistenza	elementare.	Sapete	già	da	con-

ferenze	precedenti,	che	se	enumeriamo	quelli	che	chiamiamo	gli	stati	elementari,	
stando	 nell’ambito	 della	 nostra	 esistenza	 terrestre,	 noi	 cominciamo	 col	 solido,	
risaliamo	poi	 all’acqueo,	 al	 gassoso	o	aeriforme,	 e	 all’elemento-calore.	Così	 ab-
biamo,	per	così	dire,	enumerato	gli	stati	più	densi	della	materia.	Con	tale	enume-
razione,	però,	questi	stati	non	sono	esauriti;	se	risaliamo	in	alto,	troviamo	delle	
condizioni	più	sottili,	 che	deQiniamo	 in	modo	 inadeguato	quando	 le	 indichiamo	
soltanto	come	sostanza	più	sottile.	Ciò	che	importa,	è	di	riconoscerle	come	stati	
più	sottili	in	confronto	di	quelli	più	densi	dell’elemento	gassoso,	del	calorico,	ecc.	
–	Si	suole	ordinariamente	chiamarli	stati	eterici,	e	in	questi	stati	eterici	abbiamo	
sempre	distinto	per	primo	l’elemento-luce.	Se	dunque	discendiamo	dal	calore	a	
una	densità	maggiore,	 arriviamo	all’elemento	gassoso;	 se	 risaliamo	più	 in	 alto,	
all’elemento-luce.	 Se	 risaliamo	 ancora	 più	 su	 dell’elementoluce,	 arriviamo	 ad	
uno	 stato	 di	 etere	 ancora	 più	 sottile;	 arriviamo	 a	 qualcosa,	 che	 veramente	 nel	
mondo	abituale	dei	sensi	non	è	dato	direttamente.	Nel	mondo	dei	sensi	ci	vien	

 37



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

dato	soltanto	un	riQlesso	esteriore	di	ciò	che	possiamo	indicare	come	uno	stato	di	
etere	più	sottile	 in	confronto	dell’etere	di	 luce.	Dal	punto	di	vista	della	 scienza	
occulta,	si	può	dire,	che	le	forze	esistenti	in	questo	etere	più	sottile	sono	le	me-
desime	 che	 regolano	 l’ordine	 chimico,	 il	 reciproco	 combinarsi	 delle	 sostanze,	
l’organizzazione	 della	materia	 in	modo	 all'incirca	 analogo	 a	 quello	 che	 si	 può	
rappresentare,	mettendo	della	polvere	Qine	sopra	una	lastra	e	facendo	vibrare	la	
lastra	con	l’archetto	di	un	violino,	così	da	ottenere	le	cosidette	Qigure	acustiche	di	
Chladni.	 Ciò	 che	 il	 semplice	 suono	 sensibile	 effettua	 in	 quella	 polvere,	 avviene	
pure	nello	spazio.	Lo	spazio	viene	interiormente	differenziato,	e	attraversato	dal	
Qluttuare	di	forze	siffatte,	che	sona	più	sottili	delle	forze	di	luce	e	rappresentano	
nel	mondo	spirituale	ciò	che	il	suono	rappresenta	nel	mondo	sensibile.	Di	guisa	
che	possiamo	parlare	di	un	etere	chimico,	o	etere	di	suono,	come	di	un	elemento	
più	sottile,	che	troviamo,	quando	risaliamo	dal	calore	alla	luce	e	dalla	luce	a	que-
st’etere	più	sottile,	che	contiene	 le	 forze	differenziatrici,	 separatrici	e	combina-
trici	 della	 sostanza,	ma	 che	 in	 realtà	 è	 di	 essenza	 sonora,	 risonante,	 e	 di	 cui	 il	
suono	sensibile	udito	dall’orecchio	sensibile	non	è	che	un’espressione	esteriore.	
vale	a	dire	un’espressione	passata	attraverso	l’aria.	Tale	deQinizione	ci	avvicina	a	
questo	elemento	più	sottile	che	sta	al	di	sopra	della	luce.	Quando	dunque	dicia-
mo,	 che	 con	 il	 «hasciamayim»	 ciò	 che	 esteriormente	 si	 manifesta	 è	 uscito	 dal	
«harez»,	non	dobbiamo	immaginarci	soltanto	ciò	che	si	manifesta	attraverso	al-
l’elemento-luce,	ma	anche	ciò	che	si	manifesta	per	mezzo	dell’etere	più	sottile,	
dell’elemento	 risuonante,	 dell’elemento	 sonoro.	 che	 a	 sua	 volta	permea	questa	
luce.	Come	dal	calore	discendiamo	all’elemento	gassoso	e	da	questo	all’elemento	
acqueo,	così	del	pari	possiamo	anche	risalire	dal	calore	alla	luce,	e	dalla	luce	al-
l’elemento-suono,	 chimicamente	 ordinatore.	 E	 dall’elemento	 acqueo	 possiamo	
scendere	 a	 quello	 terrestre.	 Dove	 arriviamo,	 quando	 risaliamo	 dall’elemento-
suono	a	uno	 stato	 eterico	 ancora	più	 elevato	 e	più	 sottile,	 che	 a	 sua	volta	uscì	
pure	col	«hasciamayim»?	Arriviamo	così	a	qualche	cosa,	che,	per	così	dire,	come	
il	più	sottile	degli	stati	eterici,	vibra	a	sua	volta	nel	testé	descritto	elemento	so-
noro,	chimicamente	ordinatore.	Se	volgete	l’orecchio	spirituale	verso	questo	sta-
to	eterico	che	ho	per	l’appunto	descritto,	non	udite	naturalmente	un	suono	reso	
esteriormente	dall’aria;	ma	udite	il	suono	che	differenzia	lo	spazio,	che	lo	inter-

 38



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

penetra	e	mette	ordine	nelle	materie,	così	come	il	suono,	provocato	nella	lastra	
dall’archetto	di	violino,	dispone	le	Qigure	acustiche	chladniche.	Ma	in	questa	con-
dizione	di	 esistenza,	 che	 riceve	 il	 suo	ordinamento	dall’etere	 sonoro,	 si	 riversa	
per	 l’appunto	 la	 condizione	 eterica	 più	 elevata,	 la	 quale	 interpenetra,	 permea	
l’etere	del	suono	così,	come	in	noi	il	senso	dei	pensieri,	ciò	che	rende	il	suono	pa-
rola,	permea	il	suono	che	 la	nostra	bocca	emette.	Contemplate	ciò,	che	rende	il	
suono...parola	piena	di	senso;	otterrete	così	una	rappresentazione	di	quello	che,	
come	 elemento	 eterico	 più	 sottile,	 vibra	 attraverso	 l’etere	 del	 suono,	 di	 quello	
che	 cosmicamente	 pervade	 e	 dà	 signiQicato	 al	 suono	 ordinatore	 dell’Universo:	
della	Parola	che	Qluttua	attraverso	lo	spazio.	E	questa	Parola	che	Qluttua	attraver-
so	lo	spazio,	che	si	riversa	nell’etere	sonoro,	è	al	contempo	l’origine	della	vita,	è	
vera	vita,	vibrante	e	Qluttuante.	Ciò,	dunque,	che	col	«hasciamayim»	è	stato	sot-
tratto	dal	«harez»,	che	è	passero	nell’elemento	solare	in	confronto	dell’altro	ele-
mento	 inferiore,	 terrestre,	 in	 confronto	 del	 «tohu-va-bohu»,	 è	 qualcosa	 che	 ai	
può	manifestare	esteriormente	come	elemento-luce.	Dietro	a	esso	però	vi	è	un	
elemento	sonoro	spirituale;	dietro	a	questo.	 il	parlare	comico.	Possiamo	perciò	
dire:	«nel	calore	 incubatore	esplica	anzitutto	 la	sua	vita	 la	spiritualità	 inferiore	
degli	Elohim,	a	un	dipresso	come	i	nostri	istinti	esplicano	la	loro	vita	nel	nostro	
elemento	animico	inferiore.	La	spiritualità.	superiore	degli	Elohim	è	uscita	fuori	
col	«hasciamayim»,	vive	nell’elemento-luce,	nell’elemento	spirituale	sonoro,	nel-
l’elemento	 spirituale	 della	 Parola,	 nel	 Verbo	 cosmico.	 Tutto	 ciò	 che	 è	 uscito	 in	
questo	elemento	solare,	non	può	tornare	a	irradiare	nel	«tohu-va-bohu»	che	dal	
di	fuori».	
Proviamo	ora	di	rappresentarci	a	tuo’	d’	immagine	tutto	ciò	che	aleggiava	da-

vanti	 all’anima	 dell’antico	 saggio	 ebraico	 come	 «harez»,	 come	 «hasciamayim».	
Come	opera	ciò,	che	di	elemento	spirituale	illuminante,	sonoro,	parlante	e	forma-
tore	 di	 parole	 era	 uscito,	 quando	 torna	 nuovamente	 a	 irradiarsi	 verso	 dentro?	
Agisce	 come	 una	 luce	 che	 parla	 effondendosi	 dall’elemento	 solare,	 come	 una	
luce,	 dietro	 alla	 quale	 risieda	 il	 parlare	 cosmico.	 Immaginiamoci	 dunque	 tutto	
ciò,	che	abbiamo	descritto	col	«tohu-va-bohu»,	nelle	sue	tenebre,	nel	suo	inter-
Qluttuarsi	di	elemento	calorico,	gassoso	e	acqueo,	immaginiamocelo	nelle	sue	te-
nebre,	per	così	dire,	prive	di	luce.	E	ora	immaginiamoci	che	dal	di	fuori,	dall’atti-

 39



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

vità	degli	Elohim,	 irradii	dentro,	per	mezzo	della	parola	 creatrice	 che,	 essendo	
l’essenza	 eterica	più	 elevata,	 sta	 a	 base	di	 quella,	 irradii	 dunque	dentro	 con	 la	
luce,	ciò	che	sgorga	fuori	dal	Verbo.	Come	si	può	indicare	ciò	che	allora	succede?	
Non	si	può	indicare	più	esattamente,	che	con	la	parola	monumentale,	che	dice:	le	
Entità,	 che	 col	 «hasciamayim»	 avevano	 cacciato	 fuori	 nell’eterico	 la	 loro	 parte	
più	elevata,	irradiarono	dello	spazio	cosmico	nel	«tohu-va-bohu»	luce	parlante	di	
ritorno.	Con	questo	vien	resa	la	situazione	di	 fatto	di	ciò,	che	è	contenuto	nelle	
parole	monumentali	«E	gli	Dei	dissero:	«Sia	fatta	la	luce»	e	la	luce	fu	fatta,	in	ciò	
che	 era	 tenebre,	 nel	 «tohu-va-bohu».	 Ecco	 che	 avete	 l’immagine,	 che	 aleggiava	
dinanzi	all’antico	saggio	ebraico.		
Dobbiamo	così	immaginarci	l’entità	degli	Elohim	come	stendentesi	per	l’intero	

Cosmo,	e	questo	intero	Cosmo	come	il	corpo;	ciò	che	è	esistenza	elementare	nel	
«tohu-va-bohu»	 come	 l’aspetto	 più	 basso	 della	 corporeità;	 l’elemento-calore	
come	un	aspetto	un	po’	più	elevato;	e	come	aspetto	della	spiritualità	più	alta,	 il	
«hasciamayim»	che	è	uscito	fuori,	e	che	adesso	dal	di	fuori	lavora	creativamente	
su	tutta	la	formazione	del	«tohu-va-bohu».	Ora	potete	dire,	che	con	ciò	io	affermo	
che	il	«tohu-va-bohu»,	il	confuso	interQluttuare	della	sostanza	elementare,	è	stato	
ordinato,	è	stato	ridotto	a	ciò	che	poi	è	divenuto,	dal	Verbo	cosmico	irradiatore	di	
luce.	Da	che	cosa	è	stata	poi	organizzata	la	Qigura	umana?	Non	vi	può	essere	Qigu-
ra	umana	quale	noi	l’abbiamo	–	che	cammini	eretta	su	due	gambe,	che	adoperi	le	
mani	come	noi	le	adoperiamo	–	se	non	organizzata	dalle	forze	che	si	trovano	di-
sposte	nel	cervello	e	che	da	questo	irradiano	fuori.	Dalle	forze	spirituali	più	ele-
vate,	che	da	lì	emanano	dalla	nostra	spiritualità,	viene	organizzata	la	nostra	Qigu-
ra.	Ciò	che	è	più	in	basso	viene	sempre	organizzato	da	ciò	che	è	più	in	alto.	Così	il	
«harez»	venne	organizzato	quasi	come	il	corpo,	per	così	dire,	degli	Elohim,	per	la	
parte	inferiore	della	corporeità,	dalla	parte	più	elevata	di	essa,	dal	«hasciamay-
im»	e	dalla	spiritualità	degli	Elohim	in	esso	operante.	La	spiritualità	più	elevata	
degli	 Elohim,	 dunque,	 prende	 possesso	 di	 ciò	 che	 è	 uscito	 fuori	 e	 l’organizza,	
come	viene	detto	nelle	parole:	«e	la	luce	manifestantesi	per	mezzo	del	Verbo	co-
smico	si	riversa	nelle	tenebre».	Così	viene	organizzato	il	«tohu-va-bohu»,	e	solle-
vato	al	di	sopra	della	confusione	degli	elementi.	Se	dunque	vi	rafQigurate	la	testa,	
per	così	dire,	degli	Elohim	nel	«hasciamayim»,	e	 il	 tronco	e	 le	membra	nell’ele-

 40



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

mentarità	 che	è	 rimasta	 indietro,	 e	 v’	 immaginate	 il	 tronco	e	 le	membra,	 ossia	
questa	elementarità,	organizzata	dalla	potenza	della	 testa,	avete	 l’effettivo	pro-
cesso	–	avete,	per	così	dire,	ingrandito	l’uomo	sino	a	farne	un	cosmo;	e	in	questo	
cosmo,	 dagli	 organi	 dello	 spirito	 che	 risiedono	 nel	 «hasciamayim»,	 egli	 svolge	
un’azione	organizzatrice.	Un	uomo	macrocosmico,	auto-organizzantesi,	questa	è	
l’immagine	che	dobbiamo	rappresentarci	dinanzi	all’anima,	quando	pensiamo	a	
tutte	le	emanazioni	di	forza	che	dal	«hasciamayim»	scorrono	giù	verso	il	«harez».	
E	per	poterci	rappresentare	l’immagine	con	ancor	maggiore	esattezza	dinanzi	

all’anima,	consideriamo	ora	l’uomo	odierno.	Chiediamoci:	In	quale	modo,	secon-
do	 la	 scienza	 dello	 Spirito	 –	 non	 secondo	 la	 scienza	 dilettantistica	 di	 oggi	 –	 è	
l’uomo	diventato	come	è	oggidì?	Perché	ha	egli	quella	determinata	Qigura,	che	lo	
differenzia	dal	rimanente	degli	esseri	viventi	che	lo	circondano?	Che	cosa	effetti-
vamente	 lo	 rende	 uomo?	 Che	 cosa	 vibra	 attraverso	 questa	 Qigura	 umana?	 È	
straordinariamente	 facile,	 se	 non	 ci	 si	 pone	 una	 benda	 sugli	 occhi,	 di	 dire	 che	
cosa	è	che	fa	l’uomo	uomo:	ciò	che	egli	ha	e	che	tutti	gli	altri	esseri	che	lo	attor-
niano	nell’esistenza	terrestre	non	hanno,	la	favella,	che	si	palesa	in	suoni	artico-
lati.	questo	lo	rende	uomo.	Pensate	alla	Qigura	animale!	Come	può	essa	venire	or-
ganizzata	 ed	 elevata	 a	 Qigura	 umana?	 Che	 cosa	 deve	 penetrare	 in	 essa,	 perché	
possa	divenire	Qigura	umana?	Poniamo	il	quesito	in	questo	modo:	Immaginiamo-
ci	una	Qigura	animale,	e	supponiamo	di	doverla	pervadere	di	qualcosa,	di	un	sof-
Qio;	 che	 cosa	 dovrebbe	 questo	 sofQio	 contenere,	 perché	 per	 esso	 questa	 Qigura	
possa	 cominciare	 a	 parlare?	 Essa	 dovrebbe	 sentirsi	 interiormente	 costituita	 in	
modo,	da	emanare	suono	articolato.	il	suono	articolato	crea	dalla	Qigura	animale	
la,	 Qigura	 umana.	 Come	 si	 può	 dunque	 sentire	 per	 via	 d’immagine	 il	 Cosmo?	
Come	si	può	sentire	tutto	ciò	che	vi	ho	prospettato	in	 immagini	dinanzi	all’ani-
ma,	tutto	ciò	che	dall’elementarità.	vi	ho	dettagliatamente	ricostruito	immagine	
per	 immagine?	Come	si	può	sentire	 la	 Qigura	dell’uomo	microcosmico,	per	 così	
dire,	 interiormente?	Quando	 si	 comincia	 a	 sentire	 come	 il	 suono	penetra	nella	
Qigura.	S’	impari,	quando	il	suono	A	sibila-	attraverso	l’aria,	a	sentirne	non	soltan-
to	il	suono,	ma	anche	il	modo	come	questo	suono	si	va	dando	forma,	così	come	la	
polvere	va	prendendo	forma	al	suono	dell’archetto	di	violino	strisciato	sulla	 la-
stra;	s’	impari	a	percepire	l’A,	e	s’	impari	a	sentire	il	B,	come	vibrano	attraverso	lo	

 41



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

spazio!	S’imparino	a	sentire	non	soltanto	per	la	loro	radiazione	di	suono,	ma	per	
la	loro	azione	auto-formativa;	allora	si	sente,	come	sentiva	l’antico	saggio	ebrai-
co,	quando	i	suoni	suscitavano	in	lui	le	Qigure	delle	immagini,	che	vi	ho	presenta-
te	all’occhio	spirituale.	Così	agiva	il	suono.	Perciò	ho	dovuto	dire:	Il	«beth»	sug-
geriva	–	qualcosa	che	si	racchiude,	qualcosa	di	simile	a	un	guscio,	qualcosa	che	si	
segrega	e	che	 interiormente	racchiude	un	contenuto;	ciò	che	viene	 indicato	col	
«resh»,	suscitava	qualcosa	che	sentiva,	come	ci	si	sente,	quando	si	sente	la	pro-
pria	 testa.	 E	 lo	 «scyth»	 suggeriva	 qualcosa,	 che	 ho	 indicato	 col	 perforamento.	
Questo	è	un	linguaggio	completamente	subbiettivo,	un	linguaggio	che,	se	l’anima	
si	lascia	stimolare,	nel	produrre	i	suoni	si	cristallizza	in	immagini.	Risiede	perciò	
in	questi	suoni	stessi	anche	l’altra	scienza,	che	conduceva	il	saggio	alle	immagini,	
che	si	affacciano	dinanzi	all’anima	del	veggente,	quando	entra	nel	supersensibile.	
Così	il	suono	si	trasforma	in	Qigura	spirituale	e	d’	incanto	desta	nell’anima	delle	
immagini,	che	si	connettono	fra	 loro	nel	modo	che	vi	ho	descritto.	Questo	è	ciò	
che	v’	ha	di	straordinariamente	importante	in	questo	antico	documento,	che	cioè	
esso	è	conservato	in	un	idioma,	che	nei	suoi	suoni	è	creatore	di	forme,	i	cui	suoni	
nell’anima	si	cristallizzano	in	Qigure.	E	queste	Qigure	sono	le	immagini,	che	si	ot-
tengono,	quando	si	penetra	nel	super-sensibile,	dal	quale	si	è	sviluppata	la	parte	
sensibile	del	nostro	piano	Qisico.	Se	si	tiene	conto	di	ciò,	si	acquista	un	sentimen-
to	profondo	e	straordinario	di	rispetto	e	di	venerazione	per	il	processo	di	evolu-
zione	del	mondo;	e	s’	impara	a	sentire,	come	davvero	non	per	caso	questo	gran-
de,	questo	primordiale	possente	documento	dell’esistenza	umana	ci	sia	stato	tra-
smesso	proprio	in	questo	scritto;	in	uno	scritto,	che	nelle	sue	lettere	stesse	è	in	
grado	di	destare	lo	spirito	nell’anima	per	via	di	immagini,	e	di	condurci	a	ciò,	che	
il	veggente	all’epoca	nostra	deve	di	bel	nuovo	ritrovare.	Questo	è	il	sentimento,	
che	 lo	 studioso	della	 scienza	dello	Spirito	dovrebbe	avere,	quando	 si	 accosta	a	
questo	antico	documento,	che	sta	all’inizio	dell’antico	Testamento.	

 42



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

III		-			I	PRIMI	SEI	GIORNI:	DAL	RISVEGLIO	DEGLI	ELOHIM	ALLA	
CREAZIONE	DELL’	UOMO	

Ieri	a	mo’	d’immagine	abbiamo	ritratto	dinanzi	all’anima	nostra	quel	momen-
to,	che	nella	Bibbia	viene	indicato	con	le	parole	signiQicative:	«E	gli	Dei	dissero:	
Sia	 fatta	 la	 luce	e	 la	 luce	 fu	 fatta».	Con	ciò	abbiamo	designato	un	avvenimento,	
che	rappresenta	per	noi	la	ripetizione,	a	un	grado	superiore,	di	precedenti	condi-
zioni	 di	 evoluzione	 nel	 divenire	 della	 nostra	 Terra.	 Devo	 sempre	 tornare	 a	 ri-
chiamarvi	all'immagine	di	un	uomo,	che	si	desti,	e	che	dall’anima	sua	tragga	un	
determinato	contenuto	psichico.	Così	a	un	dipresso	dobbiamo	immaginarci,	che	
dall’anima	degli	Elohim	germogli	 in	una	nuova	 forma,	 in	una	 forma	modiQicata,	
ciò	che	lentamente	e	gradatamente	si	è	andato	sviluppando	nel	corso	dell’evolu-
zione	attraverso	le	epoche	di	Saturno,	del	Sole	e	della	Luna.	E	in	fondo	tutto	ciò	
che	viene	raccontato	nella	Bibbia	della	cosidetta	opera	dei	sei	o	sette	giorni,	è	un	
risvegliarsi	di	precedenti	condizioni	di	esistenza,	un	risvegliarsi	che	non	avviene	
già	nella	stessa	forma	di	prima,	ma	in	forma	nuova,	con	una	Qigura	nuova.	Il	que-
sito	che	ci	potremmo	poi	subito	rivolgere,	è	questo:	«In	quale	modo	va	intesa	la	
realtà	di	quanto	ci	viene	raccontato	nel	corso	dei	sei	o	sette	giorni	della	Creazio-
ne?».	
Arriviamo	meglio	a	risolvere	questo	problema,	se	poniamo	il	quesito	nel	modo	

seguente:	 «potrebbe	un	occhio	 come	sono	gli	 occhi	 abituali,	 potrebbero	organi	
dei	sensi,	come	sono	gli	organi	dei	sensi	attuali,	seguire	esteriormente,	sensibil-
mente,	ciò	che	ci	vien	riferito	della	Creazione	dei	sei	giorni?	Non	lo	potrebbero	
seguire.	Perché	gli	avvenimenti,	 i	 fatti,	che	ci	vengono	là	riferiti,	si	svolgono	es-
senzialmente	nella	sfera	di	quella,	che	possiamo	chiamare	esistenza	elementare.	
Di	guisa	che,	per	vedere	quei	processi,	occorrerebbe	un	certo	grado	di	conoscen-
za	 chiaroveggente,	 di	 percezione	 chiaroveggente.	 È	 assolutamente	 vero	 che	 la	
Bibbia	 ci	 racconta	 della	 promanazione	 del	 sensibile	 dal	 supersensibile,	 e	 che	 i	
fatti,	 che	 essa	mette	 in	 rilievo,	 sono	 fatti	 super-sensibili,	 se	 pur	 soltanto	 di	 un	
grado	superiori	ai	nostri	ordinari	sensibili,	che	per	l’appunto	sono	proceduti	da	
quelli.	Conseguentemente,	in	tutta	la	descrizione	fatta	a	proposito	della	Creazio-
ne	dei	sei	giorni,	noi	guardiamo	in	certo	modo	 in	un	campo	aperto	alla	chiaro-

 43



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

veggenza.	RiafQiorava	 in	 forma	eterica	e	 in	 forma	elementare	ciò	che	già	prima	
era	stato.	Teniamo	questo	punto	ben	presente,	perché	altrimenti	non	saremo	in	
grado	 di	 orientarci	 abbastanza	 sul	 vero	 signiQicato	 che	 hanno	 le	 parole	monu-
mentali	della	Genesi.	Dobbiamo	dunque	aspettarci	di	vedere	risorgere	in	nuova	
guisa	tutto	ciò	che	a	poco	a	poco	si	era	andato	sviluppando	durante	le	esistenze	
dell’antico	 Saturno,	 dell’antico	 Sole	 e	 dell’antica	 Luna.	 Cominciamo	 perciò	 col	
chiederci:	 «Quali	 erano	 le	peculiari	 condizioni,	 in	 cui	 era	 immersa	 l’evoluzione	
durante	 queste	 tre	 forme	 planetarie?».	 Possiamo	 dire:	 «Sull’antico	 Saturno»	 –	
potete	leggerlo	nella	mia	Scienza	Occulta	«tutto	era	in	una	specie	di	condizione	
minerale».	Ciò	che	allora	esisteva	come	primo	germe	dell’uomo,	ciò	di	cui	l’antico	
Saturno	nel	suo	insieme	era	costituito,	si	trovava	in	una	specie	di	condizione	mi-
nerale.	Ma	non	dovete	pensare	 alla	 forma	minerale	 attuale,	 perché	 l’antico	 Sa-
turno	non	esisteva	ancora	affatto	nell’elemento	dell’acqua	o	del	solido,	e	non	era	
che	un	contessersi	di	calore.	Ma	le	leggi	che	reggevano	questo	pianeta	di	calore,	
che	dunque	in	esso	operavano	la	differenziazione,	e	organizzavano	quel	contes-
sersi,	 erano	 le	medesime,	 che	 reggono	oggidì	 il	 solido	e	denso	 regno	minerale.	
Quando	diciamo	dunque,	che	l’antico	Saturno	e	anche	l’uomo	si	trovavano	nella	
condizione	 minerale,	 dobbiamo	 sapere,	 che	 non	 si	 trattava	 di	 una	 condizione	
minerale	come	quella	attuale,	dalle	forme	solide,	bensì	di	una	condizione,	la	cui	
esistenza	era	entro	il	contesto	di	calore,	ma	retta	da	leggi	minerali.	Viene	poi	la	
condizione	 solare.	 Questa,	 noi	 dobbiamo	 intendere	 ancora	 in	 modo,	 che	 dalla	
massa	solare	non	si	era	 tuttavia	veriQicata	 la	scissione	di	quello	che	più	 tardi	è	
divenuto	l’elemento	terrestre.	Tutto	ciò	che	oggi	appartiene,	alla	Terra	e	al	Sole	
costituiva	 ancora,	 per	 così	 dire,	 un	 corpo	 solo;	 era	 un	 corpo	 cosmico	 all’epoca	
dell’antico	 Sole.	 Entro	 questo	 antico	 Sole	 si	 andò	 formando,	 in	 confronto	 della	
precedente	 condizione	 saturnia,	 una	 densiQicazione,	 un	 elemento	 gassoso,	 in	
modo	che	oltre	al	contessersi	dell’elemento	del	calore,	vi	abbiamo	un	elemento	
gassoso	o	aeriforme,	le	cui	correnti	s’	intrecciano	ordinatamente	le	une	attraver-
so	 le	altre.	Ma	contemporaneamente	si	determina	una	 formazione	nuova	verso	
l’alto,	come	una	rarefazione	dell’elemento-calore	in	elemento	luce	un	diffondersi	
di	 un	 elemento-luce	nello	 spazio	mondiale.	 Ciò,	 che	possiamo	ormai	designare	
come	esseri	della	nostra	evoluzione	planetaria,	è	progredito	durante	questa	anti-

 44



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

ca	condizione	solare	Qino	alla	vegetalità.	Ancora	una	volta,	non	dobbiamo	crede-
re,	che	durante	l’antica	condizione	solare	esistessero	piante	con	la	forma	odier-
na;	dobbiamo	 invece	 renderci	 conto	chiaramente,	 che	 soltanto	 le	 leggi	 che	agi-
scono	oggidì	nel	regno	vegetale	odierno,	quelle	tali	leggi	che	determinano	la	di-
rezione	della	radice	verso	il	basso	e	della	Qioritura	verso	l’alto,	che	tali	leggi	vige-
vano	durante	l’antica	condizione	solare	nell’elemento	aeriforme	e	nell’elemento-
calore.	Nessuna	forma	vegetale	solida	poteva	naturalmente	ancora	esistere,	Ma.	
dobbiamo	 rafQigurarci	 quelle	 forze,	 che	 spingono	 i	 Qiori	 verso	 l’alto	 e	 le	 radici	
verso	il	basso,	operanti	in	una	formazione	di	natura	aerea,	in	modo	che	ci	si,	deve	
rappresentare	 l’antica	condizione	solare	come	uno	sfolgorìo	 luminoso	di	 forme	
Qloreali	verso	l’alto.	Immaginatevi	una	sfera	di	gas,	e	in	essa	della	luce	vibrante,	
della	 luce	 vivente,	 che	 germogli,	 che	nel	 germogliare	 faccia	 scattare	 l’elemento	
gassoso	verso	l’alto	in	forme	di	Qiori	di	luce,	e	che	d’altra	parte	si	sforzi	di	tratte-
nere	 in	 basso	 ciò	 che	 vuole	 per	 l’appunto	 sfolgorare,	 tenendo	 così	 a	 sua	 volta	
l’antico	Sole	unito	attorno	al	centro;	avete	allora	l’interiore	tessitura	di	luce,	calo-
re	e	aria	nell’antica	condizione	solare.	Le	leggi	minerali	si	ripetono;	ad	esse	si	ag-
giungono	le	leggi	vegetali;	e	ciò	che	dell’uomo	allora	esiste	è	esso	stesso	soltanto	
in	uno	stato	di	vegetalità.	
Dove	si	potrebbe	trovare	oggidì	qualcosa	di	paragonabile,	se	non	del	tutto,	al-

meno	sotto	un	certo	rapporto,	a	questo	intertramarsi	vegetale	che	avveniva	nel-
l’antica	 sfera	 solare	 fatta	 di	 gas.	 di	 calore	 e	 di	 luce?	 A	 cercare	 coi	 sensi,	 che	
l’uomo	 oggidì	 possiede,	 nello	 spazio	 mondiale	 circostante,	 non	 si	 trova	 certo	
niente	di	paragonabile.	A	una	data	epoca	dell’antico	Sole,	tutto	ciò	esisteva	anche	
Qisicamente,	cioè	Qisicamente	Qino	alla	densità	del	gas.	Oggigiorno	non	può	esiste-
re	Qisicamente.	Il	genere	di	attività,	che	a	quell’epoca	esisteva	anche	Qisicamente,	
esiste	oggi	per	gli	uomini	soltanto	quando	le	facoltà	chiaroveggenti	di	percezione	
si	volgono	verso	la	sfera	del	mondo	supersensibile,	là	dove	si	trovano	oggigiorno	
le	entità	fondamentali	delle	nostre	piante	Qisiche	esteriori,	quelle,	che	nel	corso	
di	questi	anni	abbiamo	imparato	a	conoscere	come	Anime	collettive	delle	piante.	
Sappiamo,	che	a	base	di	questa	vegetalità	esteriore,	che	si	presenta	oggi	ai	nostri	
sensi	Qisici,	sta	qualcosa,	che	possiamo	chiamare	Anime	collettive.	Oggi	è	possibi-
le	trovarle	nel	campo	dello	Spirito	soltanto	per	mezzo	della	coscienza	chiaroveg-

 45



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

gente.	Ivi,	le	Anime	collettive	delle	piante	non	si	trovano	in	singoli	individui	ve-
getali,	come	le	piante	esteriori	che	crescono	dal	suolo	della	Terra,	ma	v’ha	un’A-
nima	collettiva	per	ciascuna	specie,	per	la	specie	delle	rose,	per	quella	delle	vio-
lette,	per	quella	delle	querci.	Nel	campo	dello	Spirito,	non	dobbiamo	dunque	cer-
care	un’entità	spirituale	particolare	per	ogni	singola	pianta,	ma	dobbiamo	cerca-
re	le	Anime	collettive	per	ogni	specie.	Queste	specie	delle	piante,	per	il	pensiero	
moderno,	 per	 questo	 pensiero	misero,	 astratto,	 dell’epoca	 presente,	 non	 sono	
che	astrazioni,	concetti.	Già	lo	erano	nel	Medio	Evo,	e	giacché	anche	allora	non	si	
sapeva	più	nulla	di	ciò	che	opera	e	vive	nello	Spirito	come	base	della	materialità,	
sorse	 il	 famoso	 conQlitto	 fra	 Realismo	 e	Nominalismo:	 se,	 cioè,	 quel	 che	 esiste	
come	 specie	 sia	 un	mero	 nome	 o	 abbia	 una	 realtà	 spirituale.	 Per	 la	 coscienza	
chiaroveggente	tutto	questo	conQlitto	non	ha	alcun	senso,	perché	quando	Qissa	si	
volge	al	manto	vegetale	della	nostra	Terra,	penetra	attraverso	la	forma	vegetale	
Qisica	esteriore	in	un	campo	spirituale.	E	in	questo	campo	spirituale,	appunto,	le	
Anime	 collettive	 delle	 piante	 vivono	 come	 vere	 entità	 spirituali	 reali,	 e	 queste	
Anime	collettive	sono	unica	realtà	con	ciò	che	chiamiamo	le	specie	delle	piante.	
Al	tempo,	in	cui	la	sfera	di	aria,	calore	e	luce	dell’antico	Sole	era	nel	pieno	della	
sua	vita,	quando	la	luce	che	giuocava	sulla	superQicie	del	gas	ne	lanciava	fuori	le	
forme	luminose	e	scintillanti	Qloreali	dell’esistenza	vegetale,	queste	forme	erano	
la	medesima	cosa,	e	in	forma	Qisica	gassosa,	che	oggi	si	può	ancora	soltanto	tro-
vare	nel	campo	spirituale	come	specie	delle	piante.	Fissiamo	bene	questo	punto,	
che	cioè	a	quel	tempo.	durante	l’antica	esistenza	solare,	le	specie	delle	piante,	le	
specie	 di	 ciò	 che	 ricopre	 oggidì	 la	 nostra	 Terra	 come	 verdura,	 come	 Qioritura,	
come	albero	e	cespuglio,	che	tutto	ciò	permeava	l’antico	Sole	come	Anime	collet-
tive,	come	specie.	L’uomo,	per	quel	tanto	che	allora	già	esisteva,	si	trovava	pure	
in	uno	stato	vegetale.	Egli	era	altrettanto	poco	in	grado	di	destare	nella	sua	inte-
riorità	come	rappresentazioni,	di	risvegliare	in	stati	di	coscienza,	ciò	che	si	svol-
geva	attorno	a	lui,	quanto	è	oggi	la	pianta	di	ridestare	in	stati	di	coscienza	ciò	che	
si	svolge	intorno	ad	essa.	L’uomo	stesso	era	in	uno	stato	vegetale	di	esistenza,	e	
anche	la	sua	corporeità	a	quell’epoca	rientrava	fra	 le	 forme	di	 luce,	 in	continua	
via	di	accendersi	e	di	estinguersi,	il	cui	giuoco	si	moveva	nella	sfera	gassosa	sola-
re.	Perché	infatti	possa	nascere	anche	la	più	primitiva	delle	forme	di	coscienza,	

 46



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

occorre	nel	cosmo	qualcosa	di	specialissimo.	Finché	il	nostro	elemento	terrestre	
era	ancora	unito	al	sole,	Qinché	dunque	–	detto	alla	buona	–	la	luce	del	sole	non	
colpiva	 il	 globo	 terrestre	dal	di	 fuori,	non	poteva	 formarsi	negli	 esseri	dell’ele-
mento	terrestre	ciò	che	si	può	chiamare	«una	coscienza».	E	neppure	era	Qino	al-
lora	 possibile	 che	 il	 corpo	 Qisico	 e	 il	 corpo	 eterico	 venissero	 compenetrati	 dal	
corpo	astrale,	che	è	la	base	dell’elemento	coscienza.	Se	deve	sorgere	un	principio	
di	coscienza,	occorre	che	si	veriQichi	una	separazione,	una	scissione,	occorre	che	
dall’elemento	solare	si	distacchi	un	altro	elemento.	E	questo	avvenne	durante	la	
terza	 fase	 di	 evoluzione	 della	 nostra	 Terra,	 durante	 l’antica	 esistenza	 lunare.	
Quando	 l’antica	 esistenza	 solare	 prese	 Qine	 ed	 ebbe	 attraversato	 una	 specie	 di	
notte	cosmica,	l’intero	conQigurato	tornò	a	sorgere,	ormai	però	maturo	a	compa-
rire	come	dualità,	così	che	tutto	 l’elemento	solare	se	ne	uscì,	organizzandosi	 in	
corpo	cosmico,	e	l’antica	Luna,	sulla	quale	delle	nostre	condizioni	elementari	si	
trovavano	soltanto	l’elemento	acqueo,	quello	aereo	e	il	calorico,	rimase	indietro	
al	di	fuori	dell’elemento	solare.	L’antica	luna	era	l’elemento	terrestre	di	quell’e-
poca,	e	soltanto	perché	gli	esseri	ch’erano	su	di	essa	potevano	ricevere	 la	 forza	
del	Sole	dal	di	fuori,	soltanto	per	questo	fatto	poterono	accogliere	in	sé	un	corpo	
astrale,	e	sviluppare	in	sé	un	elemento	cosciente;	vale	a	dire,	rispecchiare	nell’e-
sperienza	 interiore	ciò	che	si	svolgeva	 intorno	a	 loro.	Dunque	 l’animalità,	un’a-
nimalità	interiormente	vivente,	un	essere	che	porti	in	sé	la	coscienza,	è	connessa	
con	una	scissione	che	si	veriQicò	entro	gli	elementi	terrestre	e	solare.	L’animalità	
comparve	durante	l’antica	èra	lunare,	e	l’uomo	stesso,	nei	riguardi	della	sua	cor-
poreità,	era	sviluppato	Qino	all’animalità.	Di	tutto	questo,	potete	nella	mia	Scien-
za	Occulta	trovare	una	descrizione	più	minuta.		
Così	dunque	noi	vediamo,	come	questi	tre	modi	di	esistenza	che	hanno	prece-

duto	quello	nostro	terrestre,	e	che	sono	le	condizioni	necessarie	per	 il	divenire	
della	nostra	Terra,	sieno	sistematicamente	collegati	fra	di	loro.	E	durante	la	con-
dizione	 lunare	 all’elemento	 gassoso	 si	 è	 aggiunto	 un	 elemento	 liquido,	 un	 ele-
mento	acqueo	da	una	parte,	e	dall’altra	un	elemento	sonoro,	un	elemento	riso-
nante;	un	elemento	risonante	che	vi	ho	ieri	descritto	come	un	afQinamento	della	
condizione	della	luce.	Così	a	un	dipresso	abbiamo	una	ripetizione	dell’evoluzio-
ne.	Ciò	che	era	avvenuto	durante	quelle	tre	condizioni	di	esistenza	tornava	ora	a	

 47



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

risorgere	come	ricordo	degli	Elohim,	a	 risorgere	–	come	 ieri	abbiamo	visto	–	a	
tutta	prima	in	uno	stato	di	confusione,	indicato	nella	Bibbia	con	le	parole	che	ieri	
ho	spiegate	più	dettagliatamente,	con	le	parole:	«tohu-va-bohu».	Nei	raggi	di	for-
za	che	da	un	punto	centrale	irradiavano	in	fuori,	e	dalla	periferia	verso	il	centro,	
si	chiusero	dapprima	i	tre	stati	elementari,	 l’aria,	 il	calore,	e	 l’elemento	acqueo,	
reciprocamente	 operando	 l’uno	 sull’altro.	 Essi	 erano	 ora	 indivisi;	 prima	 erano	
già	stati	 separati.	 Sul	Sole	erano	già	separati,	quando	 l’elemento	gassoso	si	era	
distaccato	dall’elemento	calorico;	e	anche	durante	l’antica	condizione	lunare,	in	
cui	le	tre	forme	dell’elemento	calorico,	dell’elemento	gassoso	e	dell’elemento	ac-
queo	 erano	 separate	 l’una	 dall’altra.	 Si	 trovavano	 ora	 di	 bel	 nuovo	 riunite	 alla	
rinfusa	nel	«tohu-va-bohu»,	ribollivano	frammiste,	 in	modo	che	in	quella	prima	
epoca	 del	 divenire	 della	 Terra	 non	 si	 poteva	 distinguere	 fra	 elemento	 acqueo,	
elemento	gassoso	ed	elemento	calorico.	Tutto	ciò	operava	alla	rinfusa.	
Il	primo	fatto	nuovo	fu	la	penetrazione	in	questa	confusa	miscela.	dell’elemen-

to-luce.	E	allora	da	quella	attività	animica	spirituale,	che	vi	ho	descritta	come	una	
meditazione	cosmica,	si	sviluppò	un’attività	che	nel	rimescolio	dell’elementarità	
cominciò	col	separare	l’antico	elemento	gassoso	dall’antico	elemento	liquido;	vi	
prego	di	Qissare	bene	questo	momento,	che	per	così	dire	fece	seguito	al	divenire	
della	luce.	Se	si	volesse	tradurre	in	gelida	prosa	ciò	che	allora	è	successo,	si	do-
vrebbe	dire:	dopo	che	la	luce	penetrò	nel	«tohu-va-bohu»,	gli	Elohim	separarono	
ciò	che	già	prima	era	un	elemento	gassoso,	da	ciò	che	prima	era	un	elemento	ac-
queo,	di	guisa	che	si	poteva	di	nuovo	distinguere	ciò	che	aveva	una	formazione	di	
natura	gassosa,	da	ciò	che	nel	 senso	antico	era	 in	condizione	acquea.	 In	quella	
massa	dunque	che	era	una	confusa	miscela	delle	tre	condizioni	elementari,	si	ef-
fettuò	ora	una	separazione,	e	precisamente	in	modo’	che	ne	risultò	una	dualità:	
un	elemento	di	caratteristica	natura	aerea,	tendente	a	spandersi	in	tutte	le	dire-
zioni,	e	un	altro	di	carattere	coesivo,	 coagulativo.	Quest’ultimo	è	 l’elemento	ac-
queo.	Al	 tempo	di	 cui	qui	 si	 parla,	 però,	 queste	due	 condizioni	 elementari	non	
erano	ancora	tali	da	potersi	paragonare	a	ciò	che	oggi	chiamiamo	gas,	o	aerifor-
me,	e	acqua.	L’acqua	era	alcunché	di	essenzialmente	più	denso	–	vedrete	subito	
perché.	D’altra	parte,	però,	anche	ciò	che	era	aeriforme	era	tale,	che,	se	vogliamo	
cogliere	 esattamente	 la	 natura	 che	 aveva	 a	 quel	 tempo,	 non	 possiamo	 trovare	

 48



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

migliore	modo	di	 rendercene	 conto,	 che	 alzando	dalla	Terra	 lo	 sguardo	 in	 alto	
dove	nelle	 formazioni	aeree	 l’elemento	acqueo	si	 trasforma	 in	gas,	 in	vapore,	e	
tende	a	salire	 in	 forma	di	nubi,	per	poi	ricadere	 in	basso	come	pioggia:	un	ele-
mento	 dunque	 è	 ascendente,	 l’altro	 è	 discendente.	 Abbiamo	dell’acqueo	 in	 en-
trambi,	ma,	uno	di	questi	ha	tendenza	a	formarsi	in	vapore,	a	salire	come	nuvola,	
e	l’altro	ha	tendenza	a	riversarsi	in	basso,	a	precipitarsi	in	forme	dotate	di	super-
Qicie.	 Questo	 non	 è	 naturalmente	 che	 un	 paragone,	 poiché	 ciò	 che	 descrivo	 si	
svolgeva	allora	nell’elementarità.	
Se	 vogliamo	dunque	descrivere	 ciò	 che	 poi	 avvenne,	 dobbiamo	dire:	 gli	 Elo-

him,	 per	 mezzo	 della	 loro	 riQlessione	 cosmica,	 effettuarono	 la	 divisione	 nel	
«tohu-va-bohu»	 di	 due	 condizioni	 elementari.	 Una	 di	 queste	 aveva	 tendenza	 a	
spingersi	in	alto,	a	divenire	vapore	–	questo	è	l’elemento	acqueo	che	si	trasforma	
in	 elemento	 gassoso	 –;	 l’altra	 aveva	 tendenza	 a	 riversarsi	 in	 basso	 –	 questo	 è	
l’elemento	acqueo	che	sempre	più	si	condensa.	Questo	è	lo	stato	di	cose,	che	vie-
ne	abitualmente	espresso	nelle	 lingue	moderne,	per	esempio	 in	 italiano,	con	 le	
parole:	«Gli	Dei	operarono	qualcosa,	frammezzo	alle	acque	di	sopra	e	le	acque	di	
sotto».	Vi	ho	per	 l’appunto	descritto	ciò	che	gli	Dei	 fecero.	Essi	operarono,	 che	
entro	le	acque,	uno	dei	principii	elementari	avesse	tendenza	a	uscir	fuori,	e	l’al-
tro	tendesse	a	volgersi	in	dentro	e	a	raggiungere	il	punto	centrale.	Con	ciò	che	fu	
fatto	 frammezzo,	 non	 si	 vuole	 indicare	 nulla	 di	 materialmente	 afferrabile,	 ma	
l’effettuazione	di	una	separazione	in	ordine	a	due	caratteri	di	forze,	che	vi	ho	per	
l’appunto	descritti.	Se	desideriamo	averne	un	paragone	esteriore,	possiamo	dire:	
«gli	Elohim	fecero	che	le	acque,	da	una	parte,	s’inalzassero,	tendessero	alla	forma	
di	nubi,	volessero	irradiare	fuori	nello	spazio	cosmico;	e	che	dall’altra	volessero	
raccogliersi	sulla	superQicie	della	Terra».	La	divisione	era	dunque	di	genere	idea-
le.	Anche	 la	parola,	perciò,	 che	nella	Genesi	 indica	questa	separazione,	è	da	 in-
tendersi	 idealmente.	 Sapete	 che	 la	 Bibbia	 latina	 ha	 per	 questo	 passo	 la	 parola	
«Qirmamento».	Per	questo	nella	Genesi	vi	è	la	parola	«raqia».	Questa	parola	non	
indica	assolutamente	nulla,	che	si	debba	interpretare	in	modo	esteriore	sensibi-
le,	ma	designa	per	l’appunto	la	separazione	di	due	direzioni	di	forze.	
Con	questo	abbiamo	indicato	ciò	che	nella	Genesi	vien	descritto	come	secondo	

momento,	in	modo	che,	se	lo	volessimo	tradurre	nel	nostro	linguaggio,	dovrem-

 49



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

mo	dire:	«gli	Elohim.	nel	confuso	e	commisto	turbinio	di	condizioni	elementari,	
cominciarono	col	separare	 l’aria	dall’elemento	acqueo».	Questa	è	anche	 l’esatta	
traduzione	di	ciò	che	la	Genesi	vuol	dire:	un	principio	che	tende	verso	l’aria	e	che	
comprende	naturalmente	in	sé	anche	l’elemento	gassoso	acqueo,	e	l’altro	che	si	
conglomera	verso	una	maggiore	densità.	Ecco	quello	che	gli	Elohim	separarono.	
Questo	è	il	secondo	momento	nella	storia	della	Creazione.	
Ora	procediamo	verso	il	terzo	momento.	Che	cosa	avviene	in	esso?	Quel	che	è	

stato	mandato	fuori,	quel	che	 irradia	all’infuori,	quel	che	tende	alla	 formazione	
di	nubi,	ha	raggiunto	una	condizione,	che	 in	certo	modo	è	 la	ripetizione	di	una	
condizione	precedente,	ma	 in	 forma	più	densa	di	quella	che	non	fosse	sul	Sole.	
Quel	che	 invece	ha	avuto	 tendenza	verso	 l’interiore,	quel	che	 in	certo	modo	ri-
produce	l’elemento	densiQicato	Qino	al	grado	acqueo	dell’antica	èra	lunare,	subi-
sce	ora	un’ulteriore	differenziazione.	E	questa	nuova	scissione	costituisce	ciò	che	
rappresenta	il	terzo	momento	del	divenire	della	Terra.	Possiamo	dire	che	nel	se-
condo	momento	gli	Elohim	separarono	l’aeriforme	dall’acqueo.	Così	del	pari,	nel	
terzo	momento,	essi	separano	entro	 l’elemento	acqueo	quel	che	oggi	noi	cono-
sciamo	come	acqua	e	qualcosa,	che	prima	ancora	non	v’era,	una	nuova	conden-
sazione:	il	solido.	Ora	soltanto	vien	costituito	il	solido.	Durante	l’antica	condizio-
ne	lunare,	questo	solido,	questo	elemento	terrestre	non	esisteva	ancora;	ora	vie-
ne	separato	dall’elemento	acqueo.	Abbiamo	dunque	nel	terzo	momento	del	dive-
nire	della	Terra	un	processo	di	densiQicazione,	e	dovremmo	dire:	«Come	nel	se-
condo	momento,	gli	Elohim	divisero	gli	elementi	dell’aria	da	quelli	acquei,	 così	
ora	nel	 terzo	momento	essi	 separano,	nell’antica	 sostanza	 lunare,	 il	nuovo	ele-
mento-acqua	da	quello	terrestre,	il	quale	ora	si	presenta	come	alcunché	di	affatto	
nuovo».	In	fondo,	tutto	ciò	che	Qinora	vi	ho	descritto,	esisteva	già	prima,	se	pure	
in	altra	 forma.	Di	nuovo	vi	è	soltanto	 l’elemento	 terrestre,	 il	 solido,	che	appare	
ora	nel	terzo	momento	della	Genesi;	 l’elemento	terreo	isolato	dall’elemento	ac-
queo,	questo	vi	è	di	nuovo.	E	questo	soltanto,	dà	la	possibilità	a	ciò	che	prima	già	
esisteva	di	presentarsi	con	nuovo	aspetto.	Ora,	qual	è	il	primo	elemento	che	si	è	
formato?	Quello,	che	già	sull’antico	Sole	si	era	formato	e	che	nel	sottile	elemento	
gassoso	dell’èra	solare	abbiamo	descritto	come	vegetalità	germogliate;	che	poi	si	
è	 ripetuto	 sull’antica	 Luna	 nell’elemento	 acqueo,	 quando	 le	 forme	delle	 piante	

 50



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

nel	senso	odierno	ancora	non	esistevano,	e	che	soltanto	ora,	nel	terzo	momento,	
si	ripete	nell’elemento	terrestre	stesso.	Per	prima	cosa,	la	vegetalità	si	ripete	nel-
l’elemento	terrestre.	Questo	viene	mirabilmente	prospettato	nella	Bibbia.	–	Che	
cosa	 signiQichino	 i	 giorni,	 ve	 lo	 spiegherò	più	 tardi,	 per	 ora,	 parlo	della	 venuta	
della	luce,	di	quella	dell’aria,	della	scissione	dell’acqua	dal	solido.	il	solido	ora	fa	
nascere	da	sé	stesso	una	ripetizione	della	vegetalità.	 Il	che	ci	viene	descritto	 in	
modo	meraviglioso	e	chiaro,	quando	ci	vien	detto,	che	la	vegetazione	germoglia	
dalla	 terrestrità,	dopo	che	gli	Elohim	hanno	separato	 l’elemento	 terreo	dall’ac-
queo.	Il	germogliare	della	vegetalità	nel	cosidetto	terzo	giorno	della	Creazione	è	
dunque	 una	 ripetizione,	 nel	 solido,	 di	 ciò	 che	 esisteva	 già	 durante	 l’antica	 esi-
stenza	solare,	è	come	un	ricordo	cosmico.	Nella	riQlessione	cosmica	degli	Elohim,	
ciò	che	esisteva	nell’antico	Sole,	in	istato	gassoso,	risorgeva	ora,	ma	in	stato	soli-
do,	come	vegetazione.	Tutto	si	ripete	in	altra	forma.	La	vegetalità	però	è	ancora	
in	una	condizione,	in	cui	non	è	individualizzata	come	sulla	nostra	Terra.	Ho	per-
ciò	esplicitamente	richiamato	la	vostra	attenzione	sul	fatto,	che	le	singole	forme	
individuali	delle	piante,	che	cogliamo	oggi	fuori,	nel	mondo	sensibile,	ancora	non	
erano	durante	l’antica	esistenza	solare,	e	neppure	durante	l’antica	esistenza	lu-
nare,	e	neanche	ora,	nella	condizione	terrestre,	là,	dove	questa	vegetalità	si	ripe-
te	nell’elemento	terrestre.	Ciò	che	esisteva	allora	erano	le	Anime	collettive	delle	
piante,	quello	che	oggi	chiamiamo	le	specie	delle	piante,	e	che	per	 la	coscienza	
chiaroveggente	 non	 è	 niente	 di	 astratto,	ma	 qualcosa	 che	 realmente	 esiste	 nel	
campo	 dello	 Spirito.	 A	 quell’epoca	 si	 manifestava	 in	 un	 campo	 supersensibile	
come	ripetizione,	e	perciò	ci	viene	descritta	a	quel	modo.	strano,	quanto	poco	i	
commentatori	della	Bibbia	abbiano	saputo	spiegare	le	parole,	che	sono	tradotte	
generalmente	 in	 italiano	come	segue:	«La	Terra	produsse	 l’erba	verdeggiante	e	
che	fa	il	seme	secondo	la	sua	specie».	Si	dovrebbe	dire:	«come	specie».	Questa	è	
la	 spiegazione.	 La	 vegetalità	 esisteva	 nella	 forma	 delle	 Anime	 collettive,	 come	
specie,	e	non	ancora	individualizzata,	come	oggidì.	Tutta	la	descrizione	del	ger-
mogliare	 della	 vegetalità	 nel	 cosidetto	 terzo	 giorno	 della	 Creazione	 non.	 può	
comprendersi	 senza	 l’aiuto	 di	 questa	 natura	 collettiva	 delle	 anime.	 Dovete	 ro-
dervi	chiaramente	conto,	che	non	germogliò	allora	già	nessuna	pianta	nel	senso	
odierno,	sibbene	che,	da	un’attività	animica	cosmicamente	pensante,	germoglia-

 51



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

rono	le	forme	delle	specie;	in	altre	parole:	–	germogliò	un	elemento	animico	col-
lettivo	della	vegetalità.	Così,	nel	momento	in	cui	ci	viene	descritto	come,	nel	co-
sidetto	 terzo	 giorno	 della	 Creazione,	 gli	 Elohim	 separarono	 il	 solido,	 il	 quarto	
stato	elementare,	dall’elemento	acqueo,	noi	troviamo,	che	in	questo	stato	solido,	
che	certamente	nella	sua	forma	fondamentale	elementare	non	sarebbe	stato	an-
cora	visibile	per	uno	sguardo	esteriore	ma	soltanto	per	un	occhio	chiaroveggen-
te,	troviamo	che	in	questo	stato	solido	si	ripetono	le	forme	delle	specie	della	ve-
getalità.	L’animalità	non	può	ancora	ripetersi.	Abbiamo	già	detto,	che	essa	poteva	
presentarsi	soltanto	durante	l’antica	esistenza	lunare	dopo	ch’era	comparsa	una	
dualità,	dopo	che	l’elemento	solare	vi	operava	dentro	dal	di	fuori.	Una	ripetizio-
ne	di	questo	processo	di	distacco	della	Luna	doveva	dunque	ancora	veriQicarsi,	
prima	 che	 l’evoluzione,	della	 vegetalità,	 potesse	 innalzarsi	 all’animalità.	Perciò,	
dopo	il	terzo	giorno	della	Creazione,	viene	detto	come	entro	l’ambito	del	terre-
stre	 cominciassero	 ad	 agire	 l’elemento	 solare	 esteriore,	 quello	 lunare,	 e	 quello	
stellare;	come	cominciasse	ad	agire	ciò	che	dal	di	fuori	manda	dentro	i	suoi	raggi,	
e	le	sue	forze.	Mentre	dobbiamo	considerare	tale	azione	in	un	primo	tempo	come	
un	germogliar	fuori	dallo	stato	planetario	stesso,	ora	si	aggiunge	ad	essa	qualco-
sa,	che	irradia	da	fuori	in	dentro,	e	che	viene	dallo	spazio	celeste.	Con	altre	paro-
le,	questo	processo	dovrebbe	ulteriormente	venir	descritto	a	un	dipresso	come	
segue:	alle	forze	della	sfera	terrestre	stessa,	che	dalla	sua	unità	poteva	ripetere	
solo	quel	tanto	che	nel	passato	come	unità	aveva	prodotto,	a	queste	forze	della	
sfera	terrestre	gli	Elohim;	nella	loro	riQlessione	cosmica,	aggiunsero	l’azione	del-
le	forze,	che	dallo	spazio	cosmico	esteriore	Qluivano	sul	pianeta.	All’esistenza	ter-
restre	venne	aggiunta	l’esistenza	cosmica.	Non	bisogna,	per	ora,	vedere	altro	in	
ciò	che	viene	descritto	nel	cosidetto	quarto	giorno	della	Creazione!	Che	cosa	era	
dunque	avvenuto	in	seguito	a	questa	irradiazione	che	veniva	dal	di	fuori?	Ebbe-
ne,	si	potevano	ripetere	naturalmente	i	processi,	che	già	erano	stati	durante	l’an-
tica	 esistenza	 lunare,	ma	 in	 forma	mutata.	Durante	 l’antica	 esistenza	 lunare,	 si	
era	sviluppato	quel	tanto	che	di	animalità	era	possibile	negli	elementi	aeri	forme	
e	acqueo;	ciò	che	poteva	vivere	nell’aria	e	nell’acqua	si	era	sviluppato	come	ani-
malità;	 questo,	 per	 prima	 cosa,	 poteva	 ora	 ripetersi.	 Nella	 Genesi	 viene	 perciò	
raccontato	in	modo	meravigliosamente	esatto	il	principiare	del	brulichio	nell’a-

 52



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

ria	e	nell’acqua,	nel	cosidetto	quinto	giorno	della	Creazione.	Questa	è	 la	 ripeti-
zione	dell’antica	epoca	Lunare,	ma	sopra	un	piano	più	elevato,	dall’elemento	ter-
restre,	in	una	nuova	forma.	
Vedete,	cari	amici,	queste	cose	sono	fra	quelle,	in	cui	il	nostro	anelito	spirituale	

si	 trasforma	 in	 un	 sentimento	 di	 profondo	 rispetto	 verso	 questi	 antichi	 docu-
menti;	 e	dalle	 concezioni	della	 scienza	dello	Spirito	 ci	 si	 sente	 trasportati	 a	un	
senso	di	interiore	venerazione	e	devozione	per	queste	antiche	tradizioni.	Ciò	che	
la	coscienza	chiaroveggente	trova,	viene	reso	da	questi	antichi	documenti	con	un	
linguaggio	 grandioso,	 primordialmente	 possente:	 torniamo	 a	 ritrovare	 ciò	 che	
prima	già	sapevamo,	cioè,	che	dopo	che	si	veriQicò	l’irradiazione	proveniente	dal	
di	 fuori,	poté	ripetersi	quel	che	nell’antica	condizione	 lunare	esisteva	negli	ele-
menti	aeriforme	e	acqueo.	Che	importano,	di	fronte	a	una	cognizione	come	que-
sta,	che	risveglia	tutte	le	forze	dell’anima	nostra,	le	obiezioni	intellettuali	che	così	
spesso	si	oppongono	a	queste	cose?	Che	signiQica,	sopra	tutto,	l’obiezione	diretta	
a	provare,	 che	questi	documenti	 sono	 stati	 creati	 in	 epoche	primitive,	 in	 cui	 la	
conoscenza	umana	poggiava	sopra	punti	di	vista	infantili!	Bel	punto	di	vista	in-
fantile,	se	ritroviamo	in	questi	documenti	ciò	a	cui	di	più	elevato	ci	si	possa	in-
nalzare!	 Quella	medesima	 spiritualità,	 che	 oggi,	 unica	 e	 sola,	 può	 elevarsi	 alla	
comprensione	 di	 questa	 rivelazione,	 non	 è	 da	 attribuirsi	 pure	 a	 coloro	 che	 ci	
hanno	 dato	 questi	 documenti?	 non	 parlano	 forse	 gli	 antichi	 chiaroveggenti	 un	
linguaggio	chiaro,	con	questi	documenti	che	ci	hanno	lasciati?	La	conoscenza	di	
ciò	che	risiede	in	questi	documenti	ci	dà	di	per	sé	stessa	la	prova,	che	degli	anti-
chi	 chiaroveggenti	 ispirati	ne	 furono	gli	 autori.	 In	verità,	non	ci	occorre	alcuna	
prova	storica.	Possiamo	ottenere	la	prova	soltanto,	imparando	ciò,	che	questi	do-
cumenti	contengono.	
Se	interpretiamo	la	cosa	in	questo	modo,	diciamo	a	noi	stessi:	«soltanto	in	ciò	

che	 è	 avvenuto	 dopo	 questo	 quinto	momento.	 dopo	 il	 cosidetto	 quinto	 giorno	
della	Creazione,	poteva	comparire	qualcosa	di	nuovo».	Perché	ciò	che	doveva	ri-
petersi	si	era	ormai	ripetuto.	La	terrestrità	stessa,	che	era	comparsa	come	nuovo	
elemento,	poteva	ora	venir	popolata	dall’animalità	e	da	tutto	ciò	che	si	stava	svi-
luppando	in	fatto	di	formazione	nuova.	Vediamo	perciò	in	modo	grandiosamente	
realistico,	come	nel	cosidetto	sesto	giorno	della	Creazione	sia	comparso	ciò	che,	

 53



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

per	così	dire,	è	con	la	sua	esistenza	collegato,	come	nuovo	elemento,	all’elemento	
terrestre.	Quell’animalità,	della	quale	nuovamente	viene	detto	che	è	stata	creata	
nel	 sesto	 giorno	 della	 Creazione,	 è	 collegata	 all’elemento	 terrestre,	 e	 compare	
come	un	nuovo	elemento.	Così	vediamo	che	Qino	al	quinto	giorno	della	Creazione	
abbiamo	una	ripetizione	del	passato	a	un	grado	più	elevato,	in	nuova	forma,	ma	
che	 soltanto	 col	 sesto	giorno	della	Creazione	 compare	veramente	 ciò	 che	è	 es-
senziale	della	terrestrità,	comparisce	ciò	che	soltanto	per	virtù	delle	condizioni	
dell’elemento	terrestre	è	divenuto	possibile.	
Con	ciò	vi	ho	dato,	per	così	dire,	le	linee	generali	dei	sei	giorni	della	Creazione.	

Vi	ho	mostrato,	come	coloro	che	hanno	occultato	 la	 loro	grande	saggezza	nella	
storia	di	questi	sei	giorni	della	Creazione,	dovevano	veramente	essere	consape-
voli	di	ciò	che	germogliò	come	elemento	nuovo.	Ed	erano	consapevoli	pure,	che	
soltanto	 in	questo	elemento	 terrestre	poteva	penetrare	ciò	 che	costituisce	 l’es-
senza	dell’uomo.	Sappiamo,	che	quanto	 l’uomo	ha	attraversato	durante	 le	anti-
che	condizioni	di	Saturno,	del	Sole	e	della	Luna,	costituiva	degli	stadii	preparato-
rii	per	l’effettivo	divenire	dell’uomo.	Sappiamo	che	durante	l’antica	esistenza	di	
Saturno	è	stato	nell’uomo	sviluppato	soltanto	il	germe	del	corpo	Qisico;	durante	
l’antica	 condizione	del	 Sole	 si	 è	 aggiunto	 ad	 esso	 il	 germe	del	 corpo	 eterico,	 o	
corpo	vitale	e	durante	 l’antica	condizione	 lunare	quello	del	 corpo	astrale.	Quel	
che	si	è	ripetuto	Qino	al	termine	dei	cosidetti	cinque	giorni	della	Creazione	aveva	
dell’astralità	 in	 sé.	 Tutto	 ciò	 che	 era,	 aveva	 dell’astralità	 in	 sé.	 Nell’insieme	 di	
questo	processo	evolutivo,	non	divenne	possibile	di	versare	 in	un	essere	 l’Io,	 il	
quarto	 organo	 dell’entità	 umana,	 se	 non	 dopo	 che	 le	 condizioni	 dell’elemento	
terrestre	erano	state	completamente	create.	Così	gli	Elohim,	durante	i	cinque	co-
sidetti	giorni	della	Creazione,	andarono	sempre	ripetendo,	a	gradi	più	elevati,	le	
condizioni	 precedentemente	 esistite,	 e	 prepararono	 in	 questa	 ripetizione	 l’ele-
mento	terrestre.	Allora	soltanto	ebbero,	perché	la	ripetizione	avveniva	in	nuova	
forma,	 un	 vaso	 per	 l’essere,	 nel	 quale	 poterono	 imprimere	 la	 forma	 umana;	 e	
questo	fu	il	coronamento	dell’intera	evoluzione.	
Se	si	fosse	veriQicata	una	semplice	ripetizione,	tutto	l’insieme	avrebbe	potuto	

progredire	 soltanto	 Qino	 all’animalità	 astrale.	Ma	 siccome,	 Qin	dal	principio,	 nei	
momenti	in	cui	avveniva	una	ripetizione,	veniva	sempre	versato	qualcosa,	che	si	

 54



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

palesò	in	ultimo	come	elemento	terrestre,	così	alla	Qine	ne	uscì	alcunché	in	cui	i	
sette	Elohim	poterono	versare	tutto	ciò	che	viveva	in	loro.	Ho	già	descritto	come	
ciò	vivesse	in	loro,	all’incirca	come	se	si	avesse	un	gruppo	di	sette	uomini,	ognu-
no	dei	quali	avesse	imparato	alcunché	di	differente,	avesse	capacità	diverse,	ma	
che	tutti	lavorassero	verso	un	medesimo	scopo.	Un’unica	cosa	essi	vogliono	fare;	
ognuno	deve	dare	ciò	che	può	di	meglio.	Da	questo,	nasce	un’opera	comune.	Sin-
golarmente,	 nessuno	 di	 essi	 ha	 forza	 sufQiciente	 per	 compiere	 quest’opera;	 in-
sieme	uniti,	ne	hanno	la	forza.	Che	cosa	si	potrebbe	dire	di	sette	uomini	siffatti	
che	 compiono	 in	 comune	 qualche	 opera?	 Si	 potrebbe	 dire,	 che	 essi	 plasmano	
quest’opera	in	modo,	che	corrisponda	all'immagine,	che	essi	si	sono	fatti	del	loro	
lavoro.	Questo	fatto	dobbiamo	tener	presente	come	del	 tutto	caratteristico,	che	
cioè	i	sette	Elohim	agivano	riuniti	per	portare	in	ultimo	ad	effetto	il	coronamento	
di	questa	loro	azione,	per	versare	–	poiché	a	tutto	veniva	impresso	un	conio	nuo-
vo	–	la	forma	umana	in	ciò	che	poteva	svilupparsi	dalla	ripetizione	del	passato.	
Perciò	nella	Genesi	a	un	 tratto	si	 fa	uso	di	un	 linguaggio	affatto	diverso.	Prima	
tutto	 è	 espresso	 in	modo	ben	determinato:	 «Gli	 Elohim	 crearono»,	 «gli	 Elohim	
dissero»,	ecc.	Ci	 troviamo	di	 fronte	a	qualcosa,	di	cui	abbiamo	 il	 senso,	che	era	
già	prestabilito.	Ora	viene	invece	adoperato	un	modo	diverso	di	parlare,	quando	
si	deve	compiere	il	coronamento	del	divenire	della	Terra:	«Facciamo»,	così	gene-
ralmente	 viene	 tradotto,	 «facciamo	 l’uomo».	 Questo	 suona	 come	 una	 delibera-
zione	dei	sette	riuniti,	come	appunto	si	suol	fare	quando	si	suol	portare	in	comu-
ne	 un’opera	 a	 compimento.	Dal	 che	 risulta,	 che	 in	 ciò	 che	 si	 presenta	 alla	 Qine	
come	 coronamento	 dell’opera	 dell’evoluzione,	 dobbiamo	 vedere	 come	 un	 pro-
dotto	dell’azione	riunita	degli	Elohim;	che	essi	concorrono	con	quello	di	cui	sin-
golarmente	ognuno	di	essi	è	capace	a	questa	opera	comune;	e	che	così	all’ultimo	
la	 forma	 eterica	 umana	 comparisce	 come	 espressione	 di	 ciò	 che	 gli	 Elohim	 si	
sono	acquistati	di	 capacità	e	di	 forze	durante	 le	antiche	epoche	di	Saturno,	del	
Sole	e	della	Luna.	
Con	questo	abbiamo	indicato	qualche	cosa	di	straordinariamente	importante.	

Abbiamo	per	così	dire	accennato	a	ciò	che	si	può	qualiQicare	come	dignità	umana.	
Di	ciò	di	cui	veramente	si	tratta,	la	coscienza	religiosa	in	molte	epoche,	attraver-
so	i	sentimenti	che	venivano	risvegliati	per	mezzo	di	determinate	parole,	ha	avu-

 55



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

to	un	senso	molto	più	esatto	di	quel	che	oggi	non	si	abbia,	e	anche	l’antico	saggio	
ebraico	ha	 sentito	questo.	Quando	egli	 rivolgeva	 i	 suoi	 sentimenti	verso	 i	 sette	
Elohim,	sentiva,	con	tutta	l’umiltà	e	la	venerazione	con	cui	si	mira	là	in	alto,	come	
se	 dovesse	 pur	 tuttavia	 dire	 a	 sé	 stesso:	 «L’uomo	 è	 qualcosa	 di	 possente	 nel	
mondo,	 perché	 sette	 gruppi	 di	 attività	 dovettero	 unirsi	 per	 crearlo.	 La	 forma	
umana	sulla	Terra	è	una	mèta	per	gli	Dei!».	Sentite	tutta	l'importanza	di	queste	
parole:	«la	forma	umana	è	una	mèta	per	gli	Dei!».	Perché,	miei	cari	amici,	se	sen-
tite	tutta	l'importanza	di	queste	parole,	direte	a	voi	stessi:	«Questa	forma	umana	
è	qualcosa,	verso	cui	la	singola	anima	ha	una	straordinaria	responsabilità,	un	do-
vere	 di	 renderla	 più	 perfetta	 che	 sia	 possibile.	 La	 possibilità	 della	 perfezione	
venne	data	nel	momento,	in	cui	gli	Elohim	presero	la	risoluzione	di	far	concorre-
re	tutte	le	loro	capacità	riunite	verso	un’unica	meta.	Ciò	che	è	un	retaggio	degli	
Dei	 è	 stato	 afQidato	 all’uomo,	 perché	 lo	 sviluppi	 a	 sempre	maggiori	 altezze,	 Qin	
nelle	lontane	epoche	dell’avvenire.	Sentite	questa	mèta,	con	spirito	di	pazienza	e	
di	umiltà,	ma	anche	di	forza,	deve	essere	uno	dei	risultati	che	scaturiscono	dalla	
visione	cosmica,	che	possiamo	riconnettere	alle	parole	monumentali	del	princi-
pio	della	Bibbia.	Queste	parole	ci	svelano	la	nostra	origine:	nel	contempo	ci	addi-
tano	la	nostra	mèta,	il	nostro	più	alto	ideale.	Sentiamo	di	essere	di	origine	divina;	
sentiamo	 però	 pure	 ciò	 che	 il	 dramma	Rosicruciano	 cerca	 di	 indicare,	 quando	
l’Iniziato	ha	 superato	un	determinato	 grado,	 quando	egli	 si	 sente	per	 così	 dire	
nel	detto:	«Uomo,	sperimenta	 te	stesso».	Egli	ben	sente	allora	 la	sua	debolezza	
umana,	ma	vicino	a	sé	sente	la	sua	mèta	divina.	Egli	non	fallisce	più,	non	inaridi-
sce	più	interiormente,	ma	si	sente	innalzato,	si	sente	sperimentato	interiormen-
te,	in	quanto	–	potendo	sperimentarsi	nell’altro	Sé,	che	a	lui	Qluisce	da	qualcosa	
che	è	afQine	all’anima	sua,	perché	è	la	sua	propria	mèta	divina	–	egli	sperimenta	
sé	stesso.	

 56



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

IV	-	I	GIORNI	E	LE	GERARCHIE	CELESTI	

Abbiamo	rilevato	come,	nella	descrizione	che	la	cosidetta	Genesi	dà	del	diveni-
re	della	Terra,	ci	venga	data	per	dapprima	una	ripetizione	di	quegli	stati	prece-
denti	 dell’evoluzione,	 che	 oggidì	 non	 si	 possano	 arrivare	 a	 conoscere	 che	 per	
mezzo	 della	 ricerca	 chiaroveggente,	 per	 mezzo	 dunque	 di	 ciò	 che	 ho	 indicato	
come	sorgente	della	concezione	che	la	scienza	dello	Spirito	ha	del	mondo.	Se	an-
cora	una	volta	ci	richiamiamo	dinanzi	all’anima	ciò	che	per	tal	via	siamo	arrivati	
a	conoscere	sulle	fasi	dell’evoluzione	nel	corso	di	tempi,	in	cui	ancora	non	esiste-
va	niente	del	nostro	elemento	terrestre,	possiamo	dire,	che	ciò	che	poi	è	divenu-
to	il	nostro	sistema	solare,	era	a	quell’epoca	racchiuso	in	un’esistenza	planetaria,	
che	noi	designamo	col	nome	di	antico	Saturno.	E	terremo	ben	presente,	che	que-
sto	antico	Saturno	era	un	intertessersi	di	meri	stati	di	calore,	un	intertramarsi	di	
condizioni	 di	 calore.	 A	 colui	 il	 quale,	 conformandosi	 ai	 nostri	 odierni	 concetti	
della	Qisica,	si	scandalizzasse	perché	vien	qui	parlato	di	un	essere	cosmico	costi-
tuito	di	solo	calore,	ricorderò	quanto	ieri	l’altro	ho	detto:	che,	cioè,	tutte	le	obie-
zioni	di	carattere	cosidetto	scientiQico	moderno	che	si	possono	sollevare	contro	
quello	che	oggi	o	in	genere	qui	vien	detto,	potrei	sollevarle	io	stesso.	Ma	in	verità	
non	è	 il	momento	di	occuparci	 in	queste	conferenze	di	 tutto	ciò	che	 la	 credula	
scienza	moderna	potrebbe	dire.	Di	fronte	alle	fonti	della	ricerca	spirituale	scien-
tiQica,	 tutto	 ciò	 che	 da	 questo	 ambiente	 della	 scienza	moderna	 potrebbe	 venir	
detto,	appare	molto	dilettantistico.	Proprio	per	tener	conto	di	tante	obiezioni	che	
da	questa	parte	vengono	sollevate,	intendo	un	giorno	(e	principierò	col	ciclo	che	
terrò	nel	corso	della	primavera	prossima	a	Praga)	cominciare	a	parlare,	non	solo	
di	tutto	ciò	con	cui	si	può	giustiQicare	la	scienza	dello	Spirito,	sibbene	(perché	le	
menti	moderne	si	possano	così	rasserenare)	anche	di	ciò,	con	cui	la	si	può	confu-
tare.	Perciò	il	ciclo	delle	mie	conferenze	a	Praga	sarà	preceduto	da	due	conferen-
ze	pubbliche,	di	cui	la	prima	s’intitolerà:	a	Come	si	confuta	la	scienza	dello	Spiri-
to?»,	e	la	seconda:	«Come	si	sostiene	la	scienza	dello	Spirito?».	E	terrò	poi	queste	
conferenze	in	altri	 luoghi,	e	 la	gente	potrà	vedere,	che	avrebbero	potuto	essere	
dette	da	noi	stessi	e	che	sono	a	nostra	piena	conoscenza	le	‘obiezioni,	che	da	una	
parte	 o	 da	 un’altra	 possono	 sollevarsi	 contro	 l’insegnamento	 che	 si	 basa	 sulla	

 57



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

scienza	dello	Spirito.	Questa	è	solidamente	fondata	in	sé	stessa,	e	chi	crede	di	po-
terla	confutare,	ancora	davvero	non	la	conosce.	Nel	corso	del	tempo,	questo	ver-
rà	sufQicientemente	dimostrato.	In	ordine	a	quella	condizione	di	calore	dell’anti-
co	Saturno,	vorrei	ancora	richiamare	l’attenzione	su	alcune	osservazioni	che	ho	
fatte	 nella	mia	 Scienza	Occulta,	 con	 le	 quali	 potranno	 alquanto	 tranquillizzarsi	
anche	coloro,	 che	si	 sentono	spinti	dalla	 loro	educazione	scientiQica	a	sollevare	
delle	obiezioni.	
Dopo	queste	premesse,	intendo	tornare	ora	a	parlare	con	piena	libertà	e	fran-

chezza,	dal	punto	di	vista	scientiQico-spirituale,	senza	curarmi	di	ciò	che,	con	le	
migliori	intenzioni,	può	venir	obiettato	in	contrario.	
Sull’antico	Saturno	vi	era	dunque	un	intrecciarsi	di	stati	di	calore.	Rendiamoci	

ben	conto	di	ciò.	Secondo	la	Genesi,	si	veriQica	nel	corso	del	divenire	della	Terra	
una	ripetizione	di	questa	antica	esistenza	saturnia,	la	quale,	come	già	si	è	detto,	è	
un	intrecciarsi	di	stato	di	calore	o	di	fuoco.	Questo	è	il	primo	punto	che	vogliamo	
tener	fermo,	riguardo	all’esistenza	elementare.	E	vi	prego	in	genere	di	considera-
re,	in	quale	senso,	a	proposito	di	una	condizione	di	esistenza	così	elevata	come	è	
quella	di	 Saturno,	 si	 parli	 di	 calore	o	di	 fuoco.	Non	 ci	 avviciniamo	a	 ciò	 che	 in	
quella	condizione	di	esistenza	viene	indicato	come	calore	o	fuoco,	se,	per	esem-
pio,	accendiamo	un	Qiammifero	o	una	candela	e	studiamo	il	calore	o	il	fuoco	nel-
l’esistenza	 Qisica.	 Dobbiamo	 piuttosto	 rafQigurarci	 ciò	 che	 lì	 è	 calore,	 ciò	 che	 lì	
chiamiamo	fuoco,	sotto	un	aspetto	molto	più	spirituale	o	–	per	dir	meglio	–	più	
animico.	Se	vi	sentite	come	un	essere	che	in	sé	porta	calore,	se,	per	così	dire,	sen-
tite	un	vostro	proprio	calore,	 se	sperimentate	animicamente	un	vostro	proprio	
calore,	converrà	che	consideriate	questa	vostra	esperienza,	 l’esperienza	di	que-
sto	 sentimento,	 come	qualcosa	 che	 vi	 può	dare	 un’idea	 approssimativa	 dell’in-
trecciarsi	di	stati	di	calore	nell’antico	Saturno.	
Procediamo	poi	 Qino	all’antica	esistenza	solare,	 seconda	condizione	di	evolu-

zione	del	nostro	pianeta,	e	diciamo,	che,	nell’esistenza	elementare,	 il	calore	si	è	
densiQicato	 Qino	 a	 ciò	 che	 possiamo	 chiamare	 gas,	 o	 aeriforme.	 Nell’esistenza	
elementare	 dell’antico	 Sole	 dobbiamo	 dunque	 distinguere	 calore	 e	 ciò	 che	 ha	
forma	di	gas	o	di	aria.	Abbiamo	però	già	 indicato,	come	alla	condensazione	del	
calore	in	aeriforme,	vale	a	dire	a	una	discesa	degli	stati	elementari	verso	densità	

 58



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

maggiori,	stia	connessa	una	ascesa	–	si	possiamo	darci	questo	nome	–	verso	con-
dizioni	più	sottili,	verso	condizioni	più	eteree.	In	modo	che,	se	designamo	la	con-
dizione	 elementare	 immediatamente	 al	 di	 sotto	 del	 calore	 come	 natura	 aerea,	
dobbiamo	indicare	la	condizione	elementare	immediatamente	al	di	sopra	del	ca-
lore	come	avente	natura	di	luce,	come	etere	di	luce.	Se	dunque	abbracciamo	con	
lo	sguardo	il	complesso	delle	condizioni	elementari	durante	l’antico	stato	solare,	
possiamo	dire:	nell’antico	Sole	c’era	un	intertramarsi	di	calore,	luce	e	aria.	E	tut-
to	 ciò	 che	 viveva	 là,	 durante	 quell’antica	 condizione	 solare,	 si	manifestò	 entro	
questi	stati	di	calore,	di	 luce	e	di	aria.	Dobbiamo	però	renderci	ancor	una	volta	
chiaramente	conto,	che,	quando	volgiamo	lo	sguardo	semplicemente	verso	que-
ste	manifestazioni	elementari	di	calore,	 luce	e	aria,	non	abbiamo,	per	così	dire,	
che	la	parte	esteriore,	la	maya,	l’illusione	di	ciò	che	effettivamente	esiste.	In	real-
tà,	sono	delle	entità	spirituali	che	si	palesano	esteriormente	per	il	tramite	del	ca-
lore,	della	 luce	e	dell’aria.	È	a	un	dipresso	come	se	stendessimo	 la	mano	 in	un	
ambiente	riscaldato	e	dicessimo	a	noi	stessi:	il	calore	che	vi	è	in	questo	ambiente	
è	dovuto	al	fatto,	che	vi	è	qui	un	Essere	che	spande	calore,	e	nello	spandimento	
di	calore	ha	un	Mezzo	di	manifestazione).	Se	poi	procediamo	all’antica	Luna,	tor-
niamo	ad	avere	come	stato	centrale	il	calore;	al	di	sotto,	la	condensazione	del	ca-
lore	in	gas	o	aeriforme,	e	più	sotto	ancora,	la	condensazione	in	acqua.	Dall’altra	
parte	troviamo	di	bel	nuovo	la	luce.	Abbiamo	poi,	quasi	disteso	al	di	sopra	della	
luce,	come	stato	più	sottile,	più	eterico,	quel	che	ho	già	descritto	dicendo:	ciò	che	
agisce	 dentro	 le	 nostre	materie	 come	 quel	 principio	 ordinatore	 che	 effettua	 le	
combinazioni	chimiche	e	 le	decomposizioni	chimiche,	ciò	che	 l’uomo	riconosce	
con	i	suoi	sensi	esteriori	soltanto	quando	si	trasmette	per	il	tramite	dell’aria,	ma	
che	 in	modo	spirituale	 sta	a	base	di	qualsiasi	 esistenza,	 lo	possiamo	designare	
come	etere	di	suono	o	etere	sonoro;	o	anche,	poiché	questa	sonorità	spirituale	
riordina	l’esistenza	materiale	secondo	misura	e	numero	–	come	etere	dei	nume-
ri.	 Diciamo	 dunque:	 si	 sale	 dalla	 luce	 al	 suono,	 senza	 però	 confondere	 questo	
suono	col	suono	esteriore,	che	viene	trasmesso	per	mezzo	dell’aria,	ma	vedendo	
in	esso	qualcosa,	che	è	percepibile	soltanto	quando	il	senso	chiaroveggente	del-
l’uomo	viene	 in	certo	modo	destato.	Entro	questa	antica	Luna	dunque,	 in	 tutto	

 59



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

ciò	che	è	nella	Luna	stessa	e	che	in	essa	agisce	dal	di	fuori	–	in	tutto	ciò	dobbia-
mo	vedere	in	fatto	di	stati	elementari:	calore,	aria,	acqua,	luce,	suono.	
Risalendo	 poi	 alla	 quarta	 esistenza	 della	 Terra,	 al	 vero	 divenire	 della	 Terra,	

vengono,	come	nuove	condensazioni	e	rarefazioni	di	questi	stati	elementari,	ad	
aggiungersi	in	basso	e	in	alto,	l’elemento	terreo	o	solido,	e	ciò	che	chiamiamo	il	
vero	etere	vitale,	un	etere	ancora	più	sottile	dell’etere	suono.	In	modo	che	pos-
siamo	descrivere	l’esistenza	elementare	terrestre	come	segue:	il	calore	c’è	anco-
ra	come	stato	centrale;	come	condizioni	di	condensazione	abbiamo	l’aeriforme,	
l’acqueo	 e	 il	 solido,	 come	 condizioni	 invece	 di	 rarefazione	 abbiamo	 la	 luce,	 il	
suono	e	 l’etere	 vitale.	Ma,	 perché	 in	questa	 spiegazione	non	 rimanga	niente	di	
oscuro,	ripeto	di	nuovo	ben	chiaramente,	che	ciò	che	è	indicato	come	elemento	
terreo	o	solido	non	va	confuso	con	quello	che	 la	 scienza	moderna	 indica	come	
terreo.	Ciò	che	vien	designato	con	questo	nome	nelle	nostre	presenti	spiegazioni,	
è	qualcosa	che	non	è	direttamente	visibile	nell’ambiente	che	ci	attornia.	Certa-
mente,	 in	 occultismo,	 ciò,	 su	 cui	 camminiamo	 quando	 calchiamo	 il	 suolo	 della	
nostra	Terra,	è	«terra»	in	quanto	è	solido	–	ma	anche	l’oro,	l’argento,	il	rame,	e	lo	
zinco	sono	terra.	Tutto	ciò	che	è	sostanza	solida,	secondo	l’occultismo,	è	terra.	Il	
Qisico	odierno,	dal	suo	punto	di	vista,	dirà	naturalmente:	tutta	questa	distinzione	
è	priva	di	valore;	noi	distinguiamo	i	nostri	vani	elementi,	ma	di	ciò	che	risiede	a	
base	di	essi,	per	così	dire,	come	sostanza	originaria,	come	elemento	terreo,	non	
sappiamo	niente.	Soltanto	quando	lo	sguardo	veggente	penetra	in	ciò	che	viene	
rappresentato	negli	elementi	esteriori	della	scienza,	nei	settanta	elementi	circa,	
e	ricerca	il	fondamento	degli	elementi	solidi,	ossia,	le	forze	che	portano	la	mate-
ria	 allo	 stato	 solido	 –	 soltanto,	 dunque,	 quando	 si	 penetra	 dietro	 all’esistenza	
sensibile,	 si	 trovano	quelle	 forze	 che	 costruiscono,	 formano	 e	 compongono	 ciò	
che	nel	 senso	dell’occultismo	 è	 il	 solido,	 il	 liquido,	 l’aeriforme.	 E	 di	 queste	 vo-
gliamo	parlare;	di	queste	si	parla	pure	nella	Genesi,	sol	che	la	si	comprenda	bene.	
Di	questi	quattro	stati,	per	la	retta	comprensione	della	Genesi,	dobbiamo	dunque	
dire,	che	i	primi	tre	si	devono	nella	nostra	esistenza	terrena	comecchessia	ripe-
tere,	mentre	il	quarto	sorge	nuovo	entro	la	nostra	esistenza	terrestre.	In	base	a	
ciò,	cerchiamo	ora	di	mettere	alla	prova	la	nostra	Genesi.	E	mettiamola	alla	prova	
con	i	mezzi,	che	ci	siamo	acquistati	nei	giorni	passati.	Si	dovrebbe	dunque	trova-

 60



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

re	nel	divenire	della	nostra	Terra	una	specie	di	ripetizione	dell’antica	condizione	
saturnia.	Si	dovrebbe	dunque,	in	altre	parole,	ritrovare	l’antico	calore	di	Saturno,	
operante	come	espressione	di	una	spiritualità	animica.	E	 lo	ritroviamo	di	 fatto,	
se	interpretiamo	la	Genesi	correttamente.	Vi	ho	detto,	che	le	parole	che	vengono	
generalmente	 tradotte:	«lo	Spirito	degli	Elohim	covava	sopra	 le	acque»,	 signiQi-
cano	 in	realtà,	che	 l’elemento	spirituale	animico	degli	Elohim	si	espande,	e	che	
quell’elemento	calorico,	del	quale	dobbiamo	rafQigurarci	che	durante	la	covatura	
irradia	 verso	 il	 basso,	 dalla	 gallina	 Qin	 dentro	 le	 uova,	 che	 tale	 elemento,	 dico,	
permea	quanto	vi	 era	 allora	 in	 fatto	di	 esistenza	elementare.	Nelle	parole:	 «Lo	
Spirito	degli	Elohim	traversa	coi	suoi	raggi,	covando	calore,	l’esistenza	elementa-
re,	o	le	acque»,	avete	l'indicazione	della	ripetizione	dell’antico	calore	saturnio.	
Proseguiamo.	La	fase	seguente	dovrebbe	essere	tale,	da	rappresentare	una	ri-

petizione	dell’antica	esistenza	 solare.	Non	 teniamo	per	ora	 conto	di	quello	 che	
abbiamo	nell’esistenza	 solare	 come	stato	di	 condensazione,	 e	 che	da	 calore	di-
venne	aria,	sibbene	di	ciò	che	si	presentò	come	rarefazione,	dell’elemento	 luce.	
Consideriamo	dunque	 il	 fatto	 che	 durante	 la	 condizione	 solare	 la	 luce	 penetrò	
nel	nostro	spazio	cosmico;	 la	ripetizione	di	questa	antica	condizione	solare	nel	
divenire	della	Terra	sarà	allora	 la	 comparsa	della	 luce.	Questo	è	espresso	nelle	
parole	primordiali	possenti:	«E	gli	Elohim	dissero:	Sia	fatta	la	luce	e	la	luce	fu	fat-
ta».	La	terza	ripetizione	dovrà	essere	resa	dal	fatto,	che,	in	ordine	agli	stati	ele-
mentari	 più	 sottili,	 ciò	 che	 chiamiamo	 etere-suono	 o	 etere	 sonoro	 ordinatore,	
penetra	 irradiante	 nel	 divenire	 della	 nostra	 Terra.	 Vediamo	 dunque	 se	 anche	
questa	condizione	 lunare	viene	 in	qualche	modo	 indicata	nella	 sua	 ripetizione.	
Come	 dovrebbe	 venire	 indicata	 nella	 Genesi?	 A	 un	 dipresso	 così:	 nei	 rapporti	
delle	sostanze	elementari	del	divenire	della	Terra,	il	suono	dovrebbe	intervenire	
con	un’azione	ordinatrice	analoga	a	quella	che	si	svolge,	quando	si	passa	un	ar-
chetto	di	violino	sopra	una	lastra	cosparsa	di	polvere	Qinissima,	e	ne	risultano	le	
cosidette	Qigure	acustiche	di	Chladni.	Nel	corrispondente	periodo	di	ripetizione,	
dovrebbe	 spuntar	 qualcosa,	 che	 ci	 signiQicasse,	 che	 intervenne	 l’etere-suono	 o	
sonoro	e	ordinò	le	materie	in	un	determinato	modo.	Che	cosa	però	ci	vien	detto	
di	quel	tale	momento	del	divenire	della	nostra	Terra,	che	seguì	la	comparsa	della	
luce?	Ci	vien	detto,	che	venne	dagli	Elohim	suscitato	qualcosa	in	mezzo	alle	mas-

 61



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

se	di	sostanze	elementari,	per	cui	queste	masse	elementari	–	come	ieri	vi	ho	de-
scritto	 –	 si	 riordinarono,	 afQluendo	 verso	 l’alto	 e	 raccogliendosi	 verso	 il	 basso.	
Penetra	un	elemento	di	forza,	ordinatore,	e	dà	ordine	alle	masse	elementari:	così	
come	 il	 suono	 penetra	 nelle	masse	 di	 polvere	 e	 produce	 le	 Qigure	 acustiche	 di	
Chladni.	 Come	 in	queste	 la	polvere	 si	 riordina,	 così	 si	 riordinano	 le	masse	 ele-
mentari,	 irradiando	e	raccogliendosi.	La	parola	«raqia»	che	sta	a	questo	punto,	
per	 indicare	ciò	che	gli	Elohim	introdussero	allora	nelle	masse	di	sostanze	ele-
mentari,	è	una	parola	difQicile	a	tradursi,	e	le	abituali	traduzioni	non	arrivano	a	
renderla	giustamente.	Se	si	considera	tutto	quanto,	anche	nel	mero	campo	Qilolo-
gico,	si	può	oggi	metter	insieme	per	spiegare	questa	parola,	si	deve	dire:	tradu-
cendola	con	«Qirmamento»	o	anche	con	«padiglione»	o	con	«dilatazione»,	non	si	è	
fatto	molto;	perché	in	questa	parola	v’ha	un	che	di	attivo,	di	suscitante.	E	una	Qi-
lologia	più	precisa	troverebbe	che	in	questa	parola	risiede	per	l’appunto	ciò	che	
qui	 vien	 indicato:	 «gli	 Elohim	 suscitarono	 nelle	 masse	 di	 sostanze	 elementari	
qualcosa,	che	si	può	paragonare	a	ciò	che	viene	suscitato	nella	polvere	delle	Qigu-
re	acustiche	di	Chladni,	quando	il	suono	v’interviene	con	la	sua	azione	ordinatri-
ce.	E	come	questa	polvere	si	va	ordinando,	così	la	massa	di	sostanza	elementare	
viene	 ordinata	 verso	 l’alto	 e	 verso	 il	 basso,	 nel	 cosidetto	 secondo	 giorno	 della	
Creazione.	Nella	Genesi	vediamo	così	 intervenire	 l’etere	del	 suono	dopo	quello	
della	 luce	 e	 regolarmente,	 con	 il	 cosidetto	 secondo	 giorno	della	 Creazione,	 ab-
biamo	dinanzi	a	noi	ciò	che,	sotto	un	dato	rapporto,	dobbiamo	interpretare	come	
una	 ripetizione	 dell’esistenza	 lunare.	 Vedrete	 poi,	 come	 queste	 ripetizioni	 non	
possano	 veriQicarsi	 in	modo	 completamente	 separato,	 ma	 come,	 per	 così	 dire,	
esse	si	sovrappongano.	E	ciò	che	nelle	spiegazioni	di	oggi	potrà	apparentemente	
sembrare	in	contradizione	con	quelle	di	ieri,	troverà	in	seguito	la	sua	spiegazio-
ne.	Le	ripetizioni	avvengono	in	modo,	che	prima	se	ne	veriQica	una,	come	quella	
che	ora	descrivo,	e	dopo	se	ne	veriQica	una	più	vasta,	come	quella	che	ho	descrit-
ta	ieri.	Dopo	il	momento	in	cui	la	Terra	è	divenuta,	quando,	cioè,	l’etere	del	suono	
ha	ordinato	le	sostanze	in	modo,	che	alcune	irradino	verso	l’alto	e	altre	verso	il	
basso,	 dobbiamo	 aspettarci	 che	 compaia	 qualcosa,	 che	 abbiamo	 indicato	 come	
uno	 stato	 più	 sottile,	 come	 l’elemento	 propriamente	 terrestre,	 e	 che	 abbinino	
chiamato	vita,	 etere	della	vita.	Al	 cosidetto	 secondo	giorno	della	Creazione	do-

 62



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

vrebbe	dunque	seguire	qualcosa,	 che	ci	dimostri,	 come	nelle	masse	elementari	
della	nostra	Terra	sia	afQluito	l’etere	vitale,	così	come	in	esse	erano	prima	afQluite	
la	luce	e	l’etere	ordinatore	sonoro.	Dovremmo	nella	Genesi	trovare	qualche	cen-
no,	che	c’indichi	che	allora	comparve	l’etere	vitale	e	suscitò	la	vita,	ne	provocò	lo	
sviluppo.	Esaminate	il	terzo	momento	del	divenire	della	Terra	nella	Genesi.	Vi	si	
racconta,	come	la	Terra	germini	il	verdeggiante,	il	vivente,	la	vegetazione	erbacea	
ed	arborea	–	giusta	quanto	ieri	ho	detto:	come	specie.	Avete	qui,	rappresentato	in	
modo	 vivente,	 l’afQluire	 dell’etere	 vitale,	 che	 suscita	 tutto	 ciò,	 di	 cui	 si	 parla	 a	
proposito	del	terzo	giorno.	Avete	dunque	nella	Genesi	tutto	ciò,	che	l’occultismo	
per	mezzo	delle	 forze	chiaroveggenti	può	scoprire,	e	a	cui	noi	dobbiamo	atten-
derci,	 se	 la	 Genesi	 realmente	 proviene	 da	 tale	 conoscenza	 occulta.	 E	 di	 questa	
origine	troviamo	la	conferma,	sol	che	si	voglia	comprendere	la	Genesi	corretta-
mente.	È	meraviglioso,	come	le	indagini	operate	indipendentemente	da	ogni	tra-
dizione	si	trovino	poi	confermate	dalla	Genesi.	Vi	posso	assicurare,	che	nella	de-
scrizione,	 che	ho	data	nella	mia	Scienza	Occulta,	 del	divenire	della	Terra	 come	
una	ripetizione	dell’antico	Saturno,	dell’antico	Sole	e	dell’antica	Luna,	io	mi	sono	
astenuto	premeditatamente	e	scrupolosamente	da	qualunque	notizia,	che	in	un	
modo	qualsiasi	avrebbe	potuto	essere	attinta	dalla	Genesi.	Ho	registrato	soltanto	
quei	risultati,	che	possono	trovarsi	indipendentemente	da	qualunque	documen-
to	esteriore.	Ma	se	poi	paragonate	quanto	è	stato	trovato	indipendentemente	da	
ogni	 documento,	 con	 la	 Genesi,	 questa	 vi	 si	 rivela	 come	 un	 documento,	 che	 ci	
dice	lo	stesso	di	ciò,	che	per	virtù	delle	nostre	ricerche,	eravamo	già	in	grado	di	
comunicare.	Questa	è	 la	meravigliosa	armonia,	alla	quale	già	 ieri	ho	accennato,	
per	la	quale,	in	certo	modo,	quelle	cose	stesse	che	noi	possiamo	dire	di	scienza	
propria	ci	vengono	pure	risuonando	incontro	da	organi	veggenti,	che	da	millenni	
ci	hanno	parlato.	
Quando	dunque	consideriamo	gli	elementi	più	sottili	dell’essere	della	nostra	

Terra,	vediamo	in	ciò	che	vien	chiamato	i	primi	tre	giorni	della	Creazione	l’azione	
successiva	di	calore,	luce,	etere	sonoro	ed	etere	vitale,	e	in	ciò	che	in	sé	è	in	mo-
vimento,	 in	sé	è	animato,	vediamo	contemporaneamente	svilupparsi	gli	stati	di	
condensazione:	del	calore	vediamo	svilupparsi	l’aria,	poi	l’acqua,	poi	il	solido,	il	
terreo,	in	quel	modo	che	vi	ho	descritto.	Così	gli	stati	di	condensazione	e	quelli	di	

 63



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

rarefazione	s’	intessono	gli	uni	con	gli	altri,	e	noi	acquistiamo	una	immagine	co-
smica	unitaria	del	divenire	della	nostra	Terra.	E	quando	parliamo	a	questo	modo	
dagli	stati	più	densi,	del	calore,	dell’aria,	dell’acqua	e	della	terra,	o	di	quelli	più	
sottili,	della	 luce,	dell’etere	del	suono	e	di	quello	della	vita,	abbiamo	a	che	 fare	
con	aspetti	di	manifestazione,	con	vesti	esteriori	di	Entità	animico-spirituali.	Di	
queste	Entità	animico-spirituali,	si	presentano	davanti	all’occhio	dell’anima	no-
stra,	nella	Genesi,	anzitutto	gli	Elohim:	e	ai	sensi	della	nostra	scienza	dello	Spiri-
to,	deve	affacciarsi	per	noi	il	quesito:	di	che	natura	erano	veramente	gli	Elohim,	
che	specie	di	Entità	erano?	Per	poterci	orientare	completamente,	ci	occorre,	per	
così	dire,	di	potere	inquadrare	queste	Entità	nel	nostro	ordinamento	delle	gerar-
chie.	Vi	ricordate	certamente,	da	quanto	è	stato	detto	nel	corso	delle	conferenze	
dei	passati	anni,	o	da	ciò	che	si	può	 leggere	nella	mia	Scienza	Occulta,	che	nel-
l’ordine	delle	Gerarchie	si	distingue,	cominciando	dall’alto,	anzitutto	una	triade,	
che	 indichiamo	 come	 SeraQini,	 Cherubini	 e	 Troni.	 Sapete	 che	 riconosciamo	 poi	
un’altra	triade,	che	indichiamo	come	Kyriotetes	o	Dominazioni,	Dynamis	o	Virtù	
ed	Exusimi	o	Manifestazioni,	Potenze.	Se	poi	consideriamo	la	triade	più	bassa	e	
usiamo	le	espressioni	cristiane,	parleremo	di	Archai,	o	Forze	Primordiali,	o	Prin-
cipii	Primordiali,	o	Spiriti	della	Personalità,	di	Archangeloi,	o	Arcangeli,	di	Ange-
loi	o	Angeli,	 cioè	di	quelle	entità	 spirituali	 che	più	 sono	vicine	all’uomo.	Allora	
soltanto,	 nell’ordine	 delle	 Gerarchie,	 arriviamo	 all’uomo	 stesso,	 come	 decimo	
arto	 nel	 nostro	 ordinamento	 gerarchico.	 E	 dobbiamo	 porci	 il	 quesito:	 a	 quale	
punto	di	questo	ordinamento	appartengono	gli	Elohim?	Dobbiamo	allora	svolge-
re	lo	sguardo	alla	seconda	triade,	a	quelle	entità	che	chiamiamo	Exusiai,	o	Poten-
ze,	Spiriti	della	Forma.	Così	abbiamo	il	grado	gerarchico	degli	Elohim.	Da	quanto	
abbiamo	 esposto	 nel	 corso	 dei	 passati	 anni	 sappiamo	 che,	 durante	 l’esistenza	
dell’antico	Saturno,	le	Archai,	Spiriti	della	Personalità,	si	trovavano	a	quel	grado	
di	umanità,	al	quale	attualmente	ci	troviamo	noi.	Durante	l’antica	esistenza	sola-
re	si	trovavano	al	grado	di	umanità	gli	Arcangeli	o	Archangeloi,	durante	l’antica	
esistenza	lunare	gli	Angeli	o	Angeloi,	e	durante	l’esistenza	terrestre	è	l’uomo	che	
si	trova	al	grado	di	umanità.	Un	grado	al	di	sopra	degli	Spiriti	della	Personalità	vi	
sono	gli	Spiriti	della	Forma,	le	Exusiai,	quelle	stesse	che	chiamiamo	Elohim.	Que-
ste	sono	dunque	entità	spirituali,	le	quali,	quando	la	nostra	esistenza	planetaria	

 64



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

ebbe	principio	con	l’antico	Saturno,	avevano	già	superato	il	grado	dell’esistenza	
umana;	 entità	 spirituali	 elevate,	 superiori,	 le	 quali	 avevano	 già	 attraversato	 il	
loro	grado	di	umanità	prima	dell’antica	epoca	di	Saturno.	Rappresentandoci	tut-
to	 ciò	dinanzi	 all’anima,	 acquistiamo	un’idea	dell’elevatezza	di	 questi	 Elohim	e	
sappiamo	 che	 essi,	 per	 così	 dire,	 stanno	 nell’ordine	 delle	 Gerarchie	 di	 quattro	
gradi	al	di	sopra	di	quello	dell’umanità.	Quel	che	dunque	allora	tesseva,	quel	che	
allora	–	se	mi	è	consentito	di	far	uso	di	nuovo	della	parola	–	riQletteva	cosmica-
mente	e	per	virtù	della	sua	cogitazione	attuava	l’esistenza	della	nostra	Terra,	sta	
nell’ordine	delle	Gerarchie	di	quattro	gradi	al	di	sopra	dell’uomo,	e	con	la	sua	co-
gitazione	può	esercitare	un’azione	creativa,	quale	l’uomo	può	esercitare	soltanto	
nei	riguardi	delle	formazioni	del	suo	pensiero.	E	perché	di	quattro	gradi	superio-
re	 a	 quella	 umana,	 questa	meditazione	 degli	 Elohim	 non	 è	 semplicemente	 un	
riordinare,	un	 formare,	un	creare	 in	un	mondo	di	 idee,	ma	questa	meditazione	
degli	Elohim	è	un	formar	esseri,	è	un	crear	esseri.	
Dopo	queste	premesse	deve	sorgere	 in	noi	 il	quesito:	che	avviene	delle	altre	

Entità	delle	Gerarchie?	In	primo	luogo	ci	interessa	ciò	che,	secondo	la	Genesi,	è	
avvenuto	di	quelle	 indicate	appunto	come	Archai	e	Spiriti	della	Personalità.	Se-
condo	il	nostro	ordine	gerarchico,	sona	le	prime	che	si	trovano	scendendo	al	di	
sotto	degli	Elohim.	Ricordiamoci	dunque	ancora	una	volta,	che	negli	Elohim	ab-
biamo	delle	entità	di	grande	elevatezza,	le	quali	all’epoca	dell’antica	esistenza	sa-
turnia	già	avevano	superato	 il	grado	di	umanità.	Queste	entità	degli	Elohim	ac-
compagnarono,	creando	e	riordinando,	l’esistenza	dell’antico	Saturno,	quella	del-
l’antico	 Sole	 e	quella	dell’antica	Luna	e	 s’	 ingerirono	anche	nell’esistenza	della	
Terra.	Che	possiamo	ora	attenderci	da	quella	gerarchia	che	si	 trova	immediata-
mente	 al	 di	 sotto	 della	 Gerarchia	 degli	 Elohim,	 dagli	 Spiriti	 della	 Personalità?	
Nulla	ci	racconta	la	Genesi	in	proposito?	Se	consideriamo	gli	Elohim	come	le	En-
tità	superiori,	eccelse,	che	possiamo	riconoscere	ai	sensi	della	Genesi,	dovremmo	
veramente	aspettarci	che	queste	Forze	primordiali,	o	Principii	Primordiali,	o	Spi-
riti	della	Personalità	operassero,	 in	certo	modo,	come	entità	che	assistevano	 le	
prime.	Ci	dice	forse	la	Genesi	qualcosa	del	fatto,	che	gli	Elohim,	dopo	aver	espli-
cato	le	grandi	attività	creatrici,	si	servirono	poi,	per	le	attività	di	ordine	inferiore,	
delle	Archai,	dei	Principii	Primordiali,	come	di	loro	ministri?	Le	attività	principa-

 65



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

li,	più	vaste,	le	espletarono	gli	Elohim;	quando	però	gli	Elohim	ebbero	tracciato	le	
grandi	 linee,	ebbero	sviluppato	 le	grandi	 forze	creatrici,	 collocarono	essi	poi	 in	
modo	e	al	posto	giusto,	per	esempio,	le	Archai	o	Spiriti	della	Personalità?	Volen-
do	trovare	una	risposta	a	questo	quesito,	se,	cioè,	la	Genesi	parli	del	fatto	che	gli	
Elohim	si	servirono	di	tali	entità	a	loro	subordinate	e	le	collocarono	al	posto	loro,	
dobbiamo	ancora	una	volta	comprendere	la	Genesi	in	modo	corretto.	Vi	è	ora	un	
punto	 nell'interpretazione	 della	 Genesi	 che	 è	 una	 vera	 crux	 per	 tutta	 l’esegesi	
esteriore,	e	ciò	per	la	ragione	che	già	da	secoli	questi	commentatori	esteriori	del-
la	Bibbia	non	hanno	assolutamente	tenuto	conto	alcuno	di	quanto	la	ricerca	oc-
culta	ha	da	dire	sul	signiQicato	effettivo	delle	parole	che	stanno	al	principio	della	
nostra	 Bibbia.	 È	 una	 croce	 nell'interpretazione	 della	 Genesi!	 Basta	 esaminare	
quello	che	da	lungo	tempo	se	ne	è	scritto,	per	constatare	questo	fatto.	Nella	Ge-
nesi	sta	scritto	ciò,	che	nelle	lingue	moderne	viene	reso	in	modo,	da	corrispon-
dere	 a	 un	 dipresso	 all’italiano:	 «E	 gli	 Elohim	 divisero	 la	 luce	 dalle	 tenebre»,	 e	
viene	poi	descritto	 come,	per	 così	 dire,	 luce	 e	 tenebre	 si	 alternassero.	Tornerò	
più	tardi	ad	esaminare	con	maggiore	esattezza	quelle	parole.	Per	il	momento	mi	
servirò	delle	parole	del	linguaggio	moderno	–	non	sono	esatte,	e	devono	servire	
soltanto	provvisoriamente.	A	un	determinato	punto	sta	detto:	«Si	 fece	sera	e	si	
fece	mattina,	un	giorno»;	e	più	avanti:	«E	gli	Elohim	nominarono	la	luce	giorno».	
I	commentatori	esteriori	trovano	qui	veramente	la	loro	croce.	Che	cosa	è	dunque	
un	giorno	della	Creazione?	La	mente	ingenua	vede	in	un	giorno	qualcosa	che	ha	
24	ore	di	durata,	che	alterna	dalla	luce	alle	tenebre	come	le	nostre	giornate,	du-
rante	le	quali	vegliamo	e	dormiamo.	Orbene,	sappiamo	tutti	quanto	ridicolo	sia	
stato	accumulato	su	questo	concetto	ingenuo	della	Creazione	del	mondo	in	sette	
giorni	siffatti.	Sapete	 forse	pure	quanti	sforzi,	e	–	si	può	dire	–	quanti	sforzi	da	
dilettanti,	 siano	 stati	 fatti	per	dare	ai	 giorni	della	Creazione	un’interpretazione	
qualsiasi	di	periodi	più	o	meno	lunghi,	come	di	periodi	geologici,	ecc.,	perché	un	
giorno	della	Creazione	signiQichi	un	periodo	di	tempo	più	lungo.	La	prima	difQi-
coltà	si	affaccia	però	naturalmente,	quando	si	considera	il	cosidetto	quarto	gior-
no	della	Creazione,	in	cui,	secondo	la	stessa	Genesi,	si	dice	per	la	prima	volta,	che	
il	sole	e	la	luna	vengono	disposti	come	regolatori	del	tempo.	Ora,	ogni	bambino	
oggigiorno	sa	che	il	regolamento	della	nostra	giornata	di	24	ore	dipende	dal	rap-

 66



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

porto	della	Terra	col	Sole.	Ma.	se	questo	è	stato	stabilito	soltanto	nel	quarto	gior-
no,	non	si	può	prima	di	allora	parlare	di	giorni	siffatti.	Chi	perciò	volesse	attener-
si	all’ingenua	credenza,	che	nella	Genesi	si	tratti	di	giornate	di	ore,	peccherebbe	
contro	la	Genesi	stessa.	Vi	possono	essere	mentalità	siffatte;	ma	bisogna	rispon-
der	loro,	che	esse	stesse	non	si	basano	certamente	sulla	Rivelazione,	se	ritengo-
no	che	si	tratti	di	giornate	come	le	nostre.	Non	vale	qui	proprio	la	pena	di	esami-
nare	tutte	le	spiegazioni	arbitrarie,	che	sono	affacciate	da	coloro,	che	cercano	in	
qualche	modo	di	dare	un’interpretazione	geologica	a	questi	giorni	della	Genesi.	
Perché	in	tutta	l’ampia	cerchia	della	letteratura	biblica,	non	vi	è	il	minimo	cenno,	
che	possa	servire	a	giustiQicare	l’affermazione	che	con	la	parola	«yom»	nella	Bib-
bia,	si	possa	trattare	anche	lontanamente	di	un	periodo	geologico.	D’altra	parte,	
sorge	ora	per	noi	il	quesito:	«Che	cosa	signiQica	questa	parola	«yom»,	che	viene	
ordinariamente	 tradotta	 come	«giorno»?	Che	 cosa	 signiQichi,	 possono	valutarlo	
soltanto	coloro,	che	sono	in	condizione	di	penetrare	con	tutto	il	loro	sentimento	
negli	antichi	modi	di	qualiQicare,	nelle	antiche	nomenclature.	Occorre	avere	sen-
sazioni	 e	 sentimenti	 affatto	diversi	da	quelli	 che	 si	hanno	oggidì,	 se	 ci	 si	 vuole	
trasporre	nelle	antiche	terminologie.	Ma,	per	non	sorprenderci	troppo,	vorrei	ri-
condurvi	indietro	a	passo	a	passo;	vorrei	prima	ricondurvi	a	un’antica	dottrina,	
che	viene	dagli	gnostici.	In	essa	si	parlava	di	Potenze,	che	partecipano	all’evolu-
zione	della	nostra	esistenza,	che	una	dopo	l’altra	s’ingeriscono	in	questa	evolu-
zione	della	nostra	esistenza,	e	queste	Potenze,	queste	Entità,	venivano	chiamate	
«eoni».	Si	parlava	degli	Eoni	degli	gnostici.	Per	Eoni,	non	s’intendevano	dei	pe-
riodi	di	tempo,	ma	delle	entità.	Quel	che	s’intendeva	dire,	era	che	un	primo	Eone	
svolge	la	sua	azione	e	termina	ciò	che	è	capace	di	compiere:	esso	viene	allora	ri-
levato	 da	 un	 secondo,	 e	 questo,	 quando	 ha	 Qinito	 di	 esplicare	 le	 proprie	 forze,	
viene	a	sua	volta	rimpiazzato	da	un	terzo,	e	così	di	seguito.	A	siffatte	entità,	che	si	
susseguono	e	si	dànno	il	cambio	nel	guidare	l’evoluzione,	alludevano	gli	gnostici,	
quando	parlavano	di	Eoni.	Solo	molto	più	tardi,	il	concetto	puramente	astratto	di	
tempo	 venne	 collegato	 a	 ciò,	 che	 la	 parola	 Eone	 signiQicava	 originariamente.	
Eone	è	qualcosa	di	esistente,	qualcosa	di	vivo	ed	esistente.	E	altrettanto	vivente	
ed	 esistente	quanto	Eone,	 è	 pure	 ciò,	 che	 viene	 indicato	 con	 la	 parola	 ebraica:	
«yom».	Non	 si	 tratta	 qui	 di	 una	 semplice	 indicazione	 astratta	 di	 tempo,	ma	 di	

 67



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

qualcosa	di	esistente.	Yom	è	un’entità.	E	quando	si	tratta	di	sette	siffatti	Yom	che	
si	susseguono,	si	tratta	di	sette	entità,	o,	se	volete,	di	sette	gruppi	di	entità,	che	si	
danno	il	cambio.	Abbiamo	qui	un	caso	uguale	a	quello,	che	si	cela	dietro	ad	un’al-
tra	analogia	di	nomi.	Vi	è	nelle	lingue	più	ariane,	un’afQinità	fra	le	parole	«deus	»	
e	«	dies	»,	Dio	e	giorno.	Interiormente	esse	sono	essenzialmente	afQini,	e	nei	tem-
pi	più	antichi	si	sentiva	assolutamente	l’afQinità	fra	«giorno»	e	un’Entità,	e	quan-
do	si	parlava	dei	giorni	della	settimana,	come	noi	parliamo	di	Domenica,	Lunedì,	
Martedì,	ecc.,	non	s’intendeva	indicare	con	quelli	soltanto	dei	lassi	di	tempo,	ma	
con	«dies»,	 s’intendeva	pure	parlare	di	 quei	 gruppi	di	 entità.	 che	 sono	operosi	
nel	Sole,	nella	Luna,	in	Marte.	La	parola	yom,	che	vi	è	nella	Genesi	e	che	general-
mente	 vien	 tradotta	 come	 giorno,	 interpretatela	 invece	 come	 entità	 spirituale;	
avete	allora	quelle	Entità,	che	stanno	gerarchicamente	di	un	grado	al	di	sotto	de-
gli	Elohim,	e	delle	quali	gli	Elohim	si	servono	come	di	Spiriti	subordinati.	Quando	
gli	Elohim,	per	mezzo	delle	loro	forze	superiori	e	riordinatrici,	ebbero	effettuato	
che	la	luce	fosse	fatta,	posero	al	proprio	posto	Yom,	la	prima	Entità,	il	primo	degli	
Spiriti	del	Tempo	o	Archai,	secondo	queste	parole	primordiali.	Cosi,	queste	entità	
spirituali,	che	chiamiamo	Spiriti	della	Personalità,	o	Principii	Primordiali,	sono	lo	
stesso	di	ciò	che,	nella	Genesi,	vien	chiamato;	periodi	di	tempo:	giorno,	Yom.	Gli	
Spiriti	che	servono	gli	Elohim	sono	quelli,	 i	quali,	per	così	dire,	eseguiscono	ciò	
che,	da	un	punto	di	vista	più	elevato,	gli	Elohim	hanno	disposto.	Quelli	fra	voi	che	
hanno	ascoltato	le	conferenze	che	ho	tenute	poco	tempo	addietro	a	Cristiania,	si	
ricorderanno	che	ho	allora	pure	 indicato	 le	Archai	come	Spiriti	del	Tempo,	che	
ho	 accennato	 come	 queste	 Entità	 spirituali	 agiscano	 tuttora	 come	 Spiriti	 del	
Tempo.	Queste	erano	le	Entità	che	servivano	gli	Elohim;	gli	Elohim	le	impiegaro-
no,	per	così	dire,	perché	attuassero	ciò	che	essi	stessi	disponevano	a	grandi	linee,	
in	 conformità	 del	 loro	 piano.	 Così	 però,	 anche	 per	 la	 nostra	 sapienza,	 tutto	 si	
coordina	 in	un	grande	sistema,	Ma	certo,	non	è	che	dopo	aver	seguito	per	anni	
quello	 che	 vi	 ho	 detto,	 che	 potrete	 acquistare	 una	 visione	 generale	 giusta	 del	
modo,	come	tutto	realmente,	e	senza	residuo,	so	coordini.	Possiamo	dunque	dire:	
Gli	Elohim,	come	Entità	elevate,	intervennero	in	quel	fervore	d’intertessitura	che	
si	faceva	fra	i	diversi	eteri,	di	aria,	acqua	e	terra;	e	adibirono	come	loro	servi	–	se	
ci	è	consentito	d’	impiegare	questa	espressione	grossolana	–	le	Entità	che	si	tro-

 68



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

vavano	al	di	 sotto	di	 loro.	Ad	esse	 impartirono,	per	così	dire,	degli	ordini;	e	ad	
esse,	nel	momento	in	cui	ebbero	versato	la	luce	nell’esistenza,	afQidarono	l’ulte-
riore	perfezionamento	di	ciò	che	avevano	ordinata.	Così	possiamo	dire:	Dopo	che	
gli	 Elohim	 ebbero	 creato	 la	 luce,	 posero	 al	 proprio	 posto	 il	 primo	 Spirito	 del	
Tempo,	 che	ad	essi	 serviva.	Questo	 si	nasconde	dietro	 l’espressione	 comune:	 il	
primo	giorno.	Potremo	però	comprendere	 il	 signiQicato	ancora	più	profondo	di	
questo	«primo	giorno»,	 soltanto	quando	avremo	anche	compreso	 le	parole	che	
accompagnano	questa	frase:	«Si	fece	sera,	si	fece	mattina,	il	primo	giorno».	Entrò	
dunque	in	azione	il	primo	Spirito	del	Tempo.	E	con	ciò	è	connesso	quel	che	si	può	
descrivere	come	una	condizione	alternante	di	«ereb»	e	«boker».	Ereb	non	è	ciò	
che	vien	reso	con	sera,	nè	boker	è	ciò	che	vien	reso	con	mattina.	Se	vogliamo	tro-
vare	 delle	 parole	 in	 certo	modo	 adatte	 al	 caso,	 dobbiamo	dire:	 Si	 fece	 ereb,	 la	
confusione;	e	di	poi	seguì	boker:	l’ordine,	l’armonia,	e	in	ciò	operava	il	primo	de-
gli	Spiriti	del	Tempo.	

SATURNO SOLE LUNA	 TERRA

Calore Luce	 Suono Vita

(fuoco) Calore Luce	 Suono

Aria Calore Luce	

Aria Calore

Acqua Aria

Acqua

Terra

 69



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

V	-		LE	TENEBRE.	IL	COMPITO	DEGLI	ARCANGELI	

Se	torniamo	a	volgere	lo	sguardo	sul	quadro,	che	abbiamo	ottenuto,	del	primo	
momento	del	divenire	della	Terra,	 ci	potranno	colpire	parecchie	 cose	che	 sono	
rimaste	ancora	oscure.	Da	quel	che	abbiamo	esaminato	Qinora	insieme,	ci	risulta	
difatti,	che	nelle	parole	usate	dalla	Genesi	dobbiamo	cercare	realtà	di	esseri	mol-
to	più	di	quanto	non	trasparisca	dalle	solite	traduzioni	della	Bibbia.	
Abbiamo	 ieri	 accennato	 che	 la	 parola	 Yom	 –	 giorno	 –	 non	 è	 quel	 concetto	

astratto,	quel	concetto	astratto	di	 tempo,	che	oggi	 indichiamo	come	giorno,	ma	
che	con	questa	parola	si	dinota	una	realtà	di	esseri,	e	precisamente	quelle	Entità	
che,	 nell’ordine	 delle	 Gerarchie,	 noi	 indichiamo	 come	 Spiriti	 della	 personalità,	
Spiriti	del	Tempo,	Archai.	L’avvertimento,	che	abbiamo	già	spesso	ripetuto,	che,	
cioè,	dovunque,	dietro	questa	attività	tessitrice	e	vivente	dell’esistenza	elemen-
tare	descrittaci	nella	Genesi,	si	debba	vedere	animicità	spirituale,	questo	avver-
timento,	dovremo	intenderlo	in	senso	più	profondo	di	quel	che	forse	Qinora	non	
si	sia	 fatto;	e	v’ha	tanto	altro	ancora	che	si	affaccia	all’anima	nostra,	 in	cui	non	
dobbiamo	vedere	soltanto	astrazioni	vuote,	ma	realtà	di	esistenza.	Certo	è	facile	
vedere	realtà	di	esistenza,	quando	sta	detto:	lo	Spirito	degli	Elohim,	–	Ruah	Elo-
him	 –.	Ma	 se	 vogliamo	 cogliere	 il	 signiQicato	 delle	 antiche	 tradizioni,	 non	 dob-
biamo	ricercare	realtà	di	esistenza	soltanto	in	siffatte	espressioni,	nelle	quali	for-
se	anche	una	mente	odierna	si	potrà	decidere	a	vederla,	ma	dobbiamo	rintrac-
ciare	 questa	 realtà	 di	 esistenza	 ovunque.	 E	 così	 non	 parrà	 ingiustiQicato,	 se	 ci	
chiederemo,	 che	cosa	dobbiamo	pensare	di	 ciò	 che	si	 cela,	per	esempio,	dietro	
l’espressione:	«e	ciò	che	era	in	interiore	movimento	era	tohu-va-bohu»,	quale	ve	
l’ho	descritta:	 le	 tenebre	erano	sopra	 l’esistenza	materiale	elementare.	Dobbia-
mo	 forse	 anche	 qui,	 dietro	 a	 quel	 che	 viene	 indicato	 conte	 «tenebre»,	 vedere	
qualcosa	che	ha	realtà	di	esistenza?	Non	possiamo	davvero	comprendere	la	Ge-
nesi,	se	non	risolviamo	prima	siffatti	quesiti.	Come	in	tutto	ciò	che	di	positivo	–	
per	 così	dire	 –	 si	 presenta	 a	noi	di	 solito	nell’esistenza	elementare,	 come	 luce,	
aria,	 acqua,	 terrestrità,	 calore,	 dobbiamo	 vedere	 soltanto	 delle	 manifestazioni	
della	spiritualità,	così	forse	pure	nelle	espressioni	più	negative	non	dovremo	ve-
dere	che	la	manifestazione	esteriore	di	una	più	profonda	realtà	di	esistenza.	

 70



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

Per	arrivare	a	renderci	conto	di	ciò,	occorrerà	tornare	a	risalire	con	lo	sguardo,	
quanto	 più	 possibile,	 nel	 remotissimo	 passato	 del	 nostro	 divenire	 planetario.	
Abbiamo	 già	 detto	 che	 l’antica	 esistenza	 saturnia	 va	 considerata	 come	 un’esi-
stenza	di	mero	calore;	che	poi,	nel	passaggio	all’esistenza	solare,	si	è	veriQicata,	
da	una	parte,	la	condensazione	in	aeriforme	o	gas,	e	dall’altra,	una	specie	di	rare-
fazione	verso	uno	stato	più	eterico,	verso	l’etere	di	luce.	E	abbiamo	visto	che	una	
specie	di	ripetizione	di	questo	stato	eterico	di	luce	si	veriQica,	quando	risuonano	
le	parole:	E	gli	Elohim	dissero:	«Sia	fatta	la	luce	e	la	luce	fu	fatta».	Possiamo	ora	
chiederci:	c’erano	le	tenebre	di	per	sé	stesse,	o	si	cela	anche	dietro	ad	esse	un’e-
sistenza	 spirituale?	 Se	 leggete	 il	 capitolo	 della	mia	 Scienza	 Occulta,	 che	 corri-
sponde	a	questo	passo,	vi	colpirà	una	cosa	che	è	straordinariamente	importante	
per	 la	 comprensione	 di	 ogni	 divenire;	 ed	 è,	 che	 ad	 ogni	 grado	 dell’evoluzione,	
certe	entità	rimangono	indietro.	Soltanto	un	certo	numero	di	entità	raggiunge	la	
sua	mèta.	Ho	spesso	accennato	a	questo	fatto	con	il	paragone	banale,	e	rozzo,	che	
non	è	 soltanto	nelle	nostre	 scuole	 che,	 con	dolore	dei	 genitori,	degli	 scolari	 ri-
mangono	indietro,	ma	che	effettivamente	anche	nel	divenire	cosmico	certe	entità	
si	 fermano	a	un	grado	anteriore,	 e	non	raggiungono,	per	così	dire,	 la	mèta	che	
dovrebbero.	Possiamo	dunque	dire,	che	certe	Entità,	durante	l’evoluzione	satur-
nia,	 non	 raggiunsero	 la	mèta	 effettiva	della	 loro	 evoluzione;	 che	 esse	 rimasero	
indietro,	e,	quando	già	era	in	corso	l’antica	esistenza	solare,	si	trovavano	ancora,	
sotto	 certi	 rapporti,	 al	 punto	di	 evoluzione	dell’esistenza	 saturnia.	 Come	 si	 sa-
ranno	dunque,	durante	l’antica	esistenza	del	Sole,	rivelate	tali	Entità,	che	effetti-
vamente	erano	ancóra	esseri	saturnii?	Si	saranno	rivelate	per	il	fatto,	di	non	ave-
re	sopra	tutto	raggiunto	quello	che	era	essenziale	dell’antica	esistenza	solare,	di	
non	avere	raggiunto	la	natura	di	luce.	Ma	poiché	esse	ormai	c’erano,	questa	anti-
ca	esistenza	solare,	che	vi	ho	descritta	come	un	contessersi	di	luce,	di	calore	e	di	
aria,	comprese	nel	proprio	contesto,	accanto	alla	 luce	e	quasi	diffuse	in	essa,	 le	
tenebre.	E	queste	tenebre	erano	altrettanto	l’espressione	della	Entità	rimaste	in-
dietro	 allo	 stadio	 saturnio,	 quanto	 la	 tessitrice	 luce	 era	 l’espressione	 di	 quelle	
Entità,	che	avevano	regolarmente	raggiunto	l’antico	grado	solare.	Così,	guardan-
do	esteriormente,	s’	intrecciavano	nell’esistenza	solare	esteriore	delle	Entità	sa-
turnie	rimaste	indietro	e	delle	Entità	solari	progredite	regolarmente.	Considera-

 71



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

te	interiormente,	dunque,	queste	Entità	s’intrecciavano,	mentre	esteriormente	si	
rivelavano	 come	 luce	 e	 tenebre,	 come	 azione	 reciproca	 di	 luce	 e	 tenebre.	 Se	
guardiamo	dunque	la	luce,	potremo	dire:	questa	è	la	manifestazione	delle	Entità	
progredite	 Qino	 all’esistenza	 solare;	 se	 guardiamo	 le	 tenebre,	 esse	 ci	 appaiono	
come	la	manifestazione	esteriore	delle	Entità,	che	si	sono	fermate	all’antico	gra-
do	saturnio.	Se	riconosciamo	questo	fatto,	possiamo	aspettarci.	che	anche	duran-
te	le	ripetizioni,	che	delle	antiche	esistenze	di	Saturno	e	del	Sole	si	sono	veriQica-
te	nel	corso	dell’evoluzione	della	nostra	Terra,	dovessero	tornare	a	prodursi	que-
sti	 rapporti	 fra	Entità	progredite	ed	Entità	 rimaste	 indietro.	E	poiché	 le	Entità,	
che	sono	rimaste	indietro	nell’antica	esistenza	saturnia,	rappresentano,	per	così	
dire,	uno	stadio	di	evoluzione	anteriore.	esse	possono,	nelle	ripetizioni,	ripresen-
tarsi	prima	della	luce.	Assai	giustamente,	infatti,	vediamo	che	nel	primo	versetto	
della	Genesi	ci	viene	subito	comunicato,	che	le	tenebre	regnano	sopra	le	masse	
elementari.	Questa	è	la	ripetizione	dell’esistenza	saturnia,	ma	di	un’esistenza	sa-
turnia	rimasta	indietro.	L’altra,	 l’esistenza	solare,	deve	aspettare;	essa	compari-
sce	più	tardi,	nel	momento	che	è	indicato	con	le	parole	«Sia	fatta	la	luce».	
Vediamo	dunque	che	nella	Genesi,	anche	nei	 riguardi	di	queste	ripetizioni,	 il	

vero	ci	viene	riferito	con	completa	ed	efQicace	esattezza.	Se	vogliamo	compren-
dere	l’esistenza,	dobbiamo	renderci	conto	chiaramente,	che	ciò	che	sorge	in	uno	
stadio	precedente,	non	comparisce	per	una	sola	volta	per	poi	sparire.	La	verità	è	
piuttosto,	che	effettivamente	spunta	sempre	del	nuovo,	ma	che	l’antico	permane	
accanto	al	nuovo,	ed	è	attivo	entro	di	esso.	E	così	anche	oggi,	nell’esistenza	della	
Terra,	abbiamo	i	due	stadii	di	evoluzione,	che	si	possono	indicare	come	rapporto	
di	 luce	e	 tenebre.	Luce	e	 tenebre	sono	veramente	qualcosa,	che	 interpenetra	 la	
nostra	esistenza	con	 la	 sua	azione.	A	questo	punto	si	arriva	senza	dubbio	a	un	
capitolo	veramente	doloroso	–	potrei	dire	–	per	l’epoca	attuale.	Non	so,	cari	ami-
ci,	se	vi	sia	fra	voi	chi	sappia	che	da	circa	trenta	anni	mi	sono	sempre	adoperato	a	
dimostrare	 il	 profondo	 signiQicato	 e	 l’intimo	 valore	 della	 dottrina	 dei	 colori	 di	
Goethe.	Certo,	chi	oggidì	si	dichiara	favorevole	alla	dottrina	dei	colori	di	Goethe,	
deve	rendersi	chiaramente	conto	di	non	poter	trovare	ascolto	presso	i	suoi	con-
temporanei.	Perché	coloro	i	quali,	per	la	loro	conoscenza	della	Qisica,	sarebbero	
capaci	di	comprendere	quello	che	effettivamente	s’intende	dire	quando	si	parla	

 72



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

della	dottrina	dei	colori	di	Goethe,	sono	oggidì	del	tutto	immaturi	per	capire	l’es-
senza	di	quella	dottrina.	La	fantasticheria	della	Qisica,	con	le	sue	vibrazioni	dell’e-
tere,	ecc.,	è	oggidì	assolutamente	incapace	di	comprendere	minimamente	il	noc-
ciolo	 essenziale	 di	 ciò	 che	 costituisce	 la	 dottrina	 dei	 colori	 di	 Goethe.	 Perché	
questa	venga	compresa,	occorrerà	ancora	attendere	diecine	di	anni;	e	ben	lo	sa	
chi	parla	di	queste	cose.	D’altro	canto	–	perdonatemi	questo	giudizio	–	gli	altri	
che	forse,	per	la	via	dell’occultismo	o	per	altra,	sarebbero	spiritualmente	già	ma-
turi	 per	 comprendere	 l’essenza	 della	 dottrina	 dei	 colori	 di	 Goethe,	 ne	 sanno	
troppo	poco	di	 Qisica,	perché	 si	possa	 in	modo	adeguato	parlare	 loro	di	queste	
cose.	Oggidì	non	v’è	dunque	ancora	un	terreno	adatto	per	questa	questione.	Ciò	
che	la	dottrina	dei	colori	di	Goethe	racchiude	in	sé	si	fonda	sul	mistero	della	col-
laborazione	di	luce	e	tenebre,	come	di	due	Entità	realmente	esistenti,	polarizza-
te,	nel	mondo.	E	quello	che	oggi,	con	un	parto	della	fantasia,	vien	dato	come	con-
cetto	della	materia,	e	che,	quale	viene	prospettato,	non	esiste	veramente	affatto	e	
anzi	 è	un’illusione,	 è	qualcosa,	 che	 come	essere	 spirituale-animico	 si	nasconde	
ovunque	 si	 trovi	 la	polarità	 contrapposta	 alla	 luce:	 cioè	 le	 tenebre.	 In	 realtà,	 il	
concetto	della	materia	che	ci	vien	dato	dalla	Qisica	è	una	fantasticheria.	Nei	campi	
dello	spazio,	dove	–	secondo	la	Qisica	–	va	cercato	ciò	che	si	palesa	come	materia,	
non	esiste	altro	in	realtà	che	un	certo	grado	di	tenebre;	e	questo	spazio	oscuro	è	
riempito	di	essere	animico-spirituale,	afQine	a	quello	che	già	la	Genesi	‘ha	consta-
tato,	là	dove	designa	come	tenebre	la	massa	complessiva	dell’animicità	spiritua-
le,	e	dove	dice,	che	queste	tenebre	Qluttuano	sopra	l’esistenza	elementare.	Tutte	
queste	cose	stanno	a	una	profondità	molto	maggiore	di	quel	che	l’attuale	scienza	
naturale	non	si	sogni.	Quando	dunque	la	Genesi	parla	di	tenebre,	si	 tratta	della	
manifestazione	delle	Entità	saturnie	rimaste	indietro,	e	quando	parla	di	 luce,	si	
tratta	della	manifestazione	delle	Entità	progredite.	Esse	agiscono	e	si	contessono	
le	une	nelle	 altre.	Ora,	 ieri	 abbiamo	 fatto	osservare,	 che	 la	direttiva	principale,	
per	così	dire,	la	traccia	principale	dell’evoluzione	viene	stabilita	da	quelle	Entità,	
che	abbiamo	posto	al	grado	di	Exusiai,	al	grado	di	Spiriti	della	Forma;	sicché	esse	
segnano	anche	le	grandi	linee	per	l’attività	della	luce.	E	abbiamo	pure	visto,	che	
esse	adibiscono	al	 loro	servizio,	per	così	dire,	gli	Spiriti	della	personalità,	e	che	
dietro	al	termine	Yom	–	giorno	–	si	cela	un’Entità	soggetta,	dell’ordine	delle	Ar-

 73



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

chai,	che	è	immediatamente	al	di	sotto	degli	Elohim.	Potremo	dunque	anche	ar-
guire	che,	come	da	una	parte,	diciamo	della	parte	positiva,	si	svolge	l’attività	di	
questi	ministri	degli	Elohim,	di	questi	Spiriti	della	Personalità,	che	vengono	indi-
cati	come	Yom	–	giorno	–	così,	in	contrapposizione	ad	essi,	devono	svolgere	una	
certa	loro	attività	anche	le	entità	spirituali	rimaste	indietro,	e	operanti	per	mez-
zo	delle	 tenebre.	Anzi,	possiamo	dire:	 le	 tenebre	 sono	qualcosa,	 che	gli	Elohim	
trovano	già	dapprima;	la	luce	invece,	sono	essi	che	la	pensano.	Quando	dai	resi-
dui	 rimasti	 da	 una	 precedente	 esistenza,	 essi	 trassero	 col	 pensiero	 i	 noti	 due	
complessi,	 successe	 che	 in	 questi	 si	 trovarono	 contessute	 le	 tenebre,	 come	
espressione	delle	Entità	rimaste	indietro.	La	luce	invece	furono	essi	a	dispensar-
la.	Come	dalla	luce	gli	Elohim	trassero,	in	corto	modo,	quelle	Entità	che	sono	in-
dicale	con	Yom	–	giorno	–	così	anche	dalle	tenebre	sorge	un	pari	grado	di	Entità,	
ma	rimaste	 indietro	a	uno	stadio	anteriore	di	esistenza.	Possiamo	dunque	dire	
agli	Elohim	si	contrappone	da	una	parte	tutto	ciò	che	si	manifesta	come	tenebre.	
E	ora	dobbiamo	chiederci:	che	cosa	si	contrappone	ai	 loro	diretti	ministri	nella	
luce,	alle	Archai,	a	quelli	che	vengono	indicati	con	Yom	–	giorno?	Che	cosa	si	con-
trappone	ad	essi	come	corrispondenti	Entità	rimaste	indietro?	Per	non	cadere	in	
malintesi,	 sarà	 bene	 a	 questo	 punto	di	 rispondere	 prima	 a	 un	 altro	 quesito,	 al	
quesito	cioè,	se	queste	Entità	rimaste	indietro	vadano	considerate	sempre	come	
qualcosa	di	cattivo,	di	dannoso,	nell’organamento	del	mondo?	L’uomo	che	si	pa-
sce	 di	 astrazioni,	 che	 si	 attiene	 soltanto	 a	mere	 idee,	 può	 facilmente,	 per	 così	
dire,	adirarsi	contro	queste	Entità	rimaste	indietro;	o	pure	può	cadere	nell’altra	
tendenza	 e	 sentire	 compassione	 per	 le	 povere	 Entità	 ritardatarie.	 Questi	 sono	
tutti	 sentimenti	 e	 idee,	 che	 non	 si	 dovrebbero	 coltivare	 nei	 riguardi	 di	 questi	
grandi	 fatti	 essenziali	 dell’universo.	Cadremmo	 in	un	grandissimo	errore.	Dob-
biamo	 piuttosto	 ricordare	 all’anima	 nostra,	 che	 tutto	 ciò	 che	 avviene	 a	 questo	
modo,	sia	che	le	Entità	raggiungano	la	loro	mèta,	o	sia	che,	in	certo	modo,	riman-
gano	addietro	a	un	grado	anteriore	dell’evoluzione	–	che	tutto,	insomma,	accade	
per	saggezza	cosmica,	e	che	vi	è	una	ragione	perché	delle	Entità	debbano	rima-
nere	 addietro	 a	 un	 determinato	 grado.	 È	 altrettanto	 importante,	 per	 l’insieme	
dell’evoluzione,	che	talune	Entità	rimangano	indietro,	quanto	che	altre	raggiun-
gano	la	loro	mèta;	in	altre	parole,	certe	funzioni	non	potrebbero	venire	disimpe-

 74



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

gnate	dalle	Entità	progredite,	e	per	esse	sono	necessarii	siffatti	esseri,	che	sono	
rimasti	indietro	a	stadii	anteriori.	Questi,	appunto	perché	ritardatari,	si	trovano	
al	posto	giusto.	Si	potrebbe	dire:	che	cosa	ne	sarebbe	effettivamente	del	mondo	
umano,	se	tutti	coloro	che	devono	essere	maestri	per	bambini	diventassero	pro-
fessori	di	università!	Al	posto	di	maestro	sta	molto	meglio	chi	non	diventa	pro-
fessore	di	università,	di	quello	che	non	vi	starebbero	coloro	che	si	sono	spinti	più	
innanzi.	Probabilmente	dei	professori	di	università	sarebbero	dei	pedagoghi	as-
sai	poco	adatti	per	ragazzi	di	7,	8,	9	e	10	anni.	Lo	stesso	avviene	nell’organamen-
to	 cosmico.	 Le	Entità	 che	 raggiungono	 la	 loro	mèta	 sarebbero	poco	 adatte	 per	
certe	determinate	missioni	nel	Cosmo.	Altre	Entità,	le	quali	–	si	potrebbe	anche	
dire	–	sono	rimaste	indietro	per	sacriQicio	–	devono	prendere	il	posto	di	quelle,	
per	compiere	tali	missioni.	E	come	agli	Spiriti	progrediti	della	Personalità	–	yom	
–	viene	ora	dagli	Elohim	assegnato	il	loro	posto,	così	pure,	per	assicurare	il	com-
pleto	 e	 regolare	 andamento	 del	 divenire	 della	 nostra	 Terra,	 vengono	 utilizzate	
anche	 le	Archai	 rimaste	 indietro,	 quegli	 Spiriti	 della	 personalità,	 i	 quali	 non	 si	
manifestano	per	mezzo	della	 luce,	ma	si	rivelano	per	mezzo	delle	 tenebre.	Essi	
vengono	collocati,	al	posto	giusto,	perché	 in	modo	adeguato	possano	portare	 il	
loro	concorso	al	normale	divenire	della	nostra	esistenza.	Quanto	ciò	sia	 impor-
tante,	ci	vien	mostrato	da	una	osservazione,	tratta	dalla	nostra	esistenza	odierna	
abituale.	La	luce,	di	cui	si	parla	nella	Genesi,	non	è	la	luce	visibile	agli	occhi	Qisici	
esteriori;	questa	è	un’espressione	più	recente	della	luce,	della	quale	si	parla	nella	
Genesi.	Così	pure,	ciò	che	indichiamo	come	tenebre	materiali	 Qisiche,	che	ci	cir-
condano	nella	notte	quando	il	sole	non	splende,	è	un’espressione	Qisica	di	ciò	che	
nella	Genesi	viene	indicato	come	tenebre.	Ora,	quando	ci	domandiamo,	se	questa	
luce	Qisica	del	giorno,	quale	oggi	la	vediamo,	ha	una	certa	importanza	per	gli	uo-
mini,	nessuno	di	voi	 certamente	metterà	 in	dubbio	 l’importanza	di	questa	 luce	
tanto	per	 l’essere	umano,	 quanto	per	 gli	 altri	 esseri.	 Prendete,	 per	 esempio,	 le	
piante!	se	le	togliete	dalla	luce,	deperiscono;	per	tutto	ciò	che	vive	sulla	Terra,	la	
luce	 è	 un	 elemento	 vitale.	 La	 luce	 è	 dunque	 necessaria,	 anche	 per	 l’uomo,	 per	
l’esistenza	corporea	esteriore.	Ma	non	la	luce	sola;	è	necessario	anche	dell’altro.	
E	per	sapere	che	cosa	sia,	dobbiamo	considerare	 le	alternanti	condizioni	di	ve-
glia	e	di	sonno	in	relazione	col	nostro	corpo	Qisico	e	con	quello	eterico.	

 75



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

Che	cosa	signiQica	effettivamente,	inteso	nel	suo	senso	più	profondo,	vegliare?	
Che	 cosa	 facciamo	 noi	 uomini	 quando	 vegliamo?	 In	 fondo,	 tutta	 l’attività	 della	
nostra	anima,	tutto	ciò	che	svolgiamo	nel	nostro	mondo	immaginativo,	nel	mon-
do	dei	nostri	sentimenti	e	delle	nostre	sensazioni,	nel	Qlusso	e	riQlusso	delle	pas-
sioni,	insomma	tutto	ciò	che	si	veriQica	in	questo	ondeggiare	ed	esplicarsi	di	for-
ze	del	nostro	corpo	astrale	e	del	nostro	Io,	tutto	ciò,	in	fondo,	è	un	continuo	logo-
rio	del	nostro	corpo	Qisico	durante	la	vita	diurna.	Questa	è	una	verità	occulta	an-
tichissima;	una	verità,	alla	quale	oggidì	arriva	perQino	la	Qisiologia	comune,	pur-
ché	interpreti	con	correttezza	le	sue	osservazioni.	Ciò	che	l’anima	dispiega	come	
nostra	vita	interiore,	consuma	continuamente,	durante	lo	stato	di	veglia,	le	forze	
del	nostro	corpo	Qisico	esteriore,	il	quale	ha	ricevuto	la	sua	prima	disposizione	a	
evolversi	 durante	 l’antica	 esistenza	 saturnia.	Affatto	diversa	 è	 la	 vita	di	 questo	
corpo	Qisico	durante	lo	stato	di	sonno,	quando	il	corpo	astrale,	con	il	Qlusso	e	ri-
Qlusso	della	 vita	 interiore,	 se	ne	 trova	 fuori.	 Come	 la	 vita	diurna	di	 veglia	 è	un	
consumo	continuo,	si	potrebbe	dire	una	distruzione,	delle	forze	del	corpo	Qisico,	
così	la	vita	del	sonno	è	un	continuo	ristabilimento,	una	rigenerazione,	una	rico-
stituzione.	 Sicché	dobbiamo,	nel,	 nostro	 corpo	 Qisico	e	 in	quello	 eterico,	distin-
guere	dei	processi	distruttivi	e	dei	processi	ricostruttivi;	processi	distruttivi	che	
si	veriQicano	durante	la	vita	diurna	di	veglia,	e	processi	ricostruttivi	che	si	veriQi-
cano	durante	la	vita	del	sonno.	Nulla,	però,	di	ciò	che	succede	in	un	punto	qual-
siasi	dello	spazio,	sta	isolato	nel	mondo,	ma	tutto	è	collegato	col	complesso	del-
l’esistenza.	E	se	esaminiamo	i	processi	di	distruzione,	che	si	compiono	nel	nostro	
corpo	da	quando	ci	si	desta	Qino	a	quando	ci	si	addormenta,	non	dobbiamo	con-
siderarli	come	se	si	svolgessero	isolati	entro	i	conQini	della	nostra	pelle.	Essi	sono	
intimamente	 connessi	 con	 i	 processi	 cosmici;	 essi	 non	 sono	 che	una	 continua-
zione	di	ciò	che	scorre	in	noi	dal	di	fuori,	in	modo	che	durante	la	vita	diurna	di	
veglia	 siamo	 in	 certo	modo	 in	 rapporto	 con	 forze	distruttive	dell’universo,	 e	 la	
notte,	durante	il	sonno,	con	delle	forze	ricostruttive	dell’universo.	Durante	l’anti-
ca	esistenza	di	Saturno,	questa	distruzione	del	nostro	corpo	Qisico,	che	si	veriQica	
oggidì	durante	lo	stato	di	veglia,	non	poteva	aver	luogo;	se	si	fosse	già	veriQicata	
durante	 l’antica	 esistenza	 saturnia,	 il	 primo	 germe	del	 nostro	 corpo	 Qisico	 non	
avrebbe	 davvero	mai	 potuto	 formarsi.	 Perché	 è	 naturale	 che	 non	 si	 possa	 co-

 76



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

struire,	se	 	s’incomincia	per	distruggere.	L’attività	di	Saturno	doveva,	per	 il	no-
stro	corpo,	essere	di	natura	costruttiva,	e	a	questo	fu	provveduto,	durante	quel-
l’epoca.	I	processi	distruttivi	si	compiono	nel	nostro	corpo	per	l’appunto	durante	
il	giorno,	durante	 l’inQluenza	della	 luce;	ma	la	 luce	non	esisteva	ancora	durante	
l’antica	esistenza	di	Saturno.	L’attività	saturnia	era	dunque	costruttiva	per	il	no-
stro	corpo	Qisico;	occorreva	però	che	questa	attività	costruttrice	venisse	conser-
vata	almeno	per	un	certo	tempo,	anche	dopo	che,	nel	corso	dell’esistenza	solare,	
era	venuta	la	luce.	E	questo	si	è	potuto	ottenere	soltanto	per	il	fatto,	che	sono	ri-
maste	 indietro	delle	Entità	saturnie,	 le	quali	provvedono	alla	ricostruzione.	Ve-
dete	 dunque,	 che	nell’evoluzione	 cosmica	 era	 necessario	 rimanessero	 indietro,	
per	i	nostri	periodi	di	sonno,	degli	esseri	saturnii,	per	provvedere,	quando	non	vi	
è	luce,	alla	ricostruzione	del	corpo	Qisico	distrutto.	Così	gli	esseri	saturnii	ritarda-
tari	devono	essere	contessuti	con	 la	nostra	esistenza,	e	senza	di	essi	 invero	sa-
remmo	semplicemente	distrutti.	Dobbiamo	avere	condizioni	alternanti,	una	col-
laborazione	di	entità	solari	e	di	entità	saturnie,	di	esseri	di	luce	e	di	esseri	delle	
tenebre.	Perché	dunque	l’azione	degli	esseri	di	luce	potesse	essere	giustamente	
diretta	dagli	Elohim,	dovettero	questi	ultimi	regolarmente	intessere	nel	lavoro	di	
quelli	 il	 lavoro	degli	 esseri	 dell’oscurità,	 degli	 esseri	 delle	 tenebre.	Nell’attività	
cosmica	non	vi	 è	possibilità	di	 esistenza,	 se	non	viene	ovunque	 intessuta	nella	
forza	della	 luce	anche	 la	 forza	delle	 tenebre.	E	 in	questo	contessersi,	 in	questo	
intrecciarsi	quasi	a	guisa	di	rete,	della	forza	della	luce	con	la	forza	delle	tenebre,	
sta	uno	degli	arcani	dell’esistenza	cosmica,	dell’alchimia	cosmica.	A	questo	arca-
no	 si	 accenna	 nel	 dramma	 rosicruciano,	 quando	 Johannes	 Thomasius	 sale	 nel	
Devachan	e	una	delle	compagne	di	Maria,	Astrid,	riceve	l’incarico	d’intessere	la	
forza	delle	tenebre	in	quella	della	 luce;	del	resto	tutto	il	discorso	fra	Maria	e	 le	
tre	compagne	contiene	innumerevoli	misteri	cosmici,	che	non	è	dato	rintracciare	
senza	 lunghissimo	 studio.	 Possiamo	dunque	 tener	per	 fermo	 che,	 quando	 con-
templiamo	la	nostra	esistenza	attuale,	dobbiamo	considerare	quest’azione	com-
binata,	per	così	dire,	di	 forza	solare	della	 luce	e	di	 forza	saturnia	delle	tenebre,	
come	una	necessità	della	nostra	esistenza.	Quando	dunque	a	presiedere	un’azio-
ne	 tessitrice	della	 forza	della	 luce,	 su	quel	 lavoro	che	viene	compiuto	su	di	noi	
uomini,	o	 in	generale	sugli	esseri	della	Terra,	mentre	 la	 luce	esercita,	 la	sua	 in-

 77



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

Qluenza,	 gli	Elohim	collocarono,	 come	 loro	ministri,	 gli	 Spiriti	della	personalità,	
dovettero	 a	 questi	 associare	 le	 Entità	 saturnie	 rimaste	 indietro,	 dovettero	 far	
contessere	il	complesso	del	 lavoro	dell’universo	dalle	Archai	regolarmente	pro-
gredite	e	da	quelle	rimaste	indietro.	Le	Archai	ritardatarie	operano	nelle	tenebre.	
Gli	Elohim,	pertanto,	per	parlare	alla	buona,	impiegano	non	soltanto	le	Entità	che	
vengono	indicate	come	Yom,	ma	contrappongono	loro	quelle,	che	agiscono	nella	
forza	delle	tenebre.	E	perciò,	con	una	descrizione	mirabilmente	realista	di	questo	
stato	di	 cose,	 sta	 detto:	 «E	 gli	 Elohim	 chiamarono	 ciò	 che	 come	Spiriti	 tesseva	
nella	luce,	yom	–	giorno;	–	chiamarono	però	ciò	che	tesseva	nelle	tenebre,	lille»;	e	
questo	non	è	il	nostro	concetto	astratto	di	notte,	ma	sono	le	Archai	saturnie,	che	
a	 quell’epoca	 ancora	 non	 erano	 progredite	 Qino	 al	 grado	 solare.	 E	 sono	 queste	
pure,	 che	oggidì	 ancora	operano	 in	noi	 durante	 il	 sonno	della	notte,	 in	 quanto	
agiscono	 sul	 nostro	 corpo	 Qisico	 e	 su	 quello	 eterico	 come	 forze	 ricostruttrici.	
Questa	espressione	misteriosa	che	si	trova	in	questo	punto	–	lille	–,	che	ha	dato	
origine	 alle	 più	 svariate	 costruzioni	mitologiche,	 non	 rappresenta	 né	 il	 nostro	
concetto	astratto	di	«notte»,	né	cosa	alcuna	che	possa	 farci	pensare	a	elementi	
mitologici;	essa	non	è	altro	che	il	nome	per	le	Archai	rimaste	indietro.	per	quelle	
che	consociano	il	loro	lavoro	col	lavoro	delle	Archai	progredite.	In	questo	passo	
della	Genesi	 ci	 vien	dunque	detto	a	un	dipresso	così:	Gli	Elohim	 tracciarono	 le	
grandi	linee	dell’esistenza;	per	il	lavoro	secondario	posero	le	Archai	progredite,	e	
a	 queste	 diedero	 come	 aiuti	 quelle	 Archai,	 le	 quali	 con	 rassegnazione,	 perché	
l’esistenza	 potesse	 effettuarsi,	 erano	 rimaste	 indietro	 al	 grado	 saturnio,	 nell’o-
scurità.	Abbiamo	dunque	yom	e	lille,	come	due	gruppi	contrapposti	di	Entità,	che	
sono	 aiuti	 degli	 Elohim	e	 stanno	al	 grado,	 diremo	 così,	 degli	 Spiriti	 del	 tempo,	
degli	 Spiriti	 della	 Personalità.	 Vediamo	 l’esistenza	 formarsi	 dal	 contessersi	 di	
Spiriti	della	 forma	e	di	Spiriti	della	personalità,	di	Entità	progredite	e	di	Entità	
ritardatarie	di	entrambi	questi	due	gradi	gerarchici.	E	ora,	che,	con	quanto	si	è	
detto,	abbiamo	risposto	abbastanza	soddisfacentemente	a	questi	primi	quesiti	–	
vi	sarebbe	inQinitamente	più	da	dire	su	tutto	quello	che	si	trova	ancora	dietro	a	
queste	cose	–	può	sorgere	un	nuovo	quesito,	ed	esso	si	affaccerà	a	ognuno	di	voi:	
E	le	altre	gerarchie?	Nella	graduatoria	delle	gerarchie	troviamo,	al	di	sotto	degli	
Spiriti	della	forma,	prima	di	tutto	le	Archai,	gli	Spiriti	della	personalità,	e	poi	i	co-

 78



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

sidetti	Arcangeli	–	Archangeloi,	Spiriti	del	fuoco	–.	Non	parla	la	Genesi	di	questi	
ultimi?	Guardiamo	da	vicino	e	rendiamoci	conto	chiaramente	di	come	sia	la	cosa	
nei	riguardi	degli	Spiriti	del	fuoco.	Sappiamo,	che	durante	l’esistenza	solare	essi	
erano	al	grado	di	umanità.	Attraverso	l’esistenza	lunare,	sono	progrediti	Qino	al-
l’esistenza	terrestre.	Essi	sono	le	Entità	che	si	trovano	in	intima	connessione	con	
tutto	 ciò	 che	 si	 può	 chiamare	 elemento	 solare;	 perché	 è	 proprio	 durante	 l’esi-
stenza	solare	che	raggiunsero	il	loro	grado	di	umanità.	Quando,	dunque,	durante	
l’epoca	 lunare,	 sorse	 la	necessità	che	 l’elemento	solare	si	distaccasse	da	quello	
terrestre	(che	in	quell’antico	tempo	era	lo	stesso	elemento	lunare)	queste	Entità,	
le	quali	avevano	attraversato	il	loro	grado	più	importante	sul	sole,	ed	erano,	per	
così	dire,	per	 loro	natura	collegate	con	 l’elemento	solare,	 rimasero	allora	natu-
ralmente	 pure	 congiunte	 con	 tale	 elemento	 solare.	 Quando	 dunque	 l’elemento	
lunare	 –	 quello	 che	 più	 tardi	 divenne	 elemento	 terrestre	 –	 si	 distaccò	 dall’ele-
mento	solare,	queste	Entità	non	rimasero	unite	con	l’elemento	terrestre	o	lunare	
distaccatosi,	ma	con	 l’elemento	solare.	Esse	sono	le	Entità,	che	esercitano	un’a-
zione	su	questo	elemento	terrestre	principalmente	dal	di	fuori.	Vi	ho	già	accen-
nato,	che	nell’evoluzione	dall’elemento	saturnio	a	quello	solare	il	grado	più	alto	
che	poteva	venire	creato	sul	Sole	era	la	vegetalità.	Perché	l’animalità,	ciò	che	ha	
vita	 interiore	potesse	nascere,	occorreva	che	prima	si	veriQicasse	una	scissione,	
un	distacco.	L’animalità	dunque	non	poteva	nascere	prima	dell’esistenza	lunare.	
Era	necessario	che	si	veriQicasse	un’azione	dal	di	 fuori.	Ora	nella	Genesi,	 Qino	al	
cosidetto	terzo	giorno	della	Creazione,	non	ci	viene	riferito,	che	vi	 fosse	alcuna	
azione	che	veniva	esercitata	dal	di	fuori.	E	per	l’appunto	a	proposito	del	passag-
gio	dal	cosidetto	terzo	al	quarto	giorno	della	Creazione,	è	molto	signiQicativo	che	
stia	detto,	del	quarto	giorno,	che	in	esso	divennero	attive	dal	di	fuori	le	forze	del-
la	 luce,	 le	 Entità	 della	 luce.	 Vale	 a	 dire	 che,	 allo	 stesso	modo	 come	 nell’antica	
Luna	 il	sole	splendeva	sulla	 luna	dal	di	 fuori,	sole	e	 luna	splendevano	ora	sulla	
Terra	pure	dal	di	fuori.	Ma	con	ciò	non	si	viene	a	dire,	se	non	che	Qino	a	questo	
momento	potevano	essere	in	azione	tutte	le	forze	che	si	trovano	entro	l’elemento	
terreno	stesso.	Fino	ad	allora	poteva	ripetersi	tutto	ciò	che	rappresentava	degli	
stadii	anteriori:	di	nuovo	poteva	nascere	ciò,	che	ha	la	sua	forza	centrale	nell’es-
sere	stesso	della	Terra.	Abbiamo	così	visto	ieri,	come	lo	stato	di	calore	si	ripeta	

 79



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

nello	spirito	degli	Elohim,	che	covavano	sopra	le	acque;	come	la	luce	si	ripeta	nel	
momento	che	viene	indicato	con	le	parole:	«Sia	fatta	la	luce»;	e	che	lo	stato	del-
l’etere	sonoro	si	ripete	là,	dove	queste	forze	dell’etere	del	suono	si	presentano,	e	
separano	il	di	sopra	dal	di	sotto.	Questo	viene	esposto	nella	descrizione,	che	or-
dinariamente	viene	indicata	come	il	secondo	giorno	della	Creazione.	
Poi	 abbiamo	 visto	 come	 l’etere	 vitale	 comparisce	 nel	 cosidetto	 terzo	 giorno	

della	Creazione,	in	cui	dall’elemento	terreno,	dalla	condizione	nuova,	scaturisce	
tutto	ciò	su	cui	 l’etere	vitale	può	esercitare	un’azione,	 la	verdura	germogliante.	
Ma	perché	l’elemento	animale	possa	trovar	posto	sulla	nostra	Terra,	occorre	che	
si	ripeta	quel	che	può	dirsi	–	essere	illuminati	dal	di	fuori,	un	agire	di	forze	dal	di	
fuori.	E	con	ragione	perciò	la	Genesi	non	fa	menzione	di	alcunché	di	animale	per	
quei	periodi	di	tempo,	in	cui	ancora	non	ci	parla	delle	forze	che	dallo	spazio	co-
smico	esercitano	 la	 loro	azione	 sulla	Terra.	Essa	 ci	parla	 soltanto	di	vegetalità;	
tutti	gli	esseri,	che	erano	contenuti	nella	formazione	della	Terra,	erano	allora	al	
grado	di	vegetalità.	L’animalità	poté	aver	principio	 soltanto	dopo	che	gli	 esseri	
della	 luce	cominciarono	a	svolgere	 la	 loro	azione	dell’ambiente	esteriore	circo-
stante.	Quel	che	allora	successe,	viene	comunemente	reso	–	e	potrete	osservarlo	
in	 innumerevoli	 versioni	 della	 Bibbia	 –	 con	 le	 parole,	 che	 si	 possono	 tradurre	
così:	«E	gli	Elohim	posero	i	segni	per	i	tempi	giorno	e	anno»	–.	Ora	noi	abbiamo	
bensì	conosciuto	alcuni	commentatori,	esegeti,	che	hanno	cominciato	a	riQlettere;	
ma	 nell’epoca	 presente,	 in	 cui	 non	 ci	 si	 degna	 di	 ricercare	 le	 cause	 vere	 delle	
cose,	questa	è	per	l’appunto	la	sorte	dei	commentatori,	di	poter	soltanto	comin-
ciare	 a	 riQlettere,	 senza	 riQlettere	 sino	 in	 fondo.	 Ora	 io	 ho	 conosciuto	 alcuni	 di	
questi	commentatori,	che	sono	arrivati	a	capire,	che	è	veramente	insulsa	la	tra-
duzione	comune:	«E	posero	segni	per	i	tempi,	giorno	e	anno».	E	vorrei	del	resto	
veramente	conoscere	l’uomo	che	sia	capace	di	attribuire	a	questa	frase	un	signi-
Qicato	ragionevole	qualsiasi.	Che	cosa	invece	sta	realmente	detto	in	essa?	
Se	 veramente	 si	 vuol	 tradurre	 questo	 passo	 fedelmente	 ed	 esattamente,	 col	

vero	sentimento	di	 ciò	che	 l’antico	saggio	ebraico	collegava	a	queste	parole,	 se	
dunque	lo	si	vuol	tradurre	con	profondità	Qilologica,	si	deve	dire:	Anche	qui	non	
si	tratta	di	segni,	ma	di	Entità	viventi,	di	quelle	Entità	che	sono	qui	in	azione,	e	
che	si	manifestano	nella	consecutività	di	ciò	che	avviene	nel	tempo.	E	si	potrebbe	

 80



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

tradurre	 correttamente:	 E	 gli	 Elohim	 collocarono	 al	 loro	 posto	 i	 regolatori	 del	
corso	del	 tempo	per	 gli	 esseri	 della	Terra,	 i	 regolatori	 dei	momenti	 particolar-
mente	notevoli	che	dividono	il	tempo,	–	di	«giorno»	non	si	parla	affatto	–	in	pe-
riodi	più	o	meno	lunghi,	ciò	che	ordinariamente	si	designa	come	giorno	e	anno.	
Si	fa	dunque	cenno	dei	regolatori	che	stanno	al	di	sotto	del	grado	delle	Archai,	e	
che	regolano	la	vita.	Gli	Spiriti	del	tempo,	le	Archai,	hanno	la	missione	di	compie-
re	ciò	che	si	trova	di	un	grado	al	di	sotto	del	compito	degli	Elohim.	Poi	vengono	i	
regolatori,	che	pongono	i	segni	a	ciò,	che	a	sua	volta	va	riordinato,	raggruppato	
entro	la	sfera	dell’attività	delle	Archai.	Queste	Entità	però	non	sono	altro	che	gli	
Arcangeli.	Sicché	possiamo	dire:	nel	momento	stesso,	in	cui	la	Genesi	rileva,	che	
non	soltanto	nel	corpo	della	Terra	succede	qualche	cosa,	ma	che	vi	sono	forze	le	
quali	pure	dal	di	fuori	agiscono	sulla	Terra,	essa	fa	entrare	in	azione	anche	le	En-
tità,	che	erano	già	congiunte	con	l’esistenza	solare,	gli	Arcangeli	regolatori,	i	qua-
li	stanno	di	un	grado	al	di	sotto.	delle	Archai.	Mentre	queste	ultime,	per	così	dire,	
agiscono	come	Eoni,	impiegano	come	strumenti	per	l’esplicazione	delle	loro	for-
ze	gli	Arcangeli,	i	portatori	di	luce,	i	quali	agiscono	nell’ambiente	che	ci	circonda.	
Vale	a	dire,	che	dallo	spazio	cosmico,	per	mezzo	della	costellazione	degli	esseri	di	
luce	che	attorniano	la	Terra,	gli	Arcangeli	agiscono	in	modo,	che	i	grandi	ordina-
menti	stabiliti	effettivamente	dalle	Archai	vengano	ora	eseguiti.	Chi	ha	assistito	
al	ciclo	di	conferenze	di	Cristiania	si	 ricorderà,	che	ancor	oggi,	dietro	a	ciò	che	
attualmente	 vien	 chiamato	 lo	 Spirito	 del	 tempo	 vi	 sono	 le	Archai.	 Se	 volgiamo	
uno	sguardo	in	giro,	sull’ordinamento	delle	cose	del	nostro	mondo,	troviamo,	per	
esempio,	che	in	ogni	epoca	esiste	un	certo	numero	di	popoli.	Di	questi	popoli	po-
trete	dire:	per	un	certo	tempo	domina	uno	Spirito	dei	tempi,	 il	quale	abbraccia	
tutto.	Accanto	ad	esso,	però,	dominano	a	guisa	di	spiriti	subordinati,	i	particolari	
Spiriti	dei	popoli.	E	come	oggidì	dominano	gli	Spiriti	dei	tempi,	e	dietro	ad	essi	vi	
sono	le	Archai	–	ho	spiegato	questo	nelle	mie	conferenze	a	Cristiania	–	così	pure	
dietro	a	ciò	che	va	col	nome	di	Spiriti	dei	Popoli	vi	sono	gli	Arcangioli;	e	in	fondo	
sono	essi,	in	certo	modo,	gli	Spiriti	dei	popoli.	Già	la	Genesi	accenna	al	fatto,	che	
anche	nei	tempi	in	cui	l’uomo	veramente	non	esisteva	ancora,	queste	Entità	spi-
rituali	erano	le	potenze	ordinatrici.	Si	dovrebbe	dunque	dire:	gli	Elohim	opera-
rono	che	vi	 fosse	 la	 luce;	essi	 stessi	 si	manifestarono	per	mezzo	della	 luce.	Ma	

 81



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

per	 le	 attività	minori	 da	 svolgersi	 entro	 la	 luce,	 impiegarono	 le	Archai,	 ad	 essi	
sottoposte	 nell’ordinamento	 delle	 Gerarchie,	 le	 quali	 Archai,	 vengono	 indicate	
nella	Genesi	con	 la	parola	yom;	e	allato	a	queste	posero	 le	Entità;	che	necessa-
riamente	devono	venir	 contessute	nella	 rete	dell’esistenza,	 afQinché	accanto	al-
l’attività	nella	luce	possa	venire	la	corrispondente	attività	dell’oscurità.	Allato	a	
yom,	pongono	lille,	che	si	traduce	ordinariamente	con	notte.	Dopo	di	che,	però,	
importa	di	proseguire,	di	continuare	l’ulteriore	specializzazione	dell’evoluzione.	
A	tal	uopo,	occorreva	che	altre	Entità	venissero	tratte	dall’ordinamento	delle	Ge-
rarchie.	Se	dunque	si	dice:	«Gli	Elohim	o	Spiriti	della	forma,	si	manifestarono	per	
mezzo	 della	 luce,	 e	 diedero	 alle	 Archai	 l’incombenza	 di	 provvedere	 alle	 opere	
della	luce	e	dell’Oscurità»,	si	deve	soggiungere:	«ora	però	gli	Elohim	procedette-
ro	oltre,	specializzarono	ulteriormente	l’esistenza,	e	alle	attività	che	adesso	non	
soltanto	determinano	l’esistenza	nella	vegetalità	esteriore,	ma	che	devono	susci-
tare	un’interiorità,	un’interiorità	che	può	divenire	un’immagine	riQlessa	dell’este-
riore,	preposero	gli	Arcangeli.	E	afQidarono	ad	essi	quell’attività,	che	deve	river-
sarsi	sulla	nostra	Terra	dal	di	fuori,	perché	possa	germinare	non	soltanto	la	vege-
talità,	ma	anche	l’animalità,	la	vita	interiormente	vibrante	in	rappresentazioni	e	
sensazioni.	 Vediamo	 dunque,	 sol	 che	 si	 vogliano	 interpretare	 le	 cose	 corretta-
mente,	come	la	Genesi	parli	pure	di	questi	Arcangeli.	Così,	cari	amici,	se	esamina-
te,	 riQlettendo,	 l’esegesi	 dei	 soliti	 commentatori,	 troverete	 che	 nulla	 in	 essa	 vi	
soddisfa.	Ma	se	vi	aiuterete	con	ciò,	da	cui	la	Genesi	è	provenuta,	con	la	scienza	
occulta,	potrete	inondare	la	Genesi	di	luce	in	ogni	sua	parte.	Tutto	apparirà	sotto	
una	nuova	luce;	e	questo	documento,	il	quale,	per	l’impossibilità	di	tradurre	nel	
nostro	 idioma	 quelle	 antiche	 parole	 viventi,	 dovrebbe	 altrimenti	 rimanere	 in-
compreso,	questo	documento	rimarrà	all’umanità	come	un	documento,	la	cui	pa-
rola	varrà	per	tutti	i	tempi.	

 82



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

VI	-			IL	MONDO	È	ESPRESSIONE	DELL’ATTIVITÀ	DELLE	CELESTI	
GERARCHIE	

Sarà	mio	compito,	in	queste	conferenze,	di	dare,	dai	punti	di	vista	più	diversi,	
una	veduta	generale	di	tutto	ciò	che	può	condurre	alla	comprensione	della	Gene-
si.	 In	 tutte	queste	spiegazioni,	però,	vi	prego	di	 tenere	sempre	presente	 il	vero	
punto	di	vista	della	scienza	dello	Spirito.	Questo	punto	di	vista	vuole,	anzitutto,	
che	si	proceda	sulla	base	dei	fatti	della	vita	spirituale	stessa.	In	tutto	ciò,	di	cui	
parliamo,	 c’interessa	 dunque	 in	 prima	 linea	 il	 quesito:	 come	 si	 comportano	 le	
cose	nella	vita	spirituale,	nell’evoluzione	spirituale?	Anche	per	tutto	ciò,	dunque,	
che	per	noi	è	compreso	nella	relazione	della	Genesi,	quel	che	più	monta	è	di	sa-
pere	quali	avvenimenti	e	fatti	supersensibili	abbiano	preceduto	il	corso	dell’evo-
luzione	visibile	del	divenire	della	nostra	Terra.	E	soltanto	allora	è	per	noi	di	par-
ticolare	 importanza	ritrovare	ciò	che	prima	abbiamo	assodato	per	mezzo	della	
ricerca	spirituale	e	indipendentemente	da	qualsiasi	documento,	nelle	tradizioni	
delle	diverse	epoche,	dei	diversi	popoli.	Acquistiamo	così	la	possibilità	di	metter-
ci	in	un	giusto	atteggiamento	di	sentimento	e	di	rispetto	verso	quanto	viene	ri-
suonando	nel	nostro	animo	da	lontani	popoli	e	da	epoche	remote.	Acquistiamo	
così	 la	possibilità	d’	 intenderci	quasi	 con	quei	 tempi	passati,	 che	noi	 stessi	 ab-
biamo	 vissuti	 in	 altre	 incarnazioni,	 la	 possibilità	 di	 riallacciarci	 a	 ciò	 con	 cui	
dobbiamo	aver	avuto	contatto	in	quei	tempi	lontani.	Così	dobbiamo	interpretare	
il	punto	di	vista,	che	sta	a	base	di	questo	corso	di	conferenze.		
In	questi	ultimi	giorni	abbiamo	cercato	di	formarci	un’idea	di	come	quelle	En-

tità	spirituali,	delle	quali	già	avevano	conoscenza	dal	campo	della	scienza	dello	
Spirito,	si	ritrovino	poi	nella	Genesi.	E	in	parte	questo	ci	è	già	riuscito.	Abbiamo	
però	sempre	tenuto	presente	il	punto	di	vista,	che	in	tutto	quanto	ci	si	presenta	
dalla	 immediata	 esteriorità,	 perQino	 in	 quanto	 ci	 si	 presenta	nei	 gradi	 inferiori	
della	coscienza	chiaroveggente	(e,	 in	ultima	analisi,	nella	Genesi	abbiamo	a	che	
fare	con	fatti	della	coscienza	chiaroveggente),	che	in	tutto	ciò	dunque	si	tratta	di	
maya,	d’illusione;	 che	 la	nostra	 concezione	abituale	del	mondo	sensibile,	quale	
esso	esiste	per	 la	nostra	 facoltà	 cognitiva,	 che	questo	mondo	 sensibile	 è	maya,	
illusione.	Questa	è	una	massima,	che	è	ben	nota	a	chiunque	si	sia	un	poco	occu-

 83



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

pato	di	 scienza	dello	Spirito.	E	 che	 in	 certo	modo	anche	 i	 campi	 inferiori	della	
chiaroveggenza,	 tutto	 ciò	 che	 chiamiamo	mondo	eterico	e	mondo	astrale,	 rien-
trino,	in	un	senso	più	alto,	in	questo	campo	dell’illusione,	è	pure	un	fatto,	che	non	
può	rimanere	ignorato	da	nessuno,	il	quale	si	sia	occupato	da	qualche	tempo	di	
idee	 scientiQico-spirituali.	 Arriviamo	 alla	 vera	 base	 dell’esistenza	 –	 Qino	 a	 quel	
tanto	che	per	noi	è	raggiungibile	–	soltanto	quando	penetriamo,	oltre	i	suddetti	
campi,	Qino	alle	sorgenti	più	profonde	dell’esistenza;	questo,	noi	dobbiamo	sem-
pre	tener	presente.	E	non	dobbiamo	fermarci	al	punto	di	dire	ciò	a	noi	stessi	in	
linea	puramente	teorica;	deve	al	contrario	penetrarci,	per	così	dire,	nella	carne	e	
nel	sangue	il	sentimento,	che	noi	ci	abbandoniamo	ad	illusioni,	se	rimaniamo	at-
taccati	all’esistenza	esteriore.	Ma	trascurare	l’esistenza	esteriore,	valutarla	poco,	
sarebbe	naturalmente	pure,	a	 sua	volta,	una	delle	grandi	 illusioni,	alle	quali	gli	
uomini	si	possono	abbandonare.	
Prendiamo	ciò	di	 cui	 in	questi	 giorni	 ci	 siamo	 tanto	occupati	 l’esistenza	 ele-

mentare,	che	è	l’esistenza	più	vicina	alla	quale	si	possa	arrivare	dietro	alla	nostra	
esistenza	Qisica,	dietro	a	ciò	che	percepiamo	coi	nostri	sensi;	prendiamo	quell’e-
sistenza	elementare,	che	la	scienza	dello	Spirito	descrive	come	posta	a	base	degli	
elementi	della	 terrestrità,	dell’acqueo,	dell’aeriforme,	del	Fuoco	o	 	calore,	della	
luce,	dell’etere	sonoro,	dell’etere	vitale;	prendiamo	questa	esistenza	elementare.	
Cerchiamo	di	formarci	delle	idee	dell’elemento	terreo,	di	quello	acqueo,	di	quello	
aeriforme;	ecc.	–	Cerchiamo	di	Qissare	bene	queste	idee.	Non	avremo	fatto	niente	
se,	 con	una	 tal	quale	superbia	 intellettuale	che	 facilmente	si	 trova	 fra	 i	 seguaci	
della	 scienza	 dello	 Spirito,	 diciamo:	 «Ebbene,	 tutto	 ciò	 è	maya,	 è	 illusione»!	 È	
proprio	però	per	mezzo	di	questa	maya	che	le	vere	entità	si	manifestano.	E	se	di-
sdegnamo	 di	 tener	 conto	 delle	 manifestazioni,	 di	 conoscere	 gli	 strumenti	 e	 i	
mezzi	coi	quali	esse	si	manifestano,	ci	viene	in	genere	a	mancare	ogni	contenuto	
per	mezzo	del	quale	si	possa	arrivare	a	comprendere	l’esistenza.	Dobbiamo	ren-
derci	conto,	quando	diciamo:	«acqua»	«aria»	e	così	di	seguito,	che	vediamo	in	ciò	
le	esteriorizzazioni,	le	manifestazioni	di	Spiritualità	effettivamente	reali,	ma	che	
quando	diciamo:	non	vogliamo	saperne	di	questa	maya,	non	arriviamo	in	genere	
a	 farci	alcuna	 idea	di	quel	che	risiede	a	base	di	 tutto	ciò.	Dobbiamo	dunque,	al	

 84



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

contrario,	renderci	conto	chiaramente,	che	nell’elemento	terreo,	in	quello	acqueo	
ecc.,	abbiamo	esteriorizzazioni,	rivelazioni,	manifestazioni	di	Entità	spirituali.	
Esaminiamo	ora,	dal	nostro	punto	di	vista	scientiQico-spirituale,	per	esempio,	

l’elemento	terreo!	Sappiamo	ora	già	benissimo,	che	durante	l’antica	esistenza	sa-
turnia	non	vi	poteva	essere	un	elemento	terreo	siffatto,	e	neppure	durante	l’anti-
ca	esistenza	del	Sole,	o	di	quella	della	Luna.	Sappiamo,	che	l’evoluzione	ha	dovu-
to	aspettare	Qino	alla	nostra	esistenza	planetaria,	e	che	allora	soltanto	l’elemento	
terreo	ha	potuto	aggiungersi	all’elemento	calore	dell’antico	Saturno,	a	quello	ae-
reo	dell’antico	Sole	e	a	quello	acqueo	dell’antica	Luna.	Sappiamo	che	ogni	singolo	
grado	dell’evoluzione	può	progredire	soltanto	per	virtù	del	lavoro	di	Entità	spiri-
tuali.	Di	ciò	che	oggi	chiamiamo	corpo	Qisico,	l’organo	più	basso	della	nostra	enti-
tà	umana,	possiamo	dire	–	se	poniamo	questo	corpo	Qisico	completamente	nell’e-
sistenza	elementare	–,	che	da	sé	esso	si	è	fatto	strada,	dal	primo	germe,	che	ha	
sviluppato	sull’antico	Saturno,	dallo	stato	di	calore,	attraverso	lo	stato	solare	ae-
reo,	e	quello	lunare	acqueo,	ed	è	progredito	Qino	all’attuale	condizione	terrestre.	
Abbiamo	dunque	nel	nostro	proprio	corpo	Qisico	esteriore	qualcosa,	di	cui	pos-
siamo	 dire,	 che	 ha	 attraversato	 un’esistenza	 in	 un	 contessersi	 di	 mero	 calore,	
un’esistenza	come	corpo	aeriforme,	un’esistenza	come	corpo	acqueo	ed	è	salito	
fusi	all’esigenza	terrestre.	Conosciamo	anche	le	Entità,	le	quali	hanno	preso	par-
te	all’antico	lavoro	saturnio,	all’evoluzione	delle	condizioni	del	corpo	Qisico	uma-
no.	Ricordatevi	di	 ciò	che	 trovate	descritto	nella	mia	Scienza	Occulta,	e	che	già	
altre	volte	è	stato	detto:	sull’antico	Saturno	operavano	certe	Entità	spirituali,	che	
avevano	 attraversato	 i	 gradi	 inferiori	 della	 loro	 evoluzione	 in	 un	 remotissimo	
passato,	ed	erano	già	tanta	progredite	all’epoca	dell’antica	esistenza	saturnia,	da	
potere,	per	così	dire,	sacriQicare	la	propria	corporeità,	da	immolarla,	per	fornire	
la	materia	fondamentale,	la	sostanza	fondamentale,	per	l’antico	Saturno.	Queste	
Entità	spirituali,	nella	graduatoria	delle	gerarchie,	sono	quelle	stesse	che	deno-
miniamo	Spiriti	della	Volontà.	E	 in	questa	che	si	trovò	così	a	essere	la	sostanza	
fondamentale,	in	ciò	che	avevano	così	offerto	in	sacriQicio	gli	Spiriti	della	Volontà,	
svolsero	poi	il	loro	lavoro	le	altre	Entità	spirituali,	le	altre	gerarchie;	vi	si	elabo-
rarono	sé	stessi	anche	gli	Spiriti	della	personalità,	 i	quali,	 in	questa	sostanza	di	
volontà	 –	 se	 così	 mi	 è	 consentito	 di	 chiamarla	 –	 si	 coniarono	 la	 loro	 propria	

 85



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

umanità.	Ed	era	pure	questa	sostanza	di	volontà,	che	agiva	come	elemento	calore	
nell’antica	esistenza	di	Saturno,	e	in	cui	fu	formato	il	primo	germe	del	corpo	Qisi-
co	umano.	Non	dovete	però	 credere,	 che	delle	Entità	 spirituali	 come	gli	 Spiriti	
della	Volontà	terminino	a	un	determinato	grado	il	loro	lavoro.	Per	quanto	sull’an-
tico	 Saturno	essi	 in	 certo	modo	avessero	 compiuto	 la	parte	principale	del	 loro	
lavoro,	continuarono	tuttavia	a	essere	attivi	anche	nel	corso	dell’evoluzione	at-
traverso	le	esistenze	del	Sole,	della	Luna	e	della	Terra.	E	rimasero	in	certo	modo	
nella	sostanzialità,	per	la	quale	dapprima	esse	si	erano	immolate.	Abbiamo	vedu-
to,	che	entro	l’antica	esistenza	solare	l’elemento	calore	si	trasformò,	dal	lato	del-
la	condensazione,	dunque	per	così	dire	verso	il	basso,	in	elemento	aereo.	Un	pro-
cesso	siffatto	che,	guardato	secondo	la	parvenza	esteriore,	ci	appare	a	un	dipres-
so	 come	 una	 condensazione	 dell’elemento	 calore	 in	 elemento	 aereo,	 non	 è	 un	
processo	 di	 condensazione	 altro	 che	 secondo	 la	 maya,	 secondo	 l’illusione.	 In	
questo	condensarsi	 stesso	vi	è	vibrazione	ed	essenza	spirituale,	vi	è	un’attività	
spirituale.	E	chi	vuole	approfondire	le	cose	deve	chiedere:	«Nell’ordine	delle	Ge-
rarchie,	chi	ha	fatto	sì	che	dalla	sostanza-calore	più	sottile	–	se	mi	posso	espri-
mere	 così	 –	 si	 sia	 consolidata	 la	 sostanza	 aerea,	 più	densa?»	Nessun	altro,	 che	
quei	medesimi	Spiriti	della	Volontà,	che	già	avevano	fatto	sacriQicio	della	propria	
sostanza	di	calore;	sicché	possiamo	deQinire	questa	attività	degli	spiriti	della	Vo-
lontà,	dicendo:	Essi	erano	talmente	progrediti	all’epoca	dell’antica	esistenza	sa-
turnia,	che	emanarono	la	loro	propria	sostanza	come	calore,	e	l’immolarono	so-
stanzialmente,	e	il	loro	fuoco	scorse	nell’esistenza	planetaria	dell’antico	Saturno.	
Poi	indurirono	questo	loro	fuoco,	durante	l’antica	esistenza	solare,	Qino	a	ridurlo	
a	gas.	E	 furono	essi	pure,	che	durante	 l’antica	esistenza	 lunare	condensarono	il	
loro	 elemento	 gassoso	 Qino	 a	 renderlo	 acqueo.	 E	 durante	 l’esistenza	 terrestre,	
essi	condensarono	ancora	l’elemento	acqueo	Qino	a	ridurlo	elemento	terreo,	soli-
do.	Quando	dunque	ci	volgiamo	oggi	lo	sguardo	d’attorno,	nel	mondo,	e	vediamo	
il	solido,	dobbiamo	dire:	 In	questo	solido	operano	delle	 forze,	 le	quali	uniche	e	
sole	dànno	la	possibilità	che	questo	solido	esista;	le	quali	per	virtù	della	propria	
entità	si	sono	riversate	come	calore	sull’antico	Saturno,	e	hanno	reso	questo	loro	
efQlusso	sempre	più	denso	Qino	allo	stato	solido,	che	esse	tengono	ormai	vigoro-
samente	 compatto.	 E	 se	 vogliamo	 sapere	 chi	 è	 che	 fa	 tutto	 questo,	 dobbiamo	

 86



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

dire:	«Dietro	a	 tutto	ciò	che	ci	si	presenta	come	solido,	svolgono	 la	 loro	azione	
tessitrice	gli	Spiriti	della	Volontà,	i	Troni».	Gli	Spiriti	della	Volontà	esistono	dun-
que	ancora	Qin	entro	l’esistenza	stessa	della	Terra.	E	ora,	ciò	che	nella	Genesi	vie-
ne	riferito,	si	presenta	a	noi	sotto	una	nuova	luce.	
Quando	 sentiamo	 che	 ciò	 che	 nella	 Genesi	 viene	 indicato	 con	 «bara»	 è	 una	

specie	 di	 operosità	 pensante	 degli	 Elohim,	 dobbiamo	 dire:	 Sì,	 gli	 Elohim,	 per	
mezzo	della	loro	meditazione,	come	attingendo	dalla	memoria,	crearono	di	nuo-
vo	 ciò	 che	 io	 ho	 indicato	 come	dei	 complessi	 dell’esistenza.	 A	 questi	 Elohim	 è	
successo,	sotto	un	certo	riguardo,	proprio	lo	stesso	che	succede	a	noi	quando,	at-
tingendo	dalla	memoria,	creiamo	qualcosa	–	noi	certamente	svolgiamo	quest’at-
tività	in	un	campo	molto	inferiore.	
Vorrei	 parlare	 per	 via	 di	 similitudini.	 Immaginatevi	 un	 uomo,	 che	 si	 addor-

menti	la	sera.	Per	la	sua	coscienza,	subbiettiva,	il	suo	mondo	di	sentimenti	e	rap-
presentazioni	sprofonda	nell’oblio;	egli	passa	nello	stato	di	sonno.	Supponiamo	
che	l’ultimo	pensiero,	che	egli	abbia	avuto	la	sera,	sia	stato,	–	per	esempio	–	quel-
lo	di	una	rosa,	di	una	rosa	che	gli	stava	vicina	quando	si	è	addormentato.	Questo	
pensiero	 sprofonda	nell’oblìo.	 La	mattina	 risorge	nuovamente	 il	 pensiero	della	
rosa.	Se	la	rosa	non	fosse	rimasta,	non	vi	sarebbe	più	che	il	solo	pensiero	di	essa.	
Distinguete	 ora	 questi	 due	 fatti:	 uno	 è	 quello	 del	 richiamo	 alla	memoria	 delle	
rappresentazioni	della	rosa;	 la	quale	in	date	circostanze	potrebbe	risorgere	an-
che	se	la	rosa	fosse	stata	tolta;	dunque	il	pensiero,	il	ricordo	della	rosa.	Ma	se	la	
rosa	è	rimasta	lì,	allora,	per	la	percezione,	risorge	anche	la	rosa	materiale;	questo	
è	l’altro	fatto.	Anche	nei	riguardi	di	tutto	ciò	che	abbiamo	indicato	come	pensiero	
cosmico	degli	Elohim,	vi	prego	di	distinguere	parimenti	due	 fatti.	Quando	dun-
que	ci	viene	raccontato,	che	nel	terzo	momento	del	divenire	della	Terra	ha	luogo	
un	cogitare	cosmico,	che	gli	Elohim	separano	il	liquido	dal	solido,	che	essi	isola-
no	 il	solido	e	 lo	designano	come	Terra,	dobbiamo	anche	 in	questo	vedere	 la	ri-
Qlessione	 cosmica	 degli	 Elohim,	 dai	 quali	 germina	 questo	 pensiero	 produttivo.	
Ma	in	ciò	che	si	presentò	dinanzi	alla	loro	riQlessione	dobbiamo	riconoscere	l’at-
tività	 degli	 Spiriti	 della	 volontà,	 i	 quali	 riproducono	 ora	 l’oggettivo	 nella	 loro	
propria	sostanziale	essenza.	Così	Qin	dal	principio	gli	Spiriti	della	Volontà	opera-
no	e	hanno	operato	in	ogni	elemento	terreno	che	ci	circonda.	

 87



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

Dovete	familiarizzarvi	con	siffatte	idee,	che,	cioè,	sotto	certi	riguardi,	in	ciò	che	
ci	circonda	più	da	vicino,	e	che	consideriamo	spesso	come	qualcosa	di	inferiore,	
ci	 troviamo	di	 fronte	a	Entità	assai	 elevate	e	 sublimi.	È	 facile	dire	di	 ciò	 che	 si	
presenta	a	noi	come	solido:	«Ma	questa	è	soltanto	materia!»	e	forse	molti	hanno	
voglia	di	dire:	«Di	questo	non	si	occupa	chi	studia	lo	Spirito.	La	materia	non	è	che	
esistenza	 inferiore.	 Come	 ci	 può	 interessare	 questa	 sostanza?	 Noi	 penetriamo	
nella	spiritualità	al	di	sopra	della	materia!»	Chi	pensa	a	questo	modo	non	tiene	
conto	del	fatto,	che	in	ciò	che	egli	vorrebbe	così	disprezzare,	hanno	lavorato	per	
inQiniti	tempi	delle	Entità	spirituali	elevate,	per	portarlo	in	questa	condizione	di	
solido.	E	 in	verità,	 il	nostro	sentimento,	 se	avesse	un	modo	di	sentire	normale,	
dovrebbe	compenetrarsi	di	profonda	venerazione,	quando	dalla	materia	esterio-
re,	dal	manto	elementare,	per	così	dire,	che	ricopre	la	Terra,	esso	penetra	Qino	a	
ciò	 che	 ha	 solidiQicato	 quel	manto	 terreno;	 il	 nostro	 sentimento	 dovrebbe	 con	
profonda	devozione	acquistare	un	senso	di	altissimo	rispetto	per	le	Entità	spiri-
tuali	elevate,	che	chiamiamo	Spiriti	della	Volontà,	le	quali	con	lunghissimo	lavoro	
hanno	ediQicato	in	questo	elemento	terreo	la	base	solida,	sulla	quale	camminia-
mo,	e	che	portiamo	anche	in	noi	stessi	nelle	parti	terree	del	nostro	corpo	Qisico.	
Questi	Spiriti	della	Volontà	che	nell’esoterismo	cristiano	vengono	chiamati	anche	
Troni,	hanno	effettivamente	costruito	o	–	per	dir	meglio	–	condensato	il	suolo	so-
lido,	sul	quale	camminiamo.	Coloro	che,	da	esoterici,	hanno	assegnato	i	nomi	alle	
creazioni	degli	Spiriti	della	Volontà	entro	l’ambito	della	nostra	esistenza	terrena,	
hanno	chiamato	questi	Spiriti,	«Troni»,	perché	effettivamente	essi	ci	hanno	ediQi-
cato	 i	 troni	sui	quali,	come	sopra	una	base	solida,	sempre	ci	appoggiamo,	e	sui	
quali,	come	sui	suoi	troni	solidi,	continua	sempre	a	poggiare	ogni	altra	esistenza	
terrena.	Queste	antiche	espressioni	hanno	un	contenuto	meritevole	di	straordi-
nario	rispetto	e	venerazione,	di	cui	il	nostro	sentimento	deve	tener	conto.	
Se	ora	risaliamo	nell’esistenza	elementare	dal	solido	o	terreo	Qino	all’acqueo,	

dobbiamo	dire:	«Per	il	terreo	è	stato	necessario	un	lavoro	più	lungo	di	costruzio-
ne	e	di	condensazione	che	non	per	l’acqueo;	dovremo	conseguentemente	anche	
cercare	le	forze	che	stanno	a	base	dell’acqueo	in	entità	di	una	gerarchia	inferiore.	
Per	 la	 condensazione	 dell’elemento	 acqueo,	 quale	 esso	 agisce	 come	 esistenza	
elementare	attorno	a	noi,	 è	 stata	necessaria	 soltanto	 l’azione	degli	Spiriti	della	

 88



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

Saggezza	–	Kyriotetes,	o	anche	Dominazioni	–	del	grado	gerarchico	 immediata-
mente	inferiore.	Così,	dietro	alla	base	solida	della	Terra,	vediamo	gli	Spiriti	della	
Volontà;	e	dietro	a	ciò	che	non	è	l’acqua	Qisica,	ma	che	sono	le	forze	che	costitui-
scono	il	liquido,	dobbiamo	vedere	l’azione	degli	Spiriti	della	Saggezza,	o	Kyriote-
tes.	Se	risaliamo	all’aeriforme	dobbiamo	vedere	in	esso	l’azione	della	Gerarchia	
immediatamente	inferiore.	Anche	nell’aeriforme,	che	vibra	e	regna	intorno	a	noi,	
in	quanto	è	prodotto	da	forze	che	risiedono	dietro	ad	esso	dobbiamo	vedere	l’ef-
Qlusso	dell’attività	di	certi	Spiriti	dell’ordine	delle	Gerarchie.	Come	gli	Spiriti	del-
la	Saggezza	operano	nell’acqueo,	così	nell’aeriforme	agiscono	gli	Spiriti	del	mo-
vimento	–	Dynamis,	Virtù,	come	siamo	anche	abituati	a	chiamarli	nell’esoterismo	
cristiano	–.	E	se	ci	spingiamo	avanti	Qino	all’elemento	calore,	Qino	al	susseguente	
stato	 più	 sottile,	 sono	 gli	 Spiriti	 della	 Gerarchia	 immediatamente	 inferiore	 che	
vivono	e	tessono	in	esso,	gli	Spiriti	della	forma	–	Exusiai	–,	gli	stessi,	dei	quali,	da	
varii	giorni,	parliamo	come	Elohim.	Finora,	guardando	da	un	aspetto	del	tutto	di-
verso,	abbiamo	descritto	gli	Spiriti	della	forma,	come	quelli,	che	«covavono»	nel-
l’elemento	calore.	Scendendo	nell’ordine	delle	Gerarchie	dagli	Spiriti	della	volon-
tà	agli	Spiriti	della	Saggezza	e	del	movimento,	arriviamo	di	bel	nuovo	ai	nostri	
Elohim,	ai	nostri	Spiriti	della	forma.	Vedete	come	tutto	si	concatena,	purché	se	ne	
rintracci	correttamente	il	Qilo.		
Se	provate	ora	di	interpretare	con	intelligenza	e	con	sentimento	tutto	ciò	che	è	

stato	descritto,	direte:	A	base	di	ciò	che	i	nostri	sensi	vedono	nell’ambiente	che	ci	
attornia,	vi	è	un’esistenza	elementare,	un	elemento	terreo:	ma	in	questo	elemen-
to	terreo	vivono	in	realtà,	gli	Spiriti	della	volontà:	a	base	di	esso	vi	è	un	elemento	
liquido,	nel	quale	però	vivono	in	realtà	gli	Spiriti	della	saggezza;	a	base	di	que-
st’ultimo	vi	è	un	elemento	aeriforme	in	cui	vivono	tuttavia	in	realtà	gli	Spiriti	del	
movimento;	e	poi	un	elemento	di	calore,	nel	quale	vivono,	in	realtà,	gli	Spiriti	del-
la	forma,	gli	Elohim.		
Non	dobbiamo	però	pensare	 che	 si	 possano	 separare	 completamente	 questi	

campi	l’uno	dall’altro,	che	si	possano	tracciare	dei	limiti	Qissi	tra	di	essi.	Tutta	la	
nostra	vita	 terrena	poggia	 invece	sulla	 reciproca	e	 scambievole	azione	dell’ele-
mento	acqueo,	dell’aeriforme	e	del	solido	e	sul	fatto	che	il	calore	interpenetra	e	
pervade	ogni	cosa.	Non	v’ha	solido,	che	non	sia	in	uno	stato	qualsiasi	di	calore;	

 89



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

troviamo	il	calore	ovunque	negli	altri	gradi	dell’esistenza	elementare.	Possiamo	
perciò	dire:	Troviamo	anche	l’azione	degli	Elohim	–	l’effettivo	elemento	energeti-
co	del	calore	–	dappertutto;	essa	si	è	riversata	ovunque.	Se	anche	ha	dovuto	es-
sere	 preceduta	 dall’azione	 degli	 Spiriti	 della	 volontà,	 della	 saggezza,	 del	movi-
mento,	pur	nondimeno,	durante	l’esistenza	della	Terra,	questo	elemento	del	ca-
lore,	che	è	 la	manifestazione	degli	Spiriti	della	 forma,	ha	permeato	 tutti	 i	gradi	
inferiori	 dell’esistenza.	 Non	 troveremo	 dunque	 soltanto	 nel	 solido	 la	 base	 so-
stanziale,	 per	 così	 dire,	 il	 corpo	degli	 Spiriti	 della	Volontà,	ma	 vediamo	questo	
corpo	degli	Spiriti	della	volontà	permeato	e	contessuto	dagli	Elohim	stessi,	dagli	
Spiriti	della	forma.		
E	ora	proviamoci	a	ritrovare	nell’esistenza	sensibile	l’espressione	esteriore	di	

ciò,	che	abbiamo	per	l’appunto	esposto.		
Abbiamo	descritto	ciò	che	vi	è	nel	supersensibile,	un	intertessersi	degli	Spiriti	

della	volontà	–	Troni	–	e	degli	Spiriti	della	forma	–	Elohim	–;	questo	si	trova	nel	
supersensibile.	 Ma	 il	 supersensibile	 riQlette	 sempre	 la	 propria	 immagine	 nel	
mondo	sensibile.	E	come	si	palesa	questo	fatto?	Ciò	che	sostanzialmente,	per	così	
dire,	è	il	corpo,	l’essere	degli	Spiriti	della	Volontà,	è	la	materia	che	si	squaderna	
dinanzi	 a	 noi,	 la	materia	 solida.	 Ciò	 che	 viene	 abitualmente	 considerato	 come	
materia,	è	illusione;	le	idee	che	ci	si	forma	della	materia,	sono	maya.	In	realtà	il	
veggente,	quando,	per	così	dire,	si	reca	nelle	sfere	dove	deve	apparire	la	materia,	
non	vi	trova	la	nostra	rappresentazione	fantastica	della	materia	Qisica,	–	perché	
tale	rappresentazione	è	un	sogno	vuoto.	Il	concetto	della	materia,	di	cui	parla	la	
cosidetta	 Qisica	 della	 QilosoQia	 della	 natura	 è	 soltanto	 un’immagine,	 una	 strava-
ganza,	 una	 fantasticheria.	 Finché	 ci	 si	 contenta	 di	 servircene	 come	moneta	 di	
cambio,	va	bene;	ma	se	con	essa	si	crede	di	cogliere	alcunché	di	essenziale,	si	so-
gna.	E	così	in	fondo	oggidì	la	Qisica	sogna,	quando	parla	delle	sue	teorie.	Quando	
constata	dei	fatti,	descrive	dei	fatti,	il	reale,	il	vero,	allora	parla	di	verità	–	quando	
descrive	ciò	che	l’occhio	può	vedere	e	ciò	che	si	può	stabilire	con	un	calcolo.	Ma	
quando	si	mette	a	speculare	sugli	atomi,	sulle	molecole,	ecc.,	che	non	sarebbero	
altro	che	certe	cose	aventi	esistenza	materiale,	allora	essa	comincia	a	immagina-
re	uno	spazio	universale,	del	quale	dobbiamo	proprio	dire:	 «Succede	come	nel	
nostro	dramma	dei	Misteri	Rosicruciani,	là	dove	Felix	Balde,	nel	Tempio,	afferma:	

 90



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

«Se	si	volesse	comprare	qualcosa	e	si	dicesse:	non	ti	pago	con	denaro	sonante,	ti	
prometto	che	da	qualche	nebbia	formerò	dei	ducati,	la	nebbia	si	condenserà	cer-
to	in	ducati».	Con	questo	paragone	grossolano	si	può	veramente	rendere	quella	
illusione	della	teoria	Qisica,	che	accetta	l’idea	di	intere	costruzioni	cosmiche	sorte	
dalle	nebulose	primordiali,	 quando	alla	 cosidetta	 «necessità	di	una	 concezione	
del	mondo»,	 si	deve	soddisfare	con	 la	moneta	che,	 in	questo	campo,	 la	 scienza	
spaccia	volentieri.	È	una	fantasticheria	voler	considerare	come	reale	 l’esistenza	
atomica,	quale	oggi	 la	si	concepisce.	Finché	 la	s’intende	come	un	mezzo	abbre-
viativo	(moneta	di	cambio)	per	signiQicare	ciò	che	i	sensi	palesano,	si	rimane	sul	
terreno	 giusto.	 Se	 si	 penetra	 al	 di	 là	 di	 questo	 terreno	 del	 sensibile,	 ci	 si	 deve	
avanzare	Qino	alla	spiritualità,	e	si	arriva	allora	all’essenza	e	all’attività	di	una	so-
stanza	fondamentale,	che	però	altro	non	è	che	la	corporeità	dei	Troni,	permeata	
dall’azione	degli	Spiriti	della	forma.	E	come	si	palesa,	come	si	proietta	ciò	nel	no-
stro	mondo	dei	 sensi?	Ebbene,	 in	questo	si	 squaderna	davanti	a	noi	 la	materia	
solida,	 la	quale	però	 in	nessun	 suo	 stato	è	 amorfa.	Ciò	 che	è	 amorfo,	 ciò	 che	è	
senza	forma,	viene	determinato	soltanto	dal	fatto,	che,	in	ultima	analisi,	ogni	esi-
stenza	 che	 aspira	 a	 forma	viene	 rotta,	 spezzata.	Nell’ediQicio	 cosmico,	 tutto	 ciò	
che	troviamo,	in	certo	modo,	come	esistenza	di	natura	polverulenta,	non	ha	affat-
to	 la	 tendenza	 a	 essere	 polvere;	ma	 è	 esistenza	 sminuzzata.	 La	materia,	 come	
tale,	ha	 tendenza	a	prendere	 forma.	Tutto	ha	 tendenza	a	 essere	 cristallino.	Ciò	
che	è	materia	solida	tende	a	prender	forma	di	cristallo,	tende	verso	una	forma.	
Possiamo	quindi	dire:	Ciò	che	chiamiamo	 la	sostanzialità	dei	Troni	e	degli	Elo-
him	penetra	nella	nostra	 esistenza	materiale,	 in	quanto	 si	 rivela	 come	materia	
solida	che	si	distende.	Per	il	fatto	che	essa	manifesta	qualcosa	che	noi	chiamiamo	
esistenza	materiale,	per	questo	fatto	stesso,	essa	si	rivela	come	essenzialità	dei	
Troni;	per	il	fatto	che	appare	con	una	forma	e	che,	per	così	dire,	in	questa	sostan-
za	fondamentale	le	vengono	elaborate	sempre	delle	forme,	si	rivela	come	mani-
festazione	esteriore	degli	Elohim.	
E	ora	gettiamo	di	nuovo	uno	sguardo	sul	contenuto	spirituale	della	nomencla-

tura	degli	antichi	tempi.	Gli	antichi	veggenti	si	sono	detti	a	quell’epoca:	«Se	guar-
diamo	attorno,	nella	materialità,	questa	si	rivela	a	noi	nell’essenzialità	dei	Troni	;	
la	quale	però	vien	permeata	da	un	elemento	di	forza	che	vuol	portare	tutto	ciò	a	

 91



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

prendere	forma.	Di	qui	 il	nome	di	«Spiriti	della	 forma».	In	tutti	questi	nomi	v’è	
un’indicazione	 di	 ciò	 che	 di	 veramente	 essenziale	 essi	 signiQicano.	 Volgete	 lo	
sguardo	 sulla	 tendenza,	 che	 esiste	 in	 tutto	 l’ambiente	 che	 ci	 circonda,	 verso	 la	
forma	 cristallina,	 e	 avrete,	 a	 un	 grado	 inferiore,	 ciò,	 che	 nella	 determinazione	
della	forma	cristallina	manifesta	esteriormente	le	forze	che	vibrano	e	vigono	nel-
la	sostanza	dei	Troni,	come	Elohim,	come	Spiriti	della	forma.	Là	operano	i	fabbri,	
nel	loro	elemento	di	calore,	e	dalla	sostanza	senza	forma	degli	Spiriti	della	volon-
tà	fucinano	le	forme	cristalline	delle	diverse	terre	e	dei	varii	metalli.	Questi	sono	
gli	 Spiriti	 nella	 loro	 attività	 calorica.	 i	 quali	 allo	 stesso	 tempo	 sono	 l’elemento	
formativo	dell’esistenza.	Se	considerate	la	cosa	in	questo	modo,	arrivate	a	vedere	
l’essenza	e	l’attività	vivente,	che	sta	a	base	della	nostra	esistenza.	Dobbiamo	così	
abituarci	a	vedere,	in	tutto	ciò	che	si	presenta	a	noi	esteriormente,	maya,	illusio-
ne,	 senza	 però	 fermarci	 alla	 teoria	 inutile,	 che	 il	mondo	 esteriore	 è	maya;	 con	
essa	non	si	giunge	a	nulla.	Sol	quando	si	arriva	a	penetrare	con	lo	sguardo	ovun-
que,	in	ogni	singola	parte	della	maya,	Qino	all’essenza	reale	che	sta	a	base	di	essa,	
solo	allora	quella	 frase	ha	veramente	senso;	allora	è	di	qualche	utilità.	Abituia-
moci	dunque	a	vedere	in	tutto	quello	che	succede	esteriormente,	in	tutto	quello	
che	ci	circonda,	una	cosa	che,	come	illusione,	è	bensì	realtà	ma	che	in	fondo	ri-
mane	nondimeno	illusione.	Una	parvenza	non	è	che	parvenza.	Come	tale,	essa	è	
un	fatto;	ma	non	la	si	comprende,	se	ci	si	 ferma	alla	sua	apparenza.	E	 la	si	può	
considerare	ed	apprezzare	anche	come	apparenza,	sol	quando	non	ci	si	fermi	alla	
sua	parvenza.	Le	idee	astratte	dell’epoca	attuale	confondono	tutto	quanto.	Gli	an-
tichi	veggenti	non	potevano	 fare	questo:	non	avevano	questa	gran	comodità	di	
veder	ovunque	le	medesime	forze	grossolane,	come	fa	ai	nostri	giorni	il	Qisico,	il	
quale	non	vuole	soltanto	intendersi	di	Qisica,	ma	vuole	contemporaneamente	es-
sere,	per	esempio,	anche	meteorologo.	Chi	mette	oggi	in	dubbio,	che	quelle	forze,	
che	operano	–	diciamo,	per	esempio	–	nell’esistenza	elementare,	nel	solido,	nel	
liquido,	ecc.	chi	mette	in	dubbio,	secondo	i	concetti	odierni	della	Qisica,	che	quelle	
forze	non	siano	 le	medesime	che	sono	pure	 in	azione,	quando,	per	esempio,	 si	
formano	 le	nuvole	nell’aria,	quando	 l’acqua	si	 conglomera	nelle	nuvole?	So	be-
nissimo,	che	il	Qisico	oggidì	mai	può	giudicare	diversamente,	che	per	la	sua	quali-
tà	di	Qisico	vuole	essere	allo	stesso	tempo	anche	meteorologo,	e	che	per	lui	non	

 92



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

v’ha	differenza	quando	applica	quelle	stesse	leggi,	che	egli	prende	in	considera-
zione	per	l’esistenza	della	Terra,	anche	alla	formazione	delle	masse	di	acqua,	che	
in	forma	di	nubi	circondano,	la	nostra	Terra.	Il	compito	del	veggente	non	è	così	
facile.	Appena	si	risale	ai	sostrati	spirituali,	non	è	più	possibile	di	vedere	in	tutto	
la	medesima	cosa;	 sono	diverse	 le	Entità	 spirituali	 che	agiscono,	quando	–	per	
esempio	–	da	un	elemento	gassoso	qualsiasi	si	forma,	direttamente	sul	suolo,	un	
liquido,	e	quando,	nell’ambiente	che	circonda	la	Terra,	 l’elemento	gassoso,	neb-
bioso,	si	conglomera	e	forma	un	liquido.	Quando	dunque	si	considera	il	prodursi	
dell’elemento	acqueo	nella	nostra	atmosfera,	il	veggente	non	può	dire:	l’elemen-
to	acqueo	si	produce	 lassù	nello	 stesso	modo	come	si	produce	sul	 suolo	 terre-
stre,	 la	sua	natura	vaporosa	nasce	nello	stesso	modo,	come	l’acqua	si	condensa	
nel	fondo	della	Terra,	sul	suolo	stesso,	perché	in	realtà	le	Entità	che	partecipano	
alla	formazione	delle	nuvole	sono	diverse	da	quelle	che	prendono	parte	alla	for-
mazione	delle	acque	sul	terreno.	Quel	che	testè	ho	detto	della	parte	che	le	Gerar-
chie	prendono	alla	nostra	 esistenza	 elementare,	 si	 riferisce	 soltanto	 alla	Terra,	
dal	suo	punto	centrale,	Qino	alla	superQicie,	dove	noi	stessi	ci	troviamo;	ma	le	me-
desime	forze	non	arrivano,	per	esempio,	a	formare	anche	le	nuvole.	A	questo	la-
voro	provvedono	altre	Entità.	La	 QilosoQia	naturalistica,	 che	è	un	prodotto	della	
Qisica	odierna,	parte	da	un	principio	pregiudiziale	molto	 semplice.	Essa	 ricerca	
dapprima	 alcune	 leggi	 Qisiche,	 e	 poi	 dice	 che	 queste	 reggono	 ogni	 esistenza;	 e	
trascura	tutte	le	differenze	che	esistono	nei	diversi	campi	dell’esistenza.	Così	fa-
cendo,	ci	si	regola	secondo	la	massima,	che	di	notte	tutte	le	mucche	sono	grigie,	
di	 qualsiasi	 colore	 esse	 sieno.	Ma	 le	 cose	 non	 sono	 uguali	 dappertutto,	 anzi	 si	
presentano	 nei	 varii	 campi	 in	modo	molto	 diverso.	 Colui	 dunque,	 il	 quale,	 per	
mezzo	della	ricerca	chiaroveggente,	è	divenuto	cosciente	che	entro	la	nostra	Ter-
ra	l’essere	dei	Troni	o	degli	Spiriti	della	volontà	domina	nell’elemento	terreo,	che	
nell’elemento	acqueo	domina	l’essere	degli	Spiriti	della	saggezza,	nell’aeriforme	
quello	degli	 Spiriti	del	movimento,	nel	 calore	quello	degli	Elohim,	 si	 eleva	gra-
dualmente	 anche	 alla	 conoscenza,	 che	 nel	 conglomerarsi	 delle	 nuvole,	 in	 quel	
peculiare	processo	che	si	svolge	nell’ambiente	che	circonda	la	nostra	Terra,	per	
cui	 l’elemento	acqueo-gassoso	diviene	acqueo,	sono	 in	azione	quelle	Entità	che	
appartengono	alla	Gerarchia	dei	Cherubini.	Guardiamo	così	il	solido,	ciò	che	in-

 93



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

dichiamo	 come	 esistenza	 elementare	 terrestre,	 e	 contempliamo	 in	 esso	 un	 in-
trecciarsi	dell’azione	degli	Elohim	e	di	quella	dei	Troni.	Volgiamo	 lo	sguardo	 in	
alto,	e	vediamo	come	nell’aeriforme,	 in	cui	dominano	 indubbiamente	gli	Spiriti	
del	movimento,	 siano	 all’opera	 i	 Cherubini,	 perché	 l’elemento	 acqueo,	 che	 sale	
dalla	 sfera	 degli	 Spiriti	 della	 saggezza,	 possa	 conglomerarsi	 in	 nuvole.	 Come	 è	
vero	 che	 attorno	 alla	 nostra	 Terra	 dominano	 i	 Cherubini,	 così	 pure	 è	 vero	 che	
dentro	l’esistenza	elementare	della	nostra	Terra	dominano	i	Troni,	gli	Spiriti	del-
la	saggezza,	gli	Spiriti	del	movimento.	E	se	consideriamo	ora	 l’azione	e	 l’essere	
stesso	di	queste	 formazioni	di	nubi,	 se	guardiamo	ciò	 che	di	più	profondo,	per	
così	dire,	sta	in	esse	nascosto,	ciò	che	soltanto	a	volte	si	rivela,	vediamo	che	è	il	
lampo,	che	si	sprigiona	dalla	nube,	e	il	tuono.	Neppure	questa	è	cosa	che	provie-
ne	dal	nulla.	Per	il	veggente,	a	base	di	questa	attività,	vi	è	l’opera	e	l’essere	degli	
Spiriti	di	quella	Gerarchia,	che	indichiamo	come	SeraQini.	E	con	ciò,	se	rimaniamo	
nella	 cerchia	 della	 nostra	Terra,	 se	 arriviamo	 soltanto	 Qino	 alla	 prossima	 sfera,	
abbiamo	trovato	tutti	i	singoli	gradi	delle	Gerarchie.	
In	ciò	che	si	presenta	a	noi	sensibilmente	vediamo	dunque	l’efQlusso,	le	mani-

festazioni	dell’attività	delle	Gerarchie.	Sarebbe	una	vera	sciocchezza,	se	nel	lam-
po	che	prorompe	dalla	nube	si	credesse	di	vedere	 lo	stesso	di	quel	che	si	vede	
quando	si	accende	un	Qiammifero.	Dominano	forze	affatto	diverse,	quando	dalla	
materia	 scaturisce	 l’elemento	che	domina	nel	 lampo,	 cioè	 l’elettricità.	Vi	domi-
nano	i	SeraQini.	
Abbiamo	dunque	 trovato	 la	 totalità	delle	Gerarchie	anche	nella	 cerchia	della	

nostra	Terra,	così	come	le	possiamo	trovare	fuori,	nel	Cosmo.	Queste	Gerarchie	
per	 l’appunto	 estendono	 la	 loro	 azione	 anche	 su	 ciò	 che	 sta	 nell’ambiente	 che	
immediatamente	ci	circonda.	
E	se	leggete	ora	la	Genesi,	se	contemplate	l’intero	ordinamento	e	contesto	del-

l’evoluzione	del	mondo,	come	ci	viene	esposto	dalla	Genesi,	voi	trovate	che,	per	
così	dire,	tutti	i	gradi	anteriori	che	si	sono	formati	durante	le	esistenze	dell’anti-
co	Saturno,	dell’antico	Sole	e	dell’antica	Luna,	si	ripetono,	e	che	alla	 Qine,	come	
coronamento	 dell’evoluzione,	 si	 è	 presentato	 l’uomo.	 Dobbiamo	 dunque	 inter-
pretare	questa	relazione	della	Genesi	così,	che	tutta	l’attività	e	l’essere	delle	Ge-
rarchie	s’intesse	nei	fatti	che	vi	sono	narrati;	e	che	tutto	insieme,	per	così	dire,	si	

 94



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

condensa	nell’ultimo	prodotto	del	divenire	della	Terra,	in	quell’essere	supersen-
sibile	(perché	dapprima	è	un	essere	supersensibile),	del	quale	sta	detto:	Gli	Elo-
him	lo	determinarono	dicendo:	E	ora	facciamo	l’uomo.	Essi	allora	contesserono	
tutto	ciò,	di	cui	singolarmente	ognuno	di	essi	era	capace,	in	un’opera	d’	insieme.	
Contesserono	 tutte	 le	 capacità	 che	 avevano	portate	 seco	 dai	 gradi	 precedente-
mente	trascorsi,	per	far	sorgere	alla	Qine	l’uomo.	Tutte	queste	Gerarchie	dunque,	
che	hanno	preceduto	quella	dell’uomo,	e	che	designano	come	SeraQini,	Cherubini,	
Troni,	 come	 Spiriti	 della	 saggezza,	 del	movimento,	 della	 forma,	 come	Archai	 o	
Spiriti	della	personalità,	come	Spiriti	del	fuoco	o	Arcangeli	e	come	Esseri	angeli-
ci,	 tutte	queste	Entità	 le	abbiamo	trovate	operanti	e	viventi	 in	 tutta	questa	esi-
stenza,	 di	 cui	 riferisce	 la	Genesi.	 E	 se	 seguiamo	 ciò	 che	questa	 relazione	narra	
Qino	 a	quel	 coronamento	dell’ediQicio,	 che	 apparisce,	 nel	 cosidetto	 sesto	 giorno	
della	Creazione,	con	l’uomo,	se	prendiamo	in	considerazione	tutta	l’esistenza	vi-
vente	 e	 tessitrice,	 per	 così	 dire,	 dell’evoluzione	 terrestre	 preumana,	 troviamo	
ben	in	essa	tutte	le	diverse	Gerarchie.	E	tutte	queste	Gerarchie	dovettero	collabo-
rare,	per	preparare	ciò	che	Qinalmente	comparve	come	uomo.	
Possiamo	dunque	dire:	In	quel	veggente	o	in	quei	veggenti,	dai	quali	la	Genesi	

è	scaturita,	v’era	coscienza,	che	tutte	le	Gerarchie	da	noi	enumerate	avevano	già	
dovuto	agire	per	lo	stadio	preparatorio	dell’uomo.	Ma	essi	dovevano	pure	essere	
coscienti,	 che	per	 la	produzione	dell’uomo	stesso,	per	 l’ultimo	 coronamento	di	
questo	intero	ordine	di	Gerarchie,	doveva	ancora	venire	un	aiuto,	da	una	parte,	
che	sotto	un	certo	riguardo,	si	trova	più	in	alto	di	tutte	queste	Gerarchie	stesse.	
Noi	 eleviamo	 dunque	 lo	 sguardo,	 per	 così	 dire,	 al	 di	 sopra	 dei	 SeraQini,	 verso	
un’Entità	divina	sconosciuta,	appena	sospettata.	Seguiamo,	per	esempio,	l’azione	
di	un	membro	qualsiasi	dell’ordine	delle	Gerarchie	–	diciamo,	l’azione	degli	Elo-
him:	Qinché	essi	non	erano	arrivati	alla	determinazione	di	coronare	le	loro	opere	
con	la	formazione	dell’uomo,	era	sufQiciente	che	essi	ponessero	la	propria	attività	
in	armonia	con	quella	delle	Gerarchie	Qin	su	ai	SeraQini.	Allora,	però,	dovette	ve-
nir	 loro	 un	 aiuto	 da	 quella	 parte,	 verso	 la	 quale,	 abbiamo,	 presentandola,	 per	
l’appunto	elevato	lo	sguardo	spirituale	e	che	sta,	per	così	dire,	al	di	sopra	dei	Se-
raQini.	 Quando	 gli	 Elohim	 vollero	 dirigere	 la	 loro	 azione	 creatrice	 verso	 quella	
vetta	 vertiginosa	 per	 poter	 ricevere	 aiuto	 da	 quella	 parte,	 dovette	 succedere	

 95



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

qualcosa,	di	cui	vogliamo	comprendere	tutta	la	portata.	Essi	dovettero,	per	così	
dire,	trascendere	sé	stessi,	dovettero	imparare	a	potere	più	di	quanto	non	aves-
sero	potuto	nel	caso	del	lavoro	preparatorio.	Per	coronare	completamente	l’ope-
ra,	 per	 condurla	 a	 termine,	 fu	 necessario	 che	 gli	 Elohim	 divenissero	 capaci	 di	
esplicare	forze	superiori	a	quelle	Qin	allora	esplicate	per	 la	semplice	opera	pre-
paratoria.	Il	gruppo	degli	Elohim	dovette	dunque,	in	certo	modo,	trascendere	sé	
stesso.	Proviamo	di	 farci	un’idea	di	 come	un	 fatto	 simile	possa	 succedere.	Pro-
viamo	di	formarci	questo	concetto,	partendo	ancor	una	volta	da	un	esempio	co-
mune!	Partiamo	dall’evoluzione	dell’uomo!	
Quando	 vediamo	 l’uomo	 entrare,	 piccolissimo	 bambino,	 nell’esistenza,	 sap-

piamo	che	in	lui	ancora	non	è	sviluppato	quella	che	chiamiamo	unità	di	coscien-
za.	Il	bambino,	del	resto,	non	pronunzia	la	parola	Io,	che	tiene	unita	la	coscienza,	
se	non	dopo	qualche	tempo.	Allora	ciò	che	vi	è	nella	sua	vita	animica	s’inserisce	
nell’unità	della	coscienza.	L’uomo	cresce	in	altezza	in	quanto	riunisce	le	diverse	
attività	 che	 nel	 bambino	 sono	 ancora	 decentrate.	 Raccogliere	 quelle	 attività	 è	
dunque	nell’uomo	un	evolversi	verso	uno	stato	superiore.	In	modo	analogo	pos-
siamo	 immaginarci	 il	 progresso	 evolutivo	degli	 Elohim.	Questi	 hanno	 esplicato	
una	certa	attività	durante	l’evoluzione	preparatoria	dell’uomo.	Per	il	fatto	di	aver	
esplicato	questa	attività,	essi	stessi	hanno	 imparato	qualcosa;	hanno	essi	stessi	
recato	un	contributo	per	sollevarsi	a	un	grado	superiore.	Come	gruppo,	essi	han-
no	ormai	raggiunto	una	certa	unità	di	coscienza;	non	sono,	per	così	dire,	rimasti	
semplicemente	 un	 gruppo,	ma	 sono	 diventati	 un’unità.	 L’unità,	 in	 certo	modo,	
acquistò	esistenza.	Ciò	che	ora	diciamo,	è	cosa	di	straordinaria	importanza;	Qino	
ad	ora	vi	potevo	soltanto	dire,	che	i	singoli	Elohim	erano	fatti	in	modo,	che	cia-
scuno	di	essi	aveva	una	capacità	speciale.	Ognuno	di	essi	poteva	recare	un	con-
tributo	al	comune	intento,	alla	comune	immagine,	secondo	la	quale	essi	volevano	
formare	 l’uomo.	E	ciò	che	 l’uomo	era,	non	era	 in	certo	modo	che	un’idea,	nella	
quale	potevano	collaborare.	Questo,	dapprima,	nel	 lavoro	degli	Elohim,	non	era	
ancora	niente	di	reale.	La	realtà	sorse	soltanto,	quando	essi	ebbero	creato	il	pro-
dotto	comune.	Con	questo	lavoro	stesso,	però,	essi	si	evolvettero	a	maggiore	al-
tezza,	evolvettero	la	loro	unità	Qino	a	divenire	realtà,	sicché	ormai	non	erano	più	
soltanto	sette,	ma	il	settetto	era	un	tutto,	e	noi	possiamo	ora	parlare	di	una	«Elo-

 96



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

himità»,	manifestantesi	in	settemplice	modo.	Allora	soltanto	sorse	questa	Elohi-
mità;	essa	è	ciò,	a	cui	gli	Elohim	si	sono	innalzati	col	loro	lavoro.	E	la	Bibbia	lo	sa;	
la	Bibbia	conosce	 l’idea,	che	gli	Elohim,	 in	certo	modo,	sono	prima	i	membri	di	
un	gruppo	e	poi	si	coordinano	in	una	unità,	in	modo	che	prima	essi	lavorano	in-
sieme	come	membri	di	un	gruppo,	e	poi	vengono	diretti	da	un	organismo	comu-
ne.	E	questa	unità	reale	degli	Elohim,	in	cui	gli	Elohim	esercitano	la	loro	azione	
come	arti,	come	organi,	viene	chiamata	dalla	Bibbia	«Jahve-Elohim».	
Avete	così,	in	modo	più	profondo	di	quel	che	Qinora	non	fosse	possibile	avere,	

il	 concetto	di	 Jahve,	di	 Jehova.	Per	questo	 la	Bibbia,	nella	 sua	narrazione,	parla	
dapprima	soltanto	degli	Elohim	e,	quando	gli	Elohim	stessi	sono	progrediti	a	un	
grado	superiore,	all’unità,	comincia	a	parlare	di	Jahve-Elohim.	Questa	è	la	ragio-
ne	più	profonda,	perché	alla	Qine	dell’opera	della	Creazione	comparisce	a	un	trat-
to	il	nome	Jahve.	
Dal	 che	vedete,	 come	occorra	penetrare	 Qino	alle	 fonti	occulte,	quando	si	vo-

gliono	comprendere	cose	di	questo	genere.	Che	cosa	ne	ha	fatto	l’esegesi	biblica	
del	 secolo	decimonono?	Da	 tutto	 il	 fatto,	 che	vi	ho	descritto	 traendolo	da	 fonti	
occulte,	l’esegesi	della	Bibbia	ha	dedotto	quanto	segue:	Ha	detto:	«Sì,	in	un	punto	
comparisce	il	nome	di	«Elohim»,	in	un	altro	il	nome	di	«Jahve».	Evidentemente,	
questa	 è	 la	prova,	 che	 i	 due	documenti	 provengono	da	due	 tradizioni	 religiose	
differenti;	e	bisogna	distinguere	fra	ciò	che	è	tradizione	di	un	popolo	che	ha	ado-
rato	gli	Elohim,	e	ciò	che	è	tradizione	di	un	popolo	che	ha	adorato	Jahve.	E	chi	ha	
scritto,	ha	 riunito	 i	due	nomi,	Elohim	e	 Jahve-Elohim,	e	abbiamo	perciò	un	do-
cumento	che	ha	il	nome	«Elohim»,	e	un	altro	che	ha	il	nome	«Jahve».	Bisogna	di	
nuovo	dividerli».	E	questa	indagine	è	arrivata	al	punto,	che	oggi	abbiamo	perQino	
delle	cosidette	Bibbie	ed	arcobaleno,	nelle	quali	tutto	ciò	che	sarebbe	di	una	pro-
venienza	vien	stampato	in	lettere	celesti,	e	tutto	ciò	che	sarebbe	dell’altra	prove-
nienza	viene	stampato	 in	 lettere	rosse.	Vi	 sono	veramente	delle	Bibbie	siffatte!	
Peccato,	che	bisogna	 talvolta	 far	 la	divisione	 in	modo,	che	 la	prima	parte	di	un	
periodo	è	celeste	e	la	seconda	è	rossa,	perché	la	prima	proviene	da	un	popolo	e	
la	 seconda	dall’altro.	È	soltanto	da	meravigliarsi,	poiché	 il	periodo	principale	e	
quello	subordinato	si	combinano	con	tale	perfezione,	che	sia	stata	necessaria	la	
venuta	di	uno	che	connettesse	queste	due	tradizioni.	InQinita	fatica	è	stata	spesa	

 97



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

per	questa	esegesi	del	nostro	secolo,	e	si	può	dire,	quando	si	sia	a	conoscenza	dei	
fatti,	 che	 forse	 in	nessun’altra	 ricerca	di	 scienza	naturale	 o	di	 storia	 si	 è	 spesa	
tanta	 fatica,	quanto	per	questa	esegesi	 teologica	della	Bibbia,	del	XIX	secolo,	 la	
quale	desta	in	noi	profonda	tristezza	e	il	senso	di	una	profonda	tragicità.	Ciò	che	
dovrebbe	illuminare	l’umanità	su	quanto	v’ha	di	più	spirituale,	ha	perduto	il	con-
tatto	con	le	fonti	spirituali.	È	come	se	qualcuno	volesse	dire:	«Nella	seconda	par-
te	del	Faust,	se	si	confronta	 il	passo	dove	parla	Ariel	con	i	versi	burleschi	della	
prima	parte	del	Faust,	si	trova	che	lo	stile	è	completamente	differente.	È	impos-
sibile	che	entrambi	i	passi	sieno	stati	scritti	da	una	medesima	persona,	e	Goethe	
deve	perciò	essere	una	Qigura	mitica».	Per	via	di	questo	distacco	dalle	fonti	occul-
te,	il	frutto	di	un	immenso	lavoro	di	applicazione	e	di	sacriQicio	si	trova	davvero	e	
tragicamente	posto	al	medesimo	livello	di	chi	voglia	negare	l’esistenza	di	Goethe,	
perché	 non	 può	 credere	 che	 due	 cose	 così	 diverse	 come	 lo	 stile	 della	 prima	 e	
quello	della	 seconda	parte	del	Faust	possano	provenire	da	una	stessa	persona.	
Questo	ci	rivela	una	profonda	tragicità	della	vita	umana;	ci	dimostra	quanto	sia	
necessario	di	ricondurre	gli	spiriti	verso	le	fonti	della	vita	spirituale.	Solo	quando	
gli	uomini	 torneranno	a	cercare	 lo	Spirito	vivente,	sarà	possibile	 la	conoscenza	
spirituale.	E	gli	uomini	torneranno	a	cercarlo;	perché	tale	ricerca	è	connessa	con	
un’esigenza	 irresistibile	 dell’anima	 umana.	 Ed	 è	 sulla	 Qiducia	 che	 tale	 impulso	
esiste	nell’anima	umana,	e	che	il	cuore	spinge	l’uomo	a	ricercare	nuovamente	la	
sua	connessione	con	le	fonti	spirituali,	e	a	comprendere	la	vera	base	delle	tradi-
zioni	religiose,	è	su	questa	Qiducia,	in	ultima	analisi,	che	poggia	tutta	la	forza	che	
ci	può	animare	sul	terreno	dei	nostri	studi	spirituali.	Compenetriamoci	di	questa	
Qiducia,	 e	 raccoglieremo	veri	 frutti	 in	questo	 campo	che	 ci	deve	 condurre	nella	
vita	spirituale.	

 98



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

VII	-			PERCHÉ	NEL	SECONDO	GIORNO	GLI	ELOHIM	NON	VIDERO	
CHE	L’OPERA	LORO	ERA	BUONA	

Se	vogliamo	giungere	alla	comprensione	dell’esistenza,	dobbiamo,	da	un	certo	
punto	 di	 vista,	 seguire	 sempre	 l’evoluzione	 di	 questa	 esistenza,	 e	 già	 da	 varie	
prove	abbiamo	potuto	convincerci,	come	tutto	quel	che	ci	circonda,	e	di	cui	sia-
mo	consapevoli,	sia	in	via	di	evoluzione.	Dobbiamo	anche	assuefarci	a	dare	una	
linea	più	grandiosa	al	nostro	concetto	dell’evoluzione,	estendendolo	anche	a	quei	
campi,	ai	quali,	nella	coscienza	odierna,	meno	si	pensa	ad	applicare	l’idea	di	evo-
luzione.	Si	pensa	poco,	per	esempio,	a	una	vera	evoluzione	nei	riguardi	della	vita	
dell’anima	dell’uomo.	Si	pensa	bensì	a	una	siffatta	evoluzione	nei	rapporti	este-
riori,	quando	essa	si	manifesta	apertamente,	come	nell’esistenza	individuale	del-
l’uomo,	dalla	nascita	alla	morte;	ma	nei	riguardi	dell’umanità,	si	pensa	subito	al-
l’evoluzione	che	vien	su	da	condizioni	animali	 inferiori,	e,	anche	tenendo	conto	
di	ciò	che	oggidì	già	si	può	sapere,	si	arriva	a	delle	 idee	alquanto	 fantastiche,	a	
una	concezione,	secondo	la	quale,	senz’altro,	ciò	che	è	superiore	avrebbe	potuto	
evolversi	da	ciò	che	è	inferiore,	e	ciò	che	è	umano	da	ciò	che	è	animale.	In	questo	
ciclo	di	conferenze,	non	può	naturalmente	essere	mio	compito	di	dimostrare	det-
tagliatamente,	come	già	spesso	ho	fatto,	che	la	nostra	coscienza	umana,	quale	è	
oggi,	ha	attraversato	un’evoluzione	in	grande	stile,	e	specialmente	che	il	genere	
di	coscienza,	il	genere	di	vita	animica	che	oggi	possediamo,	è	stato	preceduto	da	
un	altro.	Abbiamo	spesso	chiamato	una	specie	di	coscienza	inferiore	chiaro-veg-
gente	quella,	che	ha	preceduto	la	nostra	attuale	coscienza	esteriore.	La	coscienza	
odierna	ci	procura	delle	rappresentazioni	di	oggetti	esteriori	per	la	via	della	per-
cezione	esteriore.	L’altra	coscienza,	invece,	che	ha	preceduto	la,	nostra	attuale,	la	
possiamo	meglio	studiare,	volgendo	lo	sguardo	indietro,	all’antica	evoluzione	lu-
nare.	La	differenza	più	caratteristica	fra	l’antica	evoluzione	lunare	e	la	nostra	at-
tuale	evoluzione	terrestre,	è	per	l’appunto	questa,	che	la	coscienza	si	è	elevata	da	
una	specie	di	antica	chiaroveggenza,	da	una	specie	di	coscienza	a	 immagini,	al-
l’attuale	coscienza	oggettiva.	In	fondo,	è	già	da	varii	anni	che	io	insisto	su	questo	
fatto,	e	già	da	molti	anni	dalla	Cronaca	dell’Akasha,	nei	primi	fascicoli	della	Luzi-

 99



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

fer	Gnosis	 ,	avete	sul	proposito	potuto	istruirvi	sull’evoluzione.	Ivi	già	si	diceva,	3

come	l’antica	coscienza	a	Qigure	di	natura	onirica,	che	in	tempi	antichissimi	era	
propria	del	nostro	essere,	si	sia	evoluta	Qino	alla	coscienza	terrena,	Qino	a	ciò	che	
ci	 dà	 oggi	 coscienza	 delle	 cose	 esteriori,	 ossia	 di	 ciò	 che	 noi	 chiamiamo	 cose	
esteriori	nello	spazio,	 in	contrapposto	a	ciò	che	noi	stessi	siamo	interiormente.	
Questa	 distinzione	 fra	 gli	 oggetti	 esteriori	 e	 la	 nostra	 propria	 vita	 interiore,	 è	
pure	una	caratteristica	dell’attuale	nostro	stato	di	coscienza.	Se	abbiamo	un	og-
getto	qualsiasi	davanti	a	noi,	per	esempio,	questa	rosa,	diciamo:	questa	rosa	è	là	
nello	spazio,	è	staccata	da	noi.	Noi	stiamo	in	un	posto	diverso	dal	suo.	Percepia-
mo	la	rosa	e	ci	formiamo	una	rappresentazione	di	essa;	la	rappresentazione	è	in	
noi,	la	rosa	è	fuori	di	noi.	Questa	distinzione	fra	esteriore	e	interiore	è	la	caratte-
ristica	 della	 nostra	 coscienza	 terrestre.	 L’antica	 coscienza	 lunare	 non	 era	 così.	
Questa	 distinzione	 fra	 esteriore	 e	 interiore	 non	 veniva	 assolutamente	 fatta	 da	
quelle	 entità,	 che	 ebbero	 l’antica	 coscienza	 lunare.	 Supponete	 che,	 guardando	
questa	rosa,	voi	non	abbiate	coscienza	che	la	rosa	sta	al	di	fuori	di	voi	e	che	ve	la	
state	 rappresentando	 interiormente,	 ma	 che	 al	 contrario	 abbiate	 la	 coscienza	
che,	se	 	questa	rosa	sta	sospesa	là	nello	spazio,	l’essere	suo	proprio	non	appar-
tiene	soltanto	allo	spazio	che	essa	racchiude,	ma	si	estende	fuori	nello	spazio	e	la	
rosa	è	effettivamente	 in	voi.	 In	verità,	 la	 cosa	potrebbe	andare	anche	più	oltre.	
Immaginatevi	di	volgere	lo	sguardo	al	sole,	e	di	non	avere	la	coscienza	che	il	sole	
sia	 là	su,	e	che	voi	siate	qua	giù;	ma	di	avere	 invece	 la	coscienza	che	mentre	vi	
state	 creando	 la	 rappresentazione	 del	 sole,	 il	 sole	 sia	 in	 voi,	 che	 la	 vostra	 co-
scienza	afferri	 il	sole	in	modo	più	o	meno	spirituale.	Questa	differenza	fra	inte-
riore	 ed	 esteriore	 allora	non	 esisterebbe.	 Se	 vi	 rendete	 ben	 conto	di	 ciò,	 avete	
trovato	la	prima	vera	qualità	di	questa	coscienza,	qual	era	sull’antica	luna.	Un’al-
tra	sua	caratteristica	era	quella	di	essere	una	coscienza	a	immagini,	in	modo	che	
le	cose	non	comparivano	direttamente	come	oggetti,	ma	come	immagini	simboli-
che,	così	come	il	sogno	oggidì	spesso	si	svolge	in	Qigure	simboliche.	Il	sogno,	per	
esempio,	può	agire	in	modo,	che	un	fuoco	che	sta	al	di	fuori	di	noi	venga	percepi-
to	magari	con	il	simbolo	di	un	essere	che	irradia	luce,	come	in	un	quadro;	analo-
gamente	 l’antica	 coscienza	 lunare	 percepiva	 le	 cose	 –	 per	 così	 dire	 –	 interior-

  Luzifer Gnosis era un periodico di scienza spirituale che si pubblicava a Berlino sotto la direzione del dottor Steiner.3

 100



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

mente,	ma	anche	in	 forma	d’immagini.	Questa	antica	coscienza	 lunare	era	dun-
que	una	coscienza	a	 immagini,	 intrisa	d’interiorità.	E	vi	era	pure	un’altra	diffe-
renza	 essenziale	 fra	 quella	 antica	 coscienza	 e	 la	 nostra	 coscienza	 attuale.	 Non	
agiva	affatto	in	modo,	da	dare	agli	oggetti	esteriori	un’esistenza	obbiettiva,	come	
fa	la	coscienza	terrestre	odierna.	Ciò	che	oggi	chiamate	l’ambiente	che	vi	circon-
da,	ciò	che	vedete	oggi	come	oggetti	sensibili	nei	regni	vegetale,	minerale	e	uma-
no,	non	esisteva	affatto	per	 la	coscienza	durante	 l’antica	evoluzione	 lunare.	Av-
veniva	 a	 quell’epoca,	 a	 un	 livello	 onirico	 inferiore,	 qualcosa	 di	 simile	 a	 quanto	
succede	oggidì	nell’anima,	quando	si	desta	 la	 forza	veggente,	 la	chiaroveggenza	
cosciente.	 Il	 primo	 risveglio	 di	 questa	 coscienza	 chiaroveggente	 è	 tale,	 che	 nei	
primi	 tempi	 non	 si	 volge	 ancora	 affatto	 ad	 esseri	 esteriori.	 In	 ciò	 anzi	 sta	 una	
sorgente	 d’innumerevoli	 illusioni	 per	 coloro,	 i	 quali,	 per	 virtù	 della	 loro	 –	 per	
così	dire	–	evoluzione	esoterica,	sviluppano	in	sé	stessi	la	facoltà	di	forze	chiaro-
veggenti.	 Questa	 educazione	 delle	 forze	 chiaroveggenti	 progredisce	 a	 grado	 a	
grado.	Vi	è	un	primo	grado	di	chiaroveggenza:	si	sviluppa	qualche	capacità	nel-
l’uomo,	egli	vede	qualche	cosa	attorno	a	sé.	Ma	cadrebbe	in	errore,	se	subito	fos-
se	convinto,	che	ciò	che	vede	attorno	a	sé,	dunque	–	diciamo	–	nello	spazio	spiri-
tuale,	 sia	 anche	 realtà	 spirituale.	 Johannes	Thomasius,	nel	nostro	Mistero	 rosi-
cruciano,	attraversa	questo	stadio	di	chiaroveggenza	astrale.	Vi	ricordo	soltanto	
le	immagini	che	sorgono	davanti	all’anima	di	Thomasius,	quando	egli	sta	medi-
tando,	seduto	sul	proscenio,	e	si	sente	schiudere	nell’anima	il	mondo	spirituale.	
Sorgono	delle	immagini	dinanzi	a	lui,	nella	prima	delle	quali	lo	Spirito	degli	ele-
menti	 gli	presenta	dinanzi	all’anima	 l’immagine	di	 esseri,	 che	egli	 già	ha	 cono-
sciuti	nella	vita.	Il	dramma	si	svolge	in	modo,	che	Johannes	Thomasius	ha	già	co-
nosciuto	nella	vita	il	professore	Capesius	e	il	dottor	Strader.	Egli	 li	ha	già	cono-
sciuti	sul	piano	Qisico;	dove	si	è	già	formato	certe	idee	su	queste	due	personalità.	
Quando,	dopo	il	suo	grande	dolore,	prorompe	la	sua	facoltà	chiaroveggente,	 Jo-
hannes	Thomasius	vede	di	bel	nuovo	il	professore	Capesius	e	il	dottor	Strader.	Li	
vede	sotto	aspetti	meravigliosi;	vede	il	Capesius	ringiovanito,	qual	era	all’età	di	
circa	25	o	26	anni,	e	non	come	è	veramente	al	momento	in	cui	Johannes	Thoma-
sius	sta	lì	meditando.	Neppure	il	dottore	Strader	egli	vede	come	veramente	è	in	
quel	momento	in	cui	Johannes	sta	meditando,	ma	lo	vede	come	dovrà	diventare	

 101



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

da	vegliardo	in	questa	sua	incarnazione.	Questa	e	parecchie	altre	immagini	pas-
sano	dinanzi	all’anima	di	 Johannes	Thomasius.	Per	 rappresentare	questo	 in	un	
dramma,	occorre	che	i	quadri,	che	prendono	veramente	vita	nell’anima	per	mez-
zo	della	meditazione,	si	svolgano	sulla	scena.	L’errore	non	può	essere,	che	Johan-
nes	 Thomasius	 giudichi	 tutto	 ciò	 illusione;	 egli	 sbaglierebbe	 allora	 completa-
mente.	L’unico	atteggiamento	corretto,	di	fronte	a	tutto	questo,	è	per	lui	di	dire	a	
sé	stesso,	che	ancora	non	può	sapere	 Qino	a	qual	punto	si	 tratti	d’illusione	o	di	
realtà.	Egli	non	sa,	se	quel	che	gli	si	presenta	nelle	immagini	sia	una	realtà	spiri-
tuale	esteriore	–	se	sia,	per	esempio,	ciò	che	è	registrato	nella	cronaca	dell’Aka-
sha,	–	o	se	egli	abbia	esteso	il	proprio	Sé	Qino	a	farne	un	mondo.	Entrambi	i	casi	
sono	possibili,	ed	egli	deve	ammetterli	ambedue.	Ciò	che	gli	manca	è	la	facoltà	di	
discernimento	fra	realtà	spirituale	e	coscienza	a	immagini.	Questo	egli	deve	dire	
a	sé	stesso.	E	soltanto	dal	momento	in	cui	gli	si	è	dischiusa	la	coscienza	devacha-
nica,	in	cui	Johannes	Thomasius	sperimenta	la	realtà	spirituale	in	quanto	perce-
pisce	nel	Devachan	la	realtà	spirituale	di	un	essere,	che	egli	conosce	sul	piano	Qi-
sico	–	Maria	–,	da	allora	soltanto	egli	può	tornare	a	guardare	 indietro,	e	distin-
guere	la	realtà	della	mera	coscienza	a	immagini.	Così	potete	vedere	che	l’uomo,	
nel	 corso	della	 sua	 evoluzione	 esoterica,	 deve	 attraversare	uno	 stadio,	 in	 cui	 è	
circondato	da	immagini,	in	cui	però	egli	non	possiede	alcuna	facoltà	di	discerne-
re	fra	ciò	che	si	manifesta	come	realtà	spirituale	e	le	immagini	stesse.	Nel	dram-
ma	rosicruciano,	naturalmente,	erano	vere	realtà	spirituali	che	si	manifestavano	
nelle	 immagini.	 Per	 esempio,	 quel	 che	 si	 palesa	 come	 professore	 Capesius	 è	
l’immagine	reale,	che	della	gioventù	del	Capesius	è	rimasta	impressa	nella	Cro-
naca	dell’Akasha	(e	quel	che	si	palesa	come	dottor	Strader	è	 la	vera	 immagine,	
che	della	vecchiaia	dello	Strader	sta	registrata	nell’Akasha).	Nel	dramma	s’inten-
de	che	le	due	immagini	sieno	reali:	ma	Johannes	Thomasius	non	sa,	che	sono	rea-
li.		
Questo	stadio	che	si	attraversa	a	quel	punto	di	evoluzione,	venne	già	attraver-

sato	durante	l’antica	coscienza	lunare	a	un	livello	inferiore	onirico	–	sicché	non	
era	possibile	allora	la	distinzione	di	cui	sopra.	Più	tardi	dunque	è	cominciata	la	
facoltà	di	distinguere	ed	è	bene	tener	presente	quanto	per	l’appunto	è	stato	det-
to.	Teniamo	dunque	per	fermo,	che	il	chiaroveggente	si	familiarizza	con	una	spe-

 102



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

cie	di	coscienza	a	immagini.	Durante	l’antica	epoca	lunare,	le	immagini	che	sor-
gevano	erano	però	sostanzialmente	differenti	dagli	oggetti	della	nostra	coscienza	
terrestre;	e	tali	sono	anche	oggi	per	il	chiaroveggente	principiante.	All’inizio	del-
la	vera	chiaroveggenza,	il	chiaroveggente	a	tutta	prima	non	vede	affatto	delle	en-
tità	esteriori	spirituali:	egli	vede	delle	immagini.	E	dobbiamo	ora	chiedere	a	noi	
stessi:	che	signiQicano	queste	immagini,	che	così	sorgono?	Ecco,	vedete,	al	primo	
grado	di	chiaroveggenza,	esse	non	rappresentano	affatto	delle	vere	entità	spiri-
tuali;	ciò	che	così	sorge	è	invece	anzitutto	–	se	mi	è	concessa	l’espressione	–	una	
specie	 di	 coscienza	 degli	 organi;	 è	 una	 rappresentazione	 Qigurata,	 un	 proiettar	
fuori	nello	spazio,	 ciò	che	realmente	si	 svolge	 in	noi	 stessi.	E	quando	 il	 chiaro-
veggente	comincia	a	 sviluppare	 in	 sé	 le	 forze,	può	–	per	citare	ora	un	esempio	
vero	–	sentire	come	se	fuori,	nello	spazio,	egli	percepisse	in	lontananza	due	sfere	
luminose.	Sono	due	immagini,	dunque,	di	sfere	luminose	di	determinati	colori.	Se	
ora	 il	 chiaroveggente	dicesse:	 «Vi	 sono	 là	 fuori	due	entità»,	 egli	probabilmente	
cadrebbe	in	errore;	da	principio,	a	ogni	modo,	lo	stato	di	fatto	non	sarebbe	quel-
lo,	anzi	sarebbe	del	 tutto	diverso.	Si	 tratta	 invece,	che	egli	vede	 le	 forze	chiaro-
veggenti,	che	 lavorano	 in	 lui	stesso,	proiettate	 fuori	nello	spazio	sotto	 forma	di	
due	sfere.	E	queste	due	sfere,	per	esempio,	possono	rappresentare	ciò	che	lavora	
nel	corpo	astrale	del	chiaroveggente	e	che	interiormente	produce	la	forza	visiva	
nei	suoi	due	occhi.	Questa	forza	visiva	si	può	proiettare	fuori,	sotto	forma	di	due	
sfere.	 Sono	effettivamente	dunque	 forze	 interiori	 che	 si	palesano	 come	appari-
zioni	esteriori	nello	spazio	astrale.	E	sarebbe	massimo	errore	considerarle	come	
una	manifestazione	di	entità	spirituali	esteriori.	Sarebbe	errore	anche	maggiore	
se	da	principio,	 per	 virtù	di	 qualche	mezzuccio	 –	per	 così	 dire	 –	 si	 arrivasse	 a	
udire	delle	voci	e	si	giudicassero	subito	queste	voci	come	ispirazioni	che	vengo-
no	da	fuori.	Questo	è	il	massimo	errore	in	cui	si	possa	cadere.	Esse	potranno	es-
sere	tutt’al	più	un’eco	di	un	processo	interiore.	E	mentre	di	regola	ciò	che	si	pale-
sa	 sotto	 forma	 d’immagini	 di	 colori	 o	 di	 Qigure	 rappresenta	 dei	 processi	 più	 o	
meno	puri	della	propria	interiorità,	le	voci,	in	generale,	rappresentano	quanto	di	
confuso	si	svolge	nell’anima.	Ed	è	ottima	cosa,	se	chi	comincia	a	percepire	delle	
voci,	accoglie	a	tutta	prima	il	contenuto	di	esse	con	la	maggior	difQidenza.	Vedete	
dunque,	 che	 il	 principio	 di	 questa	 facoltà	 rappresentativa	 Qigurata	 deve	 a	 ogni	

 103



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

modo	essere	accolto	con	molto	prudenza.	È	una	specie	di	coscienza	degli	organi,	
una	proiezione	della	propria	interiorità	fuori,	nello	spazio.	Ma	questa	coscienza	
degli	organi	era	la	coscienza	perfettamente	normale	durante	l’antica	evoluzione	
lunare.	Gli	uomini	stessi,	nell’antico	stadio	lunare,	non	percepivano	che	poco	più	
di	ciò	che	ad	essi	stessi	succedeva.		
Ho	richiamato	spesso	la	vostra	attenzione	sopra	un	detto	importante	di	Goe-

the:	«l’occhio	viene	formato	alla	luce	per	la	luce».	Queste	parole	dovrebbero	an-
dar	 comprese	molto	profondamente.	Tutti	 gli	 organi	 che	 l’uomo	possiede	 sono	
formati	secondo	l’ambiente	e	dall’ambiente.	Ed	è	una	QilosoQia	superQiciale,	e	che	
esprime	un	solo	aspetto	della	verità,	quella	che	dice:	senza	l’occhio	l’uomo	non	
potrebbe	percepire	la	luce;	perché	l’altro	aspetto	importante	di	questa	verità	è,	
che	 senza	 luce	 l’occhio	non	avrebbe	potuto	mai	 svilupparsi;	 e	 così	pure	 l’orec-
chio	senza	 il	suono,	ecc.	Da	un	punto	di	vista	più	profondo,	 tutto	 il	Kantismo	è	
superQiciale.	perché	non	espone	che	un	aspetto	della	verità.	La	 luce	che	vibra	e	
inonda	 lo	 spazio	 cosmico,	 questa	 è	 la	 causa	 prima	 degli	 organi	 visivi.	 Durante	
l’antica	epoca	lunare	il	principale	lavoro	delle	entità,	che	presero	parte	al	diveni-
re	dei	nostri	mondi,	era	la	costruzione	degli	organi.	Gli	organi	devono	prima	es-
sere	costruiti,	e	poi	possono	percepire.	La	nostra	coscienza	oggettiva	abituale	è	
fondata	 sul	 fatto,	 che	 sono	 stati	 prima	 costruiti	 gli	 organi.	 Come	 organi	mera-
mente	 Qisici,	gli	organi	sensorii	 furono	già	 formati	durante	 l’antica	epoca	satur-
nia;	l’occhio	a	un	dipresso	come	una	camera	oscura,	quale	l’ha	il	fotografo.	Siffatti	
apparati	meramente	Qisici	non	possono	percepire	nulla;	essi	sono	combinati	se-
condo	le	leggi	Qisiche.	Durante	l’antica	epoca	lunare	questi	organi	vennero	inte-
riorizzati.	Se	dunque	consideriamo	 l’occhio,	dobbiamo	dire:	Sull’antico	Saturno	
venne	formato	in	modo,	che	era	tutt’al	più	un	apparato	Qisico;	allo	stadio	lunare,	
venne	dalla	luce	solare,	che	splendeva	dal	di	fuori,	trasformato	in	organo	di	per-
cezione,	in	organo	di	coscienza.	L’essenziale	di	quell’attività,	durante	l’antica	esi-
stenza	lunare,	fu	di	aver	tratto	fuori	gli	organi,	per	così	dire,	dalle	entità	stesse;	
l’essenziale,	durante	 l’opera	 terrestre,	è,	per	esempio,	che	 la	 luce	esercita	un’a-
zione	 sulle	 piante,	mantiene	 lo	 sviluppo	 delle	 piante.	 Nella	 Qlora	 esteriore,	 noi	
vediamo	 il	prodotto	di	questa	azione	della	 luce.	Non	così	 agiva	 la	 luce	durante	
l’antica	condizione	lunare;	allora	essa	traeva	fuori	gli	organi.	E	ciò	che	l’uomo	al-

 104



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

lora	percepiva,	era	per	l’appunto	questo	lavoro	che	si	esercitava	sui	suoi	proprii	
organi.	 Era	 dunque	 una	 percezione	 d’	 immagini,	 che	 comunque	 sembravano	
riempire	lo	spazio	cosmico;	e	sembrava	come	se	queste	immagini	fossero	distese	
nello	spazio.	In	realtà	non	erano	altro	che	espressioni	per	il	lavoro	che	l’esistenza	
elementare	svolgeva	sugli	organi	dell’uomo.	Il	modo	come	egli	plasmava	sé	stes-
so,	il	modo	come,	per	così	dire,	dall’essere	suo	si	sviluppavano	gli	occhi	capaci	di	
percepire	questo	lavoro	su	di	sé	stesso,	il	suo	proprio	divenire	interiore,	è	questo	
che	l’uomo	percepiva	durante	l’antica	epoca	lunare.	Così	il	mondo	esteriore	era	
per	lui	un	mondo	interiore,	perché	l’intero	mondo	esteriore	lavorava	alla	sua	in-
teriorità.	Ma	 egli	 non	 distingueva	 affatto	 sé	 stesso	 fra	 esteriorità	 e	 interiorità;	
non	vedeva	il	sole	come	esteriore;	non	separava	il	sole	da	sé	stesso,	ma	percepiva	
in	sé	 il	divenire	dei	suoi	occhi.	E	questo	elaborantesi	divenire	dei	suoi	occhi,	si	
espandeva	fuori,	per	lui,	in	un’immagine	visibile	che	riempiva	lo	spazio.	Tale	era	
per	lui	la	percezione	solare;	era	però	un	processo	interiore.	Questa	era	la	carat-
teristica	dell’antica	coscienza	lunare,	che	cioè	si	percepiva	attorno	a	sé	un	mondo	
di	immagini,	 le	quali	però	signiQicavano	un	divenire	interiore,	un	costruire	inte-
riore	 dell’esistenza	 dell’anima.	 Così	 l’uomo	 lunare	 era	 rinchiuso	 nell’astralità,	
sentiva	il	proprio	divenire	come	un	mondo	esteriore.	Oggi,	la	percezione	di	que-
sto	divenire	interiore	come	mondo	esteriore,	così	da	non	poter	distinguere	quali	
siano	le	immagini	che	si	percepiscono	soltanto	come	riQlesso	del	proprio	diveni-
re,	costituirebbe	una	malattia;	durante	 l’antica	coscienza	 lunare,	 invece,	ciò	era	
normale.	Il	lavoro,	per	esempio,	di	quelle	Entità	le	quali	diventarono	più	tardi	gli	
Elohim,	 l’uomo	 lo	percepiva	allora	entro	 il	proprio	essere.	Come	se	oggi	vi	 riu-
scisse	di	percepire,	diciamo	pure,	lo	scorrere	del	sangue	in	voi	stessi,	così	l’uomo	
percepiva	allora	l’attività,	di	questi	Elohim.	Essa	era	dentro	di	lui,	ma	si	riQletteva	
in	immagini	che	apparivano	dal	di	fuori.	Una	coscienza	siffatta,	però,	era	l’unica	e	
sola	 che	 fosse	 possibile	 sulla	 Luna.	 Perché	 ciò	 che	 succede	 sulla	 nostra	 Terra	
deve	 succedere	 in	 armonia	 con	 l’intero	 cosmo.	Una	 coscienza	 come	quella	 che	
l’uomo	ha	sulla	Terra,	con	questa	sua	distinzione	fra	esteriore	e	interiore,	con	la	
sua	percezione	del	fatto	che	là,	fuori,	vi	sono	degli	oggetti	esteriori	reali	e	che	ac-
canto	ad	essi	noi	siamo	un’interiorità,	richiedeva	che	l’intera	evoluzione	passasse	
dall’antica	Luna	 alla	Terra,	 e	 che	nel	 nostro	 sistema	 cosmico	 si	 veriQicasse	una	

 105



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

forma	completamente	diversa	la	scissione.	La	separazione,	pur	esempio,	fra	luna	
e	Terra,	come	l’abbiamo	oggi,	non	esisteva	affatto	all’epoca	dell’antica	Luna.	Ciò	
che	chiamiamo	l’antica	Luna,	ve	la	dovete	rafQigurare	come	se	la	luna	attuale	fos-
se	ancora	congiunta	con	la	Terra.	Per	questo	fatto,	tutti	gli	altri	pianeti,	compreso	
il	sole,	erano	formati	in	modo	del	tutto	diverso.	E	date	le	condizioni	che	allora	vi	
erano,	poteva	svilupparsi	soltanto	una	coscienza	a	 immagini.	Ed	è	solo	quando	
l’intero	cosmo	che	ci	riguarda	ebbe	assunto	l’aspetto,	che	ha	per	l’appunto	come	
ambiente	che	circonda	la	Terra,	che	si	è	potuta	sviluppare	la	coscienza	oggettiva,	
quale	oggi	 l’abbiamo.	Dobbiamo	dunque	dire:	una	coscienza,	quale	 l’uomo	pos-
siede,	 come	 coscienza	 terrestre,	 gli	 venne	 riservata	 per	 l’epoca	 della	 Terra.	 E	
prima	non	soltanto	non	l’aveva	l’uomo,	ma	non	l’avevano	neppure	tutte	le	altre	
entità,	che	abbiamo	indicate	come	appartenenti	a	questa	o	a	quella	gerarchia.	Sa-
rebbe	 un	 giudizio	 superQiciale	 quello	 di	 credere,	 che,	 per	 esempio,	 gli	 Angioli,	
perché	 trascorsero	 il	 loro	 grado	 di	 umanità	 sull’antica	 Luna,	 dovessero	 perciò	
avere	avuto	sull’antica	Luna	una	coscienza	uguale	a	quella,	che	gli	uomini	hanno	
oggidì	 sulla	Terra.	 Essi	 non	hanno	avuto	una	 tale	 coscienza,	 e	 questo	 fatto	per	
l’appunto	li	distingue	dagli	uomini,	di	aver	cioè	percorso	il	loro	grado	di	umanità	
con	una	coscienza	differente.	Una	diretta	ripetizione	di	ciò	che	già	e	stato,	non	si	
veriQica	mai.	Tutto	ciò	che	costituisce	un	momento	di	evoluzione	avviene	una	vol-
ta	 sola,	 e	 avviene	 appunto	 per	 affermare	 sé	 stesso	 e	 non	 per	 ripetere	 qualche	
cosa	d’altro.	Perché	dunque	questa	condizione	di	coscienza,	che	chiamiamo	og-
gidì	 la	 coscienza	 dell’uomo	 terrestre,	 potesse	 esistere,	 erano	 necessari	 tutti	 i	
processi	che	hanno	veramente	dato	origine	a	questa	Terra,	era	necessario	che	vi	
fosse	 l’uomo	 come	 uomo.	 Ed	 era	 impossibile	 che	 gli	 esseri	 terrestri	 potessero	
sviluppare	nei	gradi	precedenti	dell’evoluzione	una	coscienza	siffatta.	Quando	un	
oggetto	si	presenta	dinanzi	a	noi,	esso	è	al	di	fuori	di	noi,	ci	appare	come	un	es-
sere	al	di	fuori	di	noi.	Ogni	precedente	coscienza	delle	entità	delle	quali	ci	è	dato	
parlare,	è	cosiffatta,	che	non	distingue	l’interiore	dall’esteriore,	e	che	renderebbe	
assurdo	 il	dire:	ci	appare	qualcosa	come	situato	dinanzi	a	noi.	Neanche	gli	Elo-
him	potevano	dire	 così	perché	per	 loro	questo	non	era.	Essi	potevano	soltanto	
dire:	Noi	viviamo	e	operiamo	nell’universo,	noi	creiamo	e	nel	creare	percepiamo	
questa	nostra	creatività.	Non	è	dinanzi	a	noi	che	sono	oggetti,	non	è	dinanzi	a	noi	

 106



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

che	appariscono	degli	oggetti.	Il	fatto	che	è	espresso	nella	enunciazione:	«Davan-
ti	a	noi	ci	appaiono	degli	oggetti	in	una	formazione	esteriore	spaziale	si	esprime,	
per	così	dire,	un	che	di	esistente	da	cui	noi	stessi	siamo	separati,	e	di	fronte	a	cui	
ci	troviamo».	Il	fatto,	che	può	rivelarsi	in	questa	enunciazione,	è	sorto	anche	per	
gli	Elohim	soltanto	durante	l’epoca	terrestre.	Quando,	durante	l’antica	epoca	lu-
nare.	questi	Elohim	sentivano	sé	stessi	tessere	e	operare	nella	luce,	che	dall’anti-
co	Sole	Qluiva	sulla	Luna,	avrebbero	potuto	dire:	«Noi	ci	sentiamo	dentro	a	questa	
luce;	 sentiamo	 come	 con	questa	 luce	 c’immergiamo	negli	 esseri,	 i	 quali	 vivono	
sull’antica	 Luna	 come	 uomini,	 noi	 percorriamo	 rapidamente,	 per	 così	 dire,	 lo	
spazio	con	questa	luce».	Ma	non	avrebbero	potuto	dire:	«Vediamo	questa	luce	al	
di	fuori	di	noi».	Questo	fatto	non	c’era	durante	l’antica	esistenza	lunare:	esso	fu	
un	fatto	terrestre	completamente	nuovo.	Quando,	a	un	determinato	grado	dell’e-
voluzione,	ci	si	presenta	nella	Genesi	la	frase	monumentale:	«E	gli	Elohim	disse-
ro:	 Sia	 fatta	 la	 luce»,	 è	un	 fatto	nuovo	che	deve	 sopravvenire;	questo,	 cioè,	 che	
essi	 non	 si	 sentono	 semplicemente	 scorrere	 unitamente	 alla	 luce,	ma	 sentono	
che	la	luce	vien	loro	riverberata	dagli	oggetti,	che	gli	oggetti	appariscono	loro	dal	
di	fuori.	Lo	scrittore	della	Genesi	esprime	ciò,	quando	alle	parole:	«E	gli	Elohim	
dissero:	Sia	fatta	la	luce»	aggiunge:	«E	gli	Elohim	videro	la	luce».	In	verità,	non	vi	
è	niente	di	superQluo	in	questo	documento,	non	vi	sono	frasi	vuote.	E	sarebbe	da	
augurarsi,	che	fra	le	molte	cose,	che	gli	uomini	possono	imparare	da	questo	anti-
co	documento,	imparassero	anche	questa:	di	non	ritenere	che	in	esso	alcuna	fra-
se	sia	vuota,	di	non	attribuire	ad	esso	signiQicati	che	non	ricchi	di	contenuto.	Lo	
scrittore	 della	 Genesi	 non	 ha	 scritto	 niente	 di	 superQluo,	 neppure	 ha	 aggiunto	
quel	che	per	il	gusto	piccolo	borghese	poteva	parere	decorativo,	per	far	degli	ab-
bellimenti	alla	storia	della	creazione	della	luce:	non	fa	dunque	dire	agli	Elohim:	
«Vediamo	la	luce	e	siamo	soddisfatti	dell’opera	nostra».	È	il	veriQicarsi	di	un	fatto	
nuovo,	questa	è	la	cosa	importante	che	vien	detta	in	quella	piccola	frase.	E	vien	
detto	anche	di	più.	Non	sta	scritto	soltanto:	«E	gli	Elohim	videro	la	luce»,	ma	sta	
scritto:	«Essi	videro	che	era	bella	–	o	buona».	Rilevo,	che	la	differenza	fra	«bello»	
e	«buono»	non	viene	fatta	nella	lingua	ebraica	come	si	fa	oggi.	Una	medesima	pa-
rola	 signiQica	 tanto	«bello»	quanto	«buono».	Che	 cosa	 s’intende	veramente	 con	
ciò,	che	si,	chiama	bello	o	buono?	Nel	sanscrito	antico,	e	anche	nella	lingua	tede-

 107



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

sca,	 il	 signiQicato	 ancora	 trasparisce	 dalla	 parola	 stessa.	 La	 parola	 «schön»	 ab-
braccia	tutte	le	parole,	che	in	qualsiasi	lingua	signiQichino,	che	un’interiorità,	una	
spiritualità,	comparisce	in	un’immagine	esteriore;	«shön	sein»	(essere	bello)	si-
gniQica:	un’interiorità	 comparisce	esteriormente.	E	 ancora	oggi	 annettiamo	alla	
parola	«Schönheit»	(bellezza)	il	miglior	signiQicato,	quando	intendiamo	che	nel-
l’oggetto	(bello)	«schön»	un	essere	spirituale	interiore	si	palesa	come	alla	super-
Qicie,	 in	 immagine	 Qisica.	 Si	dice	qualcosa	«schön»	 (bello),	quando	attraverso	 la	
materialità	 esteriore,	 per	 così	 dire,	 si	 vede	 trasparire	 la	 spiritualità.	Quando	 si	
può	dire	(bella)	«schön»,	una	scultura	in	marmo?	Quando	nella	forma	esteriore	
essa	desta	 l’illusione,	che	 in	essa	vive	 lo	spirito.	L’apparire	della	spiritualità	at-
traverso	l’esteriorità,	questo	è	il	bello.	Quando	dunque	nella	Genesi	si	presentane	
a	noi	le	parole:	«Gli	Elohim	«videro	la	luce»,	possiamo	dire,	che	in	esse	viene	in-
dicata	la	caratteristica	dell’evoluzione	terrestre,	ma	che	anche	ciò	che	prima	non	
si	poteva	sperimentare	che	subbiettivamente,	apparisce	ora	dai	di	 fuori;	 che	 lo	
spirito	si	presenta	nella	sua	apparizione	esteriore.	Le	parole,	che	ordinariamente	
vengono	tradotte:	«E	gli	Elohim	videro	la	luce	e	videro	che	era	bella»,	possiamo	
dunque	esprimerle	come	segue:	E	gli	Elohim	divennero	coscienti	che	ciò,	 in	cui	
essi	prima	stavano,	si	presentava	loro	dinanzi	come	un’esteriorità:	in	questa	ap-
parizione	sperimentarono,	che	lo	Spirito	stava	nello	sfondo	e	arrivava	ad	espri-
mersi	nell’esteriorità	–	poiché	questo	è	il	signiQicato	che	si	cela	dietro	le	parole:	
che	era	«bella».	Il	miglior	modo	per	comprendere	un	antico	documento	come	la	
Genesi,	è	di	non	cercarvi	mai	dei	pleonasmi,	ma	di	ricercare	ovunque	 i	misteri,	
che	veramente	stanno	occultati	nelle	parole.	Allora	con	la	vostra	indagine	pene-
trerete	in	quello	stile	grandioso;	mentre	una	massa	di	commenti	non	è	altro	che	
pedanteria	comunissima.	Ma	proseguiamo	ancora.	Perché	ciò	che	era	caratteri-
stico	della	condizione	lunare	potesse	determinarsi,	abbiamo	visto	che	occorreva	
che	 l’elemento	 solare	 si	 distaccasse	da	quello	 lunare.	Abbiamo	visto	poi,	 come	
fosse	necessario	che	durante	l’evoluzione	terrestre	l’elemento	solare	tornasse	a	
distaccarsi	da	quello	terrestre;	come	per	la	vita	di	ciò	che	è	dotato	di	coscienza	
occorra,	per	essi	dire,	 la	dualità.	Doveva	veriQicarsi	 l’uscita	dell’elemento	 terre-
stre;	tale	uscita,	però,	è	collegata	anche	con	dell’altro;	è	collegata	col	fatto,	che	le	
condizioni	 elementari	 in	 ciò	 che	 diventa	 elemento	 lunare	 e	 in	 ciò	 che	 diventa	

 108



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

elemento	solare	modiQicano,	per	così	dire,	la	propria	natura,	diventano	qualcosa	
d’altro.	Se	contemplate	 il	sole	attuale,	anche	soltanto	Qisicamente,	dovete	dire	a	
voi	stessi:	 le	condizioni	che	abbiamo	sulla	Terra,	e	a	cui	diamo	il	nome	di	stato	
solido	e	di	stato	liquido,	non	le	dobbiamo	cercare	nel	sole	Qisico.	Tutt’al	più	po-
trete	dire,	 che	 il	 sole	è	disceso	nella	scala	degli	elementi	 Qino	a	quello	gassoso;	
perQino	la	nostra	Qisica	considera	il	sole	a	questo	modo.	La	suddetta	separazione	
si	veriQica	del	resto	con	la	scissione	di	quel	che	prima	era	un’unità.	Abbiamo	vi-
sto,	che	l’elemento	terrestre	si	sviluppa	per	il	veriQicarsi	di	una	specie	di	proces-
so	discendente	di	condensazione	che	va	dall’elemento-calore	Qino	a	quello	terreo,	
solido;	e	che	ciò	che	vi	ha	di	elementarità	 in	alto,	ossia	 l’elemento	eterico	della	
luce,	quello	del	suono	e	quello	della	vita,	vi	apparisce	come	penetrato	dentro	dal	
di	fuori.	Ma	per	l’elemento	solare	che	si	separa	dal	terrestre	non	dobbiamo	pre-
sumere	 che	 si	 veriQichi	 un	processo	uguale.	Dobbiamo	piuttosto	 dire:	 abbiamo	
dunque	come	primo	e	più	sottile	stato	ciò	che	racchiude	e	provoca	la	vita;	poi	ciò,	
che	 possiamo	 chiamare	 etere	 del	 suono	 o	 del	 numero,	 poi	 l’etere-luce	 e	 dopo	
l’etere-calore;	poi	abbiamo	l’aria	o	gas,	l’acqueo	e	il	terreo	o	solido.	Queste	sono	
le	sette	condizioni	dell’esistenza	elementare.	Nella	sfera	dell’elemento	terrestre	
dovremo	principalmente	cercare	ciò	che	arriva	 Qino	al	 calore.	 Il	 calore	pervade	
tutto	 il	 nostro	 elemento	 terrestre,	mentre	 invece	 dell’elemento-luce	 dobbiamo	
dire,	che	la	Terra	ne	è	partecipe	solo	in	quanto	gli	esseri	–	o	si	può	anche	dire	i	
corpi	dell’ambiente	che	ci	circonda	–	prendono	parte	alla	vita	terrestre.	La	luce	
radia	dal	sole	sulla	Terra.	Se	si	volessero,	per	così	invece	dire.:	«Essi	vivevano	e	
tessevano	 in	 esso».	 Neanche	 del	 cosidetto	 secondo	 giorno	 della	 Creazione	 po-
trebbe	allora	venir	detto,	che	gli	Elohim	percepirono	quel	movimento	che	separa	
le	sostanze	verso	l’alto	e	verso	il	basso;	ne	potrebbe	dirsi	di	questo	lavoro	degli	
Elohim,	per	esempio:	«Essi	lo	percepiscono»:	queste	parole	di	«percezione»	e	di	
«essere	 bello»	 dovrebbero	 venire	 omesse	nella	Genesi;	 allora	 vi	 sarebbe	piena	
corrispondenza	con	quel	che	possiamo	constatare	per	mezzo	della	scienza	dello	
Spirito.	 Il	 veggente	 dunque,	 che	 ha	 scritto	 la	 Genesi,	 avrebbe	 dovuto	 omettere	
per	il	secondo	giorno	della	Creazione	la	frase:	«E	gli	Elohim	videro...	».	Prendete	
la	Genesi;	vi	sta	scritto	del	primo	giorno:	«E	gli	Elohim	videro	la	luce	e	videro	che	
era	bella».	Al	secondo	giorno	della	Creazione,	nelle	traduzioni	più	comuni,	trova-

 109



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

te	detto,	dopo	che	il	primo	giorno	della	Creazione	è	trascorso:	a	E	Dio	disse:	«Sia	
fatta	una	dilatazione	nel	mezzo	 alle	 acque	e	 separi	 acqua	da	 acque...	 e	 fu	 fatto	
così.	E	alla	dilatazione	Dio	diede	il	nome	di	cielo...	e	della	sera	e	della	mattina	si	
compie	il	secondo	giorno».	E	quella	frase	che	vi	è	per	il	primo	giorno	della	Crea-
zione,	 viene	 omessa	 per	 il	 secondo	 giorno	 della	 Creazione.	 La	Genesi	 racconta	
conformemente	a	ciò	che	da	essa	possiamo	aspettarci	secondo	quello	che	si	può	
constatare	per	via	 scientiQico-spirituale.	Avete	qui	di	nuovo	una	 crux,	un	nodo,	
che	 gl’interpreti	 del	 secolo	 decimonono	 non	 hanno	 saputo	 come	 risolvere.	 Vi	
sono	stati	degli	interpreti	che	hanno	detto:	«Insomma,	che	importa	che	la	secon-
da	volta	quella	frase	sia	stata	omessa;	lo	scrittore	l’avrà	dimenticata».	Gli	uomini	
devono	imparare,	che	nella	Genesi,	non	soltanto	non	va	aggiunto	niente	che	non	
vi	appartenga,	ma	non	va	neanche	tralasciato	nulla	che	vi	appartenga.	Lo	scritto-
re	della	Genesi	non	ha	dimenticato	nulla.	È	per	una	ragione	profondissima,	che	
per	il	secondo	giorno	della	Creazione	quelle	parole	non	sono	state	messe.	Questo	
di	nuovo	è	uno	di	quei	fatti,	dei	quali	già	molti	ho	citati,	che	ci	riempiono	di	un	
senso	di	straordinario	rispetto	e	ammirazione,	quando	penetriamo	nello	studio	
di	un	antico	documento	 come	 la	Genesi.	 Si	 potrebbe	 imparare	molto	da	questi	
antichi	scrittori,	i	quali,	senza	esser	legati	sul	riguardo	da	alcun	giuramento,	ma	
per	volontà	spontanea,	seguivano	il	principio	«di	non	aggiungere	e	di	non	omet-
tere	niente,	di	ciò	che	avevano	riconosciuto	come	verità».	Essi	erano	profonda-
mente	compenetrati	dal	sentimento,	che	ogni	singola	parola	di	quei	documenti	
deve	esserci	sacra,	e	che	non	dobbiamo	tralasciare	niente	di	necessario.	Abbiamo	
così	esaminato	le	cause	profonde,	per	così	dire,	della	formazione	di	questo	cosi-
detto	primo	e	secondo	giorno	della	Creazione.	Colui	il	quale,	per	mezzo	della	in-
vestigazione	spirituale,	scopre	ciò	che	vi	è	dietro	alle	cose,	e	poi	si	accosta	alla	
Bibbia,	dice	veramente:	sarebbe	certo	meraviglioso,	straordinariamente	meravi-
glioso,	se	queste	Qinezze,	che	possono	scoprirsi	per	mezzo	di	una	scrupolosa	in-
vestigazione	spirituale,	si	ritrovassero	nell’antico	veggente,	il	quale	ha	collabora-
to	alla	Genesi.	E	quando	questo	fatto	straordinario	si	avvera,	lo	invade	un	senti-
mento	meraviglioso:	un	sentimento,	che	dovrebbe	penetrare	nelle	anime	umane,	
perché	tornino	a	sentire	rettamente	la	santità,	che	si	contiene	in	questo	antichis-
simo	documento,	da	noi	conosciuto	come	Genesi.  

 110



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

VIII	-		LA	PREPARAZIONE	E	L’EVOLUZIONE	DELL’UOMO	
ATTRAVERSO	I	SEI	GIORNI	-	LA	CACCIATA	DAL	PARADISO	

Nel	corso	di	queste	conferenze	ci	siamo	formati	un	quadro	del	modo,	come	le	
precedenti	 esistenze	 preparatorie	 si	 riversino	dalle	 antiche	 epoche	di	 Saturno,	
del	 Sole	 e	 della	 Luna	 nel	 divenire	 della	 nostra	 Terra.	 Dobbiamo	 naturalmente	
sempre	 tener	presente,	 che	 la	 cosa	più	essenziale	 che	ci	possa	 interessare	nel-
l'insieme	 di	 questo	 divenire	 terrestre	 è	 l’evoluzione,	 la	 formazione	 dell’uomo	
stesso.	Sappiamo,	che	nell'intera	nostra	evoluzione	planetaria	l’uomo	è,	per	così	
dire,	 il	 primo	 prodotto.	 Se	 volgiamo	 uno	 sguardo	 retrospettivo	 sull’antica	 esi-
stenza	saturnia,	ci	avvediamo	che,	durante	quel	periodo	di	tessitura	di	calore,	vi	
è	da	registrare	soltanto	la	costituzione	del	primo	germe	dell’uomo	Qisico,	e	che	di	
tutto	quanto	oggi	ancora	ci	circonda,	di	ciò	che	incontriamo	nel	regno	animale,	in	
quello	vegetale,	e	in	quello	minerale,	ancora	non	esisteva	nulla.	Questi	regni	ven-
nero	 soltanto	 in	 seguito	 ad	 aggiungersi	 al	 regno	umano.	Dovremo	perciò	 chie-
derci:	come	si	svolge	nei	dettagli	l’evoluzione	dell’uomo	secondo	la	relazione	del-
la	Genesi,	durante	il	divenire	della	Terra?	Nel	corso	di	queste	conferenze	vedre-
mo,	che	essa	viene	completamente	a	confermare	tutto	ciò,	che	oggi	possiamo	co-
noscere	dalle	indagini	della	scienza	dello	Spirito.	Se	si	esamina	la	Genesi	superQi-
cialmente,	potrebbe	sembrare	che	l’uomo	sia	comparso	come	di	colpo	nel	sesto	
giorno	della	Creazione.	Noi	sappiamo	però,	che	l’uomo	è	ciò	che	-vi	è	di	più	im-
portante,	e	che	gli	altri	regni,	in	certo	modo,	sono	le	scorie	del	divenire	dell’uo-
mo.	 Ci	 deve	 perciò	 interessare	 il	 quesito:	 Che	 n’era	 dell’uomo	 durante	 i	 giorni	
della	Creazione	 che	hanno	preceduto	 il	 sesto?	Dove	dobbiamo	cercarlo	 in	quei	
giorni?	Se	il	divenire	della	Terra	rappresenta	una	specie	di	ripetizione	delle	esi-
stenze	di	Saturno,	del	Sole	e	della	Luna,	è	da	presumersi	che	prima	di	ogni	altra	
cosa	 si	 ripeta	 sempre	 il	 divenire	dell’uomo;	 e	 che	non	 si	debba	 cercare	 l’uomo	
soltanto	nel	sesto	giorno	della	Creazione,	ma	anche	prima.	Come	si	spiega	questa	
apparente	contraddizione,	che	cioè	la	Genesi	non	parla	già	prima	dell’uomo?	Ora,	
è	 necessario	 cominciare	 col	 rilevare,	 che	 la	Genesi,	 quando	 comincia	 a	 parlare	
del	divenire	dell’uomo,	parla	di	Adamo	e,	in	un	dato	senso	nell’antico	linguaggio	
sacerdotale	degli	Ebrei,	 l’espressione	«Adamo»	coincide	 con	 il	 nostro	vocabolo	

 111



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

«l’uomo».	Ma	dobbiamo	comprendere	questa	espressione	«Adamo»	con	maggio-
re	esattezza.	Questo	vocabolo	destava	nell’anima	degli	antichi	saggi	ebraici	una	
rappresentazione,	che	nell'idioma	nostro	potremo	rendere	a	un	dipresso	con	la	
parola	«il	terreo».	L’uomo	dunque,	come	tale,	è	l’essere	terrestre	per	eccellenza,	
il	 coronamento,	 quasi,	 di	 ogni	 essere	 terrestre,	 ciò	 che	 risulta	 in	 ultimo,	 come	
frutto	del	divenire	della	Terra.	Ma	se	vogliamo	continuare	questa	immagine,	tut-
to	ciò	che	in	ultimo	converge	nel	frutto,	si	trova	già	Qin	da	prima	contenuto,	nel-
l’intero	 essere	 della	 pianta.	 Non	 troveremo	 l’uomo	 nei	 precedenti	 giorni	 della	
Creazione,	se	non	ci	rendiamo	conto	che,	in	realtà,	non	è	la	parte	Qisica	dell’uomo	
che	precede	quella	spirituale-animica,	ma	che,	al	contrario,	è	la	spirituale-animi-
ca	che	precede	quella	Qisica.	Ciò	che	abbiamo	oggi	innanzi	a	noi	come	uomo	ter-
restre	Qisico,	ciò	a	cui	diamo	il	nome	di	uomo,	ce	lo	dobbiamo	rappresentare,	a	un	
dipresso,	come	se	avessimo	una	piccola	quantità	di	acqua,	che	per	raffreddamen-
to	facciamo	congelare	in	ghiaccio.	Come	l’acqua	si	congela	in	ghiaccio,	così	pres-
s’a	poco	dobbiamo	rafQigurarci	che	al	sesto	giorno	della	Creazione,	l’uomo	animi-
co-spirituale,	per	opera	degli	Elohim,	si	sia	solidiQicato	per	così	dire	condensato,	
in	 uomo	 terrestre.	 Il	 progresso	 dunque	 al	 sesto	 giorno	 della	 Creazione	 sta	 nel	
condensarsi	dell’uomo	da	spirituale-animico	a	uomo	denso	terrestre.	–	Non	do-
vremo	 conseguentemente	 cercare	 l’uomo,	 nei	 precedenti	 cosidetti	 giorni	 della	
Creazione,	nel	campo	di	ciò	che	si	forma,	sempre	nella	sfera	del	supersensibile,	
come	scorie	Qisiche,	o	come	leggi	delle	scorie	Qisiche,	ma	dovremo	prima	cercare	
l’uomo	in	una	condizione	spirituale-animica.	Quando	dunque	si	dice,	secondo	la	
Genesi,	 che	al	primo	giorno	esisteva	ciò	che	era	 interiormente	 in	movimento	e	
ciò	 che	 esteriormente	 si	manifestava,	 non	 dobbiamo,	 per	 questo	 primo	 giorno	
della	Creazione,	 cercare	 l’uomo	nell’elemento	 terreo,	ma	nell’ambiente	 che	 cir-
conda	 la	Terra	 come	entità	 spirituale-animica.	Dobbiamo	dire:	 la	 sua	esistenza	
terrestre	si	va	preparando	come	essere	spirituale-animico.	Oggi,	anzitutto,	voglio	
esporvi	il	collegamento	fra	i	risultati	della	scienza	dello	Spirito	e	la	Genesi.	
Che	cosa	si	sta	preparando	nel	primissimo	germe	dell’uomo,	quando	la	Genesi	

ci	 riferisce,	 che	 dal	 cogitare	 cosmico	 nascono	 i	 due	 complessi,	 quello	 interior-
mente	animato	e	 l’altro	che	esteriormente	si	manifesta,	quando	 lo	Spirito	degli	
Elohim	tesse	e	cova	in	questi	due	complessi,	quale	parte	si	sta	allora	preparando	

 112



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

dell’uomo?	Ciò	che	nel	senso	delle	spiegazioni	che	diamo	oggi	sul	terreno	della	
scienza	dello	Spirito	possiamo	chiamare	anima	senziente,	ciò	che	dobbiamo	oggi	
considerare	come	un’interiorità,	questo,	 secondo	 la	Genesi,	 si	prepara	nel	 cosi-
detto	primo	giorno	della	Creazione,	Qino	al	momento	in	cui	sta	detto:	«Sia	fatta	la	
luce	e	la	luce	fu	fatta».	In	tutto	ciò,	nell’ambiente	spirituale	circostante,	per	così	
dire,	sta	come	spiritualità	animica	dell’uomo	l’anima	senziente.	Diremo	dunque,	
per	spiegarci	meglio:	nell’ambiente	che	circonda	la	Terra	noi	cerchiamo	prima	di	
tutto	l’anima	senziente	e	la	poniamo	al	posto,	che	viene	ordinariamente	chiama-
to	il	primo	dei	giorni	della	Creazione.	Là	dunque,	intorno	alla	Terra,	dove	gli	Elo-
him	e	le	Entità	loro	ministro	esplicano	le	opere	loro;	là,	dove	vibra	un’Entità	spi-
rituale	animica,	in	quest’atmosfera	spirituale-animica,	–	a	un	dipresso	come	oggi	
vediamo	le	nuvole	nell’aerosfera	–	dobbiamo	vedere	una	spiritualità	animica	del-
l’uomo;	 cioè,	prima	di	 tutto,	 l’anima	 senziente	dell’uomo.	L’evoluzione	poi	pro-
gredisce	 e,	 se	 seguiamo	 l’uomo	ulteriormente,	 dovremo	 cercare	 quel	 che	 chia-
miamo	l’anima	razionale	o	l’anima	affettiva.	L’anima	senziente	progredisce	e	di-
venta	 anima	 razionale	 o	 anima	 affettiva.	 E	 nell’ambiente	 che	 circonda	 la	 Terra	
abbiamo	questo,	per	così	dire,	afQinamento	dell’anima	senziente	ad	anima	razio-
nale	o	affettiva,	nel	secondo	dei	cosidetti	giorni	della	Creazione.	Quando	dunque	
l’etere	del	suono	penetra	nel	divenire	della	Terra,	e	le	masse	di	sostanze	superio-
ri,	si	separano	da	quelle	inferiori,	appartiene	alla	sfera	superiore,	ed	è	operoso	in	
essa,	un	uomo,	che	esiste	in	germe	soltanto	come	anima	senziente	e	come	anima	
razionale	 o	 affettiva.	 Come	 terzo	momento	 dobbiamo	 rafQigurarci	 il	 progresso	
dell’uomo	Qino	all’anima	cosciente,	di	guisa	che	dobbiamo	rappresentarci	l’intero	
processo,	che	ci	viene	esposto	dalla	Genesi,	in	modo,	che	in	questo	terzo	giorno	
della	Creazione,	giù	sulla	Terra,	per	opera	dell’etere	vitale,	si	evolva	la	verdura,	la	
vegetalità	 –	 come	 l’abbiamo	descritta	 –	 come	 specie.	 La	Terra	 germina	–	natu-
ralmente	in	maniera	che	solo	supersensibilmente	è	percepibile	la	base	della	vita	
vegetale,	 e	 in	 alto,	 nell’etere,	 aleggia	 ciò,	 che	 dobbiamo	designare	 come	 anima	
cosciente	 in	congiunzione	con	 l’anima	senziente	e	 l’anima	razionale	o	affettiva.	
Così	l’uomo	spirituale-animico	sta	sospeso	nell’ambiente	che	circonda	il	divenire	
della	Terra.	Egli-	sta	come	dentro	la	sostanza	delle	diverse	Entità	spirituali.	Fino	
allora	egli,	 in	 fondo,	non	ha	esistenza	 indipendente.	Si	potrebbe	dire	che	egli	si	

 113



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

stesse	formando	come	organo	dentro	agli	Elohim,	alle	Archai,	ecc,	che	esistesse	
nei	 loro	 corpi	 come	membra	dei	medesimi.	È	perciò	naturale,	 che	 ci	 si	parli	di	
queste	Entità,	–	perché	esse	sole	sono	veramente	delle	individualità	in	quell’epo-
ca	del	divenire	della	Terra;	perché	con	la	sorte	di	queste	Entità	viene	anche	de-
scritta	la	sorte	del	germe	umano.	Ma	–	come	potete	facilmente	immaginarvi	–	se	
l’uomo	deve	un	giorno	veramente	popolare	la	Terra,	occorre	che	succeda	un	fat-
to,	 che	 possiamo	 deQinire	 come	 una	 graduale	 densiQicazione	 dell’uomo.	Questa	
animicità	spirituale	deve,	per	così	dire,	rivestirsi	a	poco	a	poco	di	corporeità.	Ab-
biamo	dunque	alla	Qine	di,	quel	che	nella	Bibbia	ci	si	presenta	come	terzo	giorno	
della	Creazione,	un	uomo	spirituale-animico	in	germe,	così	come	oggi	parliamo	
dell’anima	cosciente,	dell’anima	razionale	o	affettiva	e	di	quella	senziente.	Tutto	
ciò	deve	rivestirsi,	per	così	dire,	provvedersi	di	veste	esteriore.		
L’uomo,	entro	queste	sfere	spirituale-animiche,	deve	ricevere	prima	di	tutto	la	

veste	 del	 corpo	 astrale.	 Cerchiamo	 di	 rappresentarci	 ciò	 che	 signiQicano	 vera-
mente,	 queste	 parole:	 «L’uomo	 dopo	 questo	 terzo	 giorno	 della	 Creazione	 deve	
rivestirsi	 del	 corpo	 astrale».	Dove,	 nella	 vita	 attuale,	 troviamo	noi	 nell’uomo	 il	
suo	corpo	astrale,	come	separato	da	lui	e	posto	dinanzi	a	noi	in	modo	da	poterne	
studiare	le	leggi?	Se	pure	in	una	forma	affatto	diversa	da	quella	che	aveva	all’e-
poca	di	cui	ci	parla	la	Genesi,	troviamo	questo	corpo	astrale	separato	dall’uomo,	
quando	 l’uomo	 dorme.	 Nel	 sonno,	 l’uomo	 lascia	 sul	 letto	 il	 suo	 corpo	 Qisico	 e	
quello	eterico,	e	 l’uomo	stesso	si	trova	allora	nel	corpo	astrale,	che	alberga	l’Io.	
Ricordatevi	ora	di	parecchie	cose,	che	vi	ho	dette	negli	anni	trascorsi	intorno	alla	
vita	peculiare	di	questo	corpo	astrale	durante	lo	stato	di	sonno.	Ricordatevi	an-
che	di	ciò,	che	si	trova	in	proposito	nella	mia	Scienza	Occulta.	Allora	direte	a	voi	
stessi	«Quando	questo	corpo	astrale	è	 fuori	del	corpo	 Qisico	e	di	quello	eterico,	
cominciano	a	formarsi	dei	collegamenti,	come	delle	correnti,	che	da	questo	cor-
po	 astrale	 vanno	 verso	 l’ambiente	 cosmico.	 Quando	 ritornate	 la	mattina	 dallo	
stato	di	sonno	a	quello	di	veglia,	avete	per	così	dire,	durante	lo	stato	di	sonno,	as-
sorbito	 le	 forze	rinvigorenti	dall’intero	cosmo.	Sotto	un	certo	riguardo,	durante	
la	notte,	il	vostro	corpo	astrale,	per	mezzo	delle	sue	correnti,	era	inserito	nell’in-
tero	 cosmo	 circostante.	 Era	 collegato	 con	 tutte	 le	Entità	 planetarie,	 che	 appar-
tengono	alla	nostra	Terra.	Mandava	le	sue	correnti	verso	Mercurio,	Marte,	Giove,	

 114



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

ecc.	e	in	queste	Entità	planetarie	si	trovano	le	forze	rinvigoritrici,	che	mandano	
nel	corpo	astrale	ciò	che	ci	abbisogna,	per	potere	al	nostro	ritorno	nel	corpo	Qisi-
co	e	in	quello	eterico	proseguire	lo	stato	di	veglia.	Dorante	la	notte,	il	nostro	cor-
po	astrale	è	come	riversato	fuori	e	ingrandito	a	esistenza	cosmica.	La	coscienza	
chiaroveggente,	nel	momento	che	ci	si	addormenta,	vede	uscire	il	corpo	astrale	
in	certo	modo,	dal	corpo	Qisico.	Questo,	naturalmente,	è	un	modo	di	esprimersi	
assai	 poco	 esatto.	 Il	 corpo	 astrale	 si	 trae	 fuori	 dal	 corpo	 Qisico	 serpeggiando	
come	in	una	spirale;	resta	sospeso	come	una	nuvola	a	spirale.	Ma	ciò	che	allora	si	
vede	non	è	che	 il	principio	delle	correnti	 ché	si	dismembrano	da	questo	corpo	
astrale.	
Esse	 si	 espandono	 effettivamente	 nello	 spazio	 cosmico	 e	 raccolgono	 forze,	

s’imbevono	 delle	 forze	 dei	 pianeti.	 E	 se	 qualcuno	 vi	 volesse	 dire,	 che	 il	 corpo	
astrale	è	ciò	che,	con	una	chiaroveggenza	rudimentale,	si	vede	sospeso	come	una	
nuvola,	nei	pressi	del	corpo	Qisico,	non	vi	direbbe	affatto	la	verità:	perché	questo	
corpo	astrale,	durante	la	notte,	è	riversato	sull’intero	nostro	sistema	solare.	Du-
rante	lo	stato	di	sonno,	è,	per	così	dire,	in	relazione	con	le	Entità	planetarie.	Per-
ciò	 appunto	 parliamo	 di	 un	 corpo	 «astrale».	 Tutte	 le	 altre	 spiegazioni	 dell’e-
spressione	corpo	«astrale»,	che	è	stata	coniata	nel	Medio	Evo,	non	sono	esatte.	
Parliamo	di	 un	 corpo	 «astrale»,	 perché,	 durante	 lo	 stato	di	 sonno	dell’uomo,	 il	
corpo	astrale	è	in	una	certa	intima	relazione	con	le	stelle,	con	il	mondo	astrale,	
perché	riposa	in	questo,	perché	ne	accoglie	in	sé	le	forze.	Se	considerate	questo	
stato	di	 fatto,	 che	anche	oggidì	 risulta	all'investigazione	chiaroveggente,	direte:	
ma	allora,	anche	le	prime	correnti	che	formarono	questo	corpo	astrale	dovevano	
Qluire	 all’uomo	 dal	 mondo	 astrale,	 dal	 mondo	 stellare.	 Questo	 mondo	 stellare	
dunque	 doveva	 esistere	 durante	 il	 divenire	 della	 Terra.	 Se	 diciamo	 dunque:	 Al	
cosidetto	 quarto	 giorno	 della	 Creazione	 ciò	 che	 prima	 vi	 era	 come	 spiritualità	
animica	si	rivestì	delle	leggi	e	delle	forze	del	corpo	astrale,	le	stelle,	gli	astri,	do-
vevano	in	questo	quarto	giorno	della	Creazione	esplicare	la	loro	azione	nell’am-
biente	che	circonda	la	Terra.	E	la	Genesi	ci	racconta	per	l’appunto	questo.	Quan-
do	nel	cosidetto	quarto	giorno	della	Creazione	ci	viene	prospettato	ciò,	che	pos-
siamo	descrivere	 con	 le	 parole	 «il	 corpo	 astrale	 dell’uomo	 si	 forma	 con	 le	 sue	
leggi»,	la	Genesi	assai	giustamente	pone	a	parallelo	con	questo	rivestirsi	del	cor-

 115



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

po	 astrale	 che	 l’uomo	 fa,	 quando	 ancora	 egli	 aleggia	 nell’ambiente	 spirituale	 e	
astrale	che	circonda	la	Terra,	con	l’attività	del	mondo	stellare	che	appartiene	in	
primo	 luogo	alla	nostra	Terra.	Anche	 in	questo,	dunque,	vi	è	nel	racconto	della	
Genesi	un	signiQicato	profondo,	che	si	accorda	completamente	con	ciò	che	la	ri-
cerca	chiaroveggente	può	dire	oggidì	dell’uomo	attuale.	Vedremo	ancora,	che	al-
l’epoca	di	cui	parla	la	Genesi,	questo	corpo	astrale	non	era	certo	così	come	il	no-
stro	corpo	astrale	è	attualmente	di	notte.	Ma	ne	aveva	le	medesime	leggi.	Ciò,	che	
si	sviluppava	in	esso	come	attività,	era	lo	stesso.	Dovremo	dunque	aspettarci,	che	
nell’epoca	seguente,	che	la	Genesi	registra	come	quinto	giorno	della	Creazione,	si	
veriQichi	un’ulteriore	condensazione	dell’uomo.	L’uomo	rimane	ancora	un	essere	
eterico	 supersensibile;	ma	 ha	 luogo	 un’ulteriore	 densiQicazione,	 una	 densiQica-
zione	nell’eterico.	L’uomo	ancora	non	tocca	la	Terra;	egli	appartiene	ancora,	per	
così	dire,	all’ambiente	più	spirituale-eterico	che	circonda	la	Terra;	e	qui	tocchia-
mo	 un	 punto,	 che	 è	 straordinariamente	 importante	 di	 saper	 comprendere	 per	
tutto	quanto	concerne	il	divenire	dell’uomo	in,	relazione	con	la	Terra.	Se	volgia-
mo	lo	sguardo	sul	regno	più	vicino	a	quello	dell’uomo,	al	regno	animale,	possia-
mo	 proporci	 il	 quesito,	 che	 già	 spesso	 abbiamo	 rasentato:	 perché	 veramente	
questi	 animali	 sono	 diventati	 animali,	 e	 perché	 l’uomo	 è	 diventato	 uomo?	 Che	
l’uomo	si	sia	evoluto	dall’animalità,	come	va	fantasticando	la	grossolana	conce-
zione	 materialistica	 dell’epoca	 attuale,	 è	 una	 cosa	 che	 neppure	 l’intelligenza	
astratta	più	superQiciale,	se	comprende	veramente	sé	stessa,	può	ammettere;	se	
però	consideriamo	 il	processo	cronologicamente,	se,	per	così	dire,	dirigiamo	 lo	
sguardo	al	divenire	della	Terra,	dobbiamo	pur	dire:	prima	che	l’uomo	comparis-
se	visibilmente	sulla	Terra,	sono	comparsi	gli	animali.	Perché	l’uomo	potesse	di-
venire	uomo	sulla	Terra,	era	necessario	che	egli	 trovasse	 le	condizioni	terrestri	
adatte	per	la	sua	densiQicazione.	Supponiamo	che	all’epoca,	che	ci	viene	indicata	
come	il	quinto	giorno	della	Creazione,	l’uomo	fosse	diventato	un	essere	terrestre	
come	lo	è	oggidì,	vale	a	dire-così	denso.	da	poter	essere	designato	come	un	esse-
re	terrestre,	che	cosa	sarebbe	in	tal	caso	avvenuto?	Se	l’uomo	fosse,	per	così	dire,	
già	allora	disceso	nella	densa	esistenza	terrena,	non	avrebbe	potuto	divenire	 la	
Qigura	e	 l’essere,	che	è	divenuto;	perché	le	condizioni	terrestri	non	erano	allora	
ancora	mature	per	dare	all’uomo	tale	Qigura.	L’uomo	dovette	aspettare	nella	spi-

 116



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

ritualità	 e	 dovette	 abbandonare	 l’evoluzione	 terrestre	 a	 sé	 stessa,	 perché	 essa	
non	 poteva	 ancora	 fornirgli	 le	 condizioni	 per	 l’esistenza	 terrena.	 Egli	 doveva	
prima	maturare	in	una	sfera	spirituale-animica,	 in	una	sfera	più	eterica;	se	non	
avesse	 atteso	 a	 discendere	 sulla	Terra,	 sarebbe	 stato	 rivestito	 per	 l’appunto	di	
Qigura	 animale.	 Questa	 è	 la	 ragione	 per	 cui	 gli	 animali	 sono	 diventati	 animali,	
perché,	cioè,	l’essere	spirituale-animico,	il	principio	animico	della	specie	di	que-
ste	 forme	animali	è	disceso	sulla	Terra,	quando	questa	non	era	ancora	matura,	
non	era	ancora	capace	di	fornire	le	condizioni,	che	erano	necessarie	per	la	Qigura	
umana	terrestre.	L’uomo	dovette	aspettare	su,	nella	spiritualità.	Ciò	che	è	divenu-
to	 animale	 è	 come	 disceso	 troppo	 presto	 ai	 Qini	 di	 divenire	 uomo,	 La	 Terra	 in	
quell’epoca,	che	ci	viene	indicata	come	quinto	giorno	della	Creazione,	era	riempi-
ta	di	aria	e	di	acqua.	L’uomo	non	vi	poteva	discendere	e	formarsi	in	essa	una	cor-
poreità,	terrena.	Gli	esseri	animali,	le	anime	delle	specie	animali,	che	sono	allora	
discese	sulla	Terra,	divennero	esseri	dell’aria,	esseri	dell’acqua.	Mentre	dunque	
certe	anime	di	specie	si	 rivestivano	di	un	corpo,	che	era	 tratto	dalle	condizioni	
dell’ambiente	aereo,	della	sostanza	acquea,	l’uomo	doveva	attendere	nella	spiri-
tualità,	per	poter	più	tardi	assumere	la	sua	Qigura	umana.	La	Genesi	racconta	l’in-
tero	processo	in	modo	straordinariamente	spirituale.	Che	cosa	sarebbe	successo,	
se	 l’uomo,	per	esempio,	 fosse	già	disceso	 il	quinto	giorno	della	Creazione	nella	
materia	densa?	Alla	sua	umanità	Qisica,	in	quel	caso,	non	sarebbe	stato	possibile	
di	ricevere	ancora	quella	 forza,	che	gli,	è	venuta	poi	per	 il	 fatto,	che	gli	Elohim,	
per	così	dire,	si	sono	elevati	alla	 loro	unità.	Abbiamo	già	parlato	di	questo	pro-
cesso	di	uniQicazione	degli	Elohim	e	abbiamo	detto	che	 la	Genesi	 lo	descrive	 in	
modo	mirabile,	 in	quanto	prima	parla	degli	Elohim,	 e	poi	di	 Jahve-Elohim.	Ab-
biamo	deQinito	l’entità	degli	Elohim.	dicendo,	che	«tessevano	nell’elemento-calo-
re».	 Il	 calore	 era	 il	 loro	 elemento,	 era,	 in	 certo	modo,	 la	 corporeità,	 per	mezzo	
della	 quale	 essi	 direttamente	 si	manifestavano.	 Quando	 gli	 Elohim,	 alla	 Qine	 di	
quel	 processo	 evolutivo	 che	 ci	 viene	 esposto	 dalla	 Genesi,	 si	 furono	 evoluti	 al	
punto,	da	consentirci	di	parlare	di	un’unità	di	coscienza,	di	un	 Jahve-Elohim,	si	
veriQicò	anche	una	modiQicazione	nell’Entità	di	questi	Elohim.	E	questa	modiQica-
zione	 sta	 nella	 stessa	 direzione,	 in	 cui	 si	 sono	modiQicate	 anche	 le	 altre	 Entità	
delle	Gerarchie.	Ricordatevi,	che	abbiamo	parlato	del	corpo	–	per	esempio	–	dei	

 117



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

Troni.	Abbiamo	detto	che	esso	si	è	immolato,	al	principio	della	nostra	evoluzione	
planetaria,	per	 l’elemento-calore	dell’antico	Saturno.	Abbiamo	anche	detto,	 che	
dobbiamo	ricercare	 la	corporeità	dei	Troni,	durante	 l’antico	Sole,	nell’elemento	
di	natura	aerea,	durante	l’antica	Luna	nell’acqua,	e	durante	la	nostra	epoca	terre-
stre	nell’elemento	terreo	o	solido.	Il	progresso,	diciamo	così,	dei	Troni	è	consisti-
to	in	questo,	che	essi	sono	saliti	con	l’andar	sempre	più	e	più	condensando	il	loro	
essere	dallo	stato	di	calore	a	quello	terreo.	Chiediamoci	ora:	se	gli	Elohim	passa-
rono	 per	 una	 promozione	 analoga,	 se,	 in	 certo	modo,	 come	 premio	 della	 loro	
opera,	 poterono	 salire	di	 un	 grado,	 che	 cosa	doveva	 succeder	 loro	 a	questo	 ri-
guardo?	
Dovevano	 in	 tal	 caso	–	e	 ciò	è	 conforme	all'intero	ordinamento	–	progredire	

Qino	alla	condensazione	più	vicina.	Seguendo	 lo	stesso	ordine	di	 leggi,	per	cui	 i	
Troni	 in	 epoche	 primordiali,	 nel	 passaggio	 dall’antico	 Saturno	 all’antico	 Sole,	
sono	progrediti	dall’elemento-calore	a	quello	aereo,	dobbiamo	aspettarci	che	an-
che	gli	Elohim,	raggiunta	 l’unità	di	coscienza,	progrediscano,	 in	fatto	di	manife-
stazione	esteriore,	di	operosità	esteriore	in	una	corporeità,	dall’elemento-calore	
a	quello	aereo.	Questo	però	non	era	ancora	il	caso	al	quinto	giorno	della	Creazio-
ne,	ma	soltanto	alla	Qine	di	quella	linea	di	evoluzione,	che	ci	viene	descritta	nella	
Genesi.	Se	dunque	al	quinto	giorno	della	Creazione	l’uomo	avesse	potuto	già	di-
scendere	nell’elemento	più	sottile	dell’aria,	gli	sarebbe	toccata	la	medesima	sor-
te	 delle	 entità,	 che	 hanno	 cercato	 la	 loro	 corporeità	 in	 questo	 elemento	 aereo.	
Esse	sono	diventate	gli	animali	che	vivono	nell’aria,	perché	ad	esse	non	poteva	
venir	data	quella	forza,	che	è	necessaria	per	sorreggere	il	Qine	del	divenire	della	
Terra:	 la	forza,	cioè,	di	 Jahve-Elohim,	dopo	la	promozione	degli	Elohim	a	Jahve-
Elohim.	 L’uomo	 dovette	 dunque	 aspettare;	 non	 gli	 era	 consentito	 di	 accogliere	
l’aria.	Mentre	 le	entità	delle	 specie	discendevano,	egli	dovette	aspettare,	 Qinché	
dagli	Elohim	fosse	sorto	Jahve-Elohim.	Allora	soltanto	poté	essergli	data	la	forza,	
la	forza	di	Jahve-Elohim;	doveva	prender	corpo	nella	trama	dell’attività	del	Jah-
ve-Elohim,	nell’aria,	ma	non	poteva	accogliere	in	sé	l’esistenza	elementare	dell’a-
ria	 prima	 di	 poterla	 ricevere	 da	 Jahve-Elohim.	 Questo	 la	 Genesi	 ci	 racconta	 in	
modo	veramente	spirituale,	dicendo:	l’uomo	si	andava	maturando	in	un’esisten-
za	più	spirituale-eterica,	e	cercò	la	corporeità	densa	soltanto,	quando	gli	Elohim	

 118



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

furono	 ascesi	 a	 JahveElohim,	 quando	 Jahve-Elohim	poté	 formare	 l’entità	 terre-
stre	dell’uomo,	 inspirando	nell’uomo	l’aria.	Era	 l’efQlusso	degli	stessi	Elohim	di-
venuti	 Jahve-Elohim,	 che	 con	 l’aria	 afQluì	 nell’uomo.	Ancora	una	 volta	 abbiamo	
qui	una	descrizione	della	Genesi,	che	tanto	mirabilmente	concorda	con	ciò,	che	
l’indagine	spirituale	moderna	ci	rivela:	e	così	nella	Genesi	ci	vien	data	una	dot-
trina	 dell’evoluzione,	 di	 fronte	 alla	 quale	 tutte	 le	 superbe	 teorie	 evoluzioniste	
dell’epoca	presente	non	sono	che	fantasticherie,	che	dilettantismo.	Perché	la	Ge-
nesi	ci	conduce	dentro	al	divenire	interiore,	ci	mostra	ciò	che	doveva	succedere	
nel	supersensibile,	prima	che	all’uomo	fosse	dato	di	progredire	Qino	all’esistenza	
materiale.	Potremo	dunque	dire:	l’uomo	dovette	ancora	trattenersi	nell’esistenza	
eterica,	mentre	gli	altri	esseri	già	si	condensavano	Qisicamente	nella	sfera	dell’a-
ria	e	dell’acqua.	E	possiamo	dire	ancora:	la	condensazione	dell’uomo	Qino	al	cor-
po	eterico	ha	luogo	in	quell’epoca,	che,	nella	Bibbia,	noi	chiamiamo	quinto	gior-
no	della	Creazione.	In	esso	non	troviamo	ancora	l’uomo	fra	gli	esseri	Qisici	terre-
stri.	 Soltanto	 all’epoca	 che	designamo	 come	 sesto	 giorno	della	Creazione,	 dob-
biamo	cercare	l’uomo	fra	i	veri	esseri	della	Terra.	Egli	è	allora,	per	così	dire,	ac-
colto	dal	divenire	della	Terra,	 e	possiamo	dire:	quello,	 che	noi	oggi	 indichiamo	
come	corpo	Qisico	dell’uomo,	nasce	nell’epoca,	che	nella	Genesi	viene	tanto	spes-
so	designata	come	sesto	giorno	della	Creazione.		
Ora	però	v’	ha	dell’altro,	di	cui	dobbiamo	renderci	conto.	Sareste	in	errore.	se	

credeste,	che	sarebbe	stato	possibile	di	vedere	con	gli	occhi	 Qisici	 l’uomo,	che	è	
sorto	il	sesto	giorno	della	Creazione;	o	di	toccarlo	con	mano,	così	da	percepirne	il	
contatto.	Se	un	uomo	fosse	potuto	esistere	a	quell’epoca	con	i	sensi	che	ha	oggi	
non	 avrebbe	 potuto	 ugualmente	 vedere	 l’uomo	 terrestre,	 che	 allora	 era	 nato.	
L’uomo	oggi	è	troppo	disposto	a	pensare	in	modo	materialistico,	e	perciò	pensa	
subito	di	sé	stesso	nel	sesto	giorno	della	Creazione:	«l’uomo	esisteva	allora	tale	e	
quale	è	ora».	L’uomo	certamente	esisteva	già	Qisicamente,	ma	Qisica,	per	esempio,	
è	anche	la	vibrazione	del	calore.	Se	entrate	in	un	ambiente,	e	vi	trovate	delle	cor-
renti	differenti	di	calore,	che	non	sono	dense	come	il	gas,	dovete	anche	a	queste	
pur	dare	il	nome	di	esistenza	Qisica;	e	durante	l’epoca	saturnia	già	vi	era	esisten-
za	Qisica,	se	pure	soltanto	come	sostanza	di	calore.	Non	si	deve	dunque	cercare	
l’uomo	in	carne	solida	nel	cosidetto	sesto	giorno	della	Creazione.	Possiamo	cer-

 119



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

carlo	come	essere	terrestre,	nel	Qisico	–	dobbiamo	anzi	ormai	cercarlo	nel	Qisico,	
ma	soltanto	nella	manifestazione	Qisica	più	sottile,	come	uomo	di	calore.	Quando	
si	veriQicò	quel	fatto,	a	cui	viene	accennato	con	le	belle	parole:	«gli	Elohim	disse-
ro:	Facciamo	l’uomo»,	un	essere	che	fosse	stato	ricettivo	alla	percezione	di	stati	
di	 calore	 avrebbe	 trovato	 certe	 differenziazioni	 nella	 sostanza	 del	 calore;	 se	
avesse	percorso	la	Terra,	la	quale	era	allora	negli	elementi	di	aria	e	di	acqua	ri-
coperta	 dalle	 specie	 della	 vegetalità	 e	 dell’animalità,	 avrebbe	 potuto	 dire	 a	 sé	
stesso:	«si	percepiscono	qui	delle	cose	singolari;	in	certi	punti	si	possono	perce-
pire	delle	impressioni	di	calore,	non	ancora	impressioni	come	di	gas,	ma	semplici	
impressioni	 di	 calore.	 Si	 trovano	 certe	 differenziazioni	 di	 calore	 nell’ambiente	
circostante	alla	Terra,	e	degli	esseri	di	calore	vi	guizzano	in	qua	e	 in	 là.	L’uomo	
per	l’appunto	non	era	allora	ancora	neppure	un	essere	di	gas;	non	era	che	un	es-
sere	di	calore.	Immaginatevi	che	sia	tolto	di	mezzo	tutto	il	solido	che	è	su	di	voi,	e	
anche	tutto	quanto	v’ha	 in	voi	di	 liquido	e	di	gassoso,	e	di	quell’uomo	che	oggi	
siete	rappresentatevi	soltanto	ciò	che	pulsa	nel	vostro	sangue	come	calore;	rafQi-
guratevi	il	calore	del	vostro	sangue,	e	prescindete	da	tutto	il	resto;	avrete	così	ciò	
che	nacque	allora,	quando	gli	Elohim	pronunciarono	 le	parole	creatrici:	Faccia-
mo	 l’uomo»!	E	 il	 successivo	stato	di	densiQicazione	non	viene	che	dopo	 i	giorni	
della	Creazione.	L’afQlusso	nell’uomo	di	ciò	che	Jahve-Elohim	poteva	dare,	 l’aria,	
si	è	veriQicato	soltanto	dopo	che	questo	sesto	giorno	della	Creazione	era	trascor-
so.	Gli	 uomini	non	 comprenderanno	 la	 loro	propria	 origine,	 Qintantoché	non	 si	
saranno	decisi	a	rappresentarsi	la	loro	provenienza	in	modo,	da	vedere	origina-
riamente,	nel	divenire	della	Terra,	una	spiritualità	animica,	più	tardi	un’astralità	
e	poi	un’etericità,	e	da	rendersi	conto	che	delle	condizioni	Qisiche	è	esistito	prima	
lo	 stato	 di	 calore,	 e	 soltanto	 dopo	 l’aria.	 E	 anche	 riguardo	 al	momento	 in	 cui,	
dopo	i	sei	giorni	della	Creazione,	ci	viene	raccontato:	«E	Jahve-Elohim	gl’inspirò	
in	 faccia	un	 sofQio	di	 vita»,	 gli	 uomini	 non	 comprenderanno	 la	propria	 origine,	
Qinché	non	si	decideranno	a	rappresentarsi	sé	stessi	Qisicamente	in	quel	momen-
to	come	uomini	di	calore	e	di	aria,	e	continueranno	a	credere	che	allora	esisteva	
già	in	qualche	modo	l’uomo	di	carne,	Da	ciò	che	è	più	sottile	nasce	ciò	chi	è	più	
denso,	e	non	dal	denso	il	più	sottile.	Per	una	coscienza	odierna	riesce	strano	di	
pensare	a	questo	modo,	eppure	questa	è	la	verità.	Se	teniamo	tutto	ciò	presente,	

 120



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

possiamo	anche	comprendere,	perché	 in	 tante	descrizioni	della	Creazione	vien	
detto,	 che	 il	divenire	dell’uomo	va	considerato	come	una	discesa	dall’ambiente	
circostante	della	Terra.	E	quando	 la	Bibbia	 stessa,	dopo	aver	parlato	dei	giorni	
della	Creazione,	parla	del	 cosidetto	Paradiso,	 dobbiamo	cercare	 anche	dietro	 a	
questo	un	signiQicato	più	profondo;	e	troveremo	quello	giusto,	soltanto	se	ci	at-
terremo	alla	scienza	dello	Spirito.	Per	colui	che	sa,	riescono	veramente	strane	le	
dispute	fra	gli	esegeti	della	Bibbia,	per	determinare	su	quale	punto	della	Terra	si	
trovasse	il	Paradiso,	dal	quale	gli	uomini	poi	sono	emigrati.	 In	varie	descrizioni	
della	Creazione,	e	nella	Bibbia	stessa,	viene	anche	troppo	chiaramente	dettò,	che	
il	Paradiso,	come	tale,	non	esisteva	affatto	sul	suolo	terrestre,	che	si	trovava	assai	
elevato	al	di	 sopra	del	 suolo	 terrestre,	per	 così	dire,	 in	alto	nelle	nuvole,	 e	 che	
l’uomo,	 quando	 viveva	 nel	 Paradiso,	 era	 ancora	 un	 essere	 spirituale	 di	 calore.	
L’uomo	allora	non	passeggiava	davvero	da	bipede	sulla	Terra;	questa	è	una	fan-
tasticheria	materialista.	Dobbiamo	dunque	pensare,	che,	anche	dopo	trascorsi	 i	
giorni	della	Creazione,	–	come	vengono	comunemente	chiamati	–,	l’uomo	era	un	
essere	che	non	apparteneva	al	suolo	della	Terra,	ma	all’ambiente	che	circonda	la	
Terra.	
Come	è	arrivato	 l’uomo,	per	così	dire,	a	discendere	dall’ambiente	circostante	

sul	 suolo	 della	 Terra	 stessa,	 come	 si	 è	 veriQicata	 l’ulteriore	 densiQicazione	 da	
quello	stato	in	cui	Jahve-Elohim	lo	aveva	posto?	Arriviamo	ora	a	ciò,	che	trovere-
te	descritto	abbastanza	dettagliatamente	nella	mia	Scienza	Occulta,	arriviamo	a	
quello,	che	si	chiama	l’inQlusso	luciferico.	Se	vogliamo	precisare	ciò	che	s’intende	
per	questo	 inQlusso	 luciferico,	dobbiamo	 rappresentarci,	 che	delle	Entità,	 e	per	
l’appunto	quegli	esseri	che	sono	designati	come	luciferici,	si	sono,	 in	certo	qual	
modo,	 riversate	nel	 corpo	astrale	dell’uomo.	Di	 guisa	 che	 l’uomo,	 come	è	 stato	
per	così	dire	formato	da	tutte	le	forze	che	abbiamo	Qinora	descritte	nel	divenire	
della	Terra,	ha	poi	accolto	in	sé	anche	l’inQlusso	luciferico.	Potremo	comprendere	
quest’	inQlusso	se	diciamo:	la	vita	delle	brame	dell’uomo,	la	vita	di	desideri	del-
l’uomo,	 tutto	 ciò	 in	 genere	 che	 è	 attaccato	 al	 corpo	 astrale,	 venne	 impregnato	
dall’elemento	 luciferico,	 e	 divenne	 perciò	 –	 se	 mi	 è	 concesso	 il	 termine	 –	 più	
veemente,	più	passionale,	più	 insistente	nelle	sue	brame,	e	più	racchiuso	 in	sé:	
insomma,	ciò	che	oggi	indichiamo	col	termine	«egoismo»,	questo	voler	rimanere	

 121



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

interiormente	rinchiusi	 in	sé	stessi,	questo	por	cura	di	raggiungere	sempre	che	
sia	possibile	un	benessere	interiore,	tutta	ciò	penetrò	nell’uomo	con	l’elemento	
luciferico.	Tutto	il	bene	e	il	male	che	può	venire	compreso	in	questa	espressione:	
«essere	impregnato	di	benessere	interiore»,	penetrò	nell’uomo	con	l’inQlusso	lu-
ciferico.	Fu	dunque	dapprima	un’importazione	estranea.	Dal	corpo	astrale,	qual	
era	 prima,	 nell’epoca	 in	 cui	 venne	 formato	dalle	 correnti	 che	 afQluivano	 allora;	
dalla	 forma	 che	 il	 corpo	 astrale	 allora	 aveva	 assunta,	 sorse	 ora	 un	 altro	 corpo	
astrale,	un	corpo	astrale,	cioè,	che	era	impregnato	dall'inQlusso	luciferico.	Ne	ri-
sultò	come	conseguenza,	che	il	corpo	di	aria	e	di	calore	dell’uomo	venne	concen-
trato,	venne	maggiormente	condensato.	Allora	soltanto	sorse	quello	che	si	chia-
ma	l’uomo	di	carne,	allora	soltanto	si	veriQicò	l’ulteriore	condensazione	dell’uo-
mo.	 Possiamo	 dunque	 dire:	 l’essere	 preluciferico	 dell’uomo	 sia	 nell’esistenza	
elementare	di	calore	e	di	aria;	e	nel	liquido	e	nel	solido	dell’uomo	si	è	insinuato	
l’inQlusso	luciferico,	ivi	è	penetrato;	là	dentro	vive.	L’inQlusso	luciferico	vive	in	tut-
to	ciò	che	è	solido,	o	liquido.	E	non	parlo	metaforicamente,	ma	anzi	deQinisco	lo	
stato	di	 fatto	abbastanza	chiaramente,	quando	dico:	Per	effetto	di	questa	pres-
sione	esercitata	sul	corpo	umano	dall’inQlusso	luciferico,	l’uomo	divenne	più	gre-
ve,	e	dall’ambiente	che	attornia	la	Terra	calò	sul	suolo	terrestre.	Questa	fu	l’usci-
ta	dal	Paradiso,	come	viene	metaforicamente	rafQigurata.	Allora	soltanto	l’uomo	
ottenne,	per	così	dire,	il	peso,	la	forza	di	gravità,	per	calare	dall’ambiente	circo-
stante	sul	suolo	della	Terra	stessa.	È	questa	la	discesa	dell’uomo	sul	suolo	terre-
stre	 Qisico;	 è	questo	 che	ha	 trascinato	 l’uomo	 Qin	 giù	 sulla	Terra,	mentre	prima	
abitava	nell’ambiente	che	la	circonda.	Dobbiamo	dunque	annoverare	questo	in-
Qlusso	luciferico	fra	le	vere	forze	formatrici	dell’uomo,	E	perciò	anche	si	riscontra	
un	mirabile	 parallelismo	 fra	 le	 descrizioni,	 che	 ci	 dà	 l’investigatore	 della	 pura	
scienza	 dello	 Spirito,	 e	 quelle	 della	 Bibbia.	 Osservate	 ancora,	 come	 nella	 mia	
Scienza	Occulta	sia	stata	evitata	ogni	cognizione	che	sarebbe	stato	facile	ottene-
re,	 se	 si	 fosse	 comunque	 attinto	 alle	 descrizioni	 della	 Genesi.	 Potrei	 dire,	 anzi,	
che	mi	sono	guardato	bene	dal	far	ciò	nello	scrivere	la	mia	Scienza	Occulta.	Non	
ho	attinto	che	dalle	ricerche	spirituali	scientiQiche.	Anche	in	quel	libro,	a	un	dato	
punto,	descritto	da	tutt’altro	aspetto,	comparisce	l’inQlusso	luciferico.	Ma	quando	
lo	 si	 è	 trovato,	 si	 riscontra,	 con	esso,	nella	descrizione	 fatta	 secondo	 la	 scienza	

 122



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

dello	Spirito	 la	stessa	precisa	epoca,	che	la	Bibbia	ci	descrive	come	la	cosidetta	
tentazione	dell’uomo	per	mezzo	del	serpente,	di	Lucifero.	Si	può	allora	rintrac-
ciare	questo	parallelismo	a	posteriori.	Per	quanto	è	vero	che	la	gravità,	l’elettrici-
tà	e	il	magnetismo	sono	forze,	che	oggi	in	modo	più	grossolano	hanno	parte	nella	
formazione	della	Terra,	altrettanto	è	vero	che	ciò	che	chiamiamo	inQlusso	lucife-
rico	è	una	forza,	senza	la	quale	il	divenire	della	Terra	non	avrebbe	potuto	veriQi-
carsi.	 E	 dobbiamo	 annoverare	 quest’inQlusso	 luciferico	 tra	 le	 forze	 costitutrici	
della	Terra.	Specialmente	le	descrizioni	orientali	della	Creazione,	perciò,	traspor-
tano	 pure	 il	 Paradiso	 –	 sebbene	 non	 con	 tanta	 Qinezza	 quanto	 la	 Bibbia	 –	 nel-
l’ambiente	che	circonda	la	Terra	e	non	sulla	Terra	stessa,	e	interpretano	la	scac-
ciata	dal	Paradiso	come	una	discesa	dall’ambiente	che	circonda	la	Terra	sulla	su-
perQicie	terrestre.	Anche	in	questo	campo,	dunque,	purché	si	sappiano	compren-
dere	le	parole,	risulta	completa	concordanza	fra	la	ricerca	spirituale-scientiQica	e	
la	Bibbia.		
Ma	esaminiamo	ora	anche	un	altro	punto.	Abbiamo	già	rilevato,	che	l’investi-

gatore	dello	Spirito	non	ha	un	compito	facile	quanto	la	scienza,	che	segue	all’in-
circa	il	principio:	«di	notte	tutte	le	mucche	sono	grigie»	e	riferisce	i	processi	più	
diversi	 alla	medesima	 causa.	 L’	 investigatore	 spirituale	 deve	 vedere	 là,	 dove	 si	
formano	le	nuvole,	qualcosa	di	affatto	diverso,	da	quel	che	vede	dove	l’acqua	si	
forma	sul	 terreno.	Abbiamo	parlato	dei	Cherubini	come	delle	potenze	dirigenti	
nella	formazione	delle	nuvole,	e	abbiamo	parlato	dei	SeraQini	come	delle	potenze	
dirigenti	di	ciò,	che	scatta	dalle	nuvole	come	Qiamma	di	folgore.	Se	vi	rafQigurate,	
che	la	cacciata	dal	Paradiso	si	riferisce	in	realtà	a	una	discesa	dall’ambiente	cir-
costante,	 avete	 una	 descrizione	 quasi	 letterale	 di	 come	 l’uomo,	 per	 il	 proprio	
peso,	cada	giù	dall’ambiente	che	circonda	 la	Terra,	e	debba,	 lasciare	 indietro	 le	
forze	e	le	Entità,	che	formano	le	nuvole	e	la	folgore:	i	Cherubini	con	la	spada	fol-
gorante.	L’uomo	cade	giù,	per	così	dire	dall’ambiente	circostante	la	Terra,	da	quei	
campi	dove	dominano	i	Cherubini	con	le	Qiammeggianti	spade	di	folgore.	Ci	viene	
così	 riferito	 letteralmente	 dalla	 scienza	 dello	 Spirito,	 ciò	 che	 ci	 viene	 descritto	
nella	cacciata	dal	Paradiso,	quando	sta	detto:	«E	il	Signore	Dio	collocò	davanti	al	
Paradiso	un	Cherubino	con	una	spada	che	gettava	Qiamme	e	faceva	ruota».	Se	te-
nete	conto	di	ciò,	potete	allora,	direi,	quasi	toccare	con	mano,	come	quegli	antichi	

 123



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

veggenti,	che	ci	hanno	dato	la	Genesi,	guardassero	con	piena	veggenza	nei	pro-
cessi	arcani,	che	si	svolgevano	in	quel	vibrare	ed	essere	dell’uomo,	nelle	altezze	
eteriche,	prima	che	fosse	decaduto	dalle	regioni,	dove	dominano	i	Cherubini	e	i	
SeraQini.	Con	questo	realismo	ci	parla	la	Bibbia,	 la	quale	non	vuole	prospettarci	
soltanto	dei	meri	paragoni	o	delle	immagini	grossolanamente	materiali,	ma	che	
ci	racconta	quanto	risulta	dalla	coscienza	chiaroveggente.	Gli	uomini	attuali	non	
conoscono	 che	male	 le	 idee	 degli	 antichi	 tempi.	 Oggi	 si	 critica	 tanto	 la	 Bibbia,	
come	se	fosse	talmente	ingenua	da	raccontarci:	Quello	che	una	volta	era	il	Para-
diso,	era	un	gran	giardino,	ben	adorno	di	alberi;	vi	si	aggiravano	leoni	e	tigri	e	nel	
bel	mezzo	vi	erano	gli	uomini.	Sì,	a	questo	modo	è	 facile	di	criticare;	un	critico	
superQiciale	arrivò	al	punto	di	osservare:	«Se	le	cose	fossero	state	realmente	così,	
che	cosa	sarebbe	successo	all’uomo,	qualora,	nella	sua	ingenuità,	avesse	una	vol-
ta	steso	la	mano	al	leone?»	È	facile	criticare,	quando	ci	si	crea	prima	un’immagi-
ne	fantastica,	che	non	corrisponde	affatto	al	signiQicato	della	Genesi.	Siffatte	con-
cezioni	sono	sorte	soltanto	negli	ultimi	secoli.	Gli	uomini	poco	conoscono	le	idee	
dei	secoli	precedenti.	Gli	scolastici	del	secolo	dodicesimo	rimarrebbero	sorpresi,	
se	potessero	ritornare	e	udire	quello	che	si	ritiene	oggi	essi	stessi	abbiano	detto	
della	Bibbia.	A	nessuno	scolastico	è	mai	venuto	in	mente	di	avere	sulla	descrizio-
ne	della	Bibbia	delle	idee,	come	quelle	che	si	hanno	oggidì;	questo,	gli	uomini	po-
trebbero	 ben	 saperlo,	 se	 fossero	 veramente	 desiderosi	 d’imparare.	 Basterebbe	
studiare	seriamente	gli	scritti	degli	scolastici	e	si	vedrebbe	che	in	essi	è	chiara-
mente	espressa	che	si	tratta	di	ben	altro.	Sebbene	fosse	in	certo	modo	allora	già	
tramontata	la	coscienza,	che	nella	Bibbia	si	ha	a	che	fare	con	un’esposizione	che	
rende	i	risultati	della	investigazione	chiaroveggente,	si	aveva	tuttavia	di	essa	an-
cora	una	comprensione	ben	diversa	da	quella,	che	prevale	come	esegesi	grosso-
lanamente	materiale	dal	 sedicesimo	al	 diciassettesimo	 secolo	 in	poi.	Nei	 primi	
secoli	del	Medio	Evo	non	sarebbe	venuto	in	mente	a	nessuno	di	giudicare	in	tal	
modo.	È	facile	oggidì	di	criticare	la	Bibbia;	occorre	però	ignorare,	che	le	idee	che	
oggi	 si	 combattono,	 sono	 sorte	 soltanto	da	un	paio	di	 secoli.	 E	 coloro	 che	oggi	
maggiormente	 contestano	 la	 Bibbia,	 combattono	 un	 prodotto	 fantastico	 delle	
idee	umane,	e	non	la	Bibbia	stessa:	è	un	combattere	contro	qualcosa	che	non	esi-
ste	 affatto,	 e	 che	 è	 soltanto	 una	 costruzione	 della	 fantasia.	 Di	 fronte	 a	 ciò,	 la	

 124



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

scienza	dello	Spirito	ha	il	compito	di	mostrar	nuovamente,	con	la	comunicazione	
dei	 risultati	 spirituale-scientiQici,	 quale	 sia	 il	 vero	 signiQicato	 della	 Bibbia,	 e	 di	
rendere	 così	 possibili	 quelle	 grandi	 impressioni,	 che	 devono	 invadere	 l’anima	
nostra,	quando	impariamo	a	comprendere	ciò	che	in	forma	così	monumentale	ci	
vien	risuonando	dai	tempi	antichi.	

 125



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

IX	-		A	QUALE	EPOCA	SI	RIFERISCE	LA	GENESI?	

In	 tanti	 punti	 di	 queste	 conferenze,	 abbiamo	 avuto	 occasione	 di	 mostrare,	
come	nella	relazione	della	Genesi,	purché	 la	si	comprenda	correttamente,	si	 ri-
trovino	i	risultati	stessi	della	ricerca	chiaroveggente.	Sarà	nostro	compito,	anche	
in	varii	 altri	punti,	di	 far	 rilevare	questa	 concordanza.	Occorrerà	anzitutto	mo-
strare	con	maggiore	precisione,	tenendo	in	considerazione	ciò	che	la	ricerca	spi-
rituale-scientiQica	dice	sul	divenire	della	nostra	Terra,	a	quale	tempo	si	riferisca	
effettivamente	la	Genesi.	A	questo	ho	in	certo	modo	già	accennato,	ho	collocato,	
per	così	dire,	il	principio	della	Genesi	nel	momento,	in	cui	sole	e	Terra	si	prepa-
ravano	a	separarsi	l’una	dall’altra;	ma	questo	rapporto	noi	dovremo	ancora	esa-
minare	con	maggiore	precisione.	Quelli	fra	voi,	che	negli	anni	passati	limino	se-
guito	varie	mie	conferenze,	e	anche	coloro	che	si	sono	occupati	della	descrizione	
dell’evoluzione	terrestre,	che	ho	fatta	nella	mia	Scienza	Occulta,	si	ricorderanno,	
quanto	valore	sia	stato	assegnato	a	due	importanti	momenti	di	questa	evoluzio-
ne	terrestre.	Il	primo	è	quello	della	scissione	del	sole	dalla	Terra.	Questo	momen-
to	 è	 di	 grande	 importanza.	 –	 Era	 necessario	 che	 questo	 distacco	del	 sole	 dalla	
Terra	avesse	una	volta	luogo,	perché	se	i	due	corpi	celesti	fossero	rimasti	insie-
me	uniti,	come	al	principio	del	divenire	della	Terra,	il	prosieguo	dell’evoluzione	
dell’umanità	non	avrebbe	potuto	dare	all’uomo	il	suo	vero	signiQicato	terrestre.	
Tutto	ciò	che	chiamiamo	sole,	dunque	non	solo	 la	parte	elementare	o	 Qisica	del	
corpo	solare,	ma	anche	tutte	le	Entità	spirituali	che	appartengono	al	corpo	sola-
re,	 tutto	ciò	doveva,	per	così	dire,	uscire	dalla	Terra,	o	–	per	essere	più	esatti	–	
doveva	respingere	da	sé	la	Terra,	perché	–	parlando	alla	buona	–	le	forze		di	quel-
le	Entità,	che	trasferirono	il	loro	campo	d’azione	fuori	della	Terra	sul	sole,	avreb-
bero	esercitato	un’azione	troppo	violenta	per	la	prosperità	dell’uomo,	se	fossero	
rimaste	congiunte	con	la	Terra.	Queste	Entità	dovettero,	per	così	dire,	attenuare	
l’azione	delle	loro	forze,	trasferendosi	dalla	Terra	ad	altro	campo	ed	esercitando	
la	loro	azione	dal	di	fuori.	Abbiamo	così	il	momento,	nel	quale	un	certo	numero	
di	Entità,	per	attenuare	l’effetto	della	loro	inQluenza,	trasferiscono	il	loro	campo	
d’azione	 al	 di	 fuori,	 ed	 esercitano	 ormai	 un’ingerenza	meno	 forte	 sul	 divenire	
dell’uomo,	e	anche	sul	divenire	degli	animali.	Da	un	certo	momento	in	poi,	dun-

 126



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

que,	la	Terra	rimane	abbandonata	a	sé	stessa	e	con	le	sue	forze	divenute	alquan-
to	più	grossolane.	Perché	le	forze	più	sottili,	più	spirituali,	si	sono	col	sole	distac-
cate	dalla	Terra.	L’uomo	però,	considerato	come	l’essere	che	era	divenuto	attra-
versando	l’evoluzione	di	Saturno,	del	Sole	e	della	Luna,	rimase	ancora	per	qual-
che	tempo,	dopo	il	distacco	del	sole,	unito	con	la	Terra.	Furono	solamente	delle	
Entità	elevatissime,	che	col	sole	trasferirono	al	di	fuori	il	loro	campo	d’azione.	Ma	
quando	la	Terra	rimase	staccata,	aveva	in	sé	ancora	tutto	ciò	che	appartiene	alla	
sostanzialità,	alle	forze	dell’evoluzione	lunare	odierna.	Così,	dopo	il	distacco	del	
sole,	abbiamo	un’evoluzione	della	Terra	che	contiene,	per	così	dire,	nel	suo	cor-
po,	anche	l’evoluzione	della	Luna.	L’uomo	era	dunque	esposto	a	condizioni	molto	
più	grossolane	di	quanto	 le	condizioni	della	Terra	non	siano	poi	effettivamente	
divenute;	perché	la	luna	ha,	per	così	dire,	una	sostanzialità	grossolana.	Ne	conse-
guì,	che	dopo	il	distacco	del	sole	dalla	Terra,	quest’ultima	divenne	sempre	più	lu-
nare,	sempre	più	densa.	Altra	conseguenza	fu,	che	l’uomo	si	trovava	ora	esposto	
a	 un	 altro	pericolo,	 al	 pericolo	di	 disseccarsi,	 di	mummiQicarsi,	 per	 lo	meno	di	
mummiQicarsi	 astralmente.	 Se	 le	 condizioni	 erano	 in	 certo	modo	 troppo	sottili,	
quando	il	sole	era	unito	con	la	Terra,	ora	divennero	troppo	grossolane.	Ne	risultò	
che,	nel	corso	ulteriore	dell’evoluzione	terrestre,	gli	esseri	umani,	Qinché	si	man-
tennero	uniti	con	la	Terra,	poterono	sempre	meno	e	meno	prosperare	–	tutto	ciò	
vien	descritto	molto	più	dettagliatamente	nella	mia	Scienza	Occulta	–.	Dalla	con-
ferenza	di	ieri	sappiamo,	che	gli	uomini	erano	allora	bensì	degli	esseri	spirituale-
animici,	ma	che	in	questa	loro	condizione	animico-spirituale	non	potevano	con-
giungersi	con	ciò	che	dalla	materia	della	Terra	irradiava	verso	l’alto	nell’ambien-
te	che	circonda	la	Terra,	perché,	Qinché	la	luna	era	unita	con	la	Terra,	esso	era	di-
venuto	per	 loro	 troppo	grossolano.	Avvenne	così,	 che	di	gran	 lunga	 la	maggior	
parte	delle	anime	umane	dovette	sciogliere	la	sua	connessione	con	la	Terra.	Con	
ciò,	accenniamo	a	un	avvenimento	importante,	che	si	è	veriQicato	nel	rapporto	fra	
l’uomo	e	 la	Terra,	durante	 l’epoca,	che	si	svolge	 fra	 il	distacco	del	sole	e	quello	
della	luna.	Le	anime-spirito	umane,	pochissime	eccettuate,	presero	commiato	in	
quell’epoca	intermedia	dalle	condizioni	terrestri,	e	si	spinsero	su,	in	regioni	più	
elevate.	E	a	seconda	del	loro	grado	di	sviluppo,	queste	anime-spirito	umane	pro-
seguirono	la	loro	evoluzione	sui	pianeti,	che	appartengono	al	nostro	sistema	so-

 127



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

lare.	 Alcune	 di	 queste	 anime-spirito	 avevano	 disposizione	 a	 proseguire	 la	 loro	
evoluzione	sopra	Saturno,	altre	sopra	Marte,	e	altre	ancora	sopra	Mercurio,	ecc.	
Soltanto	un	piccolissimo	numero	di	anime-spirito	umane	più	forti	rimase	colle-
gato	con	 la	Terra;	 le	altre,	 in	questo	 intervallo	di	 tempo,	divennero	abitanti	dei	
pianeti	vicini	della	nostra	Terra.	Questo	avvenne	in	un’epoca	che	–	se	s’	impiega	
il	 termine	ordinario	–	ha	preceduto	 la	nostra	epoca	 lemurica;	allora	quella	che	
possiamo	chiamare	 la	condizione	umana	della	nostra	anima,	attraversò	un’evo-
luzione	sui	pianeti	vicini	alla	Terra.	Poi	successe	l’altro	avvenimento	di	essenzia-
le	importanza,	del	quale	già	sappiamo,	che	avvenne	durante	l’epoca	lemurica,	e	
per	mezzo	del	quale	tutta	la	sostanzialità	lunare,	con	tutte	le	forze	lunari,	venne	
trasferita	fuori	della	Terra	stessa;	ebbe	luogo	l’uscita	della	luna	dalla	Terra.	Que-
sto	 fatto	però	si	accompagnò	con	 importanti	modiQicazioni	sulla	Terra.	Ora	sol-
tanto	la	Terra	venne	ridotta	a	una	condizione,	 in	cui	 l’uomo	poteva	svilupparsi.	
Mentre	le	forze	sarebbero	state,	per	così	dire,	troppo	spirituali,	se	la	Terra	fosse	
rimasta	unita	col	sole,	sarebbero	invece	divenute	troppo	grossolane,	se	la	Terra	
fosse	 rimasta	unita	 con	 la	 luna.	 La	 luna	dunque	 si	 allontanò,	 e	 la	Terra	 rimase	
addietro,	in	una	condizione,	per	così	dire,	di	equilibrio,	determinata	dal	fatto,	che	
gli	esseri	solari	e	quelli	 lunari	esercitavano	la	 loro	azione	dal	di	 fuori,	E	per	tal	
mezzo	 la	 Terra	 si	 preparò	 a	 divenire	 la	 portatrice	 dell’esistenza	 umana.	 Tutto	
questo	avvenne	durante	l’epoca	lemurica.	L’evoluzione	ha	indi	proseguito	il	suo	
corso,	e	a	mano	a	mano	si	è	poi	veriQicata	una	nuova	discesa,	un	nuovo	afQluire	
delle	 anime-spirito	 umane,	 che	 si	 erano	 rifugiate	 sui	 pianeti	 vicini	 alla	 Terra.	
Fino	a	epoca	atlantea	inoltrata	ha	continuato	a	veriQicarsi	questo	fatto	della	co-
stante	discesa	di	anime	dai	vicini	pianeti.	E	l’evoluzione,	durante	la	Qine	dell’epo-
ca	lemurica	e	quella	atlantea,	si	svolse	in	modo,	che	ciò	che	ne	usciva	cristallizza-
to	come	uomo	venne	a	poco	a	poco	dotato	di	anime-spirito	di	genere	diverso,	a	
seconda	che	discendevano	da	Marte,	da	Mercurio,	o	da	Giove,	ecc.	Così	 s’intro-
dusse	molta	varietà	nel	divenire	terrestre	degli	uomini.	Coloro	che	conoscono	le	
mie	ultime	conferenze	di	Cristiania,	sanno,	che	con	questa	ripartizione	fra	uomi-
ni	di	Marte,	di	Saturno,	ecc.,	veniva	dato	un	principio	originario,	che	ha	condotto	
alla	differenziazione	delle	razze	degli	uomini.	Qui	dunque	va	cercata	la	causa	del-
la	diversità	del	genere	umano,	e	ancora	oggi,	se	ci	si	è	fatto	l’occhio,	si	può	dire	di	

 128



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

ogni	uomo,	se	la	sua	anima	sia	discesa	da	questo	o	da	quel	vicino	planetario	della	
Terra.	Ma	 è	 stato	 anche	 già	 detto	 spesso,	 e	 sta	 dettagliatamente	 spiegato	nella	
mia	 Scienza	 Occulta,	 che	 delle	 anime-spirito	 lasciarono	 la	 Terra.	 Parlando	 alla	
buona,	si	può	dire:	le	anime	più	poderose	poterono	continuare	a	servirsi	del	ma-
teriale	terrestre	e	rimanere	unite	con	esso.	Anzi,	ho	perQino	rilevato,	che	vi	fu	una	
coppia	principale,	 la	quale,	 in	modo	sorprendente,	sopravvisse	a	quella	densiQi-
cazione	delle	condizioni	della	Terra.	Sebbene	a	 tutta	prima	possa	sembrare	 in-
credibile,	ci	troviamo	tuttavia	costretti	dalla	ricerca	animica,	ad	ammettere,	che	
vi	fu	una	coppia	umana,	quale	ce	la	mostra	la	Bibbia	in	Adamo	ed	Eva,	e	che	ai	di-
scendenti	di	essa	si	andarono	ad	aggiungere	quelle	specie	umane,	che	sono	sorte	
per	il	fatto,	che	le	anime-spirito	sono	discese	dallo	spazio	cosmico	della	Terra.	
Se	 teniamo	conto	di	 tutto	ciò,	ci	accosteremo	a	una	spiegazione,	che	ci	potrà	

dire,	quale	sia	l’epoca,	nel	nostro	linguaggio	spirituale-scientiQico,	della	quale	ef-
fettivamente	la	Bibbia	ci	parla.	Vi	ricordo	pure,	che	alla	relazione	dei	cosidetti	sei	
o	sette	giorni	della	Creazione	nella	Bibbia,	fa	seguito	quell’altra	relazione,	che	il	
dilettantismo	dell’odierna	ricerca	biblica	giudica	una	seconda	-storia	della	Crea-
zione,	ma	che	in	realtà	è	del	tutto	naturale.	Vorrei	ricordarvi	alcuni	risultati	della	
scienza	dello	Spirito	–	li	ho	già	spesso	citati	e	li	ho	anche	spiegati	con	maggiori	
dettagli	 nella	mia	 Scienza	Occulta.	 –	Ho	mostrato,	 come	 il	 divenire	 della	 Terra	
proceda	dall’epoca	 lemurica	all’epoca	atlantea,	 e	 come,	 in	 certo	modo,	durante	
questo	progresso	si	veriQichi	una	specie	di	raffreddamento	della	Terra	Qisica.	Du-
rante	 l’epoca	 lemurica	dobbiamo	 in	 fondo	 rafQigurarci	 la	Terra	 come	un	essere	
per	sé	stesso	igneo,	che	mostra	ovunque	in	sé,	sfavillante,	l’elemento	del	fuoco,	e	
il	raffreddamento	è	cominciato	soltanto	col	passaggio	all’epoca	atlantea.	Ho	rile-
vato,	che	durante	l’epoca	atlantea	tutto	ciò	che	si	trovava	sul	suolo	terrestre	era	
ancora	affatto	diverso	da	come	poi	è	divenuto;	che	Qino	ai	tempi	atlantei	inoltrati	
la	Terra	non	era	circondata	da	un’atmosfera	scevra	di	acqua.	La	Terra	era	rico-
perta	di	aria	completamente	impregnata	di	masse	nebbiose	acquose.	La	separa-
zione,	che	noi	oggi	conosciamo,	fra	pioggia	e	aria	scevra	di	pioggia,	non	esisteva	
in	quegli	antichi	tempi.	Tutto	era	avvolto	in	masse	acquose	di	nebbia,	che	erano	
impregnate	di	ogni	genere	di	esalazioni	e	vapori	e	di	altre	sostanze,	che	a	quel-
l’epoca	non	avevano	ancora	assunto	consistenza	liquida.	–	Gran	parte	di	quanto	

 129



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

oggi	è	solido	aveva	tuttavia	forma	di	vapore	e	pervadeva	l’atmosfera;	e	Qin	molto	
avanti	nei	tempi	atlantei,	tutto	era	impregnato	da	siffatte	masse	acquose	di	neb-
bia.	Erano	quelli	però	anche	i	tempi,	in	cui	cominciò	a	formarsi	ciò	che	prima	si	
trovava	in	una	condizione	molto	più	spirituale.	Ho	già	accennato,	che	nelle	con-
dizioni	che	 troviamo	 indicate	per	 il	cosidetto	 terzo	giorno	della	Creazione,	non	
dobbiamo	credere	germogliassero	dal	terreno	delle	 forme	individuali	di	piante,	
quali	 oggi	 le	 vediamo,	 ma	 che	 dobbiamo	 tener	 gran	 conto	 dell’espressione;	
«come	specie»;	e	che	quindi	si	trattava	allora	piuttosto	di	anime	delle	specie,	le	
quali	 esistevano	nel	 corpo	della	 Terra,	 in	 una	 condizione	 eterico-astrale.	 Tutto	
ciò	che	nel	terzo	giorno	della	Creazione	ci	viene	presentato	come	divenire	delle	
piante,	non	sarebbe	stato	visibile	ai	sensi	esteriori;	sarebbe	stato	visibile	soltan-
to	per	gli	organi	della	percezione	chiaroveggente.	Mentre	dall’epoca	 lemurica	a	
quella	 atlantea	 continuava	 a	 svolgersi	 lo	 stato	 nebbioso	 nell’ambiente	 che	 cir-
conda	 la	 Terra,	 e	 le	 nebbie	 sempre	 più	 si	 andavano	 diradando,	 anche	 ciò	 che	
prima	era	eterico	si	andò	trasformando	in	uno	stato,	che	si	avvicina	a	quello	che	
oggi	conosciamo.	L’eterico	andò	diventando	sempre	più	Qisico	e,	per	quanto	pos-
sa	sembrare	strano	(perché	perQino	 la	scienza	occulta	è	oggidì	pervasa	da	con-
cetti	materialistici),	gli	esseri	vegetali	visibili	all’occhio	esteriore	non	si	sviluppa-
rono	che	molto	più	tardi	dell’epoca,	che	viene	indicata	col	cosidetto	terzo	giorno	
della	 Creazione;	 si	 svilupparono	 soltanto	 verso	 l’epoca	 atlantea.	 Le	 condizioni	
geologiche	necessarie	alle	piante	odierne,	non	dobbiamo,	 secondo	 la	nostra	 ri-
cerca,	collocarle	in	tempi	molto	antichi.	
Si	potrebbe	dunque	descrivere	il	passaggio	dall’epoca	lemurica	a	quella	atlan-

tea	nel	modo	seguente:	 la	Terra	era	allora	avvolta	da	dense	masse	nebbiose,	 in	
cui	 le	masse	 fumose	delle	 diverse	 sostanze,	 che	poi	 si	 trasformarono	 in	 crosta	
terrestre,	si	trovavano	ancora	disciolte.	E	gli	esseri,	che	come	specie	erano	visibi-
li	alla	coscienza	chiaroveggente,	non	avevano	ancora	raggiunto	la	condensazione	
Qisica.	Non	era	ancora	successo	ciò;	che	si	potrebbe	chiamare	una	fertilizzazione	
del	suolo	terrestre	per	mezzo	di	quel	che	Qluttuava	nell’aria	come	acqua;	questa	
ebbe	luogo	soltanto	più	tardi.	Come	poteva	dunque	la	Bibbia	descriverla	prima?	
Ebbene,	a	un	punto	ben	determinato,	essa	dovette	dire:	Anche	dopo	che	furono	
trascorsi	i	sette	giorni	della	Creazione,	dopo	trascorso	il	tempo	che	coincide	con	

 130



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

l’epoca	lemurica,	le	nostre	piante	Qisiche	odierne	non	erano	ancora	spuntate	dal-
la	Terra,	e	la	Terra	era	ancora	ricoperta	di	masse	nebbiose.	La	Bibbia	descrive	il	
contenuto	 del	 fatto.	 Continuate	 a	 leggere	 dopo	 i	 sette	 giorni	 della	 Creazione	 e	
troverete	 indicato	–	quantunque	già	prima	 fosse	stato	detto,	che	 le	 forme	delle	
piante	erano	sorte	come	specie	–	che	ancora	non	vi	erano	sulla	Terra	né	piante	
né	erbe.	La	prima	volta	si	trattava	di	ciò	che	corrisponde	all’anima	delle	specie,	la	
seconda	volta	di	ciò,	che	come	individualità	Qisica	spunta	fuori	dalla	Terra	e	cre-
sce	 come	pianta.	 E	 con	 la	 nebbia	posteriore	 ai	 giorni	 della	Creazione	 viene	 fe-
delmente	descritta	la	nebbia	atlantea.	Il	fatto,	che	la	condensazione	dell’aria	ac-
quea	 in	 pioggia	 si	 sia	 veriQicata	 soltanto	 allora,	 viene	 accennato	 con	 le	 parole:	
«Perché	Jahve-Elohim	non	aveva	ancora	lasciato	piovere».	V’ha	dunque	in	queste	
cose	una	profonda	sapienza;	posso	tuttavia	assicurarvi,	che	di	quanto	c’è	in	que-
sto	 documento	 non	 è	 penetrato	 nulla	 nell’esposizione	 che	 si	 trova	 nella	 mia	
Scienza	Occulta.	Mi	sono	di	proposito	tenuto	lontano	dalla	Bibbia,	e	potrei	quasi	
dire,	che	vi	sono	stati	dei	momenti,	in	cui	ho	preso	particolarmente	cura	di	tro-
vare	queste	risultanze	per	altra	via	che	non	fosse	questo	documento.	Ed	è	conse-
guenza	necessaria,	per	così	dire,	delle	idee	materialistiche	odierne	sulla	Bibbia,	
che	non	ci	si	accinge	alla	 leggiera	ad	introdurre	nell’interpretazione	di	essa	dei	
fatti	che	risultino	dalla	scienza	dello	Spirito.	Ma	è	proprio	 l’impulso	scientiQico-
spirituale,	 che	 ci	 ha	 fatto	 trovare	nella	Bibbia	quanto	 abbiamo	 in	questi	 giorni	
potuto	dire;	a	dispetto	di	qualunque	nostra	resistenza,	ci	troviamo	in	ultimo	co-
stretti	a	ritrovare	nella	Bibbia,	ciò	che	la	ricerca	chiaroveggente	aveva	già	prima	
trovato.	
Dopo	queste	premesse,	ci	possiamo	proporre	il	quesito:	in	quale	punto,	nella	

narrazione	della	Genesi,	deve	collocarsi	l’uscita	dell’elemento	animico-spirituale,	
la	dipartita	delle	anime-spirito	degli	uomini	verso	 i	corpi	o	 le	Entità	planetarie	
vicine	della	Terra,	che	fu	determinata	dal	fatto,	che	le	condizioni	della	Terra	era-
no	diventate	più	grossolane?	Dobbiamo	collocare	questa	dipartita	nel	punto,	 in	
cui	ci	vien	raccontato,	che	per	 la	comparsa	dell’etere	del	suono	–	vi	ho	esposto	
questo	 dettagliatamente	 nella	 descrizione	 del	 cosidetto	 secondo	 giorno	 della	
Creazione	–	le	sostanze	superiori	vengono	separate	dalle	inferiori.	E	se	si	segue	
con	lo	sguardo	del	veggente	tutto	ciò	che	qui	vien	signiQicato,	ci	si	dice:	con	ciò	

 131



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

che	salì	in	alto,	che	si	allontanò	dalla	Terra,	di	cui	è	detto	che	gli	Elohim	lo	chia-
marono	Qirmamento,	si	allontanarono	contemporaneamente	le	anime-spirito	de-
gli	uomini.	Così	il	secondo	giorno	della	Creazione	coincide	con	un	momento	ben	
determinato,	fra	il	distacco	del	sole	e	quello	della	luna	dalla	Terra,	con	la	diparti-
ta	delle	anime-spirito	degli	uomini	verso	l’ambiente	che	circonda	la	Terra.	
Dobbiamo	ora	 però	 considerare,	 che	 questo	 porta	 a	 una	 conseguenza	molto	

importante.	 Che	 cosa	 è	 infatti,	 che	 veramente	uscì	 allora	 fuori	 nello	 spazio	 co-
smico?	Dove,	in	altre	parole,	lo	ritroviamo	oggi	nell’uomo?	In	quali	membra	del-
l’uomo	dobbiamo	cercare	ciò,	che	a	quell’epoca	usci	fuori	nello	spazio	cosmico?	
Quale	esisteva	allora,	oggi	naturalmente	non	esiste;	ma	possiamo	tuttavia	met-
terlo	 in	 corrispondenza	 con	 certe	 membra	 dell’attuale	 organismo	 dell’uomo.	
Consideriamo	un	poco	l’uomo,	da	tale	punto	di	vista.	Noi	ripartiamo	oggi	l’uomo	
nei	quattro	arti	già	noti:	il	corpo	Qisico,	quello	eterico,	quello	astrale	e	il	portatore	
dell’Io.	Sappiamo	che	di	questi	quattro	arti,	durante	lo	stato	notturno	di	sonno,	il	
corpo	Qisico	e	quello	eterico	rimangono	nel	letto.	Quando	parliamo	però	di	quelle	
epoche	antiche,	per	le	quali	vale	ciò	che	sta	detto	del	secondo	e	anche	del	terzo	
giorno	della	Creazione,	non	ci	è	 consentito	di	parlare	già	del	 corpo	 Qisico	e	del	
corpo	eterico	come	sono	oggidì.	Così	come	sono	oggi,	essi	si	organizzarono	sol-
tanto	 più	 tardi	 traendosi	 dalla	 sostanzialità	 terrestre.	 Quel	 che	 esisteva	 allora	
dell’uomo	appartiene	oggidì	essenzialmente	a	quella	parte	di	lui	che,	durante	lo	
stato	notturno	di	sonno,	va	fuori	dagli	attuali	arti	più	densi	della	natura	umana,	a	
quella	che	chiamiamo	l’entità	astrale	dell’uomo.	È	quanto	opera	in	fatto	di	forze	
nel	 nostro	 corpo	 astrale,	 che	dobbiamo	 tenere	presente,	 quando	 consideriamo	
l’anima-spirito	dell’uomo,	che	a	quell’epoca	abbandonò	la	Terra	per	prosperare	
meglio	 sui	 circostanti	 pianeti.	 Quel	 che	 dunque	 appartiene	 alle	 nostre	 forze,	
quando	col	nostro	corpo	astrale	stiamo	fuori	dal	nostro	corpo	Qisico	e	da	quello	
eterico,	lo	dobbiamo	cercare	dopo	il	secondo	giorno	della	Creazione,	sui	pianeti	
vicini	alla	Terra.	Sappiamo	però,	che	quando	oggigiorno	l’uomo	nello	stato	not-
turno	di	sonno	è	con	le	sue	membra	più	sottili	uscito	fuori	dal	suo	corpo	Qisico	e	
da	quello	eterico,	egli	è,	per	così	dire,	incorporato	nell’ambiente	astrale	che	cir-
conda	la	nostra	Terra,	nelle	forze	e	nelle	correnti	del	nostro	sistema	planetario.	
Durante	lo	stato	notturno	di	sonno,	l’uomo	si	trova	collegato	con	le	Entità	plane-

 132



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

tarie.	Possiamo	però	anche	dire:	in	quegli	antichi	tempi,	l’uomo	non	era	collegato	
con	questi	pianeti	esteriori	 soltanto	durante	 lo	 stato	notturno	di	 sonno,	ma,	 in	
genere,	dopo	 la	sua	 fuga	dalla	Terra,	si	 trovava	sempre	congiunto	con	essi.	Egli	
dimorava	su	questi	pianeti.	Per	quell’epoca,	dunque,	che	ci	viene	descritta	come	
terzo	giorno	della	Creazione,	dobbiamo	tener	presente	che,	tranne	quelle	anime-
spirito	umane	sopravvissute,	delle	quali	ho	parlato,	le	anime-spirito	umane	non	
stavano	affatto	sulla	Terra,	ma	stavano	nell’ambiente	circostante,	sui	pianeti,	vi	
avevano	posto	 la	 loro	dimora	e	 con	essi	proseguivano	 la	 loro	 evoluzione.	 Sulla	
Terra,	però,	si	evolvevano	intanto	quelli	che,	più	forti,	più	poderosi,	erano	rimasti	
indietro;	e	la	loro	evoluzione	consisteva	in	questo,	che	essi	sempre	maggiormen-
te	si	rivestivano	della	sostanza	materiale	della	Terra,	vale	a	dire,	che	anche	giù,	
sulla	Terra,	veniva	preparato	quello	che	abbiamo	adesso	durante	il	giorno	come	
nostro	corpo	eterico	e	 come	nostro	corpo	 Qisico.	Appunto	perché	questo	corpo	
eterico	e	quello	Qisico	fossero	in	grado	di	attraversare	tutte	le	fasi	dell’evoluzione	
terrena,	alcune	anime-spirito	vennero	mantenute	sulla	Terra;	con	questo	mezzo	
ciò	che	si	doveva	andar	formando	come	corpo	eterico	e	corpo	Qisico,	venne	per-
petuato	anche	mentre	 le	 forze	 lunari	si	 trovavano	unite	con	 la	Terra.	Se	ci	pro-
spettiamo	bene	dinanzi	all’anima	le	condizioni	che	vi	erano	dopo	il	distacco	del	
sole,	dobbiamo	dire:	la	maggior	parte	di	quanto	era	animico-umano	e	spirituale-
umano	si	trovava	nella	sfera	circostante	alla	Terra,	sui	vicini	pianeti.	Il	sole	si	era	
già	staccato	dalla	Terra:	ma	se	un	uomo	avesse	potuto	a	quell’epoca	trovarsi	sulla	
Terra,	avrebbe	veduto	sulla	superQicie	di	essa	masse	dense	di	vapore,	di	fumo,	di	
nebbia.	Non	avrebbe	visto	niente	del	sole.	Il	sole,	che	si	era	allontanato	con	le	sue	
forze,	 non	 andò	 che	 a	 mano	 a	 mano	 esercitando	 la	 sua	 azione	 sulla	 Terra,	 in	
modo	da	far	diradare	queste	masse	di	fumo	e	di	nebbia	e	da	far	loro	prendere	a	
poco	a	poco	per	l’ambiente	che	circonda	la	Terra	la	forma	che	era	necessaria	per	
l’evoluzione	dell’umanità.	E	soltanto	a	poco	a	poco	avrebbe	quell’uomo,	che	dal	
di	fuori,	per	così	dire,	avesse	osservato	l’evoluzione,	veduto,	come	le	nebbie	gra-
datamente	 si	 andavano	 diradando,	 le	masse	 di	 fumo	 divenendo	meno	 dense	 e	
come	le	forze	solari	non	esercitavano	soltanto	la	loro	azione	attraverso	l’oscuro	
involucro	di	fumo,	ma	divenivano	veramente	percepibili	–	si	potrebbe	dire	–	visi-
bili.	Ci	accostiamo	con	ciò	al	quarto	giorno	della	Creazione,	e	ci	avviciniamo	così	

 133



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

sempre	più	all’avvenimento,	che	va	designato	corte	il	distacco	della	luna.	Sicché	
effettivamente	un	uomo,	il	quale	fosse	vissuto	allora	sulla	Terra,	avrebbe	potutoo	
vedere	i	raggi	solari	penetrare	attraverso	le	masse	di	fumo	e	di	vapore.	E	in	se-
guito	 al	 veriQicarsi	 di	 queste	modiQicazioni,	 la	 Terra	 andò	 gradualmente	 acqui-
stando	le	condizioni	che	erano	favorevoli	per	lo	sviluppo	del	divenire	dell’uomo,	
per	cui	gli	uomini	tornarono	a	poter	vivere	su	di	essa,	e,	per	così	dire,	dai	discen-
denti	Qisici	di	coloro	che	erano	sopravvissuti	poterono	venir	creati	dei	corpi	per	
le	anime-spirito,	che	ora	ritornavano	dall’ambiente	circostante	alla	Terra.	Avete	
così,	potrei	dire,	due	diverse	procreazioni.	Quello	che	più	tardi	è	divenuto	corpo	
eterico	e	corpo	Qisico	dell’uomo,	proveniente	da	coloro	che	sopravvissero.	L’ele-
mento	animico-spirituale	vi	è	penetrato	dall’ambiente	circostante.	Da	principio	
questa	 discesa	 dalla	 cerchia	 dei	 vicini	 planetari	 della	 nostra	 Terra	 si	 esplicava	
come	un’inQluenza	spirituale.	Nel	momento,	in	cui,	per	così	dire,	il	sole	riuscì	ad	
attraversare	le	masse	di	nebbia	e	di	 fumo	che	circondavano	la	Terra,	e	 in	cui	 la	
luna	se	ne	uscì,	si	destò	nelle	anime-spirito	dei	vicini	pianeti	lo	stimolo	a	discen-
dere	di	bel	nuovo	su	questa	sfera	terrestre.	Quando	da	una	parte	il	sole,	e	dall’al-
tra	la	luna,	divennero	visibili	dalla	Terra,	anche	le	forze	di	quelle	anime	che	Qlui-
vano	giù	sulla	Terra,	penetrarono	nella	Terra	stessa.	Ecco	la	narrazione	realistica	
di	ciò,	che	vien	descritto	nel	cosidetto	quarto	giorno	della	Creazione	con	le	paro-
le:	«Gli	Elohim	formarono	la	luce	maggiore	e	la	luce	minore,	l’essere	solare	e	l’es-
sere	lunare	e	le	stelle».	Perché	per	«stelle»	s’intendono	per	l’appunto	i	vicini	pla-
netari	della	Terra.	Il	lavoro,	dunque,	che	stabilì	una	specie	di	equilibrio,	si	andò	
preparando	da	una	parte	dal	sole	e	dall’altra	dalla	luna,	e	contemporaneamente	
si	preparò	l’azione	discendente	esercitata	dalle	anime-spirito	umane,	che	anela-
vano	a	prender	corpo	di	nuovo	sulla	Terra.	
Abbiamo	così	collocato	 il	quarto	giorno	della	Creazione	nel	momento,	 in	cui,	

durante	l’epoca	lemurica,	dopo	l’uscita	della	luna,	si	stabilirono	quelle	condizio-
ni,	che	trovate	descritte	nella	mia	Scienza	Occulta,	e	che	possiamo	designare	di-
cendo,	che	le	anime-spirito	umane	tendevano	di	nuovo	giù,	verso	la	Terra.	
Ora,	però,	dobbiamo	esaminare	un	poco	le	condizioni	spirituali	corrisponden-

ti.	 Finora	 abbiamo	 esaminato	 sopratutto	 ciò	 che	 poi	 divenne	 Qisico.	 Dobbiamo	
renderci	sempre	più	chiaramente	conto,	che	a	base	di	ogni	elemento	grossolano	

 134



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

vi	è	un	elemento	più	sottile,	a	base	di	 tutto	ciò	che	tende	verso	 il	 Qisico	vi	è	un	
elemento	spirituale.	Con	il	sole	uscirono	sostanzialmente	dalla	Terra	gli	Elohim,	
per	trasferire	il	loro	campo	d’azione	al	di	fuori,	per	esercitare	la	loro	azione	dal-
l’ambiente	che	circonda	la	Terra;	ma	non	uscirono	tutti.	Qualcosa,	per	così	dire,	
rimase	degli	Elohim	tuttavia	unito	con	la	Terra,	anche	quando	la	Terra	conteneva	
ancora	nel	suo	corpo	le	forze	lunari.	E	ciò	che	delle	forze	spirituali	degli	Elohim	
rimase	allora	congiunto	con	la	Terra,	è	quello	che	in	certo	modo	è	collegato	con	
tutte	 le	 inQluenze	 buone	 delle	 forze	 lunari.	 Perché	 si	 deve	 parlare	 anche	 d’in-
Qluenze	buone	delle	forze	lunari.	Dopo	il	distacco	del	sole,	tutto	sulla	Terra,	e	par-
ticolarmente	l’uomo	sarebbe	stato	spinto	alla	mummiQicazione,	all’indurimento,	
tutto	sarebbe	diventato	come	legno.	L’uomo	sarebbe	morto	per	la	Terra.	La	Terra	
sarebbe	 divenuta	 deserta,	 se	 avesse	 conservato	 le	 forze	 lunari	 nel	 suo	 corpo.	
Dentro	alla	Terra,	queste	forze	lunari	non	sarebbero	state	beneQiche;	perché	ciò	
nondimeno	 hanno	 dovuto	 per	 un	 dato	 tempo	 rimanere	 con	 la	 Terra?	 Perché	
l’umanità	doveva,	per	così	dire,	sopravvivere	e	superare	tutte	le	condizioni	terre-
stri;	perché	di	fatto	l’umanità,	nei	suoi	rappresentanti	più	poderosi,	doveva	pas-
sare	per	questo	ispessimento	lunare.	Dopo	però,	quando	la	luna	si	fu	distaccata	
dalla	Terra,	le	forze,	le	quali	altrimenti	avrebbero	determinato	la	morte	terrestre	
dell’uomo,	furono	invece	beneQiche.	Dopo	l’uscita	delle	forze	lunari,	tutto	tornò	a	
ringiovanirsi,	così	che	anche	le	anime	più	deboli	poterono	discendere	e	incorpo-
rarsi	in	corpi	umani.	Così	la	luna	divenne	la	benefattrice	della	Terra,	divenendo	la	
sua	vicina.	Ciò	che	nella	Terra	stessa	essa	non	avrebbe	potuto	mai	essere,	lo	di-
venne	come	sua	vicina.	Quelle	Entità,	che	hanno	diretto	tutta	questa	serie	di	pro-
cessi,	sono	 le	grandi	benefattrici	dell’uomo.	Quali	erano	queste	Entità?	Ebbene,	
per	 l’appunto	quelle	Entità	 che	 erano	unite	 con	 la	 luna,	 e	 che	poi	hanno	 come	
strappato	la	luna	dalla	Terra,	per	condurre	l’uomo	più	oltre	nell’evoluzione	ter-
restre.	Dalla	 relazione	della	Genesi,	 si	 riconosce	che	gli	Elohim	erano	 le	grandi	
forze	dirigenti.	E	ciò	che	di	queste	forze	elohistiche	effettuò	quel	grande	e	pos-
sente	avvenimento	che	fu	la	dipartita	della	luna,	e	determinò	per	tal	modo	il	vero	
essere	dell’uomo,	non	era	altro	che	quel	che	aveva	pure	operato	la	promozione	
cosmica	degli	Elohim	a	 Jahve-Elohim,	 che	aveva	elevato	 l’essere	degli	Elohim	a	
Jahve-Elohim.	Ciò	rimase	unito	con	la	luna,	e	condusse	poi	la	luna	fuori	della	no-

 135



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

stra	Terra.	Perciò	possiamo	dire:	 con	quel	 che	nella	nostra	Creazione	 troviamo	
come	corpo	della	luna	è	intimamente	connesso	ciò	che	noi	designamo	come	Jah-
ve-Elohim.		
Rappresentiamoci	ora	con	maggiore	esattezza,	che	cosa	signiQichino	veramen-

te	queste	condizioni	per	l’uomo	nel	suo	divenire	terrestre.	Se	l’uomo	fosse	rima-
sto	congiunto	con	una	Terra,	che	avesse	conservato	in	sé	il	sole,	sarebbe	diventa-
to	un	essere,	che	sarebbe	stato	veramente	un	nulla,	egli	sarebbe	semplicemente	
rimasto	unito	con	l’essenzialità	degli	Elohim;	non	avrebbe	potuto	disciogliersi	e	
acquistare	 indipendenza.	Ma	 poichè	 gli	 Elohim	 si	 distaccarono	 con	 il	 loro	 sole	
dalla	Terra,	l’uomo	poté	rimanere	unito	con	quest’ultima	e	conservare	la	sua	vita	
animico-spirituale.	Se	però	si	fosse	fermato	a	questo,	si	sarebbe	indurito;	avreb-
be	trovato	la	morte.	Per	qual	ragione	dovette	l’uomo	arrivare	a	una	condizione,	
che	rappresentava	una	sia	pure	mera	possibilità	di	morte?	Per	potere	diventare	
libero;	per	potere	disciogliersi	dagli	Elohim,	per	potere	divenire	un	essere	indi-
pendente.	 L’uomo,	 nella	 sua	parte	 lunare,	 ha	 in	 sé	 qualcosa	 che	 effettivamente	
provoca	questo	estinguersi,	ed	egli	ne	avrebbe,	per	così	dire,	ricevuto	una	dose	
troppo	forte,	se	la	luna	non	si	fosse	distaccata	dalla	Terra.	Da	questa	nondimeno	
potete	riconoscere,	che	è	questo	elemento	lunare,	che	come	sostanzialità	cosmi-
ca,	è	intimamente	connesso	con	l’indipendenza	umana.	Se	prendete	le	condizioni	
terrestri	attuali,	dovete	dire	a	voi	stessi:	queste	condizioni	si	sono	prodotte	ve-
ramente	soltanto	dopo	 il	distacco	della	 luna.	Non	vi	sono	dunque	 in	esse	 tante	
forze	 lunari	quante	ve	n’erano	prima.	Ma	 l’uomo,	per	quanto	riguarda	 il	germe	
del	 suo	corpo	 Qisico	e	di	quello	eterico,	è	 sopravvissuto	anche	all’epoca	 lunare,	
all’unione	della	Terra	con	la	luna,	e	ha	per	questa	ragione	in	sé	ciò	che	alla	Terra	
è	stato	tolto.	Egli	ha	in	sé	una	parte	di	ciò	che	è	lassù,	sulla	luna.	Egli	l’ha	conser-
vata	attraverso	quell’epoca	nel	suo	corpo	 Qisico	e	 in	quello	eterico.	Così	 l’uomo	
porta	in	sé	un	elemento	lunare;	è	collegato	con	questo	elemento	lunare.	La	Terra	
non	avrebbe	sopportato	in	sé	questo	elemento	lunare;	l’uomo	però	lo	ha	in	certo	
qual	modo	in	sé;	ha	dunque	disposizione	a	divenire	qualcosa	d’altro	che	non	un	
semplice	essere	terrestre.	
Se	meditate	su	tutto	ciò,	arriverete	a	vedere	che,	come	uomini,	abbiamo,	per	

così	dire,	la	Terra	sotto	di	noi,	e	che	fu	necessario	cacciar	fuori	la	luna	da	questa	

 136



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

Terra.	Essa	venne	però	cacciata	fuori	solo	dopo	che	una	giusta	dose	della	sua	es-
senza	era	stata	inoculata	nell’uomo.	La	Terra	non	porta	l’elemento	lunare	in	sé:	
noi	lo	portiamo	in	noi.	Che	ne	sarebbe	stato	della	Terra,	se	la	luna	non	ne	fosse	
stata	 strappata?	Guardate	 questa	 luna	 con	occhi	 diversi	 da	 quelli,	 con	 cui	 la	 si	
considera	oggi	così	spesso.	Tutta	la	costituzione	della	materia	è	diversa	da	quella	
della	Terra.	In	senso	prettamente	materiale,	l’astroQisico	dice,	che	la	luna	non	ha	
aria,	che	appena	ha	acqua,	vale	a	dire,	che	essa	si	è	spinta	 in	maggiore	densità	
della	Terra.	Essa	contiene	dunque	 le	 forze,	che,	per	così	dire,	condurrebbero	 la	
Terra	ancora	oltre	la	condizione	d’indurimento	in	cui	si	trova,	che	renderebbero	
questa	Terra	 Qisicamente	 ancora	più	dura.	Queste	 forze	 lunari	 renderebbero	 la	
Terra	 Qisicamente	più	dura,	e	 frastagliata	di	crepacci.	E	per	avere	un’idea	di	ciò	
che	 la	 Terra	 diventerebbe	 se	 le	 forze	 lunari	 fossero	 in	 essa,	 immaginatevi,	 per	
esempio,	 sulla	 strada,	 un	po’	 di	materia	 terrea,	 imbevuta	di	 acqua,	 diciamo	 in-
somma	 del	 fango;	 immaginatevi	 che	 l’acqua	 se	 ne	 vada	 sempre	 più	 ritraendo,	
sicché	la	terra	si	riduca	sempre	più	in	polvere.	Potete,	per	così	dire,	seguire	tutto	
questo	processo	per	via	d’	immagini,	se,	dopo	una	pioggia,	osservate	la	materia	
melmosa	della	strada	disseccarsi	a	poco	a	poco	e	diventare	polvere.	Sarebbe	suc-
cesso	a	un	dipresso	qualcosa	di	simile	alla	Terra,	si	sarebbe	spaccata	e	ridotta	a	
un	mucchio	di	polvere,	se	 le	 forze	 lunari	 fossero	rimaste	unite	con	essa.	E	a	un	
dipresso	questo	succederà	ancora	alla	Terra,	quando	avrà	compiuto	la	sua	mis-
sione.	
Si	 sfrantumerà	 in	 polvere	 cosmica.	 La	 materia	 terrestre	 si	 dissolverà	 come	

polvere	cosmica	nello	spazio	cosmico,	quando	l’uomo	avrà	compiuto	la	sua	evo-
luzione	su	di	essa.	Possiamo	dunque	dire,	che	la	Terra	sarebbe	diventata	polvere,	
e	che	ha	in	sé	la	tendenza	a	diventare	polvere,	a	sfrantumarsi	in	particelle	di	pol-
vere.	 E’	 stata	 salvata	da	questa	prematura	 sfrantumazione	 in	polvere	dal	 fatto,	
che	la	luna	è	stata	distaccata	da	lei.	Ma	nell’uomo	è	rimasto	qualcosa	di	ciò,	che	
ha	veramente	tendenza	a	divenire	polvere.	L’uomo,	per	tutte	le	vicende	che	vi	ho	
descritte,	accoglie	nel	suo	essere	un	che	della	polvere	terrestre	lunare.	Quelle	En-
tità	che	sono	collegate	con	la	luna	hanno	dunque	realmente	introdotto	nell’esse-
re	corporeo	umano	qualcosa	che,	 in	ultima	analisi,	non	è	della	massa	 terrestre	
che	costituisce	il	nostro	immediato	ambiente	dopo	che	la	luna	si	è	distaccata;	ma	

 137



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

hanno	 impresso	nella	 corporeità.	 umana	un	 che	della	 polvere	 terrestre	 lunare.	
Siccome	però	Jahve-Elohim	è	connesso	con	questo	elemento	lunare,	ciò	signiQica	
dunque,	che	Jahve-Elohim	è	colui,	che	ha	impresso	nella	corporeità	umana	l’ele-
mento	 lunare	polveroso	della	Terra.	E	dobbiamo	dire:	nel	corso	dell’evoluzione	
della	Terra	doveva	sopraggiungere	un	momento,	che	viene	giustamente	indicato	
così:	 «Nel	progresso	 cosmico	degli	Elohim	arrivò	 il	 tempo,	 in	 cui	 Jahve-Elohim	
impresse	nella	corporeità	umana	la	polvere	terrestre,	la	polvere	terrestre	lunare.	
Questa	 è	 la	 straordinaria	 profondità	 del	 passo	 della	 Bibbia,	 dove	 sta	 detto:	 «E	
Jahve-Elohim	formò	l’uomo	di	polvere	della	Terra».	Perché	così	sta	detto.	E	non	
sono	 che	 mere	 schiocchezze	 tutte	 le	 traduzioni	 che	 dicono,	 che	 Jahve-Elohim	
avrebbe	 formato	 l’uomo	 da	 un	 gnocco	 di	 fango	 della	 Terra.	 Egli	 impresse	 nel-
l’uomo	la	polvere	della	Terra.	Se	abbiamo	già	trovato	tanto,	che	ci	ha	meraviglia-
to	e	impresso	con	un	sentimento	di	profonda	venerazione	dinanzi	a	quello,	che	la	
Bibbia	dice	per	mezzo	degli	 antichi	 veggenti	 e	 che	 ritroviamo	per	mezzo	della	
indagine	 spirituale-scientiQica,	 qui,	 in	 queste	 parole:	 «E	 Jahve-Elohim	 impresse	
nella	 corporeità	 umana	 la	 lunare	 polvere	 della	 Terra»,	 abbiamo	 un	 passo,	 che	
deve	ingrandire	e	moltiplicare	la	nostra	venerazione	per	ciò	che	gli	antichi	veg-
genti	ci	raccontano	nella	relazione	della	Genesi.	E	se	questi	antichi	veggenti	era-
no	 coscienti	 di	 ricevere	 la	 comunicazione	 di	 ciò,	 che	 li	 rendeva	 capaci	 di	 dire	
quelle	 cose,	dalle	 regioni	 in	 cui	operavano	gli	Elohim	e	 Jahve-Elohim;	 se	erano	
coscienti	di	ricevere	la	 loro	sapienza	dalle	regioni	degli	Esseri	stessi	che	hanno	
creato	 il	 mondo,	 potevano	 dire:	 Fluisce	 in	 noi	 come	 sapienza,	 come	 saggezza,	
come	pensiero,	ciò	che	formò	il	divenire	stesso	della	Terra,	 in	quanto	tesseva	e	
operava	in	quegli	Esseri.	E	così	possiamo	alzare	lo	sguardo	con	timore	reveren-
ziale	agli	antichi	veggenti,	e	al	timore	reverenziale,	con	cui	alla	loro	volta	questi	
antichi	 veggenti	 alzavano	 lo	 sguardo	 verso	 le	 regioni,	 dalle	 quali	 proveniva	 la	
loro	 rivelazione,	 verso	 le	 regioni	 degli	 Elohim	 e	 del	 Jahve-Elohim.	Quale	 nome	
avrebbero	essi	potute	dare	alle	Entità	che	stavano	a	base	della	Creazione	e	della	
loro	propria	conoscenza?	Quale	parola	vi	poteva	essere	per	loro,	se	non	quella	di	
cui	 tutto	 il	 loro	cuore	doveva	essere	colmo,	quando	accoglievano	 la	 rivelazione	
delle	potenze	creatrici	del	Cosmo?	Quando	alzavano	lo	sguardo	ad	esse,	diceva-
no:	Discende	la	rivelazione	in	noi	da	Entità	divino-spirituali.	Non	possiamo	tro-

 138



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

vare	per	esse	altra	parola,	che	quella	che	esprime	il	nostro	senso	di	timore	reve-
renziale:	«Coloro	per	i	quali	sentiamo	timore	reverenziale».	Traduciamo	questo	
in	 antico	 ebraico;	 come	 suona:	 «Coloro	 per	 i	 quali	 sentiamo	 timore	
reverenziale»?	suona	«Elohim».	Questa	è	la	parola	per	coloro,	per	i	quali	si	sente	
timore	reverenziale.	Cosi	trovate	la	corrispondenza	fra	i	sentimenti	degli	antichi	
veggenti	e	i	nomi	delle	Entità	cosmiche,	alle	quali	essi	attribuivano	la	Creazione	e	
la	rivelazione	che	ricevevano.	

 139



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

X	-		IL	SETTIMO	GIORNO	

Da	tutto	quanto	è	stato	detto	nei	passati	giorni	e	specialmente	ieri,	potrete	de-
durre	a	un	dipresso,	a	quale	epoca	della	narrazione	fatta	secondo	la	scienza	dello	
Spirito	dobbiamo	riferire	 la	 relazione	della	Genesi.	Abbiamo	già	 rilevato,	 che	 il	
momento	segnato	dalle	prime	parole	monumentali	della	Bibbia	è	quello	appun-
to,	che,	secondo	la	scienza	dello	Spirito,	viene	da	noi	indicato	con	le	parole:	«La	
sostanza	ancora	comune	della	Terra	e	del	Sole	si	preparava	a	una	scissione».	Ha	
poi	luogo	questa	scissione	e,	durante	i	processi	della	medesima,	si	svolge	ciò	che	
la	Genesi	 ci	descrive.	Questa	descrizione	della	Genesi	 comprende	 tutto	ciò,	 che	
avviene	Qino	ai	tempi	lemurici	inoltrati,	Qino	al	distacco	della	luna.	E	quel	che	av-
viene	dopo	che	il	distacco	della	luna	si	è	veriQicato,	e	che	in	modo	scientiQico-spi-
rituale	viene	da	noi	descritto	 come	 il	 corso	dei	 tempi	 lemurici,	 come	 l’alba	dei	
tempi	 atlantei,	 dobbiamo	 ricercarlo	 nella	 descrizione	 che	 segue	 i	 giorni	 della	
Creazione.	A	questo	abbiamo	già	accennato	ieri.	Abbiamo	anche	rilevato,	quanta	
profondità	vi	sia	dove	vien	detto,	che	 l’uomo	ebbe	 impressa	nella	corporeità	 la	
polvere	terrena	lunare.	Questo	succedeva	dunque	nel	tempo	stesso,	in	cui	era	av-
venuta	quell’ascesa	nel	cosmo,	che	da	noi	è	stata	descritta	come	una	promozione	
cosmica	 degli	 Elohim	 a	 Jahve-Elohim.	 Ci	 siamo	 dovuti	 rappresentare	 questa	
ascesa	come	coincidente	a	un	dipresso,	con	l’inizio	dell’attività	della	luna	dal	di	
fuori.	 Questa	 attività	 della	 luna,	 o	meglio,	 di	 quell'Entità	 che	 era	 connessa	 col	
processo	del	distacco	lunare,	con	l’attività	della	luna	dal	di	fuori,	ce	la	dobbiamo	
appunto	 rappresentare	nella	 totalità	degli	Elohim,	 in	 ciò	 che	chiamiamo	 Jahve-
Elohim.	Sicché	potremmo	dire,	che	l’azione	della	luna	sulla	Terra	corrisponde	nel	
suo	primo	stadio	a	tutto	ciò	che	concerne	l’impressione	della	sostanza	terrestre-
lunare	nel	corpo	dell’uomo.	Al	corpo	umano,	che	Qino	allora	era	solamente	di	ca-
lore,	 venne	 conferito	 ciò,	 che	 abitualmente	 vien	 tradotto	 con	 le	 parole:	 Jahve-
Elohim	ispirò	all’uomo	il	sofQio	divino	e	l’uomo	divenne	un’anima	vivente,	o	per	
dir	meglio,	 un	 essere	 vivente.	Non	dobbiamo	però	 trascurare	 di	 notare	 ancora	
una	 volta,	 in	 questo	passo,	 la	 straordinaria	 efQicacia,	 la	 grandezza	 e	 la	 potenza	
delle	espressioni	bibliche.	Vi	ho	potuto	far	osservare,	che	il	vero	divenire	terre-
stre	dell’uomo	dipese	dal	fatto,	che	l’uomo	poté	aspettare	nella	sua	spiritualità,	

 140



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

entro	le	condizioni	spirituali,	 Qinché	nel	divenire	della	Terra	stessa	vi	 fossero	le	
condizioni	adeguate,	 in	modo	che	assumendo	 la	sua	corporeità	egli	potesse	di-
venire	un	essere	maturo.	Se	dalla	sua	spiritualità	avesse	dovuto	discendere	nella	
corporeità	più	presto,	durante	quei	processi	che	vengono	indicati	con	il	cosidetto	
quinto	giorno	della	creazione,	egli	avrebbe	potuto	divenire	soltanto	un	essere	Qi-
sicamente	simile	a	quelli,	che	ci	vengono	mostrati	come	viventi	nelle	sfere	dell’a-
ria	 e	 dell’acqua.	 Come	 si	 presenta	 invece	 veramente	 la	 natura	 essenziale	 del-
l’uomo?	Davvero,	 in	modo	mirabilmente	grandioso;	e	 le	espressioni	sono	scelte	
con	 tale	 efQicacia,	 che	 l’uomo	moderno	potrebbe	 trarne	molti	 ammaestramenti	
proprio	 in	 fatto	di	giustezza	ed	efQicacia	nella	scelta	dei	vocaboli.	Ci	vien	detto,	
che	quelle	Entità,	dunque	le	anime	delle	specie,	che	s’immersero	il	quinto	giorno	
della	Creazione	nella	materia	della	Terra,	divennero	esseri	viventi,	divennero	ciò	
che	per	l’appunto	oggidì	noi	chiamiamo	esseri	viventi.	L’uomo,	a	quell’epoca,	non	
discese	ancora	sulla	Terra.	Quelle	anime	collettive	di	specie	che	stavano	ancora	
su,	 per	 così	 dire,	 nella	 grande	 riserva	 della	 spiritualità,	 discesero	 soltanto	 più	
tardi.	E	anche	durante	il	sesto	giorno	della	Creazione,	discesero	dapprima	gli	es-
seri	animali	superiori	più	vicini	all’uomo,	i	veri	e	proprii	animali	terrestri.	Anco-
ra	 dunque	 durante	 la	 prima	 parte	 del	 cosidetto	 sesto	 giorno	 della	 Creazione,	
l’uomo	non	poté	discendere	nella	materia	densa;	perché	se	avesse	allora	già	im-
presso	 in	 sé	 la	 forza	 del	 divenire	 terrestre,	 sarebbe	 divenuto	 un	 essere,	 Qisica-
mente,	come	gli	animali	terrestri.	Prima	scese	l’Anima	della	specie	degli	animali	
terrestri	superiori,	che	ormai	popolarono	il	suolo	terrestre	invece	dell’aria	e	del-
l’acqua.	E	allora	soltanto,	gradualmente,	si	presentarono	quelle	condizioni,	per	le	
quali	i	germi	del	futuro	uomo	si	poterono	andar	formando.	Come	si	è	veriQicato	
ciò?	Questo	 ci	 viene	 indicato	 in	modo	monumentale,	quando	vien	detto,	 che	 le	
Entità	degli	Elohim	si	accinsero	a	 far	convergere	 la	 loro	attività	nel	disegno	da	
me	descrittovi	di	formare	l’uomo	terrestre.	Dobbiamo	dunque	dire:	questo	uomo	
terrestre	sorse	dapprima	per	 il	 fatto,	 che	gli	Elohim	collaborarono	con	 le	varie	
capacità,	che	fra	di	essi	si	trovavano	variamente	ripartite,	come	un	gruppo	di	En-
tità	che	hanno	una	mèta	comune.	L’uomo	fu	dunque	anzitutto	la	Qinalità	comune	
del	gruppo	degli	Elohim.	Ora	dobbiamo	farci	un’idea	più	esatta	di	come	l’uomo	
effettivamente	 sia	 nato	 nel	 cosidetto	 sesto	 giorno	 della	 Creazione;	 egli,	 a	 quel	

 141



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

tempo,	non	era	ancora	affatto	quale	oggi	lo	vediamo.	La	corporeità	Qisica,	 in	cui	
oggi	l’uomo	si	presenta	a	noi,	non	nacque	che	più	tardi,	quando	avvenne	l’inspi-
razione	del	sofQio	di	vita,	impresso	da	Jahve-Elohim.	Il	processo,	che	vien	descrit-
to	come	la	Creazione	dell’uomo	per	mezzo	degli	Elohim,	si	veriQicò	prima	che	la	
polvere	 terrestre	 venisse	 impressa	 nella	 corporeità.	 Come	 era	 dunque	 l’uomo,	
che	gli	Elohim	posero	nell’esistenza	già	durante	la	cosidetta	epoca	lemurica?	Ri-
cordatevi	di	 ciò,	 che	già	spesso	ho	detto,	 sul	 carattere	e	sulla	natura	dell’uomo	
odierno:	ciò	che	noi	chiamiamo	corpo	Qisico	è,	 in	certo	modo,	uguale	in	tutti	gli	
uomini	 soltanto	 nei	 riguardi	 degli	 arti	 più	 elevati.	 Dobbiamo	 però	 distinguere	
l’uomo	riguardo	al	sesso	in	modo,	che	ciò	che	si	presenta	a	noi	oggidì	nella	conQi-
gurazione	Qisica	come	maschio,	è,	nel	suo	corpo	eterico,	 femmina;	e	similmente	
ciò,	che	ci	si	presenta	 Qisicamente	come	femminile,	è	di	corpo	eterico	maschile.	
L’umanità	 oggigiorno	 è	 così	 ripartita;	 ciò	 che	 esteriormente	 appare	maschile	 è	
interiormente	 femminile,	 e	 ciò	 che	 esteriormente	 appare	 femminile	 è	 interior-
mente	maschile.	Perché	è	avvenuto	questo?	È	avvenuto	per	il	fatto,	che	una	diffe-
renziazione	nella	corporeità	dell’uomo	si	veriQicò	soltanto	in	epoca	relativamente	
tarda,	dopo	 i	veri	e	proprii	giorni	di	Creazione.	 In	quegli	uomini,	 che	nacquero	
come	mèta	comune	degli	Elohim	al	sesto	giorno	della	Creazione,	questa	differen-
ziazione,	questa	separazione	in	uomo	e	donna,	non	esisteva	ancora;	essi	avevano	
allora	 ancora	 una	 corporeità	 comune.	 Il	 miglior	 modo	 di	 farci	 di	 quest’ultima	
un’idea,	per	quanto	vi	si	possa	riuscire	con	un’immagine,	è	di	dire:	la	corporeità	
Qisica	era	allora	più	eterica,	e	in	compenso	la	corporeità	eterica	era	alquanto	più	
densa	di	oggi.	Ciò	che	oggi	dunque	è	corporeità	Qisica,	densa,	non	era,	quando	gli	
Elohim	la	formarono,	ancora	così	densa	come	oggidì,	e	la	corporeità	eterica	era	
più	densa	di	quella	attuale.	Una	differenziazione,	una	condensazione	verso	il	Qisi-
co,	si	presentò	più	tardi,	sotto	l’inQluenza	di	Jahve-Elohim.	Potete	già	presentire	
che	non	possiamo	affatto	considerare	l’opera	umana	degli	Elohim	coi	criterii	di	
oggi	 come	maschile	 e	 femminile,	ma	 che	 essa	 era	 simultaneamente	maschile	 e	
femminile,	 indifferenziata,	 indivisa.	 Quell’uomo,	 dunque,	 che	 nacque	 allora	 nel	
senso,	 che	 la	Bibbia	 esprime	per	mezzo	degli	 Elohim:	 «Facciamo	 l’uomo»,	 non	
era	ancora	differenziato,	ma	era	in	pari	tempo	maschile	e	femminile.	E	da	questa	
creazione	degli	Elohim,	l’uomo	nacque	maschile-femminile.	Questo	è	il	signiQica-

 142



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

to,	 l’originario	 signiQicato	 di	 ciò	 che	 vien	 tradotto	 in	modo	 così	 grottesco	nelle	
Bibbie	moderne:	«E	gli	Elohim	crearono	l’uomo,	un	omino	e	una	donnina».	Que-
sto	 «omino	 e	 donnina»	 è	 veramente	 la	 traduzione	 più	 assurda	 che	 vi	 sia	 nella	
Bibbia.	Non	si	tratta	qui	di	un	omino	e	di	una	donnina	nel	senso	odierno,	ma	del-
l’uomo	non	differenziato,	dell’uomo	maschile-femminile.	So	benissimo,	che	molti	
esegeti	della	Bibbia	si	sono	messi	contro	questa	interpretazione	e,	con	un	certo	
sfoggio	di	parolone	dotte,	hanno	cercato	di	mettere	in	ridicolo	ciò	che	delle	ese-
gesi	monumentali	più	antiche	già	avevano	giudicato,	 cioè	 l’interpretazione	giu-
sta.	Si	cerca	di	contestare	questa	interpretazione	che	l’uomo	elohistico	fosse	ma-
schile-femminile	a	un	 tempo,	 che	dunque	 l’immagine	 riQlessa	degli	Elohim,	 che	
ciò	che	venne	creato	a	immagine	degli	Elohim,	fosse	l’uomo	maschile-femminile.	
Vorrei	 chiedere	agli	esegeti,	 che	si	oppongono	a	questa	 interpretazione,	 su	che	
cosa	realmente	essi	si	fondino.	Sulla	ricerca	chiaroveggente	non	si	possono	basa-
re,	perché	questa	non	dirà	mai	altro	che	quello	che	ora	vi	ho	detto.	Sopra	una	ri-
cerca	esteriore	dunque?	Ma	vorrei	chiedere	allora	a	queste	persone,	se,	di	fronte	
a	quella	che	è	veramente	la	tradizione,	essi	siano	in	grado	di	sostenere	un’inter-
pretazione	diversa.	Bisognerebbe	pur	 raccontar	 loro	 che	 cosa	 sia	veramente	 la	
tradizione	esteriore	della	Bibbia.	Quando	 si	 comincia	 con	 l’indagine	 chiaroveg-
gente	a	scoprire	quali	siano	veramente	i	fatti,	si	fa	vita,	si	fa	luce	nel	testo	della	
Bibbia,	e	non	si	tiene	più	conto	allora	delle	piccole	varianti	che	occorrono	nella	
tradizione,	 perché	 la	 conoscenza	 della	 verità	 porta	 a	 leggere	 il	 testo	 corretta-
mente.	Diversamente	succede	invece,	quando	ci	si	avvicina	a	queste	cose	per	la	
via	 Qilologica.	Bisogna	rendersi	conto	che,	 Qin	nei	secoli	 cristiani,	nulla	esisteva,	
neppure	nella	prima	parte	della	Bibbia,	che	potesse	indurre	a	leggere	questo	te-
sto	come	oggi	lo	si	legge.	Non	vi	si	trovavano	punte	vocali	e	il	testo	era	tale,	che	
mancava	perQino	la	separazione	fra	le	singole	parole.	Più	tardi	soltanto	vi	furono	
aggiunti	i	punti,	che	in	ebraico	segnano	le	vocali.	Vorrei	sapere	con	quale	diritto,	
chi	non	ha	la	necessaria	preparazione	per	mezzo	della	scienza	dello	Spirito,	pos-
sa	trarre	dal	testo	originario	un’interpretazione,	della	quale	si	possa	dire	con	co-
scienziosità	scientiQica	che	sia	esatta.		
Nell’opera	degli	Elohim	dobbiamo	dunque	vedere	uno	stadio	di	preparazione	

dell’uomo.	Tutti	i	processi	a	cui	oggidì	applichiamo	le	espressioni:	«riproduzione	

 143



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

umana»	o	 simili,	 erano	 a	quell’epoca	nei	 riguardi	 dell’uomo	ancora	più	 eterici,	
ancora	 più	 spirituali.	 Stavano	 ancora	 –	 vorrei	 dire	 –	 a	 un	 livello	 più	 alto,	 direi	
quasi	 in	 una	 sfera	 superiore.	 Fu	 l’opera	 di	 Jahve-Elohim,	 che	 fece	 diventare	
l’uomo	ciò	che	oggi	è	diventato.	Ma	prima	dovette	veriQicarsi	la	regolare	creazio-
ne	degli	altri	esseri	inferiori.	Così,	si	potrebbe	dunque	dire,	è	per	un	atto	prema-
turo	di	creazione	che	le	entità	animali	 inferiori	sono	divenute	esseri	viventi.	La	
medesima	 espressione:	 «nephesh» 	 viene	 applicata	 a	 questi	 esseri	 viventi	 ani4 -
mali	e	in	ultimo	anche	all’uomo;	ma	come	viene	applicata	all’uomo?	In	modo,	che	
per	il	momento	in	cui	interviene	Jahve-Elohim	e	dell’uomo	fa	l’uomo	attuale,	vie-
ne	chiaramente	detto,	che	Jahve-Elohim	imprime	la	«nesciamah».	E	per	 il	 fatto,	
che	all’uomo	è	stato	impresso	un	organo	superiore,	questo	stesso	uomo	diventa	
un	 essere	 vivente.	 Osservate	 ora	 bene,	 quale	 concetto	 inQinitamente	 fecondo	 e	
importante	 viene	 introdotto	 proprio	 dalla	 Bibbia	 nella	 teoria	 dell’evoluzione.	
Certo,	 sarebbe	 sciocco	 di	 negare,	 che,	 per	 quanto	 riguarda	 la	 sua	 formazione	
esteriore,	 l’uomo	appartiene,	per	così	dire,	al	grado	più	alto	del	regno	animale.	
Questa	banalità	può	esser	 lasciata	al	Darwinismo;	ma	quel	che	è	 importante,	è	
che	l’uomo	non	è	divenuto	un	essere	vivente,	un	essere	il	cui	carattere	può	esse-
re	indicato	con	nephesh,	allo	stesso	modo	degli	altri	esseri	inferiori;	ma	che	in-
vece	all’uomo	venne	prima	conferito	un	organo	superiore	del	suo	essere:	un	or-
gano	superiore,	 che	nei	 riguardi	della	 sua	anima	e	del	 suo	spirito	era	già	 stato	
preparato	prima.	Qui	arriviamo	a	un	altro	parallelismo	fra	l’antico	insegnamento	
ebraico	e	la	nostra	scienza	dello	Spirito.	Quando	parliamo	dell’elemento	animico	
dell’uomo,	noi	distinguiamo	anima	senziente,	anima	razionale	e	anima	cosciente.	
Di	queste	sappiamo,	che	sono	nate	dapprima	nel	loro	aspetto	spirituale-animico	
durante	quei	tempi,	che	vengono	indicati	coi	tre	primi	giorni	della	Creazione.	Al-
lora	esse	 si	 elaborarono	a	 seconda	della	 loro	 tendenza.	 Il	 rivestimento	però,	 la	
vera	impronta,	per	cui	un	corpo	Qisico	divenne	l’espressione	di	questa	natura	in-
teriore	essenziale	dell’anima,	si	veriQicò	molto	più	tardi.	Dobbiamo	dunque	tener	
per	fermo	che,	per	così	dire,	la	spiritualità	nasce	per	prima,	che	poi	questa	spiri-
tualità	comincia	a	rivestirsi	di	astralità,	e	poi	si	condensa	sempre	più	e	più	Qino	

 Nephesh la Bibbia chiama il «soffio di vita», lo  «spiraculum vitae», che il Signore Dio ispirò nella faccia 4

dell’uomo secondo Genesi, II,7.

 144



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

all’eterico-Qisico,	 e	 che	 allora	 soltanto	 s’imprime	 la	 spiritualità,	 vale	 a	 dire	 che	
viene	impresso	sotto	forma	di	sofQio	di	vita	ciò	che	prima	già	esisteva.	Ciò	dun-
que	che	viene	posto	da	Jahve-Elohim	come	un	nocciolo	nell’essere	umano,	si	tro-
va	già	 formato	prima;	 esiste	nel	 grembo	degli	Elohim.	Ora	viene	 impresso	nel-
l’uomo,	 la	cui	corporeità	è	stata	 formata	da	 tutt’altra	parte.	È	dunque	qualcosa	
che	penetra	nell’uomo	da	un’altra	parte.	E	solo	con	questa	 impressione	di	«ne-
sciamah»	è	divenuto	possibile	immergere	nell’uomo	ciò	che	possiamo	chiamare	
il	 germe	 della	 natura	 dell’Io.	 Perché	 queste	 antiche	 espressioni	 ebraiche	 «ne-
phesh,	 ruah,	 nesciamah»	 non	 sono	 altro	 che	 ciò	 che	 abbiamo	 già	 indicato	 con	
termini	 equivalenti	 nelle	 nostre	 espressioni	 scientiQiche	 spirituali.	 «Nephesh»,	
nei	 riguardi	 dell’uomo,	 si	 può	 far	 corrispondere	 all’anima	 senziente;	 possiamo	
impiegare	«ruah»	per	anima	razionale;	e	«nesciamah»,	per	anima	cosciente.	
Dobbiamo	dunque	rappresentarci	 il	progresso	di	questa	evoluzione	come	un	

processo	straordinariamente	complicato.	Tutto	ciò	che	si	riferisce	ai	giorni	della	
Creazione	 stessa,	 ciò	 che,	 per	 così	 dire,	 è	 opera	 degli	 Elohim	 prima	 della	 loro	
ascesa	a	Jahve-Elohim,	dobbiamo	rafQigurarcelo	come	svolgentesi,	in	certo	modo,	
in	regioni	spirituali	superiori,	mentre	ciò	che	oggi	possiamo	osservare	Qisicamen-
te	nel	mondo	degli	uomini	è	comparso	soltanto	per	opera	di	Jahve-Elohim.	
Di	 tutto	 ciò	 che	 troviamo	così	nella	Bibbia,	 che	 ci	può	dare	 la	 comprensione	

della	vera	natura	interiore	dell’uomo,	e	che	ci	viene	nuovamente	insegnato	dalla	
visione	 chiaroveggente,	 di	 tutto	 ciò	 i	 QilosoQi	 greci,	 per	 mezzo	 delle	 loro	 varie	
scuole	 iniziatiche,	 avevano	 ancora	 coscienza.	 Platone	 sopra	 tutti;	 ma	 anche	 lo	
stesso	Aristotile.	Chi	conosce	Platone	e	Aristotile,	sa	che	Aristotile	era	ancora	co-
sciente,	 che	 soltanto	 per	 mezzo	 di	 un	 organo	 spirituale-animico	 superiore	
l’uomo	è	arrivato	ad	essere	un	essere	vivente,	mentre	gli	esseri	 inferiori	hanno	
attraversato	altri	processi	di	evoluzione.	Aristotile	si	rappresentava	questo	pro-
cesso	a	un	dipresso	così:	 le	entità	animali	 inferiori	 sono	divenute	ciò	 che	sono	
per	mezzo	di	altri	atti	di	evoluzione;	ma	all’epoca,	in	cui	le	forze	che	operano	nel-
l’animale	poterono	diventare	attive,	l’Essere	spirituale-animico	umano,	che	si	li-
brava	 ancora	 in	 regioni	 superiori,	 non	 poteva	 tuttavia	 divenire	 terrestremente	
corporeo.	Altrimenti	si	sarebbe	fermato	a	uno	stadio	inferiore	animale.	L’essere	
umano	 dovette	 aspettare.	 E	 gli	 stadii	 animali	 inferiori	 dovettero	 esser	 deposti	

 145



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

dalla	 loro	sovranità,	per	mezzo	dell’innesto	dell’organo	umano.	Per	questo	vi	è	
ancora	un’espressione	impiegata	da	Aristotile:	sfairhsqai.	Di	questa	espressione	
Aristotile	si	serve,	come	per	dire:	Certo,	considerate	esteriormente,	esistono	nel-
l’uomo,	in	fatto	di	corporeità	esteriore,	le	medesime	funzioni	della	natura	anima-
le;	ma	così	come	sono	nella	natura	animale,	esse	regnano	sovrane,	mentre	nel-
l’uomo	sono	detronizzate	dalla	loro	sovranità	e	devono	seguire	un	principio	più	
elevato;	questo	signiQica	sfairhsqai.	E	questo	si	trova	pure	a	base	della	storia	bi-
blica	della	Creazione.	Per	mezzo	dell’impressione	della	«nesciamah»,	i	gradi	infe-
riori	vennero	detronizzati	dalla	 loro	sovranità.	Così	 l’uomo,	per	aver	ricevuto	 il	
principio	portatore	della	 sua	egoità,	 raggiunse	un	grado	più	 elevato.	Ma	per	 la	
stessa	ragione,	la	natura,	che	egli	aveva	prima,	che	era	più	eterica,	ebbe	una	ulte-
riore	differenziazione	che	la	portò	di	un	grado	più	in	basso.	L’uomo	ricevette	un	
organo	esteriore	corporeo	e	un	organo	interiore	più	eterico;	questo	si	afQinò,	l’al-
tro	si	ispessì.	Si	ripete	nell’uomo	ciò	che	abbiamo	imparato	a	conoscere	come	si-
gniQicato	dell’intera	 evoluzione.	Abbiamo	visto	 come	 il	 calore	 si	densiQicasse	 in	
aria	e	si	afQinasse	in	luce;	come	poi	l’aria	si	condensasse	in	acqua,	e	si	afQinasse	
ad	etere	del	suono,	e	così	di	seguito.	Il	medesimo	processo	si	svolge	a	un	livello	
superiore	per	l’uomo.	Il	maschio-femmina	si	differenzia	ulteriormente	in	uomo	e	
donna,	e	si	differenzia,	per	di	più,	 in	modo	che	la	corporeità	Qisica	più	densa	va	
verso	l’esteriore,	e	la	corporeità	più	sottile	eterica	va	invisibilmente	verso	l’inte-
riore.	Con	ciò	abbiamo	 in	un	medesimo	tempo	accennato	a	cosa,	che	possiamo	
indicare	 come	 un	 progresso	 dall’opera	 degli	 Elohim	 all’opera	 di	 Jahve-Elohim.	
L’uomo,	come	si	presenta	a	noi	oggidì,	 è	dunque	opera	di	 Jahve-Elohim.	Quello	
che	diciamo	 il	 sesto	 giorno	della	Creazione	 coincide	dunque	 cronologicamente	
con	la	nostra	epoca	lemurica,	in	cui	parliamo	dell’uomo	maschile-femminile.	
Ma	nella	Bibbia	si	parla	pure	di	un	settimo	giorno	della	Creazione.	Di	questo	

settima	giorno	della	Creazione	ci	vien	detto,	che	 l’opera	degli	Elohim	sostò.	Ma	
che	 cosa	 signiQica	 veramente	 ciò?	 Come	 dobbiamo	 intendere	 questo	 ulteriore	
racconto?	Lo	interpretiamo	giustamente	nel	senso	della	scienza	dello	Spirito	sol-
tanto,	se	ci	rendiamo	chiaramente	conto	che	proprio	ora	si	avvicina	il	momento,	
in	cui	gli	Elohim	ascendono,	in	cui	compiono	la	loro	promozione	a	Jahve-Elohim.	
Ma	non	dobbiamo	concepire	Jahve-Elohim	come	il	complesso	degli	Elohim,	bensì	

 146



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

piuttosto	 così:	 che	 gli	 Elohim,	 in	 certo	modo,	 cedono	 all’Entità	 lunare	 soltanto	
una	parte	del	 loro	 essere,	ma	 si	 conservano	 ciò	 che	non	è	 compreso	 in	questa	
parte	abbandonata	del	loro	essere;	essi,	per	così	dire,	proseguono	in	questa	anti-
ca	parte	del	loro	essere	la	propria	evoluzione.	Vale	a	dire	che	l’opera	loro,	nei	ri-
guardi	di	questa	parte,	non	si	volge	più	sul	divenire	dell’uomo.	La	loro	azione	nel	
divenire	dell’uomo,	essi	la	proseguono	con	quell’organo	loro,	che	in	essi	si	è	ele-
vato	a	Jahve-Elohim.	Il	resto	non	opera	ormai	più	direttamente	sulla	Terra;	ma	si	
dedica	alla	propria	evoluzione.	A	questo	si	accenna	col	«riposare»	dell’opera	ter-
restre,	con	il	giorno	del	sabato,	con	il	settimo	giorno	della	Creazione.	
E	ora	dobbiamo	accennare	ancora	ad	altro,	che	è	importante.	Se	tutto	quanto	

ora	ho	detto	è	esatto,	dobbiamo	considerare	l’uomo	jehovistico,	al	quale	Jahve	ha	
impresso	 il	 suo	proprio	 essere,	 come	 il	 discendente	diretto	dell’uomo,	 in	 certo	
modo,	più	eterico,	più	molle,	che	era	stato	formato	il	sesto	giorno	della	Creazio-
ne.	 Abbiamo	 dunque	 una	 linea	 retta,	 che	 va	 dall’uomo	 che	 ancora	 è	maschile-
femminile,	che	ancora	è	più	eterico,	all’uomo	Qisico.	L’uomo	Qisico	è	un	discenden-
te,	per	così	dire	una	condensazione	dell’uomo	eterico.	Si	dovrebbe	dunque	dire,	
per	 descrivere	 l’uomo	 jehovistico,	 il	 quale	 passa	 nell’Atlantide:	 «E	 l’uomo	 che	
venne	formato	al	cosidetto	sesto	giorno	della	Creazione	dagli	Elohim,	si	è	evoluto	
a	uomo	unisessuale,	all’uomo	jehovistico.	In	ciò	che	segue	dopo	i	sette	giorni	del-
la	Creazione	si	 tratta	dei	discendenti	degli	uomini	elohistici,	dei	discendenti	di	
quel	che	penetrò	nell’esistenza	durante	i	sei	giorni	della	Creazione».	Di	nuovo	a	
questo	punto	la	descrizione	della	Bibbia	è	veramente	grandiosa,	quando	nel	se-
condo	 capitolo	 ci	 racconta	 come	effettivamente	 l’uomo	 jehovistico	 sia	 –	 se	 ci	 è	
consentita	l’espressione	–	un	discendente	dell’uomo	celeste,	dell’uomo	che	ven-
ne	formato	dagli	Elohim	al	sesto	giorno	della	Creazione.	Proprio	come	il	Qiglio	è	
discendente	del	 padre,	 così	 pure	 l’uomo	 jehovistico	 è	 il	 discendente	dell’uomo	
elohistico.	Questo	ci	racconta	la	Bibbia	nel	quarto	versetto	del	secondo	capitolo:	
«Ciò	che	ora	deve	venire	sono	i	discendenti,	le	successive	generazioni	degli	esse-
ri	celesti».	Così	sta	detto	lì.	Prendete	la	Bibbia	come	oggi	ci	viene	comunemente	
data,	e	vi	troverete	questa	strana	frase:	«Tale	fu	l’origine	del	Cielo	e	della	Terra,	
quando	 l’uno	e	 l’altra	 fu	creata	nel	giorno	 in	cui	 il	Signore	Dio	 fece	 il	Cielo	e	 la	
Terra».	 Generalmente	 il	 complesso	 degli	 Elohim	 vien	 chiamato	 «Dio»	 e	 Jahve-

 147



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

Elohim	«il	Signore	Dio».	Il	Signore	Dio	creò	la	Terra	e	il	Cielo.	Vi	prego	caldamen-
te	di	considerare	 la	 frase	con	attenzione,	e	di	cercare	poi	coscienziosamente	di	
applicare	 ad	 essa	 un	 signiQicato	 razionale	 qualsiasi.	 Vorrei	 sapere	 chi	 ci	 riesce.	
Chi	può	farlo,	si	risparmi	di	far	altre	ricerche	nella	Bibbia;	perché	qui	vi	è	la	paro-
la	«toledoth»,	che	signiQica:	«le	generazioni	successive»,	e	che	si	trova	impiegata	
qui	come	a	proposito	di	Noè,	dove	si	parla	delle	generazioni	successive.	Si	parla	
dunque	qui	dell’uomo	jehovistico	come	del	discendente,	come	delle	generazioni	
che	succedono	agli	esseri	celesti,	così	proprio	come	nell’altro	passo	si	parla	dei	
discendenti	di	Noè.	Questo	passo	dunque,	secondo	il	suo	signiQicato,	va	letto	a	un	
dipresso	come	segue:	«Ciò	che	ora	segue,	di	cui	si	parlerà	in	quel	che	ora	segue,	
sono	 i	 successori	degli	esseri	del	Cielo	e	della	Terra,	 che	sono	stati	 creati	dagli	
Elohim	e	continuati	da	Jahve-Elohim».	Si	può	dunque	considerare	l’uomo	jehovi-
stico,	anche	secondo	il	senso	della	Bibbia,	come	discendente	dell’uomo	elohisti-
co.	E	a	chi,	perché	sta	detto	che	il	Dio	ha	creato	gli	uomini,	volesse	dedurne	una	
nuova	relazione	della	Creazione,	io	consiglio,	per	completare	la	Bibbia	ad	arcoba-
leno,	 di	 ritrovare	 subito	 ancora	 una	 terza	 relazione	 della	 Creazione	 in	 uno	 dei	
capitoli	seguenti,	nel	quinto	capitolo	che	comincia	generalmente	così:	Questo	è	il	
libro	delle	genealogie	(qui	si	trova	ancora,	come	nell’altro	passo,	la	parola	«tole-
doth»).	Avrete	allora	cucito	insieme	tutto	quanto	proviene	da	singoli	brani	della	
Bibbia;	ma	avrete	dei	brani,	non	più	la	Bibbia.	Se	potessimo	continuare,	potrem-
mo	spiegare	anche	ciò	che	sta	detto	nel	quinto	capitolo.	
Vedete	 dunque,	 che,	 se	 esaminiamo	 queste	 cose	 con	 vera	 profondità,	 ci	 tro-

viamo	di	fronte	a	una	perfetta	corrispondenza	fra	la	Genesi,	fra	il	racconto	bibli-
co	della	Creazione,	e	ciò	che	ci	risalta	dalla	scienza	dello	Spirito,	o	scienza	occul-
ta.	Se	teniamo	conto	di	questo,	dobbiamo	chiedere	a	noi	stessi:	quale	è	veramen-
te	il	senso	delle	espressioni	più	o	meno	Qigurate	che	vengono	impiegate	in	quel	
racconto?	 Quali	 sono	 gli	 oggetti	 di	 questa	 descrizione?	 Allora	 però	 dobbiamo	
renderci	conto,	che	ritroviamo	ciò	che	risulta	dalla	ricerca	chiaroveggente.	Come	
la	 visione	 chiaroveggente,	 oggi,	 nel	 supersensibile,	 vede	 l’origine	 della	 nostra	
esistenza	terrestre,	così	anche	coloro,	che	originariamente	redassero	la	relazione	
biblica,	guardavano	il	supersensibile.	Chiaroveggentemente	sono	stati	conosciuti	
i	 fatti,	 che	 in	 quella	 relazione	 ci	 sono	 stati	 originariamente	 esposti.	 Se	 si	 rico-

 148



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

struisce	quindi	quello,	che	si	chiama	il	passato	da	un	punto	di	vista	puramente	
Qisico,	si	va	in	cerca	di	avanzi	materialmente	ritrovabili;	ma	più	si	risale	nel	pas-
sato	 il	 corso	della	vita	 e	del	divenire	 Qisico	più	 le	 formazioni	 Qisiche	diventano,	
per	così	dire,	nebulose.	In	questa	nebulosità,	però,	dominano	e	operano	le	Spiri-
tualità;	e	 l’uomo	stesso,	 in	quanto	alla	sua	spiritualità,	si	 trova	originariamente	
dentro	a	queste	Entità	primordiali.	E	se	proseguiamo	il	nostro	esame	del	diveni-
re	terrestre	Qino	ai	tempi	di	cui	parla	la	Genesi,	vediamo	il	nostro	divenire	terre-
stre	 rientrare,	 per	 così	 dire,	 nelle	 sue	 condizioni	 spirituali	 primordiali.	 E	 con	 i	
giorni	della	Creazione	s’intendono	indicare	delle	fasi	spirituali	del	divenire,	che	
si	possono	cogliere	soltanto	per	mezzo	dell’investigazione	chiaroveggente.	E	si-
gniQicano,	che	il	Qisico	si	forma	a	poco	a	poco	dallo	spirituale.	Allo	sguardo	chia-
roveggente	 questo	divenire	 si	 presenta	 in	 questo	modo:	 se	 si	 volge	 lo	 sguardo	
chiaroveggente	sui	fatti	che	ci	vengono	descritti	nella	Genesi,	si	troveranno	dap-
prima	 dei	 processi	 spirituali;	 tutto	 ciò	 che	 in	 essa	 vien	 descritto,	 si	 presenta	
come	processi	 spirituali.	Niente,	 proprio	 niente,	 ne	 potrebbe	 vedere	 un	 occhio	
Qisico;	esso	guarderebbe	nel	nulla.	Ma	il	tempo	procede,	come	abbiamo	visto.	Per	
lo	sguardo	chiaroveggente,	dalla	spiritualità	si	va	cristallizzando	a	poco	a	poco	il	
solido,	così	come	quando	dall’acqua	si	forma	e	si	solidiQica	il	ghiaccio.	Dalle	onde	
del	mare	astrale,	del	devacanico,	emerge	ciò	che	ormai	può	esser	visto	anche	Qi-
sicamente.	Nel	prosieguo	dunque	dell’osservazione,	nel	quadro	che	dapprima	si	
poteva	 cogliere	 soltanto	 spiritualmente,	 si	 affaccia,	 come	 una	 cristallizzazione	
nella	 spiritualità,	 il	 Qisico.	 Con	 ciò	 abbiamo	 anche	 implicato,	 che	 l’uomo,	 in	 un	
primo	tempo,	non	poteva	essere	veduto	con	l’occhio	Qisico.	Fino	al	sesto	e	al	set-
timo	giorno	della	Creazione,	Qin	dunque	alla	nostra	epoca	lemurica,	un	occhio	Qi-
sico	non	avrebbe	potuto	vedere	l’uomo,	perché	egli	non	esisteva	allora	che	spiri-
tualmente.	E	in	questo	sta	la	gran	differenza	fra	una	teoria	vera	dell’evoluzione	e	
una	teoria	immaginata.	La	quale	ultima	crede,	che	non	esista	che	il	corso	del	di-
venire	Qisico.	Ma	l’uomo	non	è	sorto,	perché,	in	certo	modo,	gli	esseri	inferiori	si	
sono	elevati	 Qino	alla	Qigura	umana.	E’	quanto	mai	di	più	fantastico	si	possa	im-
maginare,	il	credere,	che	una	Qigura	animale	si	possa	trasformare	Qino	alla	supe-
riore	Qigura	dell’uomo.	Mentre	queste	Qigure	animali	andavano	nascendo,	mentre	
esse	stavano	formando	quaggiù	il	loro	Qisico,	l’uomo	già	esisteva	da	lungo	tempo.	

 149



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

Ma	egli	discende	più	tardi	e	si	schiera	allato	degli	esseri	animali	che	erano	disce-
si	prima.	Per	coloro,	a	cui	non	riesce	di	considerare	l’evoluzione	a	questo	modo,	
non	c’è	rimedio;	essi	si	trovano	sotto	la	suggestione	delle	idee	dell’epoca	presen-
te;	non	già	 sotto	 l’inQluenza	dei	dati	di	 fatto	della	 scienza	naturale,	ma	 sotto	 la	
suggestione	delle	opinioni	dell’epoca	attuale.	
Se	vogliamo	descrivere	 il	divenire	dell’uomo	umano	 in	connessione	col	resto	

del	divenire,	dobbiamo	dire:	Nella	linea	del	processo	evolutivo,	abbiamo	la	com-
parsa	–	si	potrebbe	dire	degli	uccelli	e	degli	animali	marini	come	due	ramiQica-
zioni;	 poi	 abbiamo	gli	 animali	 terrestri	 come	una	 ramiQicazione	 a	 sé.	 Le	 prime	
corrisponderebbero	al	cosidetto	quinto	giorno	della	Creazione,	la	seconda	al	se-
sto	giorno	della	Creazione.	E	poi	comparisce	l’uomo,	ma	non	come	prosecuzione	
della	medesima	linea,	non	come	continuazione	della	stessa	serie,	ma	in	quanto	è	
disceso	sulla	Terra.	Questa	è	 la	vera	dottrina	dell’evoluzione.	Ed	è	descritta	più	
esattamente	nella	Bibbia,	che	non	in	alcun	libro	moderno,	che	si	dia	alla	fantasti-
cheria	materialista.	
Queste	non	sono	che	delle	osservazioni	isolate.	Nell’ultima	conferenza	di	ogni	

ciclo	vi	sono	sempre	delle	osservazioni	supplementari.	Perché	se	si	volesse	trat-
tare	un	argomento	come	il	nostro	adeguatamente	in	tutte	le	sue	parti,	bisogne-
rebbe	parlare	per	mesi;	giacché	il	contenuto	della	Genesi	è	inQinitamente	grande.	
Con	i	nostri	cicli	di	conferenze	non	possiamo	dare	che	degli	eccitamenti;	e	anche	
stavolta	questo	soltanto	ho	voluto	fare.	Torno	a	ripetere	esplicitamente,	che	non	
mi	 è	 stato	 punto	 facile	 d’intraprendere	 questo	 particolare	 ciclo	 di	 conferenze;	
perché	difQicilmente,	dopo	aver	udito	queste	cose,	 ci	 si	 fa	un’idea	di	quanto	sia	
ardua	 la	 vita,	 che	 conduce	a	queste	basi	più	profonde	della	 storia	biblica	della	
Creazione;	 quanto	 sia	 difQicile	 di	 stabilire	 veramente	 il	 parallelismo	 tra	 i	 fatti	
precedentemente	 scoperti	 per	 la	 via	 della	 scienza	 dello	 Spirito	 e	 i	 passi	 corri-
spondenti	 della	 Bibbia.	 Se	 si	 procede	 coscienziosamente,	 questo	 lavoro	 si	 pre-
senta	straordinariamente	difQicile.	Ci	s’immagina	spesso,	che	 lo	sguardo	chiaro-
veggente	si	estende	facilmente	ovunque;	si	crede	che	basti	guardare,	perché	tut-
to	vi	 si	 presenti	naturalmente.	 Sì,	 chi	 si	 pone	di	 fronte	 alle	 cose	 con	 ingenuità,	
crede	spesso	di	potere	spiegare	tutto	con	facilità.	Ma	più	ci	s’inoltra	–	e	questo	
succede	 anche	 nell'investigazione	 esteriore	 –	 e	 più	 s’incontrano	 difQicoltà;	 e	

 150



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

quando	poi	dall’investigazione	Qisica	si	passa	a	quella	chiaroveggente,	allora	sol-
tanto	si	presentano	le	vere	difQicoltà,	e	sorge	il	sentimento	della	grande	respon-
sabilità,	che	bisogna	avere,	quando	in	genere	si	vuol	parlare	di	queste	cose.	Ri-
tengo	nondimeno,	sotto	un	certo	riguardo,	di	non	avere	impiegato	in	questo	ciclo	
di	conferenze	una	sola	parola,	della	quale	 io	non	possa	dire,	 che	può	andare,	e	
che	è,	per	quel	che	può	valere,	un’espressione	adeguata	in	lingua	nostra	per	ciò	
che	può	condurvi	a	una	rappresentazione	giusta.	Ma	il	compito	non	è	stato	facile	
.	5

È	proprio	quando	si	approfondisce	ciò	che	ci	vien	dato	in	fatto	di	grandi	rive-
lazioni	del	mondo,	che	le	difQicoltà	si	accumulano,	del	qual	fatto	è	bene	aver	co-
noscenza.	Perché	per	l’appunto	rendendoci	conto	di	queste	difQicoltà	e	imparan-
do	a	conoscerle,	arriveremo	sempre	più	alla	giusta	comprensione	della	scienza	
dello	Spirito.	Questa	scienza	deve	aprire	il	cuore	a	tutto	ciò,	di	cui	occorre	il	con-
corso,	perché	il	lavoro	scientiQico-spirituale	si	possa	compiere.	Non	perché,	dun-
que,	noi	procediamo	con	certi	determinati	metodi	di	lavoro,	dobbiamo	conside-
rare	gli	altri	metodi	di	 lavoro	come	a	noi	estranei.	Oggidì	 l’evoluzione	della	no-
stra	epoca,	l’evoluzione	spirituale	del	nostro	tempo,	esige	vie	varie	e	diverse,	che	
conducano	alla	gran	mèta,	che	tutti	abbiamo	in	vista.	E	sebbene	 la	mia	sfera	di	
lavoro	non	porti	a	presentarmi	dinanzi	a	voi	 in	altro	campo	che	non	sia	quello	
esoterico,	 non	 troverete	 tuttavia	mai	 che	 io	 escluda	 altri	 metodi	 di	 lavoro.	 Su	
questo	mi	permetto	specialmente	d’insistere	alla	Qine	di	questo	ciclo,	il	quale	con	
l’aiuto	dell’esoterismo	ci	ha	condotto	in	regioni	così	elevate	della	nostra	indagine	
spirituale;	e	proprio	a	questo	proposito	vorrei	rilevare,	che	è	bene,	per	 la	com-
prensione	scientiQico-spirituale,	attingere	aiuto	da	ogni	parte,	e	imparare	a	cono-
scere	anche	ciò,	che	negli	altri	metodi	si	riconnette	al	nostro	esoterismo	 .	6

Molte	altre	cose	potrei	rilevare.	Ma	sopratutto	vorrei	richiamare	la	vostra	at-
tenzione	sulla	necessità,	che	specialmente	in	queste	conferenze	ci	si	è	dimostra-

  Viene qui omesso, nella traduzione, un brano, nel quale l’A. spiegava al suo uditorio, perché fosse mancato il tempo di 5

redigere una versione della Genesi, condotta secondo l’interpretazione esposta in queste conferenze, versione che si era spe-
rato di poter fare. 

 Viene qui omesso un altro brano, in cui l’A, raccomanda l’opera di Ludwig Deinhart come quella che ha raccolto quanto in 6

altri campi di studio può riuscir utile allo studio della scienza dello Spirito. (N. d. T.) 

 151



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

ta,	potrei	dire,	di	grado	in	grado,	che	l’insegnamento	scientiQico-spirituale	diventi	
nei	nostri	cuori	e	nelle	nostre	menti	ciò,	che	con	l’intera	forza	della	nostra	vita	
interiore	ci	conduca	realmente	sempre	più	in	alto,	a	forme	di	sentimento	sempre	
più	elevate,	 a	 forme	di	vita	 sempre	più	cordialmente	aperte	alla	 comprensione	
dell’universo.	È	soltanto	divenendo	uomini	migliori	nel	campo	intellettuale,	sen-
timentale	e	morale,	che	possiamo	fornire	la	pietra	di	paragone	per	la	fecondità	di	
quel	che	ci	può	venire	dal	campo	scientiQico-spirituale.	Possiamo	dire,	che	pro-
prio	 gl'insegnamenti	 che	 ci	mostrano	 il	 parallelismo	 fra	 la	 nostra	 ricerca	 nella	
scienza	occulta	e	la	Bibbia,	possono	diventare	particolarmente	fecondi.	Perché	è	
per	 l’appunto	 per	 mezzo	 di	 questi	 insegnamenti,	 che	 possiamo	 sperimentare	
come	 noi	 stessi	 radichiamo	 «la	 nostra	 causa	 prima,	 la	 nostra	 origine»	 come	
avrebbe	detto	Jakob	Boehme	–	in	quel	grembo	supersensibile	spirituale,	nel	qua-
le	radicavano	la	loro	«causa	prima	e	la	loro	origine»	anche	gli	Elohim,	che	si	sono	
evoluti	 a	 Jahve-Elohim,	 a	 questa	 forma	 superiore	 di	 evoluzione,	 per	 portare	 a	
compimento,	 come	 suprema	 mèta	 della	 loro	 Creazione,	 ciò	 che	 chiamiamo	
l’uomo.	Consideriamo	questa	nostra	origine	con	la	dovuta	venerazione,	ma	con-
sideriamola	anche	col	necessario	sentimento	di	responsabilità!	Hanno	dato	prin-
cipio	 alla	 nostra	 evoluzione	 gli	 Elohim	 con	 le	 loro	 forze	migliori,	 Jahve-Elohim	
con	la	migliore	sua	forza;	comprendiamo	dunque	questa	nostra	origine	come	un	
obbligo,	che	c’incombe	verso	la	nostra	natura	umana,	d’introdurre	sempre	più	in	
noi	anche	quelle	 forze	spirituali,	che	nel	corso	dell’evoluzione	sono	entrate	più	
tardi	nel	divenire	terrestre!	Abbiamo	parlato	dell’inQlusso	di	Lucifero.	Per	via	di	
questo	inQlusso	luciferico,	qualcosa,	che	giaceva	nel	grembo	di	quella	Spiritualità,	
in	cui	era	radicata	anche	la	causa	prima	dell’uomo,	è	rimasto	in	quel	grembo,	per	
presentarsi	più	tardi	con	l’incarnazione	del	Cristo	nel	corpo	di	Gesù	di	Nazaret.	
Da	quel	tempo	il	Cristo	opera	nel	divenire	terrestre	come	un	altro	principio	divi-
no.	E	la	visione	delle	grandi	verità	della	Genesi	deve	condurci	a	sentire	il	dovere	
d’immettere	sempre	più	e	più	questa	Entità	spirituale	del	Cristo	nel	nostro	pro-
prio	 essere:	 perché	 è	 soltanto	 impregnandoci	 di	 questo	 Principio-Cristo	 che	
compiremo	appieno	tutta	 la	nostra	missione	come	uomini;	è	per	tal	mezzo	sol-
tanto	 che	diverremo	 sempre	più	 ciò,	 di	 cui	 il	 germe	esisteva	 in	noi	 già	 in	quei	
tempi,	dei	quali	parla	la	relazione	biblica	della	Creazione	nella	Genesi.	Così	anche	

 152



  Rudolf Steiner                                                                                           LA GENESI               

un	corso	di	conferenze,	come	questo,	può	aver	efQicacia,	perché	non	solo	vengano	
accolti	gl’insegnamenti,	ma	perché	nell’anima	nostra	sorgano	nuove	forze.	E	pos-
sano	come	forze	continuare	a	operare	nell’anima,	questi	insegnamenti,	che	sono	
afQluiti	in	noi	da	un	esame	più	accurato	della	Genesi,	anche	se	vengono	dimenti-
cati	nei	 loro	dettagli.	E	 forse,	alla	 Qine	di	questi	giorni,	durante	 i	quali	abbiamo	
cercato	 d’immergerci	 ancora	 una	 volta	 per	 breve	 ora	 nella	 corrente	 della	 vita	
spirituale,	ci	è	consentito	di	dire:	«Cerchiamo	di	trarre	in	noi	da	questi	insegna-
menti	 le	 forze,	che	da	tali	 insegnamenti	per	 l’appunto	devono	scaturire.	Portia-
mole	fuori,	facciamo	che	queste	forze	fecondino	la	nostra	vita	esteriore!	Qualsia-
si	cosa	facciamo,	qualunque	sia	il	campo	della	nostra	esistenza,	qualunque	sia	la	
professione	 in	cui	dobbiamo	svolgere	 l’opera	nostra;	queste	 forze	possono	 illu-
minare,	fecondare	il	nostro	lavoro,	la	nostra	opera,	ma	possono	anche	intensiQi-
care	la	nostra	serenità,	la	felicità	della	nostra	vita.	E	nessuno	che	abbia	compreso	
in	senso	giusto	la	grandiosa	origine	dell’esistenza	umana,	può	ancora	procedere	
nella	sua	esistenza	senza	accogliere	in	sé	questi	insegnamenti	come	germi	di	for-
za	 per	 la	 felicità	 della	 vita,	 per	 la	 letizia	 della	 vita.	 Se	 volete	 compiere	 opere	
d’amore,	 lasciate	 che	dai	 vostri	 occhi	 la	 verità	 risplenda	 sulla	 grande	possente	
origine,	sul	grandioso	destino	dell’uomo,	e	sarà	questo	il	miglior	modo	di	espli-
car	 fuori	 quello	 che	 è	 l’insegnamento	 della	 scienza	 dello	 Spirito.	Nell’azione	 si	
realizzerà	 questo	 insegnamento,	 apportatore	 di	 felicità	 per	 l’ambiente	 che	 cir-
conda	l’uomo,	rasserenante,	allietante,	rinfrescante,	risanante	per	la	nostra	pro-
pria	spiritualità,	per	la	nostra	anima,	per	la	nostra	corporeità.	Dobbiamo	diveni-
re	uomini	migliori,	più	sani,	più	forti	per	il	fatto	di	aver	accolto	in	noi	gl’insegna-
menti	spirituali.	Possa	un	ciclo	come	il	presente	agire	sopratutto	in	questo	senso:	
esso	non	deve	essere	altro	che	un	granello	di	semenza,	che	scende	nell’anima	di	
chi	ascolta,	germoglia	e	porta	fuori	nel	mondo	dei	frutti	per	tutto	l’ambiente	cir-
costante.	Così	 ci	 separiamo	gli	uni	dagli	altri	 Qisicamente,	ma	nello	Spirito	 i	 se-
guaci	della	scienza	dello	Spirito	rimangono	uniti,	e	insieme	uniti	vogliono	opera-
re	 trasportando	 l’insegnamento	nella	 vita.	 Lasciamoci	 compenetrare	da	questo	
Spirito,	e	facciamo	che	in	questo	spirito	non	diveniam	più	deboli,	Qino	al	momen-
to,	in	cui	non	solo	nel	campo	spirituale,	ma	anche	in	quello	Qisico,	vedremo	rea-
lizzarsi	la	parola,	con	la	quale	anche	questa	volta	vorrei	Qinire:	Arrivederci!»

 153


