R. STEINER

’ ?“-:,;‘t,‘ P ¥ IR L
B 1 e T et (AT |

e E
..
e -
& LA GENESI
e ,“g

K, I MISTERI DELLA VERSIONE
& BIBLICA DELLA CREAZIONE |

T .
e -
&
'y X T el BT 2NN 1 o ¢
{Gie L .a.&"u“bz:‘nl RESE A SR AL

»
S

EIENAR

GIUS. LATERZA & FIGLI

g "DITORI - IARI

(Em—)
.:J'
5
55
tiip
A\
v
-
o

o 2CONOSc, o







RUDOLF STEINER

LA GENESI

I MISTERI
DELLA VERSIONE BIBLICA
DELLA CREAZIONE

TRADUZIONE DI

EMMELINA DE RENZIS

\;9\)1). N
(/( \‘) (@_'Qrorwf r)\)
ST /-\ /

{/I‘\\/-VL& E/[..b rp({a/ /' ﬁ

"--».

BARI
GIUS. LATERZA & FIGLI
TIPOGRAFI-EDITORI-LIBRAI



Rudolf Steiner LA GENESI

DIRITTI SCADUTI, ORA E' PATRIMONIO DELL’UMANITA" TUTTA

- Scansione OCR: Enea Arosio -
- Produzione file di testo e verifica: Enea Arosio e Giovanni Guglielmotto -
- Verifica e Impaginazione: Paolo Casirati -



Rudolf Steiner LA GENESI

SOMMARIO
INTRODUZIONE..........eeeeeee ettt st e st e s e s e s e s sabeesabeesabessabeesareesareesaneesares 6
PREFAZIONE ... ...ttt e e et e s st e s s bt e s s st e e s sssreessbeeesssteessbenasas 13
R = I o a1 N 04 | [ R 15
[I = SIAFATTA LA LUCE..... . oottt st e s s s s e e s s e e e s eaee e s sanes 28
[l - 1PRIMI SEI GIORNI: DAL RISVEGLIO DEGLI ELOHIM ALLA CREAZIONE DELL UOMO.....43
IV - 1 GIORNI E LE GERARCHIE CELESTI ...ttt s 57
V - LE TENEBRE. IL COMPITO DEGLI ARCANGELI..........oovieeeeeeeeeee e 70
VI - IL MONDO E ESPRESSIONE DELLATTIVITA DELLE CELESTI GERARCHIE ...................... 83

VIl - PERCHE NEL SECONDO GIORNO GLI ELOHIM NON VIDERO CHE L'OPERA LORO ERA

VIIl - LA PREPARAZIONE E LEVOLUZIONE DELL'UOMO ATTRAVERSO | SEI GIORNI - LA CAC-

CIATA DAL PARADISO ...ttt e 111
IX - A QUALE EPOCA SI RIFERISCE LA GENESI? ..o 126
X = IL SETTIMO GIORNO.......couiiiiirieieierieeee ettt 140



Rudolf Steiner LA GENESI

INTRODUZIONE

Il ciclo di conferenze sui misteri della storia biblica della Creazione appartiene
a quel gruppo di studii interessanti di Rodolfo Steiner, nei quali, come nelle Con-
ferenze sull’Apocalisse, sulle Epistole paoline, non ancora pubblicate, e in quelle
sui quattro Vangeli, pubblicate in versione italiana nel 1930, egli applica all’in-
terpretazione di antichi testi sacri i principii della Scienza occulta, e, mentre di-
mostra la perfetta concordanza fra quelli e questa, ci rivela i primi sotto una luce
nuova e sotto aspetti grandiosi, che forse non avremmo altrimenti mai sospetta-
ti.

Affinché, quindi, lo studio di questi cicli riesca utile, e perfettamente compren-
sibile, occorre che il lettore abbia gia una certa preparazione spirituale, una certa
conoscenza dei principii della scienza occulta in generale, e degl’'insegnamenti
steineriani in particolare. Si trova quindi in una posizione vantaggiosa chi gia ha
il volume La Scienza Occulta (dello stesso Steiner, al quale in queste conferenze
sulla Genesi si fa spesso riferimento).

Per il resto, questa introduzione si propone per I'appunto di dare al lettore
profano qualche cenno di alcuni particolari dell'insegnamento spirituale, che gli
sono indispensabili per intendere la susseguente spiegazione, che lo Steiner fa
della narrazione biblica della creazione del mondo e dell’'uomo.

Una forza, un impulso evolutivo costituisce la legge che governa I’Esistenza.
Per essa, quello che comunemente si chiama il Creato, ossia 'universo manifesto,
com’e provenuto da Dio, tende laboriosamente e penosamente a vincere le illu-
sioni di una realta concreta per ritornare a Dio.

Fra Dio e il mondo fisico non vi ¢, spiritualmente, soluzione di continuita; fra la
Coscienza unica, somma, perfetta, e la coscienza completamente addormentata,
stregata nel regno minerale, v’e tutta una gamma di coscienza, ossia una scala di
entita spirituali, che si possono dividere per ordini o gradi o «Gerarchie». Queste
Gerarchie spirituali sono nove, sebbene per lo piu si usi ripartirle - per ragioni,
che qui sarebbe troppo lungo riferire - in gruppi di tre, e dare ai gruppi stessi il
nome di Gerarchie e ai singoli gradi il nome di cori. Gli scrittori antichi e medioe-

vali, che di questo argomento si sono occupati, divergono talvolta nella nomen-



Rudolf Steiner LA GENESI

clatura di ciascuna singola Gerarchia; ma poco importa quale nome gli uomini
dieno a esseri superiori spirituali, quando pur troppo ne ignorano per lo piu
I'esistenza, o 'ammettono senza vera fede e vera convinzione.

Lo Steiner, in questa parte, si attiene a una nomenclatura che corrisponde a
quella di Dionigi 'Areopagita. I nomi stessi delle singole Gerarchie provengono,
alcuni dall’ebraico, altri dal greco; per questi ultimi, esistono i nomi corrispon-
denti in latino. La scienza dello Spirito definisce i singoli ordini di spiriti o entita
dalla particolare attivita che svolgono nel divenire del mondo. Dopo queste indi-

spensabili premesse, diamo qui il prospetto dell’ordinamento delle Gerarchie.

-. GERARCHIA O CORO:

e 1° Serafini
Gerarchia
2° Cherubini
0 gruppo
di gerarchia 3° Troni
2a 4°  Kyriotetes  Dominazioni
Gerarchia
5°  Dynamis Virtl
0 gruppo
di gerarchia 6° Exusiai Potenze
3a 7°  Archai Principati
Gerarchia
8° Arcangeli
0 gruppo
di gerarchia 9° Angeli

Sotto l'azione suscitatrice, diremmo quasi fermentatrice, di queste gerarchie,
la coscienza dormiente tende a risvegliarsi, ed effettivamente si desta dal sonno

minerale, e, gettando a mano a mano le sue spoglie che restano a formare il re-



Rudolf Steiner LA GENESI

gno vegetale, e 'animale, si va sublimando nella costituzione di una decima Ge-
rarchia, 'umana.

Conviene a questo proposito eliminare subito quello che puo essere motivo di
un’errata interpretazione. Spesso, nel corso delle conferenze che seguono, il dott.
Steiner dice, di questa o di quella Gerarchia, che in una determinata epoca du-
rante il corso dell’evoluzione del nostro sistema solare essa ha attraversato il
grado di «umanita». E questa locuzione, la quale potrebbe ingenerare equivoci,
che richiede un preventivo chiarimento. Sarebbe errore sommo interpretarla nel
senso, che in tempi sia pure incalcolabilmente remoti, Troni o Exusiai, Cherubini
0 Angeli sieno stati uomini, come noi. L'uomo costituisce una Gerarchia nuova in
via di formarsi, che differisce e differira essenzialmente dalle altre, come ciascu-
na Gerarchia differisce da ciascun’altra: quando dunque lo Steiner dice, che una
delle superiori Gerarchie e passata per il grado di umanita, intende dire che essa,
nel corso della sua evoluzione, si trovava in uno stadio corrispondente a quello,
in cui oggi si trova I'uomo nella elaborazione del proprio grado gerarchico. E se
consideriamo quale sia questo stadio per 'uomo, se teniamo presente come la
storia dell'umanita rappresenti la lotta costante, tenace, prepotente per la con-
quista dell’autocoscienza e dell'individualita, che e per I'appunto la forma di co-
scienza caratteristica e peculiare dell'umanita che differenzia questa nuova dalle
altre Gerarchie, possiamo dire doversi per ciascuna singola Gerarchia definire
«grado di umanita» quello, in cui essa raggiunge la forma di coscienza che le &
propria e che la distingue dalle Gerarchie superiori o inferiori.

Il Cosmo, cosi, € tutto spirito, ed e l'infinito intreccio, la «tessitura», - dice lo
Steiner - delle diverse attivita dovute alla diversa forma di coscienza delle singo-
le diverse Gerarchie, che costituisce quel mondo esteriore, che a noi apparisce
come realta materiale, che ai nostri sensi, anzi, appare come unica realta consta-
tabile e accertabile.

La differenza fra la scienza positiva e la scienza spirituale sta tutta qui: la pri-
ma guarda dal di fuori, I'altra dal di dentro. La prima tiene conto di uno stato di
fatto (la realta fisica), che e un effetto di cause che le sfuggono, e nel ricercarne la
natura accerta talune relazioni costanti nel suo modo di comportarsi e di reagire,

che chiama leggi; con queste leggi, pero, non spiega nulla; fissa soltanto le moda-



Rudolf Steiner LA GENESI

lita alle quali sperimentalmente ha visto attenersi le reazioni del mondo esterio-
re. La seconda invece non tiene conto degli effetti fisici, materiali, sensibili, ma si
preoccupa esclusivamente delle cause spirituali, delle intelligenze spirituali che
li determinano. Il mondo esteriormente guardato € una cosa; interiormente con-
siderato, & un essere; visto da fuori pare morto, irrigidito, congelato nelle sue
forme; dentro e tutto vita, energia, spirito.

E sono le intelligenze spirituali che interiormente governano l'esistenza, quel-
le che esteriormente appariscono come leggi naturali. Analogamente e I'ordine
gerarchico dei cori spirituali, che, proiettato nel tempo, determina la legge ciclica
dell’evoluzione.

Perché questa e, infatti, la caratteristica dell’evoluzione, di procedere cioe per
ricorsi ciclici; e ogni nuovo ciclo ripete inizialmente quelli precedenti con una
potenzialita nuova di progresso.

Questo principio, applicato all’evoluzione della Terra, spiega la dottrina dei ci-
cli planetarii, alla quale nelle conferenze, che seguono, si fa spesso riferimento, e
di cui percio converra dare qualche cenno.

La Terra non fu sin dall’inizio I'astro che oggi €. L'intero sistema solare, al suo
primo apparire, era un solo, unico, grande corpo, di essenza spirituale e di consi-
stenza non piu densa del calore, avente una circonferenza pari a quella che oggi &
I'orbita di Saturno; e nella terminologia della scienza dello Spirito, quel globo di
calore viene chiamato Saturno, I’antico Saturno.

Chiusosi il ciclo di Saturno, una nuova vita del sistema solare, piu densa e allo
stesso tempo piu sottile - ma per questi dettagli il lettore puo riferirsi a quanto
viene spiegato nelle conferenze stesse - si apre col ciclo, occultisticamente chia-
mato del Sole. Questo ciclo ripete in una prima fase il ciclo di Saturno, per poi
procedere allo sviluppo delle particolarita del ciclo solare stesso.

Terzo ciclo, quello detto della Luna, che in una prima fase ripete, con tutte le
sue caratteristiche, il ciclo saturnio, in una seconda fase, quello solare, e final-
mente procede per la via peculiare propria, durante la quale si compie il distacco
del sole dalla massa planetaria. Si apre finalmente il quarto ciclo, quello pro-
priamente terrestre, che, esso pure, ripete in tre prime fasi i cicli saturnio, solare

e lunare. La quarta fase & veramente terrestre, perché e in essa che la Terra rag-



Rudolf Steiner LA GENESI

giunge il grado materiale solido che le e particolare; ma questa stessa fase, nel
percorrere il proprio sviluppo, deve muovere i primi passi sul modello dei cicli
planetarii che hanno preceduto la Terra.

Qualunque fase, insomma, o periodo, in cui si divida, o si suddivida il progres-
so terrestre, deve iniziarsi con dei ricorsi ciclici, ossia con le riprese dei cicli pre-
cedenti, dopo I'’esaurimento dei quali soltanto, puo espletare la vera propria mis-
sione.

Analogamente, i periodi in cui si suddivide la parte finora compiutasi di questa
quarta fase, terrestre, del quarto ciclo planetario, o terrestre, e che vengono nella
scienza dello Spirito contraddistinti dalla razza umana (non importa se spiritua-
le o materiale) che a ciascuno di essi corrisponde (polare, iperborea, lemurica,
atlantea e post-atlantea), ripetono essi pure, nei loro gradi iniziali, le esistenze
planetarie precedenti. E cosi parimenti avviene per le civilta, attraverso le quali
procede I’era postatlantea, in cui da millenni ci troviamo.

Ma per tutto quanto riguarda cicli, fasi, periodi, intervalli di tempo, insomma,
vale quel che si e detto delle divisioni dello spazio, ossia delle cose che a noi ap-
pariscono distese nello spazio e occupanti spazio: quelli che a noi appariscono
come intervalli di tempo, sono in realta esteriorizzazioni, manifestazioni di enti-
ta spirituali, di grado talora elevatissimo. Questo sono i yom o giorni della Crea-
zione, spiriti del Tempo o Archai, che a giro a giro governano delle lunghe ere nel
corso dell’eta lemurica del divenire terrestre, sotto la guida di ancora piu alti spi-
riti.

Conviene pero andare cauti nell'intendere queste identificazioni: bisogna pre-
scindere dalle condizioni del mondo fisico e sensibile, dove le distinzioni fra og-
getto e oggetto sono nette e precise e dove vige il principio della incompenetra-
bilita della materia, perché nell’ordine spirituale, non vi sono separazioni vere e
proprie. Spesso si trova una medesima entita spirituale indicata ora con un gra-
do gerarchico e ora con un altro; nel mondo nostro un fatto simile ingenererebbe
confusione, e potrebbe, in certe circostanze, provocare denunzie per attribuzio-
ne di titoli abusivi; nelle sfere spirituali, invece, dove esistono entita il cui essere
si estende attraverso varii gradi gerarchici, esse possono trovarsi designate con

gradi diversi, a seconda del particolare aspetto loro che importa di mettere in ri-

10



Rudolf Steiner LA GENESI

lievo. Con questa premessa, puo riuscire interessante, specialmente se si legge
con il proposito di penetrare il senso piu profondo della narrazione, vedere come
il celebre occultista abate di Spanheim, Giovanni Tritemio, rintracci i governi dei
sette arcangeli, spiriti dei sette giorni della settimana, nelle diverse successive
epoche, in cui egli ripartisce la storia dell'umanita 1.

Come debbano intendersi i giorni del racconto biblico, lo Steiner dice chiara-
mente. Anche, quale sia il tempo del divenire terrestre, al quale si riferisce la Ge-
nesi; nella Conferenza decima, infatti, egli spiega, come i sette giorni coprano a
un dipresso I'era lemurica fino all’alba dell’era atlantea; mentre la narrazione
della creazione successiva ai sette giorni, concerne invece I'éra atlantea stessa.

Nel considerare poi i sette giorni, & forse un errore volere identificarli con pre-
cise epoche, o con precisi periodi dell’era lemurica; il dott. Steiner ammonisce
esplicitamente, che i ricorsi ciclici di passate esistenze del sistema solare-terre-
stre, che determinano la distinzione dei giorni, non si susseguono esattamente,
ma tendono ad accavallarsi 'uno sull’altro. Meglio dunque contentarsi di vedere
nel periodo del caos, che e al principio, e nei sette giorni che seguono, altrettanti
momenti del processo evolutivo del divenire terrestre durante I'eéra lemurica; e
rilevare tuttavia, come anche in questa fissazione dei successivi momenti dell’eta
lemurica, la legge dei ricorsi, e ripetizioni delle antiche esistenze saturnia, solare
e lunare della Terra, si riveli in tutta la sua efficienza. Identificato, infatti, il caos
precedente il primo giorno con un ricorso saturnio (la Genesi mette i ricorsi sa-
turnii fuori conto), il primo giorno stesso della Creazione, in cui nasce la luce, ri-
pete un ciclo solare (v. Conferenza terza) e il secondo, in cui si forma 'acqua, un
ciclo lunare (v. Conferenza quarta); col terzo giorno, iniziandosi il lavoro vera-
mente e propriamente terrestre dell’éra lemurica, questo stesso lavoro € con-
traddistinto da un primo periodo solare (inizio della vegetalita, propria del Sole),
e da un secondo periodo, lunare, corrispondente al 4° giorno (inizio dell’animali-
ta, propria della Luna); e 'animalita, comparsa nel 4° giorno, si esplica prima

nell’aria e nell’acqua (5° giorno) e finalmente sulla terra (6° giorno).

! GIOVANNI TRITEMIO, De septem secundeis. Le edizioni antiche di questo libretto, che ebbe molta voga, sono patecchie.
Ne esiste una traduzione francese moderna (Ed. Chacornac, Parigi) ma non ¢ troppo accurata, e priva di un buon commen-
to. Sarebbe desiderabile che se ne facesse uno studio completo ed esauriente.

11



Rudolf Steiner LA GENESI

E superfluo dare qui indicazioni pitt minute; bastera rimandare, non alla sola
lettura, ma allo studio del ciclo che segue, e raccomandare di fare questo studio,
oltreché con intelligenza, anche e sopra tutto con «intelletto di amore», in guisa
da arrivare a realizzare nella propria coscienza, piu che a conoscere come uno
schema astratto, il processo evolutivo spirituale, del quale il nostro mondo e
'aspetto rigido esteriore. ma allo studio del ciclo che segue, e raccomandare di
fare questo studio, oltreché con intelligenza, anche e sopra tutto con «intelletto
di amore», in guisa da arrivare a realizzare nella propria coscienza, piu che a co-
noscere come uno schema astratto, il processo evolutivo spirituale, del quale il
nostro mondo e l'aspetto rigido esteriore.

12



Rudolf Steiner LA GENESI

PREFAZIONE

Il ciclo delle conferenze sui misteri della Genesi fu tenuto dal dott. Steiner a
Monaco di Baviera dal 16 al 26 di agosto 1910. Come sempre, lo Steiner parti
improvvisando, senza neppure giovarsi di appunti o di note; a questa circostanza
si deve quella mancanza di forma rettorica, studiatamente letteraria, che salva le
conferenze del pensatore tedesco dai pericoli seduttori del componimento. Le
sue conferenze, al contrario, hanno sempre un tono di conversazione, che da loro
spesso una forma stilisticamente alquanto succinta, ma che ha una portata di
penetrazione nell’anima e nel cuore degli ascoltatori, che nessun discorso forbito
potrebbe sperare di raggiungere; mentre nei punti culminanti, esse si elevano d’
improvviso alle sublimi altezze che I'argomento comporta, con una genuinita di
slancio che nessun’arte puo imitare.

Lo Steiner non rivedeva neppure i resoconti stenografici delle sue conferenze;
lasciava che tra i suoi discepoli vi fosse chi si prendesse la cura di rileggere gli
stenogrammi e di correggere i peccati di azione e di omissione, dei quali anche i
migliori stenografi si rendono colpevoli; salvo a lasciar fare ai medesimi discepo-
li una seconda e migliore revisione, quando per avventura le conferenze veniva-
no riunite e stampate in volume. Nel caso, pero, di questo ciclo sui misteri della
Genesi, non essendo esso stato pubblicato ancora in tedesco, il traduttore ha do-
vuto attenersi al testo stenografico, soggetto alla sola prima e sommaria corre-
zione.

Il ciclo, in realta, constd di undici conferenze; la prima di esse non e stata
compresa in questo volume, perché non si riferisce al tema della Genesi, ma si
occupa soltanto di commentare e interpretare due cosi detti «misteri rosicrucia-
ni», la rappresentazione dei quali aveva preceduto I'inizio del ciclo stesso.

Erano, questi «misteri», dei poemi esprimenti in, forma drammatica I’ascesa spi-
rituale del mondo e del’'uomo attraverso varie fasi dell’evoluzione, che il dott.
Steiner aveva composti e faceva rappresentare.

13



Rudolf Steiner LA GENESI

Il «mistero» rappresentato nell’agosto 1910 s’intitolava: La soglia dell’Inizia-
zione 2 e 'interpretazione di esso doveva servire a una migliore comprensione
del commento spirituale della Genesi, che seguiva nelle conferenze, di cui diamo
qui la traduzione. Questo spiega anche i frequenti riferimenti a quel «mistero»,
che si trovano qua e la nel corso delle conferenze stesse.

Della decima e ultima conferenza sono stati qui omessi due brevissimi brani,
perché non pertinenti all’argomento centrale del ciclo. In nota, del resto, si ¢ avu-
ta cura di riassumerne il contenuto. Queste brevi osservazioni era doveroso far

precedere alla pubblicazione dell’opera, per maggiore soddisfazione del lettore.

2 Die Pforte der Einweibung — Ein Rosenkrenzermystetrium durch Rudolf Steiner, Berlin, 1910. Philosophisch-Theosophischer
verlag

14



Rudolf Steiner LA GENESI

I - NEL PRINCIPIO

Se colui, che si e posto sul terreno della scienza dello Spirito e ha accolto qual-
cuno degli insegnamenti che questa scienza puo dare sull’evoluzione del nostro
mondo, € capace di penetrare in quelle pimenti parole che si trovano al principio
della nostra Bibbia, dovrebbe poterglisi schiudere dinanzi un mondo spirituale
del tutto nuovo. Di fronte a nessun altro documento dell’evoluzione dell'umanita
e cosi grande la possibilita di allontanarsi dal vero significato di esso, quanto di-
nanzi a questo, che viene ordinariamente chiamato la Genesi, la descrizione della
cosidetta Creazione dei sei o sette giorni.

Se 'uvomo moderno, in una lingua qualunque fra quelle oggi correnti, suscita
nell’anima sua parole come queste: — diciamole qui in italiano -: «Nel principio
gli Dei crearono i Cieli e la Terra», quel che risiede in queste parole non e che un
debole riflesso, un'ombra appena, di cio che si faceva vivo nell’anima di coloro,
che nell’antica era ebraica lasciavano operare su di sé I'azione delle parole inizia-
li della Bibbia. Perché, veramente, di fronte a questo documento, ¢ di minima im-
portanza poter collocare delle parole moderne al posto delle antiche; importa,
piuttosto, di metterci, mercé la nostra preparazione spirituale, in condizione di
sperimentare in noi una parte almeno di quei contenuto di sentimento, che vive-
va nel cuore e nell’anima di un antico discepolo ebraico, quando in sé dava vita
alle parole: «Bherescyth bara Elohim eth hasciamayim veth harez».

Tutto un mondo prendeva vita durante gl’istanti, in cui queste parole gli guiz-
zavano attraverso l'anima. Quale mondo? A che cosa possiamo paragonare il
mondo interiore, che viveva nell’anima di un cotale discepolo? Soltanto a cio che
puo verificarsi nell’lanima di un uomo, cui vengono descritte le immagini, che
sperimenta il veggente, quando ha diretta visione nei mondi spirituali.

In conclusione, che cosa ci viene esposto in quello, che chiamiamo 'insegna-
mento della scienza dello Spirito? Sappiamo che fonti di questo insegnamento
sono i dati della veggenza, sono le visioni viventi, che il veggente accoglie, allor-
quando in tutto il suo intendimento si libera dalle condizioni della percezione
sensoria e dell’intelligenza, che e legata al suo corpo fisico, e guarda con organi

spirituali entro il mondo spirituale. Se egli allora desidera tradurre nel linguag-

15



Rudolf Steiner LA GENESI

gio del mondo fisico, cid che vede nel mondo spirituale, non puo esprimerlo che
per via d'immagini; ma d’ immagini che, quando la capacita del narratore veg-
gente arrivi a tanto, possono adeguatamente suscitare una rap presentazione di
cio che il veggente stesso ha visto nei mondi spirituali. Certamente, cio che si ha
allora, non va scambiato con alcuna descrizione di cose o di avvenimenti del
mondo fisico sensibile; si ha qualcosa, di fronte a cui occorre continuamente es-
sere coscienti che si ha a che fare con un mondo affatto diverso, con un mondo,
che sta effettivamente a base di quello sensibile, ma che nel vero senso della pa-
rola non puo in alcun modo rivestirsi delle rappresentazioni, delle impressioni e
delle percezioni del mondo sensibile ordinario.

Se ci si vuole raffigurare dinanzi all’anima l'origine di questo nostro mondo
sensibile - 'uomo incluso -, non si puo rimanere con la propria facolta rappre-
sentativa nell’'ambito del mondo sensibile. Tutte le scienze, che vogliono risalire
alle origini e non portano seco che rappresentazioni tratte dal mondo sensibile,
tutte queste scienze non possono arrivare alle origini dell’esistenza sensibile.
Perché 'esistenza sensibile e radicata nell’esistenza supersensibile; ora e bensi
possibile, tanto storicamente, quanto, se volete, anche geologicamente, risalire
molto indietro, e sempre piu indietro, ma se vogliamo spingerci fino alle origini,
dobbiamo essere consapevoli che, a partire da un determinato punto nel remoti-
smo passato, dobbiamo abbandonare il campo del sensibile e ascendere a sfere,
che non si possono intendere che supersensibilmente. Cio che si chiama la Gene-
si, non comincia con I'’esposizione di alcunché di sensibile, o con la descrizione di
cose che gli occhi potrebbero vedere nel mondo fisico esteriore. E nel corso di
queste conferenze avremo sufficiente occasione di convincerci, quale errore sa-
rebbe di voler riferire le parole della prima parte della Genesi a cose o a eventi,
che un occhio esteriore puo vedere, o che si possono sperimentare quando si
guarda il mondo con gli organi dei sensi. Fintantoché, dunque, si annette alle pa-
role: «Cieli e Terra» un senso che conserva un residuo di qualcosa di sensibil-
mente visibile, non si giunge al momento designato dalle prime parti della Gene-
si. Nell’epoca presente non e quasi possibile di far luce sul mondo, al quale ivi si
accenna, altro che per mezzo dell'insegnamento della scienza dello Spirito. Ma

per mezzo di tale insegnamento vi ¢, in certo modo, anche una possibilita di ac-

16



Rudolf Steiner LA GENESI

costarsi a quello, che si potrebbe chiamare il mistero delle Parole Primordiali
con le quali la Bibbia ha principio, e di sentire in parte come un’eco della virtu
che in queste Parole Primordiali si contiene.

In che consiste veramente la particolarissima peculiarita di queste Parole
Primordiali? Se mi e consentito’ di esprimermi in modo astratto, debbo dire:
consiste nel fatto, che sono scritte in lingua ebraica, in una lingua che esercita
sull’anima un’azione del tutto diversa da quella, che qualsiasi lingua moderna
puo esercitare. Se anche questa lingua, nella quale si presentano a noi le prime
parti della Bibbia, non agisce oggigiorno piu cosi, una, volta tuttavia esercitava
un’azione tale, per cui, quando il suono di una lettera si ripercuoteva nell’anima,
si suscitava in quest’ultima un'immagine; e dinanzi all’anima di colui, che viven-
temente lasciava agire su di sé I'influsso delle parole, sorgevano con una certa
armonia, anzi in forma organica, delle immagini, che si possono paragonare a
quello che il veggente puo ancora oggi vedere, quando dal sensibile passa nel su-
persensibile.

Si potrebbe dire: la lingua ebraica - o per dir meglio - la lingua delle prime
parti della Bibbia, era una specie di strumento per trar dall’anima delle rappre-
sentazioni figurate, che erano molto vicine alle visioni, che ottiene il veggente,
quando, svincolato dal suo corpo, diventa capace di guardare nelle parti super-
sensibili dell’esistenza.

Percio, per porci queste possenti primordiali parole della umanita in modo un
po’ vivente dinanzi all’anima, ci converra prescindere da quanto v’ha di oscuro,
da quanto v’ha di smorto, nell’influsso che qualsiasi lingua moderna esercita sul-
I’anima, e farci un concetto della vigorosa pienezza di vita, della virtu suscitatrice
e creatrice, che aveva ogni seguito di suoni in quella lingua antica. E cosi € d’infi-
nita importanza, che nel corso di queste conferenze si tenti di prospettarci un
poco dinanzi all’anima le immagini, che allora affioravano nell’antico discepolo
ebraico, a seconda del suono che agiva creativamente nell’anima sua e gli presen-
tava dinanzi alla medesima un'immagine. Vedete dunque, che per penetrare in
documenti come la Genesi, occorre seguire una via completamente diversa da
tutte quelle, che oggi si prescelgono per intendere qualsiasi antico documento. Vi

ho esposto cosi qualcosa dei punti di vista che ci serviranno di guida; solo len-

17



Rudolf Steiner LA GENESI

tamente e gradualmente potremo penetrare fino al punto, che ci potra dare una
rappresentazione vivente di quel che viveva nell’antico saggio ebraico, quando
lasciava agire su di sé la virtu di quelle potentissime parole, che, come parole al-
meno, ancora abbiamo nel mondo. Nostro primo compito sara dunque di riferirci
col nostro pensiero quanto meno sara possibile a concetti gia noti, e di liberarci il
piu possibile da tutto cio che fino ad ora ci figuravamo, quando parlavamo di
«Cieli e Terra», di «Dei», di «creare», di «generare» e di un «Principio Primordia-
le». E quanto piu riusciremo a liberarci da cio che fino ad ora sentivamo all’'udir
quelle parole, tanto meglio potremo penetrare nello spirito di un documento, che
si e sviluppato da condizioni animiche affatto differenti da quelle che vigono nel-
I'epoca attuale. Conviene pero anzitutto intenderci su cio, di cui veramente di-
scorriamo dal punto di vista della scienza dello Spirito, quando parliamo delle
parole introduttive della Bibbia.

Voi sapete, che dalle ricerche che riescono oggi possibili all'indagine chiaro-
veggente, ci e dato, in certo modo, di descrivere il corso, I’evoluzione della nostra
Terra e dell’esistenza dell’'uomo. E nel mio libro: La Scienza Occulta, ho cercato,
dai tre gradi di evoluzione che hanno preceduto la nostra esistenza della Terra,
cioe dall’esistenza di Saturno, da quella del Sole e da quella della Luna, di descri-
vere a mano a mano l’esistenza della Terra; la Terra, come campo, come teatro
planetario per I'uomo. E ricordate certamente, per lo meno a grandi linee, cio che
in quel libro e stato descritto. Ora possiamo chiedere: dove dobbiamo collocare
cio che si presenta all’anima nostra con la poderosa espressione «Bherescyth»?
Dove collocarlo nella nostra descrizione spirituale? Dove appartiene?

Rendiamoci prima conto conte, da un determinato punto di vista, possiamo
raffigurarci le esistenze di Saturno, del Sole e della Luna. Se volgiamo brevemen-
te lo sguardo indietro, sull’antico Saturno, questo ci si presenta come immagine
dinanzi all’animi, come un corpo celeste che non ha ancora nulla di cio, che sia-
mo abituati a chiamare I'esistenza materiale che ci circonda. E un corpo cosmico,
il quale di tutto cio che abbiamo
attorno a noi non possiede veramente altro, che I'elemento del calore. Calore o
fuoco, un elemento di calore vibrante in sé stesso; di aria, di acqua, di terra soli-

da, non si puo trovare ancora nulla sull’antico Saturno. Sicché 1a, dove piu e den-

18



Rudolf Steiner LA GENESI

so, esso e calore vivente e vibrante. E sappiamo, che l'esistenza procede poi alla
cosidetta esistenza solare. Piu tardi dunque viene ad aggiungersi al calore viven-
te e vibrante una specie di elemento aereo o gassoso; e ci rappresentiamo corret-
tamente 1'immagine dello stato planetario del Sole, - in quanto ne consideriamo
la condizione elementare —, se lo concepiamo come un intrecciarsi della vita e
delle vibrazioni di elementi gassosi, aeriformi e di elementi di calore. Come terza
condizione nell’evoluzione dell’esistenza della nostra Terra, dobbiamo poi con-
siderare il cosidetto stato lunare. Al calore e all’aria, viene in questo ad aggiun-
gersi quello, che possiamo chiamare lo stato elementare acqueo. Durante questo
antico stato lunare non esisteva ancora nulla di cio che nella odierna esistenza
terrestre si chiama elemento terreo, solido. Ma durante questa antica esistenza
lunare succede un fatto singolare: si scinde la pristina unita, in cui era trascorsa
la nostra esistenza planetaria. Se guardiamo l'antico Saturno, esso ci appare
come una unita di calore vibrante in sé stesso. L'antico Sole ci appare ancora
come un insieme di elementi gassosi e termici vibranti in sé stessi. Durante I'esi-
stenza della Luna si verifica una scissione fra un elemento solare e un elemento
lunare. E soltanto quando arriviamo al quarto grado della nostra evoluzione pla-
netaria, vediamo come, alle precedenti condizioni elementari, all’elemento igneo
o termico, a quello seriforme, all’elemento acqueo, venga ad aggiungersi 'ele-
mento di per sé solido, I'’elemento terreo. Perché questo elemento solido potesse
sorgere nella nostra esistenza planetaria, la scissione, che gia si era verificata du-
rante 'esistenza lunare, dovette tornare a verificarsi. Lelemento solare dovette
nuovamente uscire dal nostro elemento terrestre planetario. Di guisa che vi € un
determinato momento nell’evoluzione del nostro pianeta, in cui, da uno stato
planetario comune, nel quale gli elementi del fuoco, dell’aria, e dell’acqua sono
ancora insieme aggrovigliati, '’elemento terreo piu denso e I’elemento solare ae-
riforme piu tenue si separano I'uno dall’altro. E in questo elemento terreo soltan-
to poteva formarsi, poteva in se condensarsi cio che oggi qualifichiamo come so-
lido.

Teniamo presente questo momento, nel quale I'’elemento solare si distacca da
uno stato planetario comune, e a partire dal quale esso da fuori manda le sue

forze alla nostra terrestrita. Teniamo ben presente il fatto, che allora venne pure

19



Rudolf Steiner LA GENESI

data la possibilita che nell’elemento terreo si preparasse il solido, cio a cui oggi
diamo il nome di solido con significato di sostanza, che nell’elemento terreo,
esso, per cosl dire, si condensasse. Teniamo presente questo momento e avremo
determinato il punto, dal quale la Genesi, la Bibbia si parte. Di questa condizione
essa parla. Con la prima parola della Genesi non dobbiamo assolutamente colle-
gare quella concezione astratta, oscura, che si ha oggi in niente, quando si pro-
nunciano le parole: «All'inizio» o «Nel primo principio». Si darebbe cosi espres-
sione a qualcosa d’ infinitamente meschino in confronto del sentimento che I'an-
tico saggio ebraico sperimentava.

Tutto quanto ci e possibile di rappresentarci in quella dualita che nacque dal
distacco dell’elemento solare dal terreo, tutto quanto era, per cosi dire, presente
al momento della scissione e si organizzo per 'appunto nella dualita, tutto que-
sto ci deve sorgere dinanzi all’anima, se vogliamo porre dinanzi ad essa in modo
giusto il: «Bherescyth», il: «All'inizio», il: «Nel primo principio». E non questo
soltanto deve sorgere nell’anima nostra, ma dobbiamo essere coscienti, che in
tutta questa evoluzione che chiamiamo I’evoluzione di Saturno, Sole e Luna, fu-
rono guide e dirigenti e anche portatrici dell’intera evoluzione stessa delle Entita
spirituali; e che cio che noi chiamiamo elemento-calore, elemento-aria, elemen-
to-acqua, € sempre soltanto I'espressione esteriore, la veste esteriore delle Entita
spirituali, che costituiscono la realta dell’evoluzione. Anche quando consideria-
mo la condizione esistente al momento del distacco dell’elemento solare da quel-
lo terrestre e ce la raffiguriamo con un’‘immagine tutta compenetrata di sostanza,
anche allora dobbiamo essere coscienti, che in tutto cio che ci prospettiamo di-
nanzi all’anima con I’ immagine di acqua, di aria e di fuoco elementare, non ab-
biamo che un mezzo per esprimere vibrante spiritualita; vibrante spiritualita
che e salita per i tre gradi precedenti, per il grado di Saturno, per quello del Sole
e per quello della Luna, e, nel momento che ho or ora indicato, ha raggiunto un
determinato grado di evoluzione della propria esistenza.

Rappresentiamoci una volta dinanzi all’anima questa immagine di un elemen-
to acqueo, seriforme o gassoso ed igneo, che vibra in se stesso, come un possente
globo cosmico, che si scinda in un elemento solare e in un elemento terreno; te-

niamo pero presente che tutto cido che abbiamo in questa sostanza elementare

20



Rudolf Steiner LA GENESI

che ci rappresentiamo, non € che un mezzo di espressione per la spiritualita.
Immaginiamoci che da questo guscio di sostanze, intessuto da un elemento ac-
queo, da un elemento seriforme e da un elemento di calore, ci guardino i volti di
Entita spirituali. che vibrano in esso e che si manifestano, si rivelano in questo
elemento, che per la nostra anima assume parvenza di sostanze. Rendiamoci
conto che abbiamo, per cosi dire, dinanzi a noi delle Entita spirituali, che volgono
il loro volto verso di noi, e che lavorano con 'aiuto di calore, aria e acqua, a orga-
nizzare con la propria forza animica spirituale dei corpi cosmici. Rappresentia-
moci questa immagine!

Abbiamo allora I'immagine di un involucro elementare, un involucro, che pos-
siamo, se ce ne vogliamo formare una rappresentazione grossolana e materiale,
raffigurarci a un dipresso come un guscio di chiocciola; un involucro pero, che
non e formato da sostanze solide come il guscio della chiocciola, ma e contessuto
dai piu sottili elementi acquei, acri formi o gassosi e ignei. In esso immaginiamo-
ci una spiritualita, che ci guardi come tanti volti, i quali si manifestino per l'ap-
punto per mezzo di questo involucro e sieno essi stessi una forza della manife-
stazione, una forza, che, se mi e consentita la parola, spunta fuori, per cosi dire,
dall’occulto supersensibile nel manifesto.

Evocatevi dinanzi all'anima questa immagine, che ora ho tentato di tracciarvi,
questo tessere vivente che fa un elemento spirituale in uno materiale; ed evoca-
tevi dinanzi all’'anima la forza animica interiore che opera questa tessitura nella
materia, questa organizzazione nella materia, e fate per un momento astrazione
da tutto il resto; avete allora dinanzi a voi, a un dipresso, cio che viveva nell’ani-
ma di un antico saggio ebraico, quando i suoni della parola «Bherescyth» pene-
travano in essa. Beth, la prima lettera, evocava la tessitura materiale del guscio;
Resh, la seconda consonante, suscitava il senso dei volti delle Entita spirituali
che tessevano dentro il guscio, e Scyth, il terzo suono, richiamava la forza perfo-
rante che lavorava a trarsi fuori dall'interiorita per manifestarsi.

Cosi arriviamo a un dipresso al principio, che sta a base di una descrizione
come quella che vi ho fatta. E se ci spingiamo fino ad accostarci a questo princi-

pio, possiamo anche acquistare un certo senso dello spirito di questa lingua

21



Rudolf Steiner LA GENESI

ebraica antica, la quale, - come gia detto -, aveva nell’anima un che di creativo, di
cui 'uomo moderno con il suo linguaggio astratto non ha piu nessuna idea.

Trasportiamoci ora proprio nel momento che precede, per cosi dire, il coagu-
lamento fisico, la condensazione fisica dell’esistenza della nostra Terra - perché
tale era il momento che ho in mente. Rappresentiamoci questo momento in
modo ben vivente! Dobbiamo allora dire: se vogliamo descrivere cio che succede
in quel momento, non possiamo far uso di nessuna delle rappresentazioni che
siamo soliti impiegare quando vogliamo oggi descrivere i processi esteriori dei
sensi. E percio puro dilettantismo concepire la seconda delle parole, con le quali
abbiamo a che fare nella Genesi, in modo, da unire ad essa il significato di un
qualsiasi fatto esteriore - per quanto esso possa anche accordarsi con cio che
oggidi intendiamo per generare e creare. Per tal via non ci accostiamo alla se-
conda parola della Genesi. Dove possiamo rivolgerci? Con quella parola va inteso
qualcosa, che effettivamente rasenta molto il limite, dove il sensibile si trasfonde
gia direttamente nello spirituale supersensibile. E I'uomo, che si voglia fare un'i-
dea di cio, che ordinariamente viene tradotto con «creo» - «Nel Principio gli Dei
crearono» -, non deve in nessun modo applicare a questa parola alcun significato
di attivita creatrice, di attivita generatrice, che possa esser veduta con gli occhi,
con gli occhi ordinari dei sensi.

Guardate nella vostra interiorita. Cercate di figurarvi nella situazione, a un di-
presso, di chi abbia dormito un certo tempo e si sia destato, e senza volgere lo
sguardo verso alcun fatto esteriore si sia risvegliato in sé stesso per l'attivita in-
teriore psichica di talune rappresentazioni presenti nell’anima sua. Realizzate
questa attivita interiore, questo pensare produttivo, che dall’interiorita dell’ani-
ma evoca un contenuto animico. Adoperate, se piu vi aggrada, la parola «riflette-
re» per questo magico suscitare di un contenuto animico dagli strati piu profondi
dell’anima nel campo visivo cosciente dell’anima vostra; e rappresentatevi cio,
che I'uvomo puo fare soltanto nel campo immaginativo, come un’attivita che sia
ora realmente cosmicamente creatrice. In luogo del vostro «riflettere», in luogo
della vostra esperienza interiore di pensiero, immaginatevi un pensare cosmico,
e avete cio che si contiene in questa seconda parola della Genesi «bara»; lo avre-

te, quanto piu vi sara possibile di pensarlo spiritualmente, quanto piu vi sara

22



Rudolf Steiner LA GENESI

possibile di avvicinarlo a cio, che nella vostra propria riflessione vi rappresenta-
te come pensiero.

E ora immaginatevi, che durante questa riflessione, voi, nell’anima vostra, pre-
sentiate alla medesima due diversi gruppi di rappresentazioni. Supponiamo, per
descrivere con la maggior chiarezza possibile una cosa da noi cosi lontana, sup-
poniamo un uomo che si desti, e a cui vengano in mente due cose diverse, che
pensi dunque due cose differenti. Una di queste cose che egli pensa, sia I’ imma-
gine di una qualsiasi attivita o di una cosa o di un essere esteriore; essa, non per
via di visione esteriore, o di percezione, sibbene per virtu del pensiero, per virtu
di un’attivita creativa dell’anima, entra nel campo visivo della coscienza. Quello
poi che deve affiorare come secondo complesso di rappresentazioni, in chi si ri-
svegli nel modo suddetto, sia un desiderio, una cosa qualsiasi che I'uomo possa
volere in conformita di tutta la sua inclinazione e disposizione psichica. Abbiamo
cosi un elemento di natura rappresentativa e un elemento di desiderio, che ci
sorgono dinanzi all’anima, per virtu d’ interiore riflessione. Ora in luogo dell’a-
nima umana in interiore riflessione, rappresentatevi cio, che la Genesi chiama gli
Elohim. Immaginatevi in luogo dell’'unita dell’anima umana, una pluralita, delle
Entita spirituali che «riflettono», le quali pero col loro cogitare fanno sorgere in
modo analogo dalla loro interiorita due complessi, che paragonerei a quelli, che
per I'appunto vi ho descritti: a un complesso di natura puramente rappresentati-
va e a un complesso di natura elementi di desiderio. Invece dell’anima umana in
atto di riflessione, immaginiamoci dunque una organizzazione cosmica di Entita,
che suscitino in pari modo in sé (il loro pensiero pero e cosmico) due complessi
siffatti: uno di ordine rappresentativo. vale a dire tale, da dare qualche manife-
stazione, da esplicarsi dunque verso fuori, da apparire esteriormente; e un altro
complesso, che abbia natura di desiderio, che viva per attivita interiore, un che d’
interiormente attivo, d’ interiormente intriso di attivita. Dobbiamo dunque rap-
presentarci quelle Entita cosmiche, che vengono indicate come Elohim, dobbia-
mo rappresentarcele in atto di «riflettere» a quel modo. E questo «atto di riflette-
re» dobbiamo raffigurarci con la parola: essi «crearono», «bara». Immaginiamoci
poi che per mezzo di questa riflessione creatrice sorgano due complessi come

quelli or ora descritti, uno cioe che tenda maggiormente a manifestarsi este-

23



Rudolf Steiner LA GENESI

riormente, a rivelarsi fuori, e un altro di natura interiormente attiva, interior-
mente vivente; abbiamo allora a un dipresso quei due complessi di rappresenta-
zioni, che affioravano nell’anima dell’antico saggio ebreo, quando le parole, al
posto delle quali si dice oggi: «I Cieli e la Terra », risuonavano nell’anima sua;
«hasciamayim» e «harez». Cerchiamo per quanto e possibile di dimenticare cio
che 'uomo moderno si rappresenta come Cielo e Terra; cerchiamo di ricondurci
dinanzi all’anima i due complessi di rappresentazioni; quello cioe che si manife-
sta, che si rivela esteriormente, quel complesso che spinge a provocare un effetto
qualsiasi di natura esteriore; e quell’altro complesso d’ interiore attivita, che
vuole esperimentare sé stesso interiormente, che si agita viventemente nell’inte-
riorita sua stessa; abbiamo allora il «hasciamayim» e I'altra parola «harez». E in
quanto agli Elohim stessi, - impareremo a conoscerli meglio durante il corso di
queste conferenze, e a tradurli nel linguaggio della nostra scienza dello Spirito;
per ora pero vogliamo tentare di approfondire alquanto il significato delle parole
primordiali, - in quanto agli Elohim, che specie di entita sono? Chi vuol farsi
un’idea di cio che viveva nell’anima dell’antico saggio ebraico quando impiegava
questa parola, deve rendersi chiaramente conto, che a quell’epoca esisteva vivis-
simo l'intendimento, che la nostra evoluzione terrestre ha un preciso significato,
una precisa finalita. Qual'e questo significato, qual'e questa finalita della nostra
evoluzione terrestre?

La nostra evoluzione terrestre ha un significato, uno scopo, soltanto se sorge
in essa, qualcosa che prima non era. Una eterna ripetizione, un ritorno di cio che
gia fu, sarebbe un’esistenza assurda; e 'antico saggio ebraico avrebbe prima di
ogni altra cosa sentito la Genesi terrestre come una siffatta esistenza assurda, se
non avesse potuto pensare che la Terra, evolutasi da altre condizioni deve recare
qualcosa di nuovo rispetto a tutto il passato. Questa esistenza terrestre ha reso
possibile un che di nuovo, il fatto, cioe, che 'uomo sia potuto diventare, per l'ap-
punto, quale nell’esistenza terrestre egli ora si mostra. Quale 'uomo si presenta
ora nell’esistenza terrestre, come l'essere, che oggidi egli gia e, come l'essere
verso cui si andra evolvendo nel sempre piu remoto avvenire; tale, in nessuno
degli antecedenti stadii di evoluzione, egli e mai esistito o ha mai avuto la possi-

bilita di essere. E diversamente dall'uomo - non vogliamo ora introdurre il con-

24



Rudolf Steiner LA GENESI

cetto d’inferiorita o di superiorita - diversamente dall’'uomo erano costituite
quelle Entita spirituali, che diressero, e ressero I’evoluzione esteriore, alla quale
diamo il nome di evoluzione di Saturno, del Sole e della Luna, Quelle Entita, che
tesserono negli stadii elementari dell’esistenza dell'igneo, del gassoso e dell’ac-
queo; che tesserono l'esistenza di Saturno, del Sole e della Luna; che tesserono al
principio dell’esistenza della Terra; come possiamo meglio imparare a conoscer-
le nei riguardi della loro natura? Come possiamo accostarci ad esse? Dovremmo
certo fare molte, molte descrizioni. prima di poterci in qualche modo accostare
ad esse. Possiamo pero imparare a conoscerle sotto un aspetto, e cio bastera per
farci fare almeno un passo che ci avvicini al possente significato delle bibliche
parole primordiali.

Guardiamole finalmente queste entita, che, in certo modo, erano le piu vicine
all'uomo quando quest'ultimo venne formato con cio, che si era andato svilup-
pando dalle esistenze dell’antico Saturno, del Sole e della Luna. Interroghiamole,
queste entita, su cio che esse effettivamente volevano. Interroghiamole sulla loro
volonta, e anche sui loro intendimenti. Potremo allora almeno farci una certa
idea della loro entita. Che cosa volevano, queste Entita? Esse potevano molto, si
erano acquistate potere verso questa e quella direzione, durante il corso dell’e-
voluzione che avevano attraversata. Una di esse aveva un potere, un’altra ne ave-
va un altro. Ma il miglior modo di rappresentarci il loro essere, & di dire a noi
stessi: in quel momento che per 'appunto abbiamo preso in esame, vi era, in un
gruppo di siffatte entita, uno scopo comune, un intento comune. Succedeva a un
dipresso, ma ad un livello piu elevato, come quando oggigiorno si riunisce un
gruppo di uomini, ognuno dei quali possegga una determinata capacita; e, po-
tendo ciascuno di essi far qualcosa, essi si dicono reciprocamente: Tu puoi far
quello, io posso far questo, il terzo e capace di fare un’altra cosa; facciamo ora
confluire tutte le nostre attivita per il compimento di un comune lavoro, al quale
possa contribuire 'attivita di ciascuno di noi. Supponiamo dunque un gruppo
siffatto di uomini, dei quali ognuno abbia una capacita: diversa, ma che siano
animati da un comune intento. Cio che dovra essere il risultato, ancora non v’e.
L'unita, alla quale essi lavorano, vive dapprima soltanto come meta, e non esiste

ancora affatto. Vi € una pluralita, e I'unita vive dapprima come un ideale. Imma-

25



Rudolf Steiner LA GENESI

ginatevi ora un gruppo di entita spirituali, che si sieno evolute attraverso le con-
dizioni di Saturno, Sole e Luna, che abbiano ognuna un determinato potere, e che
in quel dato momento che ho indicato, prendono la risoluzione: Vogliamo riunire
le nostre attivita per una finalita comune. Vogliamo darci un indirizzo unitario. E
dinanzi allo sguardo di ciascuna sorgeva I'immagine di questa finalita. E quale
era tale finalita? L'uomo, 'uomo terrestre.

Cosi 'uvomo terrestre viveva come entelechia in un gruppo di entita spirituali
divine, che avevano deciso di riunire I'opera
delle loro diverse abilita, per raggiungere cio che esse stesse non avevano affatto,
che a esse stesse non era adatto, ma che potevano produrre per mezzo del loro
lavoro fatto in comune. Se prendete tutto cio che vi ho descritto come un involu-
cro elementare, come entita spirituali in esso attive e cosmicamente ideatrici, e
come due complessi, uno di elementi di desiderio, interiormente attivo, e I'altro
manifestantesi verso fuori; se prendete tutto cio, e a quelle entita spirituali che,
in certo qual modo, si affacciano e guardano fuori dall’elementarita, assegnate
questo scopo comune che ho testé indicato, avete cio che viveva nel cuore di un
antico saggio ebraico all’'udir la parola «Elohim». E ora abbiamo raccolto per via
d’ immagini cio che vive in quelle parole primordiali onnipotenti.

Dimentichiamo anzitutto quel che un uomo moderno puo sentire e pensare
quando pronuncia le parole: «Nel Principio gli Dei crearono i Cieli e la Terra».
Cerchiamo, tenendo conto di tutto cio che oggi si e detto, di rappresentarci di-
nanzi agli occhi I'immagine seguente: un elemento elementare in azione; in esso
si contessono l'igneo, il gassoso, e I'acqueo. In questa elementarita attiva, vibran-
te, vivono delle entita spirituali, un gruppo di entita spirituali in atto di riflettere.
Esse sono racchiuse nella loro riflessione produttiva, e questa loro riflessione
produttiva e compenetrata dalla finalita comune, di volgere tutta la loro attivita
all'immagine umana. E come prima cosa sorge (la questa cogitazione una rap-
presentazione di alcunché di rivelantesi, di manifestantesi, verso I'esteriore, e di
alcunché di interiormente attivo, d’ interiormente in sé animato. Nel guscio ele-
mentare gli Spiriti primordiali meditavano cio che verso fuori si manifesta, cio

che interiormente é attivo.

26



Rudolf Steiner LA GENESI

Cercate ora di realizzare in quelle parole primordiali cio che viene detto nelle
prime righe della Bibbia, e avrete la base di quanto nei prossimi giorni ci avremo
da porre dinanzi all’anima come vero significato di quelle onnipotenti parole
primordiali, per mezzo delle quali e stata data all'umanita la piu grande rivela-
zione, cioe quella della sua propria origine.

27



Rudolf Steiner LA GENESI

IT - SIA FATTA LA LUCE

Spesso, a proposito di quel che si dovra dire in questo ciclo di conferenze e in
genere di cio che viene detto nel corso delle nostre riunioni, potrebbe sembrare
- specialmente al mondo esteriore, che ancora € poco a conoscenza dei senti-
menti che dominano nei nostri circoli di studio della scienza dello Spirito - che
io senta una certa soddisfazione e un certo piacere, quando sono costretto a dire
cose apparentemente in contrasto con la scienza moderna. Ora proprio a questo
riguardo non vorrei venir malinteso. Potete tutti essere convinti, che & per me un
vero sforzo di pormi in contrasto con quella che si chiama oggidi opinione scien-
tifica; e che non lo faro in nessun caso, tranne che mi sia precisamente possibile
di spiegare io stesso realmente cio, che la scienza ha oggi da dire sugli argomenti
che vengono trattati. Sono cosciente della responsabilita che m’ incombe, di non
esporre nulla che sia in contrasto con la scienza moderna, quando io non abbia
anche la possibilita di citare al contempo cio che questa scienza moderna ha da
dire sull’argomento in questione. Partendo da questo punto di vista, non ci si po-
tra accostare a capitoli di somma importanza come quelli che nei prossimi giorni
avremo da. esaminare, se non con riverente rispetto, e con il debito senso di re-
sponsabilita.

Pur troppo occorre dire, che in ordine alle questioni che in questo studio si
dovranno considerare, la scienza moderna deve rinunziare a interloquire; che
gli. scienziati moderni non sono neppure in condizione d’ intendere l'inconsi-
stenza del loro punto di partenza; che non sono in grado di vedere perché di
fronte alle reali, grandi questioni della vita e dell’esistenza proprio la scienza
moderna debba rivelarsi di un dilettantismo insuperabile. Vi prego dunque mol-
to caldamente d’ intendere quanto verra detto in guisa, da conservare sempre
piena consapevolezza di tutto cio che la scienza moderna avrebbe da dire in pro-
posito. Naturalmente, in un breve ciclo di conferenze, non si puo pretendere, che
si polemizzi, dettaglio per dettaglio, su ogni argomento che potrebbe addursi a
confutazione di questa o di quell’altra concezione moderna sul punto che e in

questione. Mi devo limitare per quanto e possibile al positivo, e confidare che in

28



Rudolf Steiner LA GENESI

un circolo di studiosi di scienza dello Spirito la premessa che or ora ho fatta ver-
ra pure applicata a tutte le singole particolarita.

Ho cercato ieri di mostrarvi, come quelle parole di primordiale potenza che si
trovano al principio della Bibbia, e che si presentano a noi in un idioma di natura
totalmente diversa dalle lingue moderne, come quelle parole di primordiale po-
tenza possano venir rettamente interpretate soltanto, quando si cerchi di dimen-
ticare tutto cio che si desta nei nostri sentimenti, nelle nostre sensazioni all’'udi-
re le comune traduzioni o versioni di queste parole in lingua moderna. Perché la
lingua, in cui originariamente quelle parole creatrici, di primordiale possanza, ci
sono state date, ha veramente la peculiarita di condurre cuore e mente, per virtu
del carattere dei suoi suoni, a quelle immagini, che sorgono dinanzi all’'occhio del
veggente, quando egli si volge verso il punto dove la parte sensibile del nostro
mondo scaturisce dal super-sensibile. E v’ha potenza e forza in ciascuno dei sin-
goli suoni, con cui, per cosi dire, il primo principio dell’esistenza della nostra
Terra ci viene rappresentato. — Nel corso di queste conferenze dovremo tornare
spesso a ricordare il carattere di quell'idioma; oggi pero vorrei cominciare coll’e-
saminare alcuni punti di fatto, che sono necessari per I'argomento che dobbiamo
trattare.

Voi sapete, che nella Bibbia, dopo le parole che mi son provato ieri di ritrarvi a
mo’ d’ immagine dinanzi all’anima, che dopo quelle parole vengono indicate le
proprieta di uno di quei complessi, che sorgevano la dalla riflessione divina, dal-
la riflessione produttiva. Vi ho detto, che dobbiamo immaginarci, come se da un
ricordo cosmico sorgessero due complessi: uno di questi era un complesso che si
potrebbe paragonare alla natura delle rappresentazioni che possono sorgere in
noi; 'altro era un complesso, che puo paragonarsi a una natura di bramosia o di
volitivita. Uno contiene tutto cio che si vuol manifestare, annunziare verso l’este-
riorita, che vuole esplicare, in certo qual modo, la sua forza verso fuori: «hascia-
mayimy»; I'altro complesso, «harez», contiene l'interiormente attivo, cio che € in-
teriormente compenetrato da desideri, cio che e interiormente vivificante., se-
movente. Di questo elemento semovente e interiormente vivificante ci vengono
quindi indicate delle proprieta, e queste proprieta vengono designate nella Bib-

bia con segni corrispondenti a suoni caratteristici. Ci viene detto, che questo

29



Rudolf Steiner LA GENESI

elemento interiormente in moto era in una condizione, che viene indicata come
tohu-va-bohu, cio che originariamente vien reso in lingua italiana con l'espres-
sione «informe e vuota». Possiamo pero capirla soltanto, se anche stavolta ci
prospettiamo in modo preciso dinanzi agli occhi I'aspetto plastico di cio che ef-
fettivamente s’ intende per «tohu-va-bohu». Possiamo arrivare a comprendere
cio che significa solo, se mercé la nostra conoscenza spirituale ci rendiamo con-
to, che quello che per cosi dire fluttuava veramente alla rinfusa nello spazio, era
tutto cio che prima era passato per le esistenze di Saturno, del Sole e della Luna e

risorgeva ora come esistenza terrestre, come condizione planetaria della Terra.
Vi ho fatto ieri osservare, che cio che noi chiamiamo lo stato solido, cio che dun-
que presenta una resistenza ai nostri sensi, non esisteva ancora durante l'esi-
stenza saturnia, 'esistenza solare e l'esistenza lunare; allora esisteva soltanto
I'elemento del fuoco o I'elemento del calore, 'elemento gassoso o seriforme e
I'’elemento acqueo. E in fondo il solido si e aggiunto alle precedenti condizioni
elementari soltanto quando e sorta la condizione planetaria terrestre. Se guar-
diamo dunque quale fosse la tessitura elementare che era in atto nel momento,
in cui prese esistenza cio che ieri abbiamo descritto e in cui, per cosi dire, sorse
anche la tendenza al distacco dell’elemento molare dal terrestre, vediamo che si
trattava di una reciproca interpenetrazione degli elementi di calore, di aria e di
acqua. Essi tutti fluttuavano e s’intessevano I'uno nell’altro. Come tutto cio flut-
tuasse e s’intertramasse alla rinfusa, e come ci dobbiamo rappresentare questo
fatto quando ce lo raffiguriamo spiritualmente, viene indicato dalle parole, che
possono venir tradotte in italiano, per quanto in modo completamente inesatto,
con «informe e vuoto», ma il citi significato sostanziale e dato dal collegamento
dei suoni «tohu-va-bohu». Quale e infatti il significato di questo a tohu-va bohu»?
Prospettato plasticamente dinanzi all’anima, cio che in essa puo venir suscitato
da quei suoni sara all'incirca quanto segue.

Il suono, che si potrebbe paragonare al nostro T, desta un’immagine di forza
disintegrante, che spinge da un punto centrale verso tutti i lati, verso tutte le di-
rezioni dello spazio. Nel momento dunque, in cui s’intona il suono del T, viene
suscitata 'immagine di una forza disintegrante che da un punto centrale spinge

verso tutte le direzioni dello spazio, sino all'infinito. Di guisa che ci dobbiamo

30



Rudolf Steiner LA GENESI

immaginare l'unione contessuta degli elementi di calore, di aria e di acqua, e
dentro di essa una forza disintegratrice che da un punto centrale va in tutte le di-
rezioni. E avremmo questa disintegrazione, se vi fosse soltanto la prima parte del
contesto di suoni: «tohu». Che cosa invece deve prodursi dalla seconda parte di
esso? Proprio 'opposto di cio che per 'appunto ho detto. Col carattere del suo
suono - con tutto quanto si desta nell’anima al suono della lettera che si puo pa-
ragonare al nostro B, «Beth» - essa suscita tutto cio che vi si presenta a mo’
d'immagine, se vi raffigurate una sfera molto grande, una sfera vuota, e vi figura-
te trovarvi voi stesso dentro di essa, mentre da tutti i punti della superficie inte-
riore di questa sfera vuota partano dei raggi che convergono all'indentro, verso il
punto centrale. Raffiguratevi dunque questa immagine: un punto nel centro dello
spazio, dal qualeirradiano delle forze verso tutte le direzioni dello spazio stesso:
«tohu»; questi raggi, imprigionati, per cosi dire, come in un guscio sferico este-
riore, si riverberano da esso e ritornano su sé stessi da tutte le direzioni dello
spazio, ed ecco il «bohu». Perché, se vi rappresentate questa immagine, e vi raffi-
gurate tutti i raggi di forza riempiti di cio che viene dato dalle tre entita elemen-
tari, calore, aria e acqua ; se pensate come questi raggi di forza si formano, per
cosi dire, in questi tre elementi fluttuanti e intrecciantisi alla rinfusa, avete la ca-
ratteristica di quello che é I'’elemento interiormente attivo. Cosi, per mezzo di
questi collegamenti di suoni, ci viene dunque indicato il modo, come I'esistenza
elementare e diretta dagli Elohim.

Ma con cio che cosa si e detto, nei riguardi dell’intero processo della Creazio-
ne? Non potremo capire tutto il grandioso drammatico processo dei sette giorni
della Creazione, se non ci richiamiamo questi singoli dettagli dinanzi all’anima;
cosi soltanto tutto l'insieme ci apparira come un dramma cosmico mirabile e
possente. Che cosa occorre effettivamente dire? Ricordiamoci di nuovo, che in
quello che si deve intendere, per esempio, con il verbo «bara» - nel principio gli
Dei «crearono», dobbiamo vedere un’attivita animico-spirituale. leri la paragonai
al suscitamento nell’ambito dell’anima di complessi di rappresentazioni. Imma-
giniamoci dunque gli Elohim adagiati nello spazio, e immaginiamoci cio che vie-
ne indicato con la parola «creare» — «bara» - come un’attivita cosmica animica di

riflessione. Cio che essi riflettono viene poi designato con «hasciamayim» e «ha-

31



Rudolf Steiner LA GENESI

rez» l'irradiantesi verso l'esteriore, e l'interiormente attivo. Ora pero viene l'in-
dicazione di un altro fatto importante. Immaginatevi, per ottenere un paragone
migliore, di essere nel momento del risveglio. Sorgono nell’anima vostra dei
complessi di rappresentazioni. Cosi parimenti sorgono nell’anima degli Elohim
«hasciamayim» e «harez».

Ora sappiamo pero - gia ieri lo abbiamo rilevato - che questi Elohim, in ordine
alla propria evoluzione, provenivano dalle esistenze di Saturno, del Sole e della
Luna. Sicché quello che essi pensavano era realmente in una condizione analoga
ai vostri complessi di rappresentazioni, che voi vi rievocate nella vostra anima al
momento del vostro risveglio. Potete percio in certo modo contemplarli psichico-
spiritualmente, potete dire come mono. Potete dire: «quando la mattina mi sve-
glio e ritrovo cio che prima si e immagazzinato nella mia anima e che io rievoco
alla coscienza, posso anche farne la descrizione». Allo stesso modo si potrebbe
descrivere per gli Elohim quello che avvenne dopo che essi - se posso espri-
mermi alla buona - si furono detti: «vogliamo ora riflettere su cio che ci affiora
nell’anima quando richiamiamo tutto quanto e successo durante le esistenze del-
I'antico Saturno, dell’antico Sole e dell’antica Luna. Vogliamo vedere come cio
appare nella memoria». E apparve in modo che lo si poté indicare con le parole
«tohu-va-bohu»; che lo si poté indicare con un'immagine, come quella per l'ap-
punto descritta, di raggi che si partono da un punto centrale verso lo spazio e che
poi ritornano indietro, cosi che in questi raggi di forza gli elementi fluttuano gli
uni negli altri. Gli Elohim dunque potevano dire all'incirca cosi: «questo € dun-
que l'aspetto che prende dopo che lo abbiamo portato fino a questo punto. Cosi
si e di nuovo riprodotto».

Ora pero, per capire cio che segue, e che nelle lingue moderne viene ordina-
riamente espresso con le parole: «E le tenebre erano sopra le sostanze fluttuan-
ti» oppure «sopra le acque» - per capire questo, dobbiamo tener conto anche di
un’altra cosa. Dobbiamo tornare a volgere indietro lo sguardo sullo svolgimento
che ebbe I'’evoluzione, prima che vi fosse I'esistenza terrestre.

Vi abbiamo dapprima l'esistenza saturnia, che intesseva nell’elemento
«igneo». Poi viene I'esistenza solare con I'’elemento di natura aerea. Nel mio libro

La Scienza Occulta potete pero leggere, che col sopravvenire di questo elemento

32



Rudolf Steiner LA GENESI

e collegato dell’altro. All’elemento-calore non viene ad aggiungersi soltanto
I’elemento gassoso o aeriforme. Questo &, per cosi dire, una densificazione dell’e-
lemento-calore. Il tenue elemento-calore dell’antico Saturno si condensa in ele-
mento gassoso. Ma ogni condensazione siffatta e collegata con un affinamento.
Se la condensazione in elemento gassoso corrisponde a una discesa, vien data
per un altro verso I'ascesa all’elemento-luce. Sicché passando dall’antico Saturno
all’antico Sole, dobbiamo dire: I’'antico Saturno vive ancora intessendo comple-
tamente nell’elemento-calore; durante la condizione solare si aggiunge a que-
st'ultimo qualcosa di densificata, 'elemento gassoso, ma poi anche I'’elemento-
luce, per opera del quale calore ed elemento gassoso possono irradiando manife-
starsi esteriormente. Se ora prendiamo uno dei complessi che si presentano agli
Elohim, quello che viene indicato con «harez», con cio che ordinariamente viene
tradotto come Terra, e osserviamo che gli Elohim, dopo aver ridestato i ricordi,
contemplarono con gli occhi dell’anima, dobbiamo chiedere a noi ‘stessi, come
potevano essi definirlo? Non lo potevano definire come se in esso fosse vissuto
cio che gia v’era nell’antico Sole. Mancava I’elemento-luce; il quale si era distac-
cato. Per conseguenza «harez» era diventato unilaterale. Non aveva preso con sé
la luce, ma soltanto gli elementi piu densi, ’elemento acqueo, quello aeriforme e
I’elemento-calore. La luce non mancava pero certo in cio che viene indicato con
hasciamayim; ma hasciamayim e I’elemento solare che e uscito dall’altro com-
plesso. In quest'ultimo mancavano ormai gli affinamenti degli elementi, mancava
la luce: Possiamo dunque dire: «in uno dei complessi fluttuavano alla rinfusa nel
modo gia indicato col «tohu-va-bohu» gli elementi di calore, di aria e di acqua. Ed
erano spogliati, erano privi di cio che e entrato nell’evoluzione durante I'antica
esistenza solare, I'’elemento-luce. Erano dunque rimasti oscuri; non avevano nul-
la di solare. Questo elemento era stato loro sottratto col hasciamayim. Il progres-
so pertanto verso l’evoluzione terrestre altro non era se non questo: «cio che di
luce I'antico elemento solare conteneva fin che rimase collegato con cio che
chiamiamo Terra, venne alla Terra sottratto, E un tessuto oscuro degli elementi
di calore, di aria e di acqua rimase indietro, come «harez».

Abbiamo cosi ritratto dinnanzi all’anima nostra con maggiore precisione cio

che gli Elohim meditavano. Ma non ce lo potremo mai rappresentare corretta-

33



Rudolf Steiner LA GENESI

mente, se non rimaniamo sempre consapevoli, che tutto quanto € stato indicato
come esistenza elementare, aria, acqua e anche calore, € io ultima analisi anche
la forma di espressione esteriore di entita spirituali. Non sarebbe del tutto esatto
parlare di «veste», bisogna concepirlo piuttosto come una rivelazione esteriore.
Tutto quanto dunque viene cosi indicato come aria, acqua, calore, € in ultima
analisi, maya, illusione, ed esiste soltanto per lo sguardo esteriore, anche dell’oc-
chio dell’anima. In realta, se se ne penetra la vera essenza, ¢ animico-spirituale, &
la manifestazione esteriore dell’elemento animico-spirituale degli Elohim. Se
pero consideriamo gli Elohim stessi, non ce li possiamo ancora rappresentare in
alcun modo somiglianti agli nomini, poiché questo era appunto il loro scopo, di
formare 'uomo, di chiamare ad esistenza 'uomo per mezzo di quella loro pecu-
liare organizzazione, che ora per 'appunto era stata da loro pensata. Non pos-
siamo dunque immaginarceli umani; sotto certi rapporti pero dobbiamo gia te-
ner conto di una specie di divisione avvenuta nella loro entita. Quando parliamo
oggidi dell'uomo, non ci e possibile di comprenderlo, se non dividiamo la sua en-
tita in un elemento corporeo, un elemento animico € un elemento spirituale. E
sapete gia, quanto, proprio nel campo della scienza dello Spirito, ¢’ interessi di
conoscere con maggior esattezza l’attivita e la natura di questa trinita dell’'uomo,
dell’elemento corporeo, di quello animico e di quello spirituale. Certo, €& soltanto
per 'uomo che ci troviamo costretti a fare questa distinzione, a riconoscere
un’entita in questa triade. E commetteremmo naturalmente un sommo errore, se
ci rappresentassimo 'essere di questa pre-umanita, che nella Bibbia viene dun-
que chiamata gli «Elohim», come simile a quella degli uomini: ma dobbiamo pero
gia distinguere in essi una specie di corporeita e una specie di spiritualita. Ora,
quando fate la distinzione nell'uomo fra la sua corporeita e la sua spiritualita, vi
rendete pienamente conto che anche nella figura esteriore, in cui 'uomo si pre-
senta a voi, la sua entita si ripartisce in modo diverso. Non siamo, per esempio,
tentati di localizzare la vera spiritualita dell'uomo, nelle mani o nelle gambe; in-
vece diciamo: sostanzialmente, la corporeita risiede, per esempio, nel tronco,
nelle gambe, nelle mani; la spiritualita ha i suoi organi nella testa, nel cervello, ha
in questi i suoi strumenti. Facciamo dunque nella figura esteriore dell'uomo, una

distinzione, per cui ne consideriamo certe parti piuttosto come espressione della

34



Rudolf Steiner LA GENESI

corporeita e altre piuttosto come espressione della spiritualita. Cosi pure per gli
Elohim dobbiamo fare una cotale distinzione, in modo, simile, se non proprio
uguale. In ultima analisi, tutta la contessitura e la fluttuazione, di cui ho parlato,
la si puo comprendere correttamente soltanto, se la concepiamo come corporei-
ta dell’essere animico-spirituale degli Elohim. Tutto cio, dunque, che e apparso
come contesto elementare fluttuante di aereo, di calorico e di acqueo, € corporei-
ta esteriore degli Elohim. Ma, alla loro volta, le varie parti degli Elohim vanno di-
stribuite in modo diverso fra questi organi elementari; dobbiamo immaginarci la
corporeita, la parte piu densa degli Elohim, come maggiormente legata all’ele-
mento acqueo e a quello aeriforme. E in tutto cio che come elemento calore
compenetrava l’elemento gassoso e quello acqueo, che permeava questo «tohu-
va-bohu» come elemento di calore, che fluttuava attraverso di esso come calore
fluttuante, in tutto cio operava quella che possiamo chiamare la spiritualita degli
Elohim. - Come diciamo, che nell'uomo cio che € piu corporeo agisce nel tronco,
nelle gambe e nelle mani, e cio che € piu spirituale nella testa, cosi possiamo dire,
se concepiamo I'insieme del cosmo come corporeita degli Elohim: «negli elemen-
ti aereo e acqueo viveva la parte piu corporea degli Elohim, e nell’elemento calo-
re vibrava e tramava la loro spiritualita». Cosi avete concepito il cosmo stesso
come una corporeita degli Elohim; e dopo che la parte corporea esteriore € stata
caratterizzata come un «tohu-va-bohu» delle entita elementari, avete localizzato
in cio, che come calore permeava queste entita elementari, lo spirito operante
degli Elohim.

Ora la Bibbia si serve di una parola notevole per esprimere il rapporto di que-
sta spiritualita degli Elohim con gli elementi: «Ruah Elohim»: parola straordina-
ria, che dobbiamo approfondirti maggiormente, se vogliamo comprendere come
lo spirito degli Elohim s’intessesse negli altri elementi. Questa parola «ragia» la
possiamo capire soltanto, se, per cosi dire, cerchiamo di -aiutarci con tutto cio
che sorgeva nell’anima a quell’epoca quando veniva pronunziata quella parola.
Quando si dice: «e lo Spirito degli Dei si moveva su masse di sostanze in via di
espansione» o a sulle acque», non si e detto niente. Perché al corretto significato
di questo verbo «raqgia» arriviamo soltanto, se ci s'immagina (devo spiegarlo con

mi paragone alquanto grossolano e palpabile) una gallina che covi le uova, dalla

35



Rudolf Steiner LA GENESI

quale il calore incubante irradii sulle uova sottostanti. Se ora v'immaginate
I'azione di questo calore incubante che dalla gallina irradia nelle uova per por-
tarle a maturazione, quest’azione del calore, questo irradiarsi del calore dalla
gallina nelle uova, avete un’idea di quel verbo che ci dice cio che lo Spirito fa nel-
I’elemento-calore. Sarebbe naturalmente quanto mai inesatto dire: lo Spirito de-
gli Elohim «cova», perché «ragia» non significa quello che oggidi ci si rappresen-
ta con 'azione materiale del covare; vuole piuttosto significare I’attivita del calo-
re irradiante. Come il calore irradia dalla gallina, cosi lo Spirito degli Elohim at-
traverso lI'elemento-calore irradiava negli altri stati elementari, nell’aeriforme e
nell’acqueo. Se vi raffigurate questo, avete I'immagine di cio che significa «e lo
Spirito degli Elohim covava sulle masse di sostanza, sulle acque». - Ma cosi ci
siamo anche ricostruita fino a un certo punto l'immagine, che aleggiava dinanzi
all'anima dell’antico saggio ebraico quando egli pensava a quello stato primor-
diale. Ci siamo costruiti un complesso che, nel modo in cui vi ho descritto il
«tohu-va-bohu», aveva, per cosi dire, calore, aria e acqua sfericamente fluttuanti
I'uno nell’altro, e da cui si era distaccato, nel «hasciamayim», ogni elemento di
luce; e questa interfluttuazione dei tre stati elementari e interiormente permeata
di tenebre. Nell'elemento-calore abbiamo fluttuante e tessitrice, la spiritualita
degli Elohim, Oche, col calore che si va espandendo, si espande essa stessa, on-
deggiando, verso ogni parte, e porta a maturazione, cio che dapprima era imma-
turo negli elementi piu oscuri.

Ci troviamo dunque, alla fine di questa frase che generalmente viene resa con
le parole: «Lo spirito degli Elohim covava sopra le acque», ci troviamo, per cosi
dire, indicata una caratteristica di cio, che nel primo versetto della Bibbia e ac-
cennato col «harez», con la parola Terra. Abbiamo precisato cio che in certo
modo vi € rimasto, dopo che il «hasciamayim» era emigrato.

Consideriamo ora nuovamente le esistenze precedenti. Possiamo risalire dalla
Terra all’esistenza della Luna, a quella del Sole e a quella di Saturno. Ritorniamo
per ora all’antica esistenza solare. Sappiamo che allora non si poteva ancora par-
lare di scissioni fra I’elemento terrestre odierno e I'’elemento solare, e nemmeno
del fatto, che la luce dal di fuori irradia I'’elemento terrestre. Questo e I'essenziale

della nostra esistenza terrestre, che la luce viene dal di fuori, che la Terra viene

36



Rudolf Steiner LA GENESI

illuminata dal dl fuori. Dovete immaginarvi la sfera terrestre racchiusa nel Sole,
anzi parte del Sole stesso, non capace percio di ricever luce, ma appartenente
essa stessa a quell’Essere, che irradia luce nello spazio; cosi avete I'antica condi-
zione solare. Si puo caratterizzare questo antico stato solare, soltanto dicendo:
«tutto I'’elemento terrestre non e nulla che riceva luce, ma appartiene a cio che
spande luce, € esso stesso sorgente di luce.

Considerate ora la differenza! Nell’antica esistenza solare: la Terra prende par-
te all'irradiazione della luce; nella condizione nuova, cioe in quella terrestre: la
Terra non vi prende piu parte. La Terra ha lasciato uscire da sé tutto cio che
sparge luce; essa e volta ad accogliere la luce da fuori; la luce deve irradiare in
essa. Questa e la differenza che caratterizza nel corso dell’evoluzione la nuova
condizione terrestre dall’antica esistenza solare. Con il distacco dell’elemento so-
lare, del «hasciamayimy, I’elemento-luce si € pure distaccato; esso e ora al di fuo-
ri della Terra, e I'esistenza elementare che fluttua alla rinfusa nel «harez» come
«tohu-va-bohu» non ha una propria luce: ha soltanto qualcosa che si puo chia-
mare «essere covato dallo Spirito degli Elohim». Ma questo non lo rendeva inte-
riormente chiaro, lo lasciava in sé stesso oscuro.

Consideriamo di nuovo l'insieme dell’esistenza elementare. Sapete gia da con-
ferenze precedenti, che se enumeriamo quelli che chiamiamo gli stati elementari,
stando nell’ambito della nostra esistenza terrestre, noi cominciamo col solido,
risaliamo poi all’acqueo, al gassoso o aeriforme, e all’elemento-calore. Cosi ab-
biamo, per cosi dire, enumerato gli stati piu densi della materia. Con tale enume-
razione, pero, questi stati non sono esauriti; se risaliamo in alto, troviamo delle
condizioni piu sottili, che definiamo in modo inadeguato quando le indichiamo
soltanto come sostanza piu sottile. Cio che importa, e di riconoscerle come stati
piu sottili in confronto di quelli piu densi dell’elemento gassoso, del calorico, ecc.
- Si suole ordinariamente chiamarli stati eterici, e in questi stati eterici abbiamo
sempre distinto per primo I'’elemento-luce. Se dunque discendiamo dal calore a
una densita maggiore, arriviamo all’elemento gassoso; se risaliamo piu in alto,
all’elemento-luce. Se risaliamo ancora piu su dell’elementoluce, arriviamo ad
uno stato di etere ancora piu sottile; arriviamo a qualcosa, che veramente nel

mondo abituale dei sensi non e dato direttamente. Nel mondo dei sensi ci vien

37



Rudolf Steiner LA GENESI

dato soltanto un riflesso esteriore di cio che possiamo indicare come uno stato di
etere piu sottile in confronto dell’etere di luce. Dal punto di vista della scienza
occulta, si puo dire, che le forze esistenti in questo etere piu sottile sono le me-
desime che regolano l'ordine chimico, il reciproco combinarsi delle sostanze,
I'organizzazione della materia in modo all'incirca analogo a quello che si puo
rappresentare, mettendo della polvere fine sopra una lastra e facendo vibrare la
lastra con I'archetto di un violino, cosi da ottenere le cosidette figure acustiche di
Chladni. Cio che il semplice suono sensibile effettua in quella polvere, avviene
pure nello spazio. Lo spazio viene interiormente differenziato, e attraversato dal
fluttuare di forze siffatte, che sona piu sottili delle forze di luce e rappresentano
nel mondo spirituale cio che il suono rappresenta nel mondo sensibile. Di guisa
che possiamo parlare di un etere chimico, o etere di suono, come di un elemento
piu sottile, che troviamo, quando risaliamo dal calore alla luce e dalla luce a que-
st’etere piu sottile, che contiene le forze differenziatrici, separatrici e combina-
trici della sostanza, ma che in realta e di essenza sonora, risonante, e di cui il
suono sensibile udito dall’orecchio sensibile non e che un’espressione esteriore.
vale a dire un’espressione passata attraverso I'aria. Tale definizione ci avvicina a
questo elemento piu sottile che sta al di sopra della luce. Quando dunque dicia-
mo, che con il «hasciamayim» cio che esteriormente si manifesta e uscito dal
«harez», non dobbiamo immaginarci soltanto cio che si manifesta attraverso al-
I’elemento-luce, ma anche cio che si manifesta per mezzo dell’etere piu sottile,
dell’elemento risuonante, dell’elemento sonoro. che a sua volta permea questa
luce. Come dal calore discendiamo all’elemento gassoso e da questo all’elemento
acqueo, cosi del pari possiamo anche risalire dal calore alla luce, e dalla luce al-
I’elemento-suono, chimicamente ordinatore. E dall’elemento acqueo possiamo
scendere a quello terrestre. Dove arriviamo, quando risaliamo dall’elemento-
suono a uno stato eterico ancora piu elevato e piu sottile, che a sua volta usci
pure col «hasciamayim»? Arriviamo cosi a qualche cosa, che, per cosi dire, come
il piu sottile degli stati eterici, vibra a sua volta nel testé descritto elemento so-
noro, chimicamente ordinatore. Se volgete I'orecchio spirituale verso questo sta-
to eterico che ho per I'appunto descritto, non udite naturalmente un suono reso

esteriormente dall’aria; ma udite il suono che differenzia lo spazio, che lo inter-

38



Rudolf Steiner LA GENESI

penetra e mette ordine nelle materie, cosi come il suono, provocato nella lastra
dall’archetto di violino, dispone le figure acustiche chladniche. Ma in questa con-
dizione di esistenza, che riceve il suo ordinamento dall’etere sonoro, si riversa
per 'appunto la condizione eterica piu elevata, la quale interpenetra, permea
'etere del suono cosi, come in noi il senso dei pensieri, cio che rende il suono pa-
rola, permea il suono che la nostra bocca emette. Contemplate cio, che rende il
suono...parola piena di senso; otterrete cosi una rappresentazione di quello che,
come elemento eterico piu sottile, vibra attraverso 'etere del suono, di quello
che cosmicamente pervade e da significato al suono ordinatore dell’'Universo:
della Parola che fluttua attraverso lo spazio. E questa Parola che fluttua attraver-
so lo spazio, che si riversa nell’etere sonoro, € al contempo l'origine della vita,
vera vita, vibrante e fluttuante. Cio, dunque, che col «hasciamayim» € stato sot-
tratto dal «harez», che € passero nell’elemento solare in confronto dell’altro ele-
mento inferiore, terrestre, in confronto del «tohu-va-bohu», € qualcosa che ai
pud manifestare esteriormente come elemento-luce. Dietro a esso pero vi € un
elemento sonoro spirituale; dietro a questo. il parlare comico. Possiamo percio
dire: «nel calore incubatore esplica anzitutto la sua vita la spiritualita inferiore
degli Elohim, a un dipresso come i nostri istinti esplicano la loro vita nel nostro
elemento animico inferiore. La spiritualita. superiore degli Elohim e uscita fuori
col «hasciamayim», vive nell’elemento-luce, nell’elemento spirituale sonoro, nel-
I’elemento spirituale della Parola, nel Verbo cosmico. Tutto cio che € uscito in
questo elemento solare, non puo tornare a irradiare nel «tohu-va-bohu» che dal
di fuori».

Proviamo ora di rappresentarci a tuo’ d’ immagine tutto cio che aleggiava da-
vanti all’anima dell’antico saggio ebraico come «harez», come «hasciamayimp».
Come opera cio, che di elemento spirituale illuminante, sonoro, parlante e forma-
tore di parole era uscito, quando torna nuovamente a irradiarsi verso dentro?
Agisce come una luce che parla effondendosi dall’elemento solare, come una
luce, dietro alla quale risieda il parlare cosmico. Immaginiamoci dunque tutto
cio, che abbiamo descritto col «tohu-va-bohu», nelle sue tenebre, nel suo inter-
fluttuarsi di elemento calorico, gassoso e acqueo, immaginiamocelo nelle sue te-

nebre, per cosi dire, prive di luce. E ora immaginiamoci che dal di fuori, dall’atti-

39



Rudolf Steiner LA GENESI

vita degli Elohim, irradii dentro, per mezzo della parola creatrice che, essendo
I'essenza eterica piu elevata, sta a base di quella, irradii dunque dentro con la
luce, cio che sgorga fuori dal Verbo. Come si puo indicare cio che allora succede?
Non si puo indicare piu esattamente, che con la parola monumentale, che dice: le
Entita, che col «hasciamayim» avevano cacciato fuori nell’eterico la loro parte
piu elevata, irradiarono dello spazio cosmico nel «tohu-va-bohu» luce parlante di
ritorno. Con questo vien resa la situazione di fatto di cio, che € contenuto nelle
parole monumentali «E gli Dei dissero: «Sia fatta la luce» e la luce fu fatta, in cio
che era tenebre, nel «tohu-va-bohu». Ecco che avete I'immagine, che aleggiava
dinanzi all’antico saggio ebraico.

Dobbiamo cosi immaginarci I’entita degli Elohim come stendentesi per I'intero
Cosmo, e questo intero Cosmo come il corpo; cio che € esistenza elementare nel
«tohu-va-bohu» come l'aspetto piu basso della corporeita; I'elemento-calore
come un aspetto un po’ piu elevato; e come aspetto della spiritualita piu alta, il
«hasciamayim» che € uscito fuori, e che adesso dal di fuori lavora creativamente
su tutta la formazione del «tohu-va-bohu». Ora potete dire, che con cio io affermo
che il «tohu-va-bohuy, il confuso interfluttuare della sostanza elementare, e stato
ordinato, e stato ridotto a cio che poi e divenuto, dal Verbo cosmico irradiatore di
luce. Da che cosa é stata poi organizzata la figura umana? Non vi puo essere figu-
ra umana quale noi 'abbiamo - che cammini eretta su due gambe, che adoperi le
mani come noi le adoperiamo - se non organizzata dalle forze che si trovano di-
sposte nel cervello e che da questo irradiano fuori. Dalle forze spirituali piu ele-
vate, che da li emanano dalla nostra spiritualita, viene organizzata la nostra figu-
ra. Cio che e piu in basso viene sempre organizzato da cio che ¢ piu in alto. Cosi il
«harez» venne organizzato quasi come il corpo, per cosi dire, degli Elohim, per la
parte inferiore della corporeita, dalla parte piu elevata di essa, dal «hasciamay-
im» e dalla spiritualita degli Elohim in esso operante. La spiritualita piu elevata
degli Elohim, dunque, prende possesso di cio che € uscito fuori e I'organizza,
come viene detto nelle parole: «e la luce manifestantesi per mezzo del Verbo co-
smico si riversa nelle tenebre». Cosi viene organizzato il «tohu-va-bohu», e solle-
vato al di sopra della confusione degli elementi. Se dunque vi raffigurate la testa,

per cosi dire, degli Elohim nel «hasciamayimy, e il tronco e le membra nell’ele-

40



Rudolf Steiner LA GENESI

mentarita che e rimasta indietro, e v’ immaginate il tronco e le membra, ossia
questa elementarita, organizzata dalla potenza della testa, avete I'effettivo pro-
cesso - avete, per cosi dire, ingrandito I'uomo sino a farne un cosmo; e in questo
cosmo, dagli organi dello spirito che risiedono nel «hasciamayim», egli svolge
un’azione organizzatrice. Un uomo macrocosmico, auto-organizzantesi, questa e
I'immagine che dobbiamo rappresentarci dinanzi all’anima, quando pensiamo a
tutte le emanazioni di forza che dal «hasciamayim» scorrono giu verso il «harez».

E per poterci rappresentare I'immagine con ancor maggiore esattezza dinanzi
all’'anima, consideriamo ora I'uomo odierno. Chiediamoci: In quale modo, secon-
do la scienza dello Spirito - non secondo la scienza dilettantistica di oggi - e
I'uomo diventato come € oggidi? Perché ha egli quella determinata figura, che lo
differenzia dal rimanente degli esseri viventi che lo circondano? Che cosa effetti-
vamente lo rende uomo? Che cosa vibra attraverso questa figura umana? E
straordinariamente facile, se non ci si pone una benda sugli occhi, di dire che
cosa e che fa 'uomo uomo: cio che egli ha e che tutti gli altri esseri che lo attor-
niano nell’esistenza terrestre non hanno, la favella, che si palesa in suoni artico-
lati. questo lo rende uomo. Pensate alla figura animale! Come puo essa venire or-
ganizzata ed elevata a figura umana? Che cosa deve penetrare in essa, perché
possa divenire figura umana? Poniamo il quesito in questo modo: Immaginiamo-
ci una figura animale, e supponiamo di doverla pervadere di qualcosa, di un sof-
fio; che cosa dovrebbe questo soffio contenere, perché per esso questa figura
possa cominciare a parlare? Essa dovrebbe sentirsi interiormente costituita in
modo, da emanare suono articolato. il suono articolato crea dalla figura animale
la, figura umana. Come si puo dunque sentire per via d'immagine il Cosmo?
Come si puo sentire tutto cio che vi ho prospettato in immagini dinanzi all’ani-
ma, tutto cio che dall’elementarita. vi ho dettagliatamente ricostruito immagine
per immagine? Come si puo sentire la figura dell’'uomo microcosmico, per cosi
dire, interiormente? Quando si comincia a sentire come il suono penetra nella
figura. S’ impari, quando il suono A sibila- attraverso l'aria, a sentirne non soltan-
to il suono, ma anche il modo come questo suono si va dando forma, cosi come la
polvere va prendendo forma al suono dell’archetto di violino strisciato sulla la-

stra; s’ impari a percepire I’A, e s’ impari a sentire il B, come vibrano attraverso lo

41



Rudolf Steiner LA GENESI

spazio! S'imparino a sentire non soltanto per la loro radiazione di suono, ma per
la loro azione auto-formativa; allora si sente, come sentiva I'antico saggio ebrai-
co, quando i suoni suscitavano in lui le figure delle immagini, che vi ho presenta-
te all’occhio spirituale. Cosi agiva il suono. Percio ho dovuto dire: Il «beth» sug-
geriva - qualcosa che si racchiude, qualcosa di simile a un guscio, qualcosa che si
segrega e che interiormente racchiude un contenuto; cio che viene indicato col
«reshy», suscitava qualcosa che sentiva, come ci si sente, quando si sente la pro-
pria testa. E lo «scyth» suggeriva qualcosa, che ho indicato col perforamento.
Questo e un linguaggio completamente subbiettivo, un linguaggio che, se I'anima
si lascia stimolare, nel produrre i suoni si cristallizza in immagini. Risiede percio
in questi suoni stessi anche I'altra scienza, che conduceva il saggio alle immagini,
che si affacciano dinanzi all’anima del veggente, quando entra nel supersensibile.
Cosi il suono si trasforma in figura spirituale e d’ incanto desta nell’anima delle
immagini, che si connettono fra loro nel modo che vi ho descritto. Questo e cio
che v’ ha di straordinariamente importante in questo antico documento, che cioe
esso e conservato in un idioma, che nei suoi suoni e creatore di forme, i cui suoni
nell’anima si cristallizzano in figure. E queste figure sono le immagini, che si ot-
tengono, quando si penetra nel super-sensibile, dal quale si € sviluppata la parte
sensibile del nostro piano fisico. Se si tiene conto di cio, si acquista un sentimen-
to profondo e straordinario di rispetto e di venerazione per il processo di evolu-
zione del mondo; e s’ impara a sentire, come davvero non per caso questo gran-
de, questo primordiale possente documento dell’esistenza umana ci sia stato tra-
smesso proprio in questo scritto; in uno scritto, che nelle sue lettere stesse e in
grado di destare lo spirito nell’anima per via di immagini, e di condurci a cio, che
il veggente all’epoca nostra deve di bel nuovo ritrovare. Questo e il sentimento,
che lo studioso della scienza dello Spirito dovrebbe avere, quando si accosta a

questo antico documento, che sta all’inizio dell’antico Testamento.

4?2



Rudolf Steiner LA GENESI

IIT - I PRIMI SEI GIORNI: DAL RISVEGLIO DEGLI ELOHIM ALLA
CREAZIONE DELL' UOMO

leri a mo’ d'immagine abbiamo ritratto dinanzi all’anima nostra quel momen-
to, che nella Bibbia viene indicato con le parole significative: «E gli Dei dissero:
Sia fatta la luce e la luce fu fatta». Con cido abbiamo designato un avvenimento,
che rappresenta per noi la ripetizione, a un grado superiore, di precedenti condi-
zioni di evoluzione nel divenire della nostra Terra. Devo sempre tornare a ri-
chiamarvi all'immagine di un uomo, che si desti, e che dall’anima sua tragga un
determinato contenuto psichico. Cosi a un dipresso dobbiamo immaginarci, che
dall’anima degli Elohim germogli in una nuova forma, in una forma modificata,
cio che lentamente e gradatamente si € andato sviluppando nel corso dell’evolu-
zione attraverso le epoche di Saturno, del Sole e della Luna. E in fondo tutto cio
che viene raccontato nella Bibbia della cosidetta opera dei sei o sette giorni, € un
risvegliarsi di precedenti condizioni di esistenza, un risvegliarsi che non avviene
gia nella stessa forma di prima, ma in forma nuova, con una figura nuova. Il que-
sito che ci potremmo poi subito rivolgere, e questo: «In quale modo va intesa la
realta di quanto ci viene raccontato nel corso dei sei o sette giorni della Creazio-
ne?».

Arriviamo meglio a risolvere questo problema, se poniamo il quesito nel modo
seguente: «potrebbe un occhio come sono gli occhi abituali, potrebbero organi
dei sensi, come sono gli organi dei sensi attuali, seguire esteriormente, sensibil-
mente, cio che ci vien riferito della Creazione dei sei giorni? Non lo potrebbero
seguire. Perché gli avvenimenti, i fatti, che ci vengono la riferiti, si svolgono es-
senzialmente nella sfera di quella, che possiamo chiamare esistenza elementare.
Di guisa che, per vedere quei processi, occorrerebbe un certo grado di conoscen-
za chiaroveggente, di percezione chiaroveggente. E assolutamente vero che la
Bibbia ci racconta della promanazione del sensibile dal supersensibile, e che i
fatti, che essa mette in rilievo, sono fatti super-sensibili, se pur soltanto di un
grado superiori ai nostri ordinari sensibili, che per I'appunto sono proceduti da
quelli. Conseguentemente, in tutta la descrizione fatta a proposito della Creazio-

ne dei sei giorni, noi guardiamo in certo modo in un campo aperto alla chiaro-

43



Rudolf Steiner LA GENESI

veggenza. Riaffiorava in forma eterica e in forma elementare cio che gia prima
era stato. Teniamo questo punto ben presente, perché altrimenti non saremo in
grado di orientarci abbastanza sul vero significato che hanno le parole monu-
mentali della Genesi. Dobbiamo dunque aspettarci di vedere risorgere in nuova
guisa tutto cio che a poco a poco si era andato sviluppando durante le esistenze
dell’antico Saturno, dell’antico Sole e dell’antica Luna. Cominciamo percio col
chiederci: «Quali erano le peculiari condizioni, in cui era immersa I’evoluzione
durante queste tre forme planetarie?». Possiamo dire: «Sull’antico Saturno» -
potete leggerlo nella mia Scienza Occulta «tutto era in una specie di condizione
minerale». Cio che allora esisteva come primo germe dell’'uomo, cio di cui I'antico
Saturno nel suo insieme era costituito, si trovava in una specie di condizione mi-
nerale. Ma non dovete pensare alla forma minerale attuale, perché I'antico Sa-
turno non esisteva ancora affatto nell’elemento dell’acqua o del solido, e non era
che un contessersi di calore. Ma le leggi che reggevano questo pianeta di calore,
che dunque in esso operavano la differenziazione, e organizzavano quel contes-
sersi, erano le medesime, che reggono oggidi il solido e denso regno minerale.
Quando diciamo dunque, che I'antico Saturno e anche 'uomo si trovavano nella
condizione minerale, dobbiamo sapere, che non si trattava di una condizione
minerale come quella attuale, dalle forme solide, bensi di una condizione, la cui
esistenza era entro il contesto di calore, ma retta da leggi minerali. Viene poi la
condizione solare. Questa, noi dobbiamo intendere ancora in modo, che dalla
massa solare non si era tuttavia verificata la scissione di quello che piu tardi e
divenuto I’elemento terrestre. Tutto cio che oggi appartiene, alla Terra e al Sole
costituiva ancora, per cosi dire, un corpo solo; era un corpo cosmico all’epoca
dell’antico Sole. Entro questo antico Sole si ando formando, in confronto della
precedente condizione saturnia, una densificazione, un elemento gassoso, in
modo che oltre al contessersi dell’elemento del calore, vi abbiamo un elemento
gassoso o aeriforme, le cui correnti s’ intrecciano ordinatamente le une attraver-
so le altre. Ma contemporaneamente si determina una formazione nuova verso
I'alto, come una rarefazione dell’elemento-calore in elemento luce un diffondersi
di un elemento-luce nello spazio mondiale. Cio, che possiamo ormai designare

come esseri della nostra evoluzione planetaria, e progredito durante questa anti-

44



Rudolf Steiner LA GENESI

ca condizione solare fino alla vegetalita. Ancora una volta, non dobbiamo crede-
re, che durante 'antica condizione solare esistessero piante con la forma odier-
na; dobbiamo invece renderci conto chiaramente, che soltanto le leggi che agi-
scono oggidi nel regno vegetale odierno, quelle tali leggi che determinano la di-
rezione della radice verso il basso e della fioritura verso I’alto, che tali leggi vige-
vano durante I'antica condizione solare nell’elemento aeriforme e nell’elemento-
calore. Nessuna forma vegetale solida poteva naturalmente ancora esistere, Ma.
dobbiamo raffigurarci quelle forze, che spingono i fiori verso I'alto e le radici
verso il basso, operanti in una formazione di natura aerea, in modo che ci si, deve
rappresentare l'antica condizione solare come uno sfolgorio luminoso di forme
floreali verso I'alto. Immaginatevi una sfera di gas, e in essa della luce vibrante,
della luce vivente, che germogli, che nel germogliare faccia scattare I’elemento
gassoso verso 'alto in forme di fiori di luce, e che d’altra parte si sforzi di tratte-
nere in basso cio che vuole per I'appunto sfolgorare, tenendo cosi a sua volta
I’antico Sole unito attorno al centro; avete allora l'interiore tessitura di luce, calo-
re e aria nell’antica condizione solare. Le leggi minerali si ripetono; ad esse si ag-
giungono le leggi vegetali; e cio che dell’'uomo allora esiste e esso stesso soltanto
in uno stato di vegetalita.

Dove si potrebbe trovare oggidi qualcosa di paragonabile, se non del tutto, al-
meno sotto un certo rapporto, a questo intertramarsi vegetale che avveniva nel-
'antica sfera solare fatta di gas. di calore e di luce? A cercare coi sensi, che
I'uvomo oggidi possiede, nello spazio mondiale circostante, non si trova certo
niente di paragonabile. A una data epoca dell’antico Sole, tutto cio esisteva anche
fisicamente, cioe fisicamente fino alla densita del gas. Oggigiorno non puo esiste-
re fisicamente. Il genere di attivita, che a quell’epoca esisteva anche fisicamente,
esiste oggi per gli uomini soltanto quando le facolta chiaroveggenti di percezione
si volgono verso la sfera del mondo supersensibile, la dove si trovano oggigiorno
le entita fondamentali delle nostre piante fisiche esteriori, quelle, che nel corso
di questi anni abbiamo imparato a conoscere come Anime collettive delle piante.
Sappiamo, che a base di questa vegetalita esteriore, che si presenta oggi ai nostri
sensi fisici, sta qualcosa, che possiamo chiamare Anime collettive. Oggi e possibi-

le trovarle nel campo dello Spirito soltanto per mezzo della coscienza chiaroveg-

45



Rudolf Steiner LA GENESI

gente. Ivi, le Anime collettive delle piante non si trovano in singoli individui ve-
getali, come le piante esteriori che crescono dal suolo della Terra, ma v’ha un’A-
nima collettiva per ciascuna specie, per la specie delle rose, per quella delle vio-
lette, per quella delle querci. Nel campo dello Spirito, non dobbiamo dunque cer-
care un’entita spirituale particolare per ogni singola pianta, ma dobbiamo cerca-
re le Anime collettive per ogni specie. Queste specie delle piante, per il pensiero
moderno, per questo pensiero misero, astratto, dell’epoca presente, non sono
che astrazioni, concetti. Gia lo erano nel Medio Evo, e giacché anche allora non si
sapeva piu nulla di cio che opera e vive nello Spirito come base della materialita,
sorse il famoso conflitto fra Realismo e Nominalismo: se, cioe, quel che esiste
come specie sia un mero nome o abbia una realta spirituale. Per la coscienza
chiaroveggente tutto questo conflitto non ha alcun senso, perché quando fissa si
volge al manto vegetale della nostra Terra, penetra attraverso la forma vegetale
fisica esteriore in un campo spirituale. E in questo campo spirituale, appunto, le
Anime collettive delle piante vivono come vere entita spirituali reali, e queste
Anime collettive sono unica realta con cio che chiamiamo le specie delle piante.
Al tempo, in cui la sfera di aria, calore e luce dell’antico Sole era nel pieno della
sua vita, quando la luce che giuocava sulla superficie del gas ne lanciava fuori le
forme luminose e scintillanti floreali dell’esistenza vegetale, queste forme erano
la medesima cosa, e in forma fisica gassosa, che oggi si puo ancora soltanto tro-
vare nel campo spirituale come specie delle piante. Fissiamo bene questo punto,
che cioe a quel tempo. durante l'antica esistenza solare, le specie delle piante, le
specie di cio che ricopre oggidi la nostra Terra come verdura, come fioritura,
come albero e cespuglio, che tutto cio permeava 'antico Sole come Anime collet-
tive, come specie. Luomo, per quel tanto che allora gia esisteva, si trovava pure
in uno stato vegetale. Egli era altrettanto poco in grado di destare nella sua inte-
riorita come rappresentazioni, di risvegliare in stati di coscienza, cio che si svol-
geva attorno a lui, quanto e oggi la pianta di ridestare in stati di coscienza cio che
si svolge intorno ad essa. Luomo stesso era in uno stato vegetale di esistenza, e
anche la sua corporeita a quell’epoca rientrava fra le forme di luce, in continua
via di accendersi e di estinguersi, il cui giuoco si moveva nella sfera gassosa sola-

re. Perché infatti possa nascere anche la piu primitiva delle forme di coscienza,

46



Rudolf Steiner LA GENESI

occorre nel cosmo qualcosa di specialissimo. Finché il nostro elemento terrestre
era ancora unito al sole, finché dunque - detto alla buona - la luce del sole non
colpiva il globo terrestre dal di fuori, non poteva formarsi negli esseri dell’ele-
mento terrestre cio che si pud chiamare «una coscienza». E neppure era fino al-
lora possibile che il corpo fisico e il corpo eterico venissero compenetrati dal
corpo astrale, che € la base dell’elemento coscienza. Se deve sorgere un principio
di coscienza, occorre che si verifichi una separazione, una scissione, occorre che
dall’elemento solare si distacchi un altro elemento. E questo avvenne durante la
terza fase di evoluzione della nostra Terra, durante 'antica esistenza lunare.
Quando l'antica esistenza solare prese fine ed ebbe attraversato una specie di
notte cosmica, I'intero configurato torno a sorgere, ormai perdo maturo a compa-
rire come dualita, cosi che tutto I'’elemento solare se ne usci, organizzandosi in
corpo cosmico, e I'antica Luna, sulla quale delle nostre condizioni elementari si
trovavano soltanto I'’elemento acqueo, quello aereo e il calorico, rimase indietro
al di fuori dell’elemento solare. L'antica luna era I'’elemento terrestre di quell’e-
poca, e soltanto perché gli esseri ch’erano su di essa potevano ricevere la forza
del Sole dal di fuori, soltanto per questo fatto poterono accogliere in sé un corpo
astrale, e sviluppare in sé un elemento cosciente; vale a dire, rispecchiare nell’e-
sperienza interiore cio che si svolgeva intorno a loro. Dunque I'animalita, un’a-
nimalita interiormente vivente, un essere che porti in sé la coscienza, € connessa
con una scissione che si verifico entro gli elementi terrestre e solare. L'animalita
comparve durante I'antica era lunare, e l'uomo stesso, nei riguardi della sua cor-
poreita, era sviluppato fino all’animalita. Di tutto questo, potete nella mia Scien-
za Occulta trovare una descrizione piu minuta.

Cosi dunque noi vediamo, come questi tre modi di esistenza che hanno prece-
duto quello nostro terrestre, e che sono le condizioni necessarie per il divenire
della nostra Terra, sieno sistematicamente collegati fra di loro. E durante la con-
dizione lunare all’elemento gassoso si & aggiunto un elemento liquido, un ele-
mento acqueo da una parte, e dall’altra un elemento sonoro, un elemento riso-
nante; un elemento risonante che vi ho ieri descritto come un affinamento della
condizione della luce. Cosi a un dipresso abbiamo una ripetizione dell’evoluzio-

ne. Cio che era avvenuto durante quelle tre condizioni di esistenza tornava ora a

47



Rudolf Steiner LA GENESI

risorgere come ricordo degli Elohim, a risorgere - come ieri abbiamo visto - a
tutta prima in uno stato di confusione, indicato nella Bibbia con le parole che ieri
ho spiegate piu dettagliatamente, con le parole: «tohu-va-bohu». Nei raggi di for-
za che da un punto centrale irradiavano in fuori, e dalla periferia verso il centro,
si chiusero dapprima i tre stati elementari, I'aria, il calore, e I'elemento acqueo,
reciprocamente operando l'uno sull’altro. Essi erano ora indivisi; prima erano
gia stati separati. Sul Sole erano gia separati, quando I'’elemento gassoso si era
distaccato dall’elemento calorico; e anche durante I'antica condizione lunare, in
cui le tre forme dell’elemento calorico, dell’elemento gassoso e dell’elemento ac-
queo erano separate 'una dall’altra. Si trovavano ora di bel nuovo riunite alla
rinfusa nel «tohu-va-bohu», ribollivano frammiste, in modo che in quella prima
epoca del divenire della Terra non si poteva distinguere fra elemento acqueo,
elemento gassoso ed elemento calorico. Tutto cio operava alla rinfusa.

Il primo fatto nuovo fu la penetrazione in questa confusa miscela. dell’elemen-
to-luce. E allora da quella attivita animica spirituale, che vi ho descritta come una
meditazione cosmica, si sviluppo un’attivita che nel rimescolio dell’elementarita
comincio col separare I'antico elemento gassoso dall’antico elemento liquido; vi
prego di fissare bene questo momento, che per cosi dire fece seguito al divenire
della luce. Se si volesse tradurre in gelida prosa cio che allora € successo, si do-
vrebbe dire: dopo che la luce penetro nel «tohu-va-bohu», gli Elohim separarono
cio che gia prima era un elemento gassoso, da ci0 che prima era un elemento ac-
queo, di guisa che si poteva di nuovo distinguere cio che aveva una formazione di
natura gassosa, da cio che nel senso antico era in condizione acquea. In quella
massa dunque che era una confusa miscela delle tre condizioni elementari, si ef-
fettuo ora una separazione, e precisamente in modo’ che ne risulto una dualita:
un elemento di caratteristica natura aerea, tendente a spandersi in tutte le dire-
zioni, e un altro di carattere coesivo, coagulativo. Quest'ultimo € I’elemento ac-
queo. Al tempo di cui qui si parla, pero, queste due condizioni elementari non
erano ancora tali da potersi paragonare a cio che oggi chiamiamo gas, o aerifor-
me, e acqua. L'acqua era alcunché di essenzialmente piu denso - vedrete subito
perché. D’altra parte, pero, anche cio che era aeriforme era tale, che, se vogliamo

cogliere esattamente la natura che aveva a quel tempo, non possiamo trovare

48



Rudolf Steiner LA GENESI

migliore modo di rendercene conto, che alzando dalla Terra lo sguardo in alto
dove nelle formazioni aeree '’elemento acqueo si trasforma in gas, in vapore, e
tende a salire in forma di nubi, per poi ricadere in basso come pioggia: un ele-
mento dunque e ascendente, I'altro € discendente. Abbiamo dell’acqueo in en-
trambi, ma, uno di questi ha tendenza a formarsi in vapore, a salire come nuvola,
e l'altro ha tendenza a riversarsi in basso, a precipitarsi in forme dotate di super-
ficie. Questo non e naturalmente che un paragone, poiché cio che descrivo si
svolgeva allora nell’elementarita.

Se vogliamo dunque descrivere cio che poi avvenne, dobbiamo dire: gli Elo-
him, per mezzo della loro riflessione cosmica, effettuarono la divisione nel
«tohu-va-bohu» di due condizioni elementari. Una di queste aveva tendenza a
spingersi in alto, a divenire vapore - questo e I'’elemento acqueo che si trasforma
in elemento gassoso —; I'altra aveva tendenza a riversarsi in basso - questo &
I’elemento acqueo che sempre piu si condensa. Questo ¢ lo stato di cose, che vie-
ne abitualmente espresso nelle lingue moderne, per esempio in italiano, con le
parole: «Gli Dei operarono qualcosa, frammezzo alle acque di sopra e le acque di
sotto». Vi ho per I'appunto descritto cio che gli Dei fecero. Essi operarono, che
entro le acque, uno dei principii elementari avesse tendenza a uscir fuori, e I'al-
tro tendesse a volgersi in dentro e a raggiungere il punto centrale. Con cio che fu
fatto frammezzo, non si vuole indicare nulla di materialmente afferrabile, ma
I'effettuazione di una separazione in ordine a due caratteri di forze, che vi ho per
I'appunto descritti. Se desideriamo averne un paragone esteriore, possiamo dire:
«gli Elohim fecero che le acque, da una parte, s’inalzassero, tendessero alla forma
di nubi, volessero irradiare fuori nello spazio cosmico; e che dall’altra volessero
raccogliersi sulla superficie della Terra». La divisione era dunque di genere idea-
le. Anche la parola, percio, che nella Genesi indica questa separazione, € da in-
tendersi idealmente. Sapete che la Bibbia latina ha per questo passo la parola
«firmamento». Per questo nella Genesi vi e la parola «ragia». Questa parola non
indica assolutamente nulla, che si debba interpretare in modo esteriore sensibi-
le, ma designa per I'appunto la separazione di due direzioni di forze.

Con questo abbiamo indicato cio che nella Genesi vien descritto come secondo

momento, in modo che, se lo volessimo tradurre nel nostro linguaggio, dovrem-

49



Rudolf Steiner LA GENESI

mo dire: «gli Elohim. nel confuso e commisto turbinio di condizioni elementari,
cominciarono col separare I'aria dall’elemento acqueo». Questa € anche I'esatta
traduzione di cio che la Genesi vuol dire: un principio che tende verso I'aria e che
comprende naturalmente in sé anche I’elemento gassoso acqueo, e 'altro che si
conglomera verso una maggiore densita. Ecco quello che gli Elohim separarono.
Questo ¢ il secondo momento nella storia della Creazione.

Ora procediamo verso il terzo momento. Che cosa avviene in esso? Quel che e
stato mandato fuori, quel che irradia all'infuori, quel che tende alla formazione
di nubi, ha raggiunto una condizione, che in certo modo ¢ la ripetizione di una
condizione precedente, ma in forma piu densa di quella che non fosse sul Sole.
Quel che invece ha avuto tendenza verso l'interiore, quel che in certo modo ri-
produce I’elemento densificato fino al grado acqueo dell’antica éra lunare, subi-
sce ora un’ulteriore differenziazione. E questa nuova scissione costituisce cio che
rappresenta il terzo momento del divenire della Terra. Possiamo dire che nel se-
condo momento gli Elohim separarono l'aeriforme dall’acqueo. Cosi del pari, nel
terzo momento, essi separano entro l’elemento acqueo quel che oggi noi cono-
sciamo come acqua e qualcosa, che prima ancora non v’era, una nuova conden-
sazione: il solido. Ora soltanto vien costituito il solido. Durante I'antica condizio-
ne lunare, questo solido, questo elemento terrestre non esisteva ancora; ora vie-
ne separato dall’elemento acqueo. Abbiamo dunque nel terzo momento del dive-
nire della Terra un processo di densificazione, e dovremmo dire: «Come nel se-
condo momento, gli Elohim divisero gli elementi dell’aria da quelli acquei, cosi
ora nel terzo momento essi separano, nell’antica sostanza lunare, il nuovo ele-
mento-acqua da quello terrestre, il quale ora si presenta come alcunché di affatto
nuovo». In fondo, tutto cio che finora vi ho descritto, esisteva gia prima, se pure
in altra forma. Di nuovo vi e soltanto '’elemento terrestre, il solido, che appare
ora nel terzo momento della Genesi; I'’elemento terreo isolato dall’elemento ac-
queo, questo vi € di nuovo. E questo soltanto, da la possibilita a cio che prima gia
esisteva di presentarsi con nuovo aspetto. Ora, qual ¢ il primo elemento che si e
formato? Quello, che gia sull’antico Sole si era formato e che nel sottile elemento
gassoso dell’era solare abbiamo descritto come vegetalita germogliate; che poi si

e ripetuto sull’antica Luna nell’elemento acqueo, quando le forme delle piante

50



Rudolf Steiner LA GENESI

nel senso odierno ancora non esistevano, e che soltanto ora, nel terzo momento,
si ripete nell’elemento terrestre stesso. Per prima cosa, la vegetalita si ripete nel-
I’elemento terrestre. Questo viene mirabilmente prospettato nella Bibbia. - Che
cosa significhino i giorni, ve lo spieghero piu tardi, per ora, parlo della venuta
della luce, di quella dell’aria, della scissione dell’acqua dal solido. il solido ora fa
nascere da sé stesso una ripetizione della vegetalita. Il che ci viene descritto in
modo meraviglioso e chiaro, quando ci vien detto, che la vegetazione germoglia
dalla terrestrita, dopo che gli Elohim hanno separato I'’elemento terreo dall’ac-
queo. Il germogliare della vegetalita nel cosidetto terzo giorno della Creazione e
dunque una ripetizione, nel solido, di cid che esisteva gia durante l'antica esi-
stenza solare, e come un ricordo cosmico. Nella riflessione cosmica degli Elohim,
cio che esisteva nell’antico Sole, in istato gassoso, risorgeva ora, ma in stato soli-
do, come vegetazione. Tutto si ripete in altra forma. La vegetalita pero e ancora
in una condizione, in cui non ¢ individualizzata come sulla nostra Terra. Ho per-
cio esplicitamente richiamato la vostra attenzione sul fatto, che le singole forme
individuali delle piante, che cogliamo oggi fuori, nel mondo sensibile, ancora non
erano durante l'antica esistenza solare, e neppure durante I’antica esistenza lu-
nare, e neanche ora, nella condizione terrestre, la, dove questa vegetalita si ripe-
te nell’elemento terrestre. Cio che esisteva allora erano le Anime collettive delle
piante, quello che oggi chiamiamo le specie delle piante, e che per la coscienza
chiaroveggente non e niente di astratto, ma qualcosa che realmente esiste nel
campo dello Spirito. A quell’epoca si manifestava in un campo supersensibile
come ripetizione, e percio ci viene descritta a quel modo. strano, quanto poco i
commentatori della Bibbia abbiano saputo spiegare le parole, che sono tradotte
generalmente in italiano come segue: «La Terra produsse I'’erba verdeggiante e
che fa il seme secondo la sua specie». Si dovrebbe dire: «come specie». Questa e
la spiegazione. La vegetalita esisteva nella forma delle Anime collettive, come
specie, e non ancora individualizzata, come oggidi. Tutta la descrizione del ger-
mogliare della vegetalita nel cosidetto terzo giorno della Creazione non. puo
comprendersi senza l'aiuto di questa natura collettiva delle anime. Dovete ro-
dervi chiaramente conto, che non germoglio allora gia nessuna pianta nel senso

odierno, sibbene che, da un’attivita animica cosmicamente pensante, germoglia-

51



Rudolf Steiner LA GENESI

rono le forme delle specie; in altre parole: - germoglio un elemento animico col-
lettivo della vegetalita. Cosi, nel momento in cui ci viene descritto come, nel co-
sidetto terzo giorno della Creazione, gli Elohim separarono il solido, il quarto
stato elementare, dall’elemento acqueo, noi troviamo, che in questo stato solido,
che certamente nella sua forma fondamentale elementare non sarebbe stato an-
cora visibile per uno sguardo esteriore ma soltanto per un occhio chiaroveggen-
te, troviamo che in questo stato solido si ripetono le forme delle specie della ve-
getalita. L'animalita non puo ancora ripetersi. Abbiamo gia detto, che essa poteva
presentarsi soltanto durante I'antica esistenza lunare dopo ch’era comparsa una
dualita, dopo che I'elemento solare vi operava dentro dal di fuori. Una ripetizio-
ne di questo processo di distacco della Luna doveva dunque ancora verificarsi,
prima che l'evoluzione, della vegetalita, potesse innalzarsi all’animalita. Percio,
dopo il terzo giorno della Creazione, viene detto come entro I'ambito del terre-
stre cominciassero ad agire I'’elemento solare esteriore, quello lunare, e quello
stellare; come cominciasse ad agire cio che dal di fuori manda dentro i suoi raggi,
e le sue forze. Mentre dobbiamo considerare tale azione in un primo tempo come
un germogliar fuori dallo stato planetario stesso, ora si aggiunge ad essa qualco-
sa, che irradia da fuori in dentro, e che viene dallo spazio celeste. Con altre paro-
le, questo processo dovrebbe ulteriormente venir descritto a un dipresso come
segue: alle forze della sfera terrestre stessa, che dalla sua unita poteva ripetere
solo quel tanto che nel passato come unita aveva prodotto, a queste forze della
sfera terrestre gli Elohim; nella loro riflessione cosmica, aggiunsero 1'azione del-
le forze, che dallo spazio cosmico esteriore fluivano sul pianeta. All’esistenza ter-
restre venne aggiunta l'esistenza cosmica. Non bisogna, per ora, vedere altro in
cio che viene descritto nel cosidetto quarto giorno della Creazione! Che cosa era
dunque avvenuto in seguito a questa irradiazione che veniva dal di fuori? Ebbe-
ne, si potevano ripetere naturalmente i processi, che gia erano stati durante 1'an-
tica esistenza lunare, ma in forma mutata. Durante I'antica esistenza lunare, si
era sviluppato quel tanto che di animalita era possibile negli elementi aeri forme
e acqueo; cio che poteva vivere nell’aria e nell’acqua si era sviluppato come ani-
malita; questo, per prima cosa, poteva ora ripetersi. Nella Genesi viene percio

raccontato in modo meravigliosamente esatto il principiare del brulichio nell’a-

52



Rudolf Steiner LA GENESI

ria e nell’acqua, nel cosidetto quinto giorno della Creazione. Questa e la ripeti-
zione dell’antica epoca Lunare, ma sopra un piano piu elevato, dall’elemento ter-
restre, in una nuova forma.

Vedete, cari amici, queste cose sono fra quelle, in cui il nostro anelito spirituale
si trasforma in un sentimento di profondo rispetto verso questi antichi docu-
menti; e dalle concezioni della scienza dello Spirito ci si sente trasportati a un
senso di interiore venerazione e devozione per queste antiche tradizioni. Cio che
la coscienza chiaroveggente trova, viene reso da questi antichi documenti con un
linguaggio grandioso, primordialmente possente: torniamo a ritrovare cio che
prima gia sapevamo, cioe, che dopo che si verifico l'irradiazione proveniente dal
di fuori, poté ripetersi quel che nell’antica condizione lunare esisteva negli ele-
menti aeriforme e acqueo. Che importano, di fronte a una cognizione come que-
sta, che risveglia tutte le forze dell’anima nostra, le obiezioni intellettuali che cosi
spesso si oppongono a queste cose? Che significa, sopra tutto, 'obiezione diretta
a provare, che questi documenti sono stati creati in epoche primitive, in cui la
conoscenza umana poggiava sopra punti di vista infantili! Bel punto di vista in-
fantile, se ritroviamo in questi documenti cio a cui di piu elevato ci si possa in-
nalzare! Quella medesima spiritualita, che oggi, unica e sola, puo elevarsi alla
comprensione di questa rivelazione, non € da attribuirsi pure a coloro che ci
hanno dato questi documenti? non parlano forse gli antichi chiaroveggenti un
linguaggio chiaro, con questi documenti che ci hanno lasciati? La conoscenza di
cio che risiede in questi documenti ci da di per sé stessa la prova, che degli anti-
chi chiaroveggenti ispirati ne furono gli autori. In verita, non ci occorre alcuna
prova storica. Possiamo ottenere la prova soltanto, imparando cio, che questi do-
cumenti contengono.

Se interpretiamo la cosa in questo modo, diciamo a noi stessi: «soltanto in cio
che e avvenuto dopo questo quinto momento. dopo il cosidetto quinto giorno
della Creazione, poteva comparire qualcosa di nuovo». Perché cio che doveva ri-
petersi si era ormai ripetuto. La terrestrita stessa, che era comparsa come nuovo
elemento, poteva ora venir popolata dall’animalita e da tutto cio che si stava svi-
luppando in fatto di formazione nuova. Vediamo percio in modo grandiosamente

realistico, come nel cosidetto sesto giorno della Creazione sia comparso cio che,

53



Rudolf Steiner LA GENESI

per cosi dire, e con la sua esistenza collegato, come nuovo elemento, all’elemento
terrestre. Quell’animalita, della quale nuovamente viene detto che € stata creata
nel sesto giorno della Creazione, e collegata all’elemento terrestre, e compare
come un nuovo elemento. Cosi vediamo che fino al quinto giorno della Creazione
abbiamo una ripetizione del passato a un grado piu elevato, in nuova forma, ma
che soltanto col sesto giorno della Creazione compare veramente cio che e es-
senziale della terrestrita, comparisce cio che soltanto per virtu delle condizioni
dell’elemento terrestre e divenuto possibile.

Con cio vi ho dato, per cosi dire, le linee generali dei sei giorni della Creazione.
Vi ho mostrato, come coloro che hanno occultato la loro grande saggezza nella
storia di questi sei giorni della Creazione, dovevano veramente essere consape-
voli di cio che germoglio come elemento nuovo. Ed erano consapevoli pure, che
soltanto in questo elemento terrestre poteva penetrare cio che costituisce I'es-
senza dell'uomo. Sappiamo, che quanto I'uvomo ha attraversato durante le anti-
che condizioni di Saturno, del Sole e della Luna, costituiva degli stadii preparato-
rii per 'effettivo divenire dell’'uomo. Sappiamo che durante 'antica esistenza di
Saturno e stato nell'uomo sviluppato soltanto il germe del corpo fisico; durante
I'antica condizione del Sole si e aggiunto ad esso il germe del corpo eterico, o
corpo vitale e durante I'antica condizione lunare quello del corpo astrale. Quel
che si e ripetuto fino al termine dei cosidetti cinque giorni della Creazione aveva
dell’astralita in sé. Tutto cio che era, aveva dell’astralita in sé. Nell'insieme di
questo processo evolutivo, non divenne possibile di versare in un essere I'lo, il
quarto organo dell’entita umana, se non dopo che le condizioni dell’elemento
terrestre erano state completamente create. Cosi gli Elohim, durante i cinque co-
sidetti giorni della Creazione, andarono sempre ripetendo, a gradi piu elevati, le
condizioni precedentemente esistite, e prepararono in questa ripetizione 1'ele-
mento terrestre. Allora soltanto ebbero, perché la ripetizione avveniva in nuova
forma, un vaso per l'essere, nel quale poterono imprimere la forma umana; e
questo fu il coronamento dell’intera evoluzione.

Se si fosse verificata una semplice ripetizione, tutto I'insieme avrebbe potuto
progredire soltanto fino all’animalita astrale. Ma siccome, fin dal principio, nei

momenti in cui avveniva una ripetizione, veniva sempre versato qualcosa, che si

54



Rudolf Steiner LA GENESI

paleso in ultimo come elemento terrestre, cosi alla fine ne usci alcunché in cui i
sette Elohim poterono versare tutto cio che viveva in loro. Ho gia descritto come
cio vivesse in loro, all’incirca come se si avesse un gruppo di sette uomini, ognu-
no dei quali avesse imparato alcunché di differente, avesse capacita diverse, ma
che tutti lavorassero verso un medesimo scopo. Un'unica cosa essi vogliono fare;
ognuno deve dare cio che puo di meglio. Da questo, nasce un’opera comune. Sin-
golarmente, nessuno di essi ha forza sufficiente per compiere quest’'opera; in-
sieme uniti, ne hanno la forza. Che cosa si potrebbe dire di sette uomini siffatti
che compiono in comune qualche opera? Si potrebbe dire, che essi plasmano
quest’'opera in modo, che corrisponda all'immagine, che essi si sono fatti del loro
lavoro. Questo fatto dobbiamo tener presente come del tutto caratteristico, che
cioe i sette Elohim agivano riuniti per portare in ultimo ad effetto il coronamento
di questa loro azione, per versare - poiché a tutto veniva impresso un conio nuo-
vo - la forma umana in cio che poteva svilupparsi dalla ripetizione del passato.
Percio nella Genesi a un tratto si fa uso di un linguaggio affatto diverso. Prima
tutto e espresso in modo ben determinato: «Gli Elohim crearono», «gli Elohim
dissero», ecc. Ci troviamo di fronte a qualcosa, di cui abbiamo il senso, che era
gia prestabilito. Ora viene invece adoperato un modo diverso di parlare, quando
si deve compiere il coronamento del divenire della Terra: «Facciamo», cosi gene-
ralmente viene tradotto, «facciamo 'uomo». Questo suona come una delibera-
zione dei sette riuniti, come appunto si suol fare quando si suol portare in comu-
ne un’opera a compimento. Dal che risulta, che in cio che si presenta alla fine
come coronamento dell’opera dell’evoluzione, dobbiamo vedere come un pro-
dotto dell’azione riunita degli Elohim; che essi concorrono con quello di cui sin-
golarmente ognuno di essi & capace a questa opera comune; e che cosi all’'ultimo
la forma eterica umana comparisce come espressione di cio che gli Elohim si
sono acquistati di capacita e di forze durante le antiche epoche di Saturno, del
Sole e della Luna.

Con questo abbiamo indicato qualche cosa di straordinariamente importante.
Abbiamo per cosi dire accennato a cio che si puo qualificare come dignita umana.
Di cio di cui veramente si tratta, la coscienza religiosa in molte epoche, attraver-

so i sentimenti che venivano risvegliati per mezzo di determinate parole, ha avu-

55



Rudolf Steiner LA GENESI

to un senso molto piu esatto di quel che oggi non si abbia, e anche I'antico saggio
ebraico ha sentito questo. Quando egli rivolgeva i suoi sentimenti verso i sette
Elohim, sentiva, con tutta I'umilta e la venerazione con cui si mira la in alto, come
se dovesse pur tuttavia dire a sé stesso: «L'uomo e qualcosa di possente nel
mondo, perché sette gruppi di attivita dovettero unirsi per crearlo. La forma
umana sulla Terra € una meta per gli Dei!». Sentite tutta l'importanza di queste
parole: «la forma umana € una meta per gli Dei!». Perché, miei cari amici, se sen-
tite tutta I'importanza di queste parole, direte a voi stessi: «Questa forma umana
e qualcosa, verso cui la singola anima ha una straordinaria responsabilita, un do-
vere di renderla piu perfetta che sia possibile. La possibilita della perfezione
venne data nel momento, in cui gli Elohim presero la risoluzione di far concorre-
re tutte le loro capacita riunite verso un’unica meta. Cio che e un retaggio degli
Dei e stato affidato all'uomo, perché lo sviluppi a sempre maggiori altezze, fin
nelle lontane epoche dell’avvenire. Sentite questa meta, con spirito di pazienza e
di umilta, ma anche di forza, deve essere uno dei risultati che scaturiscono dalla
visione cosmica, che possiamo riconnettere alle parole monumentali del princi-
pio della Bibbia. Queste parole ci svelano la nostra origine: nel contempo ci addi-
tano la nostra meta, il nostro piu alto ideale. Sentiamo di essere di origine divina;
sentiamo pero pure cio che il dramma Rosicruciano cerca di indicare, quando
I'Iniziato ha superato un determinato grado, quando egli si sente per cosi dire
nel detto: «<Uomo, sperimenta te stesso». Egli ben sente allora la sua debolezza
umana, ma vicino a sé sente la sua meta divina. Egli non fallisce piu, non inaridi-
sce piu interiormente, ma si sente innalzato, si sente sperimentato interiormen-
te, in quanto - potendo sperimentarsi nell’altro Sé, che a lui fluisce da qualcosa
che ¢ affine all’anima sua, perché e la sua propria meta divina - egli sperimenta

sé stesso.

56



Rudolf Steiner LA GENESI

IV - I GIORNI E LE GERARCHIE CELESTI

Abbiamo rilevato come, nella descrizione che la cosidetta Genesi da del diveni-
re della Terra, ci venga data per dapprima una ripetizione di quegli stati prece-
denti dell’evoluzione, che oggidi non si possano arrivare a conoscere che per
mezzo della ricerca chiaroveggente, per mezzo dunque di cio che ho indicato
come sorgente della concezione che la scienza dello Spirito ha del mondo. Se an-
cora una volta ci richiamiamo dinanzi all’anima cio che per tal via siamo arrivati
a conoscere sulle fasi dell’evoluzione nel corso di tempi, in cui ancora non esiste-
va niente del nostro elemento terrestre, possiamo dire, che cio che poi & divenu-
to il nostro sistema solare, era a quell’epoca racchiuso in un’esistenza planetaria,
che noi designamo col nome di antico Saturno. E terremo ben presente, che que-
sto antico Saturno era un intertessersi di meri stati di calore, un intertramarsi di
condizioni di calore. A colui il quale, conformandosi ai nostri odierni concetti
della fisica, si scandalizzasse perché vien qui parlato di un essere cosmico costi-
tuito di solo calore, ricordero quanto ieri I'altro ho detto: che, cioe, tutte le obie-
zioni di carattere cosidetto scientifico moderno che si possono sollevare contro
quello che oggi o in genere qui vien detto, potrei sollevarle io stesso. Ma in verita
non € il momento di occuparci in queste conferenze di tutto cio che la credula
scienza moderna potrebbe dire. Di fronte alle fonti della ricerca spirituale scien-
tifica, tutto cio che da questo ambiente della scienza moderna potrebbe venir
detto, appare molto dilettantistico. Proprio per tener conto di tante obiezioni che
da questa parte vengono sollevate, intendo un giorno (e principiero col ciclo che
terro nel corso della primavera prossima a Praga) cominciare a parlare, non solo
di tutto cio con cui si puo giustificare la scienza dello Spirito, sibbene (perché le
menti moderne si possano cosi rasserenare) anche di cio, con cui la si puo confu-
tare. Percio il ciclo delle mie conferenze a Praga sara preceduto da due conferen-
ze pubbliche, di cui la prima s’intitolera: a Come si confuta la scienza dello Spiri-
to?», e la seconda: «Come si sostiene la scienza dello Spirito?». E terro poi queste
conferenze in altri luoghi, e la gente potra vedere, che avrebbero potuto essere
dette da noi stessi e che sono a nostra piena conoscenza le ‘obiezioni, che da una

parte o da un’altra possono sollevarsi contro l'insegnamento che si basa sulla

57



Rudolf Steiner LA GENESI

scienza dello Spirito. Questa e solidamente fondata in sé stessa, e chi crede di po-
terla confutare, ancora davvero non la conosce. Nel corso del tempo, questo ver-
ra sufficientemente dimostrato. In ordine a quella condizione di calore dell’anti-
co Saturno, vorrei ancora richiamare l'attenzione su alcune osservazioni che ho
fatte nella mia Scienza Occulta, con le quali potranno alquanto tranquillizzarsi
anche coloro, che si sentono spinti dalla loro educazione scientifica a sollevare
delle obiezioni.

Dopo queste premesse, intendo tornare ora a parlare con piena liberta e fran-
chezza, dal punto di vista scientifico-spirituale, senza curarmi di cio che, con le
migliori intenzioni, puo venir obiettato in contrario.

Sull’antico Saturno vi era dunque un intrecciarsi di stati di calore. Rendiamoci
ben conto di cio. Secondo la Genesi, si verifica nel corso del divenire della Terra
una ripetizione di questa antica esistenza saturnia, la quale, come gia si e detto, &
un intrecciarsi di stato di calore o di fuoco. Questo e il primo punto che vogliamo
tener fermo, riguardo all’esistenza elementare. E vi prego in genere di considera-
re, in quale senso, a proposito di una condizione di esistenza cosi elevata come e
quella di Saturno, si parli di calore o di fuoco. Non ci avviciniamo a cio che in
quella condizione di esistenza viene indicato come calore o fuoco, se, per esem-
pio, accendiamo un fiammifero o una candela e studiamo il calore o il fuoco nel-
'esistenza fisica. Dobbiamo piuttosto raffigurarci cio che li e calore, cio che li
chiamiamo fuoco, sotto un aspetto molto piu spirituale o - per dir meglio - piu
animico. Se vi sentite come un essere che in sé porta calore, se, per cosi dire, sen-
tite un vostro proprio calore, se sperimentate animicamente un vostro proprio
calore, converra che consideriate questa vostra esperienza, I'esperienza di que-
sto sentimento, come qualcosa che vi puo dare un’idea approssimativa dell’in-
trecciarsi di stati di calore nell’antico Saturno.

Procediamo poi fino all’antica esistenza solare, seconda condizione di evolu-
zione del nostro pianeta, e diciamo, che, nell’esistenza elementare, il calore si e
densificato fino a cio che possiamo chiamare gas, o aeriforme. Nell'esistenza
elementare dell’antico Sole dobbiamo dunque distinguere calore e cio che ha
forma di gas o di aria. Abbiamo pero gia indicato, come alla condensazione del

calore in aeriforme, vale a dire a una discesa degli stati elementari verso densita

58



Rudolf Steiner LA GENESI

maggiori, stia connessa una ascesa - si possiamo darci questo nome - verso con-
dizioni piu sottili, verso condizioni piu eteree. In modo che, se designamo la con-
dizione elementare immediatamente al di sotto del calore come natura aerea,
dobbiamo indicare la condizione elementare immediatamente al di sopra del ca-
lore come avente natura di luce, come etere di luce. Se dunque abbracciamo con
lo sguardo il complesso delle condizioni elementari durante 'antico stato solare,
possiamo dire: nell’antico Sole c’era un intertramarsi di calore, luce e aria. E tut-
to cio che viveva la, durante quell’antica condizione solare, si manifesto entro
questi stati di calore, di luce e di aria. Dobbiamo pero renderci ancor una volta
chiaramente conto, che, quando volgiamo lo sguardo semplicemente verso que-
ste manifestazioni elementari di calore, luce e aria, non abbiamo, per cosi dire,
che la parte esteriore, la maya, l'illusione di cio che effettivamente esiste. In real-
ta, sono delle entita spirituali che si palesano esteriormente per il tramite del ca-
lore, della luce e dell’aria. E a un dipresso come se stendessimo la mano in un
ambiente riscaldato e dicessimo a noi stessi: il calore che vi € in questo ambiente
e dovuto al fatto, che vi € qui un Essere che spande calore, e nello spandimento
di calore ha un Mezzo di manifestazione). Se poi procediamo all’antica Luna, tor-
niamo ad avere come stato centrale il calore; al di sotto, la condensazione del ca-
lore in gas o aeriforme, e piu sotto ancora, la condensazione in acqua. Dall’altra
parte troviamo di bel nuovo la luce. Abbiamo poi, quasi disteso al di sopra della
luce, come stato piu sottile, piu eterico, quel che ho gia descritto dicendo: cio che
agisce dentro le nostre materie come quel principio ordinatore che effettua le
combinazioni chimiche e le decomposizioni chimiche, cido che I'uomo riconosce
con i suoi sensi esteriori soltanto quando si trasmette per il tramite dell’aria, ma
che in modo spirituale sta a base di qualsiasi esistenza, lo possiamo designare
come etere di suono o etere sonoro; o anche, poiché questa sonorita spirituale
riordina I'esistenza materiale secondo misura e numero - come etere dei nume-
ri. Diciamo dunque: si sale dalla luce al suono, senza pero confondere questo
suono col suono esteriore, che viene trasmesso per mezzo dell’aria, ma vedendo
in esso qualcosa, che e percepibile soltanto quando il senso chiaroveggente del-

I'uvomo viene in certo modo destato. Entro questa antica Luna dunque, in tutto

59



Rudolf Steiner LA GENESI

cio che e nella Luna stessa e che in essa agisce dal di fuori - in tutto cio dobbia-
mo vedere in fatto di stati elementari: calore, aria, acqua, luce, suono.

Risalendo poi alla quarta esistenza della Terra, al vero divenire della Terra,
vengono, come nuove condensazioni e rarefazioni di questi stati elementari, ad
aggiungersi in basso e in alto, I'’elemento terreo o solido, e cid che chiamiamo il
vero etere vitale, un etere ancora piu sottile dell’etere suono. In modo che pos-
siamo descrivere I'esistenza elementare terrestre come segue: il calore c’e anco-
ra come stato centrale; come condizioni di condensazione abbiamo 'aeriforme,
I'acqueo e il solido, come condizioni invece di rarefazione abbiamo la luce, il
suono e l'etere vitale. Ma, perché in questa spiegazione non rimanga niente di
oscuro, ripeto di nuovo ben chiaramente, che cio che € indicato come elemento
terreo o solido non va confuso con quello che la scienza moderna indica come
terreo. Cio che vien designato con questo nome nelle nostre presenti spiegazioni,
e qualcosa che non e direttamente visibile nell’ambiente che ci attornia. Certa-
mente, in occultismo, cio, su cui camminiamo quando calchiamo il suolo della
nostra Terra, € «terra» in quanto e solido - ma anche l'oro, I'argento, il rame, e lo
zinco sono terra. Tutto cio che e sostanza solida, secondo |'occultismo, e terra. Il
fisico odierno, dal suo punto di vista, dira naturalmente: tutta questa distinzione
e priva di valore; noi distinguiamo i nostri vani elementi, ma di cio che risiede a
base di essi, per cosi dire, come sostanza originaria, come elemento terreo, non
sappiamo niente. Soltanto quando lo sguardo veggente penetra in cio che viene
rappresentato negli elementi esteriori della scienza, nei settanta elementi circa,
e ricerca il fondamento degli elementi solidi, ossia, le forze che portano la mate-
ria allo stato solido - soltanto, dunque, quando si penetra dietro all’esistenza
sensibile, si trovano quelle forze che costruiscono, formano e compongono cio
che nel senso dell’occultismo é il solido, il liquido, I'aeriforme. E di queste vo-
gliamo parlare; di queste si parla pure nella Genesi, sol che la si comprenda bene.
Di questi quattro stati, per la retta comprensione della Genesi, dobbiamo dunque
dire, che i primi tre si devono nella nostra esistenza terrena comecchessia ripe-
tere, mentre il quarto sorge nuovo entro la nostra esistenza terrestre. In base a
cio, cerchiamo ora di mettere alla prova la nostra Genesi. E mettiamola alla prova

con i mezzi, che ci siamo acquistati nei giorni passati. Si dovrebbe dunque trova-

60



Rudolf Steiner LA GENESI

re nel divenire della nostra Terra una specie di ripetizione dell’antica condizione
saturnia. Si dovrebbe dunque, in altre parole, ritrovare I’antico calore di Saturno,
operante come espressione di una spiritualita animica. E lo ritroviamo di fatto,
se interpretiamo la Genesi correttamente. Vi ho detto, che le parole che vengono
generalmente tradotte: «lo Spirito degli Elohim covava sopra le acque», signifi-
cano in realta, che I'’elemento spirituale animico degli Elohim si espande, e che
quell’elemento calorico, del quale dobbiamo raffigurarci che durante la covatura
irradia verso il basso, dalla gallina fin dentro le uova, che tale elemento, dico,
permea quanto vi era allora in fatto di esistenza elementare. Nelle parole: «Lo
Spirito degli Elohim traversa coi suoi raggi, covando calore, I'esistenza elementa-
re, o le acquev, avete l'indicazione della ripetizione dell’antico calore saturnio.
Proseguiamo. La fase seguente dovrebbe essere tale, da rappresentare una ri-
petizione dell’antica esistenza solare. Non teniamo per ora conto di quello che
abbiamo nell’esistenza solare come stato di condensazione, e che da calore di-
venne aria, sibbene di cio che si presentd come rarefazione, dell’elemento luce.
Consideriamo dunque il fatto che durante la condizione solare la luce penetro
nel nostro spazio cosmico; la ripetizione di questa antica condizione solare nel
divenire della Terra sara allora la comparsa della luce. Questo € espresso nelle
parole primordiali possenti: «E gli Elohim dissero: Sia fatta la luce e la luce fu fat-
ta». La terza ripetizione dovra essere resa dal fatto, che, in ordine agli stati ele-
mentari piu sottili, cio che chiamiamo etere-suono o etere sonoro ordinatore,
penetra irradiante nel divenire della nostra Terra. Vediamo dunque se anche
questa condizione lunare viene in qualche modo indicata nella sua ripetizione.

Come dovrebbe venire indicata nella Genesi? A un dipresso cosi: nei rapporti
delle sostanze elementari del divenire della Terra, il suono dovrebbe intervenire
con un’azione ordinatrice analoga a quella che si svolge, quando si passa un ar-
chetto di violino sopra una lastra cosparsa di polvere finissima, e ne risultano le
cosidette figure acustiche di Chladni. Nel corrispondente periodo di ripetizione,
dovrebbe spuntar qualcosa, che ci significasse, che intervenne I'etere-suono o
sonoro e ordino le materie in un determinato modo. Che cosa pero ci vien detto
di quel tale momento del divenire della nostra Terra, che segui la comparsa della

luce? Ci vien detto, che venne dagli Elohim suscitato qualcosa in mezzo alle mas-

61



Rudolf Steiner LA GENESI

se di sostanze elementari, per cui queste masse elementari - come ieri vi ho de-
scritto - si riordinarono, affluendo verso l'alto e raccogliendosi verso il basso.
Penetra un elemento di forza, ordinatore, e da ordine alle masse elementari: cosi
come il suono penetra nelle masse di polvere e produce le figure acustiche di
Chladni. Come in queste la polvere si riordina, cosi si riordinano le masse ele-
mentari, irradiando e raccogliendosi. La parola «raqgia» che sta a questo punto,
per indicare cio che gli Elohim introdussero allora nelle masse di sostanze ele-
mentari, € una parola difficile a tradursi, e le abituali traduzioni non arrivano a
renderla giustamente. Se si considera tutto quanto, anche nel mero campo filolo-
gico, si puo oggi metter insieme per spiegare questa parola, si deve dire: tradu-
cendola con «firmamento» o anche con «padiglione» o con «dilatazione», non si &
fatto molto; perché in questa parola v’ha un che di attivo, di suscitante. E una fi-
lologia piu precisa troverebbe che in questa parola risiede per I'appunto cio che
qui vien indicato: «gli Elohim suscitarono nelle masse di sostanze elementari
qualcosa, che si puo paragonare a cio che viene suscitato nella polvere delle figu-
re acustiche di Chladni, quando il suono v’interviene con la sua azione ordinatri-
ce. E come questa polvere si va ordinando, cosi la massa di sostanza elementare
viene ordinata verso l'alto e verso il basso, nel cosidetto secondo giorno della
Creazione. Nella Genesi vediamo cosi intervenire I'etere del suono dopo quello
della luce e regolarmente, con il cosidetto secondo giorno della Creazione, ab-
biamo dinanzi a noi cio che, sotto un dato rapporto, dobbiamo interpretare come
una ripetizione dell’esistenza lunare. Vedrete poi, come queste ripetizioni non
possano verificarsi in modo completamente separato, ma come, per cosi dire,
esse si sovrappongano. E cio che nelle spiegazioni di oggi potra apparentemente
sembrare in contradizione con quelle di ieri, trovera in seguito la sua spiegazio-
ne. Le ripetizioni avvengono in modo, che prima se ne verifica una, come quella
che ora descrivo, e dopo se ne verifica una piu vasta, come quella che ho descrit-
ta ieri. Dopo il momento in cui la Terra e divenuta, quando, cioe, I’etere del suono
ha ordinato le sostanze in modo, che alcune irradino verso l'alto e altre verso il
basso, dobbiamo aspettarci che compaia qualcosa, che abbiamo indicato come
uno stato piu sottile, come l'elemento propriamente terrestre, e che abbinino

chiamato vita, etere della vita. Al cosidetto secondo giorno della Creazione do-

62



Rudolf Steiner LA GENESI

vrebbe dunque seguire qualcosa, che ci dimostri, come nelle masse elementari
della nostra Terra sia affluito I'etere vitale, cosi come in esse erano prima affluite
la luce e I'etere ordinatore sonoro. Dovremmo nella Genesi trovare qualche cen-
no, che c’indichi che allora comparve I'etere vitale e suscito la vita, ne provoco lo
sviluppo. Esaminate il terzo momento del divenire della Terra nella Genesi. Vi si
racconta, come la Terra germini il verdeggiante, il vivente, la vegetazione erbacea
ed arborea - giusta quanto ieri ho detto: come specie. Avete qui, rappresentato in
modo vivente, I'affluire dell’etere vitale, che suscita tutto cio, di cui si parla a
proposito del terzo giorno. Avete dunque nella Genesi tutto cio, che I'occultismo
per mezzo delle forze chiaroveggenti puo scoprire, e a cui noi dobbiamo atten-
derci, se la Genesi realmente proviene da tale conoscenza occulta. E di questa
origine troviamo la conferma, sol che si voglia comprendere la Genesi corretta-
mente. E meraviglioso, come le indagini operate indipendentemente da ogni tra-
dizione si trovino poi confermate dalla Genesi. Vi posso assicurare, che nella de-
scrizione, che ho data nella mia Scienza Occulta, del divenire della Terra come
una ripetizione dell’antico Saturno, dell’antico Sole e dell’antica Luna, io mi sono
astenuto premeditatamente e scrupolosamente da qualunque notizia, che in un
modo qualsiasi avrebbe potuto essere attinta dalla Genesi. Ho registrato soltanto
quei risultati, che possono trovarsi indipendentemente da qualunque documen-
to esteriore. Ma se poi paragonate quanto € stato trovato indipendentemente da
ogni documento, con la Genesi, questa vi si rivela come un documento, che ci
dice lo stesso di cio, che per virtu delle nostre ricerche, eravamo gia in grado di
comunicare. Questa € la meravigliosa armonia, alla quale gia ieri ho accennato,
per la quale, in certo modo, quelle cose stesse che noi possiamo dire di scienza
propria ci vengono pure risuonando incontro da organi veggenti, che da millenni
ci hanno parlato.

Quando dunque consideriamo gli elementi piu sottili dell’essere della nostra
Terra, vediamo in cio che vien chiamato i primi tre giorni della Creazione I'azione
successiva di calore, luce, etere sonoro ed etere vitale, e in cio che in sé e in mo-
vimento, in sé e animato, vediamo contemporaneamente svilupparsi gli stati di
condensazione: del calore vediamo svilupparsi l'aria, poi I’acqua, poi il solido, il

terreo, in quel modo che vi ho descritto. Cosi gli stati di condensazione e quelli di

63



Rudolf Steiner LA GENESI

rarefazione s’ intessono gli uni con gli altri, e noi acquistiamo una immagine co-
smica unitaria del divenire della nostra Terra. E quando parliamo a questo modo
dagli stati piu densi, del calore, dell’aria, dell’acqua e della terra, o di quelli piu
sottili, della luce, dell’etere del suono e di quello della vita, abbiamo a che fare
con aspetti di manifestazione, con vesti esteriori di Entita animico-spirituali. Di
queste Entita animico-spirituali, si presentano davanti all’occhio dell’anima no-
stra, nella Genesi, anzitutto gli Elohim: e ai sensi della nostra scienza dello Spiri-
to, deve affacciarsi per noi il quesito: di che natura erano veramente gli Elohim,
che specie di Entita erano? Per poterci orientare completamente, ci occorre, per
cosli dire, di potere inquadrare queste Entita nel nostro ordinamento delle gerar-
chie. Vi ricordate certamente, da quanto e stato detto nel corso delle conferenze
dei passati anni, o da cio che si puo leggere nella mia Scienza Occulta, che nel-
I'ordine delle Gerarchie si distingue, cominciando dall’alto, anzitutto una triade,
che indichiamo come Serafini, Cherubini e Troni. Sapete che riconosciamo poi
un’altra triade, che indichiamo come Kyriotetes o Dominazioni, Dynamis o Virtu
ed Exusimi o Manifestazioni, Potenze. Se poi consideriamo la triade piu bassa e
usiamo le espressioni cristiane, parleremo di Archai, o Forze Primordiali, o Prin-
cipii Primordiali, o Spiriti della Personalita, di Archangeloi, o Arcangeli, di Ange-
loi 0 Angeli, cioe di quelle entita spirituali che piu sono vicine all'uomo. Allora
soltanto, nell’ordine delle Gerarchie, arriviamo all’'uomo stesso, come decimo
arto nel nostro ordinamento gerarchico. E dobbiamo porci il quesito: a quale
punto di questo ordinamento appartengono gli Elohim? Dobbiamo allora svolge-
re lo sguardo alla seconda triade, a quelle entita che chiamiamo Exusiai, o Poten-
ze, Spiriti della Forma. Cosi abbiamo il grado gerarchico degli Elohim. Da quanto
abbiamo esposto nel corso dei passati anni sappiamo che, durante I'esistenza
dell’antico Saturno, le Archai, Spiriti della Personalita, si trovavano a quel grado
di umanita, al quale attualmente ci troviamo noi. Durante I'antica esistenza sola-
re si trovavano al grado di umanita gli Arcangeli o Archangeloi, durante I'antica
esistenza lunare gli Angeli o Angeloi, e durante I'esistenza terrestre e 'uomo che
si trova al grado di umanita. Un grado al di sopra degli Spiriti della Personalita vi
sono gli Spiriti della Forma, le Exusiai, quelle stesse che chiamiamo Elohim. Que-

ste sono dunque entita spirituali, le quali, quando la nostra esistenza planetaria

64



Rudolf Steiner LA GENESI

ebbe principio con I'antico Saturno, avevano gia superato il grado dell’esistenza
umana; entita spirituali elevate, superiori, le quali avevano gia attraversato il
loro grado di umanita prima dell’antica epoca di Saturno. Rappresentandoci tut-
to cio dinanzi all’anima, acquistiamo un’idea dell’elevatezza di questi Elohim e
sappiamo che essi, per cosi dire, stanno nell’ordine delle Gerarchie di quattro
gradi al di sopra di quello dell'umanita. Quel che dunque allora tesseva, quel che
allora - se mi € consentito di far uso di nuovo della parola - rifletteva cosmica-
mente e per virtu della sua cogitazione attuava l'esistenza della nostra Terra, sta
nell’ordine delle Gerarchie di quattro gradi al di sopra dell'uomo, e con la sua co-
gitazione puo esercitare un’azione creativa, quale I'uomo puo esercitare soltanto
nei riguardi delle formazioni del suo pensiero. E perché di quattro gradi superio-
re a quella umana, questa meditazione degli Elohim non e semplicemente un
riordinare, un formare, un creare in un mondo di idee, ma questa meditazione
degli Elohim € un formar esseri, & un crear esseri.

Dopo queste premesse deve sorgere in noi il quesito: che avviene delle altre
Entita delle Gerarchie? In primo luogo ci interessa cio che, secondo la Genesi, e
avvenuto di quelle indicate appunto come Archai e Spiriti della Personalita. Se-
condo il nostro ordine gerarchico, sona le prime che si trovano scendendo al di
sotto degli Elohim. Ricordiamoci dunque ancora una volta, che negli Elohim ab-
biamo delle entita di grande elevatezza, le quali all’epoca dell’antica esistenza sa-
turnia gia avevano superato il grado di umanita. Queste entita degli Elohim ac-
compagnarono, creando e riordinando, I’esistenza dell’antico Saturno, quella del-
'antico Sole e quella dell’antica Luna e s’ ingerirono anche nell’esistenza della
Terra. Che possiamo ora attenderci da quella gerarchia che si trova immediata-
mente al di sotto della Gerarchia degli Elohim, dagli Spiriti della Personalita?
Nulla ci racconta la Genesi in proposito? Se consideriamo gli Elohim come le En-
tita superiori, eccelse, che possiamo riconoscere ai sensi della Genesi, dovremmo
veramente aspettarci che queste Forze primordiali, o Principii Primordiali, o Spi-
riti della Personalita operassero, in certo modo, come entita che assistevano le
prime. Ci dice forse la Genesi qualcosa del fatto, che gli Elohim, dopo aver espli-
cato le grandi attivita creatrici, si servirono poi, per le attivita di ordine inferiore,

delle Archai, dei Principii Primordiali, come di loro ministri? Le attivita principa-

65



Rudolf Steiner LA GENESI

li, piu vaste, le espletarono gli Elohim; quando pero gli Elohim ebbero tracciato le
grandi linee, ebbero sviluppato le grandi forze creatrici, collocarono essi poi in
modo e al posto giusto, per esempio, le Archai o Spiriti della Personalita? Volen-
do trovare una risposta a questo quesito, se, ciog, la Genesi parli del fatto che gli
Elohim si servirono di tali entita a loro subordinate e le collocarono al posto loro,
dobbiamo ancora una volta comprendere la Genesi in modo corretto. Vi € ora un
punto nell'interpretazione della Genesi che e una vera crux per tutta I'esegesi
esteriore, e cio per la ragione che gia da secoli questi commentatori esteriori del-
la Bibbia non hanno assolutamente tenuto conto alcuno di quanto la ricerca oc-
culta ha da dire sul significato effettivo delle parole che stanno al principio della
nostra Bibbia. E una croce nell'interpretazione della Genesi! Basta esaminare
quello che da lungo tempo se ne e scritto, per constatare questo fatto. Nella Ge-
nesi sta scritto cio, che nelle lingue moderne viene reso in modo, da corrispon-
dere a un dipresso all'italiano: «E gli Elohim divisero la luce dalle tenebre», e
viene poi descritto come, per cosi dire, luce e tenebre si alternassero. Tornero
piu tardi ad esaminare con maggiore esattezza quelle parole. Per il momento mi
serviro delle parole del linguaggio moderno - non sono esatte, e devono servire
soltanto provvisoriamente. A un determinato punto sta detto: «Si fece sera e si
fece mattina, un giorno»; e piu avanti: «E gli Elohim nominarono la luce giorno».
I commentatori esteriori trovano qui veramente la loro croce. Che cosa e dunque
un giorno della Creazione? La mente ingenua vede in un giorno qualcosa che ha
24 ore di durata, che alterna dalla luce alle tenebre come le nostre giornate, du-
rante le quali vegliamo e dormiamo. Orbene, sappiamo tutti quanto ridicolo sia
stato accumulato su questo concetto ingenuo della Creazione del mondo in sette
giorni siffatti. Sapete forse pure quanti sforzi, e - si puo dire - quanti sforzi da
dilettanti, siano stati fatti per dare ai giorni della Creazione un’interpretazione
qualsiasi di periodi piu 0 meno lunghi, come di periodi geologici, ecc., perché un
giorno della Creazione significhi un periodo di tempo piu lungo. La prima diffi-
colta si affaccia pero naturalmente, quando si considera il cosidetto quarto gior-
no della Creazione, in cui, secondo la stessa Genesi, si dice per la prima volta, che
il sole e la luna vengono disposti come regolatori del tempo. Ora, ogni bambino

oggigiorno sa che il regolamento della nostra giornata di 24 ore dipende dal rap-

66



Rudolf Steiner LA GENESI

porto della Terra col Sole. Ma. se questo e stato stabilito soltanto nel quarto gior-
no, non si puo prima di allora parlare di giorni siffatti. Chi percio volesse attener-
si all'ingenua credenza, che nella Genesi si tratti di giornate di ore, peccherebbe
contro la Genesi stessa. Vi possono essere mentalita siffatte; ma bisogna rispon-
der loro, che esse stesse non si basano certamente sulla Rivelazione, se ritengo-
no che si tratti di giornate come le nostre. Non vale qui proprio la pena di esami-
nare tutte le spiegazioni arbitrarie, che sono affacciate da coloro, che cercano in
qualche modo di dare un’interpretazione geologica a questi giorni della Genesi.
Perché in tutta I'ampia cerchia della letteratura biblica, non vi € il minimo cenno,
che possa servire a giustificare 'affermazione che con la parola «<yom» nella Bib-
bia, si possa trattare anche lontanamente di un periodo geologico. D’altra parte,
sorge ora per noi il quesito: «Che cosa significa questa parola «yom», che viene
ordinariamente tradotta come «giorno»? Che cosa significhi, possono valutarlo
soltanto coloro, che sono in condizione di penetrare con tutto il loro sentimento
negli antichi modi di qualificare, nelle antiche nomenclature. Occorre avere sen-
sazioni e sentimenti affatto diversi da quelli che si hanno oggidi, se ci si vuole
trasporre nelle antiche terminologie. Ma, per non sorprenderci troppo, vorrei ri-
condurvi indietro a passo a passo; vorrei prima ricondurvi a un’antica dottrina,
che viene dagli gnostici. In essa si parlava di Potenze, che partecipano all’evolu-
zione della nostra esistenza, che una dopo l'altra s’ingeriscono in questa evolu-
zione della nostra esistenza, e queste Potenze, queste Entita, venivano chiamate
«eoni». Si parlava degli Eoni degli gnostici. Per Eoni, non s’intendevano dei pe-
riodi di tempo, ma delle entita. Quel che s’intendeva dire, era che un primo Eone
svolge la sua azione e termina cio che e capace di compiere: esso viene allora ri-
levato da un secondo, e questo, quando ha finito di esplicare le proprie forze,
viene a sua volta rimpiazzato da un terzo, e cosi di seguito. A siffatte entita, che si
susseguono e si danno il cambio nel guidare I'evoluzione, alludevano gli gnostici,
quando parlavano di Eoni. Solo molto piu tardi, il concetto puramente astratto di
tempo venne collegato a cio, che la parola Eone significava originariamente.
Eone e qualcosa di esistente, qualcosa di vivo ed esistente. E altrettanto vivente
ed esistente quanto Eone, e pure cio, che viene indicato con la parola ebraica:

«yom». Non si tratta qui di una semplice indicazione astratta di tempo, ma di

67



Rudolf Steiner LA GENESI

qualcosa di esistente. Yom € un’entita. E quando si tratta di sette siffatti Yom che
si susseguono, si tratta di sette entita, o, se volete, di sette gruppi di entita, che si
danno il cambio. Abbiamo qui un caso uguale a quello, che si cela dietro ad un’al-
tra analogia di nomi. Vi e nelle lingue piu ariane, un’affinita fra le parole «deus »
e « dies », Dio e giorno. Interiormente esse sono essenzialmente affini, e nei tem-
pi piu antichi si sentiva assolutamente 'affinita fra «giorno» e un’Entita, e quan-
do si parlava dei giorni della settimana, come noi parliamo di Domenica, Lunedj,
Martedi, ecc., non s’intendeva indicare con quelli soltanto dei lassi di tempo, ma
con «dies», s'intendeva pure parlare di quei gruppi di entita. che sono operosi
nel Sole, nella Luna, in Marte. La parola yom, che vi € nella Genesi e che general-
mente vien tradotta come giorno, interpretatela invece come entita spirituale;
avete allora quelle Entita, che stanno gerarchicamente di un grado al di sotto de-
gli Elohim, e delle quali gli Elohim si servono come di Spiriti subordinati. Quando
gli Elohim, per mezzo delle loro forze superiori e riordinatrici, ebbero effettuato
che la luce fosse fatta, posero al proprio posto Yom, la prima Entita, il primo degli
Spiriti del Tempo o Archai, secondo queste parole primordiali. Cosi, queste entita
spirituali, che chiamiamo Spiriti della Personalita, o Principii Primordiali, sono lo
stesso di cio che, nella Genesi, vien chiamato; periodi di tempo: giorno, Yom. Gli
Spiriti che servono gli Elohim sono quelli, i quali, per cosi dire, eseguiscono cio
che, da un punto di vista piu elevato, gli Elohim hanno disposto. Quelli fra voi che
hanno ascoltato le conferenze che ho tenute poco tempo addietro a Cristiania, si
ricorderanno che ho allora pure indicato le Archai come Spiriti del Tempo, che
ho accennato come queste Entita spirituali agiscano tuttora come Spiriti del
Tempo. Queste erano le Entita che servivano gli Elohim; gli Elohim le impiegaro-
no, per cosli dire, perché attuassero cio che essi stessi disponevano a grandi linee,
in conformita del loro piano. Cosi pero, anche per la nostra sapienza, tutto si
coordina in un grande sistema, Ma certo, non e che dopo aver seguito per anni
quello che vi ho detto, che potrete acquistare una visione generale giusta del
modo, come tutto realmente, e senza residuo, so coordini. Possiamo dunque dire:
Gli Elohim, come Entita elevate, intervennero in quel fervore d’intertessitura che
si faceva fra i diversi eteri, di aria, acqua e terra; e adibirono come loro servi - se

ci e consentito d’ impiegare questa espressione grossolana - le Entita che si tro-

68



Rudolf Steiner LA GENESI

vavano al di sotto di loro. Ad esse impartirono, per cosi dire, degli ordini; e ad
esse, nel momento in cui ebbero versato la luce nell’esistenza, affidarono l'ulte-
riore perfezionamento di cio che avevano ordinata. Cosi possiamo dire: Dopo che
gli Elohim ebbero creato la luce, posero al proprio posto il primo Spirito del
Tempo, che ad essi serviva. Questo si nasconde dietro I’espressione comune: il
primo giorno. Potremo pero comprendere il significato ancora piu profondo di
questo «primo giorno», soltanto quando avremo anche compreso le parole che
accompagnano questa frase: «Si fece sera, si fece mattina, il primo giorno». Entro
dunque in azione il primo Spirito del Tempo. E con cio e connesso quel che si pud
descrivere come una condizione alternante di «ereb» e «boker». Ereb non e cio
che vien reso con sera, ne boker € cio che vien reso con mattina. Se vogliamo tro-
vare delle parole in certo modo adatte al caso, dobbiamo dire: Si fece ereb, la
confusione; e di poi segui boker: 'ordine, I'armonia, e in cid operava il primo de-
gli Spiriti del Tempo.

Calore Luce Suono Vita

(fuoco) Luce Suono

Calore Luce
Aria Calore
Aria

69



Rudolf Steiner LA GENESI

V - LE TENEBRE. IL COMPITO DEGLI ARCANGELI

Se torniamo a volgere lo sguardo sul quadro, che abbiamo ottenuto, del primo
momento del divenire della Terra, ci potranno colpire parecchie cose che sono
rimaste ancora oscure. Da quel che abbiamo esaminato finora insieme, ci risulta
difatti, che nelle parole usate dalla Genesi dobbiamo cercare realta di esseri mol-
to piu di quanto non trasparisca dalle solite traduzioni della Bibbia.

Abbiamo ieri accennato che la parola Yom - giorno - non e quel concetto
astratto, quel concetto astratto di tempo, che oggi indichiamo come giorno, ma
che con questa parola si dinota una realta di esseri, e precisamente quelle Entita
che, nell’'ordine delle Gerarchie, noi indichiamo come Spiriti della personalita,
Spiriti del Tempo, Archai. L'avvertimento, che abbiamo gia spesso ripetuto, che,
cioe, dovunque, dietro questa attivita tessitrice e vivente dell’esistenza elemen-
tare descrittaci nella Genesi, si debba vedere animicita spirituale, questo avver-
timento, dovremo intenderlo in senso piu profondo di quel che forse finora non
si sia fatto; e v’ha tanto altro ancora che si affaccia all’anima nostra, in cui non
dobbiamo vedere soltanto astrazioni vuote, ma realta di esistenza. Certo e facile
vedere realta di esistenza, quando sta detto: lo Spirito degli Elohim, — Ruah Elo-
him -. Ma se vogliamo cogliere il significato delle antiche tradizioni, non dob-
biamo ricercare realta di esistenza soltanto in siffatte espressioni, nelle quali for-
se anche una mente odierna si potra decidere a vederla, ma dobbiamo rintrac-
ciare questa realta di esistenza ovunque. E cosi non parra ingiustificato, se ci
chiederemo, che cosa dobbiamo pensare di cio che si cela, per esempio, dietro
'espressione: «e cio che era in interiore movimento era tohu-va-bohu», quale ve
I'ho descritta: le tenebre erano sopra l'esistenza materiale elementare. Dobbia-
mo forse anche qui, dietro a quel che viene indicato conte «tenebre», vedere
qualcosa che ha realta di esistenza? Non possiamo davvero comprendere la Ge-
nesi, se non risolviamo prima siffatti quesiti. Come in tutto cio che di positivo -
per cosli dire - si presenta a noi di solito nell’esistenza elementare, come luce,
aria, acqua, terrestrita, calore, dobbiamo vedere soltanto delle manifestazioni
della spiritualita, cosi forse pure nelle espressioni piu negative non dovremo ve-

dere che la manifestazione esteriore di una piu profonda realta di esistenza.

70



Rudolf Steiner LA GENESI

Per arrivare a renderci conto di ci0, occorrera tornare a risalire con lo sguardo,
quanto piu possibile, nel remotissimo passato del nostro divenire planetario.
Abbiamo gia detto che I'antica esistenza saturnia va considerata come un’esi-
stenza di mero calore; che poi, nel passaggio all’esistenza solare, si e verificata,
da una parte, la condensazione in aeriforme o gas, e dall’altra, una specie di rare-
fazione verso uno stato piu eterico, verso I'etere di luce. E abbiamo visto che una
specie di ripetizione di questo stato eterico di luce si verifica, quando risuonano
le parole: E gli Elohim dissero: «Sia fatta la luce e la luce fu fatta». Possiamo ora
chiederci: c’erano le tenebre di per sé stesse, o si cela anche dietro ad esse un’e-
sistenza spirituale? Se leggete il capitolo della mia Scienza Occulta, che corri-
sponde a questo passo, vi colpira una cosa che e straordinariamente importante
per la comprensione di ogni divenire; ed €, che ad ogni grado dell’evoluzione,
certe entita rimangono indietro. Soltanto un certo numero di entita raggiunge la
sua meta. Ho spesso accennato a questo fatto con il paragone banale, e rozzo, che
non e soltanto nelle nostre scuole che, con dolore dei genitori, degli scolari ri-
mangono indietro, ma che effettivamente anche nel divenire cosmico certe entita
si fermano a un grado anteriore, e non raggiungono, per cosi dire, la meta che
dovrebbero. Possiamo dunque dire, che certe Entita, durante I'’evoluzione satur-
nia, non raggiunsero la meta effettiva della loro evoluzione; che esse rimasero
indietro, e, quando gia era in corso l'antica esistenza solare, si trovavano ancora,
sotto certi rapporti, al punto di evoluzione dell’esistenza saturnia. Come si sa-
ranno dunque, durante I'antica esistenza del Sole, rivelate tali Entita, che effetti-
vamente erano ancora esseri saturnii? Si saranno rivelate per il fatto, di non ave-
re sopra tutto raggiunto quello che era essenziale dell’antica esistenza solare, di
non avere raggiunto la natura di luce. Ma poiché esse ormai c’erano, questa anti-
ca esistenza solare, che vi ho descritta come un contessersi di luce, di calore e di
aria, comprese nel proprio contesto, accanto alla luce e quasi diffuse in essa, le
tenebre. E queste tenebre erano altrettanto I’espressione della Entita rimaste in-
dietro allo stadio saturnio, quanto la tessitrice luce era I’espressione di quelle
Entita, che avevano regolarmente raggiunto I'antico grado solare. Cosi, guardan-
do esteriormente, s’ intrecciavano nell’esistenza solare esteriore delle Entita sa-

turnie rimaste indietro e delle Entita solari progredite regolarmente. Considera-

71



Rudolf Steiner LA GENESI

te interiormente, dunque, queste Entita s’intrecciavano, mentre esteriormente si
rivelavano come luce e tenebre, come azione reciproca di luce e tenebre. Se
guardiamo dunque la luce, potremo dire: questa e la manifestazione delle Entita
progredite fino all’esistenza solare; se guardiamo le tenebre, esse ci appaiono
come la manifestazione esteriore delle Entita, che si sono fermate all’antico gra-
do saturnio. Se riconosciamo questo fatto, possiamo aspettarci. che anche duran-
te le ripetizioni, che delle antiche esistenze di Saturno e del Sole si sono verifica-
te nel corso dell’evoluzione della nostra Terra, dovessero tornare a prodursi que-
sti rapporti fra Entita progredite ed Entita rimaste indietro. E poiché le Entita,
che sono rimaste indietro nell’antica esistenza saturnia, rappresentano, per cosi
dire, uno stadio di evoluzione anteriore. esse possono, nelle ripetizioni, ripresen-
tarsi prima della luce. Assai giustamente, infatti, vediamo che nel primo versetto
della Genesi ci viene subito comunicato, che le tenebre regnano sopra le masse
elementari. Questa e la ripetizione dell’esistenza saturnia, ma di un’esistenza sa-
turnia rimasta indietro. L'altra, 'esistenza solare, deve aspettare; essa compari-
sce piu tardi, nel momento che € indicato con le parole «Sia fatta la luce».
Vediamo dunque che nella Genesi, anche nei riguardi di queste ripetizioni, il
vero ci viene riferito con completa ed efficace esattezza. Se vogliamo compren-
dere 'esistenza, dobbiamo renderci conto chiaramente, che cio che sorge in uno
stadio precedente, non comparisce per una sola volta per poi sparire. La verita
piuttosto, che effettivamente spunta sempre del nuovo, ma che I'antico permane
accanto al nuovo, ed e attivo entro di esso. E cosi anche oggi, nell’esistenza della
Terra, abbiamo i due stadii di evoluzione, che si possono indicare come rapporto
di luce e tenebre. Luce e tenebre sono veramente qualcosa, che interpenetra la
nostra esistenza con la sua azione. A questo punto si arriva senza dubbio a un
capitolo veramente doloroso - potrei dire - per I'epoca attuale. Non so, cari ami-
ci, se vi sia fra voi chi sappia che da circa trenta anni mi sono sempre adoperato a
dimostrare il profondo significato e I'intimo valore della dottrina dei colori di
Goethe. Certo, chi oggidi si dichiara favorevole alla dottrina dei colori di Goethe,
deve rendersi chiaramente conto di non poter trovare ascolto presso i suoi con-
temporanei. Perché coloro i quali, per la loro conoscenza della fisica, sarebbero

capaci di comprendere quello che effettivamente s’intende dire quando si parla

72



Rudolf Steiner LA GENESI

della dottrina dei colori di Goethe, sono oggidi del tutto immaturi per capire I'es-
senza di quella dottrina. La fantasticheria della fisica, con le sue vibrazioni dell’e-
tere, ecc., € oggidi assolutamente incapace di comprendere minimamente il noc-
ciolo essenziale di cio che costituisce la dottrina dei colori di Goethe. Perché
questa venga compresa, occorrera ancora attendere diecine di anni; e ben lo sa
chi parla di queste cose. D’altro canto - perdonatemi questo giudizio - gli altri
che forse, per la via dell’occultismo o per altra, sarebbero spiritualmente gia ma-
turi per comprendere I'essenza della dottrina dei colori di Goethe, ne sanno
troppo poco di fisica, perché si possa in modo adeguato parlare loro di queste
cose. Oggidi non v’e dunque ancora un terreno adatto per questa questione. Cio
che la dottrina dei colori di Goethe racchiude in sé si fonda sul mistero della col-
laborazione di luce e tenebre, come di due Entita realmente esistenti, polarizza-
te, nel mondo. E quello che oggi, con un parto della fantasia, vien dato come con-
cetto della materia, e che, quale viene prospettato, non esiste veramente affatto e
anzi e un’illusione, € qualcosa, che come essere spirituale-animico si nasconde
ovunque si trovi la polarita contrapposta alla luce: cioe le tenebre. In realta, il
concetto della materia che ci vien dato dalla fisica e una fantasticheria. Nei campi
dello spazio, dove - secondo la fisica — va cercato cio che si palesa come materia,
non esiste altro in realta che un certo grado di tenebre; e questo spazio oscuro e
riempito di essere animico-spirituale, affine a quello che gia la Genesi ‘ha consta-
tato, la dove designa come tenebre la massa complessiva dell’animicita spiritua-
le, e dove dice, che queste tenebre fluttuano sopra l'esistenza elementare. Tutte
queste cose stanno a una profondita molto maggiore di quel che I'attuale scienza
naturale non si sogni. Quando dunque la Genesi parla di tenebre, si tratta della
manifestazione delle Entita saturnie rimaste indietro, e quando parla di luce, si
tratta della manifestazione delle Entita progredite. Esse agiscono e si contessono
le une nelle altre. Ora, ieri abbiamo fatto osservare, che la direttiva principale,
per cosi dire, la traccia principale dell’evoluzione viene stabilita da quelle Entita,
che abbiamo posto al grado di Exusiai, al grado di Spiriti della Forma; sicché esse
segnano anche le grandi linee per l'attivita della luce. E abbiamo pure visto, che
esse adibiscono al loro servizio, per cosi dire, gli Spiriti della personalita, e che

dietro al termine Yom - giorno - si cela un’Entita soggetta, dell’'ordine delle Ar-

73



Rudolf Steiner LA GENESI

chai, che e immediatamente al di sotto degli Elohim. Potremo dunque anche ar-
guire che, come da una parte, diciamo della parte positiva, si svolge I'attivita di
questi ministri degli Elohim, di questi Spiriti della Personalita, che vengono indi-
cati come Yom - giorno - cosi, in contrapposizione ad essi, devono svolgere una
certa loro attivita anche le entita spirituali rimaste indietro, e operanti per mez-
zo delle tenebre. Anzi, possiamo dire: le tenebre sono qualcosa, che gli Elohim
trovano gia dapprima; la luce invece, sono essi che la pensano. Quando dai resi-
dui rimasti da una precedente esistenza, essi trassero col pensiero i noti due
complessi, successe che in questi si trovarono contessute le tenebre, come
espressione delle Entita rimaste indietro. La luce invece furono essi a dispensar-
la. Come dalla luce gli Elohim trassero, in corto modo, quelle Entita che sono in-
dicale con Yom - giorno - cosi anche dalle tenebre sorge un pari grado di Entita,
ma rimaste indietro a uno stadio anteriore di esistenza. Possiamo dunque dire
agli Elohim si contrappone da una parte tutto cio che si manifesta come tenebre.
E ora dobbiamo chiederci: che cosa si contrappone ai loro diretti ministri nella
luce, alle Archai, a quelli che vengono indicati con Yom - giorno? Che cosa si con-
trappone ad essi come corrispondenti Entita rimaste indietro? Per non cadere in
malintesi, sara bene a questo punto di rispondere prima a un altro quesito, al
quesito cioe, se queste Entita rimaste indietro vadano considerate sempre come
qualcosa di cattivo, di dannoso, nell’'organamento del mondo? L'uomo che si pa-
sce di astrazioni, che si attiene soltanto a mere idee, puo facilmente, per cosi
dire, adirarsi contro queste Entita rimaste indietro; o pure puo cadere nell’altra
tendenza e sentire compassione per le povere Entita ritardatarie. Questi sono
tutti sentimenti e idee, che non si dovrebbero coltivare nei riguardi di questi
grandi fatti essenziali dell’'universo. Cadremmo in un grandissimo errore. Dob-
biamo piuttosto ricordare all’anima nostra, che tutto cio che avviene a questo
modo, sia che le Entita raggiungano la loro meta, o sia che, in certo modo, riman-
gano addietro a un grado anteriore dell’evoluzione - che tutto, insomma, accade
per saggezza cosmica, e che vi e una ragione perché delle Entita debbano rima-
nere addietro a un determinato grado. E altrettanto importante, per I'insieme
dell’evoluzione, che talune Entita rimangano indietro, quanto che altre raggiun-

gano la loro meta; in altre parole, certe funzioni non potrebbero venire disimpe-

74



Rudolf Steiner LA GENESI

gnate dalle Entita progredite, e per esse sono necessarii siffatti esseri, che sono
rimasti indietro a stadii anteriori. Questi, appunto perché ritardatari, si trovano
al posto giusto. Si potrebbe dire: che cosa ne sarebbe effettivamente del mondo
umano, se tutti coloro che devono essere maestri per bambini diventassero pro-
fessori di universita! Al posto di maestro sta molto meglio chi non diventa pro-
fessore di universita, di quello che non vi starebbero coloro che si sono spinti piu
innanzi. Probabilmente dei professori di universita sarebbero dei pedagoghi as-
sai poco adatti per ragazzi di 7, 8, 9 e 10 anni. Lo stesso avviene nell’'organamen-
to cosmico. Le Entita che raggiungono la loro meta sarebbero poco adatte per
certe determinate missioni nel Cosmo. Altre Entita, le quali - si potrebbe anche
dire - sono rimaste indietro per sacrificio - devono prendere il posto di quelle,
per compiere tali missioni. E come agli Spiriti progrediti della Personalita - yom
- viene ora dagli Elohim assegnato il loro posto, cosi pure, per assicurare il com-
pleto e regolare andamento del divenire della nostra Terra, vengono utilizzate
anche le Archai rimaste indietro, quegli Spiriti della personalita, i quali non si
manifestano per mezzo della luce, ma si rivelano per mezzo delle tenebre. Essi
vengono collocati, al posto giusto, perché in modo adeguato possano portare il
loro concorso al normale divenire della nostra esistenza. Quanto cio sia impor-
tante, ci vien mostrato da una osservazione, tratta dalla nostra esistenza odierna
abituale. La luce, di cui si parla nella Genesi, non e la luce visibile agli occhi fisici
esteriori; questa e un’espressione piu recente della luce, della quale si parla nella
Genesi. Cosi pure, cio che indichiamo come tenebre materiali fisiche, che ci cir-
condano nella notte quando il sole non splende, e un’espressione fisica di cio che
nella Genesi viene indicato come tenebre. Ora, quando ci domandiamo, se questa
luce fisica del giorno, quale oggi la vediamo, ha una certa importanza per gli uo-
mini, nessuno di voi certamente mettera in dubbio I'importanza di questa luce
tanto per I'essere umano, quanto per gli altri esseri. Prendete, per esempio, le
piante! se le togliete dalla luce, deperiscono; per tutto cio che vive sulla Terra, la
luce e un elemento vitale. La luce € dunque necessaria, anche per 'uomo, per
'esistenza corporea esteriore. Ma non la luce sola; e necessario anche dell’altro.
E per sapere che cosa sia, dobbiamo considerare le alternanti condizioni di ve-

glia e di sonno in relazione col nostro corpo fisico e con quello eterico.

75



Rudolf Steiner LA GENESI

Che cosa significa effettivamente, inteso nel suo senso piu profondo, vegliare?
Che cosa facciamo noi uomini quando vegliamo? In fondo, tutta I'attivita della
nostra anima, tutto cio che svolgiamo nel nostro mondo immaginativo, nel mon-
do dei nostri sentimenti e delle nostre sensazioni, nel flusso e riflusso delle pas-
sioni, insomma tutto cio che si verifica in questo ondeggiare ed esplicarsi di for-
ze del nostro corpo astrale e del nostro lo, tutto cio, in fondo, € un continuo logo-
rio del nostro corpo fisico durante la vita diurna. Questa e una verita occulta an-
tichissima; una verita, alla quale oggidi arriva perfino la fisiologia comune, pur-
ché interpreti con correttezza le sue osservazioni. Cio che 'anima dispiega come
nostra vita interiore, consuma continuamente, durante lo stato di veglia, le forze
del nostro corpo fisico esteriore, il quale ha ricevuto la sua prima disposizione a
evolversi durante I'antica esistenza saturnia. Affatto diversa e la vita di questo
corpo fisico durante lo stato di sonno, quando il corpo astrale, con il flusso e ri-
flusso della vita interiore, se ne trova fuori. Come la vita diurna di veglia e un
consumo continuo, si potrebbe dire una distruzione, delle forze del corpo fisico,
cosi la vita del sonno e un continuo ristabilimento, una rigenerazione, una rico-
stituzione. Sicché dobbiamo, nel, nostro corpo fisico e in quello eterico, distin-
guere dei processi distruttivi e dei processi ricostruttivi; processi distruttivi che
si verificano durante la vita diurna di veglia, e processi ricostruttivi che si verifi-
cano durante la vita del sonno. Nulla, pero, di cio che succede in un punto qual-
siasi dello spazio, sta isolato nel mondo, ma tutto e collegato col complesso del-
'esistenza. E se esaminiamo i processi di distruzione, che si compiono nel nostro
corpo da quando ci si desta fino a quando ci si addormenta, non dobbiamo con-
siderarli come se si svolgessero isolati entro i confini della nostra pelle. Essi sono
intimamente connessi con i processi cosmici; essi non sono che una continua-
zione di cio che scorre in noi dal di fuori, in modo che durante la vita diurna di
veglia siamo in certo modo in rapporto con forze distruttive dell’'universo, e la
notte, durante il sonno, con delle forze ricostruttive dell’'universo. Durante I’anti-
ca esistenza di Saturno, questa distruzione del nostro corpo fisico, che si verifica
oggidi durante lo stato di veglia, non poteva aver luogo; se si fosse gia verificata
durante I'antica esistenza saturnia, il primo germe del nostro corpo fisico non

avrebbe davvero mai potuto formarsi. Perché e naturale che non si possa co-

76



Rudolf Steiner LA GENESI

struire, se s’incomincia per distruggere. L'attivita di Saturno doveva, per il no-
stro corpo, essere di natura costruttiva, e a questo fu provveduto, durante quel-
I'epoca. I processi distruttivi si compiono nel nostro corpo per 'appunto durante
il giorno, durante l'influenza della luce; ma la luce non esisteva ancora durante
I'antica esistenza di Saturno. L'attivita saturnia era dunque costruttiva per il no-
stro corpo fisico; occorreva pero che questa attivita costruttrice venisse conser-
vata almeno per un certo tempo, anche dopo che, nel corso dell’esistenza solare,
era venuta la luce. E questo si e potuto ottenere soltanto per il fatto, che sono ri-
maste indietro delle Entita saturnie, le quali provvedono alla ricostruzione. Ve-
dete dunque, che nell’evoluzione cosmica era necessario rimanessero indietro,
per i nostri periodi di sonno, degli esseri saturnii, per provvedere, quando non vi
e luce, alla ricostruzione del corpo fisico distrutto. Cosi gli esseri saturnii ritarda-
tari devono essere contessuti con la nostra esistenza, e senza di essi invero sa-
remmo semplicemente distrutti. Dobbiamo avere condizioni alternanti, una col-
laborazione di entita solari e di entita saturnie, di esseri di luce e di esseri delle
tenebre. Perché dunque I'azione degli esseri di luce potesse essere giustamente
diretta dagli Elohim, dovettero questi ultimi regolarmente intessere nel lavoro di
quelli il lavoro degli esseri dell’oscurita, degli esseri delle tenebre. Nell’attivita
cosmica non vi e possibilita di esistenza, se non viene ovunque intessuta nella
forza della luce anche la forza delle tenebre. E in questo contessersi, in questo
intrecciarsi quasi a guisa di rete, della forza della luce con la forza delle tenebre,
sta uno degli arcani dell’esistenza cosmica, dell’alchimia cosmica. A questo arca-
no si accenna nel dramma rosicruciano, quando Johannes Thomasius sale nel
Devachan e una delle compagne di Maria, Astrid, riceve l'incarico d’intessere la
forza delle tenebre in quella della luce; del resto tutto il discorso fra Maria e le
tre compagne contiene innumerevoli misteri cosmici, che non € dato rintracciare
senza lunghissimo studio. Possiamo dunque tener per fermo che, quando con-
templiamo la nostra esistenza attuale, dobbiamo considerare quest’azione com-
binata, per cosi dire, di forza solare della luce e di forza saturnia delle tenebre,
come una necessita della nostra esistenza. Quando dunque a presiedere un’azio-
ne tessitrice della forza della luce, su quel lavoro che viene compiuto su di noi

uomini, o in generale sugli esseri della Terra, mentre la luce esercita, la sua in-

77



Rudolf Steiner LA GENESI

fluenza, gli Elohim collocarono, come loro ministri, gli Spiriti della personalita,
dovettero a questi associare le Entita saturnie rimaste indietro, dovettero far
contessere il complesso del lavoro dell'universo dalle Archai regolarmente pro-
gredite e da quelle rimaste indietro. Le Archai ritardatarie operano nelle tenebre.
Gli Elohim, pertanto, per parlare alla buona, impiegano non soltanto le Entita che
vengono indicate come Yom, ma contrappongono loro quelle, che agiscono nella
forza delle tenebre. E percio, con una descrizione mirabilmente realista di questo
stato di cose, sta detto: «E gli Elohim chiamarono cio che come Spiriti tesseva
nella luce, yom - giorno; - chiamarono pero cio che tesseva nelle tenebre, lille»; e
questo non ¢ il nostro concetto astratto di notte, ma sono le Archai saturnie, che
a quell’epoca ancora non erano progredite fino al grado solare. E sono queste
pure, che oggidi ancora operano in noi durante il sonno della notte, in quanto
agiscono sul nostro corpo fisico e su quello eterico come forze ricostruttrici.
Questa espressione misteriosa che si trova in questo punto - lille —, che ha dato
origine alle piu svariate costruzioni mitologiche, non rappresenta né il nostro
concetto astratto di «notte», né cosa alcuna che possa farci pensare a elementi
mitologici; essa non ¢ altro che il nome per le Archai rimaste indietro. per quelle
che consociano il loro lavoro col lavoro delle Archai progredite. In questo passo
della Genesi ci vien dunque detto a un dipresso cosi: Gli Elohim tracciarono le
grandi linee dell’esistenza; per il lavoro secondario posero le Archai progredite, e
a queste diedero come aiuti quelle Archai, le quali con rassegnazione, perché
I'esistenza potesse effettuarsi, erano rimaste indietro al grado saturnio, nell’o-
scurita. Abbiamo dunque yom e lille, come due gruppi contrapposti di Entita, che
sono aiuti degli Elohim e stanno al grado, diremo cosi, degli Spiriti del tempo,
degli Spiriti della Personalita. Vediamo l'esistenza formarsi dal contessersi di
Spiriti della forma e di Spiriti della personalita, di Entita progredite e di Entita
ritardatarie di entrambi questi due gradi gerarchici. E ora, che, con quanto si e
detto, abbiamo risposto abbastanza soddisfacentemente a questi primi quesiti -
vi sarebbe infinitamente piu da dire su tutto quello che si trova ancora dietro a
queste cose — puo sorgere un nuovo quesito, ed esso si affaccera a ognuno di voi:
E le altre gerarchie? Nella graduatoria delle gerarchie troviamo, al di sotto degli

Spiriti della forma, prima di tutto le Archai, gli Spiriti della personalita, e poi i co-

78



Rudolf Steiner LA GENESI

sidetti Arcangeli - Archangeloi, Spiriti del fuoco —. Non parla la Genesi di questi
ultimi? Guardiamo da vicino e rendiamoci conto chiaramente di come sia la cosa
nei riguardi degli Spiriti del fuoco. Sappiamo, che durante I’esistenza solare essi
erano al grado di umanita. Attraverso ’esistenza lunare, sono progrediti fino al-
'esistenza terrestre. Essi sono le Entita che si trovano in intima connessione con
tutto cio che si puo chiamare elemento solare; perché e proprio durante I'esi-
stenza solare che raggiunsero il loro grado di umanita. Quando, dunque, durante
I'epoca lunare, sorse la necessita che I'’elemento solare si distaccasse da quello
terrestre (che in quell’antico tempo era lo stesso elemento lunare) queste Entita,
le quali avevano attraversato il loro grado piu importante sul sole, ed erano, per
cosi dire, per loro natura collegate con I'’elemento solare, rimasero allora natu-
ralmente pure congiunte con tale elemento solare. Quando dunque I’elemento
lunare - quello che piu tardi divenne elemento terrestre - si distacco dall’ele-
mento solare, queste Entita non rimasero unite con I’elemento terrestre o lunare
distaccatosi, ma con l’elemento solare. Esse sono le Entita, che esercitano un’a-
zione su questo elemento terrestre principalmente dal di fuori. Vi ho gia accen-
nato, che nell’evoluzione dall’elemento saturnio a quello solare il grado piu alto
che poteva venire creato sul Sole era la vegetalita. Perché I'animalita, cio che ha
vita interiore potesse nascere, occorreva che prima si verificasse una scissione,
un distacco. Lanimalita dunque non poteva nascere prima dell’esistenza lunare.
Era necessario che si verificasse un’azione dal di fuori. Ora nella Genesi, fino al
cosidetto terzo giorno della Creazione, non ci viene riferito, che vi fosse alcuna
azione che veniva esercitata dal di fuori. E per 'appunto a proposito del passag-
gio dal cosidetto terzo al quarto giorno della Creazione, e molto significativo che
stia detto, del quarto giorno, che in esso divennero attive dal di fuori le forze del-
la luce, le Entita della luce. Vale a dire che, allo stesso modo come nell’antica
Luna il sole splendeva sulla luna dal di fuori, sole e luna splendevano ora sulla
Terra pure dal di fuori. Ma con cio non si viene a dire, se non che fino a questo
momento potevano essere in azione tutte le forze che si trovano entro I'’elemento
terreno stesso. Fino ad allora poteva ripetersi tutto cio che rappresentava degli
stadii anteriori: di nuovo poteva nascere cio, che ha la sua forza centrale nell’es-

sere stesso della Terra. Abbiamo cosi visto ieri, come lo stato di calore si ripeta

79



Rudolf Steiner LA GENESI

nello spirito degli Elohim, che covavano sopra le acque; come la luce si ripeta nel
momento che viene indicato con le parole: «Sia fatta la luce»; e che lo stato del-
'etere sonoro si ripete la, dove queste forze dell’etere del suono si presentano, e
separano il di sopra dal di sotto. Questo viene esposto nella descrizione, che or-
dinariamente viene indicata come il secondo giorno della Creazione.

Poi abbiamo visto come |'etere vitale comparisce nel cosidetto terzo giorno
della Creazione, in cui dall’elemento terreno, dalla condizione nuova, scaturisce
tutto cio su cui l'etere vitale puo esercitare un’azione, la verdura germogliante.
Ma perché I'’elemento animale possa trovar posto sulla nostra Terra, occorre che
si ripeta quel che puo dirsi - essere illuminati dal di fuori, un agire di forze dal di
fuori. E con ragione percio la Genesi non fa menzione di alcunché di animale per
quei periodi di tempo, in cui ancora non ci parla delle forze che dallo spazio co-
smico esercitano la loro azione sulla Terra. Essa ci parla soltanto di vegetalita;
tutti gli esseri, che erano contenuti nella formazione della Terra, erano allora al
grado di vegetalita. L'animalita poté aver principio soltanto dopo che gli esseri
della luce cominciarono a svolgere la loro azione dell’ambiente esteriore circo-
stante. Quel che allora successe, viene comunemente reso - e potrete osservarlo
in innumerevoli versioni della Bibbia - con le parole, che si possono tradurre
cosi: «E gli Elohim posero i segni per i tempi giorno e anno» -. Ora noi abbiamo
bensi conosciuto alcuni commentatori, esegeti, che hanno cominciato a riflettere;
ma nell’epoca presente, in cui non ci si degna di ricercare le cause vere delle
cose, questa e per 'appunto la sorte dei commentatori, di poter soltanto comin-
ciare a riflettere, senza riflettere sino in fondo. Ora io ho conosciuto alcuni di
questi commentatori, che sono arrivati a capire, che € veramente insulsa la tra-
duzione comune: «E posero segni per i tempi, giorno e anno». E vorrei del resto
veramente conoscere l'uomo che sia capace di attribuire a questa frase un signi-
ficato ragionevole qualsiasi. Che cosa invece sta realmente detto in essa?

Se veramente si vuol tradurre questo passo fedelmente ed esattamente, col
vero sentimento di cio che l'antico saggio ebraico collegava a queste parole, se
dunque lo si vuol tradurre con profondita filologica, si deve dire: Anche qui non
si tratta di segni, ma di Entita viventi, di quelle Entita che sono qui in azione, e

che si manifestano nella consecutivita di cio che avviene nel tempo. E si potrebbe

80



Rudolf Steiner LA GENESI

tradurre correttamente: E gli Elohim collocarono al loro posto i regolatori del
corso del tempo per gli esseri della Terra, i regolatori dei momenti particolar-
mente notevoli che dividono il tempo, - di «giorno» non si parla affatto - in pe-
riodi piu o meno lunghi, cio che ordinariamente si designa come giorno e anno.
Si fa dunque cenno dei regolatori che stanno al di sotto del grado delle Archai, e
che regolano la vita. Gli Spiriti del tempo, le Archai, hanno la missione di compie-
re cio che si trova di un grado al di sotto del compito degli Elohim. Poi vengono i
regolatori, che pongono i segni a cio, che a sua volta va riordinato, raggruppato
entro la sfera dell’attivita delle Archai. Queste Entita pero non sono altro che gli
Arcangeli. Sicché possiamo dire: nel momento stesso, in cui la Genesi rileva, che
non soltanto nel corpo della Terra succede qualche cosa, ma che vi sono forze le
quali pure dal di fuori agiscono sulla Terra, essa fa entrare in azione anche le En-
tita, che erano gia congiunte con I'esistenza solare, gli Arcangeli regolatori, i qua-
li stanno di un grado al di sotto. delle Archai. Mentre queste ultime, per cosi dire,
agiscono come Eoni, impiegano come strumenti per I’esplicazione delle loro for-
ze gli Arcangeli, i portatori di luce, i quali agiscono nell’ambiente che ci circonda.
Vale a dire, che dallo spazio cosmico, per mezzo della costellazione degli esseri di
luce che attorniano la Terra, gli Arcangeli agiscono in modo, che i grandi ordina-
menti stabiliti effettivamente dalle Archai vengano ora eseguiti. Chi ha assistito
al ciclo di conferenze di Cristiania si ricordera, che ancor oggi, dietro a cio che
attualmente vien chiamato lo Spirito del tempo vi sono le Archai. Se volgiamo
uno sguardo in giro, sull’ordinamento delle cose del nostro mondo, troviamo, per
esempio, che in ogni epoca esiste un certo numero di popoli. Di questi popoli po-
trete dire: per un certo tempo domina uno Spirito dei tempi, il quale abbraccia
tutto. Accanto ad esso, pero, dominano a guisa di spiriti subordinati, i particolari
Spiriti dei popoli. E come oggidi dominano gli Spiriti dei tempi, e dietro ad essi vi
sono le Archai - ho spiegato questo nelle mie conferenze a Cristiania - cosi pure
dietro a cio che va col nome di Spiriti dei Popoli vi sono gli Arcangioli; e in fondo
sono essi, in certo modo, gli Spiriti dei popoli. Gia la Genesi accenna al fatto, che
anche nei tempi in cui 'uomo veramente non esisteva ancora, queste Entita spi-
rituali erano le potenze ordinatrici. Si dovrebbe dunque dire: gli Elohim opera-

rono che vi fosse la luce; essi stessi si manifestarono per mezzo della luce. Ma

81



Rudolf Steiner LA GENESI

per le attivita minori da svolgersi entro la luce, impiegarono le Archai, ad essi
sottoposte nell’'ordinamento delle Gerarchie, le quali Archai, vengono indicate
nella Genesi con la parola yom; e allato a queste posero le Entita; che necessa-
riamente devono venir contessute nella rete dell’esistenza, affinché accanto al-
I'attivita nella luce possa venire la corrispondente attivita dell’oscurita. Allato a
yom, pongono lille, che si traduce ordinariamente con notte. Dopo di che, pero,
importa di proseguire, di continuare 'ulteriore specializzazione dell’evoluzione.
A tal uopo, occorreva che altre Entita venissero tratte dall’'ordinamento delle Ge-
rarchie. Se dunque si dice: «Gli Elohim o Spiriti della forma, si manifestarono per
mezzo della luce, e diedero alle Archai 'incombenza di provvedere alle opere
della luce e dell’Oscurita», si deve soggiungere: «ora pero gli Elohim procedette-
ro oltre, specializzarono ulteriormente I'esistenza, e alle attivita che adesso non
soltanto determinano I'esistenza nella vegetalita esteriore, ma che devono susci-
tare un’interiorita, un’interiorita che puo divenire un'immagine riflessa dell’este-
riore, preposero gli Arcangeli. E affidarono ad essi quell’attivita, che deve river-
sarsi sulla nostra Terra dal di fuori, perché possa germinare non soltanto la vege-
talita, ma anche I’'animalita, la vita interiormente vibrante in rappresentazioni e
sensazioni. Vediamo dunque, sol che si vogliano interpretare le cose corretta-
mente, come la Genesi parli pure di questi Arcangeli. Cosi, cari amici, se esamina-
te, riflettendo, I'esegesi dei soliti commentatori, troverete che nulla in essa vi
soddisfa. Ma se vi aiuterete con cio, da cui la Genesi e provenuta, con la scienza
occulta, potrete inondare la Genesi di luce in ogni sua parte. Tutto apparira sotto
una nuova luce; e questo documento, il quale, per I'impossibilita di tradurre nel
nostro idioma quelle antiche parole viventi, dovrebbe altrimenti rimanere in-
compreso, questo documento rimarra all’'umanita come un documento, la cui pa-

rola varra per tutti i tempi.

82



Rudolf Steiner LA GENESI

VI- IL MONDO E ESPRESSIONE DELLATTIVITA DELLE CELESTI
GERARCHIE

Sara mio compito, in queste conferenze, di dare, dai punti di vista piu diversi,
una veduta generale di tutto cio che puo condurre alla comprensione della Gene-
si. In tutte queste spiegazioni, pero, vi prego di tenere sempre presente il vero
punto di vista della scienza dello Spirito. Questo punto di vista vuole, anzitutto,
che si proceda sulla base dei fatti della vita spirituale stessa. In tutto cio, di cui
parliamo, c’'interessa dunque in prima linea il quesito: come si comportano le
cose nella vita spirituale, nell’evoluzione spirituale? Anche per tutto cio, dunque,
che per noi e compreso nella relazione della Genesi, quel che piu monta e di sa-
pere quali avvenimenti e fatti supersensibili abbiano preceduto il corso dell’evo-
luzione visibile del divenire della nostra Terra. E soltanto allora e per noi di par-
ticolare importanza ritrovare cio che prima abbiamo assodato per mezzo della
ricerca spirituale e indipendentemente da qualsiasi documento, nelle tradizioni
delle diverse epoche, dei diversi popoli. Acquistiamo cosi la possibilita di metter-
ci in un giusto atteggiamento di sentimento e di rispetto verso quanto viene ri-
suonando nel nostro animo da lontani popoli e da epoche remote. Acquistiamo
cosi la possibilita d’ intenderci quasi con quei tempi passati, che noi stessi ab-
biamo vissuti in altre incarnazioni, la possibilita di riallacciarci a cio con cui
dobbiamo aver avuto contatto in quei tempi lontani. Cosi dobbiamo interpretare
il punto di vista, che sta a base di questo corso di conferenze.

In questi ultimi giorni abbiamo cercato di formarci un’idea di come quelle En-
tita spirituali, delle quali gia avevano conoscenza dal campo della scienza dello
Spirito, si ritrovino poi nella Genesi. E in parte questo ci e gia riuscito. Abbiamo
pero sempre tenuto presente il punto di vista, che in tutto quanto ci si presenta
dalla immediata esteriorita, perfino in quanto ci si presenta nei gradi inferiori
della coscienza chiaroveggente (e, in ultima analisi, nella Genesi abbiamo a che
fare con fatti della coscienza chiaroveggente), che in tutto cio dunque si tratta di
maya, d’illusione; che la nostra concezione abituale del mondo sensibile, quale
esso esiste per la nostra facolta cognitiva, che questo mondo sensibile e maya,

illusione. Questa e una massima, che e ben nota a chiunque si sia un poco occu-

83



Rudolf Steiner LA GENESI

pato di scienza dello Spirito. E che in certo modo anche i campi inferiori della
chiaroveggenza, tutto cido che chiamiamo mondo eterico e mondo astrale, rien-
trino, in un senso piu alto, in questo campo dell’illusione, e pure un fatto, che non
puo rimanere ignorato da nessuno, il quale si sia occupato da qualche tempo di
idee scientifico-spirituali. Arriviamo alla vera base dell’esistenza - fino a quel
tanto che per noi e raggiungibile - soltanto quando penetriamo, oltre i suddetti
campi, fino alle sorgenti piu profonde dell’esistenza; questo, noi dobbiamo sem-
pre tener presente. E non dobbiamo fermarci al punto di dire cio a noi stessi in
linea puramente teorica; deve al contrario penetrarci, per cosi dire, nella carne e
nel sangue il sentimento, che noi ci abbandoniamo ad illusioni, se rimaniamo at-
taccati all’esistenza esteriore. Ma trascurare 'esistenza esteriore, valutarla poco,
sarebbe naturalmente pure, a sua volta, una delle grandi illusioni, alle quali gli
uomini si possono abbandonare.

Prendiamo cio di cui in questi giorni ci siamo tanto occupati I'esistenza ele-
mentare, che e I'esistenza piu vicina alla quale si possa arrivare dietro alla nostra
esistenza fisica, dietro a cio che percepiamo coi nostri sensi; prendiamo quell’e-
sistenza elementare, che la scienza dello Spirito descrive come posta a base degli
elementi della terrestrita, dell’acqueo, dell’aeriforme, del Fuoco o calore, della
luce, dell’etere sonoro, dell’etere vitale; prendiamo questa esistenza elementare.
Cerchiamo di formarci delle idee dell’elemento terreo, di quello acqueo, di quello
aeriforme; ecc. - Cerchiamo di fissare bene queste idee. Non avremo fatto niente
se, con una tal quale superbia intellettuale che facilmente si trova fra i seguaci
della scienza dello Spirito, diciamo: «Ebbene, tutto cio € maya, € illusione»! E
proprio pero per mezzo di questa maya che le vere entita si manifestano. E se di-
sdegnamo di tener conto delle manifestazioni, di conoscere gli strumenti e i
mezzi coi quali esse si manifestano, ci viene in genere a mancare ogni contenuto
per mezzo del quale si possa arrivare a comprendere |'esistenza. Dobbiamo ren-
derci conto, quando diciamo: «acqua» «aria» e cosi di seguito, che vediamo in cio
le esteriorizzazioni, le manifestazioni di Spiritualita effettivamente reali, ma che
quando diciamo: non vogliamo saperne di questa maya, non arriviamo in genere

a farci alcuna idea di quel che risiede a base di tutto cio. Dobbiamo dunque, al

84



Rudolf Steiner LA GENESI

contrario, renderci conto chiaramente, che nell’elemento terreo, in quello acqueo
ecc., abbiamo esteriorizzazioni, rivelazioni, manifestazioni di Entita spirituali.
Esaminiamo ora, dal nostro punto di vista scientifico-spirituale, per esempio,
I’elemento terreo! Sappiamo ora gia benissimo, che durante I'antica esistenza sa-
turnia non vi poteva essere un elemento terreo siffatto, e neppure durante I'anti-
ca esistenza del Sole, o di quella della Luna. Sappiamo, che I'’evoluzione ha dovu-
to aspettare fino alla nostra esistenza planetaria, e che allora soltanto I'’elemento
terreo ha potuto aggiungersi all’elemento calore dell’antico Saturno, a quello ae-
reo dell’antico Sole e a quello acqueo dell’antica Luna. Sappiamo che ogni singolo
grado dell’evoluzione puo progredire soltanto per virtu del lavoro di Entita spiri-
tuali. Di cio che oggi chiamiamo corpo fisico, 'organo piu basso della nostra enti-
ta umana, possiamo dire — se poniamo questo corpo fisico completamente nell’e-
sistenza elementare -, che da sé esso si € fatto strada, dal primo germe, che ha
sviluppato sull’antico Saturno, dallo stato di calore, attraverso lo stato solare ae-
reo, e quello lunare acqueo, ed e progredito fino all’attuale condizione terrestre.
Abbiamo dunque nel nostro proprio corpo fisico esteriore qualcosa, di cui pos-
siamo dire, che ha attraversato un’esistenza in un contessersi di mero calore,
un’esistenza come corpo aeriforme, un’esistenza come corpo acqueo ed e salito
fusi all’esigenza terrestre. Conosciamo anche le Entita, le quali hanno preso par-
te all’antico lavoro saturnio, all’evoluzione delle condizioni del corpo fisico uma-
no. Ricordatevi di cio che trovate descritto nella mia Scienza Occulta, e che gia
altre volte e stato detto: sull’antico Saturno operavano certe Entita spirituali, che
avevano attraversato i gradi inferiori della loro evoluzione in un remotissimo
passato, ed erano gia tanta progredite all’epoca dell’antica esistenza saturnia, da
potere, per cosi dire, sacrificare la propria corporeita, da immolarla, per fornire
la materia fondamentale, la sostanza fondamentale, per 'antico Saturno. Queste
Entita spirituali, nella graduatoria delle gerarchie, sono quelle stesse che deno-
miniamo Spiriti della Volonta. E in questa che si trovo cosi a essere la sostanza
fondamentale, in cio che avevano cosi offerto in sacrificio gli Spiriti della Volonta,
svolsero poi il loro lavoro le altre Entita spirituali, le altre gerarchie; vi si elabo-
rarono sé stessi anche gli Spiriti della personalita, i quali, in questa sostanza di

volonta - se cosi mi e consentito di chiamarla - si coniarono la loro propria

85



Rudolf Steiner LA GENESI

umanita. Ed era pure questa sostanza di volonta, che agiva come elemento calore
nell’antica esistenza di Saturno, e in cui fu formato il primo germe del corpo fisi-
co umano. Non dovete pero credere, che delle Entita spirituali come gli Spiriti
della Volonta terminino a un determinato grado il loro lavoro. Per quanto sull’an-
tico Saturno essi in certo modo avessero compiuto la parte principale del loro
lavoro, continuarono tuttavia a essere attivi anche nel corso dell’evoluzione at-
traverso le esistenze del Sole, della Luna e della Terra. E rimasero in certo modo
nella sostanzialita, per la quale dapprima esse si erano immolate. Abbiamo vedu-
to, che entro 'antica esistenza solare ’elemento calore si trasformo, dal lato del-
la condensazione, dunque per cosi dire verso il basso, in elemento aereo. Un pro-
cesso siffatto che, guardato secondo la parvenza esteriore, ci appare a un dipres-
so come una condensazione dell’elemento calore in elemento aereo, non € un
processo di condensazione altro che secondo la maya, secondo l'illusione. In
questo condensarsi stesso vi € vibrazione ed essenza spirituale, vi € un’attivita
spirituale. E chi vuole approfondire le cose deve chiedere: «Nell’ordine delle Ge-
rarchie, chi ha fatto si che dalla sostanza-calore piu sottile - se mi posso espri-
mere cosi - si sia consolidata la sostanza aerea, piu densa?» Nessun altro, che
quei medesimi Spiriti della Volonta, che gia avevano fatto sacrificio della propria
sostanza di calore; sicché possiamo definire questa attivita degli spiriti della Vo-
lonta, dicendo: Essi erano talmente progrediti all’epoca dell’antica esistenza sa-
turnia, che emanarono la loro propria sostanza come calore, e 'immolarono so-
stanzialmente, e il loro fuoco scorse nell’esistenza planetaria dell’antico Saturno.
Poi indurirono questo loro fuoco, durante I'antica esistenza solare, fino a ridurlo
a gas. E furono essi pure, che durante I'antica esistenza lunare condensarono il
loro elemento gassoso fino a renderlo acqueo. E durante l'esistenza terrestre,
essi condensarono ancora I’elemento acqueo fino a ridurlo elemento terreo, soli-
do. Quando dunque ci volgiamo oggi lo sguardo d’attorno, nel mondo, e vediamo
il solido, dobbiamo dire: In questo solido operano delle forze, le quali uniche e
sole danno la possibilita che questo solido esista; le quali per virtu della propria
entita si sono riversate come calore sull’antico Saturno, e hanno reso questo loro
efflusso sempre piu denso fino allo stato solido, che esse tengono ormai vigoro-

samente compatto. E se vogliamo sapere chi & che fa tutto questo, dobbiamo

86



Rudolf Steiner LA GENESI

dire: «Dietro a tutto cio che ci si presenta come solido, svolgono la loro azione
tessitrice gli Spiriti della Volonta, i Troni». Gli Spiriti della Volonta esistono dun-
que ancora fin entro I'esistenza stessa della Terra. E ora, cio che nella Genesi vie-
ne riferito, si presenta a noi sotto una nuova luce.

Quando sentiamo che cio che nella Genesi viene indicato con «bara» € una
specie di operosita pensante degli Elohim, dobbiamo dire: Si, gli Elohim, per
mezzo della loro meditazione, come attingendo dalla memoria, crearono di nuo-
vo cio che io ho indicato come dei complessi dell’esistenza. A questi Elohim e
successo, sotto un certo riguardo, proprio lo stesso che succede a noi quando, at-
tingendo dalla memoria, creiamo qualcosa - noi certamente svolgiamo quest’at-
tivita in un campo molto inferiore.

Vorrei parlare per via di similitudini. Immaginatevi un uomo, che si addor-
menti la sera. Per la sua coscienza, subbiettiva, il suo mondo di sentimenti e rap-
presentazioni sprofonda nell’oblio; egli passa nello stato di sonno. Supponiamo
che l'ultimo pensiero, che egli abbia avuto la sera, sia stato, - per esempio - quel-
lo di una rosa, di una rosa che gli stava vicina quando si € addormentato. Questo
pensiero sprofonda nell’oblio. La mattina risorge nuovamente il pensiero della
rosa. Se la rosa non fosse rimasta, non vi sarebbe piu che il solo pensiero di essa.
Distinguete ora questi due fatti: uno e quello del richiamo alla memoria delle
rappresentazioni della rosa; la quale in date circostanze potrebbe risorgere an-
che se la rosa fosse stata tolta; dunque il pensiero, il ricordo della rosa. Ma se la
rosa e rimasta li, allora, per la percezione, risorge anche la rosa materiale; questo
e I'altro fatto. Anche nei riguardi di tutto cio che abbiamo indicato come pensiero
cosmico degli Elohim, vi prego di distinguere parimenti due fatti. Quando dun-
que ci viene raccontato, che nel terzo momento del divenire della Terra ha luogo
un cogitare cosmico, che gli Elohim separano il liquido dal solido, che essi isola-
no il solido e lo designano come Terra, dobbiamo anche in questo vedere la ri-
flessione cosmica degli Elohim, dai quali germina questo pensiero produttivo.
Ma in cio che si presento dinanzi alla loro riflessione dobbiamo riconoscere I'at-
tivita degli Spiriti della volonta, i quali riproducono ora I'oggettivo nella loro
propria sostanziale essenza. Cosi fin dal principio gli Spiriti della Volonta opera-

no e hanno operato in ogni elemento terreno che ci circonda.

87



Rudolf Steiner LA GENESI

Dovete familiarizzarvi con siffatte idee, che, cioe, sotto certi riguardi, in cio che
ci circonda piu da vicino, e che consideriamo spesso come qualcosa di inferiore,
ci troviamo di fronte a Entitd assai elevate e sublimi. E facile dire di cid che si
presenta a noi come solido: «Ma questa e soltanto materia!» e forse molti hanno
voglia di dire: «Di questo non si occupa chi studia lo Spirito. La materia non e che
esistenza inferiore. Come ci puo interessare questa sostanza? Noi penetriamo
nella spiritualita al di sopra della materia!» Chi pensa a questo modo non tiene
conto del fatto, che in cio che egli vorrebbe cosi disprezzare, hanno lavorato per
infiniti tempi delle Entita spirituali elevate, per portarlo in questa condizione di
solido. E in verita, il nostro sentimento, se avesse un modo di sentire normale,
dovrebbe compenetrarsi di profonda venerazione, quando dalla materia esterio-
re, dal manto elementare, per cosi dire, che ricopre la Terra, esso penetra fino a
cio che ha solidificato quel manto terreno; il nostro sentimento dovrebbe con
profonda devozione acquistare un senso di altissimo rispetto per le Entita spiri-
tuali elevate, che chiamiamo Spiriti della Volonta, le quali con lunghissimo lavoro
hanno edificato in questo elemento terreo la base solida, sulla quale camminia-
mo, e che portiamo anche in noi stessi nelle parti terree del nostro corpo fisico.
Questi Spiriti della Volonta che nell’esoterismo cristiano vengono chiamati anche
Troni, hanno effettivamente costruito o - per dir meglio - condensato il suolo so-
lido, sul quale camminiamo. Coloro che, da esoterici, hanno assegnato i nomi alle
creazioni degli Spiriti della Volonta entro I'ambito della nostra esistenza terrena,
hanno chiamato questi Spiriti, «Troni», perché effettivamente essi ci hanno edifi-
cato i troni sui quali, come sopra una base solida, sempre ci appoggiamo, e sui
quali, come sui suoi troni solidi, continua sempre a poggiare ogni altra esistenza
terrena. Queste antiche espressioni hanno un contenuto meritevole di straordi-
nario rispetto e venerazione, di cui il nostro sentimento deve tener conto.

Se ora risaliamo nell’esistenza elementare dal solido o terreo fino all’acqueo,
dobbiamo dire: «Per il terreo € stato necessario un lavoro piu lungo di costruzio-
ne e di condensazione che non per 'acqueo; dovremo conseguentemente anche
cercare le forze che stanno a base dell’acqueo in entita di una gerarchia inferiore.
Per la condensazione dell’elemento acqueo, quale esso agisce come esistenza

elementare attorno a noi, & stata necessaria soltanto 1’'azione degli Spiriti della

88



Rudolf Steiner LA GENESI

Saggezza - Kyriotetes, o anche Dominazioni - del grado gerarchico immediata-
mente inferiore. Cosi, dietro alla base solida della Terra, vediamo gli Spiriti della
Volonta; e dietro a cio che non e I'acqua fisica, ma che sono le forze che costitui-
scono il liquido, dobbiamo vedere 'azione degli Spiriti della Saggezza, o Kyriote-
tes. Se risaliamo all’aeriforme dobbiamo vedere in esso I'azione della Gerarchia
immediatamente inferiore. Anche nell’aeriforme, che vibra e regna intorno a noi,
in quanto e prodotto da forze che risiedono dietro ad esso dobbiamo vedere I'ef-
flusso dell’attivita di certi Spiriti dell’ordine delle Gerarchie. Come gli Spiriti del-
la Saggezza operano nell’acqueo, cosi nell’aeriforme agiscono gli Spiriti del mo-
vimento - Dynamis, Virtu, come siamo anche abituati a chiamarli nell’esoterismo
cristiano -. E se ci spingiamo avanti fino all’elemento calore, fino al susseguente
stato piu sottile, sono gli Spiriti della Gerarchia immediatamente inferiore che
vivono e tessono in esso, gli Spiriti della forma - Exusiai -, gli stessi, dei quali, da
varii giorni, parliamo come Elohim. Finora, guardando da un aspetto del tutto di-
verso, abbiamo descritto gli Spiriti della forma, come quelli, che «covavono» nel-
I’elemento calore. Scendendo nell’ordine delle Gerarchie dagli Spiriti della volon-
ta agli Spiriti della Saggezza e del movimento, arriviamo di bel nuovo ai nostri
Elohim, ai nostri Spiriti della forma. Vedete come tutto si concatena, purché se ne
rintracci correttamente il filo.

Se provate ora di interpretare con intelligenza e con sentimento tutto cio che e
stato descritto, direte: A base di cio che i nostri sensi vedono nell’ambiente che ci
attornia, vi e un’esistenza elementare, un elemento terreo: ma in questo elemen-
to terreo vivono in realta, gli Spiriti della volonta: a base di esso vi € un elemento
liquido, nel quale pero vivono in realta gli Spiriti della saggezza; a base di que-
st'ultimo vi e un elemento aeriforme in cui vivono tuttavia in realta gli Spiriti del
movimento; e poi un elemento di calore, nel quale vivono, in realta, gli Spiriti del-
la forma, gli Elohim.

Non dobbiamo pero pensare che si possano separare completamente questi
campi 'uno dall’altro, che si possano tracciare dei limiti fissi tra di essi. Tutta la
nostra vita terrena poggia invece sulla reciproca e scambievole azione dell’ele-
mento acqueo, dell’aeriforme e del solido e sul fatto che il calore interpenetra e

pervade ogni cosa. Non v’ha solido, che non sia in uno stato qualsiasi di calore;

89



Rudolf Steiner LA GENESI

troviamo il calore ovunque negli altri gradi dell’esistenza elementare. Possiamo
percio dire: Troviamo anche I'azione degli Elohim - I'effettivo elemento energeti-
co del calore - dappertutto; essa si € riversata ovunque. Se anche ha dovuto es-
sere preceduta dall’azione degli Spiriti della volonta, della saggezza, del movi-
mento, pur nondimeno, durante I'esistenza della Terra, questo elemento del ca-
lore, che e la manifestazione degli Spiriti della forma, ha permeato tutti i gradi
inferiori dell’esistenza. Non troveremo dunque soltanto nel solido la base so-
stanziale, per cosi dire, il corpo degli Spiriti della Volonta, ma vediamo questo
corpo degli Spiriti della volonta permeato e contessuto dagli Elohim stessi, dagli
Spiriti della forma.

E ora proviamoci a ritrovare nell’esistenza sensibile I'espressione esteriore di
cio, che abbiamo per I'appunto esposto.

Abbiamo descritto cio che vi e nel supersensibile, un intertessersi degli Spiriti
della volonta - Troni - e degli Spiriti della forma - Elohim -; questo si trova nel
supersensibile. Ma il supersensibile riflette sempre la propria immagine nel
mondo sensibile. E come si palesa questo fatto? Cio che sostanzialmente, per cosi
dire, e il corpo, I'essere degli Spiriti della Volonta, & la materia che si squaderna
dinanzi a noi, la materia solida. Cio che viene abitualmente considerato come
materia, e illusione; le idee che ci si forma della materia, sono maya. In realta il
veggente, quando, per cosi dire, si reca nelle sfere dove deve apparire la materia,
non vi trova la nostra rappresentazione fantastica della materia fisica, - perché
tale rappresentazione € un sogno vuoto. Il concetto della materia, di cui parla la
cosidetta fisica della filosofia della natura e soltanto un'immagine, una strava-
ganza, una fantasticheria. Finché ci si contenta di servircene come moneta di
cambio, va bene; ma se con essa si crede di cogliere alcunché di essenziale, si so-
gna. E cosi in fondo oggidi la fisica sogna, quando parla delle sue teorie. Quando
constata dei fatti, descrive dei fatti, il reale, il vero, allora parla di verita - quando
descrive cio che 'occhio puo vedere e cio che si puo stabilire con un calcolo. Ma
quando si mette a speculare sugli atomi, sulle molecole, ecc., che non sarebbero
altro che certe cose aventi esistenza materiale, allora essa comincia a immagina-
re uno spazio universale, del quale dobbiamo proprio dire: «Succede come nel

nostro dramma dei Misteri Rosicruciani, 1a dove Felix Balde, nel Tempio, afferma:

90



Rudolf Steiner LA GENESI

«Se si volesse comprare qualcosa e si dicesse: non ti pago con denaro sonante, ti
prometto che da qualche nebbia formero dei ducati, la nebbia si condensera cer-
to in ducati». Con questo paragone grossolano si puo veramente rendere quella
illusione della teoria fisica, che accetta 'idea di intere costruzioni cosmiche sorte
dalle nebulose primordiali, quando alla cosidetta «necessita di una concezione
del mondo», si deve soddisfare con la moneta che, in questo campo, la scienza
spaccia volentieri. E una fantasticheria voler considerare come reale I'esistenza
atomica, quale oggi la si concepisce. Finché la s’'intende come un mezzo abbre-
viativo (moneta di cambio) per significare cio che i sensi palesano, si rimane sul
terreno giusto. Se si penetra al di la di questo terreno del sensibile, ci si deve
avanzare fino alla spiritualita, e si arriva allora all’essenza e all’attivita di una so-
stanza fondamentale, che pero altro non e che la corporeita dei Troni, permeata
dall’azione degli Spiriti della forma. E come si palesa, come si proietta cio nel no-
stro mondo dei sensi? Ebbene, in questo si squaderna davanti a noi la materia
solida, la quale pero in nessun suo stato € amorfa. Cio che € amorfo, cio che e
senza forma, viene determinato soltanto dal fatto, che, in ultima analisi, ogni esi-
stenza che aspira a forma viene rotta, spezzata. Nell’edificio cosmico, tutto cio
che troviamo, in certo modo, come esistenza di natura polverulenta, non ha affat-
to la tendenza a essere polvere; ma € esistenza sminuzzata. La materia, come
tale, ha tendenza a prendere forma. Tutto ha tendenza a essere cristallino. Cio
che e materia solida tende a prender forma di cristallo, tende verso una forma.
Possiamo quindi dire: Cio che chiamiamo la sostanzialita dei Troni e degli Elo-
him penetra nella nostra esistenza materiale, in quanto si rivela come materia
solida che si distende. Per il fatto che essa manifesta qualcosa che noi chiamiamo
esistenza materiale, per questo fatto stesso, essa si rivela come essenzialita dei
Troni; per il fatto che appare con una forma e che, per cosi dire, in questa sostan-
za fondamentale le vengono elaborate sempre delle forme, si rivela come mani-
festazione esteriore degli Elohim.

E ora gettiamo di nuovo uno sguardo sul contenuto spirituale della nomencla-
tura degli antichi tempi. Gli antichi veggenti si sono detti a quell’epoca: «Se guar-
diamo attorno, nella materialita, questa si rivela a noi nell’essenzialita dei Troni ;

la quale pero vien permeata da un elemento di forza che vuol portare tutto cio a

91



Rudolf Steiner LA GENESI

prendere forma. Di qui il nome di «Spiriti della forma». In tutti questi nomi v’'e
un’indicazione di cio che di veramente essenziale essi significano. Volgete lo
sguardo sulla tendenza, che esiste in tutto I'ambiente che ci circonda, verso la
forma cristallina, e avrete, a un grado inferiore, cio, che nella determinazione
della forma cristallina manifesta esteriormente le forze che vibrano e vigono nel-
la sostanza dei Troni, come Elohim, come Spiriti della forma. La operano i fabbri,
nel loro elemento di calore, e dalla sostanza senza forma degli Spiriti della volon-
ta fucinano le forme cristalline delle diverse terre e dei varii metalli. Questi sono
gli Spiriti nella loro attivita calorica. i quali allo stesso tempo sono I’elemento
formativo dell’esistenza. Se considerate la cosa in questo modo, arrivate a vedere
I’essenza e l'attivita vivente, che sta a base della nostra esistenza. Dobbiamo cosi
abituarci a vedere, in tutto cio che si presenta a noi esteriormente, maya, illusio-
ne, senza pero fermarci alla teoria inutile, che il mondo esteriore € maya; con
essa non si giunge a nulla. Sol quando si arriva a penetrare con lo sguardo ovun-
que, in ogni singola parte della maya, fino all’essenza reale che sta a base di essa,
solo allora quella frase ha veramente senso; allora € di qualche utilita. Abituia-
moci dunque a vedere in tutto quello che succede esteriormente, in tutto quello
che ci circonda, una cosa che, come illusione, € bensi realta ma che in fondo ri-
mane nondimeno illusione. Una parvenza non e che parvenza. Come tale, essa e
un fatto; ma non la si comprende, se ci si ferma alla sua apparenza. E la si puo
considerare ed apprezzare anche come apparenza, sol quando non ci si fermi alla
sua parvenza. Le idee astratte dell’epoca attuale confondono tutto quanto. Gli an-
tichi veggenti non potevano fare questo: non avevano questa gran comodita di
veder ovunque le medesime forze grossolane, come fa ai nostri giorni il fisico, il
quale non vuole soltanto intendersi di fisica, ma vuole contemporaneamente es-
sere, per esempio, anche meteorologo. Chi mette oggi in dubbio, che quelle forze,
che operano - diciamo, per esempio - nell’esistenza elementare, nel solido, nel
liquido, ecc. chi mette in dubbio, secondo i concetti odierni della fisica, che quelle
forze non siano le medesime che sono pure in azione, quando, per esempio, si
formano le nuvole nell’aria, quando l'acqua si conglomera nelle nuvole? So be-
nissimo, che il fisico oggidi mai puo giudicare diversamente, che per la sua quali-

ta di fisico vuole essere allo stesso tempo anche meteorologo, e che per lui non

92



Rudolf Steiner LA GENESI

v’ha differenza quando applica quelle stesse leggi, che egli prende in considera-
zione per I'esistenza della Terra, anche alla formazione delle masse di acqua, che
in forma di nubi circondano, la nostra Terra. Il compito del veggente non e cosi
facile. Appena si risale ai sostrati spirituali, non & piu possibile di vedere in tutto
la medesima cosa; sono diverse le Entita spirituali che agiscono, quando - per
esempio - da un elemento gassoso qualsiasi si forma, direttamente sul suolo, un
liquido, e quando, nell’ambiente che circonda la Terra, 'elemento gassoso, neb-
bioso, si conglomera e forma un liquido. Quando dunque si considera il prodursi
dell’elemento acqueo nella nostra atmosfera, il veggente non puo dire: 'elemen-
to acqueo si produce lassu nello stesso modo come si produce sul suolo terre-
stre, la sua natura vaporosa nasce nello stesso modo, come 'acqua si condensa
nel fondo della Terra, sul suolo stesso, perché in realta le Entita che partecipano
alla formazione delle nuvole sono diverse da quelle che prendono parte alla for-
mazione delle acque sul terreno. Quel che teste ho detto della parte che le Gerar-
chie prendono alla nostra esistenza elementare, si riferisce soltanto alla Terra,
dal suo punto centrale, fino alla superficie, dove noi stessi ci troviamo; ma le me-
desime forze non arrivano, per esempio, a formare anche le nuvole. A questo la-
voro provvedono altre Entita. La filosofia naturalistica, che e un prodotto della
fisica odierna, parte da un principio pregiudiziale molto semplice. Essa ricerca
dapprima alcune leggi fisiche, e poi dice che queste reggono ogni esistenza; e
trascura tutte le differenze che esistono nei diversi campi dell’esistenza. Cosi fa-
cendo, ci si regola secondo la massima, che di notte tutte le mucche sono grigie,
di qualsiasi colore esse sieno. Ma le cose non sono uguali dappertutto, anzi si
presentano nei varii campi in modo molto diverso. Colui dunque, il quale, per
mezzo della ricerca chiaroveggente, e divenuto cosciente che entro la nostra Ter-
ra '’essere dei Troni o degli Spiriti della volonta domina nell’elemento terreo, che
nell’elemento acqueo domina I'essere degli Spiriti della saggezza, nell’aeriforme
quello degli Spiriti del movimento, nel calore quello degli Elohim, si eleva gra-
dualmente anche alla conoscenza, che nel conglomerarsi delle nuvole, in quel
peculiare processo che si svolge nell’'ambiente che circonda la nostra Terra, per
cui I'’elemento acqueo-gassoso diviene acqueo, sono in azione quelle Entita che

appartengono alla Gerarchia dei Cherubini. Guardiamo cosi il solido, cio che in-

93



Rudolf Steiner LA GENESI

dichiamo come esistenza elementare terrestre, e contempliamo in esso un in-
trecciarsi dell’azione degli Elohim e di quella dei Troni. Volgiamo lo sguardo in
alto, e vediamo come nell’aeriforme, in cui dominano indubbiamente gli Spiriti
del movimento, siano all’'opera i Cherubini, perché I'’elemento acqueo, che sale
dalla sfera degli Spiriti della saggezza, possa conglomerarsi in nuvole. Come &
vero che attorno alla nostra Terra dominano i Cherubini, cosi pure € vero che
dentro I'esistenza elementare della nostra Terra dominano i Troni, gli Spiriti del-
la saggezza, gli Spiriti del movimento. E se consideriamo ora l'azione e I'essere

stesso di queste formazioni di nubi, se guardiamo cio che di piu profondo, per
cosl dire, sta in esse nascosto, cio che soltanto a volte si rivela, vediamo che e il
lampo, che si sprigiona dalla nube, e il tuono. Neppure questa e cosa che provie-
ne dal nulla. Per il veggente, a base di questa attivita, vi e 'opera e 'essere degli
Spiriti di quella Gerarchia, che indichiamo come Serafini. E con cio, se rimaniamo
nella cerchia della nostra Terra, se arriviamo soltanto fino alla prossima sfera,
abbiamo trovato tutti i singoli gradi delle Gerarchie.

In cio che si presenta a noi sensibilmente vediamo dunque I'efflusso, le mani-
festazioni dell’attivita delle Gerarchie. Sarebbe una vera sciocchezza, se nel lam-
po che prorompe dalla nube si credesse di vedere lo stesso di quel che si vede
quando si accende un fiammifero. Dominano forze affatto diverse, quando dalla
materia scaturisce I'’elemento che domina nel lampo, cioe I'elettricita. Vi domi-
nano i Serafini.

Abbiamo dunque trovato la totalita delle Gerarchie anche nella cerchia della
nostra Terra, cosi come le possiamo trovare fuori, nel Cosmo. Queste Gerarchie

per I'appunto estendono la loro azione anche su cio che sta nell’'ambiente che
immediatamente ci circonda.

E se leggete ora la Genesi, se contemplate I'intero ordinamento e contesto del-
I’evoluzione del mondo, come ci viene esposto dalla Genesi, voi trovate che, per
cosi dire, tutti i gradi anteriori che si sono formati durante le esistenze dell’anti-
co Saturno, dell’antico Sole e dell’antica Luna, si ripetono, e che alla fine, come
coronamento dell’evoluzione, si € presentato I'uvomo. Dobbiamo dunque inter-
pretare questa relazione della Genesi cosi, che tutta I'attivita e I'essere delle Ge-

rarchie s’intesse nei fatti che vi sono narrati; e che tutto insieme, per cosi dire, si

94



Rudolf Steiner LA GENESI

condensa nell’'ultimo prodotto del divenire della Terra, in quell’essere supersen-
sibile (perché dapprima e un essere supersensibile), del quale sta detto: Gli Elo-
him lo determinarono dicendo: E ora facciamo 'uomo. Essi allora contesserono
tutto cio, di cui singolarmente ognuno di essi era capace, in un’opera d’ insieme.
Contesserono tutte le capacita che avevano portate seco dai gradi precedente-
mente trascorsi, per far sorgere alla fine 'uomo. Tutte queste Gerarchie dunque,
che hanno preceduto quella dell'uomo, e che designano come Serafini, Cherubini,
Troni, come Spiriti della saggezza, del movimento, della forma, come Archai o
Spiriti della personalita, come Spiriti del fuoco o Arcangeli e come Esseri angeli-
ci, tutte queste Entita le abbiamo trovate operanti e viventi in tutta questa esi-
stenza, di cui riferisce la Genesi. E se seguiamo cio che questa relazione narra
fino a quel coronamento dell’edificio, che apparisce, nel cosidetto sesto giorno
della Creazione, con 'uomo, se prendiamo in considerazione tutta l'esistenza vi-
vente e tessitrice, per cosi dire, dell’evoluzione terrestre preumana, troviamo
ben in essa tutte le diverse Gerarchie. E tutte queste Gerarchie dovettero collabo-
rare, per preparare cio che finalmente comparve come uomo.

Possiamo dunque dire: In quel veggente o in quei veggenti, dai quali la Genesi
e scaturita, v'era coscienza, che tutte le Gerarchie da noi enumerate avevano gia
dovuto agire per lo stadio preparatorio dell'uomo. Ma essi dovevano pure essere
coscienti, che per la produzione dell'uomo stesso, per l'ultimo coronamento di
questo intero ordine di Gerarchie, doveva ancora venire un aiuto, da una parte,
che sotto un certo riguardo, si trova piu in alto di tutte queste Gerarchie stesse.
Noi eleviamo dunque lo sguardo, per cosi dire, al di sopra dei Serafini, verso
un’Entita divina sconosciuta, appena sospettata. Seguiamo, per esempio, ’azione
di un membro qualsiasi dell’ordine delle Gerarchie - diciamo, 'azione degli Elo-
him: finché essi non erano arrivati alla determinazione di coronare le loro opere
con la formazione dell'uomo, era sufficiente che essi ponessero la propria attivita
in armonia con quella delle Gerarchie fin su ai Serafini. Allora, pero, dovette ve-
nir loro un aiuto da quella parte, verso la quale, abbiamo, presentandola, per
I'appunto elevato lo sguardo spirituale e che sta, per cosi dire, al di sopra dei Se-
rafini. Quando gli Elohim vollero dirigere la loro azione creatrice verso quella

vetta vertiginosa per poter ricevere aiuto da quella parte, dovette succedere

95



Rudolf Steiner LA GENESI

qualcosa, di cui vogliamo comprendere tutta la portata. Essi dovettero, per cosi
dire, trascendere sé stessi, dovettero imparare a potere piu di quanto non aves-
sero potuto nel caso del lavoro preparatorio. Per coronare completamente 1'ope-
ra, per condurla a termine, fu necessario che gli Elohim divenissero capaci di
esplicare forze superiori a quelle fin allora esplicate per la semplice opera pre-
paratoria. Il gruppo degli Elohim dovette dunque, in certo modo, trascendere sé
stesso. Proviamo di farci un'idea di come un fatto simile possa succedere. Pro-
viamo di formarci questo concetto, partendo ancor una volta da un esempio co-
mune! Partiamo dall’evoluzione dell'uomo!

Quando vediamo l'uomo entrare, piccolissimo bambino, nell’esistenza, sap-
piamo che in lui ancora non e sviluppato quella che chiamiamo unita di coscien-
za. Il bambino, del resto, non pronunzia la parola lo, che tiene unita la coscienza,
se non dopo qualche tempo. Allora cio che vi e nella sua vita animica s’inserisce
nell’'unita della coscienza. Luomo cresce in altezza in quanto riunisce le diverse
attivita che nel bambino sono ancora decentrate. Raccogliere quelle attivita e
dunque nell'uomo un evolversi verso uno stato superiore. In modo analogo pos-
siamo immaginarci il progresso evolutivo degli Elohim. Questi hanno esplicato
una certa attivita durante I'evoluzione preparatoria dell’'uomo. Per il fatto di aver
esplicato questa attivita, essi stessi hanno imparato qualcosa; hanno essi stessi
recato un contributo per sollevarsi a un grado superiore. Come gruppo, essi han-
no ormai raggiunto una certa unita di coscienza; non sono, per cosi dire, rimasti
semplicemente un gruppo, ma sono diventati un’unita. L'unita, in certo modo,
acquisto esistenza. Cio che ora diciamo, e cosa di straordinaria importanza; fino
ad ora vi potevo soltanto dire, che i singoli Elohim erano fatti in modo, che cia-
scuno di essi aveva una capacita speciale. Ognuno di essi poteva recare un con-
tributo al comune intento, alla comune immagine, secondo la quale essi volevano
formare I'uomo. E cio che 'uomo era, non era in certo modo che un’idea, nella
quale potevano collaborare. Questo, dapprima, nel lavoro degli Elohim, non era
ancora niente di reale. La realta sorse soltanto, quando essi ebbero creato il pro-
dotto comune. Con questo lavoro stesso, pero, essi si evolvettero a maggiore al-
tezza, evolvettero la loro unita fino a divenire realta, sicché ormai non erano piu

soltanto sette, ma il settetto era un tutto, e noi possiamo ora parlare di una «Elo-

96



Rudolf Steiner LA GENESI

himita», manifestantesi in settemplice modo. Allora soltanto sorse questa Elohi-
mita; essa e cio, a cui gli Elohim si sono innalzati col loro lavoro. E la Bibbia lo sa;
la Bibbia conosce l'idea, che gli Elohim, in certo modo, sono prima i membri di
un gruppo e poi si coordinano in una unita, in modo che prima essi lavorano in-
sieme come membri di un gruppo, e poi vengono diretti da un organismo comu-
ne. E questa unita reale degli Elohim, in cui gli Elohim esercitano la loro azione
come arti, come organi, viene chiamata dalla Bibbia «Jahve-Elohim».

Avete cosi, in modo piu profondo di quel che finora non fosse possibile avere,
il concetto di Jahve, di Jehova. Per questo la Bibbia, nella sua narrazione, parla
dapprima soltanto degli Elohim e, quando gli Elohim stessi sono progrediti a un
grado superiore, all'unita, comincia a parlare di Jahve-Elohim. Questa e la ragio-
ne piu profonda, perché alla fine dell’opera della Creazione comparisce a un trat-
to il nome Jahve.

Dal che vedete, come occorra penetrare fino alle fonti occulte, quando si vo-
gliono comprendere cose di questo genere. Che cosa ne ha fatto I'esegesi biblica
del secolo decimonono? Da tutto il fatto, che vi ho descritto traendolo da fonti
occulte, I'esegesi della Bibbia ha dedotto quanto segue: Ha detto: «Si, in un punto
comparisce il nome di «Elohim», in un altro il nome di «Jahve». Evidentemente,
questa e la prova, che i due documenti provengono da due tradizioni religiose
differenti; e bisogna distinguere fra cio che e tradizione di un popolo che ha ado-
rato gli Elohim, e cio che é tradizione di un popolo che ha adorato Jahve. E chi ha
scritto, ha riunito i due nomi, Elohim e Jahve-Elohim, e abbiamo percio un do-
cumento che ha il nome «Elohim», e un altro che ha il nome «Jahve». Bisogna di
nuovo dividerli». E questa indagine e arrivata al punto, che oggi abbiamo perfino
delle cosidette Bibbie ed arcobaleno, nelle quali tutto cio che sarebbe di una pro-
venienza vien stampato in lettere celesti, e tutto cio che sarebbe dell’altra prove-
nienza viene stampato in lettere rosse. Vi sono veramente delle Bibbie siffatte!
Peccato, che bisogna talvolta far la divisione in modo, che la prima parte di un
periodo € celeste e la seconda € rossa, perché la prima proviene da un popolo e
la seconda dall’altro. E soltanto da meravigliarsi, poiché il periodo principale e
quello subordinato si combinano con tale perfezione, che sia stata necessaria la

venuta di uno che connettesse queste due tradizioni. Infinita fatica e stata spesa

97



Rudolf Steiner LA GENESI

per questa esegesi del nostro secolo, e si puo dire, quando si sia a conoscenza dei
fatti, che forse in nessun’altra ricerca di scienza naturale o di storia si e spesa
tanta fatica, quanto per questa esegesi teologica della Bibbia, del XIX secolo, la
quale desta in noi profonda tristezza e il senso di una profonda tragicita. Cio che
dovrebbe illuminare 'umanita su quanto v’ha di piu spirituale, ha perduto il con-
tatto con le fonti spirituali. E come se qualcuno volesse dire: «Nella seconda par-
te del Faust, se si confronta il passo dove parla Ariel con i versi burleschi della
prima parte del Faust, si trova che lo stile & completamente differente. E impos-
sibile che entrambi i passi sieno stati scritti da una medesima persona, e Goethe
deve percio essere una figura mitica». Per via di questo distacco dalle fonti occul-
te, il frutto di un immenso lavoro di applicazione e di sacrificio si trova davvero e
tragicamente posto al medesimo livello di chi voglia negare I'esistenza di Goethe,
perché non puo credere che due cose cosi diverse come lo stile della prima e
quello della seconda parte del Faust possano provenire da una stessa persona.
Questo ci rivela una profonda tragicita della vita umana; ci dimostra quanto sia
necessario di ricondurre gli spiriti verso le fonti della vita spirituale. Solo quando
gli uomini torneranno a cercare lo Spirito vivente, sara possibile la conoscenza
spirituale. E gli uomini torneranno a cercarlo; perché tale ricerca € connessa con
un’esigenza irresistibile dell’anima umana. Ed e sulla fiducia che tale impulso
esiste nell’anima umana, e che il cuore spinge I'uvomo a ricercare nuovamente la
sua connessione con le fonti spirituali, e a comprendere la vera base delle tradi-
zioni religiose, e su questa fiducia, in ultima analisi, che poggia tutta la forza che
ci puo animare sul terreno dei nostri studi spirituali. Compenetriamoci di questa
fiducia, e raccoglieremo veri frutti in questo campo che ci deve condurre nella
vita spirituale.

98



Rudolf Steiner LA GENESI

VII - PERCHE NEL SECONDO GIORNO GLI ELOHIM NON VIDERO
CHE LOPERA LORO ERA BUONA

Se vogliamo giungere alla comprensione dell’esistenza, dobbiamo, da un certo
punto di vista, seguire sempre l'evoluzione di questa esistenza, e gia da varie
prove abbiamo potuto convincerci, come tutto quel che ci circonda, e di cui sia-
mo consapevoli, sia in via di evoluzione. Dobbiamo anche assuefarci a dare una
linea piu grandiosa al nostro concetto dell’evoluzione, estendendolo anche a quei
campi, ai quali, nella coscienza odierna, meno si pensa ad applicare l'idea di evo-
luzione. Si pensa poco, per esempio, a una vera evoluzione nei riguardi della vita
dell’anima dell’'uomo. Si pensa bensi a una siffatta evoluzione nei rapporti este-
riori, quando essa si manifesta apertamente, come nell’esistenza individuale del-
I'uomo, dalla nascita alla morte; ma nei riguardi dell'umanita, si pensa subito al-
I’evoluzione che vien su da condizioni animali inferiori, e, anche tenendo conto
di cio che oggidi gia si puo sapere, si arriva a delle idee alquanto fantastiche, a
una concezione, secondo la quale, senz’altro, cio che e superiore avrebbe potuto
evolversi da cio che ¢ inferiore, e cido che € umano da cio che € animale. In questo
ciclo di conferenze, non puo naturalmente essere mio compito di dimostrare det-
tagliatamente, come gia spesso ho fatto, che la nostra coscienza umana, quale e
oggi, ha attraversato un’evoluzione in grande stile, e specialmente che il genere
di coscienza, il genere di vita animica che oggi possediamo, e stato preceduto da
un altro. Abbiamo spesso chiamato una specie di coscienza inferiore chiaro-veg-
gente quella, che ha preceduto la nostra attuale coscienza esteriore. La coscienza
odierna ci procura delle rappresentazioni di oggetti esteriori per la via della per-
cezione esteriore. L'altra coscienza, invece, che ha preceduto la, nostra attuale, la
possiamo meglio studiare, volgendo lo sguardo indietro, all’antica evoluzione lu-
nare. La differenza piu caratteristica fra I'antica evoluzione lunare e la nostra at-
tuale evoluzione terrestre, e per 'appunto questa, che la coscienza si e elevata da
una specie di antica chiaroveggenza, da una specie di coscienza a immagini, al-
'attuale coscienza oggettiva. In fondo, € gia da varii anni che io insisto su questo

fatto, e gia da molti anni dalla Cronaca dell’Akasha, nei primi fascicoli della Luzi-

99



Rudolf Steiner LA GENESI

fer Gnosis 3, avete sul proposito potuto istruirvi sull’evoluzione. Ivi gia si diceva,
come l'antica coscienza a figure di natura onirica, che in tempi antichissimi era
propria del nostro essere, si sia evoluta fino alla coscienza terrena, fino a cio che
ci da oggi coscienza delle cose esteriori, ossia di cio che noi chiamiamo cose
esteriori nello spazio, in contrapposto a cio che noi stessi siamo interiormente.
Questa distinzione fra gli oggetti esteriori e la nostra propria vita interiore, e
pure una caratteristica dell’attuale nostro stato di coscienza. Se abbiamo un og-
getto qualsiasi davanti a noi, per esempio, questa rosa, diciamo: questa rosa e la
nello spazio, e staccata da noi. Noi stiamo in un posto diverso dal suo. Percepia-
mo la rosa e ci formiamo una rappresentazione di essa; la rappresentazione € in
noi, la rosa e fuori di noi. Questa distinzione fra esteriore e interiore e la caratte-
ristica della nostra coscienza terrestre. L'antica coscienza lunare non era cosi.
Questa distinzione fra esteriore e interiore non veniva assolutamente fatta da
quelle entita, che ebbero I'antica coscienza lunare. Supponete che, guardando
questa rosa, voi non abbiate coscienza che la rosa sta al di fuori di voi e che ve la
state rappresentando interiormente, ma che al contrario abbiate la coscienza
che, se questa rosa sta sospesa la nello spazio, 'essere suo proprio non appar-
tiene soltanto allo spazio che essa racchiude, ma si estende fuori nello spazio e la
rosa e effettivamente in voi. In verita, la cosa potrebbe andare anche piu oltre.
Immaginatevi di volgere lo sguardo al sole, e di non avere la coscienza che il sole
sia la su, e che voi siate qua giu; ma di avere invece la coscienza che mentre vi
state creando la rappresentazione del sole, il sole sia in voi, che la vostra co-
scienza afferri il sole in modo piu 0 meno spirituale. Questa differenza fra inte-
riore ed esteriore allora non esisterebbe. Se vi rendete ben conto di cio, avete
trovato la prima vera qualita di questa coscienza, qual era sull’antica luna. Un’al-
tra sua caratteristica era quella di essere una coscienza a immagini, in modo che
le cose non comparivano direttamente come oggetti, ma come immagini simboli-
che, cosi come il sogno oggidi spesso si svolge in figure simboliche. Il sogno, per
esempio, puo agire in modo, che un fuoco che sta al di fuori di noi venga percepi-
to magari con il simbolo di un essere che irradia luce, come in un quadro; analo-

gamente I'antica coscienza lunare percepiva le cose - per cosi dire - interior-

8 Lugifer Gnosis era un periodico di scienza spirituale che si pubblicava a Betlino sotto la direzione del dottor Steiner.

100



Rudolf Steiner LA GENESI

mente, ma anche in forma d'immagini. Questa antica coscienza lunare era dun-
que una coscienza a immagini, intrisa d’interiorita. E vi era pure un’altra diffe-
renza essenziale fra quella antica coscienza e la nostra coscienza attuale. Non
agiva affatto in modo, da dare agli oggetti esteriori un’esistenza obbiettiva, come
fa la coscienza terrestre odierna. Cio che oggi chiamate I'ambiente che vi circon-
da, cio che vedete oggi come oggetti sensibili nei regni vegetale, minerale e uma-
no, non esisteva affatto per la coscienza durante l'antica evoluzione lunare. Av-
veniva a quell’epoca, a un livello onirico inferiore, qualcosa di simile a quanto
succede oggidi nell’anima, quando si desta la forza veggente, la chiaroveggenza
cosciente. Il primo risveglio di questa coscienza chiaroveggente € tale, che nei
primi tempi non si volge ancora affatto ad esseri esteriori. In ci0 anzi sta una
sorgente d'innumerevoli illusioni per coloro, i quali, per virtu della loro - per
cosi dire - evoluzione esoterica, sviluppano in sé stessi la facolta di forze chiaro-
veggenti. Questa educazione delle forze chiaroveggenti progredisce a grado a
grado. Vi e un primo grado di chiaroveggenza: si sviluppa qualche capacita nel-
I'uomo, egli vede qualche cosa attorno a sé. Ma cadrebbe in errore, se subito fos-
se convinto, che cio che vede attorno a sé, dunque - diciamo - nello spazio spiri-
tuale, sia anche realta spirituale. Johannes Thomasius, nel nostro Mistero rosi-
cruciano, attraversa questo stadio di chiaroveggenza astrale. Vi ricordo soltanto
le immagini che sorgono davanti all’'anima di Thomasius, quando egli sta medi-
tando, seduto sul proscenio, e si sente schiudere nell’anima il mondo spirituale.
Sorgono delle immagini dinanzi a lui, nella prima delle quali lo Spirito degli ele-
menti gli presenta dinanzi all’anima 'immagine di esseri, che egli gia ha cono-
sciuti nella vita. Il dramma si svolge in modo, che Johannes Thomasius ha gia co-
nosciuto nella vita il professore Capesius e il dottor Strader. Egli li ha gia cono-
sciuti sul piano fisico; dove si e gia formato certe idee su queste due personalita.
Quando, dopo il suo grande dolore, prorompe la sua facolta chiaroveggente, Jo-
hannes Thomasius vede di bel nuovo il professore Capesius e il dottor Strader. Li
vede sotto aspetti meravigliosi; vede il Capesius ringiovanito, qual era all’eta di
circa 25 o 26 anni, e non come € veramente al momento in cui Johannes Thoma-
sius sta li meditando. Neppure il dottore Strader egli vede come veramente e in

quel momento in cui Johannes sta meditando, ma lo vede come dovra diventare

101



Rudolf Steiner LA GENESI

da vegliardo in questa sua incarnazione. Questa e parecchie altre immagini pas-
sano dinanzi all’anima di Johannes Thomasius. Per rappresentare questo in un
dramma, occorre che i quadri, che prendono veramente vita nell’anima per mez-
zo della meditazione, si svolgano sulla scena. L'errore non puo essere, che Johan-
nes Thomasius giudichi tutto cio illusione; egli sbaglierebbe allora completa-
mente. L'unico atteggiamento corretto, di fronte a tutto questo, € per lui di dire a
sé stesso, che ancora non puo sapere fino a qual punto si tratti d’illusione o di
realta. Egli non sa, se quel che gli si presenta nelle immagini sia una realta spiri-
tuale esteriore - se sia, per esempio, cio che e registrato nella cronaca dell’Aka-
sha, - o se egli abbia esteso il proprio Sé fino a farne un mondo. Entrambi i casi
sono possibili, ed egli deve ammetterli ambedue. Cio che gli manca e la facolta di
discernimento fra realta spirituale e coscienza a immagini. Questo egli deve dire
a sé stesso. E soltanto dal momento in cui gli si € dischiusa la coscienza devacha-
nica, in cui Johannes Thomasius sperimenta la realta spirituale in quanto perce-
pisce nel Devachan la realta spirituale di un essere, che egli conosce sul piano fi-
sico - Maria -, da allora soltanto egli puo tornare a guardare indietro, e distin-
guere la realta della mera coscienza a immagini. Cosi potete vedere che 'uomo,
nel corso della sua evoluzione esoterica, deve attraversare uno stadio, in cui e
circondato da immagini, in cui pero egli non possiede alcuna facolta di discerne-
re fra cio che si manifesta come realta spirituale e le immagini stesse. Nel dram-
ma rosicruciano, naturalmente, erano vere realta spirituali che si manifestavano
nelle immagini. Per esempio, quel che si palesa come professore Capesius e
I'immagine reale, che della gioventu del Capesius e rimasta impressa nella Cro-
naca dell’Akasha (e quel che si palesa come dottor Strader e la vera immagine,
che della vecchiaia dello Strader sta registrata nell’Akasha). Nel dramma s’inten-
de che le due immagini sieno reali: ma Johannes Thomasius non sa, che sono rea-
li.

Questo stadio che si attraversa a quel punto di evoluzione, venne gia attraver-
sato durante I'antica coscienza lunare a un livello inferiore onirico - sicché non
era possibile allora la distinzione di cui sopra. Piu tardi dunque & cominciata la
facolta di distinguere ed e bene tener presente quanto per 'appunto e stato det-

to. Teniamo dunque per fermo, che il chiaroveggente si familiarizza con una spe-

102



Rudolf Steiner LA GENESI

cie di coscienza a immagini. Durante I’antica epoca lunare, le immagini che sor-
gevano erano pero sostanzialmente differenti dagli oggetti della nostra coscienza
terrestre; e tali sono anche oggi per il chiaroveggente principiante. All'inizio del-
la vera chiaroveggenza, il chiaroveggente a tutta prima non vede affatto delle en-
tita esteriori spirituali: egli vede delle immagini. E dobbiamo ora chiedere a noi
stessi: che significano queste immagini, che cosi sorgono? Ecco, vedete, al primo
grado di chiaroveggenza, esse non rappresentano affatto delle vere entita spiri-
tuali; cio che cosi sorge e invece anzitutto - se mi e concessa 'espressione - una
specie di coscienza degli organi; & una rappresentazione figurata, un proiettar
fuori nello spazio, cio che realmente si svolge in noi stessi. E quando il chiaro-
veggente comincia a sviluppare in sé le forze, puo - per citare ora un esempio
vero - sentire come se fuori, nello spazio, egli percepisse in lontananza due sfere
luminose. Sono due immagini, dunque, di sfere luminose di determinati colori. Se
ora il chiaroveggente dicesse: «Vi sono la fuori due entita», egli probabilmente
cadrebbe in errore; da principio, a ogni modo, lo stato di fatto non sarebbe quel-
lo, anzi sarebbe del tutto diverso. Si tratta invece, che egli vede le forze chiaro-
veggenti, che lavorano in lui stesso, proiettate fuori nello spazio sotto forma di
due sfere. E queste due sfere, per esempio, possono rappresentare cio che lavora
nel corpo astrale del chiaroveggente e che interiormente produce la forza visiva
nei suoi due occhi. Questa forza visiva si puo proiettare fuori, sotto forma di due
sfere. Sono effettivamente dunque forze interiori che si palesano come appari-
zioni esteriori nello spazio astrale. E sarebbe massimo errore considerarle come
una manifestazione di entita spirituali esteriori. Sarebbe errore anche maggiore
se da principio, per virtu di qualche mezzuccio - per cosi dire - si arrivasse a
udire delle voci e si giudicassero subito queste voci come ispirazioni che vengo-
no da fuori. Questo ¢ il massimo errore in cui si possa cadere. Esse potranno es-
sere tutt’al piu un’eco di un processo interiore. E mentre di regola cio che si pale-
sa sotto forma d’'immagini di colori o di figure rappresenta dei processi piu o
meno puri della propria interiorita, le voci, in generale, rappresentano quanto di
confuso si svolge nell’anima. Ed € ottima cosa, se chi comincia a percepire delle
voci, accoglie a tutta prima il contenuto di esse con la maggior diffidenza. Vedete

dunque, che il principio di questa facolta rappresentativa figurata deve a ogni

103



Rudolf Steiner LA GENESI

modo essere accolto con molto prudenza. E una specie di coscienza degli organi,
una proiezione della propria interiorita fuori, nello spazio. Ma questa coscienza
degli organi era la coscienza perfettamente normale durante I’antica evoluzione
lunare. Gli uomini stessi, nell’antico stadio lunare, non percepivano che poco piu
di cio che ad essi stessi succedeva.

Ho richiamato spesso la vostra attenzione sopra un detto importante di Goe-
the: «l’occhio viene formato alla luce per la luce». Queste parole dovrebbero an-
dar comprese molto profondamente. Tutti gli organi che I'uomo possiede sono
formati secondo I'ambiente e dall’'ambiente. Ed e una filosofia superficiale, e che
esprime un solo aspetto della verita, quella che dice: senza 'occhio 'uomo non
potrebbe percepire la luce; perché I'altro aspetto importante di questa verita e,
che senza luce I'occhio non avrebbe potuto mai svilupparsi; e cosi pure l'orec-
chio senza il suono, ecc. Da un punto di vista piu profondo, tutto il Kantismo &
superficiale. perché non espone che un aspetto della verita. La luce che vibra e
inonda lo spazio cosmico, questa € la causa prima degli organi visivi. Durante
’antica epoca lunare il principale lavoro delle entita, che presero parte al diveni-
re dei nostri mondi, era la costruzione degli organi. Gli organi devono prima es-
sere costruiti, e poi possono percepire. La nostra coscienza oggettiva abituale e
fondata sul fatto, che sono stati prima costruiti gli organi. Come organi mera-
mente fisici, gli organi sensorii furono gia formati durante 'antica epoca satur-
nia; I'occhio a un dipresso come una camera oscura, quale I'ha il fotografo. Siffatti
apparati meramente fisici non possono percepire nulla; essi sono combinati se-
condo le leggi fisiche. Durante 'antica epoca lunare questi organi vennero inte-
riorizzati. Se dunque consideriamo I'occhio, dobbiamo dire: Sull’antico Saturno
venne formato in modo, che era tutt’al piu un apparato fisico; allo stadio lunare,
venne dalla luce solare, che splendeva dal di fuori, trasformato in organo di per-
cezione, in organo di coscienza. L'essenziale di quell’attivita, durante I'antica esi-
stenza lunare, fu di aver tratto fuori gli organi, per cosi dire, dalle entita stesse;
I'essenziale, durante I'opera terrestre, €, per esempio, che la luce esercita un’a-
zione sulle piante, mantiene lo sviluppo delle piante. Nella flora esteriore, noi
vediamo il prodotto di questa azione della luce. Non cosi agiva la luce durante

I'antica condizione lunare; allora essa traeva fuori gli organi. E cio che I'uomo al-

104



Rudolf Steiner LA GENESI

lora percepiva, era per 'appunto questo lavoro che si esercitava sui suoi proprii
organi. Era dunque una percezione d’ immagini, che comunque sembravano
riempire lo spazio cosmico; e sembrava come se queste immagini fossero distese
nello spazio. In realta non erano altro che espressioni per il lavoro che I'esistenza
elementare svolgeva sugli organi dell'uomo. Il modo come egli plasmava sé stes-
so, il modo come, per cosi dire, dall’essere suo si sviluppavano gli occhi capaci di
percepire questo lavoro su di sé stesso, il suo proprio divenire interiore, € questo
che 'uomo percepiva durante I'antica epoca lunare. Cosi il mondo esteriore era
per lui un mondo interiore, perché I'intero mondo esteriore lavorava alla sua in-
teriorita. Ma egli non distingueva affatto sé stesso fra esteriorita e interiorita;
non vedeva il sole come esteriore; non separava il sole da sé stesso, ma percepiva
in sé il divenire dei suoi occhi. E questo elaborantesi divenire dei suoi occhi, si
espandeva fuori, per lui, in un'immagine visibile che riempiva lo spazio. Tale era
per lui la percezione solare; era pero un processo interiore. Questa era la carat-
teristica dell’antica coscienza lunare, che cioe si percepiva attorno a sé un mondo
di immagini, le quali pero significavano un divenire interiore, un costruire inte-
riore dell’esistenza dell’anima. Cosi I'uomo lunare era rinchiuso nell’astralita,
sentiva il proprio divenire come un mondo esteriore. 0ggi, la percezione di que-
sto divenire interiore come mondo esteriore, cosi da non poter distinguere quali
siano le immagini che si percepiscono soltanto come riflesso del proprio diveni-
re, costituirebbe una malattia; durante 'antica coscienza lunare, invece, cio era
normale. Il lavoro, per esempio, di quelle Entita le quali diventarono piu tardi gli
Elohim, I'uomo lo percepiva allora entro il proprio essere. Come se oggi vi riu-
scisse di percepire, diciamo pure, lo scorrere del sangue in voi stessi, cosi 'uomo
percepiva allora I'attivita, di questi Elohim. Essa era dentro di lui, ma si rifletteva
in immagini che apparivano dal di fuori. Una coscienza siffatta, pero, era 'unica e
sola che fosse possibile sulla Luna. Perché cio che succede sulla nostra Terra
deve succedere in armonia con l'intero cosmo. Una coscienza come quella che
I'uomo ha sulla Terra, con questa sua distinzione fra esteriore e interiore, con la
sua percezione del fatto che 13, fuori, vi sono degli oggetti esteriori reali e che ac-
canto ad essi noi siamo un’interiorita, richiedeva che I'intera evoluzione passasse

dall’antica Luna alla Terra, e che nel nostro sistema cosmico si verificasse una

105



Rudolf Steiner LA GENESI

forma completamente diversa la scissione. La separazione, pur esempio, fra luna
e Terra, come I'abbiamo oggi, non esisteva affatto all’epoca dell’antica Luna. Cio
che chiamiamo I'antica Luna, ve la dovete raffigurare come se la luna attuale fos-
se ancora congiunta con la Terra. Per questo fatto, tutti gli altri pianeti, compreso
il sole, erano formati in modo del tutto diverso. E date le condizioni che allora vi
erano, poteva svilupparsi soltanto una coscienza a immagini. Ed e solo quando
'intero cosmo che ci riguarda ebbe assunto I'aspetto, che ha per 'appunto come
ambiente che circonda la Terra, che si & potuta sviluppare la coscienza oggettiva,
quale oggi I'abbiamo. Dobbiamo dunque dire: una coscienza, quale I'uomo pos-
siede, come coscienza terrestre, gli venne riservata per I'epoca della Terra. E
prima non soltanto non l'aveva 'uomo, ma non I'avevano neppure tutte le altre
entita, che abbiamo indicate come appartenenti a questa o a quella gerarchia. Sa-
rebbe un giudizio superficiale quello di credere, che, per esempio, gli Angioli,
perché trascorsero il loro grado di umanita sull’antica Luna, dovessero percio
avere avuto sull’antica Luna una coscienza uguale a quella, che gli uomini hanno
oggidi sulla Terra. Essi non hanno avuto una tale coscienza, e questo fatto per
I'appunto li distingue dagli uomini, di aver cioe percorso il loro grado di umanita
con una coscienza differente. Una diretta ripetizione di cio che gia e stato, non si
verifica mai. Tutto cio che costituisce un momento di evoluzione avviene una vol-
ta sola, e avviene appunto per affermare sé stesso e non per ripetere qualche
cosa d’altro. Perché dunque questa condizione di coscienza, che chiamiamo og-
gidi la coscienza dell'uomo terrestre, potesse esistere, erano necessari tutti i
processi che hanno veramente dato origine a questa Terra, era necessario che vi
fosse 'uvomo come uomo. Ed era impossibile che gli esseri terrestri potessero
sviluppare nei gradi precedenti dell’evoluzione una coscienza siffatta. Quando un
oggetto si presenta dinanzi a noi, esso ¢ al di fuori di noi, ci appare come un es-
sere al di fuori di noi. Ogni precedente coscienza delle entita delle quali ci € dato
parlare, e cosiffatta, che non distingue l'interiore dall’esteriore, e che renderebbe
assurdo il dire: ci appare qualcosa come situato dinanzi a noi. Neanche gli Elo-
him potevano dire cosi perché per loro questo non era. Essi potevano soltanto
dire: Noi viviamo e operiamo nell’'universo, noi creiamo e nel creare percepiamo

questa nostra creativita. Non e dinanzi a noi che sono oggetti, non e dinanzi a noi

106



Rudolf Steiner LA GENESI

che appariscono degli oggetti. Il fatto che e espresso nella enunciazione: «Davan-
ti a noi ci appaiono degli oggetti in una formazione esteriore spaziale si esprime,
per cosi dire, un che di esistente da cui noi stessi siamo separati, e di fronte a cui
ci troviamon. Il fatto, che puo rivelarsi in questa enunciazione, € sorto anche per
gli Elohim soltanto durante I'’epoca terrestre. Quando, durante I’antica epoca lu-
nare. questi Elohim sentivano sé stessi tessere e operare nella luce, che dall’anti-
co Sole fluiva sulla Luna, avrebbero potuto dire: «Noi ci sentiamo dentro a questa
luce; sentiamo come con questa luce c'immergiamo negli esseri, i quali vivono
sull’antica Luna come uomini, noi percorriamo rapidamente, per cosi dire, lo
spazio con questa luce». Ma non avrebbero potuto dire: «Vediamo questa luce al
di fuori di noi». Questo fatto non c’era durante I'antica esistenza lunare: esso fu
un fatto terrestre completamente nuovo. Quando, a un determinato grado dell’e-
voluzione, ci si presenta nella Genesi la frase monumentale: «E gli Elohim disse-
ro: Sia fatta la luce», € un fatto nuovo che deve sopravvenire; questo, cioe, che
essi non si sentono semplicemente scorrere unitamente alla luce, ma sentono
che la luce vien loro riverberata dagli oggetti, che gli oggetti appariscono loro dal
di fuori. Lo scrittore della Genesi esprime cio, quando alle parole: «E gli Elohim
dissero: Sia fatta la luce» aggiunge: «E gli Elohim videro la luce». In verita, non vi
e niente di superfluo in questo documento, non vi sono frasi vuote. E sarebbe da
augurarsi, che fra le molte cose, che gli uomini possono imparare da questo anti-
co documento, imparassero anche questa: di non ritenere che in esso alcuna fra-
se sia vuota, di non attribuire ad esso significati che non ricchi di contenuto. Lo
scrittore della Genesi non ha scritto niente di superfluo, neppure ha aggiunto
quel che per il gusto piccolo borghese poteva parere decorativo, per far degli ab-
bellimenti alla storia della creazione della luce: non fa dunque dire agli Elohim:
«Vediamo la luce e siamo soddisfatti dell’opera nostra». E il verificarsi di un fatto
nuovo, questa e la cosa importante che vien detta in quella piccola frase. E vien
detto anche di piu. Non sta scritto soltanto: «E gli Elohim videro la luce», ma sta
scritto: «Essi videro che era bella - o buona». Rilevo, che la differenza fra «bello»
e «buono» non viene fatta nella lingua ebraica come si fa oggi. Una medesima pa-
rola significa tanto «bello» quanto «buono». Che cosa s’intende veramente con

cio, che si, chiama bello o buono? Nel sanscrito antico, e anche nella lingua tede-

107



Rudolf Steiner LA GENESI

sca, il significato ancora trasparisce dalla parola stessa. La parola «schon» ab-
braccia tutte le parole, che in qualsiasi lingua significhino, che un’interiorita, una
spiritualita, comparisce in un'immagine esteriore; «shon sein» (essere bello) si-
gnifica: un’interiorita comparisce esteriormente. E ancora oggi annettiamo alla
parola «Schonheit» (bellezza) il miglior significato, quando intendiamo che nel-
I'oggetto (bello) «schon» un essere spirituale interiore si palesa come alla super-
ficie, in immagine fisica. Si dice qualcosa «schon» (bello), quando attraverso la
materialita esteriore, per cosi dire, si vede trasparire la spiritualita. Quando si
puo dire (bella) «schén», una scultura in marmo? Quando nella forma esteriore
essa desta l'illusione, che in essa vive lo spirito. Lapparire della spiritualita at-
traverso 'esteriorita, questo ¢ il bello. Quando dunque nella Genesi si presentane
a noi le parole: «Gli Elohim «videro la luce», possiamo dire, che in esse viene in-
dicata la caratteristica dell’evoluzione terrestre, ma che anche cio che prima non
si poteva sperimentare che subbiettivamente, apparisce ora dai di fuori; che lo
spirito si presenta nella sua apparizione esteriore. Le parole, che ordinariamente
vengono tradotte: «E gli Elohim videro la luce e videro che era bella», possiamo
dunque esprimerle come segue: E gli Elohim divennero coscienti che cio, in cui
essi prima stavano, si presentava loro dinanzi come un’esteriorita: in questa ap-
parizione sperimentarono, che lo Spirito stava nello sfondo e arrivava ad espri-
mersi nell’esteriorita - poiché questo e il significato che si cela dietro le parole:
che era «bellax. Il miglior modo per comprendere un antico documento come la
Genesi, & di non cercarvi mai dei pleonasmi, ma di ricercare ovunque i misteri,
che veramente stanno occultati nelle parole. Allora con la vostra indagine pene-
trerete in quello stile grandioso; mentre una massa di commenti non e altro che
pedanteria comunissima. Ma proseguiamo ancora. Perché cio che era caratteri-
stico della condizione lunare potesse determinarsi, abbiamo visto che occorreva
che I'elemento solare si distaccasse da quello lunare. Abbiamo visto poi, come
fosse necessario che durante I'evoluzione terrestre I'’elemento solare tornasse a
distaccarsi da quello terrestre; come per la vita di cio che e dotato di coscienza
occorra, per essi dire, la dualita. Doveva verificarsi I'uscita dell’elemento terre-
stre; tale uscita, pero, e collegata anche con dell’altro; e collegata col fatto, che le

condizioni elementari in cid che diventa elemento lunare e in cio che diventa

108



Rudolf Steiner LA GENESI

elemento solare modificano, per cosi dire, la propria natura, diventano qualcosa
d’altro. Se contemplate il sole attuale, anche soltanto fisicamente, dovete dire a
voi stessi: le condizioni che abbiamo sulla Terra, e a cui diamo il nome di stato
solido e di stato liquido, non le dobbiamo cercare nel sole fisico. Tutt’al piu po-
trete dire, che il sole & disceso nella scala degli elementi fino a quello gassoso;
perfino la nostra fisica considera il sole a questo modo. La suddetta separazione
si verifica del resto con la scissione di quel che prima era un’unita. Abbiamo vi-
sto, che I'elemento terrestre si sviluppa per il verificarsi di una specie di proces-
so discendente di condensazione che va dall’elemento-calore fino a quello terreo,
solido; e che cio che vi ha di elementarita in alto, ossia I'’elemento eterico della
luce, quello del suono e quello della vita, vi apparisce come penetrato dentro dal
di fuori. Ma per I'elemento solare che si separa dal terrestre non dobbiamo pre-
sumere che si verifichi un processo uguale. Dobbiamo piuttosto dire: abbiamo
dunque come primo e piu sottile stato cio che racchiude e provoca la vita; poi cio,
che possiamo chiamare etere del suono o del numero, poi I'etere-luce e dopo
'etere-calore; poi abbiamo I'aria o gas, I'acqueo e il terreo o solido. Queste sono
le sette condizioni dell’esistenza elementare. Nella sfera dell’elemento terrestre
dovremo principalmente cercare cio che arriva fino al calore. Il calore pervade
tutto il nostro elemento terrestre, mentre invece dell’elemento-luce dobbiamo
dire, che la Terra ne e partecipe solo in quanto gli esseri - o si puo anche dire i
corpi dell’ambiente che ci circonda - prendono parte alla vita terrestre. La luce
radia dal sole sulla Terra. Se si volessero, per cosi invece dire.: «Essi vivevano e
tessevano in esso». Neanche del cosidetto secondo giorno della Creazione po-
trebbe allora venir detto, che gli Elohim percepirono quel movimento che separa
le sostanze verso I'alto e verso il basso; ne potrebbe dirsi di questo lavoro degli
Elohim, per esempio: «Essi lo percepiscono»: queste parole di «percezione» e di
«essere bello» dovrebbero venire omesse nella Genesi; allora vi sarebbe piena
corrispondenza con quel che possiamo constatare per mezzo della scienza dello
Spirito. Il veggente dunque, che ha scritto la Genesi, avrebbe dovuto omettere
per il secondo giorno della Creazione la frase: «E gli Elohim videro... ». Prendete
la Genesi; vi sta scritto del primo giorno: «E gli Elohim videro la luce e videro che

era bella». Al secondo giorno della Creazione, nelle traduzioni piu comuni, trova-

109



Rudolf Steiner LA GENESI

te detto, dopo che il primo giorno della Creazione e trascorso: a E Dio disse: «Sia
fatta una dilatazione nel mezzo alle acque e separi acqua da acque... e fu fatto
cosl. E alla dilatazione Dio diede il nome di cielo... e della sera e della mattina si
compie il secondo giorno». E quella frase che vi € per il primo giorno della Crea-
zione, viene omessa per il secondo giorno della Creazione. La Genesi racconta
conformemente a cio che da essa possiamo aspettarci secondo quello che si puo
constatare per via scientifico-spirituale. Avete qui di nuovo una crux, un nodo,
che gl'interpreti del secolo decimonono non hanno saputo come risolvere. Vi
sono stati degli interpreti che hanno detto: «Insomma, che importa che la secon-
da volta quella frase sia stata omessa; lo scrittore I'avra dimenticata». Gli uomini
devono imparare, che nella Genesi, non soltanto non va aggiunto niente che non
vi appartenga, ma non va neanche tralasciato nulla che vi appartenga. Lo scritto-
re della Genesi non ha dimenticato nulla. E per una ragione profondissima, che
per il secondo giorno della Creazione quelle parole non sono state messe. Questo
di nuovo e uno di quei fatti, dei quali gia molti ho citati, che ci riempiono di un
senso di straordinario rispetto e ammirazione, quando penetriamo nello studio
di un antico documento come la Genesi. Si potrebbe imparare molto da questi
antichi scrittori, i quali, senza esser legati sul riguardo da alcun giuramento, ma
per volonta spontanea, seguivano il principio «di non aggiungere e di non omet-
tere niente, di cio che avevano riconosciuto come verita». Essi erano profonda-
mente compenetrati dal sentimento, che ogni singola parola di quei documenti
deve esserci sacra, e che non dobbiamo tralasciare niente di necessario. Abbiamo
cosi esaminato le cause profonde, per cosi dire, della formazione di questo cosi-
detto primo e secondo giorno della Creazione. Colui il quale, per mezzo della in-
vestigazione spirituale, scopre cio che vi e dietro alle cose, e poi si accosta alla
Bibbia, dice veramente: sarebbe certo meraviglioso, straordinariamente meravi-
glioso, se queste finezze, che possono scoprirsi per mezzo di una scrupolosa in-
vestigazione spirituale, si ritrovassero nell’antico veggente, il quale ha collabora-
to alla Genesi. E quando questo fatto straordinario si avvera, lo invade un senti-
mento meraviglioso: un sentimento, che dovrebbe penetrare nelle anime umane,
perché tornino a sentire rettamente la santita, che si contiene in questo antichis-

simo documento, da noi conosciuto come Genesi.

110



Rudolf Steiner LA GENESI

VIII - LA PREPARAZIONE E L'EVOLUZIONE DELL'UOMO
ATTRAVERSO I SEI GIORNI - LA CACCIATA DAL PARADISO

Nel corso di queste conferenze ci siamo formati un quadro del modo, come le
precedenti esistenze preparatorie si riversino dalle antiche epoche di Saturno,
del Sole e della Luna nel divenire della nostra Terra. Dobbiamo naturalmente
sempre tener presente, che la cosa piu essenziale che ci possa interessare nel-
I'insieme di questo divenire terrestre e l'evoluzione, la formazione dell'uomo
stesso. Sappiamo, che nell'intera nostra evoluzione planetaria 'uomo e, per cosi
dire, il primo prodotto. Se volgiamo uno sguardo retrospettivo sull’antica esi-
stenza saturnia, ci avvediamo che, durante quel periodo di tessitura di calore, vi
e da registrare soltanto la costituzione del primo germe dell'uomo fisico, e che di
tutto quanto oggi ancora ci circonda, di cio che incontriamo nel regno animale, in
quello vegetale, e in quello minerale, ancora non esisteva nulla. Questi regni ven-
nero soltanto in seguito ad aggiungersi al regno umano. Dovremo percio chie-
derci: come si svolge nei dettagli I'’evoluzione dell’'uomo secondo la relazione del-
la Genesi, durante il divenire della Terra? Nel corso di queste conferenze vedre-
mo, che essa viene completamente a confermare tutto cio, che oggi possiamo co-
noscere dalle indagini della scienza dello Spirito. Se si esamina la Genesi superfi-
cialmente, potrebbe sembrare che I'uvomo sia comparso come di colpo nel sesto
giorno della Creazione. Noi sappiamo pero, che I'uomo ¢ cio che -vi e di piu im-
portante, e che gli altri regni, in certo modo, sono le scorie del divenire dell’'uo-
mo. Ci deve percio interessare il quesito: Che n’era dell’'uomo durante i giorni
della Creazione che hanno preceduto il sesto? Dove dobbiamo cercarlo in quei
giorni? Se il divenire della Terra rappresenta una specie di ripetizione delle esi-
stenze di Saturno, del Sole e della Luna, € da presumersi che prima di ogni altra
cosa si ripeta sempre il divenire dell'uomo; e che non si debba cercare 'uomo
soltanto nel sesto giorno della Creazione, ma anche prima. Come si spiega questa
apparente contraddizione, che cioe la Genesi non parla gia prima dell'uomo? Ora,
€ necessario cominciare col rilevare, che la Genesi, quando comincia a parlare
del divenire dell'uomo, parla di Adamo e, in un dato senso nell’antico linguaggio

sacerdotale degli Ebrei, I'espressione «Adamo» coincide con il nostro vocabolo

111



Rudolf Steiner LA GENESI

«l'uomo». Ma dobbiamo comprendere questa espressione «Adamo» con maggio-
re esattezza. Questo vocabolo destava nell’'anima degli antichi saggi ebraici una
rappresentazione, che nell'idioma nostro potremo rendere a un dipresso con la
parola «il terreo». Luomo dunque, come tale, € I'essere terrestre per eccellenza,
il coronamento, quasi, di ogni essere terrestre, cio che risulta in ultimo, come
frutto del divenire della Terra. Ma se vogliamo continuare questa immagine, tut-
to cio che in ultimo converge nel frutto, si trova gia fin da prima contenuto, nel-
I'intero essere della pianta. Non troveremo l'uomo nei precedenti giorni della
Creazione, se non ci rendiamo conto che, in realta, non € la parte fisica dell'uomo
che precede quella spirituale-animica, ma che, al contrario, € la spirituale-animi-
ca che precede quella fisica. Cio che abbiamo oggi innanzi a noi come uomo ter-
restre fisico, cio a cui diamo il nome di uomo, ce lo dobbiamo rappresentare, a un
dipresso, come se avessimo una piccola quantita di acqua, che per raffreddamen-
to facciamo congelare in ghiaccio. Come l'acqua si congela in ghiaccio, cosi pres-
s’a poco dobbiamo raffigurarci che al sesto giorno della Creazione, 'uomo animi-
co-spirituale, per opera degli Elohim, si sia solidificato per cosi dire condensato,
in uomo terrestre. Il progresso dunque al sesto giorno della Creazione sta nel
condensarsi dell’'uomo da spirituale-animico a uomo denso terrestre. - Non do-
vremo conseguentemente cercare 'uomo, nei precedenti cosidetti giorni della
Creazione, nel campo di cio che si forma, sempre nella sfera del supersensibile,
come scorie fisiche, o come leggi delle scorie fisiche, ma dovremo prima cercare
I'uvomo in una condizione spirituale-animica. Quando dunque si dice, secondo la
Genesi, che al primo giorno esisteva cio che era interiormente in movimento e

cio che esteriormente si manifestava, non dobbiamo, per questo primo giorno
della Creazione, cercare 'uomo nell’elemento terreo, ma nell’ambiente che cir-
conda la Terra come entita spirituale-animica. Dobbiamo dire: la sua esistenza
terrestre si va preparando come essere spirituale-animico. Oggi, anzitutto, voglio
esporvi il collegamento fra i risultati della scienza dello Spirito e la Genesi.

Che cosa si sta preparando nel primissimo germe dell'uomo, quando la Genesi
ci riferisce, che dal cogitare cosmico nascono i due complessi, quello interior-
mente animato e I'altro che esteriormente si manifesta, quando lo Spirito degli

Elohim tesse e cova in questi due complessi, quale parte si sta allora preparando

112



Rudolf Steiner LA GENESI

dell'uvomo? Cio che nel senso delle spiegazioni che diamo oggi sul terreno della
scienza dello Spirito possiamo chiamare anima senziente, cio che dobbiamo oggi
considerare come un’interiorita, questo, secondo la Genesi, si prepara nel cosi-
detto primo giorno della Creazione, fino al momento in cui sta detto: «Sia fatta la
luce e la luce fu fatta». In tutto cio, nell’'ambiente spirituale circostante, per cosi
dire, sta come spiritualita animica dell’'uomo I'anima senziente. Diremo dunque,
per spiegarci meglio: nell'ambiente che circonda la Terra noi cerchiamo prima di
tutto I'anima senziente e la poniamo al posto, che viene ordinariamente chiama-
to il primo dei giorni della Creazione. La dunque, intorno alla Terra, dove gli Elo-
him e le Entita loro ministro esplicano le opere loro; la, dove vibra un’Entita spi-
rituale animica, in quest’atmosfera spirituale-animica, - a un dipresso come oggi
vediamo le nuvole nell’aerosfera - dobbiamo vedere una spiritualita animica del-
I'uomo; cioe, prima di tutto, 'anima senziente dell'uomo. L'evoluzione poi pro-
gredisce e, se seguiamo 'uomo ulteriormente, dovremo cercare quel che chia-
miamo l’anima razionale o I'anima affettiva. Lanima senziente progredisce e di-
venta anima razionale o anima affettiva. E nell’'ambiente che circonda la Terra
abbiamo questo, per cosi dire, affinamento dell’anima senziente ad anima razio-
nale o affettiva, nel secondo dei cosidetti giorni della Creazione. Quando dunque
'etere del suono penetra nel divenire della Terra, e le masse di sostanze superio-
ri, si separano da quelle inferiori, appartiene alla sfera superiore, ed e operoso in
essa, un uomo, che esiste in germe soltanto come anima senziente e come anima
razionale o affettiva. Come terzo momento dobbiamo raffigurarci il progresso
dell’'uomo fino all’anima cosciente, di guisa che dobbiamo rappresentarci I'intero
processo, che ci viene esposto dalla Genesi, in modo, che in questo terzo giorno
della Creazione, giu sulla Terra, per opera dell’etere vitale, si evolva la verdura, la
vegetalita - come I'abbiamo descritta - come specie. La Terra germina - natu-
ralmente in maniera che solo supersensibilmente e percepibile la base della vita
vegetale, e in alto, nell’etere, aleggia cio, che dobbiamo designare come anima
cosciente in congiunzione con 'anima senziente e I'anima razionale o affettiva.
Cosi I'uvomo spirituale-animico sta sospeso nell’ambiente che circonda il divenire
della Terra. Egli- sta come dentro la sostanza delle diverse Entita spirituali. Fino

allora egli, in fondo, non ha esistenza indipendente. Si potrebbe dire che egli si

113



Rudolf Steiner LA GENESI

stesse formando come organo dentro agli Elohim, alle Archai, ecc, che esistesse
nei loro corpi come membra dei medesimi. E percid naturale, che ci si parli di
queste Entita, — perché esse sole sono veramente delle individualita in quell’epo-
ca del divenire della Terra; perché con la sorte di queste Entita viene anche de-
scritta la sorte del germe umano. Ma - come potete facilmente immaginarvi - se
I'uvomo deve un giorno veramente popolare la Terra, occorre che succeda un fat-
to, che possiamo definire come una graduale densificazione dell’'uomo. Questa
animicita spirituale deve, per cosi dire, rivestirsi a poco a poco di corporeita. Ab-
biamo dunque alla fine di, quel che nella Bibbia ci si presenta come terzo giorno
della Creazione, un uomo spirituale-animico in germe, cosi come oggi parliamo
dell’'anima cosciente, dell’'anima razionale o affettiva e di quella senziente. Tutto
cio deve rivestirsi, per cosi dire, provvedersi di veste esteriore.

L'uomo, entro queste sfere spirituale-animiche, deve ricevere prima di tutto la
veste del corpo astrale. Cerchiamo di rappresentarci cio che significano vera-
mente, queste parole: «Luomo dopo questo terzo giorno della Creazione deve
rivestirsi del corpo astrale». Dove, nella vita attuale, troviamo noi nell’'uomo il
suo corpo astrale, come separato da lui e posto dinanzi a noi in modo da poterne
studiare le leggi? Se pure in una forma affatto diversa da quella che aveva all’e-
poca di cui ci parla la Genesi, troviamo questo corpo astrale separato dall’'uomo,
quando 'uomo dorme. Nel sonno, 'uomo lascia sul letto il suo corpo fisico e
quello eterico, e 'uomo stesso si trova allora nel corpo astrale, che alberga I'lo.
Ricordatevi ora di parecchie cose, che vi ho dette negli anni trascorsi intorno alla
vita peculiare di questo corpo astrale durante lo stato di sonno. Ricordatevi an-
che di cio, che si trova in proposito nella mia Scienza Occulta. Allora direte a voi
stessi «Quando questo corpo astrale e fuori del corpo fisico e di quello eterico,
cominciano a formarsi dei collegamenti, come delle correnti, che da questo cor-
po astrale vanno verso I'ambiente cosmico. Quando ritornate la mattina dallo
stato di sonno a quello di veglia, avete per cosi dire, durante lo stato di sonno, as-
sorbito le forze rinvigorenti dall’intero cosmo. Sotto un certo riguardo, durante
la notte, il vostro corpo astrale, per mezzo delle sue correnti, era inserito nell’in-
tero cosmo circostante. Era collegato con tutte le Entita planetarie, che appar-

tengono alla nostra Terra. Mandava le sue correnti verso Mercurio, Marte, Giove,

114



Rudolf Steiner LA GENESI

ecc. e in queste Entita planetarie si trovano le forze rinvigoritrici, che mandano
nel corpo astrale cio che ci abbisogna, per potere al nostro ritorno nel corpo fisi-
co e in quello eterico proseguire lo stato di veglia. Dorante la notte, il nostro cor-
po astrale € come riversato fuori e ingrandito a esistenza cosmica. La coscienza
chiaroveggente, nel momento che ci si addormenta, vede uscire il corpo astrale
in certo modo, dal corpo fisico. Questo, naturalmente, ¢ un modo di esprimersi
assai poco esatto. Il corpo astrale si trae fuori dal corpo fisico serpeggiando
come in una spirale; resta sospeso come una nuvola a spirale. Ma cio che allora si

vede non e che il principio delle correnti ché si dismembrano da questo corpo
astrale.

Esse si espandono effettivamente nello spazio cosmico e raccolgono forze,
s'imbevono delle forze dei pianeti. E se qualcuno vi volesse dire, che il corpo
astrale e cio che, con una chiaroveggenza rudimentale, si vede sospeso come una
nuvola, nei pressi del corpo fisico, non vi direbbe affatto la verita: perché questo
corpo astrale, durante la notte, e riversato sull’'intero nostro sistema solare. Du-
rante lo stato di sonno, &, per cosi dire, in relazione con le Entita planetarie. Per-
cio appunto parliamo di un corpo «astrale». Tutte le altre spiegazioni dell’e-
spressione corpo «astrale», che e stata coniata nel Medio Evo, non sono esatte.
Parliamo di un corpo «astrale», perché, durante lo stato di sonno dell'uomo, il
corpo astrale e in una certa intima relazione con le stelle, con il mondo astrale,
perché riposa in questo, perché ne accoglie in sé le forze. Se considerate questo
stato di fatto, che anche oggidi risulta all'investigazione chiaroveggente, direte:
ma allora, anche le prime correnti che formarono questo corpo astrale dovevano
fluire all'uomo dal mondo astrale, dal mondo stellare. Questo mondo stellare
dunque doveva esistere durante il divenire della Terra. Se diciamo dunque: Al
cosidetto quarto giorno della Creazione cido che prima vi era come spiritualita
animica si rivesti delle leggi e delle forze del corpo astrale, le stelle, gli astri, do-
vevano in questo quarto giorno della Creazione esplicare la loro azione nell’am-
biente che circonda la Terra. E la Genesi ci racconta per 'appunto questo. Quan-
do nel cosidetto quarto giorno della Creazione ci viene prospettato cio, che pos-
siamo descrivere con le parole «il corpo astrale dell’'uomo si forma con le sue

leggi», la Genesi assai giustamente pone a parallelo con questo rivestirsi del cor-

115



Rudolf Steiner LA GENESI

po astrale che I'uvomo fa, quando ancora egli aleggia nell’ambiente spirituale e
astrale che circonda la Terra, con l'attivita del mondo stellare che appartiene in
primo luogo alla nostra Terra. Anche in questo, dunque, vi e nel racconto della
Genesi un significato profondo, che si accorda completamente con cio che la ri-
cerca chiaroveggente puo dire oggidi dell'uomo attuale. Vedremo ancora, che al-
I'epoca di cui parla la Genesi, questo corpo astrale non era certo cosi come il no-
stro corpo astrale e attualmente di notte. Ma ne aveva le medesime leggi. Cio, che
si sviluppava in esso come attivita, era lo stesso. Dovremo dunque aspettarci, che

nell’epoca seguente, che la Genesi registra come quinto giorno della Creazione, si
verifichi un’ulteriore condensazione dell’'uomo. L'uomo rimane ancora un essere
eterico supersensibile; ma ha luogo un’ulteriore densificazione, una densifica-
zione nell’eterico. Luomo ancora non tocca la Terra; egli appartiene ancora, per
cosi dire, all’'ambiente piu spirituale-eterico che circonda la Terra; e qui tocchia-
mo un punto, che € straordinariamente importante di saper comprendere per
tutto quanto concerne il divenire dell’'uomo in, relazione con la Terra. Se volgia-
mo lo sguardo sul regno piu vicino a quello dell’'uomo, al regno animale, possia-
mo proporci il quesito, che gia spesso abbiamo rasentato: perché veramente
questi animali sono diventati animali, e perché I'uvomo e diventato uomo? Che
I'uomo si sia evoluto dall’animalita, come va fantasticando la grossolana conce-
zione materialistica dell’epoca attuale, &€ una cosa che neppure l'intelligenza
astratta piu superficiale, se comprende veramente sé stessa, pudo ammettere; se
pero consideriamo il processo cronologicamente, se, per cosi dire, dirigiamo lo
sguardo al divenire della Terra, dobbiamo pur dire: prima che 'uomo comparis-
se visibilmente sulla Terra, sono comparsi gli animali. Perché 'uomo potesse di-
venire uomo sulla Terra, era necessario che egli trovasse le condizioni terrestri
adatte per la sua densificazione. Supponiamo che all’epoca, che ci viene indicata
come il quinto giorno della Creazione, 'uomo fosse diventato un essere terrestre
come lo € oggidi, vale a dire-cosi denso. da poter essere designato come un esse-
re terrestre, che cosa sarebbe in tal caso avvenuto? Se I'uomo fosse, per cosi dire,
gia allora disceso nella densa esistenza terrena, non avrebbe potuto divenire la
figura e I'essere, che e divenuto; perché le condizioni terrestri non erano allora

ancora mature per dare all'uomo tale figura. Luomo dovette aspettare nella spi-

116



Rudolf Steiner LA GENESI

ritualita e dovette abbandonare I’evoluzione terrestre a sé stessa, perché essa
non poteva ancora fornirgli le condizioni per l'esistenza terrena. Egli doveva
prima maturare in una sfera spirituale-animica, in una sfera piu eterica; se non
avesse atteso a discendere sulla Terra, sarebbe stato rivestito per 'appunto di
figura animale. Questa e la ragione per cui gli animali sono diventati animali,
perché, cioe, I'essere spirituale-animico, il principio animico della specie di que-
ste forme animali e disceso sulla Terra, quando questa non era ancora matura,
non era ancora capace di fornire le condizioni, che erano necessarie per la figura
umana terrestre. L'uomo dovette aspettare su, nella spiritualita. Cio che é divenu-
to animale € come disceso troppo presto ai fini di divenire uomo, La Terra in
quell’epoca, che ci viene indicata come quinto giorno della Creazione, era riempi-
ta di aria e di acqua. L'uomo non vi poteva discendere e formarsi in essa una cor-
poreita, terrena. Gli esseri animali, le anime delle specie animali, che sono allora
discese sulla Terra, divennero esseri dell’aria, esseri dell’acqua. Mentre dunque
certe anime di specie si rivestivano di un corpo, che era tratto dalle condizioni
dell’ambiente aereo, della sostanza acquea, I'uvomo doveva attendere nella spiri-
tualita, per poter piu tardi assumere la sua figura umana. La Genesi racconta I'in-
tero processo in modo straordinariamente spirituale. Che cosa sarebbe successo,
se I'uomo, per esempio, fosse gia disceso il quinto giorno della Creazione nella
materia densa? Alla sua umanita fisica, in quel caso, non sarebbe stato possibile
di ricevere ancora quella forza, che gli, € venuta poi per il fatto, che gli Elohim,
per cosi dire, si sono elevati alla loro unita. Abbiamo gia parlato di questo pro-
cesso di unificazione degli Elohim e abbiamo detto che la Genesi lo descrive in

modo mirabile, in quanto prima parla degli Elohim, e poi di Jahve-Elohim. Ab-
biamo definito I'entita degli Elohim. dicendo, che «tessevano nell’elemento-calo-
re». Il calore era il loro elemento, era, in certo modo, la corporeita, per mezzo
della quale essi direttamente si manifestavano. Quando gli Elohim, alla fine di
quel processo evolutivo che ci viene esposto dalla Genesi, si furono evoluti al
punto, da consentirci di parlare di un’unita di coscienza, di un Jahve-Elohim, si
verifico anche una modificazione nell’Entita di questi Elohim. E questa modifica-
zione sta nella stessa direzione, in cui si sono modificate anche le altre Entita

delle Gerarchie. Ricordatevi, che abbiamo parlato del corpo - per esempio - dei

117



Rudolf Steiner LA GENESI

Troni. Abbiamo detto che esso si e immolato, al principio della nostra evoluzione
planetaria, per I'’elemento-calore dell’antico Saturno. Abbiamo anche detto, che
dobbiamo ricercare la corporeita dei Troni, durante I’antico Sole, nell’elemento
di natura aerea, durante I'antica Luna nell’acqua, e durante la nostra epoca terre-
stre nell’elemento terreo o solido. Il progresso, diciamo cosi, dei Troni e consisti-
to in questo, che essi sono saliti con I'andar sempre piu e piu condensando il loro
essere dallo stato di calore a quello terreo. Chiediamoci ora: se gli Elohim passa-
rono per una promozione analoga, se, in certo modo, come premio della loro
opera, poterono salire di un grado, che cosa doveva succeder loro a questo ri-
guardo?

Dovevano in tal caso - e cio e conforme all'intero ordinamento - progredire
fino alla condensazione piu vicina. Seguendo lo stesso ordine di leggi, per cui i
Troni in epoche primordiali, nel passaggio dall’antico Saturno all’antico Sole,
sono progrediti dall’elemento-calore a quello aereo, dobbiamo aspettarci che an-
che gli Elohim, raggiunta l'unita di coscienza, progrediscano, in fatto di manife-
stazione esteriore, di operosita esteriore in una corporeita, dall’elemento-calore
a quello aereo. Questo pero non era ancora il caso al quinto giorno della Creazio-
ne, ma soltanto alla fine di quella linea di evoluzione, che ci viene descritta nella
Genesi. Se dunque al quinto giorno della Creazione I'uomo avesse potuto gia di-
scendere nell’elemento piu sottile dell’aria, gli sarebbe toccata la medesima sor-
te delle entita, che hanno cercato la loro corporeita in questo elemento aereo.
Esse sono diventate gli animali che vivono nell’aria, perché ad esse non poteva
venir data quella forza, che e necessaria per sorreggere il fine del divenire della
Terra: la forza, cioe, di Jahve-Elohim, dopo la promozione degli Elohim a Jahve-
Elohim. Luomo dovette dunque aspettare; non gli era consentito di accogliere
I'aria. Mentre le entita delle specie discendevano, egli dovette aspettare, finché
dagli Elohim fosse sorto Jahve-Elohim. Allora soltanto poté essergli data la forza,
la forza di Jahve-Elohim; doveva prender corpo nella trama dell’attivita del Jah-
ve-Elohim, nell’aria, ma non poteva accogliere in sé I'esistenza elementare dell’a-
ria prima di poterla ricevere da Jahve-Elohim. Questo la Genesi ci racconta in
modo veramente spirituale, dicendo: 'uomo si andava maturando in un’esisten-

za piu spirituale-eterica, e cerco la corporeita densa soltanto, quando gli Elohim

118



Rudolf Steiner LA GENESI

furono ascesi a JahveElohim, quando Jahve-Elohim poté formare I'entita terre-
stre dell'uomo, inspirando nell'uomo l'aria. Era I'efflusso degli stessi Elohim di-
venuti Jahve-Elohim, che con l'aria afflui nell’'uomo. Ancora una volta abbiamo
qui una descrizione della Genesi, che tanto mirabilmente concorda con cio, che
I'indagine spirituale moderna ci rivela: e cosi nella Genesi ci vien data una dot-
trina dell’evoluzione, di fronte alla quale tutte le superbe teorie evoluzioniste
dell’epoca presente non sono che fantasticherie, che dilettantismo. Perché la Ge-
nesi ci conduce dentro al divenire interiore, ci mostra cio che doveva succedere
nel supersensibile, prima che all’'uomo fosse dato di progredire fino all’esistenza
materiale. Potremo dunque dire: 'uomo dovette ancora trattenersi nell’esistenza
eterica, mentre gli altri esseri gia si condensavano fisicamente nella sfera dell’a-
ria e dell’acqua. E possiamo dire ancora: la condensazione dell'uomo fino al cor-
po eterico ha luogo in quell’epoca, che, nella Bibbia, noi chiamiamo quinto gior-
no della Creazione. In esso non troviamo ancora l'uomo fra gli esseri fisici terre-
stri. Soltanto all’epoca che designamo come sesto giorno della Creazione, dob-
biamo cercare 'uomo fra i veri esseri della Terra. Egli e allora, per cosi dire, ac-
colto dal divenire della Terra, e possiamo dire: quello, che noi oggi indichiamo
come corpo fisico dell'uomo, nasce nell’epoca, che nella Genesi viene tanto spes-
so designata come sesto giorno della Creazione.

Ora pero v’ ha dell’altro, di cui dobbiamo renderci conto. Sareste in errore. se
credeste, che sarebbe stato possibile di vedere con gli occhi fisici 'uomo, che e
sorto il sesto giorno della Creazione; o di toccarlo con mano, cosi da percepirne il
contatto. Se un uomo fosse potuto esistere a quell’epoca con i sensi che ha oggi
non avrebbe potuto ugualmente vedere I'uomo terrestre, che allora era nato.
L'uomo oggi e troppo disposto a pensare in modo materialistico, e percio pensa
subito di sé stesso nel sesto giorno della Creazione: «'uomo esisteva allora tale e
quale e ora». L'uomo certamente esisteva gia fisicamente, ma fisica, per esempio,
e anche la vibrazione del calore. Se entrate in un ambiente, e vi trovate delle cor-
renti differenti di calore, che non sono dense come il gas, dovete anche a queste
pur dare il nome di esistenza fisica; e durante I’epoca saturnia gia vi era esisten-
za fisica, se pure soltanto come sostanza di calore. Non si deve dunque cercare

I'uomo in carne solida nel cosidetto sesto giorno della Creazione. Possiamo cer-

119



Rudolf Steiner LA GENESI

carlo come essere terrestre, nel fisico - dobbiamo anzi ormai cercarlo nel fisico,
ma soltanto nella manifestazione fisica piu sottile, come uomo di calore. Quando
si verifico quel fatto, a cui viene accennato con le belle parole: «gli Elohim disse-
ro: Facciamo 'uomo», un essere che fosse stato ricettivo alla percezione di stati
di calore avrebbe trovato certe differenziazioni nella sostanza del calore; se
avesse percorso la Terra, la quale era allora negli elementi di aria e di acqua ri-
coperta dalle specie della vegetalita e dell’animalita, avrebbe potuto dire a sé
stesso: «si percepiscono qui delle cose singolari; in certi punti si possono perce-
pire delle impressioni di calore, non ancora impressioni come di gas, ma semplici
impressioni di calore. Si trovano certe differenziazioni di calore nell’ambiente
circostante alla Terra, e degli esseri di calore vi guizzano in qua e in la. Luomo
per I'appunto non era allora ancora neppure un essere di gas; non era che un es-
sere di calore. Immaginatevi che sia tolto di mezzo tutto il solido che € su di voi, e
anche tutto quanto v’ha in voi di liquido e di gassoso, e di quell'uomo che oggi
siete rappresentatevi soltanto cio che pulsa nel vostro sangue come calore; raffi-
guratevi il calore del vostro sangue, e prescindete da tutto il resto; avrete cosi cio
che nacque allora, quando gli Elohim pronunciarono le parole creatrici: Faccia-
mo 'uomo»! E il successivo stato di densificazione non viene che dopo i giorni
della Creazione. L'afflusso nell'uvomo di cio che Jahve-Elohim poteva dare, I'aria,
si e verificato soltanto dopo che questo sesto giorno della Creazione era trascor-
so. Gli uomini non comprenderanno la loro propria origine, fintantoché non si
saranno decisi a rappresentarsi la loro provenienza in modo, da vedere origina-
riamente, nel divenire della Terra, una spiritualita animica, piu tardi un’astralita
e poi un’etericita, e da rendersi conto che delle condizioni fisiche € esistito prima
lo stato di calore, e soltanto dopo l'aria. E anche riguardo al momento in cui,
dopo i sei giorni della Creazione, ci viene raccontato: «E Jahve-Elohim gl'inspiro
in faccia un soffio di vita», gli uomini non comprenderanno la propria origine,
finché non si decideranno a rappresentarsi sé stessi fisicamente in quel momen-
to come uomini di calore e di aria, e continueranno a credere che allora esisteva
gia in qualche modo 'uomo di carne, Da cio che € piu sottile nasce cio chi e piu
denso, e non dal denso il piu sottile. Per una coscienza odierna riesce strano di

pensare a questo modo, eppure questa € la verita. Se teniamo tutto cio presente,

120



Rudolf Steiner LA GENESI

possiamo anche comprendere, perché in tante descrizioni della Creazione vien
detto, che il divenire dell'uomo va considerato come una discesa dall’'ambiente
circostante della Terra. E quando la Bibbia stessa, dopo aver parlato dei giorni
della Creazione, parla del cosidetto Paradiso, dobbiamo cercare anche dietro a
questo un significato piu profondo; e troveremo quello giusto, soltanto se ci at-
terremo alla scienza dello Spirito. Per colui che sa, riescono veramente strane le
dispute fra gli esegeti della Bibbia, per determinare su quale punto della Terra si
trovasse il Paradiso, dal quale gli uomini poi sono emigrati. In varie descrizioni
della Creazione, e nella Bibbia stessa, viene anche troppo chiaramente detto, che
il Paradiso, come tale, non esisteva affatto sul suolo terrestre, che si trovava assai
elevato al di sopra del suolo terrestre, per cosi dire, in alto nelle nuvole, e che
I'uvomo, quando viveva nel Paradiso, era ancora un essere spirituale di calore.
L'uomo allora non passeggiava davvero da bipede sulla Terra; questa e una fan-
tasticheria materialista. Dobbiamo dunque pensare, che, anche dopo trascorsi i
giorni della Creazione, - come vengono comunemente chiamati -, 'uomo era un
essere che non apparteneva al suolo della Terra, ma all’ambiente che circonda la
Terra.

Come e arrivato I'uomo, per cosi dire, a discendere dall’ambiente circostante
sul suolo della Terra stessa, come si e verificata l'ulteriore densificazione da
quello stato in cui Jahve-Elohim lo aveva posto? Arriviamo ora a cio, che trovere-
te descritto abbastanza dettagliatamente nella mia Scienza Occulta, arriviamo a
quello, che si chiama I'influsso luciferico. Se vogliamo precisare cio che s’intende
per questo influsso luciferico, dobbiamo rappresentarci, che delle Entita, e per
I'appunto quegli esseri che sono designati come luciferici, si sono, in certo qual
modo, riversate nel corpo astrale dell'uomo. Di guisa che 'uomo, come e stato
per cosi dire formato da tutte le forze che abbiamo finora descritte nel divenire
della Terra, ha poi accolto in sé anche l'influsso luciferico. Potremo comprendere
quest’ influsso se diciamo: la vita delle brame dell'uomo, la vita di desideri del-
I'uomo, tutto cio in genere che e attaccato al corpo astrale, venne impregnato
dall’elemento luciferico, e divenne percio — se mi e concesso il termine - piu
veemente, piu passionale, piu insistente nelle sue brame, e piu racchiuso in sé:

insomma, cio che oggi indichiamo col termine «egoismo», questo voler rimanere

121



Rudolf Steiner LA GENESI

interiormente rinchiusi in sé stessi, questo por cura di raggiungere sempre che
sia possibile un benessere interiore, tutta cio penetro nell'uomo con I'’elemento
luciferico. Tutto il bene e il male che puo venire compreso in questa espressione:
«essere impregnato di benessere interiore», penetro nell'uomo con I'influsso lu-
ciferico. Fu dunque dapprima un'importazione estranea. Dal corpo astrale, qual
era prima, nell’epoca in cui venne formato dalle correnti che affluivano allora;
dalla forma che il corpo astrale allora aveva assunta, sorse ora un altro corpo
astrale, un corpo astrale, cioe, che era impregnato dall'influsso luciferico. Ne ri-
sulto come conseguenza, che il corpo di aria e di calore dell'uomo venne concen-
trato, venne maggiormente condensato. Allora soltanto sorse quello che si chia-
ma l'uomo di carne, allora soltanto si verifico 'ulteriore condensazione dell’uo-
mo. Possiamo dunque dire: I'essere preluciferico dell’'uomo sia nell’esistenza
elementare di calore e di aria; e nel liquido e nel solido dell'uomo si € insinuato
'influsso luciferico, ivi & penetrato; 1a dentro vive. L'influsso luciferico vive in tut-
to cio che e solido, o liquido. E non parlo metaforicamente, ma anzi definisco lo
stato di fatto abbastanza chiaramente, quando dico: Per effetto di questa pres-
sione esercitata sul corpo umano dall’influsso luciferico, l'uomo divenne piu gre-
ve, e dall’ambiente che attornia la Terra calo sul suolo terrestre. Questa fu l'usci-
ta dal Paradiso, come viene metaforicamente raffigurata. Allora soltanto I'uomo
ottenne, per cosi dire, il peso, la forza di gravita, per calare dall’ambiente circo-
stante sul suolo della Terra stessa. E questa la discesa dell'uomo sul suolo terre-
stre fisico; € questo che ha trascinato I'uomo fin giu sulla Terra, mentre prima
abitava nell’ambiente che la circonda. Dobbiamo dunque annoverare questo in-
flusso luciferico fra le vere forze formatrici dell'uomo, E percio anche si riscontra
un mirabile parallelismo fra le descrizioni, che ci da 'investigatore della pura
scienza dello Spirito, e quelle della Bibbia. Osservate ancora, come nella mia
Scienza Occulta sia stata evitata ogni cognizione che sarebbe stato facile ottene-
re, se si fosse comunque attinto alle descrizioni della Genesi. Potrei dire, anzi,
che mi sono guardato bene dal far cio nello scrivere la mia Scienza Occulta. Non
ho attinto che dalle ricerche spirituali scientifiche. Anche in quel libro, a un dato
punto, descritto da tutt’altro aspetto, comparisce l'influsso luciferico. Ma quando

lo si e trovato, si riscontra, con esso, nella descrizione fatta secondo la scienza

122



Rudolf Steiner LA GENESI

dello Spirito la stessa precisa epoca, che la Bibbia ci descrive come la cosidetta
tentazione dell'uomo per mezzo del serpente, di Lucifero. Si puo allora rintrac-
ciare questo parallelismo a posteriori. Per quanto e vero che la gravita, I'elettrici-
ta e il magnetismo sono forze, che oggi in modo piu grossolano hanno parte nella
formazione della Terra, altrettanto € vero che cido che chiamiamo influsso lucife-
rico € una forza, senza la quale il divenire della Terra non avrebbe potuto verifi-
carsi. E dobbiamo annoverare quest’influsso luciferico tra le forze costitutrici
della Terra. Specialmente le descrizioni orientali della Creazione, percio, traspor-
tano pure il Paradiso - sebbene non con tanta finezza quanto la Bibbia - nel-
I’'ambiente che circonda la Terra e non sulla Terra stessa, e interpretano la scac-
ciata dal Paradiso come una discesa dall’ambiente che circonda la Terra sulla su-
perficie terrestre. Anche in questo campo, dunque, purché si sappiano compren-
dere le parole, risulta completa concordanza fra la ricerca spirituale-scientifica e
la Bibbia.

Ma esaminiamo ora anche un altro punto. Abbiamo gia rilevato, che I'investi-
gatore dello Spirito non ha un compito facile quanto la scienza, che segue all’in-
circa il principio: «di notte tutte le mucche sono grigie» e riferisce i processi piu
diversi alla medesima causa. L' investigatore spirituale deve vedere la, dove si
formano le nuvole, qualcosa di affatto diverso, da quel che vede dove 'acqua si
forma sul terreno. Abbiamo parlato dei Cherubini come delle potenze dirigenti
nella formazione delle nuvole, e abbiamo parlato dei Serafini come delle potenze
dirigenti di cio, che scatta dalle nuvole come fiamma di folgore. Se vi raffigurate,
che la cacciata dal Paradiso si riferisce in realta a una discesa dall’ambiente cir-
costante, avete una descrizione quasi letterale di come l'uomo, per il proprio
peso, cada giu dall'ambiente che circonda la Terra, e debba, lasciare indietro le
forze e le Entita, che formano le nuvole e la folgore: i Cherubini con la spada fol-
gorante. L'uomo cade giu, per cosi dire dall'ambiente circostante la Terra, da quei
campi dove dominano i Cherubini con le fiammeggianti spade di folgore. Ci viene
cosi riferito letteralmente dalla scienza dello Spirito, cio che ci viene descritto
nella cacciata dal Paradiso, quando sta detto: «E il Signore Dio colloco davanti al
Paradiso un Cherubino con una spada che gettava fiamme e faceva ruota». Se te-

nete conto di cio, potete allora, direi, quasi toccare con mano, come quegli antichi

123



Rudolf Steiner LA GENESI

veggenti, che ci hanno dato la Genesi, guardassero con piena veggenza nei pro-
cessi arcani, che si svolgevano in quel vibrare ed essere dell'uomo, nelle altezze
eteriche, prima che fosse decaduto dalle regioni, dove dominano i Cherubini e i
Serafini. Con questo realismo ci parla la Bibbia, la quale non vuole prospettarci
soltanto dei meri paragoni o delle immagini grossolanamente materiali, ma che
ci racconta quanto risulta dalla coscienza chiaroveggente. Gli uomini attuali non
conoscono che male le idee degli antichi tempi. Oggi si critica tanto la Bibbia,
come se fosse talmente ingenua da raccontarci: Quello che una volta era il Para-
diso, era un gran giardino, ben adorno di alberi; vi si aggiravano leoni e tigri e nel
bel mezzo vi erano gli uomini. Si, a questo modo e facile di criticare; un critico
superficiale arrivo al punto di osservare: «Se le cose fossero state realmente cosi,
che cosa sarebbe successo all'uomo, qualora, nella sua ingenuita, avesse una vol-
ta steso la mano al leone?» E facile criticare, quando ci si crea prima un’immagi-
ne fantastica, che non corrisponde affatto al significato della Genesi. Siffatte con-
cezioni sono sorte soltanto negli ultimi secoli. Gli uomini poco conoscono le idee
dei secoli precedenti. Gli scolastici del secolo dodicesimo rimarrebbero sorpresi,
se potessero ritornare e udire quello che si ritiene oggi essi stessi abbiano detto
della Bibbia. A nessuno scolastico e mai venuto in mente di avere sulla descrizio-
ne della Bibbia delle idee, come quelle che si hanno oggidi; questo, gli uomini po-
trebbero ben saperlo, se fossero veramente desiderosi d'imparare. Basterebbe
studiare seriamente gli scritti degli scolastici e si vedrebbe che in essi e chiara-
mente espressa che si tratta di ben altro. Sebbene fosse in certo modo allora gia
tramontata la coscienza, che nella Bibbia si ha a che fare con un’esposizione che
rende i risultati della investigazione chiaroveggente, si aveva tuttavia di essa an-
cora una comprensione ben diversa da quella, che prevale come esegesi grosso-
lanamente materiale dal sedicesimo al diciassettesimo secolo in poi. Nei primi
secoli del Medio Evo non sarebbe venuto in mente a nessuno di giudicare in tal
modo. E facile oggidi di criticare la Bibbia; occorre pero ignorare, che le idee che
oggi si combattono, sono sorte soltanto da un paio di secoli. E coloro che oggi
maggiormente contestano la Bibbia, combattono un prodotto fantastico delle
idee umane, e non la Bibbia stessa: e un combattere contro qualcosa che non esi-

ste affatto, e che e soltanto una costruzione della fantasia. Di fronte a cio, la

124



Rudolf Steiner LA GENESI

scienza dello Spirito ha il compito di mostrar nuovamente, con la comunicazione
dei risultati spirituale-scientifici, quale sia il vero significato della Bibbia, e di
rendere cosi possibili quelle grandi impressioni, che devono invadere I'anima
nostra, quando impariamo a comprendere cio che in forma cosi monumentale ci
vien risuonando dai tempi antichi.

125



Rudolf Steiner LA GENESI

IX - A QUALE EPOCA SI RIFERISCE LA GENESI?

In tanti punti di queste conferenze, abbiamo avuto occasione di mostrare,
come nella relazione della Genesi, purché la si comprenda correttamente, si ri-
trovino i risultati stessi della ricerca chiaroveggente. Sara nostro compito, anche
in varii altri punti, di far rilevare questa concordanza. Occorrera anzitutto mo-
strare con maggiore precisione, tenendo in considerazione cio che la ricerca spi-
rituale-scientifica dice sul divenire della nostra Terra, a quale tempo si riferisca
effettivamente la Genesi. A questo ho in certo modo gia accennato, ho collocato,
per cosi dire, il principio della Genesi nel momento, in cui sole e Terra si prepa-
ravano a separarsi 'una dall’altra; ma questo rapporto noi dovremo ancora esa-
minare con maggiore precisione. Quelli fra voi, che negli anni passati limino se-
guito varie mie conferenze, e anche coloro che si sono occupati della descrizione
dell’evoluzione terrestre, che ho fatta nella mia Scienza Occulta, si ricorderanno,
quanto valore sia stato assegnato a due importanti momenti di questa evoluzio-
ne terrestre. Il primo e quello della scissione del sole dalla Terra. Questo momen-
to e di grande importanza. - Era necessario che questo distacco del sole dalla
Terra avesse una volta luogo, perché se i due corpi celesti fossero rimasti insie-
me uniti, come al principio del divenire della Terra, il prosieguo dell’evoluzione
dell’'umanita non avrebbe potuto dare all'uomo il suo vero significato terrestre.
Tutto cio che chiamiamo sole, dunque non solo la parte elementare o fisica del
corpo solare, ma anche tutte le Entita spirituali che appartengono al corpo sola-
re, tutto cio doveva, per cosi dire, uscire dalla Terra, o - per essere piu esatti -
doveva respingere da sé la Terra, perché - parlando alla buona - le forze di quel-
le Entita, che trasferirono il loro campo d’azione fuori della Terra sul sole, avreb-
bero esercitato un’azione troppo violenta per la prosperita dell’'uomo, se fossero
rimaste congiunte con la Terra. Queste Entita dovettero, per cosi dire, attenuare
'azione delle loro forze, trasferendosi dalla Terra ad altro campo ed esercitando
la loro azione dal di fuori. Abbiamo cosi il momento, nel quale un certo numero
di Entita, per attenuare 'effetto della loro influenza, trasferiscono il loro campo
d’azione al di fuori, ed esercitano ormai un’ingerenza meno forte sul divenire

dell’'uomo, e anche sul divenire degli animali. Da un certo momento in poi, dun-

126



Rudolf Steiner LA GENESI

que, la Terra rimane abbandonata a sé stessa e con le sue forze divenute alquan-
to piu grossolane. Perché le forze piu sottili, piu spirituali, si sono col sole distac-
cate dalla Terra. Luomo pero, considerato come I'essere che era divenuto attra-
versando l’evoluzione di Saturno, del Sole e della Luna, rimase ancora per qual-
che tempo, dopo il distacco del sole, unito con la Terra. Furono solamente delle
Entita elevatissime, che col sole trasferirono al di fuori il loro campo d’azione. Ma
quando la Terra rimase staccata, aveva in sé ancora tutto cio che appartiene alla
sostanzialita, alle forze dell’evoluzione lunare odierna. Cosi, dopo il distacco del
sole, abbiamo un’evoluzione della Terra che contiene, per cosi dire, nel suo cor-
po, anche I'evoluzione della Luna. L'uomo era dunque esposto a condizioni molto
piu grossolane di quanto le condizioni della Terra non siano poi effettivamente
divenute; perché la luna ha, per cosi dire, una sostanzialita grossolana. Ne conse-
gui, che dopo il distacco del sole dalla Terra, quest’ultima divenne sempre piu lu-
nare, sempre piu densa. Altra conseguenza fu, che 'uomo si trovava ora esposto
a un altro pericolo, al pericolo di disseccarsi, di mummificarsi, per lo meno di
mummificarsi astralmente. Se le condizioni erano in certo modo troppo sottili,
quando il sole era unito con la Terra, ora divennero troppo grossolane. Ne risulto
che, nel corso ulteriore dell’evoluzione terrestre, gli esseri umani, finché si man-
tennero uniti con la Terra, poterono sempre meno e meno prosperare - tutto cio
vien descritto molto piu dettagliatamente nella mia Scienza Occulta -. Dalla con-
ferenza di ieri sappiamo, che gli uomini erano allora bensi degli esseri spirituale-
animici, ma che in questa loro condizione animico-spirituale non potevano con-
giungersi con cio che dalla materia della Terra irradiava verso I'alto nell’ambien-
te che circonda la Terra, perché, finché la luna era unita con la Terra, esso era di-
venuto per loro troppo grossolano. Avvenne cosi, che di gran lunga la maggior
parte delle anime umane dovette sciogliere la sua connessione con la Terra. Con
cio, accenniamo a un avvenimento importante, che si e verificato nel rapporto fra
I'uomo e la Terra, durante I’epoca, che si svolge fra il distacco del sole e quello
della luna. Le anime-spirito umane, pochissime eccettuate, presero commiato in
quell’epoca intermedia dalle condizioni terrestri, e si spinsero su, in regioni piu
elevate. E a seconda del loro grado di sviluppo, queste anime-spirito umane pro-

seguirono la loro evoluzione sui pianeti, che appartengono al nostro sistema so-

127



Rudolf Steiner LA GENESI

lare. Alcune di queste anime-spirito avevano disposizione a proseguire la loro
evoluzione sopra Saturno, altre sopra Marte, e altre ancora sopra Mercurio, ecc.
Soltanto un piccolissimo numero di anime-spirito umane piu forti rimase colle-
gato con la Terra; le altre, in questo intervallo di tempo, divennero abitanti dei
pianeti vicini della nostra Terra. Questo avvenne in un’epoca che - se s’ impiega
il termine ordinario - ha preceduto la nostra epoca lemurica; allora quella che
possiamo chiamare la condizione umana della nostra anima, attraverso un’evo-
luzione sui pianeti vicini alla Terra. Poi successe I'altro avvenimento di essenzia-
le importanza, del quale gia sappiamo, che avvenne durante I'’epoca lemurica, e
per mezzo del quale tutta la sostanzialita lunare, con tutte le forze lunari, venne
trasferita fuori della Terra stessa; ebbe luogo 'uscita della luna dalla Terra. Que-
sto fatto pero si accompagno con importanti modificazioni sulla Terra. Ora sol-
tanto la Terra venne ridotta a una condizione, in cui I'uomo poteva svilupparsi.
Mentre le forze sarebbero state, per cosi dire, troppo spirituali, se la Terra fosse
rimasta unita col sole, sarebbero invece divenute troppo grossolane, se la Terra
fosse rimasta unita con la luna. La luna dunque si allontano, e la Terra rimase
addietro, in una condizione, per cosi dire, di equilibrio, determinata dal fatto, che
gli esseri solari e quelli lunari esercitavano la loro azione dal di fuori, E per tal
mezzo la Terra si preparo a divenire la portatrice dell’esistenza umana. Tutto
questo avvenne durante I’epoca lemurica. L'evoluzione ha indi proseguito il suo
COrso, e a mano a mano si e poi verificata una nuova discesa, un nuovo affluire
delle anime-spirito umane, che si erano rifugiate sui pianeti vicini alla Terra.
Fino a epoca atlantea inoltrata ha continuato a verificarsi questo fatto della co-
stante discesa di anime dai vicini pianeti. E I'’evoluzione, durante la fine dell’epo-
ca lemurica e quella atlantea, si svolse in modo, che cio che ne usciva cristallizza-
to come uomo venne a poco a poco dotato di anime-spirito di genere diverso, a
seconda che discendevano da Marte, da Mercurio, o da Giove, ecc. Cosi s’intro-
dusse molta varieta nel divenire terrestre degli uomini. Coloro che conoscono le
mie ultime conferenze di Cristiania, sanno, che con questa ripartizione fra uomi-
ni di Marte, di Saturno, ecc., veniva dato un principio originario, che ha condotto
alla differenziazione delle razze degli uomini. Qui dunque va cercata la causa del-

la diversita del genere umano, e ancora oggi, se ci si € fatto I'occhio, si puo dire di

128



Rudolf Steiner LA GENESI

ogni uomo, se la sua anima sia discesa da questo o da quel vicino planetario della
Terra. Ma e stato anche gia detto spesso, e sta dettagliatamente spiegato nella
mia Scienza Occulta, che delle anime-spirito lasciarono la Terra. Parlando alla
buona, si puo dire: le anime piu poderose poterono continuare a servirsi del ma-
teriale terrestre e rimanere unite con esso. Anzi, ho perfino rilevato, che vi fu una
coppia principale, la quale, in modo sorprendente, sopravvisse a quella densifi-
cazione delle condizioni della Terra. Sebbene a tutta prima possa sembrare in-
credibile, ci troviamo tuttavia costretti dalla ricerca animica, ad ammettere, che
vi fu una coppia umana, quale ce la mostra la Bibbia in Adamo ed Eva, e che ai di-
scendenti di essa si andarono ad aggiungere quelle specie umane, che sono sorte
per il fatto, che le anime-spirito sono discese dallo spazio cosmico della Terra.

Se teniamo conto di tutto cio, ci accosteremo a una spiegazione, che ci potra
dire, quale sia I'’epoca, nel nostro linguaggio spirituale-scientifico, della quale ef-
fettivamente la Bibbia ci parla. Vi ricordo pure, che alla relazione dei cosidetti sei
o sette giorni della Creazione nella Bibbia, fa seguito quell’altra relazione, che il
dilettantismo dell’odierna ricerca biblica giudica una seconda -storia della Crea-
zione, ma che in realta e del tutto naturale. Vorrei ricordarvi alcuni risultati della
scienza dello Spirito - li ho gia spesso citati e li ho anche spiegati con maggiori
dettagli nella mia Scienza Occulta. - Ho mostrato, come il divenire della Terra
proceda dall’epoca lemurica all’epoca atlantea, e come, in certo modo, durante
questo progresso si verifichi una specie di raffreddamento della Terra fisica. Du-
rante I’epoca lemurica dobbiamo in fondo raffigurarci la Terra come un essere
per sé stesso igneo, che mostra ovunque in sé, sfavillante, ’elemento del fuoco, e
il raffreddamento & cominciato soltanto col passaggio all’epoca atlantea. Ho rile-
vato, che durante I'epoca atlantea tutto cio che si trovava sul suolo terrestre era
ancora affatto diverso da come poi € divenuto; che fino ai tempi atlantei inoltrati
la Terra non era circondata da un’atmosfera scevra di acqua. La Terra era rico-
perta di aria completamente impregnata di masse nebbiose acquose. La separa-
zione, che noi oggi conosciamo, fra pioggia e aria scevra di pioggia, non esisteva
in quegli antichi tempi. Tutto era avvolto in masse acquose di nebbia, che erano
impregnate di ogni genere di esalazioni e vapori e di altre sostanze, che a quel-

I’epoca non avevano ancora assunto consistenza liquida. - Gran parte di quanto

129



Rudolf Steiner LA GENESI

oggi e solido aveva tuttavia forma di vapore e pervadeva I'atmosfera; e fin molto
avanti nei tempi atlantei, tutto era impregnato da siffatte masse acquose di neb-
bia. Erano quelli pero anche i tempi, in cui comincio a formarsi cio che prima si
trovava in una condizione molto piu spirituale. Ho gia accennato, che nelle con-
dizioni che troviamo indicate per il cosidetto terzo giorno della Creazione, non
dobbiamo credere germogliassero dal terreno delle forme individuali di piante,
quali oggi le vediamo, ma che dobbiamo tener gran conto dell’espressione;
«come specie»; e che quindi si trattava allora piuttosto di anime delle specie, le
quali esistevano nel corpo della Terra, in una condizione eterico-astrale. Tutto
cio che nel terzo giorno della Creazione ci viene presentato come divenire delle
piante, non sarebbe stato visibile ai sensi esteriori; sarebbe stato visibile soltan-
to per gli organi della percezione chiaroveggente. Mentre dall’epoca lemurica a
quella atlantea continuava a svolgersi lo stato nebbioso nell’ambiente che cir-
conda la Terra, e le nebbie sempre piu si andavano diradando, anche cio che
prima era eterico si ando trasformando in uno stato, che si avvicina a quello che
oggi conosciamo. L'eterico ando diventando sempre piu fisico e, per quanto pos-
sa sembrare strano (perché perfino la scienza occulta e oggidi pervasa da con-
cetti materialistici), gli esseri vegetali visibili all’occhio esteriore non si sviluppa-
rono che molto piu tardi dell’epoca, che viene indicata col cosidetto terzo giorno
della Creazione; si svilupparono soltanto verso l'epoca atlantea. Le condizioni
geologiche necessarie alle piante odierne, non dobbiamo, secondo la nostra ri-
cerca, collocarle in tempi molto antichi.

Si potrebbe dunque descrivere il passaggio dall’epoca lemurica a quella atlan-
tea nel modo seguente: la Terra era allora avvolta da dense masse nebbiose, in
cui le masse fumose delle diverse sostanze, che poi si trasformarono in crosta
terrestre, si trovavano ancora disciolte. E gli esseri, che come specie erano visibi-
li alla coscienza chiaroveggente, non avevano ancora raggiunto la condensazione
fisica. Non era ancora successo cio; che si potrebbe chiamare una fertilizzazione
del suolo terrestre per mezzo di quel che fluttuava nell’aria come acqua; questa
ebbe luogo soltanto piu tardi. Come poteva dunque la Bibbia descriverla prima?
Ebbene, a un punto ben determinato, essa dovette dire: Anche dopo che furono

trascorsi i sette giorni della Creazione, dopo trascorso il tempo che coincide con

130



Rudolf Steiner LA GENESI

I’epoca lemurica, le nostre piante fisiche odierne non erano ancora spuntate dal-
la Terra, e la Terra era ancora ricoperta di masse nebbiose. La Bibbia descrive il
contenuto del fatto. Continuate a leggere dopo i sette giorni della Creazione e
troverete indicato - quantunque gia prima fosse stato detto, che le forme delle
piante erano sorte come specie - che ancora non vi erano sulla Terra né piante
né erbe. La prima volta si trattava di cio che corrisponde all’anima delle specie, la
seconda volta di cio, che come individualita fisica spunta fuori dalla Terra e cre-
sce come pianta. E con la nebbia posteriore ai giorni della Creazione viene fe-
delmente descritta la nebbia atlantea. Il fatto, che la condensazione dell’aria ac-
quea in pioggia si sia verificata soltanto allora, viene accennato con le parole:
«Perché Jahve-Elohim non aveva ancora lasciato piovere». V’ha dunque in queste
cose una profonda sapienza; posso tuttavia assicurarvi, che di quanto c’e in que-
sto documento non e penetrato nulla nell’esposizione che si trova nella mia
Scienza Occulta. Mi sono di proposito tenuto lontano dalla Bibbia, e potrei quasi
dire, che vi sono stati dei momenti, in cui ho preso particolarmente cura di tro-
vare queste risultanze per altra via che non fosse questo documento. Ed e conse-
guenza necessaria, per cosi dire, delle idee materialistiche odierne sulla Bibbia,
che non ci si accinge alla leggiera ad introdurre nell’interpretazione di essa dei
fatti che risultino dalla scienza dello Spirito. Ma e proprio I'impulso scientifico-
spirituale, che ci ha fatto trovare nella Bibbia quanto abbiamo in questi giorni
potuto dire; a dispetto di qualunque nostra resistenza, ci troviamo in ultimo co-
stretti a ritrovare nella Bibbia, cio che la ricerca chiaroveggente aveva gia prima
trovato.

Dopo queste premesse, ci possiamo proporre il quesito: in quale punto, nella
narrazione della Genesi, deve collocarsi l'uscita dell’elemento animico-spirituale,
la dipartita delle anime-spirito degli uomini verso i corpi o le Entita planetarie
vicine della Terra, che fu determinata dal fatto, che le condizioni della Terra era-
no diventate piu grossolane? Dobbiamo collocare questa dipartita nel punto, in
cui ci vien raccontato, che per la comparsa dell’etere del suono - vi ho esposto
questo dettagliatamente nella descrizione del cosidetto secondo giorno della
Creazione - le sostanze superiori vengono separate dalle inferiori. E se si segue

con lo sguardo del veggente tutto cio che qui vien significato, ci si dice: con cio

131



Rudolf Steiner LA GENESI

che sali in alto, che si allontano dalla Terra, di cui e detto che gli Elohim lo chia-
marono firmamento, si allontanarono contemporaneamente le anime-spirito de-
gli uomini. Cosi il secondo giorno della Creazione coincide con un momento ben
determinato, fra il distacco del sole e quello della luna dalla Terra, con la diparti-
ta delle anime-spirito degli uomini verso I'ambiente che circonda la Terra.
Dobbiamo ora pero considerare, che questo porta a una conseguenza molto
importante. Che cosa e infatti, che veramente usci allora fuori nello spazio co-
smico? Dove, in altre parole, lo ritroviamo oggi nell'uomo? In quali membra del-
I'uomo dobbiamo cercare cio, che a quell’epoca usci fuori nello spazio cosmico?
Quale esisteva allora, oggi naturalmente non esiste; ma possiamo tuttavia met-
terlo in corrispondenza con certe membra dell’attuale organismo dell'uomo.
Consideriamo un poco I'uomo, da tale punto di vista. Noi ripartiamo oggi 'uomo
nei quattro arti gia noti: il corpo fisico, quello eterico, quello astrale e il portatore
dell’lo. Sappiamo che di questi quattro arti, durante lo stato notturno di sonno, il
corpo fisico e quello eterico rimangono nel letto. Quando parliamo pero di quelle
epoche antiche, per le quali vale cio che sta detto del secondo e anche del terzo
giorno della Creazione, non ci e consentito di parlare gia del corpo fisico e del
corpo eterico come sono oggidi. Cosi come sono oggi, essi si organizzarono sol-
tanto piu tardi traendosi dalla sostanzialita terrestre. Quel che esisteva allora
dell’'uomo appartiene oggidi essenzialmente a quella parte di lui che, durante lo
stato notturno di sonno, va fuori dagli attuali arti piu densi della natura umana, a
quella che chiamiamo I'entita astrale dell'uomo. E quanto opera in fatto di forze
nel nostro corpo astrale, che dobbiamo tenere presente, quando consideriamo
I'anima-spirito dell'uomo, che a quell’epoca abbandono la Terra per prosperare
meglio sui circostanti pianeti. Quel che dunque appartiene alle nostre forze,
quando col nostro corpo astrale stiamo fuori dal nostro corpo fisico e da quello
eterico, lo dobbiamo cercare dopo il secondo giorno della Creazione, sui pianeti
vicini alla Terra. Sappiamo pero, che quando oggigiorno I'uomo nello stato not-
turno di sonno e con le sue membra piu sottili uscito fuori dal suo corpo fisico e
da quello eterico, egli e, per cosi dire, incorporato nell’ambiente astrale che cir-
conda la nostra Terra, nelle forze e nelle correnti del nostro sistema planetario.

Durante lo stato notturno di sonno, I'uomo si trova collegato con le Entita plane-

132



Rudolf Steiner LA GENESI

tarie. Possiamo pero anche dire: in quegli antichi tempi, 'uomo non era collegato
con questi pianeti esteriori soltanto durante lo stato notturno di sonno, ma, in
genere, dopo la sua fuga dalla Terra, si trovava sempre congiunto con essi. Egli
dimorava su questi pianeti. Per quell’epoca, dunque, che ci viene descritta come
terzo giorno della Creazione, dobbiamo tener presente che, tranne quelle anime-
spirito umane sopravvissute, delle quali ho parlato, le anime-spirito umane non
stavano affatto sulla Terra, ma stavano nell'ambiente circostante, sui pianeti, vi
avevano posto la loro dimora e con essi proseguivano la loro evoluzione. Sulla
Terra, pero, si evolvevano intanto quelli che, piu forti, piu poderosi, erano rimasti
indietro; e la loro evoluzione consisteva in questo, che essi sempre maggiormen-
te si rivestivano della sostanza materiale della Terra, vale a dire, che anche giu,
sulla Terra, veniva preparato quello che abbiamo adesso durante il giorno come
nostro corpo eterico e come nostro corpo fisico. Appunto perché questo corpo
eterico e quello fisico fossero in grado di attraversare tutte le fasi dell’evoluzione
terrena, alcune anime-spirito vennero mantenute sulla Terra; con questo mezzo
cio che si doveva andar formando come corpo eterico e corpo fisico, venne per-
petuato anche mentre le forze lunari si trovavano unite con la Terra. Se ci pro-
spettiamo bene dinanzi all’anima le condizioni che vi erano dopo il distacco del
sole, dobbiamo dire: la maggior parte di quanto era animico-umano e spirituale-
umano si trovava nella sfera circostante alla Terra, sui vicini pianeti. Il sole si era
gia staccato dalla Terra: ma se un uomo avesse potuto a quell’epoca trovarsi sulla
Terra, avrebbe veduto sulla superficie di essa masse dense di vapore, di fumo, di
nebbia. Non avrebbe visto niente del sole. Il sole, che si era allontanato con le sue
forze, non ando che a mano a mano esercitando la sua azione sulla Terra, in
modo da far diradare queste masse di fumo e di nebbia e da far loro prendere a
poco a poco per 'ambiente che circonda la Terra la forma che era necessaria per
I'evoluzione dell’'umanita. E soltanto a poco a poco avrebbe quell’'uomo, che dal
di fuori, per cosi dire, avesse osservato I'evoluzione, veduto, come le nebbie gra-
datamente si andavano diradando, le masse di fumo divenendo meno dense e
come le forze solari non esercitavano soltanto la loro azione attraverso l'oscuro
involucro di fumo, ma divenivano veramente percepibili - si potrebbe dire - visi-

bili. Ci accostiamo con cio al quarto giorno della Creazione, e ci avviciniamo cosi

133



Rudolf Steiner LA GENESI

sempre piu all’avvenimento, che va designato corte il distacco della luna. Sicché
effettivamente un uomo, il quale fosse vissuto allora sulla Terra, avrebbe potutoo
vedere i raggi solari penetrare attraverso le masse di fumo e di vapore. E in se-
guito al verificarsi di queste modificazioni, la Terra ando gradualmente acqui-
stando le condizioni che erano favorevoli per lo sviluppo del divenire dell’'uomo,
per cui gli uomini tornarono a poter vivere su di essa, e, per cosi dire, dai discen-
denti fisici di coloro che erano sopravvissuti poterono venir creati dei corpi per
le anime-spirito, che ora ritornavano dall’ambiente circostante alla Terra. Avete
cosi, potrei dire, due diverse procreazioni. Quello che piu tardi e divenuto corpo
eterico e corpo fisico dell'uomo, proveniente da coloro che sopravvissero. L'ele-
mento animico-spirituale vi € penetrato dall'ambiente circostante. Da principio
questa discesa dalla cerchia dei vicini planetari della nostra Terra si esplicava
come un’influenza spirituale. Nel momento, in cui, per cosi dire, il sole riusci ad
attraversare le masse di nebbia e di fumo che circondavano la Terra, e in cui la
luna se ne usci, si desto nelle anime-spirito dei vicini pianeti lo stimolo a discen-
dere di bel nuovo su questa sfera terrestre. Quando da una parte il sole, e dall’al-
tra la luna, divennero visibili dalla Terra, anche le forze di quelle anime che flui-
vano giu sulla Terra, penetrarono nella Terra stessa. Ecco la narrazione realistica
di cio, che vien descritto nel cosidetto quarto giorno della Creazione con le paro-
le: «Gli Elohim formarono la luce maggiore e la luce minore, I'essere solare e I'es-
sere lunare e le stelle». Perché per «stelle» s’intendono per I'appunto i vicini pla-
netari della Terra. Il lavoro, dunque, che stabili una specie di equilibrio, si ando
preparando da una parte dal sole e dall’altra dalla luna, e contemporaneamente
si preparo I'azione discendente esercitata dalle anime-spirito umane, che anela-
vano a prender corpo di nuovo sulla Terra.

Abbiamo cosi collocato il quarto giorno della Creazione nel momento, in cui,
durante I’epoca lemurica, dopo l'uscita della luna, si stabilirono quelle condizio-
ni, che trovate descritte nella mia Scienza Occulta, e che possiamo designare di-
cendo, che le anime-spirito umane tendevano di nuovo giu, verso la Terra.

Ora, pero, dobbiamo esaminare un poco le condizioni spirituali corrisponden-
ti. Finora abbiamo esaminato sopratutto cio che poi divenne fisico. Dobbiamo

renderci sempre piu chiaramente conto, che a base di ogni elemento grossolano

134



Rudolf Steiner LA GENESI

vi € un elemento piu sottile, a base di tutto cio che tende verso il fisico vi € un
elemento spirituale. Con il sole uscirono sostanzialmente dalla Terra gli Elohim,
per trasferire il loro campo d’azione al di fuori, per esercitare la loro azione dal-
I’'ambiente che circonda la Terra; ma non uscirono tutti. Qualcosa, per cosi dire,
rimase degli Elohim tuttavia unito con la Terra, anche quando la Terra conteneva
ancora nel suo corpo le forze lunari. E cio che delle forze spirituali degli Elohim
rimase allora congiunto con la Terra, e quello che in certo modo € collegato con
tutte le influenze buone delle forze lunari. Perché si deve parlare anche d’in-
fluenze buone delle forze lunari. Dopo il distacco del sole, tutto sulla Terra, e par-
ticolarmente I'uomo sarebbe stato spinto alla mummificazione, all'indurimento,
tutto sarebbe diventato come legno. Luomo sarebbe morto per la Terra. La Terra
sarebbe divenuta deserta, se avesse conservato le forze lunari nel suo corpo.
Dentro alla Terra, queste forze lunari non sarebbero state benefiche; perché cio
nondimeno hanno dovuto per un dato tempo rimanere con la Terra? Perché
I'umanita doveva, per cosi dire, sopravvivere e superare tutte le condizioni terre-
stri; perché di fatto I'umanita, nei suoi rappresentanti piu poderosi, doveva pas-
sare per questo ispessimento lunare. Dopo pero, quando la luna si fu distaccata
dalla Terra, le forze, le quali altrimenti avrebbero determinato la morte terrestre
dell'uvomo, furono invece benefiche. Dopo 'uscita delle forze lunari, tutto torno a
ringiovanirsi, cosi che anche le anime piu deboli poterono discendere e incorpo-
rarsi in corpi umani. Cosi la luna divenne la benefattrice della Terra, divenendo la
sua vicina. Cio che nella Terra stessa essa non avrebbe potuto mai essere, lo di-
venne come sua vicina. Quelle Entita, che hanno diretto tutta questa serie di pro-
cessi, sono le grandi benefattrici dell'uomo. Quali erano queste Entita? Ebbene,
per 'appunto quelle Entita che erano unite con la luna, e che poi hanno come
strappato la luna dalla Terra, per condurre 'uomo piu oltre nell’evoluzione ter-
restre. Dalla relazione della Genesi, si riconosce che gli Elohim erano le grandi
forze dirigenti. E cio che di queste forze elohistiche effettuo quel grande e pos-
sente avvenimento che fu la dipartita della luna, e determino per tal modo il vero
essere dell'uomo, non era altro che quel che aveva pure operato la promozione
cosmica degli Elohim a Jahve-Elohim, che aveva elevato I'essere degli Elohim a

Jahve-Elohim. Cio rimase unito con la luna, e condusse poi la luna fuori della no-

135



Rudolf Steiner LA GENESI

stra Terra. Percio possiamo dire: con quel che nella nostra Creazione troviamo
come corpo della luna é intimamente connesso cio che noi designamo come Jah-
ve-Elohim.

Rappresentiamoci ora con maggiore esattezza, che cosa significhino veramen-
te queste condizioni per I'uomo nel suo divenire terrestre. Se 'uomo fosse rima-
sto congiunto con una Terra, che avesse conservato in sé il sole, sarebbe diventa-
to un essere, che sarebbe stato veramente un nulla, egli sarebbe semplicemente
rimasto unito con l'essenzialita degli Elohim; non avrebbe potuto disciogliersi e
acquistare indipendenza. Ma poiche gli Elohim si distaccarono con il loro sole
dalla Terra, 'uomo poté rimanere unito con quest’ultima e conservare la sua vita
animico-spirituale. Se pero si fosse fermato a questo, si sarebbe indurito; avreb-
be trovato la morte. Per qual ragione dovette I'uomo arrivare a una condizione,
che rappresentava una sia pure mera possibilita di morte? Per potere diventare
libero; per potere disciogliersi dagli Elohim, per potere divenire un essere indi-
pendente. Luomo, nella sua parte lunare, ha in sé qualcosa che effettivamente
provoca questo estinguersi, ed egli ne avrebbe, per cosi dire, ricevuto una dose
troppo forte, se la luna non si fosse distaccata dalla Terra. Da questa nondimeno
potete riconoscere, che e questo elemento lunare, che come sostanzialita cosmi-
ca, € intimamente connesso con l'indipendenza umana. Se prendete le condizioni
terrestri attuali, dovete dire a voi stessi: queste condizioni si sono prodotte ve-
ramente soltanto dopo il distacco della luna. Non vi sono dunque in esse tante
forze lunari quante ve n’erano prima. Ma I'uomo, per quanto riguarda il germe
del suo corpo fisico e di quello eterico, e sopravvissuto anche all’epoca lunare,
all’'unione della Terra con la luna, e ha per questa ragione in sé cio che alla Terra
e stato tolto. Egli ha in sé una parte di cio che e lassu, sulla luna. Egli I'ha conser-
vata attraverso quell’epoca nel suo corpo fisico e in quello eterico. Cosi 'uomo
porta in sé un elemento lunare; e collegato con questo elemento lunare. La Terra
non avrebbe sopportato in sé questo elemento lunare; I'uomo pero lo ha in certo
qual modo in sé; ha dunque disposizione a divenire qualcosa d’altro che non un
semplice essere terrestre.

Se meditate su tutto cio, arriverete a vedere che, come uomini, abbiamo, per

cosi dire, la Terra sotto di noi, e che fu necessario cacciar fuori la luna da questa

136



Rudolf Steiner LA GENESI

Terra. Essa venne pero cacciata fuori solo dopo che una giusta dose della sua es-
senza era stata inoculata nell'uomo. La Terra non porta I'’elemento lunare in sé:
noi lo portiamo in noi. Che ne sarebbe stato della Terra, se la luna non ne fosse
stata strappata? Guardate questa luna con occhi diversi da quelli, con cui la si
considera oggi cosi spesso. Tutta la costituzione della materia e diversa da quella
della Terra. In senso prettamente materiale, 'astrofisico dice, che la luna non ha
aria, che appena ha acqua, vale a dire, che essa si e spinta in maggiore densita
della Terra. Essa contiene dunque le forze, che, per cosi dire, condurrebbero la
Terra ancora oltre la condizione d’'indurimento in cui si trova, che renderebbero
questa Terra fisicamente ancora piu dura. Queste forze lunari renderebbero la
Terra fisicamente piu dura, e frastagliata di crepacci. E per avere un’idea di cio
che la Terra diventerebbe se le forze lunari fossero in essa, immaginatevi, per
esempio, sulla strada, un po’ di materia terrea, imbevuta di acqua, diciamo in-
somma del fango; immaginatevi che I'acqua se ne vada sempre piu ritraendo,
sicché la terra si riduca sempre piu in polvere. Potete, per cosi dire, seguire tutto
questo processo per via d’ immagini, se, dopo una pioggia, osservate la materia
melmosa della strada disseccarsi a poco a poco e diventare polvere. Sarebbe suc-
cesso a un dipresso qualcosa di simile alla Terra, si sarebbe spaccata e ridotta a
un mucchio di polvere, se le forze lunari fossero rimaste unite con essa. E a un
dipresso questo succedera ancora alla Terra, quando avra compiuto la sua mis-
sione.

Si sfrantumera in polvere cosmica. La materia terrestre si dissolvera come
polvere cosmica nello spazio cosmico, quando 'uomo avra compiuto la sua evo-
luzione su di essa. Possiamo dunque dire, che la Terra sarebbe diventata polvere,
e che ha in sé la tendenza a diventare polvere, a sfrantumarsi in particelle di pol-
vere. E’ stata salvata da questa prematura sfrantumazione in polvere dal fatto,
che la luna e stata distaccata da lei. Ma nell’'uomo € rimasto qualcosa di cio, che
ha veramente tendenza a divenire polvere. Luomo, per tutte le vicende che vi ho
descritte, accoglie nel suo essere un che della polvere terrestre lunare. Quelle En-
tita che sono collegate con la luna hanno dunque realmente introdotto nell’esse-
re corporeo umano qualcosa che, in ultima analisi, non e della massa terrestre

che costituisce il nostro immediato ambiente dopo che la luna si e distaccata; ma

137



Rudolf Steiner LA GENESI

hanno impresso nella corporeita. umana un che della polvere terrestre lunare.
Siccome pero Jahve-Elohim € connesso con questo elemento lunare, cio significa
dunque, che Jahve-Elohim e colui, che ha impresso nella corporeita umana I'ele-
mento lunare polveroso della Terra. E dobbiamo dire: nel corso dell’evoluzione
della Terra doveva sopraggiungere un momento, che viene giustamente indicato
cosi: «Nel progresso cosmico degli Elohim arrivo il tempo, in cui Jahve-Elohim
impresse nella corporeita umana la polvere terrestre, la polvere terrestre lunare.
Questa e la straordinaria profondita del passo della Bibbia, dove sta detto: «E
Jahve-Elohim formo I'uomo di polvere della Terra». Perché cosi sta detto. E non
sono che mere schiocchezze tutte le traduzioni che dicono, che Jahve-Elohim
avrebbe formato I'uvomo da un gnocco di fango della Terra. Egli impresse nel-
I'uomo la polvere della Terra. Se abbiamo gia trovato tanto, che ci ha meraviglia-
to e impresso con un sentimento di profonda venerazione dinanzi a quello, che la
Bibbia dice per mezzo degli antichi veggenti e che ritroviamo per mezzo della
indagine spirituale-scientifica, qui, in queste parole: «E Jahve-Elohim impresse
nella corporeita umana la lunare polvere della Terra», abbiamo un passo, che
deve ingrandire e moltiplicare la nostra venerazione per cio che gli antichi veg-
genti ci raccontano nella relazione della Genesi. E se questi antichi veggenti era-
no coscienti di ricevere la comunicazione di cio, che li rendeva capaci di dire
quelle cose, dalle regioni in cui operavano gli Elohim e Jahve-Elohim; se erano
coscienti di ricevere la loro sapienza dalle regioni degli Esseri stessi che hanno
creato il mondo, potevano dire: Fluisce in noi come sapienza, come saggezza,
come pensiero, cio che formo il divenire stesso della Terra, in quanto tesseva e
operava in quegli Esseri. E cosi possiamo alzare lo sguardo con timore reveren-
ziale agli antichi veggenti, e al timore reverenziale, con cui alla loro volta questi
antichi veggenti alzavano lo sguardo verso le regioni, dalle quali proveniva la
loro rivelazione, verso le regioni degli Elohim e del Jahve-Elohim. Quale nome
avrebbero essi potute dare alle Entita che stavano a base della Creazione e della
loro propria conoscenza? Quale parola vi poteva essere per loro, se non quella di
cui tutto il loro cuore doveva essere colmo, quando accoglievano la rivelazione
delle potenze creatrici del Cosmo? Quando alzavano lo sguardo ad esse, diceva-

no: Discende la rivelazione in noi da Entita divino-spirituali. Non possiamo tro-

138



Rudolf Steiner LA GENESI

vare per esse altra parola, che quella che esprime il nostro senso di timore reve-
renziale: «Coloro per i quali sentiamo timore reverenziale». Traduciamo questo
in antico ebraico; come suona: «Coloro per i quali sentiamo timore
reverenziale»? suona «Elohim». Questa e la parola per coloro, per i quali si sente
timore reverenziale. Cosi trovate la corrispondenza fra i sentimenti degli antichi
veggenti e i nomi delle Entita cosmiche, alle quali essi attribuivano la Creazione e

la rivelazione che ricevevano.

139



Rudolf Steiner LA GENESI

X - IL SETTIMO GIORNO

Da tutto quanto e stato detto nei passati giorni e specialmente ieri, potrete de-
durre a un dipresso, a quale epoca della narrazione fatta secondo la scienza dello
Spirito dobbiamo riferire la relazione della Genesi. Abbiamo gia rilevato, che il
momento segnato dalle prime parole monumentali della Bibbia e quello appun-
to, che, secondo la scienza dello Spirito, viene da noi indicato con le parole: «La
sostanza ancora comune della Terra e del Sole si preparava a una scissione». Ha
poi luogo questa scissione e, durante i processi della medesima, si svolge cio che
la Genesi ci descrive. Questa descrizione della Genesi comprende tutto cio, che
avviene fino ai tempi lemurici inoltrati, fino al distacco della luna. E quel che av-
viene dopo che il distacco della luna si e verificato, e che in modo scientifico-spi-
rituale viene da noi descritto come il corso dei tempi lemurici, come I'alba dei
tempi atlantei, dobbiamo ricercarlo nella descrizione che segue i giorni della
Creazione. A questo abbiamo gia accennato ieri. Abbiamo anche rilevato, quanta
profondita vi sia dove vien detto, che I'uomo ebbe impressa nella corporeita la
polvere terrena lunare. Questo succedeva dunque nel tempo stesso, in cui era av-
venuta quell’ascesa nel cosmo, che da noi € stata descritta come una promozione
cosmica degli Elohim a Jahve-Elohim. Ci siamo dovuti rappresentare questa
ascesa come coincidente a un dipresso, con l'inizio dell’attivita della luna dal di
fuori. Questa attivita della luna, o meglio, di quell'Entita che era connessa col
processo del distacco lunare, con I'attivita della luna dal di fuori, ce la dobbiamo
appunto rappresentare nella totalita degli Elohim, in cio che chiamiamo Jahve-
Elohim. Sicché potremmo dire, che I’azione della luna sulla Terra corrisponde nel
suo primo stadio a tutto cio che concerne I'impressione della sostanza terrestre-
lunare nel corpo dell’'uomo. Al corpo umano, che fino allora era solamente di ca-
lore, venne conferito cio, che abitualmente vien tradotto con le parole: Jahve-
Elohim ispiro all'uomo il soffio divino e 'uomo divenne un’anima vivente, o per
dir meglio, un essere vivente. Non dobbiamo pero¢ trascurare di notare ancora
una volta, in questo passo, la straordinaria efficacia, la grandezza e la potenza
delle espressioni bibliche. Vi ho potuto far osservare, che il vero divenire terre-

stre dell’'uomo dipese dal fatto, che 'uomo poté aspettare nella sua spiritualita,

140



Rudolf Steiner LA GENESI

entro le condizioni spirituali, finché nel divenire della Terra stessa vi fossero le
condizioni adeguate, in modo che assumendo la sua corporeita egli potesse di-
venire un essere maturo. Se dalla sua spiritualita avesse dovuto discendere nella
corporeita piu presto, durante quei processi che vengono indicati con il cosidetto
quinto giorno della creazione, egli avrebbe potuto divenire soltanto un essere fi-
sicamente simile a quelli, che ci vengono mostrati come viventi nelle sfere dell’a-
ria e dell’acqua. Come si presenta invece veramente la natura essenziale del-
I'uomo? Davvero, in modo mirabilmente grandioso; e le espressioni sono scelte
con tale efficacia, che 'uvomo moderno potrebbe trarne molti ammaestramenti
proprio in fatto di giustezza ed efficacia nella scelta dei vocaboli. Ci vien detto,
che quelle Entita, dunque le anime delle specie, che s'immersero il quinto giorno
della Creazione nella materia della Terra, divennero esseri viventi, divennero cio
che per I'appunto oggidi noi chiamiamo esseri viventi. L'uomo, a quell’epoca, non
discese ancora sulla Terra. Quelle anime collettive di specie che stavano ancora
su, per cosi dire, nella grande riserva della spiritualita, discesero soltanto piu
tardi. E anche durante il sesto giorno della Creazione, discesero dapprima gli es-
seri animali superiori piu vicini all'uomo, i veri e proprii animali terrestri. Anco-
ra dunque durante la prima parte del cosidetto sesto giorno della Creazione,
I'uomo non poté discendere nella materia densa; perché se avesse allora gia im-
presso in sé la forza del divenire terrestre, sarebbe divenuto un essere, fisica-
mente, come gli animali terrestri. Prima scese '’Anima della specie degli animali
terrestri superiori, che ormai popolarono il suolo terrestre invece dell’aria e del-
I'acqua. E allora soltanto, gradualmente, si presentarono quelle condizioni, per le
quali i germi del futuro uomo si poterono andar formando. Come si e verificato
cio? Questo ci viene indicato in modo monumentale, quando vien detto, che le
Entita degli Elohim si accinsero a far convergere la loro attivita nel disegno da
me descrittovi di formare l'uomo terrestre. Dobbiamo dunque dire: questo uomo
terrestre sorse dapprima per il fatto, che gli Elohim collaborarono con le varie
capacita, che fra di essi si trovavano variamente ripartite, come un gruppo di En-
tita che hanno una meta comune. L'uomo fu dunque anzitutto la finalita comune
del gruppo degli Elohim. Ora dobbiamo farci un'idea piu esatta di come 'uomo

effettivamente sia nato nel cosidetto sesto giorno della Creazione; egli, a quel

141



Rudolf Steiner LA GENESI

tempo, non era ancora affatto quale oggi lo vediamo. La corporeita fisica, in cui
oggi I'uvomo si presenta a noi, non nacque che piu tardi, quando avvenne l'inspi-
razione del soffio di vita, impresso da Jahve-Elohim. Il processo, che vien descrit-
to come la Creazione dell'uomo per mezzo degli Elohim, si verifico prima che la
polvere terrestre venisse impressa nella corporeita. Come era dunque l'uomo,
che gli Elohim posero nell’esistenza gia durante la cosidetta epoca lemurica? Ri-
cordatevi di cio, che gia spesso ho detto, sul carattere e sulla natura dell'uomo
odierno: cio che noi chiamiamo corpo fisico e, in certo modo, uguale in tutti gli
uomini soltanto nei riguardi degli arti piu elevati. Dobbiamo pero distinguere
I'uomo riguardo al sesso in modo, che cio che si presenta a noi oggidi nella confi-
gurazione fisica come maschio, €, nel suo corpo eterico, femmina; e similmente
cio, che ci si presenta fisicamente come femminile, € di corpo eterico maschile.
Lumanita oggigiorno e cosi ripartita; cio che esteriormente appare maschile e
interiormente femminile, e cio che esteriormente appare femminile € interior-
mente maschile. Perché & avvenuto questo? E avvenuto per il fatto, che una diffe-
renziazione nella corporeita dell’'uomo si verifico soltanto in epoca relativamente
tarda, dopo i veri e proprii giorni di Creazione. In quegli uomini, che nacquero
come meta comune degli Elohim al sesto giorno della Creazione, questa differen-
ziazione, questa separazione in uomo e donna, non esisteva ancora; essi avevano
allora ancora una corporeita comune. Il miglior modo di farci di quest’ultima
un’idea, per quanto vi si possa riuscire con un’'immagine, € di dire: la corporeita
fisica era allora piu eterica, e in compenso la corporeita eterica era alquanto piu
densa di oggi. Cio che oggi dunque e corporeita fisica, densa, non era, quando gli
Elohim la formarono, ancora cosi densa come oggidi, e la corporeita eterica era
piu densa di quella attuale. Una differenziazione, una condensazione verso il fisi-
co, si presento piu tardi, sotto l'influenza di Jahve-Elohim. Potete gia presentire
che non possiamo affatto considerare 'opera umana degli Elohim coi criterii di
oggi come maschile e femminile, ma che essa era simultaneamente maschile e
femminile, indifferenziata, indivisa. Quell'uvomo, dunque, che nacque allora nel
senso, che la Bibbia esprime per mezzo degli Elohim: «Facciamo I'uomo», non
era ancora differenziato, ma era in pari tempo maschile e femminile. E da questa

creazione degli Elohim, 'uomo nacque maschile-femminile. Questo é il significa-

142



Rudolf Steiner LA GENESI

to, I'originario significato di cio che vien tradotto in modo cosi grottesco nelle
Bibbie moderne: «E gli Elohim crearono 'uomo, un omino e una donnina». Que-
sto «omino e donnina» e veramente la traduzione piu assurda che vi sia nella
Bibbia. Non si tratta qui di un omino e di una donnina nel senso odierno, ma del-
I'uomo non differenziato, dell’'uomo maschile-femminile. So benissimo, che molti
esegeti della Bibbia si sono messi contro questa interpretazione e, con un certo
sfoggio di parolone dotte, hanno cercato di mettere in ridicolo cio che delle ese-
gesi monumentali piu antiche gia avevano giudicato, cioe l'interpretazione giu-
sta. Si cerca di contestare questa interpretazione che I'uomo elohistico fosse ma-
schile-femminile a un tempo, che dunque I'immagine riflessa degli Elohim, che
cio che venne creato a immagine degli Elohim, fosse 'uomo maschile-femminile.
Vorrei chiedere agli esegeti, che si oppongono a questa interpretazione, su che
cosa realmente essi si fondino. Sulla ricerca chiaroveggente non si possono basa-
re, perché questa non dira mai altro che quello che ora vi ho detto. Sopra una ri-
cerca esteriore dunque? Ma vorrei chiedere allora a queste persone, se, di fronte
a quella che e veramente la tradizione, essi siano in grado di sostenere un’inter-
pretazione diversa. Bisognerebbe pur raccontar loro che cosa sia veramente la
tradizione esteriore della Bibbia. Quando si comincia con l'indagine chiaroveg-
gente a scoprire quali siano veramente i fatti, si fa vita, si fa luce nel testo della
Bibbia, e non si tiene piu conto allora delle piccole varianti che occorrono nella
tradizione, perché la conoscenza della verita porta a leggere il testo corretta-
mente. Diversamente succede invece, quando ci si avvicina a queste cose per la
via filologica. Bisogna rendersi conto che, fin nei secoli cristiani, nulla esisteva,
neppure nella prima parte della Bibbia, che potesse indurre a leggere questo te-
sto come oggi lo si legge. Non vi si trovavano punte vocali e il testo era tale, che
mancava perfino la separazione fra le singole parole. Piu tardi soltanto vi furono
aggiunti i punti, che in ebraico segnano le vocali. Vorrei sapere con quale diritto,
chi non ha la necessaria preparazione per mezzo della scienza dello Spirito, pos-
sa trarre dal testo originario un’interpretazione, della quale si possa dire con co-
scienziosita scientifica che sia esatta.

Nell'opera degli Elohim dobbiamo dunque vedere uno stadio di preparazione

dell’'uomo. Tutti i processi a cui oggidi applichiamo le espressioni: «riproduzione

143



Rudolf Steiner LA GENESI

umana» o simili, erano a quell’epoca nei riguardi dell'uomo ancora piu eterici,
ancora piu spirituali. Stavano ancora - vorrei dire - a un livello piu alto, direi
quasi in una sfera superiore. Fu 'opera di Jahve-Elohim, che fece diventare
I'uomo cio che oggi e diventato. Ma prima dovette verificarsi la regolare creazio-
ne degli altri esseri inferiori. Cosi, si potrebbe dunque dire, € per un atto prema-
turo di creazione che le entita animali inferiori sono divenute esseri viventi. La
medesima espressione: «nephesh»* viene applicata a questi esseri viventi ani-
mali e in ultimo anche all'uomo; ma come viene applicata all'uomo? In modo, che
per il momento in cui interviene Jahve-Elohim e dell’'uomo fa 'uomo attuale, vie-
ne chiaramente detto, che Jahve-Elohim imprime la «nesciamah». E per il fatto,
che all'uomo é stato impresso un organo superiore, questo stesso uomo diventa
un essere vivente. Osservate ora bene, quale concetto infinitamente fecondo e
importante viene introdotto proprio dalla Bibbia nella teoria dell’evoluzione.
Certo, sarebbe sciocco di negare, che, per quanto riguarda la sua formazione
esteriore, 'uomo appartiene, per cosi dire, al grado piu alto del regno animale.
Questa banalita puo esser lasciata al Darwinismo; ma quel che e importante, e
che 'uomo non e divenuto un essere vivente, un essere il cui carattere puo esse-
re indicato con nephesh, allo stesso modo degli altri esseri inferiori; ma che in-
vece all'uomo venne prima conferito un organo superiore del suo essere: un or-
gano superiore, che nei riguardi della sua anima e del suo spirito era gia stato
preparato prima. Qui arriviamo a un altro parallelismo fra 'antico insegnamento
ebraico e la nostra scienza dello Spirito. Quando parliamo dell’elemento animico
dell’'uomo, noi distinguiamo anima senziente, anima razionale e anima cosciente.
Di queste sappiamo, che sono nate dapprima nel loro aspetto spirituale-animico
durante quei tempi, che vengono indicati coi tre primi giorni della Creazione. Al-
lora esse si elaborarono a seconda della loro tendenza. Il rivestimento pero, la
vera impronta, per cui un corpo fisico divenne I'espressione di questa natura in-
teriore essenziale dell’anima, si verifico molto piu tardi. Dobbiamo dunque tener
per fermo che, per cosi dire, la spiritualita nasce per prima, che poi questa spiri-
tualita comincia a rivestirsi di astralita, e poi si condensa sempre piu e piu fino

4 Nephesh la Bibbia chiama il «soffio di vita», lo «spiraculum vitae», che il Signore Dio ispiro nella faccia
dell’'uomo secondo Genesi, II,7.

144



Rudolf Steiner LA GENESI

all’eterico-fisico, e che allora soltanto s’'imprime la spiritualita, vale a dire che
viene impresso sotto forma di soffio di vita cio che prima gia esisteva. Cio dun-
que che viene posto da Jahve-Elohim come un nocciolo nell’essere umano, si tro-
va gia formato prima; esiste nel grembo degli Elohim. Ora viene impresso nel-
'uomo, la cui corporeita & stata formata da tutt’altra parte. E dunque qualcosa
che penetra nell'uomo da un’altra parte. E solo con questa impressione di «ne-
sciamah» e divenuto possibile immergere nell'uomo cio che possiamo chiamare
il germe della natura dell'lo. Perché queste antiche espressioni ebraiche «ne-
phesh, ruah, nesciamah» non sono altro che cio che abbiamo gia indicato con
termini equivalenti nelle nostre espressioni scientifiche spirituali. «Nepheshy,
nei riguardi dell’'uomo, si puo far corrispondere all’'anima senziente; possiamo
impiegare «ruah» per anima razionale; e «xnesciamah», per anima cosciente.

Dobbiamo dunque rappresentarci il progresso di questa evoluzione come un
processo straordinariamente complicato. Tutto cio che si riferisce ai giorni della
Creazione stessa, cio che, per cosi dire, ¢ opera degli Elohim prima della loro
ascesa a Jahve-Elohim, dobbiamo raffigurarcelo come svolgentesi, in certo modo,
in regioni spirituali superiori, mentre cio che oggi possiamo osservare fisicamen-
te nel mondo degli uomini € comparso soltanto per opera di Jahve-Elohim.

Di tutto cio che troviamo cosi nella Bibbia, che ci puo dare la comprensione
della vera natura interiore dell'uomo, e che ci viene nuovamente insegnato dalla
visione chiaroveggente, di tutto cio i filosofi greci, per mezzo delle loro varie
scuole iniziatiche, avevano ancora coscienza. Platone sopra tutti; ma anche lo
stesso Aristotile. Chi conosce Platone e Aristotile, sa che Aristotile era ancora co-
sciente, che soltanto per mezzo di un organo spirituale-animico superiore
I'uomo e arrivato ad essere un essere vivente, mentre gli esseri inferiori hanno
attraversato altri processi di evoluzione. Aristotile si rappresentava questo pro-
cesso a un dipresso cosi: le entita animali inferiori sono divenute cido che sono
per mezzo di altri atti di evoluzione; ma all’epoca, in cui le forze che operano nel-
I’animale poterono diventare attive, I'Essere spirituale-animico umano, che si li-
brava ancora in regioni superiori, non poteva tuttavia divenire terrestremente
corporeo. Altrimenti si sarebbe fermato a uno stadio inferiore animale. L'essere

umano dovette aspettare. E gli stadii animali inferiori dovettero esser deposti

145



Rudolf Steiner LA GENESI

dalla loro sovranita, per mezzo dell’'innesto dell’'organo umano. Per questo vi e
ancora un’espressione impiegata da Aristotile: sfairhsqai. Di questa espressione
Aristotile si serve, come per dire: Certo, considerate esteriormente, esistono nel-
I'uomo, in fatto di corporeita esteriore, le medesime funzioni della natura anima-
le; ma cosi come sono nella natura animale, esse regnano sovrane, mentre nel-
I'uomo sono detronizzate dalla loro sovranita e devono seguire un principio piu
elevato; questo significa sfairhsqai. E questo si trova pure a base della storia bi-
blica della Creazione. Per mezzo dell'impressione della «<nesciamahy, i gradi infe-
riori vennero detronizzati dalla loro sovranita. Cosi I'uomo, per aver ricevuto il
principio portatore della sua egoita, raggiunse un grado piu elevato. Ma per la
stessa ragione, la natura, che egli aveva prima, che era piu eterica, ebbe una ulte-
riore differenziazione che la porto di un grado piu in basso. L'uomo ricevette un
organo esteriore corporeo e un organo interiore piu eterico; questo si affino, I'al-
tro si ispessi. Si ripete nell'uomo cio che abbiamo imparato a conoscere come si-
gnificato dell’intera evoluzione. Abbiamo visto come il calore si densificasse in
aria e si affinasse in luce; come poi I'aria si condensasse in acqua, e si affinasse
ad etere del suono, e cosi di seguito. Il medesimo processo si svolge a un livello
superiore per 'uomo. Il maschio-femmina si differenzia ulteriormente in uomo e
donna, e si differenzia, per di piu, in modo che la corporeita fisica piu densa va
verso l’esteriore, e la corporeita piu sottile eterica va invisibilmente verso l'inte-
riore. Con cio abbiamo in un medesimo tempo accennato a cosa, che possiamo
indicare come un progresso dall’'opera degli Elohim all’opera di Jahve-Elohim.
L'uomo, come si presenta a noi oggidi, e dunque opera di Jahve-Elohim. Quello
che diciamo il sesto giorno della Creazione coincide dunque cronologicamente
con la nostra epoca lemurica, in cui parliamo dell'uomo maschile-femminile.

Ma nella Bibbia si parla pure di un settimo giorno della Creazione. Di questo
settima giorno della Creazione ci vien detto, che I'opera degli Elohim sosto. Ma
che cosa significa veramente cio? Come dobbiamo intendere questo ulteriore
racconto? Lo interpretiamo giustamente nel senso della scienza dello Spirito sol-
tanto, se ci rendiamo chiaramente conto che proprio ora si avvicina il momento,
in cui gli Elohim ascendono, in cui compiono la loro promozione a Jahve-Elohim.

Ma non dobbiamo concepire Jahve-Elohim come il complesso degli Elohim, bensi

146



Rudolf Steiner LA GENESI

piuttosto cosi: che gli Elohim, in certo modo, cedono all’Entita lunare soltanto
una parte del loro essere, ma si conservano cio che non € compreso in questa
parte abbandonata del loro essere; essi, per cosi dire, proseguono in questa anti-
ca parte del loro essere la propria evoluzione. Vale a dire che I'opera loro, nei ri-
guardi di questa parte, non si volge piu sul divenire dell'uomo. La loro azione nel
divenire dell'uomo, essi la proseguono con quell’organo loro, che in essi si e ele-
vato a Jahve-Elohim. Il resto non opera ormai piu direttamente sulla Terra; ma si
dedica alla propria evoluzione. A questo si accenna col «riposare» dell’'opera ter-
restre, con il giorno del sabato, con il settimo giorno della Creazione.

E ora dobbiamo accennare ancora ad altro, che € importante. Se tutto quanto
ora ho detto e esatto, dobbiamo considerare I'uomo jehovistico, al quale Jahve ha
impresso il suo proprio essere, come il discendente diretto dell'uomo, in certo
modo, piu eterico, piu molle, che era stato formato il sesto giorno della Creazio-
ne. Abbiamo dunque una linea retta, che va dall'uomo che ancora € maschile-
femminile, che ancora ¢ piu eterico, all'uomo fisico. L'uomo fisico € un discenden-
te, per cosi dire una condensazione dell’'uomo eterico. Si dovrebbe dunque dire,
per descrivere 'uomo jehovistico, il quale passa nell’Atlantide: «E 'uomo che
venne formato al cosidetto sesto giorno della Creazione dagli Elohim, si € evoluto
a uomo unisessuale, all'uomo jehovistico. In cid che segue dopo i sette giorni del-
la Creazione si tratta dei discendenti degli uomini elohistici, dei discendenti di
quel che penetro nell’esistenza durante i sei giorni della Creazione». Di nuovo a
questo punto la descrizione della Bibbia ¢ veramente grandiosa, quando nel se-
condo capitolo ci racconta come effettivamente 'uomo jehovistico sia - se ci e
consentita I'espressione - un discendente dell'uomo celeste, dell'uomo che ven-
ne formato dagli Elohim al sesto giorno della Creazione. Proprio come il figlio
discendente del padre, cosi pure I'uomo jehovistico e il discendente dell'uomo
elohistico. Questo ci racconta la Bibbia nel quarto versetto del secondo capitolo:
«Cio che ora deve venire sono i discendenti, le successive generazioni degli esse-
ri celesti». Cosi sta detto li. Prendete la Bibbia come oggi ci viene comunemente
data, e vi troverete questa strana frase: «Tale fu l'origine del Cielo e della Terra,
quando 'uno e l'altra fu creata nel giorno in cui il Signore Dio fece il Cielo e la

Terra». Generalmente il complesso degli Elohim vien chiamato «Dio» e Jahve-

147



Rudolf Steiner LA GENESI

Elohim «il Signore Dio». Il Signore Dio creo la Terra e il Cielo. Vi prego caldamen-
te di considerare la frase con attenzione, e di cercare poi coscienziosamente di
applicare ad essa un significato razionale qualsiasi. Vorrei sapere chi ci riesce.
Chi puo farlo, si risparmi di far altre ricerche nella Bibbia; perché qui vi e la paro-
la «toledoth», che significa: «le generazioni successive», e che si trova impiegata
qui come a proposito di No¢, dove si parla delle generazioni successive. Si parla
dunque qui dell’'uomo jehovistico come del discendente, come delle generazioni
che succedono agli esseri celesti, cosi proprio come nell’altro passo si parla dei
discendenti di Noe. Questo passo dunque, secondo il suo significato, va letto a un
dipresso come segue: «Cio che ora segue, di cui si parlera in quel che ora segue,
sono i successori degli esseri del Cielo e della Terra, che sono stati creati dagli
Elohim e continuati da Jahve-Elohim». Si puo dunque considerare I'uomo jehovi-
stico, anche secondo il senso della Bibbia, come discendente dell'uomo elohisti-
co. E a chi, perché sta detto che il Dio ha creato gli uomini, volesse dedurne una
nuova relazione della Creazione, io consiglio, per completare la Bibbia ad arcoba-
leno, di ritrovare subito ancora una terza relazione della Creazione in uno dei
capitoli seguenti, nel quinto capitolo che comincia generalmente cosi: Questo € il
libro delle genealogie (qui si trova ancora, come nell’altro passo, la parola «tole-
doth»). Avrete allora cucito insieme tutto quanto proviene da singoli brani della
Bibbia; ma avrete dei brani, non piu la Bibbia. Se potessimo continuare, potrem-
mo spiegare anche cio che sta detto nel quinto capitolo.

Vedete dunque, che, se esaminiamo queste cose con vera profondita, ci tro-
viamo di fronte a una perfetta corrispondenza fra la Genesi, fra il racconto bibli-
co della Creazione, e cio che ci risalta dalla scienza dello Spirito, o scienza occul-
ta. Se teniamo conto di questo, dobbiamo chiedere a noi stessi: quale &€ veramen-
te il senso delle espressioni piu 0 meno figurate che vengono impiegate in quel
racconto? Quali sono gli oggetti di questa descrizione? Allora pero dobbiamo
renderci conto, che ritroviamo cio che risulta dalla ricerca chiaroveggente. Come
la visione chiaroveggente, oggi, nel supersensibile, vede I'origine della nostra
esistenza terrestre, cosi anche coloro, che originariamente redassero la relazione
biblica, guardavano il supersensibile. Chiaroveggentemente sono stati conosciuti

i fatti, che in quella relazione ci sono stati originariamente esposti. Se si rico-

148



Rudolf Steiner LA GENESI

struisce quindi quello, che si chiama il passato da un punto di vista puramente
fisico, si va in cerca di avanzi materialmente ritrovabili; ma piu si risale nel pas-
sato il corso della vita e del divenire fisico piu le formazioni fisiche diventano,
per cosi dire, nebulose. In questa nebulosita, pero, dominano e operano le Spiri-
tualita; e 'uomo stesso, in quanto alla sua spiritualita, si trova originariamente
dentro a queste Entita primordiali. E se proseguiamo il nostro esame del diveni-
re terrestre fino ai tempi di cui parla la Genesi, vediamo il nostro divenire terre-
stre rientrare, per cosi dire, nelle sue condizioni spirituali primordiali. E con i
giorni della Creazione s’intendono indicare delle fasi spirituali del divenire, che
si possono cogliere soltanto per mezzo dell’investigazione chiaroveggente. E si-
gnificano, che il fisico si forma a poco a poco dallo spirituale. Allo sguardo chia-
roveggente questo divenire si presenta in questo modo: se si volge lo sguardo
chiaroveggente sui fatti che ci vengono descritti nella Genesi, si troveranno dap-
prima dei processi spirituali; tutto cio che in essa vien descritto, si presenta
come processi spirituali. Niente, proprio niente, ne potrebbe vedere un occhio
fisico; esso guarderebbe nel nulla. Ma il tempo procede, come abbiamo visto. Per
lo sguardo chiaroveggente, dalla spiritualita si va cristallizzando a poco a poco il
solido, cosi come quando dall’acqua si forma e si solidifica il ghiaccio. Dalle onde
del mare astrale, del devacanico, emerge cio che ormai puo esser visto anche fi-
sicamente. Nel prosieguo dunque dell’osservazione, nel quadro che dapprima si
poteva cogliere soltanto spiritualmente, si affaccia, come una cristallizzazione
nella spiritualita, il fisico. Con cio abbiamo anche implicato, che I'uomo, in un
primo tempo, non poteva essere veduto con I'occhio fisico. Fino al sesto e al set-
timo giorno della Creazione, fin dunque alla nostra epoca lemurica, un occhio fi-
sico non avrebbe potuto vedere 'uomo, perché egli non esisteva allora che spiri-
tualmente. E in questo sta la gran differenza fra una teoria vera dell’evoluzione e
una teoria immaginata. La quale ultima crede, che non esista che il corso del di-
venire fisico. Ma 'uomo non e sorto, perché, in certo modo, gli esseri inferiori si
sono elevati fino alla figura umana. E’ quanto mai di piu fantastico si possa im-
maginare, il credere, che una figura animale si possa trasformare fino alla supe-
riore figura dell’'uomo. Mentre queste figure animali andavano nascendo, mentre

esse stavano formando quaggiu il loro fisico, 'uomo gia esisteva da lungo tempo.

149



Rudolf Steiner LA GENESI

Ma egli discende piu tardi e si schiera allato degli esseri animali che erano disce-
si prima. Per coloro, a cui non riesce di considerare I'evoluzione a questo modo,
non c’e rimedio; essi si trovano sotto la suggestione delle idee dell’epoca presen-
te; non gia sotto l'influenza dei dati di fatto della scienza naturale, ma sotto la
suggestione delle opinioni dell’epoca attuale.

Se vogliamo descrivere il divenire dell'uomo umano in connessione col resto
del divenire, dobbiamo dire: Nella linea del processo evolutivo, abbiamo la com-
parsa - si potrebbe dire degli uccelli e degli animali marini come due ramifica-
zioni; poi abbiamo gli animali terrestri come una ramificazione a sé. Le prime
corrisponderebbero al cosidetto quinto giorno della Creazione, la seconda al se-
sto giorno della Creazione. E poi comparisce 'uomo, ma non come prosecuzione
della medesima linea, non come continuazione della stessa serie, ma in quanto e
disceso sulla Terra. Questa e la vera dottrina dell’evoluzione. Ed € descritta piu
esattamente nella Bibbia, che non in alcun libro moderno, che si dia alla fantasti-
cheria materialista.

Queste non sono che delle osservazioni isolate. Nell'ultima conferenza di ogni
ciclo vi sono sempre delle osservazioni supplementari. Perché se si volesse trat-
tare un argomento come il nostro adeguatamente in tutte le sue parti, bisogne-
rebbe parlare per mesi; giacché il contenuto della Genesi e infinitamente grande.
Con i nostri cicli di conferenze non possiamo dare che degli eccitamenti; e anche
stavolta questo soltanto ho voluto fare. Torno a ripetere esplicitamente, che non
mi e stato punto facile d’intraprendere questo particolare ciclo di conferenze;
perché difficilmente, dopo aver udito queste cose, ci si fa un’idea di quanto sia
ardua la vita, che conduce a queste basi piu profonde della storia biblica della
Creazione; quanto sia difficile di stabilire veramente il parallelismo tra i fatti
precedentemente scoperti per la via della scienza dello Spirito e i passi corri-
spondenti della Bibbia. Se si procede coscienziosamente, questo lavoro si pre-
senta straordinariamente difficile. Ci s'immagina spesso, che lo sguardo chiaro-
veggente si estende facilmente ovunque; si crede che basti guardare, perché tut-
to vi si presenti naturalmente. Si, chi si pone di fronte alle cose con ingenuita,
crede spesso di potere spiegare tutto con facilita. Ma piu ci s’inoltra - e questo

succede anche nell'investigazione esteriore - e piu s’incontrano difficolta; e

150



Rudolf Steiner LA GENESI

quando poi dall'investigazione fisica si passa a quella chiaroveggente, allora sol-
tanto si presentano le vere difficolta, e sorge il sentimento della grande respon-
sabilita, che bisogna avere, quando in genere si vuol parlare di queste cose. Ri-
tengo nondimeno, sotto un certo riguardo, di non avere impiegato in questo ciclo
di conferenze una sola parola, della quale io non possa dire, che puo andare, e
che &, per quel che puo valere, un’espressione adeguata in lingua nostra per cio
che puo condurvi a una rappresentazione giusta. Ma il compito non e stato facile
5.

E proprio quando si approfondisce cid che ci vien dato in fatto di grandi rive-
lazioni del mondo, che le difficolta si accumulano, del qual fatto e bene aver co-
noscenza. Perché per I'appunto rendendoci conto di queste difficolta e imparan-
do a conoscerle, arriveremo sempre piu alla giusta comprensione della scienza
dello Spirito. Questa scienza deve aprire il cuore a tutto cio, di cui occorre il con-
corso, perché il lavoro scientifico-spirituale si possa compiere. Non perché, dun-
que, noi procediamo con certi determinati metodi di lavoro, dobbiamo conside-
rare gli altri metodi di lavoro come a noi estranei. Oggidi I’evoluzione della no-
stra epoca, I'’evoluzione spirituale del nostro tempo, esige vie varie e diverse, che
conducano alla gran meta, che tutti abbiamo in vista. E sebbene la mia sfera di
lavoro non porti a presentarmi dinanzi a voi in altro campo che non sia quello
esoterico, non troverete tuttavia mai che io escluda altri metodi di lavoro. Su
questo mi permetto specialmente d’insistere alla fine di questo ciclo, il quale con
'aiuto dell’esoterismo ci ha condotto in regioni cosi elevate della nostra indagine
spirituale; e proprio a questo proposito vorrei rilevare, che € bene, per la com-
prensione scientifico-spirituale, attingere aiuto da ogni parte, e imparare a cono-
scere anche cio, che negli altri metodi si riconnette al nostro esoterismo °.

Molte altre cose potrei rilevare. Ma sopratutto vorrei richiamare la vostra at-

tenzione sulla necessita, che specialmente in queste conferenze ci si e dimostra-

5 Viene qui omesso, nella traduzione, un brano, nel quale I’A. spiegava al suo uditorio, perché fosse mancato il tempo di
redigere una versione della Genesi, condotta secondo I'interpretazione esposta in queste conferenze, versione che si era spe-
rato di poter fare.

8 Viene qui omesso un altro brano, in cui I’A, raccomanda 'opera di Ludwig Deinhart come quella che ha raccolto quanto in
altri campi di studio puo riuscir utile allo studio della scienza dello Spirito. (N. d. T.)

151



Rudolf Steiner LA GENESI

ta, potrei dire, di grado in grado, che I'insegnamento scientifico-spirituale diventi
nei nostri cuori e nelle nostre menti cio, che con l'intera forza della nostra vita
interiore ci conduca realmente sempre piu in alto, a forme di sentimento sempre
piu elevate, a forme di vita sempre piu cordialmente aperte alla comprensione
dell’'universo. E soltanto divenendo uomini migliori nel campo intellettuale, sen-
timentale e morale, che possiamo fornire la pietra di paragone per la fecondita di
quel che ci puo venire dal campo scientifico-spirituale. Possiamo dire, che pro-
prio gl'insegnamenti che ci mostrano il parallelismo fra la nostra ricerca nella
scienza occulta e la Bibbia, possono diventare particolarmente fecondi. Perché e
per 'appunto per mezzo di questi insegnamenti, che possiamo sperimentare
come noi stessi radichiamo «la nostra causa prima, la nostra origine» come
avrebbe detto Jakob Boehme - in quel grembo supersensibile spirituale, nel qua-
le radicavano la loro «causa prima e la loro origine» anche gli Elohim, che si sono
evoluti a Jahve-Elohim, a questa forma superiore di evoluzione, per portare a
compimento, come suprema meta della loro Creazione, cio che chiamiamo
I'uvomo. Consideriamo questa nostra origine con la dovuta venerazione, ma con-
sideriamola anche col necessario sentimento di responsabilita! Hanno dato prin-
cipio alla nostra evoluzione gli Elohim con le loro forze migliori, Jahve-Elohim
con la migliore sua forza; comprendiamo dunque questa nostra origine come un
obbligo, che c'incombe verso la nostra natura umana, d’introdurre sempre piu in
noi anche quelle forze spirituali, che nel corso dell’evoluzione sono entrate piu
tardi nel divenire terrestre! Abbiamo parlato dell'influsso di Lucifero. Per via di
questo influsso luciferico, qualcosa, che giaceva nel grembo di quella Spiritualita,
in cui era radicata anche la causa prima dell’'uomo, & rimasto in quel grembo, per
presentarsi piu tardi con 'incarnazione del Cristo nel corpo di Gesu di Nazaret.
Da quel tempo il Cristo opera nel divenire terrestre come un altro principio divi-
no. E la visione delle grandi verita della Genesi deve condurci a sentire il dovere
d'immettere sempre piu e piu questa Entita spirituale del Cristo nel nostro pro-
prio essere: perché e soltanto impregnandoci di questo Principio-Cristo che
compiremo appieno tutta la nostra missione come uomini; e per tal mezzo sol-
tanto che diverremo sempre piu cio, di cui il germe esisteva in noi gia in quei

tempi, dei quali parla la relazione biblica della Creazione nella Genesi. Cosi anche

152



Rudolf Steiner LA GENESI

un corso di conferenze, come questo, puo aver efficacia, perché non solo vengano
accolti gl'insegnamenti, ma perché nell’anima nostra sorgano nuove forze. E pos-
sano come forze continuare a operare nell’anima, questi insegnamenti, che sono
affluiti in noi da un esame piu accurato della Genesi, anche se vengono dimenti-
cati nei loro dettagli. E forse, alla fine di questi giorni, durante i quali abbiamo
cercato d'immergerci ancora una volta per breve ora nella corrente della vita
spirituale, ci e consentito di dire: «Cerchiamo di trarre in noi da questi insegna-
menti le forze, che da tali insegnamenti per 'appunto devono scaturire. Portia-
mole fuori, facciamo che queste forze fecondino la nostra vita esteriore! Qualsia-
si cosa facciamo, qualunque sia il campo della nostra esistenza, qualunque sia la
professione in cui dobbiamo svolgere I'opera nostra; queste forze possono illu-
minare, fecondare il nostro lavoro, la nostra opera, ma possono anche intensifi-
care la nostra serenita, la felicita della nostra vita. E nessuno che abbia compreso
in senso giusto la grandiosa origine dell’esistenza umana, puo ancora procedere
nella sua esistenza senza accogliere in sé questi insegnamenti come germi di for-
za per la felicita della vita, per la letizia della vita. Se volete compiere opere
d’amore, lasciate che dai vostri occhi la verita risplenda sulla grande possente
origine, sul grandioso destino dell’'uomo, e sara questo il miglior modo di espli-
car fuori quello che e l'insegnamento della scienza dello Spirito. Nell’azione si
realizzera questo insegnamento, apportatore di felicita per I'ambiente che cir-
conda l'uomo, rasserenante, allietante, rinfrescante, risanante per la nostra pro-
pria spiritualita, per la nostra anima, per la nostra corporeita. Dobbiamo diveni-
re uomini migliori, piu sani, piu forti per il fatto di aver accolto in noi gl'insegna-
menti spirituali. Possa un ciclo come il presente agire sopratutto in questo senso:
esso non deve essere altro che un granello di semenza, che scende nell’anima di
chi ascolta, germoglia e porta fuori nel mondo dei frutti per tutto I'ambiente cir-
costante. Cosli ci separiamo gli uni dagli altri fisicamente, ma nello Spirito i se-
guaci della scienza dello Spirito rimangono uniti, e insieme uniti vogliono opera-
re trasportando l'insegnamento nella vita. Lasciamoci compenetrare da questo
Spirito, e facciamo che in questo spirito non diveniam piu deboli, fino al momen-
to, in cui non solo nel campo spirituale, ma anche in quello fisico, vedremo rea-

lizzarsi la parola, con la quale anche questa volta vorrei finire: Arrivederci!»

153



