
 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

2  

 
 

 
__________ 

 
PROPRIETÀ LETTERARIA 

__________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

GIUGNO MCMXLVII – 2220 

 
 
 
 
 
 
 
OSSERVAZIONI PRELIMINARI 
ALLA PRIMA EDIZIONE 

 
Chi pubblica un libro come questo, deve saper immaginare 

con equanimità ogni specie di giudizi che l’epoca contemporanea 
potrebbe portare sulla sua opera. 

Potrebbe ad esempio verificarsi il caso di una persona che, 
dopo aver riflettuto intorno a questo o a quel fenomeno, alla luce 
dei risultati dell’indagine scientifica, si metta a leggerne la descri-
zione che se ne dà qui. 

E potrebbe giungere ad un giudizio come questo: «È stupe-
facente che al tempo nostro siano possibili asserzioni come queste! 

Qui si maltrattano i concetti scientifici più semplici in mo-
do taIe, che non sarebbe possibile senza un’ignoranza addirittura 
incomprensibile delle nozioni più elementari. 

L’autore adopera concetti, come ad esempio quello di «ca-
lore», come se tutta la fisica moderna non lo avesse neppure sfiora-
to. 

Chiunque conosca anche solo gli elementi di questa scienza 
potrebbe mostrargli che le sue asserzioni non meritano neppure la 
qualifica di dilettantismo, ma solo quella di assoluta ignoranza.» 

E si potrebbe continuare a formulare esempi di una tale va-
lutazione critica, perfettamente possibile. 

D’altra parte, altri potrebbero venire alle conclusioni se-
guenti: «Chi ha letto qualche pagina di questo libro lo metterà da 
parte, indignato o sorridente, secondo il suo temperamento, dicen-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

3  

dosi ch’è pure strano a quali mostruosità possa giungere oggi un 
indirizzo di pensiero errato. 

Sarà meglio aggiungere questo libro alle molte curiosità in 
cui ci si imbatte ai giorni nostri.» 

Ma cosa direbbe l’autore di questo libro, se dovesse real-
mente subire dei giudizi come quelli ora immaginati? 

Non dovrà egli a sua volta considerare dal suo punto di vi-
sta Il critico come un lettore incapace di giudizio, o negargli la 
buona volontà di giungere a una comprensione? No, non in tutti i 
casi. 

L’autore può ammettere che il suo critico sia una persona 
molto intelligente, e anche uno scienziato di valore, e scrupoloso 
nel formarsi un giudizio. 

Poiché l’autore è in grado di immedesimarsi nell’anima di 
una personalità che giudichi a quel modo, di apprezzare le ragioni 
che la portano a quel giudizio. 

Ora, per chiarire ciò che l’autore espone in quest’opera, oc-
corre ch’egli parli un poco di sé, cosa che, in genere, egli considera 
sconveniente, ma che, nel caso di questo libro, s’impone. 

Però non dovrà venir menzionato nulla che non si riferisca 
alla decisione di scrivere la presente opera. 

Il contenuto di essa non avrebbe certamente nessuna ragio-
ne di esistere, se avesse soltanto un carattere personale; essa deve 
dare descrizioni di oggetti a cui ogni uomo può pervenire, e deve 
darle in modo che non risulti nessuna colorazione personale, per 
quanto è possibile. 

Non è dunque in questo senso che s’intende accennate a 
qualcosa di personale, ma solo per far capire in che modo l’autore 
possa trovare comprensibili giudizi come quelli sopra esposti, ep-
pure scrivere cionondimeno il libro qui presente. 

È vero che esisterebbe un modo per rendere superflua la ci-
tazione di questi fatti personali, e sarebbe quello di mostrare circo-
stanziatamene e in tutti i particolari come il contenuto di questo li-

bro concordi in realtà con tutte le acquisizioni della scienza con-
temporanea. 

Ma a questo fine occorrerebbero, come introduzione al li-
bro, una serie di volumi, che per il momento non possono venir 
compilati; perciò l’autore crede necessario esporre le circostanze 
personali, grazie a cui egli ritiene possibile una tale concordanza. 

Senza dubbio l’autore non si sarebbe mai deciso a pubblica-
re tutto ciò che in questo libro è detto, ad esempio, intorno al calo-
re, se egli non avesse intrapreso, già più di trent’anni or sono, lo 
studio dei diversi rami della fisica. 

A quel tempo, le interpretazioni i dei fenomeni termici si 
fondavano essenzialmente sopra la cosiddetta «teoria meccanica 
del calore», teoria che anzi interessò in modo particolare lo scri-
vente, che studiò allora a fondo lo sviluppo storico della teoria, le-
gato ai nomi di J. R. Mayer di Helmholtz, di Joule, di Clausius, 
ecc. 

Con ciò egli, durante i suoi studi, si creò le premesse per 
poter seguire fino ad oggi tutti i progressi reali, nel campo della 
teoria fisica del calore, senza trovare ostacolo alla comprensione 
delle nuove acquisizioni scientifiche in questo campo. 

Se lo scrivente ritenesse di non essere in condizione di 
comprendere a fondo quei progressi, ciò costituirebbe per lui una 
ragione per rinunciare a scrivere questo libro. 

È suo principio rigoroso non parlare né scrivere di alcun ar-
gomento della Scienza dello Spirito, riguardo al quale egli non si 
sappia anche in grado di esporre tutto ciò che ne pensa la scienza 
contemporanea. 

Questo non è peraltro un criterio al quale tutti gli uomini 
debbano attenersi: ognuno può con ragione sentirsi spinto a comu-
nicare e a pubblicare quanto gli detta il proprio giudizio critico, il 
proprio senso della verità e il sentimento, anche ignorando il punto 
di vista della scienza contemporanea in argomento. 

Solo l’autore di queste pagine ritiene di doversi attenere al 
criterio sopra esposto. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

4  

Egli rinuncerebbe, ad esempio, a scrivere quei pochi periodi 
che, in questo libro, si riferiscono al sistema nervoso e al sistema 
ghiandolare dell’uomo, se non fosse in condizione di tentare di 
trattarne anche nelle forme in cui si esprimerebbe al proposito uno 
scienziato contemporaneo. 

Sebbene dunque sembri possibile attribuire una assoluta 
ignoranza in fatto di fisica contemporanea a chi parla di «calore» 
come se ne parla in quest’opera, pure l’autore ritiene perfettamente 
giustificato ciò che ha compiuto, proprio perché è suo impegno il 
conoscere davvero l’indagine scientifica attuale, e perché egli tra-
lascerebbe di trattare determinati argomenti se così non fosse. 

Egli si rende pure conto che è molto facile scambiare per 
immodestia il motivo che lo induce a esprimere quel criterio; ma 
nei riguardi del presente libro è necessario esprimersi così, affinché 
i veri motivi dell’autore non vengano scambiati con altri ben peg-
giori. 

E questo scambio sarebbe ben altrimenti spiacevole che 
quello con l’immodestia. 

Ma anche dal punto di vista filosofico si potrebbe giudicare 
l’opera presente, e ci si potrebbe chiedere se l’autore ignori tutti gli 
studi gnoseologici contemporanei, se egli non abbia mai sentito 
nominare Kant e non sappia che, dopo Kant, è semplicemente 
inammissibile dal punto di vista filosofico il raccontare di questa 
roba. 

Oppure se ne potrebbe concludere che per il filosofo questa 
roba dilettantesca, ingenua, priva di critica, è insopportabile, e che 
sarebbe tempo perduto l’occuparsene ancora. 

Per il motivo più sopra accennato, e malgrado i malintesi 
che possono derivarne, anche a questo proposito l’autore crede di 
dover fare un riferimento personale. 

Egli cominciò a studiare Kant a l5 anni, e oggi ritiene, in 
tutta obiettività, di essere in grado di giudicare l’intiero contenuto 
del presente libro dal punto di vista kantiano. 

Anche sotto questo riguardo egli avrebbe rinunciato a scri-
verlo, se ignorasse ciò che può indurre un filosofo a trovare inge-
nua quest’opera, ove le si applichi il giudizio critico dei giorni no-
stri. 

È però possibile sapere veramente come siano in questo li-
bro superati, nel senso inteso da Kant, i limiti della conoscenza; è 
possibile sapere che Herbart lo considererebbe un «realismo inge-
nuo», che non giunge alla «elaborazione dei concetti», ecc.; è pos-
sibile non ignorare affatto che il pragmatismo di un James, di uno 
Schiller troverebbe qui oltrepassato il limite di quelle che sono 
«rappresentazioni vere», che «noi ci appropriamo, che facciamo 
valere e possiamo verificare»l; è possibile sapere tutto ciò, e tutta-
via, anzi, appunto per questo, ritenersi autorizzati a pubblicare le 
osservazioni contenute in quest’opera. 

Lo scrivente ha preso posizione nei riguardi delle diverse 
correnti filosofiche nelle sue opere: «Teoria della conoscenza della 
concezione goethiana del mondo», «Verità e Scienza», «La conce-
zione goethiana del mondo», «Gli enimmi della filosofia». 

Molti altri giudizi sarebbero possibili. 
Per esempio potrebbe esserci chi avesse letto uno degli 

scritti precedenti dell’autore, come «Concezioni del mondo e della 
vita nel secolo decimonono», oppure l’opuscolo «Haeckel e i suoi 
avversari» ; e un tale lettore potrebbe dire: «È veramente inconce-
pibile che un medesimo uomo possa essere l’autore di questi scrit-
ti, e anche di opere come «Teosofia» o come questa «Scienza oc-
culta». 

Come è mai possibile prendere in modo tanto deciso le parti 
di Haeckel, per poi schierarsi altrettanto decisamente contro le 
conseguenze «monistiche» che dalle ricerche di Haeckel derivano? 

 
________ 

1 È possibile perfino aver preso in seria considerazione e fatto oggetto 
di serio studio la filosofia del «Come se», il Bergsonismo e la «Critica del lin-
guaggio». 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

5  

Si potrebbe comprendere che l’autore di questa «Scienza 
occulta» scendesse in campo per opporsi a Haeckel «col ferro e 
con il fuoco» ; e non c è cosa più mostruosa del fatto ch’egli lo ab-
bia difeso, anzi che gli abbia dedicato il libro «Concezioni della vi-
ta e del mondo nel secolo XIX». 

Senza dubbio Haeckel non avrebbe saputo che farsene, di 
quella dedica, se avesse potuto immaginare che l’autore avrebbe un 
giorno scritto roba come questa «Scienza occulta», con il suo goffo 
dualismo!» 

Ora, l’autore di questo libro è d’avviso che si possa com-
prendere perfettamente Haeckel, senza per questo dover considera-
re insensato e assurdo tutto ciò che non scaturisce dalle premesse e 
concezioni haeckeliane. 

E non crede che si possa giungere a comprendere quello 
scienziato, combattendolo «col ferro e con il fuoco», ma solo me-
diante lo studio dei suoi contributi alla scienza. 

E meno che mai l’autore crede che abbiano ragione quegli 
avversari di Haeckel, contro i quali egli difese il grande scienziato 
nello scritto: «Haeckel e i suoi avversari». 

Il fatto che lo scrivente vada oltre le premesse haeckeliane, 
ponendo una visione spirituale del mondo accanto a quella pura-
mente naturalistica di Haeckel, non significa in alcun modo ch’egli 
debba essere dello stesso avviso degli avversari di quest’ultimo. 

Chi si sforzi di vedere la cosa dal giusto punto di vista riu-
scirà perfettamente a scorgere la coerenza fra i più recenti scritti 
dell’autore e quelli precedenti. 

Lo scrivente può comprendere appieno anche chi giudichi, 
in generale e senz’altro, il contenuto di questo libro come il prodot-
to di una fantasia impazzita o come il giuoco di pensiero di un so-
gnatore. 

Ma tutto ciò che, a questo proposito, andrebbe detto, è con-
tenuto nel libro stesso, nel quale si mostrerà come il pensiero ra-
zionale possa e debba essere assolutamente la pietra di paragone di 
quanto vi è descritto. 

Solamente chi sottoponga questo contenuto a un esame ra-
zionale, non altrimenti da quanto si fa per il contenuto delle scien-
ze naturali, si potrà decidere sulle conclusioni alle quali un siffatto 
esame conduce. 

Dopo esserci occupati tanto di coloro che, a tutta prima, 
non accettano il contenuto di questo libro, è lecito dire una parola 
anche a chi ritiene di aver ragioni per approvarlo. 

Per questi ultimi, l’essenziale è peraltro espresso nel primo 
capitolo: «Carattere della scienza occulta». 

Solo poco rimane da dire in questa sede. 
Sebbene il libro si occupi di indagini non accessibili 

all’intelletto legato al mondo dei sensi, pure nulla vi è detto che 
non sia comprensibile alla ragione scevra da preconcetti e a un sa-
no senso della verità. 

L’autore lo dice chiaramente: egli vorrebbe sopratutto letto-
ri che non fossero disposti ad accettare ciecamente, per fede, il 
contenuto del libro, ma piuttosto tali che si sforzassero di control-
larlo sulla scorta delle proprie conoscenze ed esperienze l. 

Egli desidera sopratutto C, lettori prudenti, che ammettano 
soltanto ciò che può giustificarsi logicamente. 

L’autore sa che il suo libro non varrebbe nulla, ove dovesse 
fondarsi esclusivamente sulla fede cieca; esso vale solo nella misu-
ra in cui può giustificarsi davanti alla ragione spregiudicata. 

La fede cieca può troppo facilmente scambiare ciò ch’è 
stolto e superstizioso con ciò ch’è vero. 

Molti che volentieri si accontentano della - sola fede nel 
«soprasensibile» troveranno che in questo libro si esige troppo dal 
pensiero. 

Ma in questa - tratta di un’esposizione purchessia; essa de-
ve esposizione non si corrispondere a ciò che risulta a un’indagine 
coscienziosa dei rispettivi domini della vita. 
________ 

I Non si vuole qui alludere solamente al controllo scientifico-spirituale, 
mediante i metodi d’indagine soprasensibile, ma anzitutto al controllo, perfetta-
mente possibile, sulla base del sano e spregiudicato pensare umano. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

6  

E si tratta proprio di quei domini nei quali le cose più alte 
confinano, anche nella vita reale, con la ciarlataneria sfacciata, la 
conoscenza con la superstizione, e dove, sopratutto, è così facile 
confonderle fra di loro. 

Chiunque abbia familiarità con l’indagine soprasensibile si 
accorgerà, leggendo questo libro, che si è cercato di osservare 
strettamente i limiti fra ciò che può venire attualmente comunicato, 
del dominio delle conoscenze soprasensibili, e ciò che dovrà venire 
invece comunicato più tardi o in forma diversa. 

 
Dicembre l909. 

 
 
 
 
 
 
 
PREFAZIONE ALLA IV EDIZIONE 

 
Chi si accinge alla descrizione dei risultati ottenuti 

dall’investigazione scientifico-spirituale, del genere di quelli espo-
sti in questo libro, deve anzitutto tener conto del fatto che, 
all’epoca attuale questa specie di ricerche è dai più ritenuta impos-
sibile. 

Qui infatti verranno dette cose, che un modo di pensare, 
oggi considerato rigorosamente esatto, afferma «dovere probabil-
mente restar sempre insolute per la mente umana». 

Chi conosce e sa apprezzare le ragioni, che spingono tante 
persone serie a tale affermazione, sente sempre nuovamente il de-
siderio di cercare di dimostrare quali siano i malintesi, su cui si ba-
sa la convinzione che alla conoscenza umana sia vietato l’accesso 
nei mondi soprasensibili. 

Due considerazioni si affacciano. 
Primo: nessun’anima umana, dopo profonda riflessione, po-

trà continuare a lungo a negare, che le questioni più gravi sul signi-
ficato e l’importanza della vita dovrebbero rimanere insolute se 
non fosse possibile l’accesso nei mondi soprasensibili. 

Ci si potrà illudere teoricamente intorno a questo fatto; nel-
le profondità dell’anima, però, non ci si appaga di tale illusione. 

Chi non vuole dare ascolto all’intima voce dell’anima re-
spingerà qualsiasi comunicazione intorno al mondi soprasensibili; 
vi sono però degli uomini - e il numero loro non è esiguo - i quali 
non riescono a rimaner sordi a queste insistenti richieste interiori, e 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

7  

tornano sempre nuovamente a bussare alle porte, che, a parere de-
gli altri, sbarrano l’accesso all’«incomprensibile». 

Secondo: le considerazioni del «pensiero rigorosamente 
esatto» non sono affatto da disprezzarsi; chi si occupa di esse ne 
apprezzerà, quando sono serie, tutta l’importanza. 

L’autore di questo libro non vorrebbe essere accusato di 
aver a cuor leggero messo da canto l’enorme lavoro mentale im-
piegato a determinare i limiti dell’intelletto umano. 

Non è possibile svalutare tale lavoro del pensiero con sem-
plici frasi retoriche sulla «saggezza accademica» e simili; in molti 
casi esso deriva da un autentico sforzo di conoscenza e da acuto di-
scernimento. 

Si deve anzi ammettere che sono state addotte ragioni per 
dimostrare, che la conoscenza attualmente considerata scientifica 
non può penetrare nei mondi soprasensibili, e queste ragioni, sotto 
un determinato aspetto, sono irrefutabili. 

Tale affermazione viene ammessa senza difficoltà 
dall’autore di questo libro; potrà perciò sembrare strano, che egli 
nondimeno si accinga a fare delle comunicazioni intorno al mondi 
soprasensibili. 

Sembrerebbe doversi escludere, che si possano ammettere, 
sotto un determinalo aspetto. 

Ie ragioni addotte per dimostrare che non è dato di penetra-
re nei mondi soprasensibili, e si continui nondimeno a parlare di 
questi mondi ; tuttavia tale atteggiamento è possibile, malgrado ci 
si renda conto dell’apparente contraddizione. 

Non tutti sono disposti a prendere in considerazione le 
esperienze che si attraversano quando ci si avvicina con l’intelletto 
umano alle regioni soprasensibili. 

Quelle esperienze ci rivelano, che, sebbene le prove intel-
lettuali possano essere irrefutabili, malgrado la loro irrefutabilità, 
non sono necessariamente decisive per giudicare della realtà. 

Invece di ricorrere a spiegazioni teoriche cercheremo di 
aiutarci con un paragone. 

Benché i paragoni non abbiano per se stessi valore di prova, 
nondimeno aiutano spesso a chiarire quello che si desidera espri-
mere. 

La conoscenza umana, così come si esplica nella vita gior-
naliera e nella scienza comune, è realmente costituita in modo, che 
non può penetrare nei mondi soprasensibili. 

Questo può essere dimostrato senza tema di smentita, ma 
questa dimostrazione, per un determinato livello della vita animica, 
può avere altrettanto valore quanto il volere dimostrare che 
l’occhio normale dell’uomo non può penetrare con la sua capacità 
visiva fino alle più minute cellule di un essere vivente o fino alla 
natura degli astri lontani. 

L’affermazione che la capacità visiva normale non penetra 
fin dentro alle cellule è altrettanto giusta e dimostrabile, quanto 
quella che la conoscenza ordinaria non può penetrare nei mondi 
soprasensibili. 

Nondimeno, la prova che la facoltà visiva normale non ar-
riva a penetrare nelle cellule, non i esclude affatto che esse possano 
essere investigate. 

Perché dunque dalla dimostrazione che la capacità conosci-
tiva normale deve arrestarsi d’avanti al mondi soprasensibili do-
vremmo poi dedurre che sia impossibile investigarli? 

Ci si può immaginare il sentimento che questo paragone 
potrà destare in molte persone e partecipare al dubbio che potrà 
sorgere in alcune di esse, che l’autore di un tale paragone non si 
renda affatto conto della serietà del lavoro intellettuale sopra de-
scritto. 

Eppure, colui che scrive queste righe non è soltanto convin-
to di quella serietà, ma ritiene anzi, che questo lavoro intellettuale 
sia da annoverarsi fra le più nobili attività dell’umanità. 

Dimostrare che la capacità visiva dell’uomo non può arriva-
re senza aiuto a penetrare nelle cellule sarebbe certo impresa vana; 
ma rendersi conto, con rigoroso pensiero, della natura del pensiero 
stesso è compiere un lavoro necessario per lo spirito. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

8  

È più che naturale che chi si dedica a tale lavoro non si ac-
corga che la realtà può confutarlo. 

La prefazione di quest’opera non si presta all’esame di tutte 
le «confutazioni» opposte alle prime edizioni da persone, a cui 
manca assolutamente la comprensione della mèta che questo libro 
si prefigge, o che dirigono i loro attacchi infondati contro la perso-
na dell’autore; occorre però affermare energicamente, che questo 
libro non potrà essere accusato di disprezzare il lavoro scientifico 
serio, se non da chi si rifiuti di comprendere l’intenzione di ciò che 
vi sta scritto. 

La facoltà conoscitiva dell’uomo può essere rinforzata, rin-
vigorita, così come può essere rinforzata la capacità visiva degli 
occhi. 

I mezzi però che servono a rinvigorire la conoscenza sono 
di natura spirituale; sono processi interiori, puramente animici, co-
stituiti da ciò che viene descritto in questo libro come meditazione, 
concentrazione (contemplazione). 

La vita animica normale è vincolata agli strumenti del cor-
po; la vita animica rafforzata se ne rende libera. 

Vi sono delle correnti di pensiero all’epoca attuale a cui una 
tale affermazione dovrà sembrare assurda, alle quali essa pare pog-
giata sull’illusione. 

Ad esse riuscirà facile, dal loro punto di vista, dimostrare, 
come «ogni vita animica» sia legata al sistema nervoso. 

Ma dal punto di vista dal quale questo libro è stato scritto si 
comprendono perfettamente quelle dimostrazioni; si comprendono 
coloro i quali giudicano superficiale l’opinione, che vi possa essere 
una vita animica indipendente dal corpo, e sono completamente 
convinti che tali esperienze dell’anima presentino un rapporto con 
il sistema nervoso, che il «dilettantismo scientifico-spirituale» però 
non sa scoprire. 

Su questo argomento vi sono determinate abitudini di pen-
siero - assolutamente comprensibili - in opposizione così netta a 

quanto viene descritto in questo libro, che non vi è speranza per 
ora di arrivare a un’intesa con molta gente. 

A questo proposito è veramente da desiderarsi, che la carat-
teristica della coltura attuale non sia più quella di condannare come 
fantastico e illusorio ogni metodo di ricerca che diverga nettamente 
dal proprio. 

D’altra parte, attualmente già si può constatare il fatto, che 
molte persone sono capaci di comprendere il metodo d’indagine 
soprasensibile, quale viene esposto in questo libro, e si accorgono 
che il significato della vita non si svela con parole generiche 
sull’anima, sul Sé, ecc., ma che esso non può essere rilevato che 
dallo studio sincero dei risultati della ricerca soprasensibile. 

È con un senso di sincera soddisfazione e non per vanità, 
che l’autore di questo libro ha sentito viva la necessità di pubblica-
re questa quarta edizione dopo un tempo relativamente breve. 

Egli non può menar vanto di questo fatto, perché è chiara-
mente cosciente delle imperfezioni di questa nuova edizione e di 
quanto poco essa corrisponda ancora a ciò che dovrebbe essere una 
«concezione cosmica soprasensibile nelle sue linee generali». 

In questa occasione l’intiero libro è stato di nuovo riveduto 
e in esso sono state introdotte, nei punti più importanti, numerose 
aggiunte e spiegazioni. 

L’autore però spesso ha sentito quanto siano inadeguati, ri-
spetto alle rivelazioni della ricerca soprasensibile, i mezzi di 
espressione di cui poteva disporre; gli è stato appena possibile di 
indicare una via per la quale si può arrivare alle rappresentazioni 
degli eventi esposti in questo libro riguardanti l’evoluzione di Sa-
turno, del Sole e della Luna. 

Un importante punto di vista di questo argomento è stato 
brevemente trattato a nuovo in questa edizione. 

Le esperienze però in questo campo differiscono così pro-
fondamente da tutte le esperienze nel campo dei sensi, che la de-
scrizione di esse costringe a una continua ricerca di termini e di 
espressioni, purtroppo soltanto relativamente adeguate. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

9  

Chi voglia esaminare più profondamente la descrizione che 
questo libro cerca di dare, osserverà forse che essa ha tentato di 
supplire con il modo della rappresentazione alla impossibilità di 
esprimere talune cose con aride parole. 

Difatti è diverso il modo di descrivere l’evoluzione di Sa-
turno, da quello con cui viene descritta quella del Sole e della Lu-
na, ecc. 

Si sono ora introdotte nella seconda parte del libro, là dove 
tratta della «conoscenza dei mondi superiori», molte aggiunte e 
ampliamenti, che l’autore ha ritenuti necessari; egli ha tentato di 
descrivere in modo evidente il genere di processi animici interiori, 
per mezzo dei quali la conoscenza si libera dai limiti ad essa impo-
sti dal mondo sensibile, per rendersi atta a sperimentare il mondo 
soprasensibile. 

L’autore ha cercato di dimostrare che questa esperienza, 
sebbene venga acquistata per virtù di mezzi e di vie assolutamente 
interiori, non ha però un significato puramente soggettivo per il 
singolo uomo che l’acquista. 

Dovrebbe risultare da questa descrizione che la singolarità e 
la peculiarità personale vengono eliminate dentro l’anima, e che 
essa arriva a esperienze, che sono del medesimo genere per ogni 
uomo, di cui l’evoluzione si svolga in modo giusto attraverso le 
sue esperienze soggettive. 

Soltanto quando o la «conoscenza dei mondi soprasensibi-
li» viene da noi concepita con questa caratteristica, siamo capaci di 
distinguerla da tutte le esperienze semplicemente soggettive del 
mistico, ecc. 

Di tale misticismo si può dire veramente, che è più o meno 
una vicenda soggettiva, che riguarda il mistico stesso. 

La disciplina scientifico-spirituale dell’anima, come qui 
viene intesa, aspira invece a esperienze obiettive, che appunto per-
ciò hanno un valore evidente generale, sebbene la loro verità venga 
riconosciuta del tutto interiormente. 

A questo riguardo pure è molto difficile arrivare a un’intesa 
con i modi di pensare della nostra epoca. 

Per concludere, l’autore desidera far notare anche al lettori 
più benevoli che sarebbe bene accogliere le comunicazioni fatte in 
questo libro per quel tanto che danno di contenuto proprio. 

È oggi diffusa la tendenza di applicare ai diversi movimenti 
spirituali dei nomi tratti dall’antichità, e per molte persone tali no-
mi ne accrescono il valore. 

Ma si potrebbe chiedere: «Quale vantaggio può derivare al-
le comunicazioni di questo libro dal fatto, di essere chiamate ‘rosi-
cruciane’o con altro nome?». 

Quello che veramente importa è lo scopo a cui tendono: di 
arrivare con i mezzi possibili e adatti per l’anima nel periodo attua-
le dell’evoluzione a gettare uno sguardo nei mondi soprasensibili, 
perché da questo punto di vista gli enigmi del destino umano e 
dell’esistenza umana possano essere osservati al di là dei limiti di 
nascita e di morte. 

Non si tratta di un tentativo il cui metodo si conformi a 
questa o a quell’antica denominazione, ma di un tentativo verso la 
verità. 

D’altra parte, alla concezione dell’universo descritta in que-
sto libro sono state applicate speciali designazioni anche con inten-
zione ostile. 

A prescindere dal fatto che quelle destinate a colpire e a 
screditare maggiormente l’autore, sono assurde ed obbiettivamente 
false, l’indegnità di esse si rivela dal fatto, che screditano una ri-
cerca completamente indipendente della verità, in quanto non 
esprimono un giudizio autonomo, ma cercano d’imporre ad altri 
come giudizio proprio una critica da essi inventata e sviluppata da 
questa o da quella fonte. 

Per quanto queste parole siano necessarie di fronte ai nume-
rosi attacchi diretti contro l’autore di questo libro, tuttavia a lui non 
sembra conveniente in questo posto di aggiungere altro, in proposi-
to. 

Scritto nel giugno l9l3. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

10  

 
 
 
 
 
PREFAZIONE ALLA VII EDIZIONE 
 
 

Per questa nuova edizione della mia Scienza Occulta ho rie-
laborato quasi completamente il primo capitolo: «Carattere.della 
scienza occulta». 

Credo di avere così ovviato in gran parte alla possibilità di 
quel malintesi che ho veduto sorgere dalla primitiva formulazione 
dl quel capitolo. 

Da molte parti mi veniva obiettato: le altre scienze dimo-
strano, mentre ciò che qui si atteggia a scienza, si limita semplice-
mente ad affermare: la scienza occulta constata questo o quello. 

È naturale che un preconcetto siffatto sorga, poiché 
l’esposizione di conoscenze soprasensibili non possiede una forza 
dimostrativa del genere di quella della descrizione della realtà sen-
sibile. 

Ma con la rielaborazione del primo capitolo di questo libro 
ho voluto rendere più evidente di quanto mi sia riuscito nelle edi-
zioni precedenti, il fatto che si tratta solo di un preconcetto. 

Degli altri capitoli ho cercato di completare il contenuto, in 
modo da farne risaltare meglio diverse parti. 

E ho cercato in tutta l’opera di portare numerose modifica-
zioni nella formulazione del contenuto, quali me le suggerivano le 
ripetute esperienze dei fenomeni descritti. 

 
Berlino, Maggio l920. 
RUDOLF STEINER. 

 
 
 
I 
 
CARATTERE DELLA SCIENZA OCCULTA 

 
 
L’antica denominazione di «Scienza occulta» viene adope-

rata per il contenuto di questo libro; una denominazione che pro-
duce presso uomini diversi le più opposte impressioni. 

Per molti essa ha qualcosa di ripugnante; provoca 
l’irrisione, un sorriso di compatimento, forse anche il disprezzo. 

Costoro ritengono che una concezione che assume quel 
nome non possa fondarsi che sopra un vacuo fantasticare, e che 
dietro una tale «presunta» scienza non si nasconda altro che la ten-
denza a rinnovare ogni sorta di superstizione, superstizione che 
giustamente viene respinta da chi abbia conosciuto «la vera menta-
lità scientifica» e uno schietto impulso alla conoscenza. 

Per altri, invece, quel nome rappresenta qualche cosa che 
sembra loro non poter conseguire per alcun’altra via e verso la 
quale essi si sentono attratti da un intimo, profondo anelito di co-
noscenza o da una raffinata curiosità dell’anima, secondo la pro-
pria disposizione. 

Fra queste due opinioni diametralmente opposte esiste tutta 
una scala di atteggiamenti intermedi, di accettazione o di rifiuto 
condizionati da ciò che ci si immagina essere il contenuto della 
«scienza occulta». 

È innegabile che per taluno le parole «scienza occulta» 
hanno un suono magico, perché sembrano soddisfare la sua fatale 
mania di una conoscenza di qualcosa di «sconosciuto», di misterio-
so, anzi di confuso, conoscenza che, secondo lui, non sarebbe pos-
sibile conseguire per via naturale. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

11  

Poiché molti non vogliono appagare le aspirazioni più pro-
fonde dell’anima loro per mezzo di quanto può essere chiaramente 
conosciuto. 

È loro convincimento che, oltre a ciò che del mondo può 
essere conosciuto, debba esistere dell’altro, che si sottrae alla co-
noscenza. 

Con una singolare contraddizione, ch’essi stessi non avver-
tono, essi rifiutano, per soddisfare le più profonde aspirazioni co-
noscitive, tutto ciò che «è noto», disposti ad ammettere soltanto ciò 
che non risulti da un’indagine naturale. 

Chi parla di «scienza occulta», farà bene di tener presenti i 
malintesi che gli si opporranno da parte di siffatti difensori di quel-
la scienza, difensori i quali, in fondo, non aspirano a un sapere, ma 
al suo contrario. 

Le considerazioni che seguono sono rivolte a quei lettori, i 
quali non si lasciano turbare nella loro imparzialità di giudizio, dal 
fatto che, per ragioni diverse, un nome risveglia dei preconcetti. 

Qui non si tratta di un sapere che sia, in un modo qualsiasi, 
«segreto», cioè conseguibile a pochi, solo per una speciale favore 
del destino. 

Il senso da noi attribuito alla parola «occulto» potrà venire 
rettamente inteso, tenendo presente ciò che Goethe intendeva 
esprimere, quando accennava ai «manifesti misteri» dei fenomeni 
del mondo. 

Quello che di tali fenomeni rimane «occulto», non manife-
sto, ove li si consideri soltanto mediante i sensi e l’intelletto ad essi 
legato, viene qui considerato oggetto di una conoscenza soprasen-
sibilel. 
________ 

 

I È avvenuto che taluno si opponesse al termine «scienza occulta» - quale venne 
usato dall’autore nelle precedenti edizioni di quest’opera - argomentando che 
una scienza non può essere qualcosa di «occulto» per nessuno. Se la cosa doves-
se intendersi in questo senso, si avrebbe ragione di argomentare cosi; ma appun-
to le cose stanno diversamente. 

Chi voglia ammettere come «scienza» soltanto ciò che si 
manifesta ai sensi e all’intelletto che li serve, non potrà evidente-
mente riconoscere a ciò che qui s’intende come «scienza occulta» 
il carattere scientifico. 

Egli dovrebbe peraltro ammettere di ripudiare una «scienza 
occulta» sulla base di una sentenza arbitraria basata esclusivamente 
sopra un suo personale sentimento, non già sopra una conoscenza 
ben motivata. 

Basta, per convincersi di ciò, riflettere all’origine e al signi-
ficato della scienza nella vita degli uomini. 

Non si riconosce tale origine, quanto all’essenza della 
scienza stessa, se si considera l’oggetto al quale la scienza si rivol-
ge, ma la si trova bensì nell’attività dell’anima umana che si mani-
festa nello sforzo conoscitivo. 

Occorre appunto concentrare l’attenzione sul comporta-
mento dell’anima, in quanto acquista scienza. 

Se ci si abitua a mettere in moto tale attività.soltanto quan-
do si tratti di oggetti accessibili al sensi, è facile acquistare 
l’opinione che l’essenziale sia la percezione sensoriale. 

E si trascura di rilevare che, così procedendo, un certo at-
teggiamento dell’anima umana è stato per l’appunto applicato so-
lamente alle manifestazioni sensibili, senza prendere in considera-
zione l’attività scientifica in sé stessa, prescindendo da quel parti-
colare caso della sua applicazione. 

In questo senso si parla qui di una conoscenza «scientifica» 
di fenomeni non sensibili; e di questi fenomeni l’attività pensante 
dell’uomo vuole occuparsi, come, nell’altro caso, essa si occupa 
dei fenomeni che sono l’oggetto della scienza naturale. 
________ 
Come la «scienza naturale» non è «naturale» nel senso che essa sia «propria per 
natura» di ogni uomo, così l’autore non intende per «scienza occulta» una scien-
za che sia «nascosta», bensì una scienza che abbia per oggetto ciò che nei feno-
meni è «occulto», cioè non si manifesta alla conoscenza comune: una scienza 
dell’occulto, del «manifesto mistero». Ma questa scienza non deve rimanere se-
greta per nessuno che ne ricerchi, per le vie adeguate, le conoscenze. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

12  

La scienza occulta vuole liberare l’indagine scientifica e 
l’attitudine scientifica (che di solito si limitano ai rapporti e al pro-
cessi dei fatti sensibili) da questo loro abituale campo di applica-
zione, pur conservandone le caratteristiche generali di pensiero. 

Essa si propone di trattare di cose non sensibili allo stesso 
modo con cui la scienza naturale tratta di quelle sensibili. 

Mentre la scienza naturale si limita, con i suoi metodi e i - 
suoi procedimenti di pensiero, alla sfera sensibile, la scienza occul-
ta considera il lavoro dell’anima intorno al suo substrato naturale 
come una specie di auto-educazione, e vuole applicare alla sfera 
non sensibile ciò che da tale auto-educazione risulta. 

Essa vuole procedere in modo da non trattare dei fenomeni 
sensibili come tali, ma del contenuto non-sensibile del mondo allo 
stesso modo, con cui lo scienziato naturalista tratta del contenuto 
sensibile. 

Essa conserva del procedimento scientifico l’atteggiamento 
mentale, cioè proprio quello per cui la conoscenza della natura di-
venta scientifica. 

Perciò essa può definirsi «scienza». 
Chi rifletta sul significato della scienza naturale nella vita 

degli uomini, troverà che esso non può considerarsi esaurito 
nell’acquisizione di conoscenze naturali. 

Infatti, queste conoscenze non potranno mai condurre ad al-
tro che a un’esperienza di ciò che l’anima umana stessa non è. 

L’elemento animico non vive in ciò che l’uomo conosce 
della natura, bensì nel processo del conoscere: l’anima sperimenta 
se stessa nel proprio applicarsi alla natura. 

E in questa sua attività essa si conquista in modo vivente 
qualcosa che va oltre il sapere della natura, cioè uno sviluppo di se 
stessa sperimentato nella conoscenza della natura. 

La scienza occulta vuole esplicare quello sviluppo 
dell’anima in domini che stanno oltre i limiti della sola natura. 

Il cultore della scienza occulta non misconosce affatto il va-
lore della scienza naturale, anzi lo riconosce più completamente 
dello stesso naturalista. 

Egli sa che non è possibile fondare una scienza, senza i 
procedimenti rigorosi della scienza naturale moderna; ma gli è pu-
re noto che questa severa mentalità scientifica, una volta conquista-
ta, può venire serbata dalla forza dell’anima ed applicata ad altri 
domini. 

È vero peraltro che, così facendo, si verifica qualcosa che 
può lasciare perplessi. 

Nello studio della natura, l’anima viene guidata molto più 
strettamente dall’oggetto osservato, di quanto non avvenga 
nell’osservazione di fenomeni non sensibili. 

In quest’ultimo caso essa deve possedere in misura maggio-
re, e per impulsi puramente interiori, la facoltà di attenersi 
all’essenziale della mentalità scientifica. 

Siccome molti credono, inconsciamente, che ciò sia possi-
bile soltanto sulla scorta dei fenomeni naturali, essi decidono arbi-
trariamente che, non appena si abbandoni tale scorta, l’anima deb-
ba brancolare nel vuoto. 

Ma chi ragiona così non si è reso bene conto dell’essenza 
del procedi mento scientifico, e forma il proprio giudizio in base 
alle deviazioni che necessariamente scaturiscono da un pensare 
scientifico non abbastanza solido e che malgrado ciò voglia avven-
turarsi all’osservazione della sfera non sensibile. 

In questo caso naturalmente nascono molte chiacchiere non 
scientifiche intorno al fenomeni soprasensibili; ma non già perché, 
per loro natura, non se ne possa trattare in modo scientifico, bensì 
perché, nel singolo caso in quest’one, faceva difetto l’auto-
educazione scientifica acquistata mediante l’osservazione della na-
tura. 

Chi vuole parlare di scienza occulta deve quindi avere un 
vigile senso per quel che di confuso che nasce quando ci si occupa 
dei «manifesti misteri» del mondo, senza una mentalità scientifica. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

13  

Pure non sarebbe affatto utile il metterci a parlare qui, 
all’inizio di una trattazione scientifico-spirituale, di tutte le possibi-
li aberrazioni, che, agli occhi di persone non prive di preconcetti, 
discreditano qualsiasi indagine in questa direzione, per il fatto che 
costoro, dall’esistenza di aberrazioni purtroppo numerose, deduco-
no che tutto l’indirizzo sia ingiustificabile. 

Ma l’occuparsi di questa categoria di avversari non sembra, 
in questa sede, poter essere fecondo di risultati, perché, da parte 
degli scienziati e di chi giudica la scienza occulta dal punto di vista 
della scienza naturale contemporanea, l’opposizione si fonda, in 
genere, sull’arbitrario giudizio sopra ricordato, mentre il riferimen-
to alle aberrazioni è soltanto un pretesto, spesso magari inconsape-
vole. 

Si potrebbe infatti muovere la giustificata obiezione che 
non è in alcun modo possibile lo stabilire a priori se coloro, i quali 
credono che altri si trovi in errore, abbiano poi quella solida base 
di cui abbiamo più sopra parlato. 

Perciò colui che aspira a una Scienza dello Spirito non può 
che semplicemente esporre quello che crede poter dire. 

Potranno giudicare se questa aspirazione sia giustificata, so-
lamente coloro i quali, astenendosi da qualsiasi arbitraria sentenza, 
sappiano prestare ascolto alle sue comunicazioni circa i «manifesti 
misteri» del mondo. 

Sarà peraltro suo compito il mostrare come i risultati delle 
sue indagini si inquadrino nelle rimanenti acquisizioni del sapere e 
della vita, quali opposizioni risultino possibili e quali conferme la 
realtà esteriore immediata della vita offra alle sue osservazioni. 

Egli però non dovrebbe mai dare alla sua esposizione un ca-
rattere tale, per cui l’abilità retorica si sostituisca all’efficacia del 
contenuto stesso. 

Nel confronti di trattazioni di scienza occulta viene mossa 
frequentemente l’obiezione che esse non dimostrano nulla, ma si 
limitano ad affermare questo o quello, come constatazioni della 
scienza occulta. 

Ma si misconoscerà completamente il carattere delle pagine 
che seguono, se si crede che una sola delle affermazioni in esse 
contenute vadano intese in questo senso. 

Ciò a cui qui si tende è lo sviluppo ulteriore delle facoltà 
che l’anima ha acquistato a contatto della conoscenza naturale, e la 
dimostrazione che un tale sviluppo conduce l’anima a fatti sopra-
sensibili. 

E si parte dalla premessa che questi fatti vengano necessa-
riamente incontrati da chiunque sia capace di aderire a quanto vie-
ne qui esposto. 

È vero peraltro che, dal momento in cui si entra nel domi-
nio della Scienza dello Spirito, si verifica una differenza importan-
te, in confronto alla esperienza puramente scientifica. 

Nelle scienze naturali, i fatti sensibili preesistono come tali, 
e l’osservatore scienziato attribuisce alla attività psichica 
un’importanza secondaria, in confronto al decorso dei fenomeni 
sensibili e ai loro rapporti. 

Colui che descrive i fenomeni soprasensibili deve invece 
mettere in primo piano questa attività dell’anima; ché il lettore 
perviene al fatti descritti solamente se riesce a svolgere egli stesso, 
in modo adeguato, tale attività. 

Questi fatti non si trovano davanti alla percezione umana 
anche senza un’attività animica, come quelli della scienza naturale 
(prima, però, che questi ultimi vengano compresi); è soltanto 
l’attività dell’anima che ne consente la percezione. 

Lo scrivente di Scienza dello Spirito presuppone quindi che 
il lettore proceda, insieme a lui, alla ricerca dei fatti. 

La sua esposizione dovrà essere tenuta in modo da raccon-
tare la scoperta dei fatti in questione, e non secondo criteri di arbi-
trio personale, ma secondo i criteri acquisiti mediante lo studio del-
le scienze naturali. 

Perciò egli dovrà essere obbligato anche a parlare dei mezzi 
mediante i quali si giunge alla percezione del non-sensibile, del 
sopra-sensibile. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

14  

Chi si dedichi allo studio di una trattazione scientifico-
spirituale, si accorgerà ben presto che essa porta all’acquisizione di 
concetti e idee che non si possedevano, tra altro, anche sull’essenza 
del concetto di «dimostrazione». 

Si apprende a riconoscere che, per la scienza naturale, il 
«dimostrare» è qualcosa di estraneo, per così dire, al fatti descritti. 

Per il pensiero scientifico-spirituale, invece, l’attività che, 
nella ricerca scientifica abituale, l’anima applica alla dimostrazio-
ne, si svolge già nella ricerca dei fenomeni. 

Non è possibile scoprirli, se non è già di per sé dimostrativa 
la via che ad essi conduce. 

Chi realmente percorre questa via, ha pure già sperimentato 
quello che ha valore di dimostrazione; una dimostrazione aggiunta 
dall’esterno non ha nessun valore. 

Molti malintesi nascono dal mancato riconoscimento di 
questo carattere della scienza occulta. 

Tutta la scienza occulta deriva da due pensieri, che possono 
metter radice in qualsiasi uomo. 

Per l’occultista quale qui lo intendiamo, questi due pensieri 
esprimono fatti, che possono essere direttamente vissuti se ci si 
serve dei mezzi giusti; per molti, invece, questi pensieri rappresen-
tano, se non qualche cosa di cui si può addirittura «dimostrare» 
l’impossibilità, certo asserzioni altamente discutibili e molto con-
trastabili. 

Questi due pensieri sono: che dietro il mondo visibile vi è 
un mondo invisibile, un mondo che si nasconde a tutta prima ai 
sensi e al pensiero legato ad essi; che l’uomo, sviluppando certe 
facoltà che dormono in lui, può penetrare in questo mondo nasco-
sto. 

Non esiste un simile mondo nascosto, dicono alcuni. 
Non esiste che il mondo che l’uomo percepisce con i suoi 

sensi. 
I relativi enigmi si possono risolvere per mezzo del mondo 

dei sensi stesso. 

Anche se l’uomo è attualmente molto lontano dal poter ri-
solvere tutti i problemi dell’esistenza, verrà bene un giorno in cui 
l’esperienza dei sensi, e la scienza che su essa si appoggia, potran-
no dare le risposte. 

Altri dicono che non si può affermare che non esista un 
mondo nascosto dietro il mondo visibile; ma che le forze conosci-
tive dell’uomo non possono penetrare in quel mondo. 

Esse hanno dei limiti che non possono superare. 
Il bisogno della «fede» può cercar rifugio in un simile 

mondo, ma una vera scienza, che si fonda su fatti accertati, non 
può occuparsene. 

Altri vedono una specie di temerarietà nell’uomo che vuol 
penetrare con il suo lavoro conoscitivo in un campo, in cui si deve 
rinunziare al «sapere», per contentarsi della «fede». 

I seguaci di questa opinione credono che abbia torto l’uomo 
che nella sua debolezza vuoI penetrare in un mondo che può appar-
tenere solo alla vita religiosa. 

Altri ancora dicono che è possibile una conoscenza comune 
a tutti gli uomini dei fatti del mondo sensibile, ma che riguardo alle 
cose ultrasensibili possono aversi solo opinioni personali dei singo-
li, e non si dovrebbe parlare di una certezza che abbia valore uni-
versale. 

Altri infine sostengono molte cose ancora. 
È possibile rendersi conto chiaramente che lo studio del 

mondo visibile pone all’uomo dei problemi, che non potranno mai 
esser risolti in base ai fatti del mondo visibile stesso. 

Non saranno per tal via risolti, neppure quando la scienza di 
questi fatti abbia raggiunto l’estremo progresso possibile. 

Ché i fatti visibili accennano chiaramente, con la loro pro-
pria intima essenza, a un mondo nascosto. 

Chi ciò non riconosce, chiude gli occhi a problemi che sor-
gono ovunque chiaramente dai fatti del mondo dei sensi. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

15  

Non vuole vedere certi problemi e certi enigmi, e crede per-
ciò che a tutte le domande si possa rispondere con i fatti che cado-
no sotto i sensi. 

Invero i problemi, che egli vuole porsi, possono essere tutti 
risolti con i fatti ch’egli si ripromette saranno prima o poi scoperti: 
su ciò possiamo essere senz’altro d’accordo. 

Ma perché dovrebbe aspettarsi una risposta su certe cose 
anche colui che non pone nessuna domanda? 

Chi tende verso la scienza occulta non dice altro se non che 
per lui simili domande sono naturali, e ch’esse debbono essere ri-
conosciute come espressione pienamente giustificata dell’anima 
umana. 

Non si può confinare la scienza entro certi limiti, proibendo 
all’uomo di affrontare spregiudicatamente certi problemi. 

A chi sostiene che vi sono limiti alla conoscenza dell’uomo, 
i quali non possono essere superati, e che lo arrestano davanti a un 
mondo invisibile, si può rispondere: «Non v’è dubbio alcuno che 
per mezzo del genere di conoscenza di cui si tratta, non si può pe-
netrare in un mondo invisibile. 

Chi ritiene possibile solo quel genere di conoscenza non 
può giungere a conclusione diversa da questa: che all’uomo è im-
pedito di penetrare in un eventuale mondo superiore». 

Ma possiamo anche soggiungere: «È possibile sviluppare 
un altro genere di conoscenza e questo ci introduce nel mondo so-
prasensibile». 

Se si asserisce impossibile questo altro genere di conoscen-
za, si arriva a un punto di vista dal quale ogni discorso circa un 
mondo invisibile appare come completamente assurdo. 

Per una simile asserzione, di fronte a un giudizio spassiona-
to, non può però affacciarsi altro motivo se non quello che 
all’assertore è sconosciuto l’altro genere di conoscenza. 

Ma come si può mai giudicare di una cosa che si ammette 
di non conoscere? 

Un pensare obiettivo deve professare il principio, che si può 
parlare solo di ciò che si conosce e che non si può asserire nulla su 
ciò che non si conosce. 

Può consentire che uno abbia il diritto di parlare di quanto 
ha sperimentato, ma non che uno abbia il diritto di dichiarare im-
possibile ciò che non conosce o che non vuol conoscere. 

Non si può negare ad alcuno il diritto di non interessarsi al 
soprasensibile; ma non potrà esserci mai un buon argomento per 
cui uno si dichiari competente a giudicare, non solo di ciò ch’egli 
può sapere, ma anche di tutto ciò che «un uomo» non può sapere. 

A coloro che considerano come temerarietà entrare nel 
campo del soprasensibile, l’occultista mostra semplicemente che 
ciò si può fare, e che sarebbe un peccato lasciare incolte le facoltà 
largite all’uomo, anziché svilupparle ed usarle. 

Chi poi crede che le vedute circa il mondo invisibile debba-
no far parte unicamente delle opinioni e dei sentimenti personali, 
rinnega ciò che vi è di comune in tutti gli esseri umani. 

Se anche può essere giusto, che ognuno debba trovare in sé 
stesso il modo di penetrare in queste cose, è un fatto che tutti que-
gli uomini che vanno abbastanza avanti, pervengono circa queste 
cose non a risultati diversi, ma a risultati uguali. 

La differenza si riscontra solo fino, a che gli uomini si vo-
gliono avvicinare alle più alte verità, non per una via scientifica-
mente fondata, ma per altre vie arbitrarie. 

E d’altra parte bisogna senz’altro ammettere che la giustez-
za della via seguita dalla scienza occulta non può essere ricono-
sciuta che da coloro che hanno la volontà di immedesimarsi nella 
sua peculiarità. 

La via alla scienza occulta sarà trovata al momento oppor-
tuno da ogni essere umano che partendo dal visibile riconosce (o 
anche solo suppone o sospetta) l’esistenza di qualche cosa di na-
scosto, e che, dalla coscienza che le forze conoscitive sono suscet-
tibili di sviluppo, è portato a sentire che il nascosto gli si può svela-
re. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

16  

All’uomo, che attraverso queste esperienze dell’anima arri-
va alla scienza occulta, essa non apre soltanto la prospettiva di tro-
vare la risposta alle domande affacciate dal suo bisogno di cono-
scenza, ma anche la prospettiva, affatto diversa, di poter superare 
tutto ciò che ostacola e indebolisce la vita. 

E, in un senso più elevato, si ha un indebolimento della vi-
ta, « l’anzi una morte dell’anima, quando l’uomo si vede costretto 
a volger le spalle al soprasensibile, o a rinnegarlo. 

E, in certe circostanze, quando l’uomo perde la speranza 
che l’invisibile gli venga rivelato, si ha vera disperazione. 

Questa morte e questa disperazione, nelle loro molteplici 
forme, s’impiantano entro l’anima anche come avversari di ogni 
sforzo verso la scienza occulta. 

Entrano in gioco quando si dilegua l’intima forza 
dell’uomo. 

Allora ogni forza di vita gli deve essere fornita dal di fuori, 
se egli debba possederne alcuna. 

Egli percepisce le cose, le entità e i processi che si affaccia-
no ai suoi sensi, e li anatomizza con il suo intelletto. 

Essi gli procurano gioia e dolore; lo spingono alle azioni di 
cui è capace. 

Per un po’di tempo egli potrà andare avanti così; ma poi ar-
riverà ad un punto in cui interiormente morirà. 

Ché quanto in tal modo può essere ricavato dal mondo a 
vantaggio dell’uomo si esaurisce. 

Questa non è un’asserzione che derivi dall’esperienza per-
sonale di un singolo, ma è qualcosa che risulta dalla considerazio-
ne spregiudicata di tutta la vita umana. 

Ciò che preserva da simile esaurimento è quello che sta na-
scosto nel profondo delle cose. 

Se si spegne nell’uomo la forza di discendere in queste pro-
fondità per estrarne sempre nuova forza di vita, poco a poco anche 
la parte esteriore delle cose si dimostra incapace di riuscire vivifi-
cante. 

E ciò non riguarda solamente il singolo uomo, il suo bene e 
il suo male personale. 

Appunto nella scienza occulta l’uomo acquista la certezza 
che, considerato da un punto di vista più alto, il bene ed il male dei 
singoli è intimamente collegato con la salvezza e con la rovina del 
mondo intiero. 

Vi è un sentiero, per il quale l’uomo arriva a conoscere 
ch’egli arreca un danno al mondo intiero, e a tutti gli esseri che so-
no in esso, quando non sviluppa in modo giusto le proprie forze. 

Se l’uomo rovina la sua vita perdendo la connessione con il 
soprasensibile, egli non solo distrugge entro di sé qualche cosa la 
cui scomparsa può spingerlo con il tempo alla disperazione, ma 
egli crea, con la sua debolezza, un ostacolo allo sviluppo 
dell’intiero mondo nel quale vive. 

L’uomo può ingannarsi: può credere che non vi sia un invi-
sibile, e che in quello che si rivela ai sensi e all’intelletto sia conte-
nuto tutto ciò che può esistere. 

Ma tale illusione riesce ad ingannare solo la superficie della 
coscienza, non il fondo. 

Il sentimento e il desiderio non si adattano a questa ingan-
nevole credenza, e in un modo o in un altro si rivolgeranno sempre 
all’invisibile. 

Quando ciò venga loro impedito, trascineranno l’uomo nel 
dubbio, nell’incertezza, nella disperazione. 

Una conoscenza, la quale palesi le cose nascoste, è atta a 
vincere ogni sfiducia, ogni incertezza, ; ogni disperazione, tutto ciò 
- in breve - che indebolisce la vita e la rende incapace di compiere 
la sua necessaria funzione nell’universo. 

Questo è il ricco frutto della conoscenza spirituale: essa dà 
forza e consistenza alla vita, oltre a soddisfare il desiderio di cono-
scenza. 

La fonte, a cui questa conoscenza attinge forza per il lavoro 
e fiducia per la vita, è una fonte inesauribile. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

17  

Chiunque abbia una volta trovato veramente tale sorgente, 
ogni volta che ricorrerà di nuovo ad essa, ne partirà rinvigorito. 

Vi sono uomini che non vogliono sapere di tali conoscenze, 
proprio perché in ciò che abbiamo ora detto vedono già qualche 
cosa di malsano. 

Per quanto riguarda la parte superficiale ed esteriore della 
vita hanno ragione. 

Non vogliono che si tolga valore a quello che la vita pre-
senta nella cosiddetta realtà. 

Vedono debolezza nell’uomo che volta le spalle alla realtà, 
e cerca la sua salute in un mondo nascosto, che per essi equivale a 
un mondo della fantasia e del sogno. 

E se in questa ricerca scientifico-spirituale non si vuole ca-
dere in uno stato di morboso vaneggiamento e di prostrazione, si 
deve riconoscere che tali obiezioni sono parzialmente giustificate, 
in quanto riposano sopra un giudizio sano, che, se porta ad una 
mezza verità, e non ad una verità intiera, è solo perché invece di 
penetrare nel fondo delle cose rimane alla loro superficie. 

Qualora un’aspirazione alla conoscenza soprasensibile fos-
se atta a indebolire la forza di vivere e ad allontanare l’uomo dalla 
vera realtà, queste obiezioni sarebbero certamente sufficienti a 
scalzare dalle fondamenta tale indirizzo spirituale. 

Ma anche di fronte a simili atteggiamenti, la scienza occulta 
non batterebbe la via giusta se volesse difendersi con i metodi or-
dinari. 

Anche in questo caso può parlare solo attraverso ciò 
ch’essa dà a chi la coltiva: cioè vera forza e vera intensità di vita. 

Un sano sforzo di conoscenza spirituale non può rendere 
l’uomo estraneo al mondo, né farne un sognatore, in quanto esso 
gli infonde forze da quelle medesime fonti della vita, dalle quali 
egli trae origine, quanto alla sua parte animico-spirituale. 

Anche altri ostacoli alla comprensione si frappongono a 
molti uomini, quando intraprendono lo studio della scienza occulta. 

È infatti bensì vero i che la scienza occulta dà la descrizio-
ne di esperienze dell’anima, seguendo le quali il lettore può muo-
versi verso i contenuti soprasensibili del mondo. 

Ma in pratica, ciò deve pure considerarsi come una specie 
di ideale. 

Il lettore deve, in un primo tempo, accogliere come comu-
nicazioni una somma di esperienze soprasensibili, che egli non è 
ancora in grado di provare personalmente. 

Non è possibile altrimenti, e anche in questo libro le cose 
andranno così. 

Verrà descritto ciò che l’autore crede di sapere della natura 
dell’uomo, e del suo comportamento fra la nascita e la morte, non-
ché nello stato incorporeo, nel mondo spirituale; si descriverà inol-
tre l’evoluzione della terra e dell’umanità. 

Potrebbe perciò apparire che si pretendesse proprio di co-
municare come dogmi un certo numero di conoscenze presunte, 
esigendo una fede fondata sul l’autorità. 

Ma questo non è il caso. 
Infatti, ciò che può sapersi dei fenomeni soprasensibili dei 

mondo vive come contenuto vivente dell’anima in chi qui Il espo-
ne; e l’immedesimarsi in questo contenuto accende nell’anima del 
lettore gli impulsi che conducono verso i diversi fatti soprasensibi-
li. 

Nella lettura di conoscenze scientifico-spirituali si vive in 
modo diverso che in quella di fatti sensibili. 

In quest’ultimo caso, infatti, si leggono comunicazioni in-
torno al mondo sensibile; mentre, se si leggono nel giusto modo 
comunicazioni intorno a fatti soprasensibili, ci si trova a vivere en-
tro il flusso dell’esistenza spirituale: accogliendo i risultati, si trova 
pure il proprio cammino che ad essi conduce. 

È vero che questo comportamento spesso non viene a tutta 
prima notato dal lettore: ci si immagina l’ingresso nel mondo spiri-
tuale troppo simile a un’esperienza sensibile, e perciò si trova che 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

18  

l’esperienza che, nel leggere, si ha di quel mondo è troppo simile al 
pensiero. 

Ma quando lo si accoglie veramente nel pensiero, ci si 
muove già nel mondo spirituale, e occorre solamente ancora ren-
dersi conto che si ha già sperimentato senza accorgersene, ciò che 
si riteneva di avere solo ricevuto come comunicazione intellettuale. 

Si conseguirà piena chiarezza circa questa esperienza se si 
applicherà praticamente quella «via» alle conoscenze soprasensibi-
li, che viene descritta nell’ultima parte di questo libro. 

Si potrebbe credere che sia più giusto l’inverso, cioè di far 
precedere la descrizione di questa via; ma questo non è il caso. 

Per colui che, senza rivolgere lo sguardo dell’anima a de-
terminati fatti del mondo soprasensibile, si mette solamente a fare 
«esercizi» per penetrarvi, quel mondo rimane un caos indetermina-
to e confuso. 

Si apprende a familiarizzarsi con quel mondo, in certo sen-
so ingenuamente, in quanto si viene istruiti intorno a certi fatti che 
vi si svolgono; poi ci si rende conto di come si pervenga in piena 
coscienza, e abbandonando l’ingenuità, a quelle esperienze di cui 
prima si è ricevuta comunicazione. 

Se si penetra più a fondo nello studio della scienza occulta, 
ci si persuaderà che solo questa può essere una via sicura verso la 
conoscenza soprasensibile; e si riconoscerà pure che è ingiustifica-
ta l’opinione che le conoscenze soprasensibili agiscano dapprima 
come dogmi, per via di suggestione. 

Ché il contenuto di quelle conoscenze viene conquistato in 
una vita animica tale, da togliere ad esso qualsiasi potenza sugge-
stiva, lasciandogli solo la possibilità di parlare al prossimo per la 
medesima via, per la quale ogni altra verità parla al suo giudizio 
razionale. 

Che il lettore non si accorga a tutta prima di vivere nel 
mondo spirituale, non dipende da un inconscio effetto di sugge-
stione, bensì dalla finezza e dalla novità delle inconsuete, esperien-
ze fatte nella lettura. 

Così, accogliendo per la prima volta le comunicazioni della 
prima parte di questo libro, si diviene dapprima partecipi dell’altrui 
conoscenza del mondo soprasensibile; mediante la pratica esecu-
zione delle operazioni animiche descritte nella seconda parte, si 
acquista una conoscenza autonoma di quel mondo. 

Nessun vero scienziato potrà trovare contraddizione, se-
conda lo spirito e secondo il vero senso, fra la sua scienza basata 
sui fatti del mondo visibile e il modo d’indagare della scienza oc-
culta. 

Ogni scienziato si serve di certi strumenti e di certi metodi; 
costruisce gli strumenti elaborando ciò che gli dà la «natura». 

Anche la scienza occulta si serve di uno strumento, e questo 
è l’uomo stesso. 

E tale strumento pure deve essere, prima elaborato per 
l’indagine superiore. 

Bisogna che le capacità e le forze date all’uomo dalla natu-
ra, senza ch’egli vi abbia cooperato, siano prima trasformate in ca-
pacità e in forze superiori. 

Per tal modo l’uomo può fai di sé stesso lo strumento adatto 
alla investigazione dei mondo invisibile. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

19  

 
 
 
 
 
 
 
II 
 
COSTITUZIONE DELL’UOMO 
 
 
 

Nel considerare l’uomo dal punto di vista della conoscenza 
soprasensibile, si ha subito un’applicazione delle caratteristiche 
generali di questa conoscenza. 

Essa poggia sul riconoscimento di quel «mistero manife-
sto» che consiste nell’entità stessa dell’uomo. 

Ai sensi e all’intelletto che su quelli si fonda è accessibile 
solo una parte di ciò che la conoscenza soprasensibile riconosce 
come ente umano completo. 

Questa parte è il corpo fisico, per illuminare il concetto del 
quale occorre rivolgere anzitutto l’attenzione al fenomeno che si 
presenta come il grande enigma in ogni osservazione della vita - la 
morte - e, conseguentemente, alla cosiddetta natura inanimata, al 
regno minerale. 

Per tal modo si accenna a fatti, la cui spiegazione completa 
è i possibile solo mediante la conoscenza soprasensibile, e ai quali 
dev’essere dedicata una parte importante di questo libro. 

Ma qui ora si daranno solamente alcune idee per un primo 
orientamento. 

È l’corpo fisico è, nel mondo manifesto, ciò in cui l’uomo è 
simile al mondo minerale; d’altra parte, non può considerarsi corpo 
fisico ciò che differenzia l’uomo dal minerale. 

Da questo punto di vista, il fatto di massima importanza è 
che la morte mette in evidenza quella parte dell’entità umana, che, 
sopravvenuta la morte, è della stessa natura del mondo minerale. 

Possiamo accentuare il fatto, che in questo elemento costi-
tutivo della natura umana, cioè nel cadavere, sono attive le stesse 
sostanze e le stesse forze del regno minerale; ma occorre insistere 
non meno vivamente sul punto, che con la morte questo corpo fisi-
co entra in decomposizione. 

È pure giustificato l'affermare: certamente nel corpo fisico 
dell'uomo sono attive le stesse sostanze e forze che nel minerale, 
ma la loro attività è posta durante la vita al servizio di qualche cosa 
di più elevato. 

Esse non agiscono in modo conforme al mondo minerale 
che quando interviene la morte; allora entrano in gioco, come de-
vono entrare in conformità della loro natura, cioè come dissolvitri-
ci della forma del corpo fisico. 

Bisogna così distinguere nell'uomo nettamente l'elemento 
manifesto dall'occulto: poiché durante la vita, un elemento occulto 
deve condurre una lotta continua contro le sostanze e le forze del 
mondo della mineralità entro il corpo fisico. 

Se questa lotta cessa, si manifesta l'attività minerale. 
Questo è il punto in cui entra in campo la scienza del sopra-

sensibile. 
Essa deve determinare che cosa è che conduce quella lotta. 
È questo appunto che rimane celato all'osservazione dei 

sensi, e accessibile solo all'osservazione soprasensibile. 
Come l'uomo arrivi a vedere il «nascosto» così apertamen-

te, come gli occhi ordinari vedono i fenomeni sensibili, sarà detto 
in altra parte di questo libro: qui descriveremo solamente ciò che 
risulta all'osservazione soprasensibile. 

L’indicazione della strada per arrivare alla visione superio-
re può infatti riuscir utile all'uomo solo quando egli si sia familia-
rizzato attraverso una semplice narrazione, con ciò che viene rive-
lato dall’indagine soprasensibile. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

20  

Ché in questo campo si può comprendere anche ciò che an-
cora non si può osservare: anzi la strada buona alla percezione, alla 
visione, è proprio quella che parte dalla comprensione. 

Orbene, se quell'elemento nascosto che nel corpo fisico lot-
ta senza tregua contro la decomposizione si può osservare solo per 
mezzo della visione superiore, nei suoi effetti però è chiaramente 
evidente anche per un giudizio limitato alle cose manifeste. 

E tali effetti si esprimono nella forma o figura, secondo cui 
sono connesse, durante la vita, le sostanze e le forze minerali del 
corpo fisico. 

Questa forma scompare a poco a poco il corpo fisico divie-
ne parte del mondo minerale quando interi i viene la morte. 

Ma ciò che durante la vita impedisce alle sostanze e alle 
forze fisiche di seguire le proprie vie, che conducono alla dissolu-
zione del corpo fisico, la visione soprasensibile lo può osservare 
nell’ente umano come un elemento costitutivo a sé. 

Possiamo chiamare «corpo eterico» o «corpo vitale» questo 
elemento indipendente. 

Per evitare che sorgano malintesi fin da principio, bisogna 
fare due osservazioni circa questo secondo elemento dell’entità 
umana. 

La parola «etere» viene qui usata in un altro senso da quello 
che le dà la fisica odierna. 

Questa chiama etere, ad es., il mezzo in cui si propaga la 
luce. 

Qui la parola dev’essere invece ristretta al senso sopra indi-
cato; dev’essere applicata a ciò che, accessibile alla visione supe-
riore, si rivela all’osservazione dei sensi solo nel suoi effetti, cioè, 
in quanto dà una determinata forma o figura alle sostanze e alle 
forze minerali presenti nel corpo fisico. 

E anche la parola «corpo» non deve essere fraintesa. 
Per indicare le cose più alte dell’esistenza bisogna pur sem-

pre valersi delle parole dei linguaggio ordinario; e queste, quando 

si tratta di osservazioni dei sensi, esprimono solo la parte sensibile, 
fisica. 

In senso fisico il «corpo eterico» non è naturalmente niente 
di corporeo, per quanto tenue ci si possa immaginare un corpo. 

Appena si giunge, nella descrizione del soprasensibile, a 
menzionare questo «corpo eterico» o «corpo vitale»i si tocca già 
un punto in cui ci si viene a trovare in contraddizione con parec-
chie idee d’oggi. 

L’evoluzione dello spirito umano ha fatto sì che all’epoca 
nostra il parlare di un simile elemento costitutivo dell’essere uma-
no debba considerarsi come anti-scientifico. 

La concezione materialistica è giunta a non vedere nel cor-
po vivente se non una riunione di sostanze e di forze fisiche, quali 
si trovano anche nel cosiddetti corpi inanimati, nel minerali; solo 
nel corpo vivente la combinazione sarebbe più complessa che nel 
corpo inanimato. 

Eppure, nella scienza ordinaria si erano avute idee diverse 
fino a non molto tempo addietro. 

Chi legge gli scritti di certi scienziati seri della prima metà 
dei secolo XIX vede che anche i «veri scienziati» avevano allora 
coscienza che nel corpo vivente vi è qualche cosa che non c’è nel 
minerale inanimato. 

Essi parlano difatti di una certa «forza vitale», la quale non 
era invero concepita come ciò che noi abbiamo chiamato «corpo 
vitale» ; nel fondo della loro concezione vi era però il presentimen-
to della sua esistenza. 

Essi si rappresentavano questa «forza vitale» come qualco-
sa che si aggiunge nel corpo vivente alle sostanze e alle forze fisi-
che, in modo analogo a quello in cui la forza magnetica si aggiun-
ge al ferro nel magnete. 

Poi venne un tempo in cui tale «forza vitale» fu bandita dal 
campo della scienza, e si volle spiegare tutto con cause puramente 
fisiche e chimiche. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

21  

Attualmente si nota a questo riguardo una certa reazione da 
parte dei naturalisti più riflessivi: da parecchi si concede che 
l’ipotesi di qualche cosa di simile alla «forza vitale» non è proprio 
completamente assurda; tuttavia anche quello «scienziato», che è 
disposto a tale concessione, non vuol aderire alla concezione sopra 
esposta circa il «corpo vitale». 

Di regola non si raggiunge nessun risultato utile entrando in 
discussione con tali idee, dal punto di vista della conoscenza so-
prasensibile; piuttosto quest’ultima dovrebbe riconoscere che la 
concezione materialistica è un fenomeno necessariamente connes-
so con il grande progresso scientifico dell’epoca nostra, il quale 
poggia sopra uno straordinario perfezionamento dei mezzi di os-
servazione sensibile. 

Ed è proprio dell’uomo, ch’egli nella sua evoluzione porti 
ad un certo grado di perfezione determinate facoltà, a spese di al-
tre. 

L’osservazione sensibile esatta, che si è sviluppata in così 
alto grado attraverso la scienza naturale, doveva lasciar passare in 
seconda linea l’educazione di quelle facoltà umane che guidano ai 
«mondi invisibili». 

Ma ora siamo in un epoca in cui sono proprio queste le fa-
coltà che bisogna coltivare. 

E il riconoscimento dell’invisibile non si ottiene combat-
tendo le idee che derivano come logiche conseguenze dalla nega-
zione dell’invisibile, bensì mettendo l’invisibile in giusta luce. 

Allora, quelli, per cui «il momento è giunto», lo riconosce-
ranno. 

Abbiamo qui dovuto dire queste poche parole perché non si 
supponga che i punti di vista della scienza naturale siano ignoti a 
chi parla di un «corpo eterico», che in molti ambienti non può con-
siderarsi che come cosa completamente fantastica. 

Questo corpo eterico è dunque un secondo elemento costi-
tutivo dell’essere umano; esso possiede per la conoscenza sopra-
sensibile un grado di realtà più alto che non il corpo fisico. 

Una descrizione dei modo in cui esso appare alla conoscen-
za soprasensi bile si potrà dare soltanto in un successivo capitolo di 
questo libro, quando risulterà chiaro il senso in cui debbono pren-
dersi simili descrizioni. 

Provvisoriamente basterà dire che il corpo eterico interpe-
netra tutto il corpo fisico e deve considerarsi come una specie di 
architetto del medesimo. 

Tutti gli organi mantengono la loro forma e la loro figura 
grazie alle correnti e al movimenti del corpo eterico. 

A base del cuore fisico sta un «cuore eterico», del cervello 
fisico, un «cervello eterico», ecc. 

Il corpo eterico è suddiviso ed organizzato come il corpo fi-
sico, solo è più complicato; in esso tutto è un vivente fluire e un 
continuo frammischiarsi delle varie parti, mentre nel corpo fisico le 
varie parti sono separate. 

L’uomo ha in comune con il mondo vegetale il corpo eteri-
co, come quello fisico con il minerale. 

Tutto ciò che vive ha un corpo eterico. 
Dal corpo eterico, l’osservazione soprasensibile sale a con-

siderare un terzo elemento costitutivo della natura umana; e per da-
re un’idea di questo terzo elemento richiama l’attenzione sul fe-
nomeno del sonno, alla stessa guisa che per il corpo eterico l’aveva 
richiamata sul fenomeno della morte. 

Tutto il lavoro umano, per quanto riguarda la sfera del visi-
bile, si fonda sull’attività allo stato di veglia. 

Questa attività è però possibile solo quando l’uomo ricosti-
tuisca periodicamente per mezzo del sonno le sue forze esaurite. 

Nel sonno scompariscono l’azione ed il pensiero; la co-
scienza del dolore e quella del piacere si perdono. 

Come da un’occulta misteriosa sorgente, al risveglio del 
l’uomo le forze coscienti risorgono su dall’incoscienza del sonno. 

È la medesima coscienza che all’addormentarsi cala giù 
nelle oscure profondità e riemerge al risveglio. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

22  

Ciò che ridesta continuamente la vita fuor dello stato 
d’incoscienza è dal punto di vista della conoscenza soprasensibile 
il terzo elemento costitutivo dell’uomo, ed è chiamato «corpo 
astrale». 

Come il corpo fisico non può conservare la sua forma per 
mezzo delle sostanze e delle forze minerali che si trovano in lui, 
ma solo per mezzo dell’interpenetrazione sua con il corpo eterico, 
così le forze del corpo eterico non possono di per sé sole illuminar-
si della luce della coscienza. 

Un corpo eterico, che fosse lasciato solo a sé stesso, do-
vrebbe trovarsi permanentemente in stato di sonno, ossia potrebbe 
intrattenere nel corpo fisico solo un’esistenza di pianta. 

Un corpo eterico desto è illuminato da un corpo astrale. 
Per l’osservazione dei sensi l’effetto di questo corpo astrale 

scompare quando l’uomo s’immerge nel sonno: per l’osservazione 
soprasensibile il corpo astrale rimane invece sempre esistente, ma 
solo appare separato, o al di fuori del corpo eterico. 

L’osservazione dei sensi non riguarda invero il corpo astra-
le stesso, ma soltanto i suoi effetti su ciò che è manifesto; e questi 
durante il sonno non sono direttamente visibili. 

Nello stesso senso in cui l’uomo ha in comune con i mine-
rali il corpo fisico e con le piante il corpo eterico, così egli ha il 
corpo astrale in comune con gli animali. 

Le piante sono permanentemente in uno stato di sonno. 
Chi in queste cose non giudica esattamente può facilmente 

cadere nell’errore di attribuire anche alle piante una specie di co-
scienza, come l’hanno gli animali e gli uomini allo stato di veglia. 

Ma ciò può accadere solo se ci si forma una rappresenta-
zione inesatta della coscienza. 

Si dice allora, che quando si esercita un eccitamento esterno 
sopra la pianta, essa compie certi movimenti, proprio come 
l’animale; si parla della sensibilità di certe piante, che, ad es., 
chiudono le foglie sotto l’influenza di determinati stimoli esterni. 

Ma ciò che in un essere caratterizza la coscienza non è 
l’apparire di una reazione di fronte ad un’azione, bensì il fatto che 
l’essere verifica nel suo interno un’esperienza che si aggiunge alla 
semplice reazione come qualche cosa di nuovo. 

Altrimenti si potrebbe parlare di coscienza anche quando un 
pezzo di ferro si dilata sotto l’influenza del calore. 

La coscienza si ha, invece, solo quando, ad es., l’essere, per 
l’azione del calore, prova interiormente dolore. 

Il quarto elemento, che la conoscenza soprasensibile asse-
gna all’uomo, non ha più niente di comune con il mondo visibile 
che circonda l’uomo, ma è ciò che lo distingue di fronte agli altri 
esseri che vivono con lui, è ciò per cui egli è la corona della crea-
zione a cui appartiene. 

Per formare una rappresentazione di questo ulteriore ele-
mento dell’entità umana, la conoscenza soprasensibile mostra che 
anche entro l’ambito delle esperienze allo stato di veglia vi sono 
differenze essenziali. 

Queste saltano subito agli occhi, quando l’uomo consideri 
che allo stato di veglia da un lato si trova continuamente in mezzo 
a esperienze che debbono di necessità andare e venire, e dall’altro 
a esperienze in cui ciò non si verifica. 

In modo speciale questo risulta evidente, quando si parago-
nino le esperienze dell’uomo con quelle degli animali. 

Questi risentono con grande regolarità le influenze dei 
mondo esterno; sotto l’influenza del caldo e dei freddo acquistano 
coscienza del dolore e dei piacere, per determinati processi del loro 
corpo, regolarmente ricorrenti, sentono fame e sete. 

La vita dell’uomo non si esaurisce in queste esperienze: 
egli può sviluppare bisogni e desideri che vanno al di là di tutto 
ciò. 

Per l’animale si può sempre rintracciare dentro al corpo o al 
di fuori di esso - se si sa guardare abbastanza addentro - la causa 
determinante di un’azione o di una sensazione. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

23  

Questo non è affatto il caso per l’uomo, che può mostrare, 
desideri e bisogni, la cui origine non risiede né fuori né dentro al 
suo corpo. 

Quanto rientra in questo campo va attribuito a una sorgente 
speciale, che per la scienza soprasensibile è l’«Io» dell’uomo. 

L’«Io» si considera quindi come il quarto elemento costitu-
tivo dell’entità umana. 

Se il corpo astrale fosse lasciato a sé stesso, si svolgerebbe-
ro in lui i sentimenti di piacere e di dolore e le sensazioni di fame e 
di sete, ma non si svilupperebbe la sensazione che in tutto ciò vi è 
qualcosa che permane. 

Non è ciò che permane, preso come tale, ma ciò che speri-
menta la sensazione di qualche cosa che permane, che noi chia-
miamo «Io». 

Bisogna in questo campo avere concetti ben netti, se si vo-
gliono evitare equivoci. 

Quando si scopre qualche cosa di durevole, di permanente 
in mezzo al mutare delle esperienze interiori, comincia a spuntare 
il «sentimento dell’Io». 

Il fatto che un essere ha fame non può dargli il sentimento 
dell’Io. 

La fame si presenta quando le cause ricorrenti che la provo-
cano si fanno sentire nell’essere, il quale si getta sul cibo appunto 
per ché vi sono quelle cause ricorrenti. 

Il sentimento dell’Io sorge quando non solo queste cause ri-
correnti spingono alla nutrizione, ma quando si è precedentemente 
provato il piacere di saziare la fame ed è rimasta la coscienza di 
questo piacere, in modo che al cibo si sia portati non solo 
dall’esperienza attuale della fame, ma anche dal piacere passato. 

Come il corpo fisico si disgrega quando non lo tiene assie-
me il corpo eterico, come il corpo eterico cade nell’incoscienza 
quando non lo illumina il corpo astrale, così il corpo astrale do-
vrebbe lasciar cadere il passato continuamente nell’oblio, se l’«Io» 
non lo preservasse richiamandolo in vita nel presente. 

L’oblio per il corpo astrale equivale alla morte per il corpo 
fisico e al sonno per il corpo eterico. 

Si può anche dire: del corpo eterico è proprio il vivere, del 
corpo astrale l’aver coscienza, dell’Io il ricordare. 

Anche più facile dell’errore di attribuire alle piante la co-
scienza, è quello di parlare di memoria a proposito degli animali. 

Viene fatto facilmente di pensare alla memoria quando si 
vede un cane riconoscere li padrone dopo una lunga assenza. 

Ma in verità il riconoscimento non poggia affatto sulla 
memoria, ma su qualche cosa di completamente diverso. 

Il cane sente una certa attrazione per il suo padrone; essa 
emana dalla natura di quest’ultimo. 

Tale natura procura al cane piacere, quando il padrone è 
presente, ed è causa di un rinnovarsi del piacere ogniqualvolta si 
ripete il fatto della presenza del padrone. 

Ma ricordo si ha soltanto quando un essere, oltre a sentire 
le sue esperienze presenti, conserva quelle del passato. 

Si potrebbe però anche ammettere questa distinzione e tut-
tavia cadere nell’errore di credere che il cane abbia memoria. 

Si potrebbe infatti dire: «Il cane resta triste quando il pa-
drone lo ha lasciato, quindi gli rimane il ricordo di lui». 

Ma anche questo è un giudizio non giusto, poiché, per la 
convivenza con il padrone, la presenza di questo diventa un biso-
gno per il cane, che quindi risente l’assenza del padrone alla stessa 
guisa per cui risente la fame. 

Chi non fa queste distinzioni non arriverà mai a veder chia-
ro circa i veri fatti della vita. 

In base a certi preconcetti si obietterà che non è possibile 
sapere se l’animale possegga qualcosa di simile alla memoria 
umana. 

Questa obiezione si fonda sopra un’osservazione imperfet-
ta. 

Chi è in grado di osservare in modo adeguato come 
l’animale si comporti nel connesso delle sue esperienze, potrà no-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

24  

tare la differenza fra questo comportamento e quello dell’uomo, e 
rilevare appunto che l’animale si comporta nel modo che corri-
sponde all’assenza di memoria. 

Per l’osservazione soprasensibile ciò è senz’altro evidente; 
ma anche la percezione sensibile e la sua elaborazione concettuale 
possono riconoscere dagli effetti percepibili ciò che si manifesta in 
modo immediato all’osservazione soprasensibile. 

A base dell’affermazione che l’uomo conosca la propria 
memoria per mezzo dell’introspezione, che invece egli non può 
applicare all’animale, sta un errore grave. 

L’uomo infatti non può per nulla ricavare 
dall’introspezione l’opinione ch’egli si fa della propria capacità 
mnemonica, ma solo dall’esperienza del proprio rapporto con le 
cose e i processi del mondo esterno. 

Ora queste esperienze egli le fa allo stesso modo con sé 
stesso, con un altro uomo e anche con gli animali. 

È solo una fallace apparenza quella che fa credere all’uomo 
ch’egli giudichi della esistenza della memoria soltanto in base 
all’osservazione interiore. 

Potremo chiamare interiore la forza che sta a base della 
memoria; ma il giudizio su questa forza viene acquistato, anche per 
la propria persona, a contatto dei mondo esterno, mediante 
l’osservazione dei rapporti tra i fenomeni della vita. 

E di questi rapporti possiamo giudicare per noi stessi, come 
per gli animali. 

Relativamente a questi problemi, la nostra psicologia abi-
tuale soffre dei suoi concetti del tutto inesatti, imprecisi, altamente 
fallaci per errori di osservazione. 

Memoria e oblio rappresentano per l’«Io» qualche cosa di 
analogo a quel che veglia e sonno rappresentano per il corpo astra-
le. 

Come il sonno fa scomparire nel nulla le preoccupazioni e i 
tormenti del giorno, così l’oblio distende un velo sopra le brutte 
esperienze della vita cancellando così una parte del passato. 

E, come è necessario il sonno per il ricupero delle forze vi-
tali esaurite, così è necessario che l’uomo sopprima dalla memoria 
certe parti del passato, perché possa affrontare nuove esperienze 
liberamente e senza preconcetti. 

Precisamente dal dimenticare cresce in lui vigore per la 
percezione di cose nuove. 

Si pensi a fatti come l’imparare a scrivere: tutti i particolari 
attraverso cui deve passare il bambino per imparare l’uso della 
penna, si dimenticano; ciò che rimane è la capacità di scrivere. 

E come potrebbe l’uomo compiere tale azione, se ogni volta 
che deve eseguirla risorgessero nell’anima sua i ricordi di tutte le 
esperienze che ha dovuto attraversare per imparare a scrivere? 

Occorre distinguere diversi gradi della memoria. 
La forma più semplice di memoria si ha quando l’uomo 

percepisce un oggetto e dopo l’allontanamento di esso ne conserva 
una rappresentazione. 

L’uomo si è formato quella rappresentazione mentre perce-
piva l’oggetto. 

Si è svolto allora un processo fra il suo corpo astrale e il 
suo Io: il corpo astrale ha fatto divenir cosciente l’impressione 
esterna dovuta all’oggetto, ma la conoscenza dell’oggetto durereb-
be solo fino a tanto ch’esso è presente, se l’Io non accogliesse in sé 
e facesse sua tale conoscenza. 

Qui, a questo punto, l’osservazione soprasensibile segna la 
separazione fra il corporeo e l’animico. 

Si parla di corpo astrale finché si ha in vista il sorgere della 
conoscenza di un oggetto presente, ma si chiama anima ciò che dà 
durata alla conoscenza; si vede però subito da quanto si è detto, 
come sia strettamente legato nell’uomo il corpo astrale con quella 
parte dell’anima che conferisce durata alla conoscenza. 

In certo modo l’uno e l’altra formano un solo elemento co-
stitutivo dell’entità umana, e perciò spesso si indica questa riunio-
ne sotto il nome di corpo astrale. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

25  

Quando si vuole una indicazione esattasi chiama il corpo 
astrale dell’uomo corpo animico, e l’anima - in quanto essa è unita 
a quel corpo - anima senziente. 

L’Io sale a un gradino più alto, quando dirige la sua attività 
su ciò che della conoscenza degli oggetti ha accolto in sé e fatto 
suo. 

È questa l’attività mercè la quale l’Io si svincola sempre più 
dagli oggetti della percezione, per lavorare nel suo proprio campo. 

La parte dell’anima, cui ciò spetta, si può chiamare anima 
razionale. 

È proprio tanto dell’anima senziente quanto dell’anima ra-
zionale di elaborare ciò ch’esse ricevono attraverso le impressioni 
degli oggetti percepiti dal sensi e di cui conservano memoria. 

Qui l’anima è completamente assorbita da qualche cosa di 
esterno ad essa; ha invero ricevuto dall’esterno anche ciò che gra-
zie alla memoria ha potuto assimilare; ma la sua attività può salire 
a gradi più alti. 

Non è soltanto anima senziente e anima razionale. 
La visione soprasensibile può dare facilmente un’idea dello 

stadio ulteriore, richiamando l’attenzione sopra un fatto semplice, 
che deve però essere apprezzato nel suo profondo significato. 

È il fatto che in tutto il campo del linguaggio vi è un nome 
che per la sua essenza si distingue da tutti gli altri nomi: il nome 
«Io». 

Ogni altro nome può essere dato alla cosa o all’essere cui si 
riferisce da ogni uomo. 

«Io», come indicazione di un essere, ha senso solo se 
l’essere l’adopera per indicare sé stesso. 

La parola «Io» non può mai penetrare dal di fuori 
nell’orecchio di un essere umano come suo appellativo; solo 
l’essere stesso può applicarla a sé. 

«Io sono un Io solo per me; per ogni altro Io sono un tu, e 
ogni altro è per me un tu». 

Questo fatto è l’espressione esterna di una verità di profon-
do significato. 

L’essenza propria dell’Io è indipendente da tutto ciò che è 
esterno; per questa ragione non può essere chiamato con il suo 
nome da niente che gli sia esterno. 

Le confessioni religiose, che coscientemente hanno conser-
vato la loro connessione con la visione soprasensibile, chiamano la 
parola «Io» il «nome impronunziabile di Dio», poiché quando si 
usa questa espressione si allude proprio al fatto ora accennato. 

Niente di esterno ha accesso a quella parte dell’anima uma-
na di cui ora parliamo. 

È il «santuario nascosto» dell’anima, in cui può riuscire a 
penetrare solo un essere che sia della natura di essa. 

«Il Dio che abita nell’uomo parla quando l’anima stessa si 
riconosce come lo». 

Come l’anima senziente e l’anima razionale vivono nel 
mondo esterno, così un terzo elemento dell’anima si immerge nel 
divino, quand’essa arriva alla percezione della sua propria essenza. 

Ciò potrebbe facilmente far sorgere il malinteso che siffatte 
concezioni considerino l’Io come una cosa sola con Dio. 

Esse però non affermano per nulla che l’Io sia Dio, ma sol-
tanto che è della stessa natura e della stessa essenza del divino. 

Ritiene forse alcuno che la goccia d’acqua presa dal mare 
sia il mare, quando dice che la goccia è della stessa essenza o so-
stanza dei mare? 

Se si vuol fare un paragone, si può dire che l’Io è alla Divi-
nità quel che la goccia è al mare. 

L’uomo può trovare in se un che di divino, perché la sua 
più intima essenza proviene dal divino. 

L’uomo raggiunge, per mezzo di questo terzo elemento del-
la sua anima, una conoscenza interiore di sé stesso, così come per 
mezzo del corpo astrale raggiunge una conoscenza del mondo, 
esterno. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

26  

Per questo la scienza occulta chiama questo terzo elemento 
dell’anima l’anima cosciente. 

E considera la parte animica dell’uomo costituita da tre 
elementi: l’anima senziente, l’anima razionale e l’anima cosciente, 
alla stessa guisa che la parte corporea è costituita da tre elementi: il 
corpo fisico, corpo eterico e il corpo astrale. 

Errori di osservazione psicologica, simili a quelli che ab-
biamo ricordati a proposito del giudizio sulla facoltà mnemonica, 
rendono difficile anche una giusta visione della natura dell’Io. 

Si possono considerare come confutazioni di quanto venne 
sopra esposto a questo riguardo, argomentazioni che in realtà ne 
sono conferma. 

Questo vale, ad esempio, per le seguenti osservazioni 
sull’«Io» di E. v. Hartmann (nei suoi «Elementi di psicologia»): 
«Anzitutto l’autocoscienza è più antica della parola Io. I pronomi 
personali sono un prodotto piuttosto tardivo dell’evoluzione del 
linguaggio, e non hanno che significato di abbreviazioni. La parola 
«Io» è un breve surrogato per il nome proprio di chi parla, ma un 
surrogato che ogni persona che parla usa per se stessa, qualunque 
sia il suo nome proprio. L’autocoscienza può svilupparsi notevol-
mente presso animali e presso uomini sordomuti non educati, an-
che senza ricollegarsi a un nome proprio. La coscienza del nome 
proprio può sostituire completamente il mancato uso dell’«Io». E 
riconoscendo questo fatto viene a cadere quell’alone magico che 
per molta gente circonda la parolina «Io»; essa non può aggiungere 
proprio nulla al concetto di autocoscienza, dal quale anzi riceve 
tutto il suo contenuto». 

Possiamo essere perfettamente d’accordo con queste opi-
nioni, e anche con il fatto che non si deve attribuire alcun alone 
magico alla parolina «Io», ciò che non farebbe che offuscare lo 
studio spassionato del problema. 

Ma per l’essenza di una cosa non ha importanza decisiva il 
modo come è venuta gradualmente a formarsi la denominazione 
della cosa stessa. 

Si tratta proprio di questo, che la vera entità dell’Io 
nell’autocoscienza «è più antica della parola Io» ; e che l’uomo è 
obbligato ad applicare questa parola, con quelle caratteristiche tutte 
sue, a ciò che, nei suoi scambievoli rapporti con il mondo, egli spe-
rimenta in modo diverso da come lo può sperimentare l’animale. 

Come non possiamo conoscere nulla di essenziale sul trian-
golo se studiamo come si sia formata la parola «triangolo», così 
non ci dice nulla di decisivo sulla natura dell’Io lo studio 
dell’origine di questo vocabolo nell’evoluzione del linguaggio. 

È nell’anima cosciente che, comincia a rivelarsi la vera na-
tura dell’«Io». 

Ché mentre attraverso la sensazione e l’intelletto l’anima si 
abbandona ad altre cose, come anima cosciente essa afferra la sua 
propria essenza. 

Quindi questo «Io» non può essere percepito dall’anima co-
sciente in altro modo che per mezzo di una certa attività interiore. 

Le rappresentazioni degli oggetti esterni si formano così 
come gli oggetti vanno e vengono; e queste rappresentazioni conti-
nuano nell’intelletto a lavorare per forza propria. 

Ma quando l’«Io» deve percepire sé stesso, non basta che 
esso semplicemente si offra; deve, per attività interiore, trarre pri-
ma su dal suo profondo la propria essenza, per poterne acquistare 
coscienza. 

Con la percezione dell’«Io» - con l’autoconoscenza - co-
mincia un’attività interiore dell’«Io». 

Per questa attività la percezione dell’Io nell’anima coscien-
te ha per l’uomo un tutt’altro significato che l’osservazione di tutto 
ciò che penetra in lui attraverso i tre elementi corporei e gli altri 
due elementi animici. 

La forza che svela l’Io nell’anima cosciente è quella stessa 
che si manifesta ovunque altrove nel mondo; solo nel corpo e negli 
elementi inferiori dell’anima essa non appare direttamente, ma si 
rivela gradualmente nei suoi effetti. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

27  

La sua manifestazione più bassa è quella che si ha nel corpo 
fisico; poi, per gradini, si sale fino al contenuto dell’anima raziona-
le. 

Si potrebbe dire che a ogni gradino che si sale cade uno dei 
veli che avviluppano l’arcano. 

Con ciò che riempie l’anima cosciente quest’arcano entra 
senza veli nel sacrario dell’anima. 

E tuttavia appare qui proprio soltanto come una goccia del 
mare spirituale che tutto compenetra; e qui proprio l’uomo deve 
imparare ad afferrare questa spiritualità. 

La deve riconoscere in sé stesso, poi potrà trovarla anche 
nelle sue manifestazioni. 

Ciò che qui penetra, come una goccia, nell’anima cosciente 
è quel che la scienza occulta chiama Spirito. 

L’anima cosciente si collega così con lo Spirito, il quale è 
la parte nascosta di tutto ciò che è manifesto. 

Se l’uomo vuole afferrare lo Spirito in tutto il mondo mani-
festo, deve farlo alla stessa guisa in cui afferra l’Io nell’anima co-
sciente. 

Deve rivolgere al mondo manifesto l’attività che lo ha con-
dotto alla percezione dell’Io. 

Ma ciò facendo egli sviluppa lati più alti della sua natura. 
Aggiunge qualche cosa di nuovo al suoi elementi corporei 

ed animici. 
In primo luogo egli diviene padrone di ciò che giace nasco-

sto negli elementi inferiori della sua anima e ciò avviene per il la-
voro che l’Io compie entro l’anima. 

Che l’uomo compia tale lavoro, appare dal confronto fra un 
individuo ancora dedito al desideri inferiori e al cosiddetti piaceri 
sensuali ed un elevato idealista. 

Il secondo deriva dal primo, se questo abbandona certe ten-
denze inferiori e ne svolge altre superiori. 

L’uomo agisce per mezzo dell’Io sulla sua anima, nobili-
tandola e spiritualizzandola. 

L’Io diviene signore della vita dell’anima. 
Ciò può andare così oltre, che nell’anima non entri alcun 

desiderio né alcun piacere, senza che l’Io, come autorità competen-
te, ne permetta l’ingresso. 

Per tal via l’intiera anima diviene una manifestazione 
dell’Io, mentre al principio ciò accadeva solo per l’anima coscien-
te. 

In fondo, tutta la civiltà e tutto lo sforzo spirituale 
dell’umanità consiste in un lavoro che ha per meta questa supre-
mazia dell’Io. 

Ogni uomo vivente attualmente è impegnato in questo lavo-
ro, lo voglia o no, ne sia o no cosciente. 

Grazie a tale lavoro si sale a gradini sempre più alti 
dell’umana natura. 

L’uomo sviluppa, per tal mezzo, nuovi elementi costitutivi 
del suo essere. 

Essi stanno nascosti sotto a ciò che è a lui manifesto. 
L’uomo non solo può diventare padrone della, sua anima 

lavorando in essa con l’Io, in modo ch’essa faccia scaturire il na-
scosto da ciò ch’è manifesto, ma può anche estendere tale lavoro: 
estenderlo al corpo astrale. 

Con ciò l’Io si impadronisce di questo corpo astrale, in 
quanto si unisce con la sua essenza nascosta. 

Questo corpo astrale dominato e trasformato dall’Io può 
chiamarsi il Sé Spirituale. (È’quello che, con parola presa in presti-
to dalla sapienza orientale, si chiama anche «Manas»). 

Nel Sé spirituale abbiamo un più elevato elemento costitu-
tivo dell’entità umana, elemento che vi è, per così dire, presente 
solo in germe, ma che a mano a mano ch’essa lavora su sé stesso 
emerge sempre più. 

Come l’uomo diventa padrone del suo corpo astrale con il 
farsi strada fino alle forze nascoste che stanno dietro ad esso, così, 
nel corso ulteriore della sua evoluzione, diventa padrone del corpo 
eterico. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

28  

Il lavoro sul corpo eterico è però più arduo che quello sul 
corpo astrale; perché ciò che si nasconde nel corpo eterico è avvi-
luppato da due veli, mentre ciò che si nasconde nel corpo astrale è 
avviluppato da un velo solo. 

Ci possiamo fare un’idea della differenza nel lavoro sul due 
corpi, richiamando l’attenzione su certi cambiamenti che possono 
intervenire nell’uomo, nel corso della sua evoluzione. 

Si consideri anzitutto come si sviluppino certe proprietà 
dell’anima umana quando l’Io lavora su di essa: come piaceri e de-
sideri, gioie e dolori possano cambiare. 

Basta che l’uomo ripensi alla propria infanzia. 
Da che derivavano allora le sue gioie e i suoi dolori? 
Che cosa imparando ha aggiunto a ciò che sapeva da fan-

ciullo? 
La risposta, non sarà che una prova del dominio che l’Io ha 

acquistato sul corpo astrale : ché esso è infatti il veicolo di piaceri 
e di dispiaceri, di gioie e dolori. 

E si consideri quanto poco, in confronto, si modifichino in-
vece, con l’andar degli anni, certe altre proprietà dell’uomo, quali 
il suo temperamento, le peculiarità più profonde del suo carattere, 
ecc. 

Uno, che da fanciullo è irascibile, conserverà spesso certi 
aspetti dell’irascibilità anche durante il suo ulteriore sviluppo e per 
il restante della vita. 

La cosa salta così agli occhi, che vi sono dei pensatori i 
quali escludono del tutto la possibilità che si possa cambiare il ca-
rattere fondamentale di un uomo. 

Ritengono che il carattere permanga inalterato attraverso 
tutta la vita, e soltanto riveli ora uno ora un altro dei suoi lati. 

Un simile giudizio riposa sopra un difetto, d’osservazione. 
Chi ha il senso per vedere certe cose vede chiaramente che 

anche il carattere e il temperamento dell’uomo si modificano sotto 
l’influenza dell’Io, per quanto si tratti di una modificazione assai 

lenta rispetto alla modificazione delle proprietà accennate più so-
pra. 

Il rapporto in cui procedono le due variazioni si può para-
gonare al rapporto fra le velocità con la lancetta dei minuti e quella 
cui marciano, in un orologio, delle ore. 

Le forze che producono le modificazioni del carattere o del 
temperamento appartengono alle forze nascoste del corpo eterico. 

Sono dello stesso genere delle forze che dominano il regno 
della vita, ossia delle forze della crescita, della nutrizione, della ri-
produzione. 

Queste cose si metteranno in giusta luce in altra parte del 
presente libro. 

Dunque non è quando l’uomo si abbandona soltanto al pia-
cere e al dispiacere, alla gioia e al dolore, che l’Io lavora sul corpo 
astrale, ma quando si modificano le caratteristiche di queste qualità 
dell’anima; e parimente il lavoro si estende al corpo eterico quando 
l’Io rivolge la sua attività a una modificazione delle qualità del ca-
rattere o del temperamento. 

Anche a quest’ultima modificazione ogni uomo vivente la-
vora, ne sia o no cosciente. 

Gl’impulsi più forti, che nella vita ordinaria spingono a tale 
modificazione, sono quelli religiosi. 

Quando l’Io fa continuamente agire su sé stesso, sempre di 
nuovo, gli incitamenti che vengono dalla religione, essi creano n 
lui una forza che agisce fin dentro al corpo eteri e lo trasforma, alla 
stessa guisa che i minori impulsi della vita producono la trasforma-
zione del corpo astrale. 

Questi minori impulsi, che vengono all’uomo dallo studio, 
dalla riflessione, dalla nobilitazione dei sentimenti, ecc., seguono 
le molteplici vicende dell’esistenza; il sentimento religioso impri-
me invece un che di unitario a tutti i pensieri, a tutti i sentimenti, a 
tutti gli atti volitivi; diffonde, per così dire, una luce comune e uni-
taria sopra l’intiera vita dell’anima. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

29  

L’uomo pensa e sente oggi questo, domani quello, influen-
zato dalle cause più diverse; ma colui che, grazie a un sentimento 
religioso costante, intuisce qualche cosa che perdura attraverso i 
vari cambiamenti, riferirà a tale sentimento fondamentale sia quel-
lo che pensa e sente oggi sia le esperienze che l’anima sua avrà 
domani. 

La fede religiosa in tal modo ha presa su tutta la vita 
dell’anima; i suoi influssi si rafforzano sempre più con l’andar del 
tempo, in quanto la loro azione è continuamente ripetuta. 

Ed essi arrivano così ad acquistare il potere d’agire sul cor-
po eterico. 

In modo analogo agiscono sull’uomo gli influssi dell’arte 
vera. 

Quando l’uomo, in presenza di un’opera d’arte, attraverso 
la forma esterna o il colore o il suono, penetra colla rappresenta-
zione e con il sentimento nel substrati spirituali di essa, gl’impulsi 
che l’Io ne riceve arrivano in verità ad agire fino sul corpo eterico. 

Se si approfondisce questo pensiero, si potrà misurare 
l’enorme importanza dell’arte per tutta l’evoluzione umana. 

Qui si è accennato solo ad alcuni degli influssi da cui l’Io è 
spinto ad agire sul corpo eterico. 

Nella vita umana vi sono molti influssi simili, che non ap-
paiono allo sguardo osservatore così chiaramente come i preceden-
ti. 

Ma da quelli menzionati già si vede che nell’uomo è nasco-
sto un altro elemento costitutivo della natura sua, che l’Io elabora 
sempre più. 

Possiamo riconoscere in questo elemento il secondo ele-
mento dello spirito, e chiamarlo Spirito vitale. (È quello stesso che, 
con parola presa in prestito dalla sapienza orientale, si chiama 
«Buddhi»). 

L’espressione «spirito vitale» è appropriata, perché in ciò 
ch’essa denota agiscono le stesse forze che nel «corpo vitale» ; so-
lo quando tali forze si manifestano come corpo vitale non è in esse 

attivo l’Io umano, mentre, quando si estrinsecano come spirito vi-
tale, esse sono impregnate dall’attività dell’Io. 

Lo sviluppo intellettuale dell’uomo, la purificazione e la 
nobilitazione dei suoi sentimenti e delle sue volizioni ci danno, la 
misura della trasformazione del suo corpo astrale in Sé Spirituale; 
le sue esperienze religiose, e varie altre sue prove e vicende, im-
primono nel suo corpo eterico, e trasformano questo in spirito vita-
le. 

Nell’andamento ordinario della vita ciò avviene più o meno 
inconsciamente: la cosiddetta iniziazione dell’uomo si ha quando 
invece, per mezzo della conoscenza soprasensibile, vengono forniti 
all’uomo i mezzi per prendere nelle proprie mani in piena coscien-
za l’elaborazione del Sé Spirituale e dello Spirito Vitale. 

Di tali mezzi parleremo in un capitolo successivo. 
Per il momento si tratta solo di mostrare che nell’uomo, ol-

tre all’anima e al corpo, è attivo anche lo spirito. 
Più avanti si mostrerà pure che questo spirito appartiene a 

ciò che è eterno nell’uomo, a differenza del suo corpo perituro. 
Col lavoro sul corpo astrale e sul corpo eterico non è però 

esaurita l’attività dell’Io. 
Essa si estende anche al corpo fisico. 
Un segno dell’influenza dell’Io sul corpo fisico si può ve-

dere quando certe esperienze provocano, p. es., i fenomeni 
dell’arrossire o dell’impallidire. 

Qui invero l’Io è la cagione di un processo nel corpo fisico. 
Quando, per l’attività dell’Io, si verificano nell’uomo dei 

cambiamenti nel riguardi della sua influenza sul corpo fisico, l’Io è 
veramente unito con le forze nascoste di questo corpo fisico, cioè 
con le stesse forze che producono i suoi processi fisici. 

Si può affermare allora che durante tale attività l’Io lavora 
sul corpo fisico. 

L’espressione non deve essere fraintesa. 
Non si deve pensare ad un lavoro rozzamente materiale. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

30  

Ciò che nel corpo fisico appare rozzamente materiale è solo 
la sua parte manifesta. 

Dietro questa parte manifesta stanno le sue forze nascoste, 
che sono di natura spirituale. 

Qui non parliamo quindi di un lavoro sulla parte materiale 
apparente del corpo fisico, ma di un lavoro spirituale sulle forze 
invisibili che ne procurano la formazione e la disgregazione. 

Nella vita ordinaria l’uomo non può arrivare che a una co-
scienza assai poco chiara di questo lavoro dell’Io sul corpo fisico. 

La chiarezza diviene però piena quando l’uomo, sotto 
l’influenza della conoscenza soprasensibile, prende tale lavoro co-
scientemente nelle proprie mani. 

Allora risulta evidente che nell’uomo vi è ancora un terzo 
elemento spirituale. 

È quello che possiamo chiamare l’Uomo-Spirito, in opposi-
zione all’uomo fisico (nella sapienza orientale l’Uomo-Spirito si 
chiama «Atma»). 

Riguardo all’Uomo-Spirito si può anche facilmente esser 
tratti in errore dal fatto che nel corpo fisico vediamo l’elemento più 
basso dell’uomo e quindi possiamo difficilmente rappresentarci 
che il lavoro su questo corpo fisico debba essere compiuto 
dall’elemento più alto dell’uomo. 

Ma, appunto perché il corpo fisico nasconde sotto tre veli lo 
spirito che in lui è attivo, occorre il più alto genere di lavoro uma-
no per unire l’Io con ciò che è il suo spirito nascosto. 

L’uomo dunque si presenta per la scienza occulta come un 
ente composto di diversi elementi. 

Sono di carattere corporeo il corpo fisico, il corpo eterico e 
il corpo astrale. 

Sono animici: l’anima senziente, l’anima razionale e 
l’anima cosciente. 

Nell’anima diffonde la sua luce l’Io. 
E sono spirituali: il Sé Spirituale, lo Spirito Vitale e 

l’Uomo-Spirito. 

Come fu detto, l’anima senziente e il corpo astrale sono 
strettamente uniti e in un certo modo formano una cosa sola, come 
in modo analogo l’anima cosciente e il Sé Spirituale. 

Ché nell’anima cosciente risplende lo spirito e da essa egli 
illumina gli altri elementi costitutivi della natura umana. 

Con riguardo a ciò possiamo raggruppare anche in altro 
modo gli elementi costitutivi dell’uomo. 

Si riuniscono in un solo elemento il corpo astrale e l’anima 
senziente; altrettanto si fa dell’anima cosciente e del Sé Spirituale, 
e l’anima razionale che partecipa della natura dell’Io e in un certo 
senso è già «l’Io», ma non ancora cosciente della sua essenza spiri-
tuale, si chiama senz’altro «l’Io». 

Si arriva così a sette parti dell’uomo: 
1. Corpo fisico 
2. Corpo eterico o corpo vitale 
3. Corpo astrale 
4. Io 
5. Sé spirituale 
6. Spirito vitale 
7. Uomo-Spirito. 

Anche l’uomo abituato alle concezioni materialistiche non 
troverà in questa settemplice struttura dell’uomo quel che di «va-
gamente magico», come spesso viene detto, qualora si attenga 
strettamente al senso delle spiegazioni precedenti e non metta egli 
stesso a priori l’idea del «magico» nella cosa. 

La scienza occulta parla di questi «sette» elementi 
dell’uomo allo stesso modo (dal punto di vista però di una forma 
superiore di osservazione del mondo) in cui si parla dei sette colori 
che formano la luce bianca o delle sette note che formano la scala 
(considerata l’ottava come la ripetizione del suono fondamentale). 

Come la luce appare in sette colori e il suono in sette note, 
così la natura umana unitaria appare nei sette elementi menzionati. 

Al numero sette non è legato niente di più «superstizioso», 
in scienza occulta, di quel che vi sia legato in ottica o in acustica. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

31  

In una occasione in cui queste cose venivano esposte ver-
balmente, fu osservato che non era giusto parlare del numero sette 
a proposito dei colori, in quanto al di là del «rosso» e del «violet-
to» vi sono altri colori che l’occhio non percepisce. 

Invece il paragone con i colori calza anche in ciò, perché, al 
di là del corpo fisico da una parte e dell’Uomo-Spirito dall’altra, 
continua anche l’entità umana; ma queste continuazioni sono «spi-
ritualmente invisibili» per i mezzi di osservazione spirituale, come 
per l’occhio fisico sono invisibili i colori al di là dei rosso e del 
violetto. 

Bisognava fare questa osservazione perché spesso si sente 
dire che la scienza occulta non tiene conto esatto del pensiero 
scientifico, ma fa al riguardo del dilettantismo. 

Chi guarda in fondo al preciso significato di ciò che venne 
sopra esposto, troverà in verità ch’esso non è mai in contraddizione 
con la scienza naturale seria, né quando cita fatti naturali a scopo 
illustrativo, né quando le sue affermazioni si riferiscono a un rap 
immediato con la scienza naturale. 

 
 
 
 
 
 
 
III 
 
SONNO E MORTE 
 

 
Non si può penetrare la natura della «coscienza di veglia» 

senza studiare lo stato in cui vive l’uomo durante il sonno; e così 
non si può affrontare l’enigma della vita senza studiare la morte. 

In un uomo, che non senta in alcun modo il significato della 
conoscenza soprasensibile, può nascere una certa diffidenza verso 
di questa, anzitutto per la sua maniera di considerare il sonno e la 
morte. 

La scienza occulta può apprezzare i motivi che fanno sorge-
re tale diffidenza. 

Infatti non è inconcepibile che qualcuno dica che l’uomo 
esiste per la vita attiva e produttiva, che dal dedicarsi ad essa di-
pende l’utilità sua, che lo sprofondarsi nella meditazione di stati 
quali il sonno e la morte può sorgere solo dall’inclinazione a oziosi 
trasognamenti, e non può condurre ad altro che a vuote fantastiche-
rie. 

Il respingere simili «fantasticherie» può quindi facilmente 
considerarsi come indice di mente sana, e l’abbandonarsi a quegli 
«oziosi trasognamenti» come una morbosità, propria di persone cui 
fa difetto la forza e la gioia di vivere, e incapaci di vera attività 
produttiva. 

Si avrebbe torto a scartare senz’altro come ingiusto questo 
giudizio. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

32  

Ché esso ha in sé una certa parte di verità, un quarto di veri-
tà; ma questa deve essere completata dagli altri tre quarti che le 
appartengono. 

Chi vede chiaramente questo primo quarto giusto, e non so-
spetta neppure l’esistenza degli altri tre, diverrebbe a ragione diffi-
dente, ove noi lo si volesse mettere in discussione. 

Bisogna invero ammettere incondizionatamente che lo stu-
dio di ciò che si nasconde sotto il sonno e sotto la morte è cosa 
morbosa, se conduce ad un indebolimento, ad un allontanamento 
dalla vera vita. 

E bisogna altresì ammettere che ciò che in passato è andato 
per il mondo come scienza occulta, e ciò che anche oggi va in giro 
sotto tale nome, ha molte volte un’impronta malsana e ostile alla 
vita. 

Ma niente mai di malsano scaturisce dalla vera conoscenza 
soprasensibile. 

Anzi la verità è piuttosto questa: come l’uomo non può es-
ser sempre desto, così nelle esigenze reali della vita, presa in tutta 
l’a sua estensione, egli non può fare a meno di ciò che gli è offerto 
dal soprasensibile. 

La vita continua nel sonno, e le forze che lavorano o creano 
durante la veglia prendono vigore e ristoro da ciò che il sonno dà 
loro. 

Altrettanto avviene di ciò che l’uomo può osservare nel 
mondo manifesto. 

I confini del mondo sono più vasti del campo di questa os-
servazione, e quel che l’uomo riconosce nel visibile deve essere 
completato e fecondato, per mezzo di quel che egli può apprendere 
circa i mondi invisibili. 

Un uomo che non rinnovi continuamente con il sonno il vi-
gore delle forze esaurite, giunge alla distruzione della propria vita; 
parimenti una considerazione del mondo, che non sia fecondata dal 
riconoscimento dell’invisibile, conduce alla desolazione. 

Similmente è della «morte» : gli esseri viventi soggiacciono 
alla morte perché possa sorgere nuova vita. 

È la scienza occulta che diffonde chiara luce sulle belle pa-
role di Goethe: «La natura ha inventato la morte per aver molta vi-
ta». 

Come non vi sarebbe vita, nel senso ordinario, senza la 
morte, così non vi può essere una reale conoscenza dei mondo vi-
sibile senza che lo sguardo penetri nell’invisibile. 

Ogni conoscenza del visibile deve continuamente rituffarsi 
nell’invisibile per potersi sviluppare. 

È quindi evidente che soltanto la scienza del soprasensibile 
rende possibile la vita della scienza manifesta; non indebolisce mai 
la vita, se si presenta nella sua vera figura; anzi la rinforza, e conti-
nuamente la rinnovella e la risana allorché, lasciata a sé stessa, è 
divenuta fiacca e malata. 

Quando l’uomo cade nel sonno, la connessione fra i suoi 
elementi costitutivi, quale è stata descritta antecedentemente in 
questo libro, cambia. 

Ciò che dell’uomo dormiente sta sul giaciglio contiene il 
corpo fisico e il corpo eterico, ma non il corpo astrale, né l’Io. 

Appunto perché nel sonno il corpo eterico rimane connesso 
con il corpo fisico, le attività vitali continuano; ché il momento in 
cui il corpo fisico fosse lasciato a sé stesso dovrebbe necessaria-
mente andare in sfacelo. 

Quel che nel sonno è spento sono le rappresentazioni, il do-
lore e il piacere, la gioia e la pena; è la facoltà di estrinsecare una 
volontà cosciente e facoltà simili dell’esistenza. 

Ma di tutto ciò è veicolo il corpo astrale. 
Naturalmente, chi giudichi senza preconcetti non può nep-

pure prendere in considerazione l’idea, che nel sonno il corpo 
astral’e - con ogni piacere e ogni dolore, con tutto il mondo del 
pensiero e della volontà - sia annientato. 

Esiste infatti tuttora, ma in un altro stato. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

33  

Affinché l’Io umano e il corpo astrale non solo siano riem-
piti di piacere e dolore e di quanto è stato sopra accennato, ma ne 
abbiano anche una percezione cosciente, è necessario che il corpo 
astrale sia congiunto con il corpo fisico e con il corpo eterico. 

Nella veglia lo è, nel sonno non lo è; si è ritirato da essi. 
Ha assunto una forma d’esistenza diversa da quella che 

possiede quando è congiunto con il corpo fisico e il corpo eterico, 
ed è compito della conoscenza soprasensibile di considerare 
quest’altra forma d’esistenza del corpo astrale. 

Durante il sonno il corpo astrale sparisce per l’osservazione 
nel mondo esterno; ed è la scienza occulta che deve seguire la vita 
ch’esso vive fino a quando, al risveglio, riprende possesso del cor-
po fisico e del corpo eterico. 

Come in tutti quei casi in cui si tratta della conoscenza di 
cose e processi occulti del mondo, così pure per la scoperta dei fat-
ti reali dello stato di sonno, nel loro vero aspetto, è necessaria 
l’osservazione soprasensibile; ma ciò che si può scoprir per tal via, 
una volta che sia reso noto, riesce senz’altro comprensibile ad una 
mente veramente senza preconcetti. 

Ché i processi del mondo occulto si rivelano con i loro ef-
fetti in quello manifesto. 

Quando si riconosca che i risultati dell’indagine soprasen-
sibile rendono comprensibili i processi visibili, in questa conferma 
che fornisce la vita si ha tutta la dimostrazione che è lecito richie-
dere per simili cose. 

Chi non vuole usare dei mezzi che appresso indicheremo 
per giungere all’osservazione soprasensibile può far l’esperienza 
seguente. 

Può cominciare con l’ammettere come validi i dati della 
conoscenza soprasensibile e indi applicarli alle cose manifeste nel 
campo della sua esperienza. 

Egli troverà allora che la vita diviene per tal mezzo chiara e 
comprensibile; e tanto più si convincerà di ciò, quanto più esatta-
mente e più a fondo osserverà la vita ordinaria. 

Anche se nel sonno il corpo astrale non ha rappresentazioni, 
anche se non prova piacere e dolore, esso non rimane inattivo; anzi 
proprio nel sonno gli spetta un’attività intensa. 

È un’attività nella quale esso deve entrare sempre di nuovo, 
a intervalli ritmici, dopo essere stato attivo in connessione con il 
corpo fisico e con quello eterico. 

Come un pendolo, dopo avere oscillato verso sinistra, ed 
essere ritornato nella posizione di riposo, deve oscillare verso de-
stra per effetto della forza accumulata durante la prima oscillazio-
ne, così il corpo astrale e l’Io che esso racchiude, dopo avere svolto 
per un certo tempo la loro attività nel corpo fisico e nel corpo ete-
rico, debbono, per effetto di quella loro attività, esplicare per un 
certo periodo la loro azione in un ambiente animico-spirituale, al di 
fuori del corpo. 

In questo stato extra-corporeo del corpo astrale e dell’Io, 
per l’uomo ordinario si ha uno stato di incoscienza, proprio perché 
questa rappresenta il contrasto con lo stato di coscienza legato alla 
connessione con il corpo fisico e con quello eterico; come 
l’oscillazione verso destra del pendolo rappresenta il contrasto di 
quella verso sinistra. 

La necessità di cadere in questa incoscienza viene sentita 
dalla parte animico-spirituale dell’uomo come stanchezza, stan-
chezza che è l’espressione del fatto che il corpo astrale e l’Io si 
preparano, durante il sonno, a disgregare nuovamente nella veglia 
seguente ciò che, per effetto di un’attività formatrice puramente 
organica, incosciente, si e venuto formando nel corpo fisico e 
nell’eterico, mentre essi sono privi dell’elemento animico-
spirituale. 

Questa attività formatrice incosciente è in contrasto con 
quanto si svolge nell’essere umano durante e per effetto della co-
scienza di veglia; e questi due stati opposti debbono alternarsi rit-
micamente. 

Al corpo fisico può essere mantenuta la forma e la struttura 
adatta all’uomo solo per mezzo del corpo eterico; ma questa forma 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

34  

umana del corpo fisico può essere solo mantenuta per mezzo di un 
corpo eterico che a sua volta riceva le opportune forze dal corpo 
astrale. 

Il corpo eterico è il costruttore, l’architetto del corpo fisico; 
ma può costruire convenientemente solo se riceve l’impulso, circa 
il modo in cui deve costruire, dal corpo astrale. 

In questo sono i modelli secondo cui il corpo eterico dà 
forma al corpo fisico. 

Durante la veglia il corpo astrale non contiene però questi 
modelli, o almeno li contiene solo fino a un certo punto. 

Ché durante la veglia l’anima pone, al loro posto le sue 
proprie immagini. 

Quando l’uomo rivolge i sensi al mondo che lo circonda, 
forma nella sua mente, attraverso la percezione, delle immagini 
che ritraggono il mondo circostante stesso. 

Esse riescono d disturbo a quei modelli, i quali stimolano il 
corpo eterico alla conservazione del corpo fisico. 

Soltanto quando l’uomo potesse, per propria attività, fornire 
al suo corpo astrale immagini capaci di dare il giusto impulso al 
corpo eterico, solo allora quel disturbo non avrebbe luogo. 

Tuttavia nell’esistenza umana tale disturbo ha una parte 
importante, e fa si, che durante la veglia i modelli per il corpo ete-
rico non agiscano con tutta la loro forza. 

Durante la veglia, il corpo astrale lavora nell’interno del 
corpo fisico; durante il sonno lavora su di esso dal dl fuori l. 

Come il corpo fisico ha bisogno del mondo esterno, che è 
della sua stessa natura, ad esempio per la provvista degli alimenti, 
così qualche cosa di simile avviene anche per il corpo astrale. 

Si pensi un corpo fisico umano allontanato dal mondo che 
lo circonda: dovrebbe perire. 

^Ciò mostra che senza l’Intiero ambiente fisico quel corpo 
sarebbe un’impossibilità. 
________ 

1 Sulla natura della stanchezza si veda, alla fine del volume, tra le «par-
ticolarità dal campo della Scienza dello Spirito», a p. 196. 

Effettivamente la Terra deve proprio essere tutta così come 
è, se su di essa debbono esistere dei corpi fisici umani. 

In realtà tutta la terra deve essere proprio qual’è, perché su 
di essa possano esistere corpi umani fisici. 

In verità questo intiero corpo umano è solo una parte della 
Terra, anzi, in un senso più lato, dell’universo fisico. 

Da questo punto di vista si può paragonare, ad esempio, al 
dito di una mano rispetto all’intiero corpo umano. 

Se si separa il dito dalla mano, non è più un dito, marcisce. 
Altrettanto avverrebbe del corpo umano, se venisse separa-

to da quel corpo di cui è membro, da quelle condizioni di vita che 
la Terra gli offre. 

Se venisse sollevato di un numero sufficiente di chilometri 
al di sopra della superficie della Terra, esso morirebbe, come acca-
de del dito, quando si amputa dalla mano. 

Se l’uomo si accorge di questo rapporto fra il suo corpo fi-
sico e la Terra meno che non di quello fra un dito e un corpo, ciò 
proviene semplicemente dalla circostanza, che il dito non può an-
dare in giro per il corpo come può far l’uomo sulla Terra, e che 
quindi nel primo caso la dipendenza salta maggiormente agli occhi. 

Ora, come il corpo fisico fa parte del mondo fisico, così ap-
partiene il corpo astrale al suo proprio mondo. 

La vita di veglia lo strappa però via da questo suo mondo. 
Si può dare un’idea di quel che avviene con una similitudi-

ne. 
Immaginiamo d’aver un vaso d’acqua. 
Una goccia non è niente di separato in sé entro l’intiera 

massa d’acqua; ma prendiamo una piccola.spugna e assorbiamo 
con essa una goccia fuori dell’intiera massa d’acqua. 

Qualche cosa di simile avviene del corpo astrale umano al 
risveglio. 

Durante il sonno esso sta in un mondo della sua stessa natu-
ra; ne forma parte, in certo modo. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

35  

Al risveglio il corpo fisico e il corpo eterico lo assorbono e 
si impregnano di lui. 

Essi contengono gli organi per mezzo dei quali il corpo 
astrale percepisce il mondo esterno. 

Ma, per giungere a questa percezione, il corpo astrale deve 
distaccarsi dal suo proprio mondo, e tuttavia i modelli di cui abbi-
sogna per il corpo eterico può averli soltanto da quel suo proprio 
mondo. 

Come dall’ambiente fisico pervengono ad esempio gli ali-
menti al corpo fisico, così durante il sonno pervengono al corpo 
astrale le immagini del mondo astrale che lo circonda. 

Effettivamente esso vive allora nell’universo al di fuori del 
corpo fisico e del corpo eterico; nello stesso universo dal quale trae 
origine l’uomo intiero. 

In questo universo è la fonte delle immagini per mezzo del-
le quali l’uomo ottiene la sua forma. 

Egli è armonicamente incorporato in quell’universo. 
Durante la veglia egli si allontana da quest’ampia armonia 

per venire alla percezione esterna; nel il suo corpo astrale ritorna 
nell’armonia universale. 

Al risveglio egli ne porta tanta forza ai suoi corpi, che per 
un certo tempo può di nuovo fare a meno di soggiornare 
nell’armonia. 

Durante il sonno il corpo astrale ritorna alla patria sua, e al 
risveglio porta con sé nella vita forze rinnovate. 

La ricchezza, che il corpo astrale porta con sé al risveglio, 
si palesa all’esterno con il ristoro che un sonno sano produce. 

Procedendo nella scienza occulta, si vedrà come la patria 
del corpo astrale sia più vasta di quella che appartiene al corpo fi-
sico nel senso più ristretto dell’ambiente fisico. 

Mentre infatti l’uomo come essere fisico è un membro della 
Terra, il suo corpo astrale appartiene a dei mondi, nei quali accanto 
alla Terra trovano posto anche altri corpi celesti. 

Quindi egli entra durante il sonno - e ciò, come si è già det-
to, si vedrà meglio in appresso - in un mondo di cui fan parte altri 
mondi, oltre la Terra. 

Dovrebbe essere superfluo accennare ad un malinteso che 
potrebbe facilmente sorgere riguardo a questi fatti; ma ai giorni no-
stri, in cui esistono certi modi materialistici di vedere le cose, non è 
dei tutto inutile. 

Nel circoli ove dominano tali modi di vedere si potrà natu-
ralmente considerare che lo studio di un fenomeno come il sonno, 
è scientifico soltanto quando è fondato su elementi fisici. 

Se gli scienziati non sono ancora d’accordo sulla causa fisi-
ca del sonno, una cosa sarebbe però certa: la necessità di ammette-
re certi determinati processi fisici che stanno a base di tale feno-
meno. 

Sarebbe però bene riconoscere che la conoscenza soprasen-
sibile non è affatto in contraddizione con questo asserto. 

Essa ammette tutto quel che si dice in tal senso, così come 
si ammette che per il sorgere fisico di una casa bisogna porre un 
mattone sull’altro, e che, quando la casa è finita, la sua forma e la 
sua struttura si spiegano con leggi puramente meccaniche. 

Ma, perché sorga la casa, è necessario il pensiero 
dell’architetto. 

E a questo pensiero non si giunge se si investigano sempli-
cemente le leggi fisiche. 

Come dietro le leggi fisiche che rendono spiegabile la casa 
stanno i pensieri del suo costruttore, così, dietro ciò che la scienza 
fisica prospetta in modo perfettamente giusto, stanno i fatti di cui 
riferisce la conoscenza soprasensibile. 

Certo questa similitudine viene affacciata spesso, quando si 
tratta di giustificare l’esistenza di una base spirituale, del mondo, e 
può sembrare superficiale. 

Ma in questi argomenti quel che conta non è di conoscere 
certi dati concetti, bensì di dar loro l’importanza giusta nella valu-
tazione dei fatti. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

36  

Un ostacolo ci si può presentare nel soverchio potere che 
rappresentazioni contrarie esercitano sul nostro giudizio, così da 
impedire il giusto apprezzamento dei fatti. 

Il sogno costituisce uno stato intermedio fra sonno e veglia. 
Ciò che l’esperienza del sogno presenta all’osservazione 

assennata è un mondo di immagini molteplici, variopinte e interse-
cantisi, che pur tuttavia nasconde in sé un ordine, una legge. 

Questo mondo palesa, sulle prime, come un flusso e riflus-
so in successione disordinata. 

Nel sogno l’uomo è libero dalle leggi della coscienza di ve-
glia, che lo incatenano alla percezione sensoria e alle norme del 
suo raziocinio. 

Eppure il sogno segue misteriose leggi che attraggono ed 
affascinano la mente umana, e questa è l’intima ragione per cui 
quel vago giuoco della fantasia, che è base di ogni emozione arti-
stica, viene volentieri paragonato al «sognare». 

Basta ricordare qualche sogno caratteristico per trovare la 
conferma di questa asserzione. 

Un uomo sogna, per esempio, che sta difendendosi da un 
cane che gli si avventa contro. 

Si sveglia e si trova nell’atto di respingere inconsciamente 
da sé parte delle coltri, che, coprendo il suo corpo in modo inco-
modo, gli diventavano opprimenti. 

In qual maniera la vita di sogno trasforma qui il fatto per-
cettibile ai sensi? 

Ciò che i sensi percepirebbero allo stato di veglia rimane 
completamente nell’incoscienza, però il sogno ne trattiene un ele-
mento essenziale, il fatto, cioè, che l’uomo desidera respingere da 
sé qualche cosa, e intreccia intorno a questo fatto un procedimento 
immaginativo. 

Le immagini come tali sono echi della vita di veglia. 
Il loro modo di costituirsi ha alcunché di arbitrario. 
Ognuno sente che la medesima causa esteriore potrebbe 

evocare nel sogno anche altre immagini. 

Ma nel caso suddetto esse esprimono simbolicamente la 
sensazione, che l’uomo deve respingere qualche cosa da sé. 

Il sogno crea immagini; è simbolista. 
È procedimenti interiori possono pure venir trasformati in 

tali simboli di sogno. 
Un uomo sogna di sentire accanto a sé il crepitio di un fuo-

co, ne vede in sogno la fiamma. 
Si sveglia e si accorge di esser troppo coperto e di aver cal-

do. 
La sensazione di caldo eccessivo si esprime simbolicamen-

te in quell’immagine. 
Si possono attraversare così in sogno esperienze drammati-

che. 
Qualcuno sogna, p. es., di trovarsi sull’orlo di un precipizio, 

mentre un bambino si avvicina di corsa. 
Ii sogno gli fa sperimentare tutte le angosce della preoccu-

pazione che il bambino possa essere disattento e cadere 
nell’abisso! 

Egli lo vede cadere e sente il tonfo sordo del corpo nel fon-
do. 

Si sveglia e si accorge che un oggetto si è staccato dalla pa-
rete e ha prodotto, cadendo, un rumore sordo. 

La vita di sogno trasforma questo avvenimento così sempli-
ce in un’avventura che si svolge in immagini affannose. 

Non è necessario per ora fermarsi a considerare come av-
venga, in questo caso, che il fatto della caduta dell’oggetto pesante 
si esplichi in una serie di processi successivi, che sembrano svol-
gersi in un determinato spazio di tempo: basta solo tener presente, 
come il sogno trasformi in immagini le percezioni dello stato di 
veglia. 

Si vede dunque che, non appena i sensi cessano la loro atti-
vità, si manifesta nell’uomo una facoltà creatrice. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

37  

Questa è la medesima forza creativa esistente anche nel 
sonno senza sogni, nel quale rappresenta uno stato dell’anima op-
posto a quelle, della veglia. 

Perché il sonno senza sogni possa verificarsi, occorre che il 
corpo astrale si ritragga dal corpo eterico e da quello fisico. 

Durante lo stato di sogno esso è separato dal corpo fisico in 
modo, da non aver più rapporto con gli organi dei sensi; conserva 
però un certo rapporto con il corpo eterico. 

Il percepire in forma d’immagini i processi del corpo astra-
le deriva da questa sua unione con il corpo eterico. 

Nel momento in cui anche questa unione cessa, le immagini 
sprofondano nell’oscurità dell’incoscienza e si giunge al sonno 
senza sogni. 

Il carattere arbitrario e spesso sconclusionato delle immagi-
ni del sogno dipende dal fatto che il corpo astrale, per la sua sepa-
razione dagli organi sensori del corpo fisico, non può, in modo 
giusto, riferire quelle immagini agli oggetti e agli avvenimenti 
dell’ambiente esteriore. 

Particolarmente conclusiva è a questo riguardo 
l’osservazione di un sogno, in cui l’Io si sia in certo qual modo 
scisso: come p. es. allorché uno sogna di essere uno scolaro, e di 
non poter rispondere ad una domanda rivoltagli dal maestro, alla 
quale, pur tuttavia, subito dopo, il maestro stesso risponde. 

Chi sogna, non potendo adoperare i suoi organi fisici di 
percezione, non è al caso di riferire i due procedimenti a sé stesso 
come ad un solo e medesimo individuo. 

Così, anche per riconoscere sé stesso come un Io permanen-
te, occorre che l’uomo sia fornito di organi esterni di percezione. 

Solo quando l’uomo avesse acquistato la capacità di essere 
cosciente del proprio Io in altro modo, che non per mezzo di tali 
organi di percezione, l’Io permanente gli diverrebbe percettibile 
anche al di fuori del suo corpo fisico. 

La, coscienza chiaroveggente deve fornire questa facoltà, e 
i mezzi per conseguirla saranno esaminati in particolare più oltre, 
nel corso di questo libro. 

La morte stessa avviene solo per un mutamento nel rappor-
to degli arti dell’entità umana. 

Quanto l’osservazione chiaroveggente ci palesa in proposi-
to può essere confermato dai suoi effetti nel mondo manifesto; an-
che in questo caso, dunque, chi voglia giudicare spassionatamente 
troverà confermati nella vita esteriore gl’insegnamenti della cono-
scenza soprasensibile. 

Però, riguardo a questi fatti, l’espressione dell’invisibile nel 
visibile è meno evidente, e s’incontrano maggiori difficoltà per va-
lutare tutta l’importanza di ciò che gli eventi della vita esteriore ci 
dicono a conferma delle comunicazioni che ci fa la scienza occulta 
in questo campo. 

In questo caso, dunque, anche più che in molti altri esami-
nati nel presente libro, si può essere portati a ritenere che si tratti di 
pura e semplice fantasticheria, quando ci si rifiuti di riconoscere 
che tutto il visibile contiene un chiaro indizio dell’invisibile. 

Mentre nel sonno il corpo astrale si distacca soltanto dal 
corpo fisico e dal corpo eterico, i quali restano nondimeno uniti fra 
loro, nella morte il distacco avviene anche fra il corpo fisico e il 
corpo eterico. 

Il corpo fisico resta abbandonato alle proprie forze, e perciò 
si disgrega e diventa cadavere. 

Il corpo eterico si trova ormai con la morte in una condi-
zione, in cui non si era trovato mai durante il periodo fra la nascita 
e la morte - salvo in alcune condizioni eccezionali di cui verrà det-
to in seguito. - 

Esso si trova, cioè unito ora al suo corpo astrale e privo del 
corpo fisico; poiché il corpo eterico e il corpo astrale non si sepa-
rano immediatamente dopo la morte. 

Essi sono tenuti insieme da una forza di cui è facile com-
prendere la necessità, poiché senza di essa il corpo eterico non po-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

38  

trebbe affatto sciogliersi dal corpo fisico; rimarrebbe collegato a 
questo, come avviene nel sonno, durante il quale il corpo astrale 
non è capace di staccare l’uno dall’altro quel due elementi 
dell’entità umana. 

Questa forza entra in azione con la morte; libera il corpo 
eterico dal corpo fisico, per modo che il primo ora resta unito al 
corpo astrale. 

L’osservazione chiaroveggente dimostra che questa unione 
dopo la morte è diversa nel vari uomini. 

La durata si misura a giorni. 
Alla durata di questo tempo accenniamo qui solo breve-

mente, a semplice titolo di informazione. 
Più tardi il corpo astrale si stacca pure dal corpo eterico, e 

prosegue la sua via senza di esso. 
Durante l’unione dei due corpi l’uomo si trova in una con-

dizione che gli permette di rendersi conto delle esperienze del cor-
po astrale. 

Finché esiste un corpo fisico, il corpo astrale, non appena si 
distacca nel sonno, deve iniziare il suo lavoro dall’esterno per rin-
vigorire gli organi stanchi dall’uso. 

Quando il corpo fisico si è distaccato tale lavoro cessa. 
Nondimeno, la forza, che veniva adoperata in quel modo 

durante il sonno, sussiste dopo la morte e può ormai esser rivolta 
ad altro scopo. 

Essa serve infatti per rendere percettibili le esperienze pro-
prie del corpo astrale. 

Chi osservi esclusivamente il lato esteriore della vita po-
trebbe obiettare che tutte queste affermazioni potranno essere con-
vincenti per chi sia dotato della percezione soprasensibile, ma per 
chiunque altro non sembra esservi possibilità di accedere alla loro 
verità. 

La, cosa peraltro non sta così. 
Qualunque cosa la conoscenza soprasensibile possa osser-

vare in questo campo, che si sottrae alla comune indagine, una vol-

ta trovata può venire afferrata dalla normale intelligenza 
dell’uomo. 

Solamente occorre che la capacità di giudizio dell’uomo si 
applichi in modo adeguato ai rapporti esistenti fra i fenomeni della 
vita, quali si riscontrano nel mondo manifesto. 

Pensare, sentire e volere stanno in un tale rapporto fra loro 
e con le esperienze che l’uomo fa nel mondo esteriore, da rendersi 
affatto incomprensibili, ove non si consideri la loro attività manife-
sta come espressione di un’attività non manifesta. 

Questa attività manifesta si illumina per il giudizio umano 
solamente se la si consideri nel suo svolgimento entro la vita fisica 
dell’uomo, come un risultato di ciò che la conoscenza soprasensi-
bile constata nella sfera non-fisica. 

Senza la conoscenza soprasensibile ci si trova, nei confronti 
di quella attività, come in una camera buia: come gli oggetti fisici 
dell’ambiente si scorgono soltanto alla luce, così gli eventi della 
vita animica dell’uomo divengono comprensibili soltanto per mez-
zo della coscienza soprasensibile. 

Durante il periodo di unione dell’uomo con il suo corpo fi-
sico, il mondo esteriore si manifesta alla coscienza per via di im-
magini; dopo il distacco di questo corpo, ciò che il corpo astrale 
sperimenta, mentre non è collegato con il mondo esterno da nessun 
organo di senso, diventa percepibile. 

Sulle prime non ha esperienze nuove; la sua unione con il 
corpo eterico gli impedisce di sperimentare alcunché di nuovo. 

Esso possiede però il ricordo della vita passata. 
La presenza del corpo eterico fa si, che la vita trascorsa 

possa apparire come un quadro vivido e complessivo. 
È questa la prima esperienza dell’uomo dopo la morte; egli 

vede la sua vita dalla nascita alla morte distenderglisi innanzi in 
una serie di immagini. 

Durante questa vita i ricordi sussistono solo durante lo stato 
di veglia, quando l’uomo è unito al suo corpo fisico e solo per quel 
tanto che questo corpo lo consente; per l’anima invece nulla va 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

39  

perduto di quanto ha prodotto su di lei un’impressione durante la 
vita. 

Se il corpo fisico fosse uno strumento perfetto dovrebbe 
riuscir possibile ad ogni momento della vita di rievocare 
nell’anima tutto il passato; con la morte l’impedimento cessa. 

Finché il corpo eterico sussiste, il ricordo rimane in certo 
qual modo completo; sparisce poi a poco a poco, a misura che il 
corpo eterico perde la forma che possedeva durante la sua dimora 
nel corpo fisico, e che somiglia a quest’ultimo; questa è pure la ra-
gione per cui il corpo astrale si separa dall’eterico dopo un certo 
periodo, limitato dal tempo per il quale perdura nel corpo eterico la 
forma simile al corpo fisico. 

Nel periodo di vita fra nascita e morte la separazione del 
corpo eterico avviene solo in casi eccezionali e soltanto per un 
tempo breve. 

Se per esempio una forte pressione viene esercitata su di un 
arto dell’uomo, una parte del corpo eterico può staccarsi dal fisico. 

Noi diciamo allora che quel tale arto si è «addormentato», e 
la sensazione particolare che ne riceviamo dipende dallo staccarsi 
del corpo eterico. (Naturalmente un’interpretazione materialista 
può negare anche in questo caso l’invisibile che si manifesta nel 
visibile, affermando che tutto ciò nasce da un disturbo fisico deri-
vante dalla pressione). 

L’osservazione soprasensibile scorge in tal caso che una 
parte del corpo eterico esce fuori dall’arto fisico. 

Se poi un uomo viene colpito da forte spavento, o da qual-
cosa di simile, tale separazione del corpo eterico dal fisico può ve-
rificarsi per un tempo assai breve, su di una gran parte del corpo. 

Avviene appunto così, quando per una qualsiasi cagione un 
uomo si trova subitamente faccia a faccia con la morte, quando, 
per esempio, sta per annegare, o durante un’ascensione in monta-
gna corre rischio di cadere. 

Ciò che raccontano le persone che hanno attraversato tali 
esperienze si avvicina di molto alla verità e può essere confermato 
dall’osservazione soprasensibile. 

Esse affermano che in quei momenti la loro vita intera si è 
svolta dinanzi alla loro anima come in un immenso quadro mne-
monico. 

Fra i molti esempi che potrebbero essere addotti, ne sceglie-
remo uno solo, perché si riferisce a persona a cui, per la sua attitu-
dine mentale, tutto quanto veniamo dicendo a questo proposito de-
ve apparire vuota fantasticheria. 

È infatti particolarmente utile, per chi voglia avanzare di 
qualche passo nella scienza occulta di conoscere le asserzioni di 
coloro, che ritengono questa scienza una semplice fantasticheria. 

Queste asserzioni non si possono così facilmente ascrivere 
a parzialità dell’osservatore. 

Gli occultisti dovranno imparar molto da coloro, che consi-
derano la loro scienza come una follia, né dovranno prendersela a 
male se non verranno ricambiati con uguale considerazione. 

L’osservazione occulta certamente non ha bisogno di que-
sta conferma delle proprie risultanze, né questi accenni devono ri-
tenersi come prove, bensì come illustrazioni. 

Maurizio Benedict, l’illustre antropologo criminalista ed 
eminente studioso di molti altri rami di scienze naturali, narra nei 
«Ricordi della sua vita» una sua esperienza, e cioè che una volta, 
essendo sul punto di annegare, mentre si trovava al bagno, vide tut-
ta la sua vita passata presentarglisi dinanzi come in un unico qua-
dro. 

Se altre persone descrivono in modo diverso tali immagini 
vedute in circostanze simili, e se le descrivono per modo, che sem-
bra non abbiano nulla a che fare con gli avvenimenti della loro vita 
passata, ciò non contraddice a quanto abbiamo affermato, poiché le 
immagini, che si presentano in quella condizione affatto anormale 
della separazione dal corpo fisico, sono talvolta, a prima vista, po-
co chiare nel loro rapporto con la vita. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

40  

Osservandole in modo giusto però, il rapporto si ritroverà 
sempre. 

Né costituisce obiezione il fatto, che qualcuno, p. es., pur 
essendosi trovato in procinto di annegare, non abbia attraversato 
l’esperienza ora descritta. 

Bisogna tener presente che ciò accade soltanto quando il 
corpo eterico si stacca effettivamente dal corpo fisico, restando pe-
rò unito al corpo astrale. 

Se per lo spavento avviene un distacco parziale anche fra il 
corpo eterico e quello astrale, l’esperienza non ha più luogo, per-
ché sopraggiunge la completa incoscienza, come nel sonno senza 
sogni. 

Immediatamente dopo la morte gli avvenimenti del passato 
appaiono riassunti come in, un quadro mnemonico. 

Dopo di essersi separato dal corpo eterico, il corpo astrale 
prosegue da solo il suo viaggio. 

Non è difficile comprendere che nel corpo astrale rimane 
tutto ciò che, per effetto della sua propria attività, esso ha acquista-
to durante il suo soggiorno nel corpo fisico. 

L’Io ha elaborato fino ad un certo grado il Sé Spirituale, lo 
Spirito Vitale e l’Uomo-Spirito, i quali, per quel tanto di sviluppo 
che hanno raggiunto, non debbono la loro esistenza ai vari organi 
dei diversi corpi, bensì all’Io. 

E questo Io appunto è quell’essere, che non ha bisogno di 
organi esterni per percepire, né per rimanere in possesso di ciò che 
ha unificato in sé. 

Si potrebbe opporre: «Come mai, durante il sonno, non si 
ha percezione alcuna di questo Sé Spirituale, dello Spirito Vitale, 
dell’Uomo-Spirito sviluppati?» - perché, fra la nascita e la morte, 
l’Io è incatenato al corpo fisico. 

Se pure, durante il sonno, esso si trova insieme al corpo 
astrale, fuori del corpo fisico, pur tuttavia rimane strettamente col-
legato a questo corpo fisico, perché l’attività dei suo corpo astrale è 
rivolta al corpo fisico. 

Per tale.fatto l’Io, con la sua percezione, si trova relegato 
nel mondo sensibile, e non può accogliere le rivelazioni spirituali 
nella loro forma diretta. 

Soltanto con la morte queste rivelazioni riescono accessibili 
all’Io, perché per mezzo di essa, l’Io si libera dalla sua unione con 
il corpo fisico e con il corpo eterico. 

Nell’istante in cui l’anima è tratta fuori dal mondo fisico, 
che ne vincola l’attività durante la vita, si illumina per essa un altro 
mondo. 

Vi sono però ragioni, per le quali anche in tale momento 
non cessa per l’uomo ogni rapporto con il mondo esteriore dei sen-
si. 

Perdurano infatti alcune brame che mantengono in attività 
quel rapporto; brame che l’uomo stesso crea in sé con l’acquistare 
coscienza dei suo Io, come quarto principio costitutivo del suo es-
sere. 

Quei desideri, quegli appetiti, che derivano dall’essenza dei 
tre corpi inferiori, possono agire soltanto nel mondo esterno e la 
loro azione cessa quando quei corpi sono deposti. 

La fame è cagionata dal corpo esterno e non si fa più sentire 
quando questo non è più unito con l’Io. 

Se l’Io dunque avesse solo i desideri inerenti alla sua pro-
pria essenza spirituale, potrebbe, dopo la morte, trovare pieno sod-
disfacimento nel mondo spirituale in cui viene trasferito. 

Ma la vita terrestre gli ha dato altri desideri, accendendo in 
lui la tendenza a piaceri che si possono soddisfare solo con il mez-
zo di organi fisici, sebbene essi non provengano dalla natura stessa 
di quegli organi. 

Non i tre corpi soltanto domandano il loro appagamento dal 
mondo fisico; anche l’Io trova in quel mondo piaceri, per soddisfa-
re ai quali non esistono mezzi adeguati nel mondo spirituale. 

L’Io ha due specie di desideri durante la vita. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

41  

Quelli che provengono dai corpi e debbono esser soddisfatti 
nell’ambito di essi, ma che cesseranno al momento dei loro disgre-
garsi : e quelli che derivano dalla natura spirituale dell’Io. 

Finché l’Io dimora nei corpi, anche quei desideri vengono 
soddisfatti mediante gli organi corporei. 

Poiché nelle manifestazioni degli organi corporei agisce la 
spiritualità nascosta e i sensi accolgono qualcosa di spirituale con 
tutto ciò che percepiscono, questo elemento spirituale, pur sotto al-
tra forma, sussiste dopo la morte, e tutta quella spiritualità che l’Io 
ha vagheggiata nel mondo dei sensi gli rimarle anche quando i sen-
si non esistono più. 

Ora, se non si dovesse aggiungere una terza specie di desi-
deri alle due già accennate, la morte sarebbe solo un passaggio da 
desideri, che si possono appagare a mezzo dei sensi, a desideri che 
trovano il loro soddisfacimento nelle rivelazioni del mondo spiri-
tuale. 

Questa terza specie di desideri è costituita da quelli che l’Io 
ha creati in sé durante la sua vita nel mondo fisico, perché in que-
sto trova piacere, anche quando esso non gli riveli nulla di spiritua-
le. 

I piaceri più umili possono essere manifestazioni dello spi-
rito. 

Il piacere, che prova un uomo affamato cibandosi, è mani-
festazione dello spirito, poiché con il prendere il nutrimento si crea 
quella condizione di cose, senza la quale, in un certo senso, la na-
tura spirituale non potrebbe svilupparsi. 

Ma l’Io può andar oltre al piacere, che in questo caso rap-
presenta la soddisfazione di una necessità. 

Esso può desiderare un cibo saporito, a prescindere dal be-
neficio che può apportare allo spirito il fatto di nutrirsi. 

Lo stesso si dica per altre cose del mondo fisico. 
Vengono a crearsi così desideri, che non si sarebbero mai 

palesati nel mondo dei sensi, se in esso non si fosse incorporato 
l’Io umano. 

Né tali desideri provengono dalla natura spirituale dell’Io. 
L’Io deve avere desideri dei sensi finché vive nel corpo, 

anche a causa della sua natura spirituale, perché lo spirito si mani-
festa nelle cose materiali, ed è dello spirito appunto che l’Io gode, 
quando si abbandona a quell’elemento del mondo sensibile, attra-
verso cui traspare la luce dello Spirito. 

Nella gioia di questa luce continuerà a trovarsi anche quan-
do i sensi non saranno più il tramite dell’irradiazione spirituale. 

Nel mondo dello spirito però non esiste appagamento per 
quei desideri, per i quali lo spirito vive già Del mondo - sensibile. 

Con la morte cessa la possibilità di soddisfare a desideri di 
tale natura. 

Il piacere che si prova a mangiare cibi saporiti può sussiste-
re, in quanto esistono organi fisici atti a gustarli: palato, lingua, 
ecc., che l’uomo non possiede più, dopo aver abbandonato il corpo 
fisico; se l’Io richiede ancora questi piaceri, essi dovranno rimane-
re insoddisfatti. 

Se un godimento fisico si conforma allo spirito, dura solo 
fino a che durano gli organi fisici, ma se l’Io lo ha creato senza 
porlo a servizio dello spirito, esso rimane in lui dopo la morte co-
me desiderio, che invano cerca soddisfazione. 

Ci facciamo un’idea di ciò che si prova in quelle condizio-
ni, raffigurandoci un uomo che soffra di sete ardente in una regione 
in cui per lungo e per largo non sia possibile trovare una stilla 
d’acqua. 

Così succede all’Io dopo la morte, in quanto nutre in sé de-
sideri non - ancora spenti per i piaceri dei mondo esteriore, e non 
possiede più gli organi atti a soddisfarli. 

Naturalmente, quell’ardentissima sete, presa a paragone per 
lo stato dell’Io dopo la morte, dobbiamo immaginarla intensificata 
e rappresentarcela estesa a tutti i diversi desideri ancora esistenti e 
per i quali manca ogni possibilità di appagamento. 

L’Io si trova allora in condizione di doversi liberare da quel 
suo legame di attrazione con il mondo esteriore. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

42  

L’Io deve operare in sé a questo riguardo una purificazione, 
una liberazione. 

Devono essere espulsi da lui tutti i desideri che esso si è 
creati durante la dimora nel corpo, e che non hanno diritto di citta-
dinanza nel mondo - spirituale. 

Come un oggetto gettato nel fuoco ne è investito ed arso, 
così il mondo di desideri ora descritto viene dissolto e distrutto do-
po la morte. 

Ci si trova allora di fronte a quel mondo, che la scienza oc-
culta designa con il nome di «mondo del fuoco spirituale distrutto-
re». 

Questo fuoco divora quei desideri dei sensi, in cui questi 
non sono un ’espressione dello spirito. 

Le descrizioni che la conoscenza soprasensibile dà a questo 
riguardo possono sembrare terribili e sconfortanti. 

Può apparire invero spaventevole che una speranza, la cui 
realizzazione richiede organi sensori, debba dopo la morte trasfor-
marsi in disperazione; e che un desiderio che si può appagare sol-
tanto nel mondo fisico, debba diventare una privazione torturante. 

Ci si può attenere a questa opinione soltanto finché non ci 
si renda ben conto, che tutti i desideri e le aspirazioni non rappre-
sentano nel vero senso forze benefiche alla vita, bensì forze distrut-
tive. 

A mezzo di queste forze l’Io si lega al mondo dei sensi 
molto più di quanto non sia necessario a raggiungere il giusto sco-
po di trarre da detto mondo tutto quanto può riuscirgli giovevole. 

Il mondo dei sensi è la manifestazione del mondo spirituale 
che si nasconde dietro ad esso. 

L’Io non potrebbe mai godere della spiritualità, nella forma 
caratteristica in cui questa può manifestarsi soltanto attraverso i 
sensi corporei, se non volesse utilizzare questi ultimi per godere di 
quanto nel sensibile vi ha di spirituale. 

Nondimeno l’Io di tanto si allontana dalla vera realtà spiri-
tuale dei mondo, per quanto nel mondo sensibile tende a desideri 
da cui lo spirito è assente. 

Mentre il piacere sensorio, come espressione dello spirito, 
significa elevazione, evoluzione dell’Io, quel piacere invece che 
non è espressione dello spirito significa decadenza ed immiseri-
mento. 

Se si appaga un desiderio di tal natura nel mondo sensibile, 
il suo effetto nocivo sull’Io tuttavia permane; soltanto, prima della 
morte, esso non e percettibile all’Io. 

Nella vita, perciò, la soddisfazione di tali desideri può crea-
re nuovi desideri simili, e l’uomo non si accorge affatto che da sé 
stesso si va avviluppando in un «fuoco divoratore». 

Dopo la morte diventa visibile semplicemente ciò che già 
durante la vita lo circondava, e nel rendersi visibile si palesa al 
tempo stesso nelle sue conseguenze efficaci e benefiche. 

Chi ama veramente un’altra persona non è attratto soltanto 
da quella parte di essa, che è percettibile ai sensi fisici, e che è la 
sola, si può dire, che con la morte è sottratta alla percezione. 

Quella parte invece della persona cara, per la percezione 
della quale i sensi fisici erano soltanto un mezzo, è proprio quella 
che diviene ora percettibile. 

Anzi l’unico ostacolo a questa visibilità sarebbe la presenza 
di desideri, che possono essere soddisfatti soltanto a mezzo degli 
organi fisici. 

Finché tali desideri non siano estinti, non si potrà avere la 
percezione cosciente di una persona cara dopo la morte. 

Osservando le cose da questo punto di vista, le esperienze 
che seguono la morte, quali deve descriverle la conoscenza sopra-
sensibile, perdono il carattere di spavento e di desolazione e si mu-
tano in qualcosa di profondamente confortevole e soddisfacente. 

Le esperienze immediate dopo la morte differiscono da 
quelle della vita presente anche sotto un, altro aspetto. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

43  

Durante il periodo della purificazione l’uomo rifà il cam-
mino della propria vita a ritroso. 

Rivive tutto il percorso delle esperienze, che egli ha attra-
versate dalla nascita in poi; cominciando dagli eventi che hanno 
preceduto immediatamente la morte, egli sperimenta a ritroso nuo-
vamente tutta la sua vita, fino alla propria infanzia. 

E allora gli si presenta agli occhi spiritualmente ciò che du-
rante la vita non emanava dalla natura spirituale dell’Io. 

Egli però ora lo sperimenta in senso inverso. 
Un uomo, p. es., che sia morto a sessant’anni, e che nel suo 

quarantesimo anno di età, in un impeto di collera, abbia cagionato 
a qualcuno un dolore qualsiasi, sia fisico, sia morale, rivivrà questa 
medesima esperienza quando, nel suo viaggio all’indietro dopo la 
morte, avrà raggiunto il momento del suo quarantesimo anno. 

Non risentirà però il piacere che lo sfogo della sua collera 
gli procurò, bensì il dolore che egli ha inflitto all’altro. 

Da quanto abbiamo detto risulta però anche, che di un tale 
evento l’Io può percepire come dolore dopo la morte solo ciò che 
sia cagionato da un suo desiderio, che trae origine soltanto dal 
mondo fisico esteriore. 

Ed invero l’Io non fa danno soltanto agli altri appagando ta-
li desideri, ma danneggia sé stesso, sebbene non se ne renda conto 
finché dura la vita. 

Dopo la morte, però, questo mondo nocivo del desiderio 
diventa completamente visibile all’Io, il quale si sente attirato da 
ogni essere od oggetto, che abbia acceso il suo desiderio, affinché 
nel «fuoco distruttore» questo si consumi come è nato. 

Quando l’uomo, ripercorrendo la propria vita, raggiunge il 
momento della nascita, allora soltanto tutti i desideri sono passati 
attraverso il fuoco purificatore, e nulla gl’impedisce più di dedicar-
si completamente al mondo spirituale. 

Egli passa a un nuovo gradino di esistenza. 
Come nella morte egli ha abbandonato il corpo fisico, e po-

co dopo abbandona il corpo eterico, così si disgrega ormai quella 

parte del corpo astrale, che può vivere solo nella coscienza del 
mondo fisico esteriore. 

Secondo la conoscenza soprasensibile dunque esistono tre 
cadaveri : il fisico, l’eterico, l’astrale. 

Il momento in cui quest’ultimo viene abbandonato 
dall’uomo segna la fine del periodo della purificazione, il quale è 
costituito da circa un terzo del tempo trascorso dall’uomo sulla 
Terra fra nascita e morte. 

Soltanto in seguito, quando esamineremo il corso della vita 
umana sulla base della scienza occulta potremo comprendere chia-
ramente la ragione di questo fatto. 

Per l’osservazione soprasensibile sono continuamente visi-
bili nell’ambiente che circonda l’uomo i cadaveri astrali abbando-
nati dagli uomini, che passano dallo stato di purificazione ad 
un’esistenza più alta, nello stesso modo come i cadaveri fisici sono 
visibili nel nostro mondo. 

Dopo la purificazione incomincia per l’Io uno stato di co-
scienza affatto nuovo. 

Mentre prima della morte le percezioni esteriori dovevano 
affluire verso di lui, perché la luce della coscienza le potesse illu-
minare, ora è invece dall’interiorità che scaturisce un mondo, che 
giunge alla coscienza. 

L’Io vive in questo mondo anche nel periodo fra nascita e 
morte, ma esso gli si presenta rivestito dalle manifestazioni dei 
sensi. 

Soltanto quando l’Io, libero dalle percezioni sensorie, per-
cepisce sé stesso nella sua interiorità più sacra, gli si palesa nella 
sua vera forma ciò che gli appariva prima soltanto attraverso il ve-
lo dei sensi. 

Così come la percezione dell’Io si svolge prima della morte 
nell’interiorità, così dall’interiorità il mondo spirituale gli si mani-
festa nella sua pienezza dopo la morte e la purificazione. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

44  

Tale rivelazione avviene di fatto subito dopo l’abbandono 
del corpo eterico; ma i desideri rivolti al mondo esteriore formano 
come una nube oscura che ne ottenebra la vista. 

È come se a un mondo beato di esperienze spirituali si 
frammischiassero nere ombre demoniache, sorte da quei desideri 
stessi che vanno consumandosi nel «fuoco purificatore». 

Invero quei desideri non sono semplicemente ombre, ma 
entità reali; questo risulta evidente, quando l’Io, liberatosi dagli or-
gani fisici, può percepire ciò che è di natura spirituale. 

Questi esseri appaiono come contraffazioni e caricature di 
quello di cui l’uomo, un tempo, ha preso coscienza a mezzo del, 
sensi. 

L’osservazione soprasensibile scorge l’ambiente del fuoco 
purificatore popolato da esseri, la cui vista può riuscire orrida e do-
lorosa all’occhio spirituale; esseri, per i quali il piacere sembra 
consistere nella distruzione, e le cui passioni sono improntate a 
male così grande, che quello del mondo fisico è un nulla al con-
fronto. 

I desideri del genere di quelli descritti, che l’uomo porta se-
co in quel mondo, sono considerati da quegli esseri come un nu-
trimento, per mezzo del quale la loro potenza acquista sempre 
nuova forza e vigore. 

La descrizione di un tal mondo, invisibile al sensi, apparirà 
meno inverosimile, se osserveremo con animo scevro da pregiudizi 
una parte del mondo animale. 

Che cosa rappresenta dal punto di vista spirituale un lupo 
feroce? 

Che cosa si festa in ciò che i sensi percepiscono, osservan-
dolo? 

Null’altro che un’anima che vive in bramosia e la cui attivi-
tà è determinata da esse. 

La forma esteriore del lupo si può chiamare l’incarnazione 
di queste bramosie. 

E se l’uomo non avesse organi per percepire questa forma, 
dovrebbe nondimeno ammettere l’esistenza di un tale essere, 
quando le brame di esso si manifestassero invisibilmente soltanto 
nei loro effetti, e una forza invisibile si l’aggirasse all’intorno, pro-
ducendo tutto ciò che produce il lupo visibile. 

Ora, gli esseri del fuoco purificatore esistono bensì per si la 
coscienza soprasensibile e non per quella sensibile; la loro azione 
però risulta evidente e consiste nella distruzione dell’Io, se questo 
dà loro nutrimento. 

E quest’azione diventa chiaramente visibile, quando un pia-
cere consentito giunge fino all’eccesso e alla dissolutezza. 

Perché ciò che è percettibile ai sensi dovrebbe attrarre l’Io 
soltanto, in quanto il piacere tragga origine dalla sua natura stessa. 

L’animale ricerca soltanto quelle cose esteriori che i suoi 
tre corpi desiderano. 

L’uomo ha piaceri più alti, perché ai suoi tre elementi cor-
porei se ne è aggiunto un quarto: l’Io. 

Ma se l’Io cerca soddisfazioni dirette non alla conservazio-
ne ed allo sviluppo della sua natura, ma alla sua distruzione, tale 
tendenza non può provenire né dall’azione dei suoi tre corpi, né 
dalla propria sua natura, ma soltanto da quella di entità, la cui for-
ma reale rimane celata ai sensi, ma che possono appunto avvicinar-
si nascostamente alla natura superiore dell’Io, ed eccitare in essa 
desideri, non dipendenti dai sensi, ma appagabili solo da organi 
sensori. 

Esistono appunto degli esseri che si nutrono di passioni e 
desideri di natura peggiore di quelli degli animali, perché non si 
esplicano nel campo dei sensi, ma si attaccano all’elemento spiri-
tuale, abbassandolo al livello di quello. 

Le forme di tali esseri appaiono perciò orribili allo sguardo 
spirituale, più spaventevoli assai delle forme degli animali più fe-
roci, nei quali s’incarnano soltanto passioni radicate nel sensi ; e le 
forze distruttrici di questi esseri superano di molto qualsiasi vio-
lenza dei mondo animale percettibile. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

45  

La conoscenza soprasensibile si trova perciò costretta a di-
rigere lo sguardo degli uomini verso un mondo di entità inferiori, 
sotto molti riguardi, al mondo visibile degli animali distruttori. 

Quando l’uomo dopo la morte ha attraversato il mondo ap-
punto descritto, si trova di fronte ad un mondo colmo di spiritualità 
e che crea in lui soltanto desideri appagabili a mezzo di ciò che è 
spirituale. 

Però l’uomo distingue anche qui quello che appartiene in 
proprio al suo Io, da quello che costituisce l’ambiente dell’Io, e che 
si potrebbe anche chiamare il suo mondo esteriore spirituale. 

Ma quello che egli sperimenta di questo ambiente, affluisce 
verso di lui, come la percezione del suo proprio Io affluiva a lui 
durante il suo soggiorno nel corpo. 

Così, mentre ciò che circonda l’uomo fra nascita e morte gli 
parla a mezzo degli organi dei suoi corpi, il linguaggio del suo 
nuovo ambiente penetra direttamente nell’«intimo santuario» 
dell’Io, allorché questo si è liberato di tutti i suoi corpi. 

L’intiero ambiente che circonda l’uomo è ora pieno di enti-
tà della natura medesima del suo Io, poiché soltanto un Io può en-
trare in rapporto con un altro Io. 

Come durante la vita l’uomo è circondato da minerali, pian-
te e animali, che compongono il mondo dei sensi, così dopo la 
morte egli è circondato da un mondo costituito di entità di natura 
spirituale. 

L’uomo però porta seco in questo mondo qualche cosa che 
non fa parte di quell’ambiente: cioè quello che l’Io ha sperimentato 
nel mondo dei sensi. 

Dapprima, immediatamente dopo la morte, quando il corpo 
eterico era ancora unito all’Io, il complesso di queste esperienze si 
manifestò in un quadro mnemonico d’insieme. 

Il corpo eterico stesso fu poi deposto, ma di quel quadro 
mnemonico qualche cosa rimase in possesso dell’Io, come sua 
proprietà permanente. 

Come se da tutti gli avvenimenti, da tutte le esperienze at-
traversate dall’uomo fra nascita e morte si ricavasse un estratto, 
una essenza, così si presenta ora ciò che rimane all’Io. 

È il prodotto spirituale della vita, il frutto di essa. 
Questo prodotto è ai natura spirituale. 
Contiene tutto quanto di spirituale si manifesta a mezzo dei 

sensi; non avrebbe però potuto costituirsi senza la vita nel mondo 
dei sensi. 

L’Io, dopo la morte, sente che questo frutto spirituale del 
mondo dei sensi è il suo proprio mondo, è il suo mondo interiore, e 
con esso penetra nel mondo costituito da entità, che si manifestano 
come soltanto un Io può manifestare sé stesso nella propria interio-
rità più intima. 

Come il seme di una pianta, che è l’essenza della pianta 
stessa, si sviluppa soltanto quando è sepolto in un altro mondo, 
cioè nella terra, così quello che l’Io porta con sé dal mondo dei 
sensi si sviluppa ora come un seme, sotto l’azione dell’ambiente 
spirituale che ormai lo ha accolto. 

La scienza occulta certamente può dare soltanto delle im-
magini quando deve descrivere ciò che accade in questo «mondo 
dello spirito»; però queste immagini possono essere tali, da presen-
tarsi alla coscienza soprasensibile come realtà assoluta, quando es-
sa persegue gli avvenimenti in questione, invisibili per l’occhio fi-
sico. 

Ciò che vi è da descrivere può essere reso evidente da para-
goni con il mondo sensibile, perché, quantunque sia di natura affat-
to spirituale, assomiglia, sotto certi riguardi, al mondo fisico. 

Come, per esempio, in questo mondo un colore appare, 
quando questo o quell’oggetto colpisce l’occhio, così un colore si 
presenta all’Io nel «mondo dello spirito», quando un’entità esercita 
un’azione su di esso; però questo colore viene prodotto nello stesso 
modo come durante la vita fra nascita e morte, soltanto la perce-
zione dell’Io può essere interiormente determinata. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

46  

Non è come se la luce penetrasse dall’esterno nell’uomo, 
ma come se un altro essere agisse direttamente sull’Io e lo incitasse 
a rappresentarsi questa azione in forma di immagine colorata. 

Così tutti gli esseri dell’ambiente spirituale dell’Io trovano 
la loro espressione in un mondo che irradia colori. 

Poiché tali colori del mondo spirituale hanno origine diver-
sa, essi, ben inteso, hanno anche un carattere alquanto diverso dal 
colori fisici. 

Anche per altre impressioni, che l’uomo riceve nel mondo 
sensibile, si deve dire lo stesso. 

Le impressioni più somiglianti a quelle del mondo fisico 
vengono date dai suoni del mondo spirituale. 

E quanto più l’uomo si familiarizza con questo mondo, tan-
to più esso gli si manifesta come una vita di per sé stessa animata, 
che si può paragonare ai suoni della realtà sensoria e alla loro ar-
monia. 

Però egli non sente il suono come qualcosa che colpisce un 
organo dal di fuori, bensì come una forza, che attraverso il suo Io 
fluisce fuori nel mondo. 

Egli sente il suono, come sente nel mondo fisico la propria 
parola, il proprio canto, con la differenza che ora, nel mondo spiri-
tuale, egli sa che i suoni emanati da lui sono nel tempo stesso ma-
nifestazione di altre entità, la quale si effonde nel mondo per mez-
zo suo. 

Una manifestazione di grado ancor più elevato avviene nel 
«mondo dello spirito», quando il suono diventa «parola spirituale». 

Allora, attraverso l’Io fluisce non soltanto la vita pulsante 
di un altro essere spirituale, ma quell’essere stesso fa partecipare 
l’Io alla propria interiorità. 

E quando la parola spirituale irradia nell’Io, due esseri vi-
vono effettivamente l’uno nell’altro, senza quella barriera di sepa-
razione, che deve esistere sempre in ogni unione del mondo fisico. 

E veramente, dopo la morte, questa è la natura dell’unione 
dell’Io con altri esseri spirituali. 

Nel mondo spirituale vi sono tre regioni, che si possono pa-
ragonare a tre parti del mondo fisico dei sensi. 

La prima regione è, in certo qual modo, la «terra ferma» dei 
mondo spirituale; la seconda, la regione del mare e dei fiumi, e la 
terza la regione atmosferica. 

Quello che sulla Terra assume forma fisica, in guisa da po-
ter essere percepito a mezzo di organi fisici, viene percepito, nella 
sua essenza spirituale, nella prima regione del «mondo dello spiri-
to». 

In essa, per esempio, si potrà vedere la forza che plasma la 
forma di un cristallo. 

Si manifesta però tutto il contrario di ciò che appare alla vi-
sione sensoria. 

Lo spazio, che nel mondo dei sensi è riempito dalla massa 
del cristallo, si presenta allo sguardo spirituale come uno spazio 
vuoto; ma intorno ad esso si vede la forza che elabora la forma del-
la pietra. 

Il colore che una pietra ha nel mondo fisico si manifesta nel 
mondo spirituale come l’esperienza del suo colore complementare; 
cosi una pietra rossa ci appare verde nel mondo spirituale; una pie-
tra verde ci appare rossa, e via di seguito. 

Anche le altre proprietà appaiono nei loro contrari. 
Come le pietre, le masse di terra e simili compongono la 

«terra ferma», la «regione continentale» del mondo fisico, cosi le 
formazioni che abbiamo descritte costituiscono la «terra ferma» del 
mondo spirituale. 

Tutto ciò che il mondo dei sensi contiene in sé come vita, 
costituisce la «regione del mare» del mondo spirituale. 

All’occhio fisico la vita si palesa nelle sue manifestazioni, 
cioè nelle piante, negli animali e negli uomini. 

Per l’occhio spirituale la vita è un’essenza fluente, simile al 
mari e ai fiumi, che compenetra la regione spirituale. 

Paragone più esatto è quello con la circolazione del sangue 
nel corpo, poiché, mentre i mari ed i fiumi del mondo fisico ci ap-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

47  

paiono distribuiti irregolarmente, una certa qual regolarità regna 
nella distribuzione della vita fluente del mondo spirituale, come 
per la circolazione del, sangue nel corpo. 

Questa «vita fluente» appunto è percepita ad un tempo co-
me suono spirituale. 

Terza regione dei mondo dello spirito è quella della sua 
«atmosfera». 

Ciò che nel mondo fisico si presenta come sensazione esiste 
pure nella regione spirituale, compenetrandola intieramente, come 
l’aria sulla terra. 

Dobbiamo raffigurarci un mare agitato di sensazioni. 
Dolore e tristezza, gioia ed estasi fluiscono violentemente 

in questa regione, come il vento e la tempesta nell’atmosfera del 
mondo fisico. 

Si pensi ad una battaglia che si combatte sulla terra. 
Vi si trovano di fronte non soltanto semplici forme umane 

che l’occhio fisico può vedere, ma sentimenti contro sentimenti, 
passioni contro passioni; il campo di battaglia è riempito di soffe-
renze, come lo è di forme umane. 

Tutto ciò che in esso vive di passioni, di dolore, di gioia di 
vittoria non vi esiste soltanto nei suoi effetti percettibili ai sensi, 
ma può rivelarsi al sensi spirituali come processo dell’atmosfera 
del mondo spirituale. 

Tale avvenimento è nell’ambiente spirituale come una tem-
pesta del mondo fisico. 

E la percezione di tale avvenimento si può paragonare alla 
percezione auditiva della parola nel mondo fisico. 

Perciò si dice: come l’aria avviluppa e pervade gli esseri 
terrestri, così la «fluttuante parola spirituale» avviluppa e pervade 
gli esseri ed i processi mondo spirituale. 

È pure possibile fare delle altre osservazioni in questo 
mondo spirituale. 

Vi si trova anche qualche cosa che si può paragonare al ca-
lore ed alla luce del mondo fisico. 

È il mondo stesso del pensiero quello che compenetra tutto 
il mondo spirituale, così come il calore compenetra gli esseri e le 
cose sulla terra; però i pensieri bisogna rappresentarseli come esse-
ri viventi e indipendenti. 

Ciò che l’uomo considera e chiama pensiero nel mondo 
manifesto non è che l’ombra di ciò che vive nel mondo dello spiri-
to come entità - pensiero. 

Immaginate il pensiero quale esiste negli uomini, costituito 
al di fuori di essi come entità attiva, dotata di vita interiore propria, 
e avrete una debole immagine di ciò che riempie la quarta regione 
del mondo dello spirito. 

Ciò che l’uomo percepisce come «pensiero» nel suo mondo 
fisico, fra nascita e morte, non è che la manifestazione del mondo 
del pensiero, quale essa può foggiarsi per mezzo degli strumenti 
del corpo. 

Ma tutti quei pensieri che l’uomo alberga in sé, e che im-
portano un arricchimento per il mondo fisico, traggono origine da 
questa regione; non occorre che siano unicamente quelli di grandi 
inventori o di uomini di genio: ogni uomo può avere «idee» di cui 
non va debitore unicamente al mondo esteriore, ma con le quali, 
anzi, egli lo trasforma. 

I sentimenti e le passioni suscitate dal mondo esteriore sono 
percettibili nella terza regione del mondo dello Spirito; ma tutto ciò 
che può vivere nell’anima umana, per modo che l’uomo si renda 
capace di creare e di trasformare e fecondare il proprio ambiente, si 
manifesta nella sua forma originaria ed essenziale nella quarta re-
gione del mondo spirituale. 

Ciò che si trova nella quinta regione si può paragonare alla 
luce fisica. 

Nella sua forma archetipo è «Saggezza» che si manifesta. 
Appartengono a questa regione esseri, che irradiano sag-

gezza nel loro ambiente, come il Sole su gli esseri del mondo fisi-
co. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

48  

Quello che viene illuminato da questa saggezza si palesa 
nel suo vero senso e importanza per il mondo spirituale, come un 
oggetto fisico palesa alla luce il suo colore. 

Esistono poi regioni ancora più elevate nel mondo dello 
Spirito, che verranno descritte nel corso di quest’opera. 

Dopo la morte, l’Io si trova immerso in quel mondo, assie-
me al frutto che porta con sé dalla vita dei sensi. 

E questo frutto è ancora unito alla parte del corpo astrale 
che non viene abbandonata al termine del periodo di purificazione; 
infatti, si distacca solo quella, che dopo la morte ha desideri e aspi-
razioni rivolti alla vita fisica. 

L’immersione dell’Io nel mondo spirituale, unitamente a 
ciò che esso ha acquistato a mezzo della vita nel mondo fisico, si 
può paragonare all’immersione di un seme nel terreno che dovrà 
farlo maturare. 

Come il seme trae sostanza e forza da quanto lo circonda 
per potersi sviluppare in una pianta nuova, allo stesso modo l’Io, 
impiantato nel mondo spirituale, cresce e si Sviluppa. 

In quello che un organo percepisce sta pure nascosta la for-
za, per mezzo della quale l’organo stesso viene formato. 

L’occhio percepisce la luce, ma se la luce non esistesse non 
esisterebbe neanche l’occhio. 

Gli esseri che trascorrono la vita nell’oscurità non svilup-
pano organi visivi. 

Così l’intiero corpo dell’uomo viene costituito dalle forze 
nascoste in ciò che gli organi del corpo percepiscono. 

Il corpo fisico è formato dalle forze del mondo fisico, il 
corpo eterico dalle forze del mondo vitale, e il corpo astrale è ela-
borato dal mondo astrale. 

Quando l’Io dunque viene trasferito nel mondo dello spiri-
to, si trova a contatto proprio con quelle forze che rimangono na-
scoste alla percezione fisica. 

Nella prima regione del mondo dello spirito diventano visi-
bili le entità spirituali che circondano sempre l’uomo, e che hanno 
anche costruito il suo corpo fisico. 

Nel mondo fisico l’uomo non percepisce dunque altro che 
le manifestazioni di quelle forze spirituali, che hanno dato forma 
anche al suo proprio corpo fisico. 

Dopo la morte egli si trova appunto in mezzo a queste forze 
plasmatrici, le quali, prima nascoste, gli si rivelano ora nella loro 
vera forma. 

Così pure, nella seconda regione egli sta in mezzo alle forze 
che formano il suo corpo eterico; nella terza regione, poi, afflui-
scono verso di lui le forze che hanno costituito il suo corpo astrale. 

Anche le regioni più elevate del mondo spirituale fanno af-
fluire verso di lui ciò che ha contribuito alla sua formazione per la 
vita fra nascita e morte. 

Queste entità del mondo spirituale lavorano ora unitamente 
a ciò che l’uomo ha portato con sé come frutto della vita anteriore, 
e che diventa ora un germe. 

Per mezzo di questa cooperazione, l’uomo viene costituito 
di nuovo anzitutto come essere spirituale. 

Durante il sonno il corpo fisico e il corpo eterico sono an-
cora presenti; il corpo astrale e l’Io si trovano bensì al di fuori di 
quei due corpi, ma ancora con essi collegati, e ciò che durante tale 
stato possono ricevere come influssi del mondo spirituale può ser-
vire soltanto a ripristinare le forze esaurite durante la veglia. 

Ma quando sono stati deposti il corpo fisico e il corpo eteri-
co, e, dopo la purificazione, anche quella parte del corpo astrale 
che ‚rivolta verso i desideri del mondo fisico, allora tutto ciò che 
dai mondo spirituale fluisce verso l’Io esercita una azione, non sol-
tanto di miglioramento, ma anche di riorganizzazione. 

E dopo un determinato tempo, di cui parleremo più oltre in 
questo libro, si foggia intorno all’Io un nuovo i corpo astrale, atto 
ad abitare un corpo eterico e un corpo fisico simile a quello che è 
proprio dell’uomo fra nascita e morte. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

49  

L’uomo può passare per una nuova nascita e riapparire in 
una nuova esistenza terrestre, in cui è ora incorporato il frutto del 
l’esistenza, antecedente. 

Finché è in corso la formazione del corpo astrale, l’uomo 
assiste come testimone a questa sua ricostituzione; poiché le forze 
del mondo spirituale non gli si manifestano a mezzo di organi este-
riori, bensì interiormente, come il proprio Io nell’autocoscienza, 
così egli può percepire queste manifestazioni, fintanto che i suoi 
sensi non siano ancora rivolti verso un mondo esteriore di perce-
zione. 

Dal momento in cui il corpo astrale si è costituito nuova-
mente, questo senso però si volge verso l’esteriore. 

Il corpo astrale richiede ormai di nuovo un corpo eterico 
esteriore e un corpo fisico; così esso si distoglie dalle manifesta-
zioni dell’interiorità. 

Si presenta perciò ora uno stato intermedio, durante il quale 
l’uomo cade nell’incoscienza. 

La coscienza può risorgere nel mondo fisico soltanto dopo 
formati gli organi necessari per la percezione fisica. 

In questo periodo, in cui cessa la coscienza rischiarata dalla 
percezione interiore, il nuovo corpo eterico comincia a collegarsi al 
corpo astrale e l’uomo può nuovamente entrare in un corpo fisico. 

Potrebbe prender parte cosciente a questo processo di col-
legamento soltanto un Io, il quale da sé stesso avesse prodotte le 
forze creatrici nascoste nel corpo eterico e nel corpo fisico, cioè lo 
Spirito Vitale e l’Uomo-Spirito. 

Finché l’uomo non sia giunto a tanto, altre entità, più di lui 
progredite nella loro evoluzione, debbono compiere questa unione. 

Il corpo astrale viene guidato da tali entità verso una coppia 
di genitori, che potrà fornirgli il corpo eterico e il corpo fisico adat-
to. 

Prima che si compia il collegamento con il corpo eterico, 
qualcosa di straordinariamente importante si verifica per l’uomo 
che è sul punto di entrare nuovamente nell’esistenza fisica. 

L’uomo ha creato durante la sua vita precedente delle forze 
perturbatrici, che gli si sono palesate durante il viaggio a ritroso ef-
fettuatosi dopo la morte. 

Ricorriamo all’esempio già citato, cioè dell’uomo, che nel 
quarantesimo anno della sua vita precedente abbia cagionato in un 
impulso di collera dolore a qualcuno. 

Dopo la morte questo dolore altrui gli si para dinanzi, come 
una forza contrastante allo sviluppo dei suo proprio Io. 

E così è per tutti i casi si li della sua vita precedente. 
Al suo rientrare nella vita fisica questi impedimenti 

all’evoluzione si presentano nuovamente dinanzi all’Io. 
Come al sopraggiungere della morte si presenta all’Io uma-

no una specie d’immagine mnemonica, così ora si presenta ad esso 
un’immagine della vita da venire. 

L’uomo vede nuovamente un quadro che gli palesa, questa 
volta, tutti gli ostacoli che egli dovrà superare, se vuol progredire 
nella sua evoluzione. 

E ciò che egli vede in tal modo, diventa il punto di partenza 
di forze, che l’uomo deve prendere seco nella nuova vita. 

L’immagine del dolore inflitto ad altri diventa una forza, 
che spinge l’Io, quando ritorna nella vita, a rimediare a questo do-
lore. 

La vita precedente esercita così una azione determinante 
sulla nuova vita. 

Le cause delle azioni della nuova vita si trovano in certo 
qual modo nella vita precedente. 

Questa correlazione diretta da una norma fra la passata esi-
stenza e quella nuova la costituisce la legge del destino, che noi in-
dichiamo generalmente con il nome di «Karma», nome tratto dalla 
sapienza orientale. 

La costituzione di un nuovo insieme di corpi non è però la 
sola attività che incombe all’uomo fra la morte e una nuova nasci-
ta. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

50  

Mentre questa costituzione si compie, l’uomo vive al di 
fuori dei mondo fisico, che intanto procede più oltre nella propria 
evoluzione. 

In periodi di tempo relativamente brevi la Terra cambia di 
aspetto. 

Come apparivano alcune migliaia di anni or sono le regioni 
che costituiscono oggi la Germania? 

Quando l’uomo inizia una nuova esistenza sulla Terra, que-
sta, in regola generale, non presenta mai il medesimo aspetto che 
aveva durante la sua vita precedente. 

Mentre egli è stato assente, ogni specie di cambiamenti si 
sono prodotti. 

In queste trasformazioni dell’aspetto della Terra agiscono 
pure forze nascoste, che esercitano la loro azione proprio da quel 
mondo, in cui l’uomo si trova dopo la morte. 

L’uomo stesso deve collaborare a queste trasformazioni 
della Terra, e può far ciò soltanto sotto la direzione di entità supe-
riori, finché con la costituzione dello Spirito Vitale e dell’Uomo-
Spirito egli non abbia acquistato una chiara coscienza del rapporto 
fra lo spirituale e la sua espressione nel fisico. 

Pure, egli collabora alle trasformazioni delle condizioni ter-
restri. 

Si può dire che durante, ll tempo fra morte e rinascita 
l’uomo trasforma la Terra per modo, che le condizioni di questa si 
accordino con quello che egli stesso ha sviluppato in sé. 

Se osserviamo in un determinato momento un punto della 
Terra e torniamo poi ad osservarlo dopo molto tempo, lo trovere-
mo completamente cambiato; le forze che hanno prodotto quei 
cambiamenti si trovano nell’ambiente dei morti. 

Cosi anche fra la morte e una nuova nascita gli uomini si 
trovano in connessione con la Terra. 

La coscienza soprasensibile vede in tutta l’esistenza fisica 
la manifestazione di una spiritualità nascosta. 

Per l’osservazione fisica sono la luce del sole, i cambia-
menti di clima, ecc., che producono le modificazioni della Terra. 

Per l’osservazione soprasensibile, invece, è la forza degli 
uomini morti, che agisce nel raggio di luce che dal sole cade sulla 
pianta. 

A tale osservazione si manifesta come anime umane aleg-
gino intorno alle piante, trasformino il suolo, ed altre cose simili. 

Dopo la morte l’uomo non si occupa soltanto di sé stesso e 
della preparazione alla nuova sua vita. 

Egli ha il compito di lavorare spiritualmente per il mondo 
esteriore, così come durante il periodo fra nascita e morte ha il 
compito di lavorare fisicamente. 

La vita degli uomini nel mondo spirituale influisce sulle 
condizioni del mondo fisico, ma a sua volta anche l’attività della 
esistenza fisica esercita la sua azione sul mondo spirituale. 

Un esempio potrà illustrare quanto accade a questo riguar-
do. 

Un legame di affetto esiste fra madre e figlio. 
Questo affetto emana dalla reciproca attrazione, che ha ra-

dice nelle forze del mondo dei sensi. 
Ma nel corso del tempo l’affetto si trasforma, e dal legame 

fisico si sviluppa un legame spirituale, il quale non è intessuto sol-
tanto per il mondo fisico, ma anche per il mondo dello spirito. 

Ciò si verifica ugualmente in altre circostanze simili. 
Quello che nel mondo fisico è stato intessuto da entità spiri-

tuali permane nel mondo spirituale. 
Amici, che durante la vita furono intimamente legati, si ri-

trovano nel mondo spirituale, e dopo l’abbandono del corpo la loro 
unione è anche più intima che nella vita fisica. 

Difatti, come spiriti, essi si manifestano l’uno all’altro per 
la via dell’interiorità nel modo già descritto, e che è proprio alle 
entità spirituali, e un tale legame stretto fra due uomini li riconduce 
insieme anche in una nuova vita. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

51  

Nel vero senso della parola possiamo dunque dire, che gli 
uomini si ritrovano dopo la morte. 

Tutto ciò che si è verificato per l’uomo fra nascita e morte, 
e poi fra la morte e una nuova nascita, si ripete. 

L’uomo torna sempre di nuovo sulla Terra, quando il frutto 
che egli ha acquistato durante un’esistenza fisica è giunto a matu-
razione nel mondo spirituale. 

Non si tratta però di una ripetizione senza principio e senza 
fine. 

L’uomo è pervenuto da altre forme di esistenza a quella che 
ora descriviamo, e passerà nuovamente ad altre forme 
nell’avvenire. 

Avremo un’idea di questi stadi di transizione, quando in se-
guito descriveremo dal punto di vista della scienza occulta 
l’evoluzione dell’universo in rapporto a quella dell’uomo. 

I processi che si svolgono fra la morte e una nuova nascita 
riescono naturalmente ancora più occulti per l’osservazione dei 
sensi esteriori, di quanto non lo sia lo spirituale, che sta a base 
dell’esistenza manifesta fra nascita e morte. 

L’osservazione dei sensi può vedere l’azione di quella parte 
del mondo occulto solo là dove essa si manifesta nell’esistenza fi-
sica. 

Si potrebbe domandare a questo proposito, se l’uomo, il 
quale attraverso la nascita entra nell’esistenza, porti seco qualche 
cosa di quei processi descritti dalla scienza occulta, i quali si svol-
gono fra la morte che precede l’ultima nascita e la nascita stessa. 

Quando si trova il guscio di una conchiglia, in cui non resti 
traccia dell’animale, si dovrà ciò malgrado ammettere, che tale gu-
scio fu formato dall’attività dell’animale, né si potrà credere che 
esso si sia plasmato in quella sua forma unicamente per mezzo di 
forze fisiche. 

Allo stesso modo, chi studia l’uomo durante la sua vita e 
trova in esso qualcosa che da questa vita non può derivare, potrà 
ragionevolmente ammettere che ciò derivi da quanto la scienza oc-

culta descrive, e così facendo può gettar luce fenomeni, che altri-
menti rimarrebbero inesplicabili. 

In tal modo, anche in questo caso, l’osservazione propria 
dell’intelletto fisico potrebbe, dagli effetti visibili, arrivare a trova-
re comprensibili le cause invisibili. 

E chi osserva questa vita imparzialmente rileverà con ogni 
nuova osservazione come ciò sia vero. 

Si tratta soltanto di trovare il giusto punto di vista per esa-
minare quegli effetti nella vita. 

Dove troviamo per esempio le conseguenze di quanto la 
conoscenza soprasensibile descrive come processi del periodo di 
purificazione? 

Come si manifestano gli effetti di ciò che, secondo la inda-
gine spirituale, l’uomo sperimenta nelle regioni della pura spiritua-
lità, dopo trascorso il tempo della purificazione? 

Degli enigmi si affacciano da ogni parte, in questo campo, a 
chi osservi la vita con serietà e con coscienza. 

Vediamo nascere un uomo nel bisogno o nella miseria, e lo 
vediamo dotato di capacità così meschine, che per queste condi-
zioni inerenti alla sua nascita sembra destinato a priori ad 
un’esistenza miserevole. 

Un altro, fin dal primo istante di sua vita, è sostenuto e cu-
rato da cuori e da mani amorevoli; si sviluppano in lui brillanti fa-
coltà: egli è destinato ad un’esistenza ricca di successo e di soddi-
sfazioni. 

Questi problemi si possono esaminare da due diversi punti 
di vista. 

L’uno si atterrà a quello che i sensi percepiscono e a ciò che 
l’intelletto, su di essi basato, è capace di comprendere. 

Questo punto di vista non ammetterà che vi sia un problema 
da risolvere, nel fatto che un uomo nasce fortunato ed un altro 
sventurato. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

52  

Se pur la parola caso non sarà pronunziata, non ci si ferme-
rà certo a supporre l’esistenza di una legge di causa ed effetto che 
operi in tal maniera. 

Riguardo alle disposizioni, alle capacità, esse verranno con-
siderate, da tal punto di vista, come ereditate dal genitori, dai non-
ni, o dagli antenati, e non ne verranno cercate le cause nei processi 
spirituali, sperimentati dall’uomo stesso - indipendentemente dalla 
linea di eredità degli antenati - prima della sua nascita, e a mezzo 
dei quali egli ha formato le proprie disposizioni e capacità. 

Ma un altro punto di vista non resterà soddisfatto da una ta-
le interpretazione, e dirà: «Anche nel mondo manifesto, per tutto 
quello che accade in ogni occasione ed in ogni ambiente, è d’uopo 
presupporre delle cause determinanti». 

Se pure spesse volte tali cause non sono state ricercate, 
nondimeno esse esistono. 

Un fiore alpino non può nascere nella bassa pianura. 
Vi è nella sua natura qualcosa che lo connette alle regioni 

alpine. 
Nello stesso modo appunto deve esistere in ogni uomo 

qualche cosa che lo fa nascere in un determinato ambiente. 
Le sole cause fisiche non sono sufficienti a spiegare questo 

fatto, perché una simile spiegazione, per chi ragiona con una certa 
profondità, equivarrebbe ad attribuire il colpo che un uomo dà ad 
un altro, non all’espressione del sentimento di quest’uomo, ma al 
semplice meccanismo fisico della sua mano. 

Nello stesso modo non può soddisfare la spiegazione che 
attribuisce la capacità e le tendenze di un uomo al solo fattore ere-
ditario. 

È vero che si può dire: «Guardate come certe capacità si 
trasmettono per eredità in certe famiglie». 

Per due secoli e mezzo il talento musicale fu ereditario nel-
la famiglia di Bach. 

La famiglia Bernoulli conta ben otto matematici, i quali 
nella loro infanzia erano stati destinati ad altre professioni; il talen-
to «ereditario» però li conduce tutti alla vocazione di famiglia. 

Si può osservare inoltre che, risalendo la linea ereditaria di 
una personalità cospicua, risulta che, in un modo o nell’altro, le fa-
coltà di cui essa è dotata erano apparse anche nei suoi antenati, e 
non rappresentano che la somma di disposizioni ereditate. 

Chiunque si attenga al secondo punto di vista suindicato 
non trascurerà di notare questi fatti, i quali non avranno per lui pe-
rò lo stesso significato, che hanno per chi appoggia le sue interpre-
tazioni sulla sola evidenza dei sensi. 

Egli farà osservare che le disposizioni ereditarie non posso-
no combinarsi di per sé stesse in una personalità completa, così 
come pure i vari pezzi di un orologio non possono di per sé riunirsi 
e formare un orologio. 

E se si obietta che la cooperazione dei genitori può produrre 
senza dubbio la combinazione delle disposizioni - e corrisponde 
così all’azione dell’orologiaio - si potrà replicare: «Guardate spre-
giudicatamente ciò che di nuovo si riscontra in ogni personalità in-
fantile; ciò non può provenire dai genitori, per la semplice ragione 
che non esiste in essi». 

La mancanza di chiarezza del pensiero può generare a que-
sto riguardo molta confusione; e il peggio accade, quando i soste-
nitori del primo punto di vista accusano i partigiani del secondo di 
opporsi a ciò che, dopo tutto, si basa su fatti accertati. 

Ma può darsi benissimo che questi ultimi non abbiano la 
minima intenzione di negare la verità e il valore di tali fatti. 

Per esempio, essi pure vedono che un’attitudine mentale 
determinata, o una predisposizione è «ereditaria» in una famiglia, e 
che certi doni accumulati e combinati in uno dei discendenti pro-
ducono una personalità spiccata. 

Essi sono disposti ad ammettere quanto si afferma, e cioè 
che i nomi più celebri si trovano raramente al principio di una stir-
pe, ma piuttosto alla fine di essa. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

53  

Non bisogna però rimproverarli se si trovano costretti a 
formarsi un’opinione affatto diversa da quella delle persone, che si 
basano soltanto sull’evidenza materiale. 

A queste ultime si potrebbe dire, che certamente un uomo 
palesa le caratteristiche dei propri antenati, perché l’elemento spiri-
tuale-animico, che penetra nell’esistenza fisica con la nascita, trae 
la sua sostanza corporea da ciò che viene trasmesso per via di ere-
dità. 

Però questo significa soltanto che un essere porta le caratte-
ristiche dell’ambiente in cui è disceso. 

Senza dubbio il seguente paragone sembrerà strano, anzi 
superficiale; ma una persona spregiudicata non potrà negarne il va-
lore. 

Il fatto che un essere umano si palesa dotato delle qualità 
dei suoi antenati serve altrettanto poco a dimostrare l’origine delle 
sue qualità personali, quanto il fatto di vederlo bagnato, se è caduto 
nell’acqua, può servire a dimostrare l’intima natura dell’uomo 
stesso. 

E si potrà dire inoltre, che, se il nome più celebre sta alla 
fine di una stirpe, ciò dimostra come il possessore di tal nome ce-
lebre avesse bisogno di quella particolare linea di antenati per poter 
costituire il corpo necessario all’espressione della sua completa 
personalità. 

Ma ciò non costituisce una prova della trasmissione «eredi-
taria» delle sue qualità personali, anzi, tale affermazione è contra-
ria alla logica. 

Se le doti personali fossero ereditarie dovrebbero trovarsi al 
principio della stirpe e, partendo da quel punto, venir trasmesse al 
discendenti, poiché invece si trovano alla fine, ciò dimostra appun-
to, che esse non sono ereditate. 

Non si può negare peraltro, che coloro che affermano 
l’esistenza di una causalità spirituale nella vita hanno anch’essi 
contribuito non poco a portar confusione nel pensiero. 

Essi discutono per lo più in modo generico e indeterminato, 
e questo è un errore. 

L’asserzione che la personalità umana è una combinazione 
di caratteristiche ereditate si può paragonare con la pretesa, che dei 
pezzi di metallo si possano di per sé riunire per costituire un orolo-
gio. 

Bisogna però ammettere, nei riguardi di molte affermazioni 
sul mondo spirituale, che è come se qualcuno dicesse: «poiché le 
parti dell’orologio non possono riunirsi di per sé stesse in modo da 
far avanzare le sfere, vi deve essere qualcosa di spirituale che de-
termina quel movimento». 

Rispetto ad un’asserzione simile, poggia indubbiamente su 
base più sicura il ragionamento di colui che dice: «Oh! non 
m’interesso affatto di tali esseri «mistici» che spingono innanzi le 
sfere; ma cerco di conoscere il congegno meccanico che effettua 
quel movimento». 

Non si tratta soltanto di sapere che dietro ad un meccani-
smo, come per esempio all’orologio, stia un’intelligenza 
(l’orologiaio); l’importante sarà di conoscere le idee, che nella 
mente dell’orologiaio hanno preceduto la costruzione 
dell’orologio. 

Queste idee si possono ritrovare nel meccanismo. 
Ogni semplice sognare e fantasticare nel riguardi del mon-

do soprasensibile conduce soltanto a una grande confusione, per-
ché non vale a dar soddisfazione agli oppositori. 

Questi hanno il diritto di dire, che tali allusioni generiche a 
esseri soprasensibili non contribuiscono per nulla alla comprensio-
ne dei fatti. 

Certamente tali oppositori possono affermare lo stesso, ri-
guardo alle constatazioni esatte della Scienza dello Spirito. 

Ma in questo caso si può far osservare, che gli effetti delle 
cause spirituali occulte si rivelano nella vita manifesta. 

Si può dire: «Ammettiamo per un momento l’esattezza di 
quello che l’indagine spirituale ha stabilito per mezzo delle sue ri-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

54  

cerche, e cioè che l’uomo abbia attraversato dopo la morte un pe-
riodo di purificazione, e che durante questo tempo egli abbia spe-
rimentalo animicamente come una determinata azione da lui com-
piuta nella vita precedente costituisca un ostacolo al processo della 
sua evoluzione. 

Mentre egli ha attraversato tale esperienza, si è formato in 
lui l’impulso di porre riparo ai risultati di quel fatto. 

Egli porta con sé quest’impulso in una nuova vita, e la pre-
senza di esso produce nella sua natura una tendenza, che lo spinge 
verso quelle condizioni, che gli renderanno possibile tale ammen-
da. 

Tenendo conto del complesso di questi impulsi troviamo la 
ragione per cui un essere umano nasce nell’ambiente corrisponden-
te al suo destino. 

Consideriamo ora nello stesso modo un altro postulato. 
Supponiamo che sia corretta l’asserzione della Scienza del-

lo Spirito, che i frutti di una passata vita siano incorporati nel ger-
me spirituale dell’uomo e che la regione spirituale, nella quale esso 
viene a trovarsi nel tempo fra la morte e la nuova nascita, sia il 
campo in cui questi frutti maturano e si trasformano in disposizioni 
e facoltà, per ricomparire poi in una nuova vita e per formare la 
personalità in modo, che essa si palesi come l’effetto di ciò che è 
stato acquistato nella sua vita precedente. 

Riesce evidente per chiunque accetti questa premessa e con 
essa contempli imparzialmente la vita, che con questo mezzo tutti i 
fatti materiali possono venir apprezzati nella loro completa verità e 
importanza, e che al contempo diventa pure intelligibile, per chi 
volge la sua attenzione verso il mondo spirituale, tutto ciò che, ri-
marrebbe sempre incomprensibile, se si basasse soltanto sui fatti 
materiali. 

E, cosa ancor più importante, svanirà quell’illogico ragio-
nare a cui abbiamo accennato pur dianzi, che vuoi affermare, per-
ché il nome più illustre di una discendenza si trova alla fine d’essa, 
che la personalità in questione debba aver ereditato tali doni. 

La vita diviene logicamente comprensibile a mezzo dei fatti 
soprasensibili accertati dalla scienza occulta. 

Ora però un’obiezione diu molto valore potrebbe essere 
mossa dal ricercatore coscienzioso della verità, che desideri rag-
giungere la persuasione dei fatti, senza aver un ’esperienza propria 
del mondo soprasensibile. 

Egli può dire che è inammissibile accettare l’esistenza di 
fatti di qualsiasi specie, semplicemente perché servono a spiegare 
ciò che altrimenti sarebbe inesplicabile. 

Tale obiezione non ha significato per colui che conosce i 
relativi fatti a mezzo dell’esperienza soprasensibile, e nel susse-
guenti capitoli di quest’opera sarà indicata la via da seguire per ac-
quistare, per esperienza personale, la conoscenza, non soltanto dei 
fatti spirituali su descritti, ma anche della legge di causalità spiri-
tuale che li determina; chiunque però non si sente disposto a per-
correre tale via può considerare l’obiezione suddetta come molto 
importante. 

Tutto quanto si potrà dire contro di essa avrà valore anche 
per chi si sarà prefisso di seguire la via indicata, perché, se quelle 
spiegazioni saranno accolte nel loro vero senso, ciò costituirà ap-
punto il primo e migliore passo su quella via. 

È bensì vero che non si deve accettare l’esistenza di una co-
sa a noi completamente ignota, solo perché con tale mezzo ci è da-
to spiegare qualcosa che resterebbe altrimenti inesplicabile. 

Ma, nel riguardi dei fatti spirituali sopra citati, il caso è di-
verso. 

Se le spiegazioni vengono accettate ne risulta, non soltanto 
la conseguenza intellettuale che per mezzo di esse la vita, diventa 
intelligibile, bensì, con l’accettazione di tali premesse, si sperimen-
ta nei propri pensieri qualche cosa di assolutamente nuovo. 

Prendiamo il caso seguente: ad un uomo accade qualche 
cosa, che gli cagiona sensazioni assai penose. 

Egli può affrontare questa situazione in due modi diversi: 
può sottomettersi cioè a quanto gli accade, come a cosa penosissi-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

55  

ma, e abbandonarsi alla sensazione dolorosa, lasciandosi assorbire 
dal proprio dolore; ma può anche agire in altro modo. 

Egli può dirsi: «Effettivamente sono io stesso che in una vi-
ta precedente ho formato in me la forza che mi ha condotto oggi a 
quest’evento; realmente io stesso mi sono attirato questa esperien-
za dolorosa». 

Egli può allora svegliare in sé tutti i sentimenti che questo 
pensiero trae seco. 

Beninteso, tale pensiero deve essere sperimentato con tutta 
serietà e con massima forza, qualora se ne vogliano trarre le giuste 
conseguenze per la vita del sentimento. 

Chi riesce a questo, sperimenterà qualche cosa che sarà 
compreso meglio a mezzo di un paragone. 

Supponiamo che due uomini abbiano ciascuno nella propria 
mano una bacchettina di ceralacca. 

Uno di essi comincia a riflettere sull’«intima natura» della 
bacchetta; i suoi pensieri saranno forse molto saggi, ma, se questa 
«intima natura» non si manifesta in nessun modo, gli si potrà sem-
pre obiettare che si tratta di fantasticherie. 

L’altro invece strofina la ceralacca con un panno di lana e 
dimostra che la bacchetta attira determinati piccoli corpi. 

Vi è una differenza assai importante tra i pensieri, che han-
no attraversato la mente del primo uomo e hanno suggerito le sue 
osservazioni, e quelli del secondo. 

Le riflessioni del primo non hanno nessun risultato effetti-
vo, mentre quelle del secondo hanno evocato una forza nascosta e 
quindi alcunché di effettivo. 

Lo stesso accade nel pensiero di un uomo, il quale si raffi-
guri che un determinato evento sia il risultato di una forza da lui 
stesso generata in un’esistenza precedente. 

Questa semplice rappresentazione risveglia in lui una vera 
forza, che lo rende capace di affrontare il fatto molto diversamente 
di quanto non accadrebbe senza l’aiuto di essa; gli riesce in tal mo-

do chiara la necessità di un avvenimento che egli avrebbe altrimen-
ti attribuito al caso. 

Una percezione subitanea illuminerà la sua mente: «Il mio 
pensiero era giusto, poiché ha avuto il potere di svelarmi una real-
tà». 

Se si ripetono tali processi interiori, essi costituiranno una 
sorgente di forze, di cui l’efficacia, che ne dimostra la realtà, si pa-
leserà gradatamente con sempre maggior intensità; questi processi 
agiscono in modo salutare sul corpo, sull’anima e sullo spirito, e 
influiscono beneficamente in ogni modo - sulla vita. 

L’uomo si rende conto, che in tal modo egli si colloca in un 
giusto rapporto con il complesso della vita, mentre, prendendo in 
considerazione una singola vita fra nascita e morte, egli viene trat-
to in errore. 

L’uomo diventa animicamente più forte, per virtù di tale 
conoscenza. 

Una siffatta dimostrazione puramente interiore della causa-
lità spirituale può indubbiamente essere ottenuta da ognuno soltan-
to entro la propria interiorità, ma è accessibile a tutti. 

Chi non l’ha ottenuta non può naturalmente giudicare della 
sua forza dimostrativa, ma, invece, chi se l’è procurata non può 
aver più alcun dubbio al riguardo; né vi è da sorprendersi che sia 
così. 

È naturale che una cosa, tanto strettamente legata con 
l’intima essenza e la personalità dell’uomo, non possa essere ade-
guatamente dimostrata in altro modo che con l’esperienza interio-
re. 

D’altra parte non se ne deve dedurre, perché tale dimostra-
zione corrisponde a un’esperienza di natura intima e personale, che 
essa debba essere condotta a termine da ognuno per conto proprio, 
e che non possa formare oggetto di studio per una Scienza dello 
Spirito. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

56  

Certamente ognuno deve far l’esperienza da sé, così come 
ognuno deve giungere da sé alla soluzione di un problema di ma-
tematica. 

Ma la via per mezzo della quale tale esperienza può essere 
raggiunta è aperta a tutti gli uomini, come il metodo per la dimo-
strazione di un teorema matematico è valido per tutti. 

Non si può negare - astraendo naturalmente 
dall’osservazione chiaroveggente - che la dimostrazione appunto 
citata, della forza che si sprigiona dal giusto pensare, sia la sola che 
possa opporsi al ragionamento logico spregiudicato. 

Tutte le altre considerazioni sono indubbiamente molto im-
portanti, ma offrono sempre qualche punto di appiglio al quale un 
oppositore si può attaccare. 

Indubbiamente chi abbia acquistato il modo veramente im-
parziale di considerare le cose troverà già nella possibilità e nel fat-
to pratico dell’educazione dell’uomo una prova logica, che dimo-
stra che un essere spirituale lotta per l’esistenza nell’involucro del 
corpo. 

Egli paragonerà gli animali all’uomo, e dirà a sé stesso: 
«Nel primi, le qualità e le capacità si presentano fin dalla nascita in 
un modo ben determinato, il quale dimostra chiaramente come esse 
siano state preordinate per eredità e si sviluppino nel mondo este-
riore». 

Noi vediamo come un pulcino compia fin dalla nascita le 
funzioni assegnategli nella vita. 

Nell’uomo però, per mezzo dell’educazione, entra in un 
rapporto con la sua vita interiore qualcosa che non può avere nes-
suna relazione con l’ereditarietà. 

Egli può trovarsi in condizioni di assimilare gli effetti di 
siffatte influenze esteriori. 

L’educatore sa che a queste influenze devono venire incon-
tro delle forze che provengono dall’intima natura dell’uomo, se ciò 
non si verifica, qualsiasi istruzione ed educazione riesce vana. 

L’educatore spregiudicato scorge nettamente la linea di 
demarcazione fra le tendenze ereditarie e quelle forze intime 
dell’uomo che risplendono attraverso di esse, e che provengono 
dalle vi te precedenti. 

Certamente per cose di questo genere non possiamo portare 
delle prove da pesarsi sulla bilancia, come quelle che si possono 
addurre per alcuni fatti fisici. 

Quelle cose rappresentano appunto il campo intimo della 
vita, e chi è capace di apprezzare tali prove impalpabili, le troverà 
convincenti, anzi più convincenti della realtà palpabile. 

Che gli animali possano essere ammaestrati, e che possano 
acquistare in tal modo fino a un certo segno delle qualità e delle 
capacità, non costituisce un’obiezione per chi è capace di vedere 
l’essenziale della questione, perché, a prescindere dal fatto, che nel 
mondo ci si trova dinanzi a stati di transizione di ogni genere, i ri-
sultati dell’educazione non si amalgamano affatto nell’animale con 
il suo essere individuale nello stesso modo come nell’uomo. 

Anzi, è stata data molta importanza al fatto, che le capacità 
acquistate dagli animali domestici mercè la loro convivenza con 
l’uomo diventano ereditarie, cioè agiscono subito nella specie e 
non nell’individuo. 

Darwin parla di cani, che cercano e portano spontaneamen-
te gli oggetti, senza essere stati a ciò ammaestrati e senza averlo 
visto fare dagli altri. 

Chi potrebbe affermare altrettanto dell’educazione umana? 
Vi sono pensatori, i quali grazie alle loro osservazioni han-

no sorpassato l’idea, che l’uomo sia costituito dall’esterno, da for-
ze puramente ereditarie. 

Essi si elevano fino all’idea dell’esistenza di un essere spi-
rituale, di un’individualità che precede la vita corporea e che 
l’elabora; ma molti di essi non concepiscono la possibilità, che vi 
siano molte ripetute vite terrene, e che i frutti di esse, negli inter-
valli fra le varie vite, costituiscono delle forze formative. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

57  

Citiamo come esempio uno di questi pensatori: Emanuele 
Ermanno Fichte, figlio dei grande Fichte, espone nella sua Antro-
pologia (p. 528) le osservazioni, che lo conducono alle conclusioni 
seguenti : «l genitori non sono generatori nel senso assoluto della 
parola. Essi forniscono la sostanza organica, e non solo quella, ma 
anche l’elemento intermedio sensuale-affettivo che si palesa nel 
temperamento, nella speciale disposizione dei carattere, in deter-
minate tendenze degli istinti, ecc., di cui la sorgente generale è la 
«fantasia», in quel senso largo da noi indicato. In tutti questi ele-
menti della personalità l’intrecciarsi e il combinarsi speciale 
dell’anima dei genitori emergono chiaramente; perciò l’asserzione, 
che tale combinazione risulti dalla procreazione, anche se ci si de-
cidesse a considerare quest’ultima come un vero processo animico, 
è perfettamente giusta. Ma il centro reale, conclusivo della perso-
nalità è proprio quello che qui manca, poiché un’osservazione più 
profonda e accurata rivela il fatto, che anche quelle peculiarità af-
fettive non sono che uno strumento e un involucro, che serve a 
contenere le vere capacità ideali e spirituali dell’uomo, ed è adatto 
ad aiutarne lo sviluppo o ad ostacolarlo, ma non è in alcun modo 
capace di generarle». 

Inoltre nel medesimo scritto (p. 532) sta detto: «Ogni uomo 
preesiste per quanto riguarda la forma fondamentale del suo spiri-
to, perché nel suo aspetto spirituale nessun individuo è uguale 
all’altro, così come nessuna specie animale è uguale a un’altra spe-
cie». 

Questo modo di pensare arriva soltanto ad ammettere 
l’esistenza di un essere spirituale nella corporeità fisica dell’uomo. 

Ma, poiché le forze costruttrici di un tal essere non si fanno 
derivare da cause attinenti a vite antecedenti, occorrerebbe che per 
ogni nuova personalità un essere spirituale siffatto scaturisse da 
una causa prima divina. 

Con questa ipotesi non riesce possibile spiegare il rapporto 
innegabile fra le potenzialità che si sprigionano dall’intimo 

dell’uomo, e ciò che durante il corso della vita si accosta ad esso 
dall’ambiente terrestre esteriore. 

L’essere interiore umano, proveniente volta a volta da una 
causa prima divina, si sentirebbe affatto estraneo a ciò che gli vie-
ne incontro nella vita terrena. 

In un solo caso questo non si verificherebbe - come difatti 
non avviene - e cioè quando questa interiorità umana già fosse sta-
ta unita con il mondo esteriore e in questo non vivesse per la prima 
volta. 

L’educatore spassionato può fare la seguente osservazione: 
Io porto al discepolo, come frutto della vita terrestre, qualcosa di 
certamente estraneo alle sue qualità semplicemente ereditarie, ma 
che gli dà nondimeno l’impressione di aver già preso parte al lavo-
ro che ha dato origine a quel risultati. 

Solo l’ipotesi delle ripetute vite terrene, insieme ai fatti de-
scritti dall’indagine spirituale, che si svolgono nelle regioni spiri-
tuali fra due vite terrestri, può dare una spiegazione soddisfacente 
della vita dell’umanità attuale, considerata sotto tutti i suoi aspetti. 

A ragion veduta dico «dell’umanità attuale», perché 
dall’investigazione occulta risulta che indubbiamente il ciclo delle 
vite umane ebbe un principio, e che allora esistevano condizioni 
diverse dalle attuali per l’essere spirituale umano, che penetrava 
nell’involucro corporeo. 

Nel capitoli seguenti rimonteremo il corso della vita fino a 
queste primitive condizioni dell’essere umano. 

Quando i risultati della Scienza dello Spirito avranno così 
dimostrato in qual modo questo essere umano abbia conseguito la 
sua forma presente, in relazione con l’evoluzione della Terra, si 
potrà spiegare con maggiore precisione come il germe spirituale 
dell’essere umano penetri dai mondi soprasensibili nell’involucro 
corporeo, e come si determini la legge spirituale di causalità, ossia 
il «destino umano». 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

58  

 
 
 
 
 
 
 
IV 
 
L’EVOLUZIONE DEL MONDO E L’UOMO 
 
 

Dalle considerazioni che precedono risulta che l’essere 
umano è costituito di quattro elementi il corpo fisico, il corpo ete-
rico, il corpo astrale e il veicolo dell’Io. 

L’Io elabora gli altri tre principi e li trasforma. 
Per effetto di tale trasformazione si costituiscono a un pri-

mo gradino di evoluzione, l’anima senziente, l’anima razionale e 
l’anima cosciente; e su di un gradino superiore dell’esistenza uma-
na, il Sé Spirituale, lo Spirito Vitale e l’Uomo-Spirito. 

Questi elementi della natura umana stanno in molteplici e 
svariatissimi rapporti con l’intero universo e la loro evoluzione è 
strettamente connessa con quella dell’universo stesso. 

Studiando dunque tale evoluzione lo sguardo riesce a pene-
trare nei misteri più profondi di questa entità umana. 

È evidente che la vita umana è legata nel modi più vari con 
quanto la circonda, con l’ambiente in cui si esplica. 

Ora, anche la scienza esteriore, fondandosi su dati di fatto, 
è stata costretta ad ammettere, che la Terra stessa, dimora 
dell’uomo nel senso più vasto della parola, ha attraversato 
un’evoluzione; accenna a condizioni dell’esistenza terrestre, duran-
te le quali l’uomo non esisteva nell’attuale sua forma sul nostro 
pianeta; e dimostra pure come l’uomo si sia evoluto da condizioni 
primitive di civiltà, fino all’attuale suo stato. 

Anche questa scienza dunque giunge alla conclusione, che 
esiste un rapporto fra l’evoluzione dell’uomo e quella del suo pia-
neta, la Terra. 

La Scienza dello Spiritol rintraccia tale rapporto a mezzo di 
quella conoscenza, che attinge i suoi dati dall’osservazione eserci-
tata con la percezione acuita dagli organi spirituali; segue il diveni-
re dell’uomo nel passato, e ha contezza che l’intimo essere spiri-
tuale dell’uomo ha attraversato una serie di esistenze terrestri. 

La ricerca occulta giunge però in tal modo ad un’epoca re-
motissima del lontano passato, in cui per la prima volta questo es-
sere umano interiore si è presentato in una vita esteriore nel senso 
odierno della parola. 

Fu durante questa prima incarnazione terrestre, che l’Io 
cominciò a svolgere la sua attività nei tre corpi : l’astrale, l’eterico 
e il fisico, e portò poi seco i frutti di questo lavoro nella vita suc-
cessiva. 

Se noi risaliamo nel modo indicato fino a quell’epoca, ci 
accorgiamo che l’Io trova, al suo apparire, uno stato della Terra, in 
cui i tre corpi: il fisico, l’eterico e l’astrale sono già sviluppati e già 
hanno raggiunto un determinato rapporto fra di vi loro. 

L’Io si unisce per la prima volta con l’entità costituita da 
questi tre corpi, e da allora in poi partecipa all’ulteriore evoluzione 
di essi; fino a quel momento questi tre corpi avevano raggiunto 
senza l’Io umano quel certo grado di sviluppo al quale allora l’Io li 
ha trovati. 

La Scienza dello Spirito deve risalire con le sue ricerche 
ancora più indietro, se vuol rispondere alle domande: Questi tre 
corpi come sono giunti a quel gradino di evoluzione, su cui hanno 
potuto accogliere in sé un Io? 

E questo Io come è Venuto in esistenza e come ha acquista-
to la capacità di esercitare la sua azione entro i corpi stessi? 
________ 

I Il termine «Scienza dello Spirito» viene qui usato, come risulia dal 
contesto, nel medesimo significato di «scienza occulta», di conoscenza sopra-
sensibile. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

59  

La risposta a tali domande è possibile soltanto se si segue il 
divenire del pianeta Terra dal punto di vista della Scienza dello 
Spirito. 

Con tale indagine si arriva a un principio del pianeta terre-
stre, mentre il metodo di esame che si fonda soltanto sui dati forniti 
dai sensi fisici, non può giungere a risultati conclusivi circa questo 
inizio della Terra. 

Una certa teoria, che si serve di simili deduzioni, afferma 
che tutta la sostanza della Terra si sia formata da una nebulosa 
primordiale. 

Quest’opera non può tenere un gran conto di siffatte teorie, 
perché alla Scienza dello Spirito non tanto importa considerare i 
procedimenti fisici dell’evoluzione terrestre, quanto le cause spiri-
tuali che risiedono dietro a tutto ciò che è materiale. 

Se ci troviamo dinanzi a un uomo che alza una mano, po-
tremo considerare questo suo gesto in due modi diversi: potremo 
esaminare il meccanismo del braccio e del resto dell’organismo e 
descrivere quel procedimento, quale si svolge nel campo puramen-
te fisico. 

Ma potremo anche dirigere il nostro sguardo spirituale ver-
so ciò che si svolge nell’anima di quell’uomo, e che costituisce la 
causa animica di quel movimento. 

Nello stesso modo l’indagatore educato alla percezione spi-
rituale scorge dei processi spirituali dietro a tutti gli eventi del 
mondo fisico sensibile. 

Per lui tutte le trasformazioni materiali del pianeta terrestre 
altro non sono, che manifestazioni di forze spirituali le quali risie-
dono dietro a tutto ciò che è materiale. 

Se però tale osservazione spirituale sulla vita della Terra ri-
sale sempre più nel passato, arriva a un punto dell’evoluzione, in 
cui, per la prima volta, tutto ciò che è materiale inizia la sua esi-
stenza: al punto, cioè in cui l’elemento materiale si sviluppa dallo 
spirituale, poiché prima esisteva soltanto quest’ultimo. 

Mediante l’osservazione spirituale si giunge a percepire 
l’elemento spirituale e si vede come in seguito esso, in certo qual 
modo, si sia in parte condensato in materia. 

Si ha dinanzi a sé un procedimento che si svolge - sopra un 
gradino più alto - come se si osservasse un recipiente con 
dell’acqua, in cui si andassero gradatamente formando dei pezzi di 
ghiaccio per effetto di un raffreddamento artificiale. 

Come ciò che prima era acqua si vede condensarsi in ghiac-
cio, cosi, per mezzo dell’osservazione spirituale, si può seguire, 
come da un precedente stato completamente spirituale si siano, in 
certo qual modo, condensate le cose, i processi e le entità materiali. 

Così il pianeta terrestre fisico si è sviluppato da un’essenza 
spirituale Cosmica e tutto ciò che è materialmente connesso con 
questo pianeta terrestre è una condensazione di quello che era pri-
ma collegato con esso soltanto spiritualmente. 

Non bisogna però credere, che a un dato momento tutto lo 
spirituale si sia trasformato in materiale; questo rappresenta sempre 
soltanto una trasformazione parziale della spiritualità originaria, la 
quale peraltro, anche durante il periodo dell’evoluzione materiale, 
resta il vero principio dirigente. 

È chiaro che l’abito mentale, che si attiene soltanto alle 
manifestazioni fisico-sensibili, e a ciò che l’intelletto ne può dedur-
re, non riesce a formarsi un concetto di siffatto elemento spirituale. 

Supponiamo che esista un essere dotato di sensi capaci sol-
tanto di percepire il ghiaccio, ma non quello stato più sottile 
dell’acqua da cui il ghiaccio deriva per raffreddamento; per un es-
sere così fatto l’acqua non esisterebbe e ne potrebbe percepire sol-
tanto quelle parti che si fossero trasformate in ghiaccio. 

Analogamente l’essenza spirituale, che sta dietro ai processi 
terrestri, rimane nascosta all’uomo, che vuol dar valore soltanto a 
ciò che è percettibile ai sensi fisici. 

E, se dai fatti fisici che osserva attualmente, egli si forma 
delle conclusioni giuste riguardo alle condizioni originarie del pia-
neta Terra, potrà risalire soltanto fino al punto dell’evoluzione in 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

60  

cui cominciò a condensarsi in materia una parte della spiritualità 
primitiva; questa è altrettanto poco visibile per un tale metodo di 
investigazione, quanto la spiritualità che pur oggi domina, non vi-
sta, dietro a tutto ciò che è materiale. 

Soltanto negli ultimi capitoli di quest’opera si potrà parlare 
delle vie per mezzo delle quali l’uomo acquista la capacità di per-
cepire spiritualmente le primitive condizioni della Terra. 

Accenneremo qui soltanto brevemente, che i fatti perfino 
dei remotissimo passato non sono perduti per l’indagine spirituale. 

Quando un essere arriva ad una esistenza corporea, la con-
seguenza della morte di questo suo corpo, è che la parte materiale 
perisce. 

Non spariscono però nello stesso modo le forze spirituali 
dalle quali questa corporeità trae la sua origine; esse lasciano la lo-
ro traccia, la loro impronta esatta nella sostanza spirituale del 
mondo; e chi attraverso al mondo visibile si rende capace di ele-
varsi alla percezione di quello invisibile, giunge finalmente a vede-
re dinanzi a sé qualcosa, che si potrebbe paragonare a un vasto pa-
norama spirituale, in cui sono impressi tutti i passati eventi dei 
mondo. 

La scienza occulta dà a queste incancellabili tracce di tutto 
ciò che è spirituale il nome di Cronaca dell’Akasha dove, con il 
termine di sostanza-akasha s’intende caratterizzare l’elemento spi-
rituale perenne dell’universo, in contrapposto alle sue forme cadu-
che. 

Qui torna opportuno ripetere che l’investigazione nelle re-
gioni soprasensibili dell’esistenza si può compiere soltanto con 
l’aiuto della percezione spirituale, e perciò, nel campo che appunto 
stiamo esaminando, soltanto per mezzo della lettura della suddetta 
Cronaca dell’Akasha. 

Vale per altro, anche in questo caso, ciò che in altri simili 
casi è già stato detto precedentemente in questo libro. 

I fatti soprasensibili possono essere investigati soltanto me-
diante.la percezione soprasensibile; ma quando sono stati investi-

gati e vengono comunicati dalla scienza occulta, essi possono esse-
re compresi per mezzo del pensiero normale, purché sia veramente 
spregiudicato. 

Nelle pagine che seguono esporremo le condizioni 
dell’evoluzione della Terra dal punto di vista della conoscenza so-
prasensibile, e seguiremo le trasformazioni del nostro pianeta fino 
alle condizioni di vita in cui questo si trova attualmente. 

Se qualcuno osserva con mente realmente spregiudicata ciò 
che si palesa attualmente alla semplice percezione sensibile, e poi 
accoglie in sé quanto la conoscenza soprasensibile dice in proposi-
to, e cioè come da un lontanissimo passato si sia sviluppato lo stato 
presente, egli dovrà dire a sé stesso: in primo luogo quello che la 
scienza occulta afferma è perfettamente logico; in secondo luogo 
posso rendermi ragione, che le cose siano divenute tali, quali oggi 
appunto mi si presentano, se accetto per giuste le comunicazioni 
dell’indagine soprasensibile. 

A questo riguardo, parlando di «logica», naturalmente non 
intendo dire, che in qualche esposizione dell’indagine scientifica 
occulta non si siano potuti infiltrare errori di logica. 

Anche qui si deve parlare di logica soltanto nel senso in cui 
se ne parla nella vita abituale del mondo fisico. 

Come in questo dominio vige l’esigenza di un’esposizione 
logica, sebbene questo o quell’espositore di un certo campo di fatti 
sia esposto a cadere in errori di logica, così succede pure per 
l’indagine soprasensibile. 

Può perfino succedere, che un investigatore, capace di per-
cepire le regioni soprasensibili, sia soggetto a errori 
nell’esposizione logica, e che possa venir corretto da altra persona 
incapace di percepire il soprasensibile, ma dotata invece di un sano 
pensiero. 

Ma in realtà nessuna seria obiezione può venir sollevata 
contro la logica che è stata applicata nell’indagine soprasensibile. 

Né occorre dire che contro i fatti stessi non può essere sol-
levata alcuna obiezione basata su semplici ragioni logiche. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

61  

Come nel campo del mondo fisico non si può logicamente 
dimostrare l’esistenza o meno dI una balena, ma soltanto per mez-
zo del l’osservazione diretta, così anche i fatti soprasensibili pos-
sono essere soltanto conosciuti a mezzo della percezione spirituale. 

Occorre però ripetere con insistenza a chi si accinge allo 
studio delle regioni soprasensibili, che è assolutamente necessario, 
prima di tentare di avvicinarsi ai mondi spirituali con la percezione 
diretta, che ne acquisti un’idea generale per mezzo appunto della 
suddetta logica, e tanto più quando si riconosce come il mondo 
manifesto ai sensi riesca ovunque facile a comprendersi qualora si 
premetta la giustezza delle comunicazioni della scienza occulta. 

Ogni esperienza nel mondo soprasensibile non potrà essere 
fatta che a tastoni e riuscirà incerta - e perfino pericolosa - se si tra-
scura la via di preparazione appunto descritta. 

Questa è la ragione per cui in questo libro verranno prima 
comunicati i fatti soprasensibili dell’evoluzione terrestre, e soltanto 
dopo si parlerà della via che conduce alla conoscenza superiore. 

Bisogna anche tener conto, che un uomo, il quale si familia-
rizza per la via del puro pensiero con quanto la conoscenza sopra-
sensibile ha da dirgli, non si trova affatto nelle medesime condi-
zIoni di colui che ascolta il racconto di un evento fisico, che egli 
stesso non può vedere. 

Poiché il pensare è già di per sé un’attività soprasensibile; 
se rivolto al sensibile, non può per sé stesso condurre a processi 
soprasensibili; ma quando questo pensiero viene diretto verso i 
processi soprasensibili espostici dalla scienza occulta, allora per 
virtù propria esso s’innalza e penetra nel mondo soprasensibile. 

Anzi, una delle migliori vie per conseguire la percezione di-
retta delle regioni soprasensibili è quella d’innalzarsi con il pensie-
ro al mondo superiore, meditando su ciò che viene comunicato dal-
la scienza occulta. 

Una siffatta penetrazione è accompagnata dalla massima 
chiarezza; perciò una determinata scuola di indagine occulta consi-

dera che quel pensare è il primo e il miglior passo per qualsiasi di-
sciplina scientifica occulta. 

È facile comprendere, che è impossibile dare in quest’opera 
tutti i particolari dell’evoluzione terrestre, quali risultano dalla in-
dagine spirituale, nell’intento di dimostrare in qual modo il sopra-
sensibile si affermi nel manifesto. 

E difatti non s’intendeva dire questo, quando si è detto che 
l’occulto può essere rintracciato dappertutto, nelle sue manifesta-
zioni esteriori. 

Il concetto piuttosto è questo: che a poco a poco l’uomo 
può trovar chiaro e comprensibile tutto ciò che gli si presenta, se 
esamina i fatti esteriori alla luce degl’insegnamenti occulti. 

Soltanto in alcuni casi caratteristici ci riferiremo alle con-
ferme dell’occulto a mezzo del manifesto, per dimostrare come, 
purché si voglia, questo possa sempre esser fatto nel corso della vi-
ta pratica. 

 
* * * 

 
Se per mezzo dell’investigazione scientifico-spirituale sud-

descritta si segue a ritroso il corso dell’evoluzione terrestre, si arri-
va a una condizione spirituale del nostro pianeta; ma se si risale 
ancora più indietro nel passato, ci si accorge che quella spiritualità 
stessa era già passata prima attraverso una specie di incarnazione 
fisica. 

Si arriva dunque a un passato stato planetario fisico, che si 
è poi spiritualizzato ma che materializzandosi più tardi nuovamen-
te si è trasformato nella nostra Terra; questa rappresenta dunque la 
reincarnazione di un antichissimo pianeta. 

La Scienza dello Spirito, però, può risalire ancora più indie-
tro; essa vede allora l’intiero processo ripetersi ancora due volte. 

La nostra Terra dunque ha attraversato tre stati planetari 
precedenti, separati sempre da stati intermedi di spiritualizzazione. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

62  

La sostanza fisica risulta peraltro sempre più fine, quanto 
più si risale indietro nelle incarnazioni. 

Alla descrizione che segue può venir fatto di obiettare: co-
me può un sano giudizio accettare di occuparsi di epoche talmente 
remote, come quelle di cui si discorre? 

A questa obiezione si deve replicare che per chi è in grado 
di percepire e comprendere lo spirituale occulto che attualmente 
sta dietro i fenomeni sensibili manifesti, anche la conoscenza di 
stadi evolutivi passati, per quanto remoti, non può significare una 
cosa impossibile. 

Solo chi non riconosce la realtà presente di questo elemento 
spirituale occulto, deve trovare insensato il parlare di 
un’evoluzione come qui viene intesa. 

Per chi invece riconosce lo spirituale presente, la visione 
delle condizioni presenti racchiude quella degli stadi precedenti, 
come nell’aspetto dell’uomo cinquantenne è dato anche quello del 
bambino di un anno. 

Va bene, si potrebbe obiettare: ma accanto all’uomo di cin-
quant’anni noi abbiamo qui dinanzi a noi dei bambini di un anno e 
di tutte le età intermedie. 

Questo è esatto: ma lo stesso vale anche per l’evoluzione 
dello spirituale, di cui qui si tratta. 

Colui che, in questo campo, perviene a una conoscenza 
adeguata, riconosce, osservando compiutamente ciò che esiste al 
presente, compreso lo spirituale, la persistenza effettiva, accanto 
alle forme dell’essere più evolute, di stadi evolutivi propri dei pas-
sato, come accanto agli uomini di cinquant’anni esistono bimbi di 
un anno. 

È possibile scorgere, in seno agli eventi terrestri di oggi, gli 
eventi primordiali, purché si sia in grado di sceverare i diversi suc-
cessivi stadi di sviluppo, che si distinguono l’uno dall’altro. 

Ora, l’uomo si presenta nella forma, in cui attualmente si 
evolve, soltanto durante la quarta delle incarnazioni planetarie ap-
punto descritte, sulla Terra propriamente detta. 

La caratteristica essenziale di questa forma consiste nel fat-
to, che l’uomo è costituito di quattro elementi costitutivi : il corpo 
fisico, l’eterico, l’astrale e l’Io. 

Questa forma non avrebbe però potuto costituirsi, se non 
fosse stata preparata dal precedenti eventi dell’evoluzione, prepa-
razione che si è svolta per il fatto, che durante la precedente incar-
nazione planetaria si svilupparono esseri, i quali già possedevano 
tre degli attuali elementi umani: il corpo fisico, l’eterico e l’astrale. 

Questi esseri, che si potrebbero chiamare, in un certo senso, 
i progenitori dell’uomo, non possedevano ancora l’Io, ma sviluppa-
rono gli altri tre elementi costitutivi e il loro reciproco rapporto in 
modo, che divennero maturi per accogliere più tardi l’«Io». 

I progenitori dell’uomo dunque, durante le prime incarna-
zioni planetarie, condussero i loro tre elementi costitutivi a un de-
terminato stato di maturità. 

Subentrò allora un periodo di spiritualizzazione, dal quale 
venne a formarsi poi una nuova condizione planetaria, quella della 
nostra Terra. 

Questa conteneva in sé, come germi, quei progenitori 
dell’uomo n tal modo maturatisi. 

Per il fatto che l’intero pianeta aveva attraversato un perio-
do di spiritualizzazione ed era ricomparso in una nuova forma, es-
so offerse ai germi che conteneva, costituiti di corpo fisico, corpo 
vitale e corpo astrale, non soltanto l’occasione di evolvere nuova-
mente fino all’altezza che prima avevano raggiunto, ma anche la 
possibilità, dopo conseguita quell’altezza, di trascendere sé stessi e 
di accogliere l’«Io». 

L’evoluzione terrestre consta dunque di due parti: in un 
primo periodo la Terra stessa ci si presenta, come la reincarnazione 
di uno stato planetario anteriore. 

Questa ripetizione segna però un progresso sulla precedente 
incarnazione, dovuto alla spiritualizzazione verificatasi fra le due 
incarnazioni. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

63  

E la Terra contiene in sé i germi dei progenitori dell’uomo 
del pianeta precedente, germi che si evolvono dapprima fino al li-
vello al quale si trovano precedentemente. 

Il loro arrivo a questo punto segna il termine dei primo pe-
riodo; ma la Terra, per virtù dei proprio grado superiore di evolu-
zione, può condurre i germi a maggior perfezionamento, può ren-
derli, cioè capaci di accogliere l’«Io». 

Il secondo periodo dell’evoluzione terrestre è quello dello 
sviluppo dell’Io nel corpo fisico, nel corpo vitale e nel corpo astra-
le. 

Come l’uomo, per mezzo dell’evoluzione della Terra, ha 
potuto in questo modo salire a un gradino più alto, così egli era pu-
re salito di un gradino in ognuna delle precedenti incarnazioni pla-
netarie; perché l’uomo in parte già esisteva quando la prima di 
queste incarnazioni si è verificata. 

Per fare luce dunque sull’entità attuale dell’uomo, è utile 
rintracciarne l’evoluzione fino al remotissimo passato della prima 
delle suddette incarnazioni planetarie. 

L’indagine occulta dà a quella prima incarnazione planeta-
ria il nome di «Saturno», alla seconda di «Sole», alla terza di «Lu-
na», la quarta è appunto la «Terra». 

Bisogna tener presente, che non si possono a tutta prima 
mettere tali designazioni della scienza occulta in alcuna relazione 
con i nomi posti a indicare i corpi celesti dell’attuale nostro siste-
ma solare. 

Nella scienza occulta, Saturno e Sole e Luna, sono appunto 
i nomi di forme passate di evoluzione attraversate dalla nostra Ter-
ra. 

Quale sia il rapporto tra questi mondi primordiali e il pre-
sente sistema - solare verrà esposto nel corso di quest’opera. 

Si potranno descrivere soltanto sommariamente le condi-
zioni esistenti nelle quattro incarnazioni planetarie sopraccennate, 
visto che gli eventi, gli esseri e i loro destini, sono altrettanto sva-
riati su Saturno, Sole e Luna, quanto sulla Terra stessa. 

Ci sarà perciò possibile di far rilevare soltanto alcune carat-
teristiche di quelle diverse condizioni, atte ad illustrare come le 
condizioni della Terra si siano andate formando dalle precedenti. 

Bisogna anche tener presente, che quelle condizioni risulta-
no, sempre più dissimili dalle attuali, per quanto più si risale indie-
tro nel passato. 

Nondimeno si possono descrivere soltanto facendo uso dei 
concetti ricavati dalle condizioni attuali della Terra. 

Quando, p. es., si parla di luce, di calore o di qualcosa di 
simile nei riguardi di questi stati primordiali, bisogna ricordarsi che 
ciò non significa quello che oggi si indica come luce o calore. 

Non per tanto tale denominazione è giusta, perché, in quei 
primi gradini dell’evoluzione, all’osservatore chiaroveggente si 
manifesta qualcosa che è poi divenuto ciò che attualmente è luce 
calore, ecc. 

E chi segue le descrizioni che sono mente state date dalla 
scienza occulta potrà rilevare, dal rapporto in cui queste cose sono 
poste, quali rappresentazioni occorra acquistare per ottenere im-
magini e paragoni caratteristici dei fatti, che si sono svolti nel re-
motissimo passato. 

Questo riuscirà indubbiamente molto difficile nei riguardi 
degli stati planetari che precedettero l’incarnazione lunare. 

Durante quest’ultima, le condizioni che dominavano hanno 
ancora qualche somiglianza con quelle terrestri, e chi voglia de-
scriverle, trova in tale somiglianza con il presente dei punti i di ap-
poggio per esprimere con chiarezza i risultati dell’osservazione so-
prasensibile. 

Ma è diverso quando si tratta di descrivere l’evoluzione sa-
turnia e quella solare. 

Ciò che si manifesta allora all’osservazione soprasensibile è 
assolutamente diverso dalle condizioni e dagli esseri, che fanno 
parte della sfera della vita umana attuale ciò rende particolarmente 
difficile di far entrare; quel fatti remotissimi perfino nel campo del-
la coscienza chiaroveggente stessa. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

64  

Ma l’entità umana attuale non può essere coompresa, se 
non si risale nella evoluzione fino all’epoca planetaria di Saturno. 

Occorre quindi descrivere quelle condizioni primordiali; 
certamente potranno venir giustamente comprese soltanto da chi 
tenga presente l’esistenza di tali difficoltà, e come perciò gran par-
te di quanto viene detto debba essere considerato piuttosto come un 
accenno, una indicazione ai fatti in questione, anziché come una 
adeguata descrizione. 

Si potrebbe, forse, trovare una contraddizione fra quanto è 
detto qui e nelle pagine seguenti, e l’accenno fatto più sopra, circa 
la persistenza nel presente di condizioni passate. 

Qualcuno potrebbe infatti trovare che nel mondo odierno 
non sia possibile riscontrare alcuna condizione uguale a quella de-
gli stadi di Saturno, di Sole e di Luna, e tanto meno una forma 
umana simile a quella che viene descritta qui come propria di que-
gli antichissimi stadi di evoluzione. 

Certo oggi non si aggirano sulla Terra, accanto agli uomini 
terrestri, anche uomini di Saturno, del Sole e della Luna, come si 
trovano bambini di tre anni accanto a Uomini di cinquanta. 

Ma dentro all’uomo terrestre sono percepibili soprasensi-
bilmente gli stadi precedenti dell’umanità. 

Per riconoscere ciò, occorre essersi appropriata una facoltà 
di discernimento che si estende a tutto quanto l’àmbito dei feno-
meni della vita. 

Come esistono, accanto all’uomo cinquantenne, i bambini 
di tre anni, così accanto all’uomo terrestre vivente e desto, il cada-
vere, l’uomo dormiente, l’uomo sognante. 

E se anche queste diverse manifestazioni della entità umana 
non rappresentano in modo immediato, così come sono, i differenti 
stadi evolutivi, pure una visione giusta scorge questi stadi in quelle 
forme. 

 
* * * 

 

Dei quattro elementi che costituiscono attualmente l’entità 
umana il corpo fisico è il più antico, ed è anche quello che ha rag-
giunto la massima perfezione della sua propria natura. 

La ricerca occulta dimostra, che esso già esisteva durante 
l’evoluzione di Saturno. 

Nel corso di questo studio sarà esposto come indubbiamen-
te la forma di questo corpo fisico su Saturno fosse affatto diversa 
da quella dell’attuale corpo fisico umano. 

Quest’ultimo, per sua natura, può sussistere soltanto per il 
suo rapporto con il corpo vitale, con quello astrale e con l’Io, come 
già è stato spiegato nella prima parte di questo libro. 

Un tale nesso ancora non esisteva su Saturno; allora il cor-
po fisico percorreva il primo gradino di evoluzione, senza che gli 
fossero stati incorporati un corpo vitale, un corpo astrale, né un Io 
umani; e andò maturando durante l’evoluzione saturnia per poter 
accogliere un corpo vitale. 

Perché ciò si verificasse, Saturno ha dovuto prima spiritua-
lizzarsi e poi reincarnarsi come Sole. 

Durante l’incarnazione Sole si è di nuovo sviluppato, come 
da un germe del passato, il corpo fisico, quale era diventato su Sa-
turno; e allora soltanto ha potuto essere compenetrato da un corpo 
eterico. 

Per mezzo dell’incorporazione di un corpo eterico si tra-
sformò la natura del corpo fisico, e si elevò a un secondo grado di 
perfezione. 

Un fatto analogo si verificò durante l’evoluzione lunare. 
Il progenitore dell’uomo, evolvendosi dal Sole alla Luna, 

incorporò in sé il corpo astrale, e così il corpo fisico subì una terza 
trasformazione, e si innalzò a un terzo grado di perfezione. 

Il corpo vitale venne allora pure trasformato e sali al secon-
do grado di perfezione. 

Sulla Terra infine, in questo antenato dell’uomo, costituito 
dal corpo fisico, dal corpo vitale e da quello astrale, venne incorpo-
rato l’Io. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

65  

In tal modo il corpo fisico raggiunse il suo quarto grado di 
perfezione, il corpo vitale raggiunse il terzo, e il corpo astrale il se-
condo; l’Io invece si trova ora al primo scalino della sua esistenza. 

Esaminando la natura dell’uomo senza preconcetti, non riu-
scirà difficile rappresentarsi in modo giusto questi gradi diversi di 
perfezione dei singoli elementi costitutivi; a questo riguardo basta 
paragonare il corpo fisico a quello astrale. 

Certamente il corpo astrale, nella sua qualità di elemento 
animico, si trova a un gradino più alto di evoluzione del fisico, e 
quando nell’avvenire si sarà perfezionato, avrà per l’entità com-
plessiva dell’uomo un’importanza molto più grande, del corpo fisi-
co attuale. 

Però, nella sua propria natura quest’ultimo è arrivato a una 
certa altezza di perfezione. 

Riflettete sulla profonda saggezza che si manifesta nella 
struttura del cuore, del cervello, ecc., perfino di ogni osso nei suoi 
singoli particolari come es., la parte superiore del femore. 

All’estremità di quest’osso si trova un mirabile reticolato o 
armatura, regolarmente congegnata per mezzo di tante piccole tra-
becole; il tutto è costituito in modo, che coll’impiego del minimo 
di sostanze materiali si ottiene l’effetto più favorevole sulla super-
ficie dell’articolazione, p. es., l’opportuna distribuzione dell’attrito 
per conseguire un giusto genere di movimento. 

Si trovano così disposizioni piene di saggezza nelle diverse 
parti del corpo fisico. 

E chi osservi l’armonia, con cui le diverse parti concorrono 
a formare il tutto, troverà giusto che si parli per questo elemento 
costitutivo dell’entità umana di una sua propria perfezione. 

Né varrà l’obiezione che alcune parti appaiono senza scopo, 
o che si possono verificare disturbi nella struttura, o nelle funzioni 
di esso. 

Si potrà perfino trovare che tali disturbi, sotto un certo ri-
guardo, non sono che le ombre necessarie della luce di saggezza, 
che è stata riversata sull’intiero organismo fisico. 

E ora si paragoni con questo il corpo astrale, come veicolo 
del piacere e del dolore, dei desideri e delle passioni. 

Quanta incertezza regna in esso nei riguardi del piacere e 
dei dolore; quali desideri e passioni, spesso insensate, vi si svolgo-
no, in contrasto con la mèta superiore dell’uomo. 

Il corpo astrale è appena ora sulla via di raggiungere 
l’armonia e l’interiore perfezione, che già esiste nel corpo fisico. 

Allo stesso modo si potrebbe dimostrare, che, nel suo gene-
re, il corpo vitale è più perfetto del corpo astrale e meno del fisico. 

E risulterebbe pure, dal relativo studio, che il nocciolo es-
senziale dell’entità umana, l’«Io», si trova al presente soltanto 
all’inizio della sua evoluzione. 

Difatti questo Io, fino a che punto ha già raggiunto il suo 
compito di trasformare gli altri elementi dell’entità umana, di guisa 
che essi diventino una manifestazione della sua propria natura? 

Ciò che risulta in questo modo anche all’osservazione este-
riore si palesa anche più intensamente allo studioso della Scienza 
dello Spirito. 

Si potrebbe osservare, che il corpo fisico è soggetto alle 
malattie, ma la Scienza dello Spirito si trova ormai in condizione di 
dimostrare, che gran parte di esse dipende dal fatto, che le perver-
sità e gli errori del corpo astrale vengono trasmessi al corpo vitale 
e turbano indirettamente, per mezzo di questo, l’armonia del corpo 
fisico. 

L’intima connessione, alla quale possiamo qui soltanto ac-
cennare, e la vera causa di molti processi morbosi sfuggono a quel-
la osservazione scientifica, che si limita soltanto ai fatti fisici sen-
sibili. 

Questa connessione per lo più si esplica in modo, che un 
guasto del corpo astrale non produce dei fenomeni morbosi nel 
corpo fisico durante la vita, in cui quel guasto si è verificato, ma il 
produce in una vita susseguente. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

66  

Perciò le leggi che stiamo ora esaminando hanno un signi-
ficato soltanto per coloro, che ammettono il ripetersi delle vite 
umane. 

Ma se pure non si vuol saper nulla di questa conoscenza più 
profonda, risulta tuttavia evidente, anche all’osservazione ordinaria 
della vita, che l’uomo si abbandona troppo spesso a piaceri e desi-
deri, che distruggono l’armonia del corpo fisico. 

E la sede dei piaceri, dei desideri e delle passioni non è il 
corpo fisico, bensì il corpo astrale, il quale per molti riguardi è an-
cora talmente imperfetto, che può distruggere la perfezione del 
corpo fisico. 

Occorre far notare anche qui, che con tali considerazioni 
non s’intende dimostrare le affermazioni della scienza dello spirito 
riguardo all’evoluzione dei quattro elementi costitutivi dell’entità 
umana. 

Le prove si attingono dall’investigazione spirituale, la quale 
dimostra che il corpo fisico ha dietro di sé ben quattro trasforma-
zioni, che lo hanno condotto a un maggior grado di perfezione, 
mentre gli altri elementi umani ne hanno avute di meno, come già 
è stato descritto; ma si è voluto soltanto indicare, che queste comu-
nicazioni della ricerca spirituale riguardano fatti, che si palesano 
nei loro effetti anche all’osservazione esteriore, nei diversi gradi di 
perfezione del corpo fisico, del corpo vitale, ecc. 

 
* * * 

 
Se ci si vuol formare un’immagine che rappresenti appros-

simativamente le condizioni prevalenti durante l’evoluzione di Sa-
turno bisogna tenere presente, che a quel tempo - essenzialmente - 
le cose e gli esseri che appartengono attualmente alla Terra e costi-
tuiscono il regno animale, quello vegetale e minerale, ancora non 
esistevano. 

Gli esseri di questi tre regni si sono formati soltanto più 
tardi durante i successivi periodi di evoluzione. 

Degli esseri terrestri oggi fisicamente percettibili esisteva 
allora soltanto l’uomo, e di lui il solo corpo fisico, nel modo de-
scritto. 

Alla Terra però attualmente appartengono non soltanto gli 
esseri del regno minerale, animale, vegetale e dei regno umano, 
bensì anche altri esseri, che non si manifestano in una corporeità 
fisica, ma che erano presenti anche durante l’evoluzione di Satur-
no, e la loro attività sul campo di azione saturnio determinò la evo-
luzione che più tardi si è effettuata nell’uomo. 

Se si dirigono gli organi di percezione spirituale, non verso 
il principio e la fine, ma verso la metà del periodo, di evoluzione di 
questa incarnazione saturnia, ci si palesa una condizione che consi-
ste, per la massima parte, soltanto di «calore» ; non vi si trova nul-
la di gassoso, nulla di liquido e tanto meno parti solide; tutti questi 
stati si costituiscono soltanto più tardi, nelle seguenti incarnazioni. 

Supponiamo che un essere umano, fornito degli attuali or-
gani sensori, si avvicini come osservatore a questo stato di Satur-
no; nessuna delle impressioni sensorie di cui è capace gli si mani-
festerà, all’infuori di quella del calore. 

Ammesso che un tale essere potesse avvicinarsi a Saturno, 
egli sentirebbe, appena arrivato nella parte dello spazio occupato 
da quel pianeta, che ivi esiste una condizione di calore diversa da 
quella di tutto l’ambiente circostante. 

Egli non vi troverebbe una uguale distribuzione di questo 
calore, ma sentirebbe l’alternarsi, in diversissimi modi, di parti più 
calde e di parti più fredde; percepirebbe delle determinate linee di 
calore irradiante, le quali non segnerebbero semplicemente un 
tracciato diretto, ma per mezzo di variazioni calorifiche verrebbero 
a costituire delle forme irregolari. 

Si avrebbe dinanzi a sé come un’entità cosmica, in sé orga-
nizzata, in condizioni mutevoli, e costituita di solo calore. 

All’uomo odierno riesce difficile rappresentarsi un corpo 
composto di solo calore, poiché egli è abituato a non considerare il 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

67  

calore come una cosa per sé esistente, ma soltanto come una quali-
tà percettibile dei corpi gassosi, liquidi o solidi. 

A colui specialmente che ha adottato le idee della fisica dei 
nostri tempi, parlar di calore nel senso sopradetto appare assurdo. 

Costui dirà forse: «Esistono corpi solidi, liquidi e gassosi, il 
calore indica soltanto uno stato assunto da una di queste tre forme 
di i corpi. Quando le minime particelle di un gas si mettono in mo-
vimento, questo viene percepito come calore. Dove non esiste gas, 
non può esistere tale movimento, e perciò nessun calore». 

Al ricercatore occulto il fatto appare diverso. 
Per lui il calore è qualcosa di cui parla, come parla di gas, 

di liquidi o di corpi solidi; per lui è soltanto una sostanza ancor più 
sottile di un gas. 

E quest’ultimo è per lui soltanto calore condensato, nello 
stesso modo che il liquido è gas condensato, e un solido è liquido 
condensato. 

Perciò l’investigatore occulto parla di corpi di calore, così 
come parla di corpi formati di gas o di vapore. 

È necessario ammettere l’esistenza della percezione occul-
ta, se si vuol seguire l’indagatore spirituale in questo campo. 

Nel mondo dato per sensi fisici, il calore si manifesta asso-
lutamente come uno stato dei corpi solidi, liquidi e gassosi, il quale 
non è che l’aspetto esteriore del calore, o, anche, l’effetto di esso. 

La fisica parla soltanto di questo effetto del calore, non 
dell’intima sua natura. 

Cerchiamo per una volta di non tener conto di nessun effet-
to di calore che ci pervenga dai corpi esterni e di non rappresentar-
ci che l’esperienza interiore, la quale si ha, quanto si dicono le pa-
role : «Io sento caldo», «Io sento freddo». 

Questa esperienza interiore soltanto è capace di dare idea 
approssimativa di ciò che era Saturno durante il sopradescritto pe-
riodo della sua evoluzione. 

Si sarebbe potuto percorrere l’intiero spazio da esso occu-
pato; nessun gas sarebbe stato trovato per esercitare una pressione, 

nessun corpo solido o liquido dal quale poter ricevere una qualsiasi 
impressione luminosa; ma in ogni punto dello spazio si sarebbe 
sentito interiormente, senza ricevere nessuna impressione esteriore 
: Qui vi è questo o quel grado di calore. 

In un corpo cosmico così fatto non esistono condizioni 
adatte per gli esseri animali, vegetali e minerali dell’epoca presen-
te. (Non occorre far notare, che quello che è stato appunto detto, 
non potrebbe effettivamente mai verificarsi; un uomo odierno non 
potrebbe come tale mettersi di fronte all’antico Saturno per osser-
varlo, l’esempio è stato citato soltanto a scopo di illustrazione.) 

Le entità che avevano su Saturno il loro campo di azione si 
trovavano su di un gradino di evoluzione affatto diverso da quello 
degli esseri terrestri attuali fisicamente percettibili. 

Anzitutto vi erano esseri, i quali non avevano un corpo fisi-
co come quello che l’uomo possiede oggi. 

Bisogna perciò ben guardarsi dal pensare all’attuale corpo-
reità fisica dell’uomo, quando si parla qui del «corpo fisico». 

Occorre piuttosto distinguere con cura il corpo fisico dal 
corpo minerale. 

Per corpo fisico s’intende quello che è dominato dalle leggi 
fisiche che si osservano oggi nel regno minerale. 

Il corpo fisico umano attuale non soltanto è retto da tali 
leggi fisiche, ma è inoltre compenetrato da sostanza minerale, 
mentre di un corpo fisico minerale siffatto non è ancora il caso di 
parlare su Saturno. 

Su di esso esiste soltanto una corporeità fisica, dominata da 
leggi fisiche, le quali si manifestano soltanto per mezzo di effetti 
calorici; trattasi perciò di un corpo fine, sottile, etereo, di calore, e 
l’intiero Saturno è costituito da siffatti corpi di calore. 

Questi corpi di calore sono il primo germe dell’attuale cor-
po fisico minerale umano, che si è formato, perché le sostanze gas-
sose, liquide e solide costituitesi più tardi si sono incorporate nel 
primitivo corpo di calore. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

68  

Fra gli esseri che oltre all’uomo abitavano Saturno ve ne 
erano, per esempio, alcuni, i quali non abbisognavano affatto di un 
corpo fisico. 

L’elemento costitutivo più basso di quelle entità era un cor-
po eterico, ossia vitale. 

D’altro canto esse possedevano un elemento più alto di 
quelli della natura umana. 

Il principio, o elemento più alto dell’uomo è l’Uomo-
Spirito, tali esseri ne posseggono inoltre uno superiore a quello. 

E fra il corpo eterico e l’Uomo-Spirito essi posseggono tutti 
gli elementi o principi descritti in questo libro e che si trovano an-
che nell’uomo: il corpo astrale, l’Io, il Sé Spirituale e lo Spirito Vi-
tale. 

Pure Saturno, come la nostra Terra, era circondato da 
un’atmosfera, però di natura spirituale l. 

Consisteva essa effettivamente degli esseri che abbiamo, 
indicati, e di alcuni altri. 

Vigeva uno scambio continuo di reciproca azione dei corpi 
di calore di Saturno con gli esseri appunto caratterizzati, i quali 
immergevano gli elementi costitutivi della loro natura in quei corpi 
di calore. Questi non avevano vita i propria, ma si esprimeva in lo-
ro la vita degli esseri che li attorniavano. 

Potrebbero venir paragonati a specchi; però in essi non si ri-
flettevano le immagini dei suddetti esseri viventi, bensì le loro 
condizioni di vita. 
________ 

1 Un linguaggio veramente preciso dovrebbe, per esprimere esattamente 
l’esperienza interiore che accompagna l’indagine soprasensibile, dire, invece 
che: «Saturno era circondato da un’atmosfera», «quando la conoscenza sopra-
sensibile acquista coscienza di Saturno, le si presenta pure un’atmosfera di Sa-
turno; oppure: «le si presentano altri esseri, costituiti a questo o a quel modo». 
La trasposizione nella locuzione: «questo o quello esiste» dev’essere considerata 
lecita, ché in fondo questa medesima trasposizione si verifica anche nell’uso 
comune del linguaggio, per esprimere l’esperienza psichica reale nella percezio-
ne sensibile; tuttavia si farà bene a tener presente questo fatto, leggendo le de-
scrizioni che seguiranno. Del resto, ciò risulta anche dal contesto. 

Non si sarebbe potuto scoprire nulla di vivente su Saturno 
stesso, nondimeno esso esercitava un effetto vivificatore 
sull’ambiente celeste che lo circondava, perché riverberava in que-
sto, come un’eco, la vita che gli era stata mandata. 

L’intiero Saturno appariva come uno specchio della vita ce-
leste. 

Le eccelse entità la cui vita veniva riflessa da Saturno sono 
chiamate dalla Scienza dello Spirito «Spiriti della Saggezza». (Nel-
la scienza spirituale cristiana esse vengono chiamate Kyriotetes, o 
Dominazioni). 

La loro attività su Saturno non ha cominciato nel periodo 
medio dell’evoluzione che abbiamo descritto; anzi, in un certo sen-
so, essa era giunta allora già al suo termine. 

Prima che quegli spiriti potessero arrivare al punto di gode-
re del riflesso della loro propria vita nei corpi di calore di Saturno, 
dovettero rendere questi ultimi capaci di effettuare tale riflesso. 

Perciò la loro attività entrò in azione poco dopo il principio 
dell’evoluzione di Saturno, e quando ciò avvenne, la corporeità di 
Saturno era ancora costituita da sostanze caotiche, che non avreb-
bero potuto riflettere nulla. 

Contemplando tali sostanze caotiche per mezzo 
dell’osservazione spirituale ci si trova trasferiti al principio 
dell’evoluzione di Saturno. 

Ciò che vi si osserva non ha ancora la caratteristica del ca-
lore che assume più tardi; se si vuol descriverlo se ne potrà soltanto 
parlare come di una proprietà, paragonabile alla volontà umana. 

In tutto e per tutto non è che volontà; si tratta quindi di una 
condizione completamente spirituale. 

Se si vuoi rintracciare la sorgente di tale «volontà», ci si ac-
corge che viene emanata da entità eccelse, le quali hanno raggiunto 
con la loro evoluzione sublimi altezze trascendentali, di guisa che 
all’inizio dell’evoluzione di Saturno, esse hanno potuto emanare 
«volontà» dal loro proprio essere. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

69  

Dopo che questa emanazione ebbe durato un certo tempo, 
l’attività degli Spiriti della Saggezza, dei quali prima abbiamo par-
lato, si uni alla volontà, la quale, fino allora priva di attributi, rice-
vette con questo mezzo gradatamente la capacità di rispecchiare la 
vita negli spazi celesti. 

Si può dare il nome di «Spiriti della Volontà» a quelle enti-
tà, le quali al principio dell’evoluzione di Saturno provavano beati-
tudine emanando volontà. (Nella scienza esoterica cristiana vengo-
no chiamate «Troni»). 

Quando l’evoluzione di Saturno ebbe raggiunto un deter-
minato gradino a mezzo della cooperazione della volontà e della 
vita, intervenne l’influenza di altri esseri, i quali si trovavano pure 
nell’ambiente che circondava Saturno; sono essi gli «Spiriti del 
Movimento». (La scienza esoterica cristiana dà loro il nome di 
«Dynamis» o «Virtù»). 

Essi non hanno né corpo fisico, né corpo vitale; il loro prin-
cipio più basso è il corpo astrale. 

Quando i corpi di Saturno ebbero acquistata la capacità di 
rispecchiare la vita, questa fu capace di compenetrarsi delle qualità 
che hanno sede nel corpo astrale degli «Spiriti del Movimento». 

In conseguenza di questo fatto sembra come se delle mani-
festazioni di sentimenti, emozioni ed altre simili forze animiche 
venissero lanciate fuori da Saturno nello spazio celeste; l’intiero 
Saturno appare come un’entità animata, che manifesta simpatie e 
antipatie; tali manifestazioni animiche però non sono affatto le sue 
proprie, ma semplicemente l’attività animica degli «Spiriti del 
Movimento», riflessa da Saturno. 

Tale stato è durato un certo tempo e poi si è iniziata 
l’attività di altri esseri, cioè degli «Spiriti della Forma» ; il loro 
elemento inferiore è pure il corpo astrale, che però si trova a un 
punto di evoluzione diverso da quello degli «Spiriti del Movimen-
to». 

Mentre questi comunicano alla vita riverberata da Saturno 
soltanto delle manifestazioni generali di sentimento, il corpo astra-

le degli «Spiriti della Forma» (detti «Exusiai» o «potestà» dalla 
scienza esoterica cristiana) opera in modo, che le manifestazioni di 
sentimento vengono lanciate nello spazio cosmico, come se prove-
nissero da entità individuali. 

Si potrebbe dire, che gli «Spiriti del Movimento» fanno ap-
parire Saturno, nel suo complesso, come un essere animato. 

Gli «Spiriti della Forma» ripartiscono questa vita in tanti 
singoli esseri viventi di guisa che Saturno appare ora come un as-
sieme di tali esseri animici. 

Raffiguriamoci, per meglio comprendere, una mora di mac-
chia o di gelso costituita dall’agglomeramento di tanti piccoli gra-
ni. 

Così, all’osservazione chiaroveggente della suddescritta 
epoca di evoluzione, Saturno appare come costituito da tanti singo-
li esseri, i quali certamente non hanno né vita né anima propria, ma 
riflettono la vita e l’anima delle entità celesti che abitano in loro. 

A questo punto dell’evoluzione di Saturno intervengono en-
tità, le quali hanno come elemento inferiore il corpo astrale, ma 
che lo hanno portato a tale alto grado di evoluzione, che esso opera 
come l’Io umano attuale. 

A mezzo di questi esseri l’Io abbassa dall’ambiente circo-
stante il suo sguardo su Saturno e comunica la propria natura al 
singoli esseri viventi di Saturno. 

Viene così emanato qualche cosa, da Saturno nello spazio 
cosmico, che assomiglia all’attività della personalità umana 
nell’esistenza attuale. 

Le entità che in tal modo agiscono sono designate con il 
nome di «Spiriti della Personalità», e nella scienza esoterica cri-
stiana con il nome di «Archai», o «Principati», cioè «Principi Pri-
mordiali». 

Esse conferiscono alle corporeità saturnie l’apparenza della 
personalità. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

70  

La personalità in sé stessa non esiste pertanto in Saturno, 
ma vi esiste soltanto, si potrebbe dire, l’immagine riflessa, il gu-
scio di essa. 

La personalità reale di questi Spiriti si trova nell’ambiente 
che circonda Saturno. 

Per il fatto, che questi «Spiriti della Personalità» fanno ri-
verberare la loro essenza nel modo descritto dal corpi di Saturno, 
viene conferito a questi ultimi quella sostanza sottilissima che pri-
ma è stata indicata con il nome di «calore». 

Nell’intiero Saturno non vi è vita interiore; ma gli «Spiriti 
della Personalità» riconoscono l’immagine della loro propria inte-
riorità, quando quest’immagine affluisce ad essi da Saturno, come 
calore. 

Allorché tutto ciò si verifica, gli «Spiriti della Personalità» 
si trovano al grado di evoluzione, a cui ora si trova l’uomo; essi at-
traversano a quell’epoca il loro periodo di umanità. 

Per poter giudicare questo fatto spregiudicatamente, dob-
biamo rappresentarci, che un’entità può essere «umana» anche 
senza essere costituita come l’uomo lo è attualmente. 

Gli «Spiriti della Personalità» sono «uomini» su Saturno, 
ma come elemento più basso essi non hanno il corpo fisico, bensì 
l’astrale e l’Io; non possono perciò esprimere le esperienze del loro 
corpo astrale, in un corpo fisico e vitale, come può fare l’uomo at-
tuale. 

Essi non soltanto posseggono un «Io», ma sanno anche di 
averlo, per virtù delle emanazioni di calore di Saturno, che portano 
a coscienza questo «Io» riverberandolo; essi sono appunto «uomi-
ni», sebbene in condizioni differenti dalle terrestri. 

Nell’ulteriore corso dell’evoluzione di Saturno si svolgono 
anche fatti di genere diverso da quelli già narrati. 

Mentre fino a quel momento tutto era stato il riflesso di vita 
e di sentimento esteriore, s’inizia ormai una specie di vita interiore. 

Nel mondo saturnio comincia qua e là una vita di luce, che 
a volta a volta si accende e si oscura; scintillano da varie parti luci 
tremolanti, guizza la folgore. 

I corpi di calore di Saturno cominciano a scintillare, a ri-
splendere, perfino a irradiare. 

Col raggiungimento di questo grado di evoluzione sorge di 
rimando per alcuni esseri la possibilità di diventare attivi. 

Si tratta delle entità che la Scienza dello Spirito chiama 
«Spiriti del Fuoco», e quella cristiana chiama «Arcangeli». 

Queste entità hanno bensì un corpo astrale, ma non sono 
capaci, a questo grado della loro evoluzione, di dargli alcun impul-
so; né potrebbero destarvi nessuna sensazione o emozione, se non 
fosse loro dato di agire su quei corpi-calore che hanno raggiunto su 
Saturno il grado di evoluzione descritto. 

Questa azione dà loro la possibilità di riconoscere la propria 
esistenza, a mezzo dell’effetto che producono. 

Esse non possono dire a sé stesse: «Io esisto», ma piuttosto: 
« il mio ambiente mi fa esistere». 

Esse possono percepire, e ciò che percepiscono sono ap-
punto i fenomeni luminosi di Saturno ora descritti, i quali costitui-
scono, in certo modo, il loro «Io». 

Questa condizione conferisce loro un genere speciale di co-
scienza, ossia, quella che si chiama la «Coscienza per immagini». 

Possiamo raffigurarcela sul genere della coscienza di sogno 
dell’uomo; però bisogna rappresentarcene l’attività come molto più 
grande di quella del sogno umano e ricordarci che non si tratta del 
fluttuare di immagini illusorie di sogno, ma di immagini, che stan-
no realmente in relazione con i fenomeni luminosi di Saturno. 

In questo scambio di azione fra gli «Spiriti del Fuoco» e i 
corpi-calore di Saturno, vengono incorporati nell’evoluzione i 
germi degli organi umani dei sensi. 

Gli organi, a mezzo dei quali l’uomo percepisce attualmen-
te il mondo fisico, cominciano a mostrarsi nel loro aspetto sottile 
eterico iniziale. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

71  

Ombre di uomini, che non si rivelano se non come 
l’archetipo di luce degli organi dei sensi, diventano dentro Saturno 
conoscibili per la percezione chiaroveggente. 

Questi organi sensori sono dunque il risultato dell’attività 
degli Spiriti del Fuoco; ma la loro formazione è dovuta anche ad 
altri Spiriti, sorti contemporaneamente a quelli dei fuoco sul campo 
di azione di Saturno, i quali sono talmente progrediti nella loro 
evoluzione da potersi servire di quei germi sensori per osservare 
gli eventi cosmici che si - svolgono nella vita di Saturno. 

Sono gli «Spiriti dell’Amore» (detti nella scienza esoterica 
cristiana «Serafini»), e se essi non fossero presenti, gli Spiriti dei 
Fuoco non potrebbero avere la coscienza descritta. 

Essi osservano gli eventi che si svolgono su Saturno con 
una coscienza che permette loro di trasferire questi eventi sugli 
Spiriti del Fuoco come immagini; rinunziano a tutti i vantaggi che 
potrebbero venir loro dalla contemplazione degli eventi di Saturno, 
a tutti i diletti e tutte le gioie; rinunziano a ciò, perché gli Spiriti 
del Fuoco possano profittarne. 

Dopo questi avvenimenti si svolge un nuovo periodo 
dell’esistenza di Saturno; qualche cosa viene ad aggiungersi al fe-
nomeni di luce. 

A molta gente sembrerà assolutamente assurda la descri-
zione di ciò che si presenta ora alla percezione chiaroveggente. 

Nell’interno di Saturno, sembrano intrecciarsi, fluttuando e 
ondeggiando, sensazioni gustative; nel varli punti dell’interno di 
Saturno si possono osservare sapori dolci, amari, acri, e al di fuori, 
nello spazio celeste, tutto ciò viene percepito come suono, come 
una specie di musica. 

Durante il corso di questi processi, altri esseri trovano alla 
loro volta la possibilità di esercitare un’azione su Saturno. 

Sono questi i «Figli del Crepuscolo o della vita» (la scienza 
esoterica cristiana dà loro il nome di «Angeli»); si stabilisce una 
reciproca azione fra essi e le forze gustative, che fluttuano 
nell’interno di Saturno. 

Per mezzo di ciò il loro corpo eterico, o vitale, raggiunge 
un grado di attività, che si potrebbe chiamare una specie di ricam-
bio organico; essi portano vita nell’interno di Saturno, e perciò si 
verificano su Saturno dei processi di nutrizione e di secrezione. 

Essi non provocano questi processi in modo immediato, ma 
i processi si svolgono per effetto mediato di ciò che quegli esseri 
compiono. 

Questa vita interiore rende possibile ad altri esseri, agli 
«Spiriti dell’Armonia» (detti «Cherubini» dalla scienza esoterica 
cristiana) di entrare in azione in questo corpo cosmico. 

Essi conferiscono al «Figli della Vita» una specie di co-
scienza ottusa, ancor più incerta e crepuscolare della coscienza di 
sogno dell’uomo odierno, e simile piuttosto a quella che l’uomo ha 
nel sonno senza sogni; questa è di un ordine tanto basso che, in 
certo qual modo, l’uomo non ne è cosciente, ma non pertanto esi-
ste. 

Differisce dalla coscienza di veglia per grado e natura. 
Anche le piante attualmente hanno questa «coscienza di 

sonno senza sogni». 
Sebbene questa non sia, nel senso umano, il tramite delle 

percezioni di un mondo esteriore, essa regola nondimeno i processi 
vitali e li armonizza con i processi del mondo esteriore. 

Al grado ora descritto dell’evoluzione saturnia, questo or-
dinamento non può essere percepito da «Figli della Vita», bensì 
dagli «Spiriti delle Armonie» che sono quindi effettivamente i veri 
regolatori. 

Tutta questa vita si svolge nelle ombre di uomini sopra de-
scritte; allo sguardo spirituale esse appaiono perciò animate; la loro 
vita però è soltanto una parvenza di vita. 

È la vita dei «Figli della Vita», i quali utilizzano, in certo 
qual modo, le ombre di uomini per vivere la propria vita. 

Volgiamo ora l’attenzione su queste ombre di uomini dotate 
di una parvenza di vita. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

72  

Durante il periodo saturnio, ora descritto, la loro forma è di 
continuo mutevole; assumono a volte un aspetto, a volte un altro. 

Nell’ulteriore corso dell’evoluzione la loro forma diventa 
più determinata e a volte più duratura; ciò è dovuto al fatto, che 
queste figure vengono ora interpenetrate dall’azione degli spiriti da 
noi già descritti all’inizio dell’evoluzione di Saturno, cioè degli 
«Spiriti della Volontà» (Troni). 

Ne viene di conseguenza che l’ombra umana stessa è dotata 
di una forma di coscienza delle più semplici e ottuse, che dobbia-
mo raffigurarci come ancora più ottusa della coscienza del sonno 
senza sogni. 

Nelle condizioni attuali i minerali hanno tale genere di co-
scienza; essa armonizza l’essere interiore con il mondo fisico este-
riore. 

Su Saturno gli «Spiriti della Volontà» regolano 
quest’armonia, e l’uomo rispecchia in tal modo la vita stessa di Sa-
turno; a questo gradino dell’evoluzione, l’uomo è in piccolo ciò 
che la vita di Saturno è in grande. 

In questo modo viene dato l’embrione di ciò che oggi anco-
ra è allo stato di germe nell’uomo, e cioè l’«Uomo Spirito» (At-
ma). 

Alla facoltà chiaroveggente questa oscura volontà umana si 
manifesta nell’interno di Saturno, a mezzo di fenomeni paragona-
bili a degli «odori» ; all’esterno, nello spazio celeste, la manifesta-
zione appare come quella di una personalità, la quale però non sia 
diretta per virtù di un «Io» interiore, ma regolata dal di fuori come 
una macchina. 

Quelli che la regolano sono gli «Spiriti della Volontà». 
Se si considera quanto è stato finora esposto, apparirà evi-

dente che a partire dalla metà dell’evoluzione di Saturno prima de-
scritta, i gradini di questa evoluzione possono venir caratterizzati, 
paragonandone gli effetti con le percezioni sensorie del tempo pre-
sente. 

Si potrebbe dire, che l’evoluzione di Saturno si manifesta 
come calore; vi entra poi in azione la luce e più tardi il sapore e il 
suono; e alla fine appare un’attività che si manifesta nell’interno di 
Saturno con delle sensazioni olfattive, e all’esterno come un Io 
umano che lavori mosso da un impulso meccanico. 

Come si manifesta l’evoluzione di Saturno, quanto alle 
condizioni che hanno preceduto quelle dei calore? 

Si tratta di qualche cosa che non si può paragonare a nessun 
fenomeno accessibile alla percezione sensoria esteriore, e che può 
essere sperimentato dall’uomo attualmente soltanto nel proprio es-
sere interiore. 

Quando egli si abbandona a rappresentazioni che si forma-
no nella propria anima, senza esservi spinto dall’incitamento di 
nessuna impressione esteriore, allora ha in sé qualcosa, che non 
può essere percepito da nessun senso fisico, ma piuttosto è acces-
sibile soltanto alla percezione soprasensibile. 

Le manifestazioni, che precedono la condizione «calore» di 
Saturno, possono essere percepite soltanto da un chiaroveggente. 

Tre di queste condizioni possono essere indicate: il puro ca-
lore animico, che non è percettibile esteriormente, la pura luce spi-
rituale, che esteriormente è tenebra, e infine l’essenza spirituale in 
sé completa, che non ha bisogno di nessun essere esteriore per di-
ventare cosciente di sé. 

Il puro calore interiore accompagna la comparsa degli «Spi-
ri£ dei Movimento»; la pura luce spirituale quella degli «Spiriti 
della Saggezza» ; la pura essenza interiore è legata alla prima ema-
nazione degli «Spiriti della Volontà». 

Così, con il primo apparire del calore di Saturno, la nostra 
evoluzione esce per la prima volta dalla vita interiore, dalla spiri-
tualità pura, per entrare in un’esistenza che si manifesta esterior-
mente. 

Naturalmente è molto difficile per la coscienza odierna di 
rendersi conto di tutto ciò, tanto più se aggiungo inoltre, che con lo 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

73  

stato del calore saturnio è apparso per la prima volta quello che si 
chiama il «tempo». 

Vale a dire, che le condizioni antecedenti nulla avevano a 
che fare con il tempo, esse appartengono a quella regione, che nel-
la Scienza dello Spirito si può chiamare della «durata». 

Tutto quello perciò che viene detto in questo libro riguardo 
alle condizioni esistenti nella «regione della durata» deve essere 
interpretato in modo, che le espressioni che si riferiscono a condi-
zioni di tempo s’intendano come adoperate soltanto a mo di para-
gone, per meglio chiarire il pensiero. 

Il linguaggio umano può esprimere ciò, che in certo qual 
modo è anteriore al «tempo», soltanto con termini che implicano 
l’idea dei tempo. 

Occorre anche rendersi conto, che sebbene la prima, la se-
conda e la terza condizione di Saturno non si siano affatto svolte 
l’una dopo l’altra, nell’attuale senso della parola, non possiamo pe-
rò fare altrimenti, che descriverle successivamente. 

Invero, malgrado la loro «durata» o contemporaneità, esse 
sono così dipendenti l’una dall’altra, che questa dipendenza può 
essere paragonata a un succedersi nel tempo. 

Queste indicazioni sulle prime condizioni dell’evoluzione 
di Saturno gettano luce anche sopra ogni ulteriore quesito intorno 
all’origine di tali condizioni. 

Da un punto di vista prettamente intellettuale è possibile, 
naturalmente, quando si ricerca l’origine di qualche cosa, di voler 
risalire anche all’«origine di quell’origine». 

Ma nel campo del.fatti ciò non è possibile. 
Un paragone ci aiuterà a meglio comprendere. 
Se si trovano dei solchi su di una via potremo domandare: 

«Da che provengono?» - «Da una carrozza». 
Si potrà domandare ancora: «Da dove veniva la carrozza? 

dove andava?». 
Una risposta fondata sul fatti sarà ancora possibile. 
Ma si potrà anche chiedere: «Chi occupava la carrozza? 

Quali erano le intenzioni della persona che l’occupava?». 
All’ultimo però giungeremo a un punto, in cui l’inchiesta 

basata sui fatti arriverà a una fine naturale. 
Chi volesse ancora insistere con altre domande finirebbe 

per allontanarsi dal quesito originario, continuerebbe l’inchiesta, 
per così dire, macchinalmente. 

Nei casi simili a quello da noi citato come esempio è facile 
scorgere il punto, dove i fatti richiedono l’arresto dell’indagine; ma 
ciò non è altrettanto facile, quando ci si trova di fronte alle grandi 
questioni cosmiche. 

Un esame però realmente accurato ci dimostrerà, che ogni 
domanda sulle origini deve arrestarsi alle condizioni saturnie sopra 
descritte, perché abbiamo raggiunto un campo in cui esseri ed 
eventi trovano la loro giustificazione in se stessi, e non possono es-
sere giustificati per mezzo di ciò da cui provengono. 

Come risultato dell’evoluzione saturnia il germe umano si è 
sviluppato fino a un determinato grado, e ha raggiunto il basso, 
oscuro stato di coscienza di cui prima abbiamo parlato. 

Non ci si deve immaginare che la sua evoluzione sia co-
minciata soltanto negli ultimi stadi di Saturno. 

Gli «Spiriti della Volontà» esercitano la loro azione attra-
verso tutti gli stadi dell’evoluzione di Saturno, ma il più spiccato 
effetto della loro attività si palesa all’osservazione chiaroveggente 
durante l’ultimo periodo. 

Nessun limite fisso divide l’attività dei diversi gruppi di en-
tità. 

Quando si dice che gli Spiriti della Volontà hanno lavorato 
prima, e poi gli Spiriti della Saggezza, e così di seguito, non 
s’intende dire che agiscano soltanto durante quel tempo. 

Essi agiscono durante tutta l’evoluzione di Saturno; ma la 
loro attività si manifesta più chiaramente durante i periodi indicati. 

Le diverse entità hanno la direzione, in certo qual modo, di 
quel periodi. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

74  

Così l’intera evoluzione saturnia appare come una elabora-
zione di ciò che venne emanato dagli «Spiriti della Volontà», at-
traverso gli «Spiriti della Saggezza», dei «Movimento», della 
«Forma», ecc. 

In tal modo quelle entità spirituali attraversano pure 
un’evoluzione. 

Per esempio, gli «Spiriti della Saggezza», dopo di aver ri-
cevuto da Saturno il riverbero della propria vita, si trovano a un 
gradino diverso da quello su cui si trovavano prima. 

Dal frutto di questa attività risultano accresciute le facoltà 
del loro proprio essere. 

Ne viene di conseguenza, che, terminato l’esercizio di 
quell’attività, essi cadono in uno stato che somiglia al sonno uma-
no. 

Ai periodi della loro attività su Saturno ne succedono altri, 
durante i quali essi vivono, in certo qual modo, in altri mondi, e di-
stolgono l’opera loro da Saturno. 

Difatti l’osservazione chiaroveggente scorge, 
nell’evoluzione di Saturno ora descritta, un’ascesa, seguita da una 
discesa. 

L’ascesa dura fino alla formazione della condizione di calo-
re; allora con i fenomeni luminosi s’inizia il periodo discendente. 

E quando i fantasmi umani hanno assunto forma a mezzo 
degli «Spiriti della Volontà», le entità spirituali si sono gradata-
mente ritirate indietro; l’evoluzione saturnia si estingue in sé stes-
sa, sparisce, sopravviene una specie di sosta, di riposo. 

Il germe umano entra allora come in uno stato di dissolu-
zione; non tale però da sparire completamente, ma in uno stato si-
mile a quello del seme di una pianta, che riposa nella terra per 
germogliare in nuova pianta. 

Così il germe umano riposa in seno al cosmo fino al suo 
nuovo risveglio e, quando questo giunge, le entità spirituali sopra 
descritte si sono acquistate, in altre condizioni di esistenza, le fa-

coltà a mezzo delle quali potranno elaborare ulteriormente il germe 
umano. 

Gli Spiriti della Saggezza hanno acquistato nel loro corpo 
eterico la capacità, non soltanto di godere come su Saturno del ri-
flesso della vita, ma sono ormai capaci di emanare tale vita per do-
narla ad altri esseri. 

Gli «Spiriti dei Movimento» hanno ora raggiunto il grado 
di evoluzione che gli «Spiriti della Saggezza» avevano su Saturno; 
a quel tempo il loro elemento costitutivo, o principio più basso, era 
il corpo astrale ; essi posseggono ora un corpo eterico, o vitale. 

Ugualmente anche le altre entità spirituali hanno raggiunto 
un grado più avanzato di evoluzione; tutte queste entità spirituali 
sono perciò ormai capaci di agire in modo diverso sull’evoluzione 
ulteriore del germe umano da come agivano su Saturno. 

Ma il germe umano si era dissolto alla fine dell’evoluzione 
saturnia. 

Affinché le entità spirituali progredite potessero riprendere 
l’opera loro al punto in cui l’avevano lasciata, quel germe umano 
doveva ricapitolare brevemente gli stadi che aveva attraversati su 
Saturno; questo appunto è quanto si palesa alla facoltà di percezio-
ne soprasensibile. 

Il germe umano esce dalla sua condizione di riposo e co-
mincia a evolversi per virtù propria, a mezzo delle forze che gli 
sono state inoculate su Saturno; esce dalle tenebre come un essere 
di volontà, riacquista la parvenza di vita, di anima, ecc., e raggiun-
ge quella manifestazione meccanica di personalità che possedeva 
alla fine dell’evoluzione saturnia. 

 
* * * 

 
Il secondo dei grandi periodi di evoluzione, che è stato det-

to il «periodo solare», fa salire l’entità umana a un grado di co-
scienza superiore a quello raggiunto su Saturno. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

75  

Paragonando però lo stato presente di coscienza dell’uomo 
allo stato di coscienza che egli aveva all’epoca solare, quest’ultimo 
potrebbe essere chiamato uno stato d’«incoscienza» ; esso è presso 
a poco simile a quello in cui l’uomo si trova oggi durante il sonno 
profondo senza sogni; lo si potrebbe anche paragonare a quel grado 
inferiore di coscienza in cui sta assopito oggi il nostro mondo ve-
getale, per la scienza occulta non esiste l’«incoscienza»; esistono 
solo gradi differenti di coscienza. 

Tutto è cosciente nel mondo. 
Nel corso dell’evoluzione solare l’essere umano raggiunge 

un grado più alto di coscienza, perché gli viene allora incorporato 
il corpo eterico, o vitale. 

Prima che ciò possa succedere occorre che una ripetizione 
delle condizioni saturnie si verifichi i nel modo già descritto. 

Tale ripetizione ha un significato ben determinato. 
Quando, cioè il periodo di riposo di cui prima abbiamo par-

lato è giunto al suo termine, si desta dal «sonno cosmico» ciò che 
prima era Saturno, e si ripresenta quale nuovo corpo cosmico, co-
me Sole. 

Ma le condizioni dell’evoluzione si sono intanto mutate: le 
entità spirituali, di cui abbiamo descritto l’attività su Saturno, sono 
progredite verso nuove condizioni. 

Dapprima, costituitosi il nuovo Sole, il germe umano vi ap-
pare tale e quale era divenuto su Saturno; deve anzitutto trasforma-
re i diversi stadi di evoluzione attraversati su Saturno, in modo da 
adattarsi alle condizioni che si trovano sul Sole; in conseguenza, 
l’epoca solare comincia con una ripetizione di quanto si svolse su 
Saturno, ma adattato alle condizioni mutate della vita solare. 

Ora, quando l’essere umano è avanzato a tal punto che il 
grado di evoluzione da esso raggiunto su Saturno si è adattato alle 
condizioni del Sole, gli «Spiriti della Saggezza» già nominati co-
minciano a far fluire il corpo eterico o vitale nel corpo fisico. 

Il grado più avanzato che l’uomo raggiunge sul Sole può 
dunque essere caratterizzato dicendo, che il corpo fisico, formatosi 

allo stato di germe su Saturno, viene innalzato a un secondo gradi-
no di perfezionamento, divenendo il veicolo di un corpo eterico o 
vitale. 

Quest’ultimo raggiunge per sé stesso il primo grado del suo 
perfezionamento durante l’evoluzione solare. 

Ma perché il secondo grado di perfezione per il corpo fisico 
e il primo per il corpo vitale possano essere raggiunti, è necessario, 
nell’ulteriore corso della vita solare, che ancora altre entità spiri-
tuali intervengano in modo simile a quello descritto per il periodo 
saturnio. 

Quando comincia ad affluire il corpo vitale per opera degli 
«Spiriti della Saggezza», il globo solare, fino allora oscuro, comin-
cia a risplendere; contemporaneamente si manifestano nel germe 
umano i primi segni di attività interiore: comincia la vita. 

Ciò che si è dovuto descrivere per Saturno come una par-
venza di vita, diventa ora vita reale; l’immissione dura un determi-
nato tempo, alla fine del quale un’importante modificazione si ve-
rifica nel germe umano; esso si scinde, cioè in due parti. 

Mentre fino a questo momento il corpo fisico e quello vitale 
formavano un tutto strettamente connesso, ora il corpo fisico co-
mincia a staccarsi come una parte separata, la quale pur tuttavia 
continua ad essere pervasa dal corpo vitale, Abbiamo ora dunque 
dinanzi a noi un essere umano composto di due parti, o principi. 

Una delle parti è un corpo fisico elaborato da un corpo vita-
le, l’altra è semplicemente corpo vitale. 

Questa scissione avviene però nel corso di un periodo di ri-
poso della vita solare, durante il quale si spegne la luminosità che 
aveva cominciato a rilucere; il distacco si verifica, in certo qual 
modo, durante una «notte cosmica». 

Ma questa sosta di riposo è assai più breve di quella già de-
scritta che separa l’evoluzione saturnia da quella solare. 

Dopo terminato il periodo di riposo, gli «Spiriti della Sag-
gezza» continuano il loro lavoro per qualche tempo sull’entità 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

76  

umana bimembre, così come avevano fatto per l’entità costituita da 
un solo elemento. 

Gli «Spiriti del Movimento» iniziano allora la loro attività, 
facendo fluire il loro proprio corpo astrale nel corpo vitale 
dell’essere umano. 

Con questo mezzo l’uomo acquista la capacità di eseguire 
determinati movimenti interiori nel corpo fisico. 

Questi movimenti si possono paragonare con l’attuale cir-
colazione del succo in una pianta 

Il corpo di Saturno consisteva intieramente di sostanza ca-
lore, che durante l’epoca solare si condensò in uno stato paragona-
bile a quello dei gas o del vapore: questo è lo stato che la scienza 
occulta suole chiamare «aria». 

I primi inizi di questo stato cominciano a palesarsi dopo che 
gli «Spiriti del Movimento» hanno cominciato a esercitare la loro 
attività. 

Alla coscienza chiaroveggente si rivela il seguente spetta-
colo : dentro alla sostanza-calore appaiono forme tenui dotate di 
movimenti regolari dalle forze del corpo vitale; queste forme rap-
presentano il corpo fisico dell’essere umano allo stato di evoluzio-
ne in cui allora si trova; sono completamente interpenetrate di calo-
re e come rinchiuse in un involucro di calore. 

Riguardo al fisico, questo essere umano si può chiamare 
una formazione di calore, in cui sono incorporate forme gassose 
animate di movimento regolare. 

Se si vuoI conservare l’esempio sopra citato di una pianta 
dei nostri giorni, dobbiamo ricordarci che non si ha a che fare con 
un organismo vegetale solido, ma con una forma di aria o di gas l, i 
cui movimenti si possono paragonare alla circolazione del succo 
nelle piante di oggigiorno. 

L’evoluzione descritta progredisce più oltre e dopo un certo 
tempo sopraggiunge un nuovo periodo di riposo; terminata questa 
sosta, gli «Spiriti del Movimento» continuano la loro opera, fino a 

che viene ad aggiungersi alla loro attività quella degli «Spiriti della 
Forma». 

Per virtù di quest’ultima le forme gassose, prima continua-
mente mutevoli, assumono ora forme durevoli. 

Questo accade pure il fatto, che gli «Spiriti della Forma» 
fanno scorrere le loro forze attraverso il corpo vitale dell’essere 
umano. 
________ 

I li gas si rivela alla coscienza chiaroveggente per mezzo dell’effetto di 
luce che emana da esso; si potrebbe dunque parlare anche di figure luminose, 
che si palesano allo sguardo spirituale. 

Fintantoché solamente gli «Spiriti dei Movimento» eserci-
tavano un’azione sugli organismi gassosi, questi erano in perpetuo 
movimento, non conservavano la loro forma neppure per un istan-
te; ormai però essi assumono temporaneamente delle forme distin-
te. 

Di nuovo, dopo un certo tempo, ritorna il periodo di riposo, 
e dopo di esso gli Spiriti della Forma riprendono ancora la loro at-
tività; nell’evoluzione solare si presentano però allora condizioni 
affatto nuove. 

Ormai l’evoluzione solare è arrivata a metà dei suo corso; 
ed è questo il momento in cui gli Spiriti della Personalità, che ave-
vano raggiunto il loro gradino di umanità su Saturno, ascendono a 
un grado di perfezione più elevato. 

Essi oltrepassano il grado umano e acquistano uno stato di 
coscienza, che l’uomo attuale non possiede ancora nel corso nor-
male della sua evoluzione sulla Terra. 

Egli l’acquisterà quando la Terra - che è il quarto stadio 
planetario dell’evoluzione - avrà raggiunto la sua mèta e sarà entra-
ta nel successivo periodo planetario; allora non soltanto percepirà 
intorno a sé quello che gli viene trasmesso dal sensi fisici attuali, 
ma sarà capace di vedere come immagini le condizioni animiche 
interiori degli esseri che lo circondano. 

Egli avrà una coscienza immaginativa (chiaroveggente), 
pur conservando completa l’autocoscienza; e, senza che vi sia nulla 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

77  

di trasognato e di oscuro nella sua chiaroveggenza, percepirà ciò 
che è animico a mezzo di immagini, in guisa però che queste sa-
ranno l’espressione di realtà, così come lo sono ora i suoni e i colo-
ri fisici. 

Attualmente l’uomo può elevarsi a questo grado di chiaro-
veggenza soltanto mediante la disciplina scientifico-spirituale, di 
cui tratteremo nei prossimi capitoli di questo libro. 

Ora, a metà dell’evoluzione solare, gli Spiriti della Persona-
lità acquistano questa chiaroveggenza come dote normale della lo-
ro evoluzione e appunto perciò essi diventano capaci, durante 
l’evoluzione solare, di esercitare sul corpo vitale appena formato 
dell’essere umano un’azione uguale a quella, che essi esercitarono 
su Saturno sul corpo fisico. 

Così come il calore su Saturno riverberava a guisa di spec-
chio la loro personalità, così ora le figure gassose rispecchiano lu-
minosamente le immagini della loro coscienza veggente; essi con-
templano spiritualmente ciò che si svolge sul Sole. 

Non si tratta però di una semplice osservazione, ma accade 
come se nelle immagini che emanano dal Sole si facesse valere al-
cunché della forza, che l’uomo terrestre chiama «amore». 

E se un chiaroveggente osserva più attentamente, troverà la 
ragione di questo fenomeno, cioè l’attività di entità elevatissime, la 
quale si è frammista alla luce che viene irradiata dal Sole. 

Queste entità sono gli «Spiriti dell’Amore» (i Serafini dei 
cristianesimo), di cui abbiamo già parlato. 

Da allora in poi, questi spiriti agiscono insieme agli «Spiriti 
della Personalità» sul corpo eterico o vitale umano, questa attività 
avanza di un passo sulla via dell’evoluzione. 

Esso acquista la capacità, non solo di trasformare le figure 
gassose che contiene, ma di elaborarle in modo, che incominciano 
ad apparire i primi indizi della propagazione di esseri umani viven-
ti. 

In certo qual modo, delle secrezioni vengono emesse (come 
per trasudamento) dagli organismi gassosi, ed esse assumono delle 
forme che somigliano alle loro forme madri. 

Per poter descrivere il corso ulteriore dell’evoluzione solare 
dobbiamo richiamare l’attenzione sopra un fatto del divenire co-
smico che è della massima importanza; quello, cioè che nel corso 
di un’epoca una parte soltanto degli esseri raggiunge la mèta della 
sua evoluzione, gli altri restano indietro. 

Così, durante l’evoluzione saturnia, non tutti gli Spiriti del-
la Personalità hanno raggiunto effettivamente lo stadio umano a 
cui erano destinati, e così pure non tutti i corpi fisici umani svilup-
pati su Saturno hanno raggiunto il grado di maturità adatto per es-
sere capaci sul Sole di divenire il veicolo di un corpo vitale indi-
pendente. 

Ne viene di conseguenza che vi sono sul Sole degli esseri e 
delle forme, che non sono adatte al loro ambiente, e queste devono 
ora riparare, durante l’evoluzione solare, a ciò che hanno trascurato 
di fare su Saturno. 

Si può osservare spiritualmente, che durante l’epoca solare, 
quando gli Spiriti della Saggezza cominciavano a fare affluire il 
corpo vitale, il corpo del Sole si è, in certo qual modo, offuscato. 

Fluttuano in esso delle formazioni, le quali apparterrebbero 
veramente ancora a Saturno; formazioni di calore che non hanno la 
capacità di condensarsi in aria nel modo giusto. 

Sono gli esseri umani, che, rimasti indietro sul gradino di 
Saturno, non possono divenire il veicolo di un corpo vitale nor-
malmente costituito. 

Ora, questa sostanza-calore di Saturno rimasta indietro si 
scinde sul Sole in due parti; l’una di esse viene, per cosi dire, as-
sorbita dai corpi umani e forma d’allora in poi nell’entità umana 
una specie di natura inferiore di essa. 

Così l’essere umano sul Sole accoglie nella sua corporeità 
qualcosa che propriamente corrisponde ai gradino saturnio. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

78  

Allo stesso modo che il corpo saturnio dell’uomo ha reso 
possibile agli Spiriti della Personalità di innalzarsi al gradino di 
umanità, così la parte saturnia dell’uomo offre sul Sole la stessa 
occasione agli Spiriti del Fuoco. 

Essi s’innalzano al gradino umano facendo fluire le loro 
forze attraverso questa parte saturnia dell’essere umano, come gli 
Spiriti della Personalità avevano fatto su Saturno. 

Anche questo si verifica a metà dell’evoluzione solare. 
La parte saturnia dell’essere umano ha ormai un grado di 

maturità tale, che con il suo aiuto gli Spiriti del Fuoco (Arcangeli) 
divengono capaci di attraversare il loro stadio di umanità. 

L’altra parte della sostanza-.calore di Saturno si organizza 
separatamente e acquista un’esistenza indipendente, accanto e in 
mezzo agli esseri umani del Sole. 

Formasi così un secondo regno a lato del regno umano; un 
regno che sviluppa sul Sole, come corpo fisico completamente in-
dipendente, soltanto un corpo-calore. 

In conseguenza di ciò gli Spiriti della Personalità perfetta-
mente sviluppati non possono dirigere la loro attività nel modo de-
scritto verso nessun corpo vitale indipendente. 

Vi sono però altri Spiriti della Personalità rimasti indietro 
durante l’epoca saturnia, i quali non hanno potuto raggiungere allo-
ra il loro grado di umanità. 

Esiste un legame di attrazione fra il secondo regno solare 
che si è reso indipendente e questi spiriti che devono comportarsi 
sul Sole verso il regno ritardatario nello stesso modo, come i loro 
compagni più evoluti si comportarono su Saturno verso gli esseri 
umani. 

Questi ultimi pure avevano formato su Saturno soltanto il 
corpo fisico; ma sul Sole stesso gli Spiriti della Personalità rimasti 
indietro non trovano possibilità di compiere tale lavoro e perciò si 
separano dal corpo solare formando al di fuori di esso un corpo co-
smico indipendente. 

Questo corpo perciò si stacca dal Sole, e da esso gli Spiriti 
della Personalità ritardatari esercitano un’azione sugli esseri già 
descritti del secondo regno solare. 

In tal modo due corpi cosmici si sono costituiti dall’unico 
originario corpo di Saturno. 

Il Sole ha vicino a sé un secondo corpo cosmico, che rap-
presenta una specie di rinascita di Saturno, un nuovo Saturno, ed è 
da questo che la caratteristica della personalità viene conferita al 
secondo regno solare. 

Perciò nell’ambito di quel regno si ha a che fare con esseri, 
i quali non hanno una personalità propria sul Sole, ma riverberano 
agli Spiriti della Personalità, i quali si trovano sul nuovo Saturno, 
la personalità di quegli spiriti stessi. 

La coscienza soprasensibile può osservare fra gli esseri 
umani sul Sole delle forze di calore, che prendono parte al corso 
regolare dell’evoluzione solare e nelle quali si manifesta l’azione 
degli spiriti sopra descritti del nuovo Saturno. 

A metà dell’evoluzione solare si possono notare nell’essere 
umano i seguenti fatti. 

Esso è costituito da un corpo fisico e un corpo vitale nei 
quali gli Spiriti della Personalità progrediti, unitamente agli Spiriti 
dell’Amore esplicano la loro attività; i una parte della natura satur-
nia ritardataria è ormai frammischiata al corpo fisico, e in questa 
spiegano la loro attività gli i Spiriti del Fuoco. 

Dobbiamo scorgere, in tutto ciò che questi spiriti effettuano 
su quella parte ritardataria di sostanza saturnia, la preparazione de-
gli attuai organi sensori dell’uomo terrestre. 

È stato mostrato, che su Saturno questi Spiriti del Fuoco già 
si occupavano dell’elaborazione dei germi sensori nella sostanza-
calore. 

L’opera compiuta dagli Spiriti della Personalità unitamente 
agli Spiriti dell’Amore (Serafini), ha dato l’inizio agli attuali orga-
ni ghiandolari umani, ma con questo ancora non è esaurito il lavoro 
degli Spiriti della Personalità, che abitano il nuovo Saturno; essi 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

79  

estendono la loro attività, non solo sul secondo regno solare già ci-
tato, ma stabiliscono anche una specie di rapporto fra questo regno 
e i sensi umani. 

Le sostanze-calore di questo regno fluiscono attraverso i 
germi dei sensi umani. 

In questo modo l’essere umano arriva sul Sole a una specie 
di percezione del regno inferiore esistente al di fuori di esso; per-
cezione naturalmente oscurissima, corrispondente strettamente 
all’oscura coscienza saturnia di cui abbiamo già parlato e che con-
siste essenzialmente in svariate impressioni di calore. 

Tutto ciò che è stato descritto nel riguardi della parte cen-
trale dell’evoluzione solare continua per un determinato tempo; poi 
sopravviene un nuovo periodo di riposo; quindi le varie attività 
proseguono nel medesimo modo il loro lavoro fino a un momento 
dell’evoluzione, in cui il corpo eterico umano ha raggiunto il grado 
di maturità necessaria, perché possa iniziarsi una collaborazione 
fra i «Figli della Vita» (Angeli) e gli «Spiriti dell’Armonia» (Che-
rubini). 

Nell’essere umano si palesano allora alla coscienza sopra-
sensibile alcune manifestazioni, che si possono paragonare a delle 
percezioni gustative, e che si esprimono esteriormente come suoni. 

Un fenomeno simile è già stato notato durante l’evoluzione 
di Saturno, ma ormai sul Sole tutti questi processi nell’entità uma-
na sono più intimi e forniti di vita più autonoma. 

I «Figli della Vita» acquistano allora la oscura coscienza di 
immagini che gli Spiriti, del Fuoco avevano già conseguita su Sa-
turno; vengono aiutati a ciò dagli «Spiriti dell’Armonia» (Cherubi-
ni). 

Questi ultimi in realtà osservano spiritualmente ciò che si 
sta svolgendo nell’evoluzione solare, ma rinunziano a qualsiasi ri-
sultato di tale contemplazione e al godimento che deriva dal sorge-
re di quelle immagini di saggezza, permettendo a queste invece di 
fluire come splendide visioni magiche nella coscienza di sogno dei 
«Figli della Vita», i quali elaborano, alla loro volta, tali immagini 

della loro visione nel corpo eterico dell’uomo, per modo che que-
sto raggiunga gradini sempre più alti di evoluzione. 

Subentra un nuovo periodo di riposo; il tutto poi risorge 
nuovamente dal «sonno cosmico» e, dopo trascorso un certo tem-
po, l’entità umana è progredita al punto da poter disporre ormai di 
forze proprie. 

Queste forze sono le medesime che i «Troni» fecero fluire 
nell’entità umana durante l’ultimo periodo dell’evoluzione satur-
nia. 

L’essere umano sviluppa ormai una vita interiore la quale, 
nella sua manifestazione alla coscienza chiaroveggente, può esser 
paragonata a una intima percezione olfattiva. 

Ma verso l’esteriore, verso lo spazio celeste, l’entità umana 
si manifesta come una personalità, non diretta però da un «Io» inte-
riore; si palesa piuttosto come una pianta che agisca come una per-
sonalità. 

È stato già detto, che sulla fine dell’evoluzione saturnia la 
personalità si manifesta come una macchina. 

E come allora si è sviluppato il primo germe di ciò che an-
cora sta germogliando nell’uomo attuale, cioè «l’Uomo Spirito» 
(Atma), così a questo punto dell’evoluzione è stato formato il pri-
mo germe per lo «Spirito Vitale» (Buddhi). 

Dopo che tutto ciò si è svolto per alquanto tempo, soprav-
viene un altro periodo di riposo, dopo il quale, come le volte pre-
cedenti, l’essere umano riprende per un certo tempo la sua attività, 
finché si presentano condizioni dovute a un nuovo intervento degli 
Spiriti della Saggezza; per mezzo di questi l’essere umano diviene 
capace di sentire il primo accenno della simpatia e dell’antipatia 
verso l’ambiente che lo circonda. 

Non si tratta ancora di sensazione vera e propria, ma soltan-
to di un precursore della sensazione. 

L’attività vitale interiore, di cui la manifestazione potrebbe 
essere caratterizzata come una percezione dell’odore, si rivela este-
riormente con una specie di linguaggio primitivo. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

80  

Se l’essere umano percepisce interiormente un odore sim-
patico (oppure un sapore, o un luccichio), ciò si manifesta 
all’esterno come suono, e lo stesso succede corrispondentemente 
quando la percezione interiore gli riesce antipatica. 

Il vero senso dell’evoluzione solare per l’essere umano vie-
ne attuato a mezzo dei processi che abbiamo descritti; questo esse-
re è arrivato a uno stadio di coscienza più elevato di quello che 
aveva su Saturno, e cioè alla coscienza di sonno. 

Dopo qualche tempo viene raggiunto anche quel punto 
dell’evoluzione, in cui le entità superiori connesse all’evoluzione 
solare devono passare in altre sfere, per elaborare ciò che esse stes-
se hanno acquistato per virtù del loro lavoro sull’entità umana. 

S’inizia un lungo periodo di riposo, simile a quello trascor-
so fra l’evoluzione saturnia e quella solare. 

Tutto ciò che è venuto perfezionandosi sul Sole entra in uno 
stato, che si può paragonare a quello di una pianta quando le sue 
forze di crescita riposano nel seme. 

Ma appunto come queste forze di crescita tornano ad affac-
ciarsi alla luce dei giorno in una nuova pianta, così tutto ciò che era 
vita sul Sole emerge nuovamente, dopo un periodo di riposo dal 
grembo dell’universo, e comincia una nuova esistenza planetaria. 

Il significato di una tale sosta di riposo o «sonno cosmico» 
riuscirà evidente, se si dirige il nostro sguardo spirituale verso una 
delle Gerarchie già indicate, p. es. sugli Spiriti della Saggezza. 

Essi non erano abbastanza evoluti su Saturno per essere ca-
paci di emanare da sé stessi un corpo eterico; furono appunto pre-
parati a questo dalle esperienze attraversate su Saturno. 

Durante il periodo di riposo essi elaborano ciò che in loro 
era stato soltanto preparato e lo trasformano in vere capacità, di 
guisa che sul Sole si trovano abbastanza evoluti per far fluire la lo-
ro vita nell’essere umano, per dotarlo di un corpo vitale suo pro-
prio. 

 
* * * 

 
Dopo un intervallo di riposo, ciò che prima era esistito co-

me Sole risorge nuovamente dal «sonno cosmico», diventa, cioè di 
nuovo percettibile alle facoltà chiaroveggenti, dalle quali prima po-
teva essere osservato, mentre durante il periodo di riposo non era 
per esse più visibile. 

Vi sono ora due fatti da notare riguardo al nuovo essere 
planetario che appare, e che la scienza occulta chiama «Luna» 
(questa non si deve confondere con quella parte di essa che è la lu-
na attuale). 

Prima di tutto, ciò che si era distaccato durante il periodo 
solare, formando il «nuovo Saturno», si trova contenuto nel nuovo 
corpo planetario. 

Questo Saturno si è unito nuovamente con il Sole durante il 
periodo di riposo, e tutto ciò che esisteva nel Saturno originario 
riappare dapprima come un solo organismo cosmico. 

Inoltre, i corpi vitali degli esseri umani, che si erano formati 
sul Sole, sono stati assorbiti durante la sosta di riposo da ciò che 
costituisce l’involucro spirituale del pianeta. 

In questo momento perciò essi non appaiono uniti ai corri-
spondenti corpi fisici umani, ma questi ultimi si presentano dap-
prima separatamente per conto loro. 

I corpi fisici umani contengono veramente tutto ciò che era 
stato in loro elaborato su Saturno e sul Sole, ma sono privi del cor-
po eterico o vitale, e non possono neppure accogliere questo corpo 
eterico immediatamente, perché esso appunto ha attraversato du-
rante il periodo di riposo un’evoluzione con cui essi non si trovano 
ancora in armonia. 

Ora, al principio dell’evoluzione lunare, per conseguire 
questo adattamento, si verifica anzitutto un’altra ricapitolazione 
degli eventi saturnii. 

La parte fisica dell’essere umano percorre nuovamente gli 
stadi dell’evoluzione saturnia, ma in condizioni molto diverse. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

81  

Su Saturno agivano in lui soltanto le forze di un corpo-
calore; ora agiscono anche quelle del corpo gassoso che è stato 
elaborato. 

Queste ultime forze però non si manifestano proprio sul 
principio dell’evoluzione lunare; anzi, sembra allora come se gli 
esseri umani fossero costituiti soltanto di sostanza-calore, in cui le 
forze gassose giacciono assopite. 

Viene poi un momento, in cui i primi inizi di queste ultime 
cominciano a manifestarsi, e finalmente, nell’ultimo periodo della 
ricapitolazione saturnia, l’entità umana presenta lo stesso aspetto 
che aveva nelle sue condizioni di vita sul Sole. 

Nondimeno anche i a quel punto tutta la vita non è che par-
venza di vita. 

Si verifica allora un periodo di riposo, simile alle brevi so-
ste verificatesi durante l’evoluzione solare; dopo il quale ricomin-
cia ad affluire il corpo vitale, che trova il corpo fisico ormai matu-
ro per riceverlo. 

Come la ricapitolazione di Saturno, questa immissione del 
corpo vitale si svolge in tre distinti periodi. 

Durante il secondo periodo l’entità umana si è sufficiente-
mente adattata alle condizioni nuove sulla Luna, perché gli Spiriti 
del Movimento possano mettere in azione la facoltà che hanno ac-
quistata, e cioè la capacità di riversare, traendolo dalla propria es-
senza, il corpo astrale nell’uomo. 

Essi si sono preparati a questo lavoro durante l’evoluzione 
solare, e il periodo di riposo fra Sole e Luna ha permesso loro di 
trasformare ciò che avevano elaborato nella facoltà suddetta. 

Questa immissione dura per un certo tempo, poi viene inter-
rotta da uno degli intervalli di riposo più brevi, per riprendere nuo-
vamente dopo di questo, finché entrano in attività gli Spiriti della 
Forma. 

L’entità umana, per il fatto che gli Spiriti del Movimento 
hanno fatto fluire in essa il corpo astrale, acquista le prime qualità 
animiche. 

I processi, che si svolgono in quell’essere per il fatto che 
possiede un corpo vitale, e che erano, durante l’evoluzione - solare, 
ancora di genere vegetativo, cominciano a essere seguiti da esso 
con sensazioni accompagnate da un senso di piacere e di dispiace-
re. 

Non si tratta per ora che di flussi e riflussi interiori di piace-
re e di dispiacere che si alternano, finché intervengono gli Spiriti 
della Forma, e allora questi sentimenti mutevoli si trasformano in 
modo, che sorge nella natura umana ciò che si potrebbe considera-
re il primo indizio del desiderio e della passione. 

L’essere umano tende verso la ripetizione di ciò che gli ha 
recato piacere, e cerca di evitare ciò per cui sente antipatia. 

Siccome però gli Spiriti della Forma non cedono all’essere 
umano la propria essenza, ma fanno soltanto scorrere le loro forze 
attraverso di esso, il desiderio manca di profondità e 
d’indipendenza: viene diretto dagli Spiriti della Forma, e si presen-
ta con carattere istintivo. 

Il corpo fisico dell’essere umano su Saturno era un corpo di 
calore; sul Sole si verifica una condensazione allo stato di gas o di 
«aria». 

Ora, durante l’evoluzione lunare affluisce l’elemento astra-
le; perciò la parte fisica a un dato momento acquista un grado ulte-
riore di condensazione, e raggiunge uno stato che può paragonarsi 
a quello di un liquido dei nostri giorni. 

La scienza occulta suole dare a questo stato il nome di «ac-
qua» : ma con questa parola non intende indicare l’acqua quale 
l’abbiano oggi, ma qualsiasi forma liquida esistente. 

Il corpo fisico umano assume gradatamente una forma 
composta di tre specie di sostanze materiali. 

La più densa è un «corpo di acqua» ; attraverso di esso 
scorrono correnti di aria, e il tutto è interpenetrato dall’azione del 
calore. 

Ma neppure durante il periodo solare tutti gli organismi 
raggiungono la completa e giusta maturità. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

82  

Perciò sulla Luna, esistono esseri che si trovano ancora allo 
stadio saturnio, e altri, che hanno raggiunto soltanto lo stadio sola-
re. 

Così due altri regni sorgono a fianco del regno umano nor-
malmente evoluto; uno di essi consta degli esseri, che si sono fer-
mati allo stadio saturnio e hanno perciò soltanto un corpo fisico, il 
quale anche ora sulla Luna non è capace di diventare il veicolo di 
un corpo vitale indipendente: è questo il regno più basso della Lu-
na. 

Il secondo consta di esseri rimasti indietro al periodo solare, 
e che non sono perciò abbastanza maturi per potersi incorporare 
sulla Luna un corpo astrale indipendente. 

Questi formano un regno intermedio, fra quello dei ritarda-
tari saturnii e il regno umano normalmente evoluto. 

Ma un altro fenomeno si verifica e, cioè le sostanze dotate 
di sole forze-calore e quelle dotate di sole forze-aria interpenetrano 
anche gli esseri umani, di guisa che questi contengono sulla Luna 
anche una natura saturnia e una natura solare. 

In tal modo si è verificata nella natura umana una specie di 
scissione e per mezzo di questa, dopo intervenuta l’attività degli 
Spiriti della Forma, viene provocato nell’evoluzione lunare un 
evento molto importante. 

Comincia, cioè a prepararsi una scissione nel corpo cosmi-
co lunare; una parte delle sue sostanze e dei suoi esseri si separa 
dall’altra; quell’unico corpo cosmico si divide in due corpi. 

Uno di questi diventa la dimora di alcune entità più elevate 
che erano prima più intimamente connesse con il corpo cosmico 
indiviso, mentre l’altro viene occupato dagli esseri umani, dai due 
regni inferiori già accennati e da alcune entità superiori che non 
esularono sul primo corpo cosmico. 

Il primo corpo cosmico, con le entità più elevate, appare 
come un Sole rinato, ma raffinato; l’altro è ormai realmente una 
nuova formazione, «l’antica Luna», ossia la terza incarnazione 

planetaria della nostra Terra, dopo le incarnazioni planetarie Satur-
no e Sole. 

Delle sostanze sorte sulla Luna, il Sole rinato prende con sé 
soltanto il «calore» e «l’aria» ; sul residuo che rimane come Luna 
esiste, inoltre, lo stato liquido. 

Per virtù di questa separazione le entità esulate sul nuovo 
Sole non si trovano anzitutto ostacolate nella loro evoluzione dagli 
esseri lunari molto più densi, e possono cosi proseguire indisturba-
te nella loro evoluzione. 

In tal modo esse acquistano però tanta maggior forza, da 
poter ormai esercitare dall’esteriore, dal loro Sole, un’azione sugli 
esseri lunari, i quali acquistano pure così nuove possibilità di evo-
luzione. 

Con essi sono rimasti tuttora uniti gli Spiriti della Forma, 
che consolidarono la natura dei desideri e degli appetiti, e questo 
fatto si manifesta gradatamente anche in una condensazione mag-
giore del corpo fisico dell’essere umano; ciò che di questo era pri-
ma soltanto liquido, assume una forma viscida, densa; gli organi-
smi di aria e di calore si condensano corrispondentemente. 

Processi simili si verificano pure nei due regni inferiori. 
Come risultato della separazione dei globo lunare dal globo 

del Sole, il primo viene a trovarsi rispetto al secondo nel medesimo 
rapporto in cui il globo saturnio si, trovava una volta con la intiera 
evoluzione cosmica circostante. 

Il globo di Saturno era stato formato dal corpo degli «Spiriti 
della Volontà» (i Troni), la sua sostanza riverberava nello spazio 
cosmico tutto ciò che veniva sperimentato nell’ambiente circostan-
te dalle entità spirituali sopra menzionate; e la radiazione riflessa si 
destò gradatamente a vita indipendente mediante i processi che se-
guirono. 

Ogni evoluzione è dovuta al fatto, che anzitutto dalla vita 
dell’ambiente si separa dell’essere autonomo; poi l’ambiente 
s’imprime come per riverbero sull’essere differenziato e questo poi 
prosegue indipendente la propria evoluzione. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

83  

E così difatti il corpo-Luna si staccò dal corpo-Sole, del 
quale dapprima rispecchiò la vita. 

Se non fosse accaduto altro, si sarebbe verificato questo 
processo cosmico: vi sarebbe stato un corpo-Sole, in cui delle enti-
tà spirituali, adatte a quel corpo, avrebbero attraversato le loro 
esperienze negli elementi calore e aria. 

Di fronte a questo corpo-Sole vi sarebbe un corpo-Luna, in 
cui altri esseri avrebbero attraversato le loro esperienze negli ele-
menti calore, aria e acqua. 

Il progresso dall’evoluzione solare a quella lunare sarebbe 
consistito nel fatto, che gli esseri solari avrebbero veduto la propria 
vita riflessa nei processi lunari, come da uno specchio, e avrebbero 
così potuto goderne, mentre ciò non era per loro ancora possibile 
durante l’incarnazione solare. 

Ma l’evoluzione non si arrestò a questo stadio; si verificò 
un evento di profonda importanza per tutta l’evoluzione successi-
va. 

Alcune entità adatte al corpo lunare s’impossessarono 
dell’elemento volontà (eredità dei Troni) che avevano a disposi-
zione, e con questo mezzo svilupparono una vita loro propria, che 
si foggiò indipendentemente dalla vita solare. 

A lato dunque delle esperienze lunari, che si trovano inte-
ramente sotto l’influenza del Sole, sorgono delle esperienze lunari 
indipendenti, ossia degli stati di opposizione e di ribellione contro 
gli esseri solari. 

I vari regni che erano sorti sul Sole e sulla Luna, e primo 
fra essi quello degli antenati dell’uomo, vennero coinvolti in queste 
condizioni. 

In tal modo il globo lunare racchiude in sé spiritualmente e 
materialmente due correnti di vita: l’una che è in intima unione con 
la vita solare, e l’altra che se ne è «staccata» e prosegue indipen-
dentemente la propria via. 

Questa scissione in due vite diverse si manifesta in tutti gli 
eventi successivi dell’incarnazione lunare. 

Ciò che si presenta alla indagine soprasensibile in questo 
periodo dell’evoluzione può essere espresso con le seguenti imma-
gini. 

L’intiera massa fondamentale della Luna è costituita da una 
sostanza semivivente, che si muove a volte lentamente, a volte ra-
pidamente. 

Non si tratta però ancora di una massa minerale come le 
rocce e il terreno sul quale l’uomo si aggira attualmente; si potreb-
be chiamare piuttosto un regno vegetale-minerale; ma occorre im-
maginare che la base principale del corpo lunare è costituita da 
questa sostanza vegetale-minerale -, come la Terra oggidì è costi-
tuita di rocce, di terra arabili ecc. 

Come oggidì abbiamo delle masse torreggianti di rocce, co-
sì pure delle masse più consistenti formavano parte della massa lu-
nare, e si potrebbero paragonare a delle strutture dure, legnose, o di 
sostanza cornea; e come ora le piante spuntano fuori dal suolo mi-
nerale, così la superficie della Luna era coperta e interpenetrata dal 
secondo regno, consistente in una specie di piante-animali. 

La loro sostanza era più molle della massa generale lunare e 
in sé più mobile. 

Questo regno si stendeva sull’altro come un mare viscido. 
L’uomo stesso a quel tempo può essere chiamato animale-

uomo. 
La sua natura conteneva gli elementi costitutivi degli altri 

due regni, ma il suo essere era completamente interpenetrato da un 
corpo vitale e da un corpo astrale, sui quali esercitavano la loro 
azione le forze che le entità più alte emanavano dal Sole che si era 
separato; la sua figura venne da esse nobilitata. 

Mentre gli Spiriti della Forma gli davano una figura, per 
mezzo della quale egli diventava adatto alla vita lunare, gli Spiriti 
solari fecero di lui un essere superiore a quella vita. 

Egli aveva il potere di nobilitare la propria natura, mediante 
le facoltà fornitegli da questi Spiriti, anzi aveva anche quella di in-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

84  

nalzare ciò che apparteneva al regni inferiori a un livello più eleva-
to. 

Osservati spiritualmente, i processi che stiamo esaminando 
possono essere descritti nel modo seguente. 

L’antenato dell’uomo era stato nobilitato da entità cadute 
dal regno solare. 

Questo miglioramento si estese specialmente a tutto ciò che 
poteva venire sperimentato nell’elemento «acqua» ; su questo ele-
mento le entità solari, che dominavano negli elementi calore e aria, 
avevano minore influenza. 

Ne risultò come conseguenza che, l’organismo 
dell’antenato umano era influenzato da due generi diversi di entità: 
una parte dell’organismo era completamente compenetrata 
dall’azione delle entità solari; nell’altra agivano le entità lunari ca-
dute, e perciò quest’ultima parte era più indipendente dell’altra. 

Nella prima potevano sorgere soltanto stati di coscienza in 
cu vivevano le entità solari; invece nell’ultima dominava una spe-
cie di coscienza cosmica simile à quella dello stato saturnio, ma 
ormai sopra un gradino più elevato. 

L’antenato dell’uomo appariva perciò a sé stesso come 
«l’immagine dell’universo», mentre la sua «parte solare» si sentiva 
soltanto «l’immagine del Sole». 

Orbene, fra queste due entità diverse sorse una specie di 
conflitto nella natura umana. 

Una soluzione di questo conflitto venne raggiunta per 
l’influenza delle entità solari, per opera delle quali la sostanza or-
ganica che dava la possibilità di una coscienza cosmica indipen-
dente venne resa fragile e corruttibile. 

Di tanto in tanto questa parte dell’organismo doveva essere 
eliminata. 

Durante questa eliminazione, e per qualche tempo dopo di 
essa, l’antenato dell’uomo era un essere unicamente dipendente 
dall’influenza solare; la sua coscienza diveniva meno indipenden-
te; egli viveva in essa completamente dèdito alla vita solare. 

Dopo, però, la parte lunare indipendente risorgeva nuova-
mente, e questo processo si ripeteva periodicamente; l’antenato 
dell’uomo viveva perciò sulla luna in condizioni alternanti di co-
scienza più chiara e più oscura, e questo alternarsi era accompa-
gnato da un cambiamento materiale del suo essere. 

Di tempo in tempo egli deponeva il suo corpo lunare, per 
riassumerlo più tardi. 

Sotto l’aspetto fisico, grandi diversità si palesano nel regni» 
sopra citati della Luna; i minerali-piante, le piante-animali e gli 
animali - uomini si differenziano in vari gruppi. 

Ci si può spiegare questa diversità, se si tiene conto, che 
degli organismi essendo rimasti indietro a ognuno dei diversi stadi 
dell’evoluzione, delle forme di diversissime qualità sono state in-
corporate. 

Si trovano organismi che ancora palesano le qualità pri-
mordiali dell’evoluzione saturnia, altri quelle del periodo medio e 
altri ancora quelle dell’ultimo. 

E lo stesso si può dire di tutti gli stadi dell’evoluzione sola-
re. 

Come alcuni organismi collegati con il pianeta cosmico in 
via di evoluzione sono rimasti indietro, così è successo pure ad al-
cune entità che hanno rapporto con quell’evoluzione. 

Durante il progresso evolutivo che ha condotto al periodo 
lunare, molte categorie di queste entità si sono andate formando. 

Vi sono degli Spiriti della Personalità, i quali non raggiun-
sero il loro stadio umano neppure sul Sole; ma ve ne sono anche 
che hanno riconquistato sulla Luna il tempo perduto e sono diven-
tati umani. 

Un certo numero di Spiriti del Fuoco, che avrebbero dovuto 
raggiungere il grado di umanità sul Sole, sono pure rimasti indie-
tro. 

Orbene, come durante l’evoluzione solare alcuni Spiriti del-
la Personalità si allontanarono dal Sole e permisero in tal modo a 
Saturno di rivivere come corpo cosmico separato, così anche du-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

85  

rante il corso dell’evoluzione lunare le entità ora descritte si distac-
cano e formano corpi cosmici separati. 

Finora abbiamo parlato soltanto della separazione del Sole 
e della Luna, ma altri organismi cosmici si sono distaccati, per le 
ragioni sopra esposte, dal corpo lunare che è ricomparso dopo il 
lungo intervallo di riposo susseguente allo stato planetario solare. 

Dopo un determinato tempo ci si trova dinanzi a un sistema 
di corpi celesti, di cui il più progredito, come si vede facilmente, è 
il nuovo Sole. 

E quel medesimo legame di attrazione, che abbiamo de-
scritto per l’evoluzione solare, come esistente fra il regno saturnio 
ritardatario e gli Spiriti della Personalità sul nuovo Saturno, si co-
stituisce fra ognuno di questi corpi cosmici e le corrispondenti enti-
tà lunari. 

Non possiamo occuparci qui singolarmente di tutti i corpi 
celesti che si vanno formando; basta aver indicato la ragione, per 
cui tutta una serie di corpi cosmici si è andata gradatamente distac-
cando dall’organismo cosmico indiviso, che si è manifestato come 
Saturno all’inizio dell’evoluzione dell’umanità. 

Dopo l’intervento degli Spiriti della Forma sulla Luna, 
l’evoluzione procede per un certo tempo nel modo che abbiamo 
descritto, finché si verifica una nuova pausa, durante la quale le 
parti più grossolane dei tre regni lunari si trovano in una specie di 
torpore, mentre le più raffinate, e sopratutto il corpo astrale 
dell’essere umano, si svincolano dalle prime, e raggiungono uno 
stato, in cui le forze superiori delle eccelse entità solari possono 
esercitare su di esse un’azione particolarmente forte. 

Dopo il periodo di riposo, esse interpenetrano di nuovo 
quelle parti dell’entità umana composte di sostanze più grossolane. 

Per il fatto di aver accolto durante la pausa di riposo - in 
condizioni di completa libertà - tali forze potenti, esse divengono 
capaci di maturare quelle sostanze più dense, perché possano acco-
gliere l’influenza che verrà esercitata su di esse dopo un determina-

to tempo dagli Spiriti della Personalità e dagli Spiriti del Fuoco 
evoluti normalmente. 

Nel frattempo, questi Spiriti della Personalità sono saliti a 
un gradino su cui posseggono la «coscienza dell’ispirazione». 

Essi sono capaci ormai, non soltanto di osservare sotto for-
ma di immagini lo stato interiore degli altri esseri, come accadeva 
con la coscienza chiaroveggente immaginativa, ma possono perce-
pire l’interiorità stessa di quegli esseri, la quale si manifesta a loro 
con un linguaggio di suoni spirituali. 

Gli Spiriti del Fuoco sono saliti all’altezza di coscienza che 
gli Spiriti della Personalità possedevano sul Sole; queste due ge-
rarchie spirituali possono perciò intervenire nella vita progredita 
dell’essere umano. 

Gli Spiriti della Personalità operano sul corpo astrale, gli 
Spiriti del Fuoco sul corpo eterico dell’entità umana. 

Il corpo astrale acquista in tal modo la caratteristica della 
personalità; sperimenta non soltanto il piacere e il dolore, ma può 
riferirli a sé stesso, non ha però raggiunto ancora la completa co-
scienza dell’Io, che dice a sé stesso: «Io esisto», ma si sente soste-
nuto e protetto da altri esseri che lo circondano. 

Guardando ad essi, è capace di dire: «ciò che mi circonda 
mi tiene in vita». 

Gli Spiriti del Fuoco operano ormai sul corpo eterico e per 
loro influenza il movimento delle forze in quel corpo diventa sem-
pre più un’attività vitale interiore; ciò che ne risulta trova la sua 
espressione fisica in una circolazione di umori e in fenomeni di 
crescenza. 

Le sostanze gassose si sono condensate in sostanze liquide; 
si può ora parlare di qualcosa di simile ad un processo di nutrizio-
ne, per il senso che ciò che l’essere riceve dall’esterno viene inte-
riormente trasformato ed elaborato. 

Se ci si raffigura un che di intermedio fra l’attuale nutrizio-
ne e la respirazione, si ottiene un’idea di ciò che accadeva a tale ri-
guardo. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

86  

L’essere umano attingeva le sostanze alimentari dal regno 
degli animali-piante. 

Bisogna rappresentarsi questi animali-piante come fluttuan-
ti o nuotanti nell’elemento che li circonda, o anche leggermente 
aderenti ad esso, come gli animali inferiori attuali vivono 
nell’acqua e gli animali terrestri nell’aria. 

Questo elemento però non è né acqua né aria, nel senso at-
tuale di queste parole, ma qualcosa di intermedio; è come un denso 
vapore, in cui le sostanze più varie si trovano come disciolte e 
scorrono qua e là in varie direzioni. 

Gli animali-piante appaiono soltanto come forme regolari 
condensate di questo elemento, e fisicamente esse sono spesso po-
co diverse dal loro ambiente. 

Il processo respiratorio si svolge oltre a quello della nutri-
zione, ma non si esplica come qui sulla Terra; si tratta piuttosto di 
un’ispirazione e di una espirazione di calore. 

All’osservazione chiaroveggente appare come se con questi 
processi si aprissero e si richiudessero degli organi attraversati da 
una corrente di calore e attraverso i quali fluissero dentro e fuori 
anche le sostanze gassose e liquide. 

E poiché l’essere umano già possiede a questo punto della 
sua evoluzione un corpo astrale, questa respirazione e questa nutri-
zione sono accompagnate da sensazioni, di guisa che egli prova 
una specie di piacere, quando assorbe dall’esterno quelle sostanze, 
che sono utili per la costituzione del suo essere, e sente dispiacere 
quando delle sostanze nocive penetrano in lui, o gli si avvicinano. 

Come è stato descritto che durante l’evoluzione lunare il 
processo respiratorio era molto affine a un processo di nutrizione, 
così pure il processo immaginativo era molto affine alla procrea-
zione. 

Le cose e gli esseri dell’ambiente degli uomini sulla Luna 
non esercitavano azione diretta sul sensi; le rappresentazioni suc-
cedevano piuttosto per il fatto, che la presenza di tali esseri e di tali 
cose destava nella ottusa coscienza crepuscolare delle immagini, le 

quali erano molto più intimamente connesse con la vera natura 
dell’ambiente, che non le percezioni dei sensi attuali, i quali a 
mezzo dei colori, dei suoni, degli odori, non ci palesano, in certo 
qual modo, che l’aspetto esteriore degli esseri. 

Per farsi un concetto più chiaro dello stato di coscienza de-
gli uomini sulla Luna, bisogna rappresentarsi questi come immersi 
nell’ambiente nebuloso che abbiamo descritto. 

In questo ambiente nebuloso si svolgono i processi più di-
versi; si verificano delle combinazioni e dissociazioni di sostanze, 
alcune parti di esse si condensano, altre diventano più tenui. 

Tutto ciò si svolge in modo, che gli esseri umani non vedo-
no né sentono direttamente quei processi, ma questi destano nella 
loro coscienza delle immagini che si possono paragonare a quelle 
dell’attuale coscienza di sogno. 

È come quando un oggetto cade in terra, e l’uomo, nel son-
no, non comprende il vero processo che si è svolto, ma crede di 
aver udito un colpo di arma da fuoco. 

Le immagini della coscienza lunare non sono però arbitrarie 
come tali immagini di sogno; sono simboli, piuttosto che copie, ma 
corrispondono agli eventi esteriori; difatti, a un determinato pro-
cesso esteriore corrisponde una determinata immagine. 

L’uomo lunare si trova perciò in condizione di regolare la 
sua condotta a seconda di queste immagini, cosi come l’uomo at-
tuale la regola in ordine alle sue percezioni. 

Bisogna osservare però, che la condotta basata sulle perce-
zioni è sottoposta alla volontà, mentre l’azione determinata per 
l’influenza delle immagini suddette è il risultato di uno stimolo 
oscuro e istintivo. 

Questa coscienza d’immagini permette di percepire non 
soltanto i processi fisici esteriori, ma, a mezzo delle immagini, di-
ventano manifesti anche gli esseri spirituali che dominano dietro 
agli eventi fisici, e le loro attività. 

Così in tutto ciò che concerne il regno degli animali-piante 
sono visibili gli Spiriti della Personalità; dietro e dentro agli esseri 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

87  

minerali-vegetali appaiono gli Spiriti del Fuoco, e, come esseri che 
l’uomo è capace di rappresentarsi senza riferirli ad alcunché di fi-
sico, e che egli vede, in certo qual modo, come forme eterico-
animiche, appaiono i «Figli della Vita». 

Sebbene queste rappresentazioni della coscienza lunare non 
fossero copie, ma soltanto simboli delle cose esteriori, esse eserci-
tavano nondimeno un’azione molto più importante sull’interiorità 
dell’essere umano di quella che esercitano le rappresentazioni at-
tuali ottenute a mezzo della percezione; erano capaci di mettere in 
movimento, in attività, tutta l’interiorità umana; in ordine ad esse si 
formavano i processi interiori; erano vere forze formatrici. 

L’essere umano divenne ciò che queste forze formatrici ne 
fecero; divenne, immagine dei processi della sua coscienza. 

Quanto più il corso dell’evoluzione si svolge in questo mo-
do e tanto più ne risulta come conseguenza un profondo, decisivo 
cambiamento dell’essere umano. 

Gradatamente la forza, che emana dalle immagini della co-
scienza, non può più estendere la sua azione sull’intera corporeità 
dell’uomo. 

Si costituiscono degli organi sottoposti all’azione formatri-
ce della coscienza d’immagini e che divengono in sommo grado 
una copia della vita immaginativa nel modo già descritto; altri or-
gani però sfuggono a tale influenza, perché, in certo qual modo so-
no troppo densi, troppo determinati da altre leggi, per modellarsi in 
ordine alle immagini della coscienza; si sottraggono perciò 
all’influenza dell’essere umano, ma subiscono quella dei sublimi 
esseri solari. 

Tale gradino dell’evoluzione però è preceduto da un perio-
do di riposo, durante il quale gli Spiriti solari raccolgono la forza 
necessaria per poter poi esercitare un’azione sugli esseri della Lu-
na, in condizioni del tutto nuove. 

Dopo questa sosta l’essere umano è nettamente scisso in 
due nature. 

Una di esse sfugge all’azione indipendente della coscienza 
di immagini, assume una forma più determinata e si trova sotto 
l’influenza di forze, le quali emanano veramente dal globo lunare, 
ma che nascono in questo sol tanto per mezzo dell’influenza degli 
esser solari. 

Questa parte dell’essere umano partecipa sempre più alla 
vita alimentata dall’influenza solare; l’altra invece si erge come 
una specie di testa sopra la prima; è mobile, flessibile e si modella 
in ordine alla vita della oscura coscienza umana. 

Ambedue sono però intimamente collegate e reciprocamen-
te si scambiano i loro succhi; i loro arti si interpenetrano. 

Un’armonia importante viene raggiunta per il fatto che, du-
rante il tempo in cui tutto ciò si è andato svolgendo, si stabili anche 
un rapporto fra Sole e Luna conforme all’indirizzo di tale evolu-
zione. 

È già stato accennato come gli esseri progredienti attraverso 
i diversi gradi dell’evoluzione vanno separando i loro rispettivi 
corpi celesti dalla massa generale cosmica, ed emanano, in certo 
qual modo, le forze in ordine alle quali le sostanze si organizzano. 

Sole e Luna si sono perciò separati l’uno dall’altro, e ciò 
era necessario per preparare delle dimore adatte ai diversi esseri; 
ma la determinazione della materia e delle sue forze da parte dello 
spirito va anche più oltre. 

Gli esseri stessi determinano taluni movimenti dei corpi co-
smici, fanno si che alcuni astri girino intorno agli altri, di guisa che 
questi corpi celesti non si trovano sempre nella medesima posizio-
ne fra di loro. 

Quando la posizione, il rapporto di un corpo cosmico con 
l’altro si muta, viene a modificarsi anche l’azione che gli esseri 
corrispondenti esercitano gli uni sugli altri. 

Così avvenne per il Sole e la Luna; a mezzo del movimento 
costituitosi di questa attorno a quello, gli esser umani si trovano al-
ternativamente, a volte maggiormente nella cerchia d’influenza del 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

88  

Sole, a volte possono ritrarsene, trovandosi allora più poggiati sulle 
proprie forze. 

Il movimento è una conseguenza della sopra descritta «ca-
duta» di determinati esseri lunari e dall’assestamento del conflitto 
che ne risultò; non è che l’espressione fisica del nuovo rapporto 
delle forze spirituali creatosi in seguito a quella caduta. 

Il fatto che alcuni corpi girano attorno ad altri produce negli 
abitanti dei corpi stessi quel diversi stati di coscienza alternantisi di 
cui sopra abbiamo parlato. 

Si può dire che la Luna alternativamente volge la propria 
vita verso il Sole e la distoglie dal medesimo; vi è un periodo sola-
re e un periodo planetario, e in quest’ultimo gli esseri lunari si 
evolvono nella parte della Luna che non è volta verso il Sole. 

Certamente però vi sono sulla Luna anche altri fenomeni, 
oltre al movimento dei corpi celesti. 

Quando la coscienza chiaroveggente si volge indietro, verso 
il passato, può vedere che gli esseri lunari stessi migrano periodi-
camente da una parte all’altra del loro pianeta, e cercano in deter-
minati periodi il luogo adatto per poter ricevere l’influenza solare; 
in altre epoche migrano nei punti dove sfuggono a tale influenza e 
dove, per così dire, possono raccogliersi in sé stessi. 

Per completare l’immagine dei processi che stiamo descri-
vendo, conviene tener conto, che durante questo periodo di tempo i 
«Figli della Vita» arrivano al loro grado di umanità. 

Anche sulla Luna l’uomo non può ancora utilizzare i sensi, 
di cui il germe già si era costituito su Saturno, per percepire diret-
tamente gli oggetti esteriori. 

Durante il periodo lunare questi sensi divengono strumenti 
per i «Figli della Vita» ; questi se ne servono per percepire attra-
verso ad essi. 

I sensi che appartengono al corpo umano fisico entrano 
perciò in una reciprocità di rapporti con i «Figli della Vita», i quali 
non soltanto li utilizzano per sé, ma li perfezionano. 

Orbene, la varietà dei rapporti degli esseri umani con il So-
le determina un cambiamento nelle loro condizioni di vita, per mo-
do che, quando l’essere umano soggiace all’influenza solare, si 
trova rivolto più verso la vita solare e ai suoi fenomeni, anziché 
verso sé stesso; egli sente durante quei periodi la grandezza e lo 
splendore dell’universo, che si esprimono nell’esistenza solare; 
egli, per così dire, li assorbe. 

Gli esseri sublimi, che hanno dimora sul Sole, esercitano al-
lora appunto un’azione sulla Luna; la quale a sua volta agisce 
sull’essere umano. 

Però quest’azione non si estende all’intiero esser umano, 
ma si esplica in special modo su quelle parti di esso che si sono 
sottratte all’influenza della propria coscienza immaginativa. 

Il corpo fisico e il corpo vitale sopratutto acquistano a 
quell’epoca maggiore grandezza e forma; diminuiscono 
all’incontro i fenomeni della coscienza. 

Quando l’essere umano non ha la vita rivolta verso l’Sole, 
egli si occupa della propria natura, nella quale s’inizia un’attività 
interiore, sopratutto nel corpo astrale, mentre la forma esterna, al 
contrario, diventa più insignificante, meno perfetta. 

Durante l’evoluzione lunare sussistono dunque due stati di 
coscienza chiaramente distinti e che si alternano, uno più oscuro, 
durante il periodo solare, l’altro, più chiaro, nell’epoca in cui la vi-
ta è più concentrata in sé stessa. 

Il primo stato è più oscuro, ma è anche meno egoista; in es-
so la vita dell’uomo è più dedicata al mondo esteriore, all’universo 
rispecchiato nel Sole. 

L’alternarsi degli stati di coscienza si può paragonare, in 
certo qual modo, tanto all’alternarsi del sonno e della veglia 
nell’umanità presente, quanto all’alternarsi dei due periodi della 
vita umana, cioè quello fra nascita e morte e quello più spirituale 
dell’esistenza fra la morte e la nuova nascita. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

89  

Il risveglio sulla Luna, dopo la fine del periodo solare, era 
qualcosa d’intermedio fra l’attuale risvegliarsi dell’uomo ogni mat-
tina e il suo nascere nel mondo fisico. 

Così pure l’oscuramento della coscienza, che si verificava 
gradatamente con l’avvicinarsi del periodo solare, si può chiamare 
uno stato intermedio fra l’addormentarsi e il morire; perché 
sull’antica Luna l’uomo non aveva una coscienza della nascita e 
della morte come l’ha attualmente; egli si abbandonava al piacere 
di vivere in quella specie di vita solare. 

Durante quel tempo era sottratto alla vita individuale e vi-
veva maggiormente nella spiritualità. 

Si può dare soltanto un’idea approssimativa di ciò che 
l’uomo sperimentava durante quei periodi. 

Egli aveva l’impressione che tutte le forze dell’universo 
scorressero e pulsassero in lui; si sentiva come ebbro dell’armonia 
universale alla cui vita partecipava; il suo corpo astrale e anche una 
parte di quello vitale erano in quel tempo come liberati dal corpo 
fisico. 

Questa formazione costituita dal corpo astrale e dal corpo 
vitale somigliava a un delicato e meraviglioso strumento musicale, 
di cui i misteri dell’universo facevano vibrare le corde. 

In ordine all’armonia universale venivano modellati gli or-
gani di quella parte degli esseri umani, su cui la coscienza aveva 
minore influenza, perché in quelle armonie agivano gli esseri del 
Sole. 

La forma di quella parte dell’uomo è stata dunque scolpita 
dalle armonie spirituali dell’universo. 

La differenza fra lo stato di coscienza più chiaro degli esse-
ri umani durante il periodo solare e questo stato più oscuro, non era 
così accentuata come la differenza che vi è fra la veglia e il sonno 
senza sogni degli uomini attuali. 

È bensì vero che la coscienza immaginativa non era tanto 
chiara, quanto l’attuale coscienza di veglia; ma l’altro stato di co-

scienza non era a sua volta così oscuro, come il sonno senza sogni 
del tempo presente. 

L’essere umano percepiva così in modo attenuato l’azione 
delle armonie cosmiche nel suo corpo fisico e nella parte del corpo 
eterico, rimasta collegata a quello fisico. 

Durante il tempo in cui il Sole, in certo qual modo, non ri-
splendeva per l’essere umano, le rappresentazioni immaginative 
prendevano nella coscienza il posto delle armonie, e durante quel 
tempo si animavano principalmente gli organi del corpo fisico e 
del corpo eterico, che si trovavano in dipendenza immediata della 
coscienza. 

Al contrario, le altre parti dell’essere umano, su cui ormai 
non agivano le forze costruttrici del Sole, subivano un processo di 
indurimento, di disseccamento. 

E quando poi ritornava il periodo solare, gli antichi corpi 
deperivano e si staccavano dall’essere umano; questo risorgeva 
come dalla tomba della sua antica corporeità, interiormente rinno-
vato, sebbene tuttavia con forma esigua. 

Si era verificato un rinnovamento del processo vitale. 
Per effetto dell’azione degli esseri solari e delle loro armo-

nie, il corpo rinato si ricostituiva nella sua perfezione, e il processo 
su descritto si ripeteva. 

Tale rinnovamento veniva sentito dall’uomo come se in-
dossasse un nuovo abito. 

Il nucleo del suo essere non aveva attraversato una vera e 
propria nascita, o una morte, ma era solo passato da uno stato di 
coscienza del suono spirituale, in cui era maggiormente rivolto al 
mondo esteriore, ad uno stato di coscienza in cui era maggiormente 
rivolto verso la propria interiorità. 

Egli aveva cambiato pelle; e poiché l’antico corpo era dive-
nuto inutilizzabile, se ne era spogliato e l’aveva rinnovato. 

Così viene più chiaramente caratterizzata quella specie di 
procreazione di cui prima si è parlato, e di cui è stato detto, che era 
molto affine alla vita immaginativa. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

90  

L’essere umano, nei riguardi di alcune parti del corpo fisico 
e del corpo eterico, ha veramente procreato un essere suo simile; 
ma in questo caso l’essere generatore non ha dato esistenza a nes-
sun rampollo completamente diverso da lui, bensì l’essenza del pa-
dre è passata nel figlio. 

Non si tratta di un essere nuovo, ma del medesimo, sotto 
nuova forma. 

Così l’uomo lunare sperimenta degli stati alternanti di co-
scienza; quando il periodo solare si avvicina, le sue rappresenta-
zioni immaginative divengono sempre più ottuse, un beato abban-
dono lo prende tutto e nella calma sua interiorità risuonano le ar-
monie cosmiche. 

Verso la fine di quel periodo le immagini si ravvivano nel 
corpo astrale; l’uomo incomincia maggiormente a sentire sé stesso; 
sperimenta allora come un risveglio dalla beatitudine e dalla tran-
quillità in cui era immerso durante il periodo solare. 

Si verifica allora però un’altra esperienza importante. 
Quando la coscienza immaginativa dell’essere umano si ri-

schiara, questi vede sé stesso come avvolto n una nuvola, quale, 
come fosse un’entità, è discesa su di lui dall’universo; sente questa 
entità come qualche cosa che gli appartiene, e che completa la sua 
natura; la sente come una sorgente della sua esistenza, come il suo 
«Io». 

Questa entità è uno dei «Figli della Vita». 
Rispetto ad essa l’uomo sente: «Anche quando mi ero ab-

bandonato allo splendore dell’universo, durante il periodo solare, 
io ho vissuto in questa entità, allora essa era per me invisibile, 
mentre ora invece mi è divenuta visibile». 

Ed è anche da questo «Figlio della Vita» che irradia la for-
za, che rende l’uomo capace di esercitare un’azione sulla propria 
corporeità, durante il periodo in cui manca il Sole; quando poi ri-
torna il periodo solare, l’uomo si sente immedesimato con il «Fi-
glio della Vita», intimamente unito a lui, sebbene non lo veda. 

Il rapporto fra l’uomo e i Figli della Vita non era tale, che 
ogni singolo essere umano avesse un suo proprio Figlio della Vita, 
ma un intiero gruppo di uomini sentiva un Figlio della Vita come 
ad esso appartenente. 

Gli uomini sulla Luna vivevano divisi in tanti gruppi, e 
ognuno di questi sentiva in un determinato Figlio della Vita il pro-
prio «Io di gruppo». 

La differenza dei gruppi era caratterizzata dal fatto, che il 
corpo eterico di ognuno di essi aveva una forma sua propria, ma 
siccome i corpi fisici si plasmano a seconda dei corpi eterici, così 
in essi venivano impresse le caratteristiche di questi ultimi, e i sin-
goli gruppi umani apparivano come tante differenti specie umane. 

Quando i Figli della Vita abbassavano lo sguardo sui rispet-
tivi gruppi umani vedevano sé stessi, in certo qual modo, moltipli-
cati nei singoli esseri umani, nei quali sentivano la propria indivi-
dualità. 

Negli uomini essi vedevano, per così dire, il proprio rifles-
so. 

Questa era appunto la missione dei sensi umani a quel tem-
po. 

È già stato detto, che essi non percepivano ancora gli ogget-
ti, ma riflettevano l’essenza dei Figli della Vita. 

Ciò che i «Figli della Vita» percepivano per mezzo di quel 
riflesso dava loro la coscienza del proprio «Io»; e ciò che veniva 
suscitato nel corpo astrale umano, per mezzo di quel riflesso, costi-
tuiva appunto le immagini dell’oscura e crepuscolare coscienza lu-
nare. 

L’effetto di questa reciproca azione fra gli uomini e i «Figli 
della Vita» determinò nel corpo fisico umano l’inizio del sistema 
nervoso. 

I nervi si costituivano appunto, come un prolungamento dei 
sensi verso l’interno del corpo umano. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

91  

Da quanto abbiamo descritto risulta evidente quale sia stata 
l’azione di tre gerarchie di spiriti sugli uomini lunari : gli Spiriti 
della Personalità, gli Spiriti del Fuoco e i Figli della Vita. 

Se si osserva il periodo più importante dell’evoluzione lu-
nare, ossia quello centrale, si potrà dire: gli Spiriti della Personalità 
hanno impiantato nel corpo astrale umano l’indipendenza, il carat-
tere personale, e si deve ascrivere a questo fatto la possibilità che 
nell’epoca in cui il Sole non risplende, per così dire, per l’uomo, 
quest’ultimo possa volgere la propria attenzione su sé stesso e sia 
capace di lavorare al proprio sviluppo. 

Gli Spiriti del Fuoco agiscono sul corpo eterico, in quanto 
questo ha impresso in sé la formazione indipendente dell’essere 
umano; è per mezzo loro, che, ogni volta che il corpo è rinnovato, 
l’essere umano torna a sentirsi come sé medesimo. 

Per mezzo degli Spiriti del Fuoco, il corpo eterico acquista 
perciò anche una specie di memoria. 

I «Figli della Vita» agiscono sul corpo fisico in modo, che 
questo possa diventare l’espressione del corpo astrale fattosi indi-
pendente; danno la possibilità che il corpo fisico diventi una copia 
della fisionomia del corpo astrale. 

Durante il periodo solare, quando il corpo fisico e il corpo 
eterico si sviluppano indipendentemente dal corpo astrale autono-
mo, agiscono su quei due corpi delle entità spirituali più elevate, e 
cioè gli Spiriti della Forma e quelli del Movimento; il loro inter-
vento si esplica dal Sole nel modo già descritto. 

Sotto l’influenza di tali avvenimenti l’essere umano matura 
in guisa da poter costituire in sé gradatamente il germe del Sé Spi-
rituale, nel modo stesso in cui costituì il germe dell’Uomo-Spirito, 
durante la seconda metà dell’evoluzione saturnia, e il germe dello 
Spirito Vitale sul Sole. 

In seguito a ciò tutte le condizioni sulla Luna si modificano. 
Per virtù delle successive trasformazioni e rinnovamenti, gli 

esseri umani si sono sempre più raffinati e nobilitati, ma hanno an-
che acquistato forza; la coscienza immaginativa perciò si andò af-

fermando sempre più nel periodi solari, ed esercitò la sua influenza 
anche sulla formazione del corpo fisico e del corpo eterico, che 
prima si verificava completamente per mezzo dell’azione degli es-
seri solari. 

Ciò che succedeva sulla Luna per mezzo degli esseri umani 
e degli spiriti con essi uniti, andò sempre più assomigliando 
all’azione svolta antecedentemente dal Sole e dalle sue entità supe-
riori. 

Ne venne di conseguenza che tali entità poterono sempre 
più ritirarsi indietro e dedicare le loro forze alla propria evoluzio-
ne; in tal modo la Luna divenne dopo qualche tempo matura per 
poter, di nuovo essere riunita al Sole. 

Considerati spiritualmente, questi eventi si svolsero nel 
modo seguente: gli «esseri lunari caduti» sono stati gradatamente 
dominati dagli esseri solari; hanno dovuto subordinarsi a questi ul-
timi e sottomettersi alle loro leggi, uniformando a quelle il loro la-
voro. 

Questo è successo però soltanto dopo che attraverso lunghe 
epoche i periodi lunari erano andati diventando sempre più brevi, e 
i periodi solari più lunghi. 

Si verifica allora di nuovo un’evoluzione, durante la quale 
Sole e Luna costituiscono un solo corpo cosmico, e in cui il corpo 
fisico umano è divenuto completamente eterico. 

Non bisogna però immaginarsi, quando si dice che il corpo 
fisico è divenuto completamente eterico, che per tali stati non si 
possa più parlare di corpo fisico; ciò che si era costituito come cor-
po fisico durante il periodo saturnio, quello solare e quello lunare 
esiste tuttavia. 

Si tratta di riconoscere il fisico, anche quando esso non si 
manifesta esteriormente come tale, poiché esso può sussistere an-
che assumendo all’esteriore la forma eterica e perfino quella astra-
le. 

È necessario distinguere con cura l’apparenza esteriore dal-
la legge interiore. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

92  

Il fisico può eterizzarsi e astralizzarsi, pur rimanendo costi-
tuito secondo leggi, fisiche, e così appunto succede allorché il cor-
po fisico dell’uomo, dopo aver raggiunto sulla Luna un dato grado 
di perfezione, acquista forma eterica. 

Quando però l’osservazione chiaroveggente che lo può ve-
dere rivolge la sua attenzione su tale corpo di forma eterica, questo 
non gli si palesa come compenetrato da leggi eteriche, ma da quel-
le fisiche; l’elemento fisico è stato in tal caso accolto da quello ete-
rico per riposare in esso e per esserne curato come fosse nel grem-
bo materno. 

Più tardi l’elemento fisico ricompare anche in forma fisica, 
ma su di un gradino più alto di evoluzione. 

Se gli esseri umani della Luna avessero conservato il loro 
corpo fisico nella sua forma fisica grossolana, la Luna non avrebbe 
potuto mai riunirsi al Sole. 

Assumendo la forma eterica, il corpo fisico diventa più af-
fine al corpo eterico e può quindi anche interpenetrarsi più intima-
mente con quelle parti del corpo eterico e del corpo astrale, le quali 
hanno dovuto allontanarsi da esso durante le epoche solari 
dell’evoluzione lunare. 

L’uomo, il quale durante la separazione del Sole e della 
Luna sembrava un essere duplice, si unifica di nuovo in un essere 
solo. 

La parte fisica diventa più animica, ma quella animica a sua 
volta si unisce più strettamente a quella fisica; su questo essere 
umano unificato, che è penetrato nella sfera d’azione diretta degli 
spiriti solari, questi possono esercitare ormai un’azione affatto di-
versa da quella che esercitavano prima sulla Luna dall’esterno. 

L’uomo si trova ormai in un ambiente più animico-
spirituale, e gli «Spiriti della Saggezza» possono perciò esercitare 
su di lui un’azione molto importante. 

Essi gli trasfondono la saggezza, gli inoculano la saggezza, 
per modo che, in un certo senso, egli diventa un’anima indipenden-
te. 

All’influenza di queste entità si aggiunge allora anche 
l’azione degli Spiriti del Movimento, i quali agiscono in special 
modo sul corpo astrale, di guisa che, sotto l’influenza delle suddet-
te entità, questo riesce a costituire in sé un’attività animica e un 
corpo vitale colmo di saggezza. 

Il corpo eterico compenetrato di saggezza è il principio di 
quello che abbiamo chiamato (pag. 93) l’anima razionale 
dell’uomo attuale, mentre il corpo astrale, stimolato dagli «Spiriti 
del Movimento», è il primo germe dell’anima senziente. 

E siccome tutto ciò viene effettuato nell’essere umano, 
quando esso ha raggiunto una condizione d’indipendenza più ele-
vata, i germi dell’anima razionale e dell’anima senziente si manife-
stano come espressione del «Sé Spirituale». 

Non bisogna però cadere nell’errore di raffigurarsi il Sé 
Spirituale di questo periodo dell’evoluzione come qualche cosa di 
separato dall’anima razionale e dall’anima senziente. 

Queste ultime sono l’espressione del Sé Spirituale, il quale 
a sua volta rappresenta la loro unità e armonia superiore. 

È importante il fatto, che gli Spiriti della Saggezza inter-
vengano in quest’epoca nel modo sopra descritto; la loro azione 
non resta limitata al solo essere umano, ma si estende agli altri re-
gni che si sono venuti formando - sulla Luna. 

Quando il Sole si è riunito con la Luna, questi regni inferio-
ri vengono attirati nella sua sfera, e tutto ciò che in essi era fisico 
diventa eterizzato. 

Sul Sole vi sono perciò tanto i minerali-piante, quanto le 
piante-animali, oltre all’essere umano; però questi altri esseri ri-
mangono costituiti in ordine alle proprie leggi e si sentono per tal 
ragione come stranieri.in quell’ambiente, per il quale posseggono 
una natura poco adatta; ma, essendosi eterizzati, l’azione degli 
«Spiriti della Saggezza» può estendersi anche su di loro. 

Tutto ciò che è venuto dalla Luna sul Sole viene ormai 
compenetrato dalle forze degli «Spiriti della Saggezza» ; si può 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

93  

dunque chiamare, ciò che l’assieme Sole-Luna è divenuto entro 
questo periodo di evoluzione «Cosmo della Saggezza». 

Quando, dopo un intervallo di riposo, il nostro sistema ter-
restre compare come successore di questo Cosmo della Saggezza, 
tutti gli esseri che, sbocciati dai loro germi lunari, rivivono ormai 
sulla Terra, si palesano pieni di saggezza. 

Questa è la ragione per cui l’uomo terrestre, quando osserva 
le cose che lo circondano, scorge tanta saggezza nella loro natura. 

Si può ammirare la saggezza che si palesa in ogni foglia, in 
ogni osso animale o umano, nella mirabile struttura del cervello e 
del cuore. 

Se l’uomo ha bisogno di saggezza per comprendere le cose, 
se egli ne attinge saggezza, ciò dimostra che esse contengono la 
saggezza, e per quanto l’uomo si possa arrabattare per mezzo di 
rappresentazioni piene di saggezza per comprendere le cose, egli 
non potrebbe trarne nessuna saggezza, se questa in esse non fosse 
già stata riposta. 

Chi a mezzo della saggezza vuol comprendere cose, che ri-
tiene o a non abbiano già accolto saggezza, potrebbe anche credere 
che sia possibile trarre acqua da un recipiente, in cui questa non 
fosse già prima stata versata. 

La Terra, come sarà dimostrato più oltre in questo libro, è 
«l’antica Luna» risuscitata, ed essa ci si presenta come un corpo 
cosmico pieno di saggezza, perché nell’epoca ora descritta fu pene-
trata dalle forze degli Spiriti della Saggezza. 

Si comprenderà facilmente, che in questa descrizione delle 
condizioni lunari si è potuto tener conto soltanto di alcune forme 
transitorie dell’evoluzione. 

Era necessario fissare alcuni eventi nella concatenazione 
dei fatti, per farli emergere nella descrizione. 

Questo modo di esporre procede certamente a mezzo di fat-
ti staccati, e gli si potrà rimproverare di non aver inquadrato il cor-
so dell’evoluzione entro un sistema di concetti ben determinati. 

Di fronte a tale addebito si potrà far osservare, che proprio 
per partito preso si è evitato di dare alla descrizione una forma così 
precisa, poiché non importa esporre qui dei concetti speculativi e 
delle costruzioni ideologiche, ma occorre dare un’idea dei panora-
ma che si presenta alla coscienza soprasensibile, quando volge lo 
sguardo.nel passato verso quel fatti lontani. 

Nei riguardi dell’evoluzione lunare questo panorama non si 
presenta con contorni netti e precisi, come i fatti si presentano alla 
percezione terrestre. 

Durante l’epoca lunare si tratta piuttosto di impressioni mu-
tevoli e alternantisi, d’immagini fluttuanti e mobili, e delle loro tra-
sformazioni; oltre a ciò bisogna tener conto, che si tratta di 
un’evoluzione che abbraccia lunghissimi periodi di tempo, e che di 
essa non possiamo cogliere e fissare nella nostra descrizione se non 
alcune immagini momentanee. 

Al momento in cui il corpo astrale inoculato nell’essere 
umano è arrivato a tale punto di evoluzione, da permettere ai «Figli 
della Vita» di raggiungere il loro gradino di umanità, ci si trova al 
momento culminante dell’epoca lunare; allora anche l’essere uma-
no ha conseguito tutto ciò che quell’epoca può offrirgli sulla via 
del «progresso». 

Quella che segue, cioè la seconda metà dell’evoluzione lu-
nare, si potrebbe chiamare una fase discendente; si può osservare 
però che in rapporto all’ambiente dell’uomo e anche per lui stesso 
si verifica in quest’epoca appunto qualcosa di molto importante: la 
saggezza viene inoculata nel corpo del Sole-Luna. 

È stato mostrato che durante il corso di questa fase discen-
dente sono stati costituiti i germi dell’anima senziente e dell’anima 
razionale. 

Essi però si svilupperanno soltanto durante il periodo terre-
stre insieme all’anima cosciente, a cui seguirà la nascita dell’«Io», 
della libera autocoscienza. 

Sul gradino dell’evoluzione lunare, l’anima senziente e 
l’anima razionale non si palesano ancora come se l’essere umano si 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

94  

esprimesse per loro mezzo, ma piuttosto come strumenti utilizzati 
da quei «Figli della Vita», che sono in rapporto con l’essere uma-
no. 

Se si volesse caratterizzare il sentimento che l’uomo prova 
a quel riguardo sulla Luna, bisognerebbe dire, che egli sente così: 
«In me e attraverso di me vive il «Figlio della Vita» ; per mezzo 
mio egli vede l’ambiente lunare e riflette in me sugli esseri e le co-
se dell’ambiente circostante». 

L’essere umano lunare si sente adombrato dal «Figlio della 
Vita», sente di essere uno strumento di questo essere più elevato. 

Durante la separazione del Sole dalla Luna, l’uomo sentiva 
maggiore indipendenza nella stagione in cui non vi era il Sole; sen-
tiva però pure come se il suo «Io», che sfuggiva alla coscienza 
immaginativa durante il periodo solare, diventasse allora per lui vi-
sibile. 

L’uomo lunare sperimentava un alternarsi degli stati di co-
scienza, per modo che egli aveva questo sentimento: «Il mio Io 
s’innalza con me durante il periodo solare in regioni più elevate 
presso esseri sublimi, e quando il Sole scompare, discende con me 
in mondi più bassi». 

L’evoluzione lunare propriamente detta fu preceduta da una 
rapida ripetizione, in certo qual modo, dell’evoluzione saturnia e di 
quella solare. 

Dopo il ricongiungimento del Sole con la Luna, nel periodo 
discendente, si possono pure distinguere due epoche diverse, in cui 
si verificano, fino a un determinato grado, perfino delle condensa-
zioni fisiche, di guisa che si alternano condizioni spirituali animi-
che dell’organismo Sole-Luna con condizioni fisiche più dense. 

Durante tali epoche fisiche gli esseri umani come pure 
quelli dei regni inferiori, si palesano con forme rigide e non indi-
pendenti, quali prototipi di ciò che dovranno diventare più tardi, 
con maggiore autonomia, nel periodo terrestre; si può i parlare per-
ciò di due epoche di preparazione dell’evoluzione lunare e di due 
altre epoche durante il suo periodo di decrescenza. 

La scienza occulta dà il nome di «Cicli» a queste epoche. 
Nel periodo che segue le due epoche di preparazione e che 

precede quelle della decrescenza, cioè durante il periodo della se-
parazione lunare, si possono pure distinguere - tre epoche, o cicli. 

L’epoca centrale è quella in cui i «Figli della Vita» rag-
giungono il loro stato umano. 

Quest’epoca è stata preceduta da un’altra in cui tutte le cir-
costanze convergevano a quello scopo principale, ed è stata seguita 
da un ciclo di adattamento e di elaborazione delle nuove creazioni. 

Così il periodo centrale dell’evoluzione lunare si scinde a 
sua volta in tre epoche, che con le due di preparazione e le due 
epoche decrescenti formano sette cicli lunari. 

Si può dire dunque che l’intera evoluzione lunare consta di 
sette cicli; ognuno di questi è separato da una sosta di riposo co-
smico, di cui abbiamo già parlato nella descrizione precedente. 

Non bisogna però rappresentarsi delle transizioni subitanee 
ed accentuate fra i periodi di attività e gli intervalli di riposo. 

Per esempio : gli esseri solari ritirano gradatamente la loro 
attività dalla Luna e incomincia per essi un periodo, che all’esterno 
si manifesta come il loro periodo di riposo, mentre sulla Luna stes-
sa regna tuttavia un’attività intensa e indipendente; così l’epoca di 
attività di una categoria di esseri si estende per lo più nella sosta di 
riposo dell’altra. 

Se si tiene conto di questo fatto, si può parlare di un’ascesa 
e di una discesa ritmica delle forze dei vari cicli; anzi, si riscontra-
no tali divisioni anche nel corso dei sette cicli lunari, di cui abbia-
mo trattato. 

Si può dunque chiamare l’assieme dell’evoluzione lunare 
un grande ciclo, un corso planetario, e le sette suddivisioni di esso 
dei «piccoli cicli», e le diverse parti in cui questi ultimi sono divisi 
dei «cicli minori». 

Questa divisione in sette volte sette suddivisioni si osserva 
anche nell’evoluzione solare, e in quella saturnia. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

95  

Bisogna però tener conto, che le demarcazioni fra le varie 
suddivisioni sono poco accentuate durante l’evoluzione solare, an-
cora più sfumate durante quella saturnia, ma vanno diventando 
sempre più accentuate a misura che l’evoluzione procede verso 
l’epoca terrestre. 

 
* * * 

 
Alla fine dell’evoluzione lunare, che ho appunto descritto 

nelle sue grandi linee, tutte le forze e le entità che vi hanno preso 
parte entrano in una forma di esistenza più spirituale, che sta sopra 
un gradino affatto differente dall’esistenza del periodo lunare e an-
che da quella del successivo periodo, cioè dell’evoluzione terrestre. 

Un essere, il quale avesse capacità di conoscenza tanto ele-
vata da poter percepire tutti i particolari della evoluzione lunare e 
di quella terrestre, potrebbe nondimeno non essere ancora capace 
di vedere ciò che succede nel periodo che separa le due evoluzioni. 

Un essere siffatto, alla fine del periodo lunare, vedrebbe, in 
certo qual modo, sparire come nel nulla le forze e gli esseri, e dopo 
un certo intervallo li vedrebbe ricomparire dall’oscurità, dal grem-
bo dell’universo. 

Soltanto un essere dotato di capacità molto più elevata po-
trebbe seguire i fatti spirituali che si verificano nel periodo inter-
medio. 

Alla fine del periodo intermedio, le entità, che avevano pre-
so parte ai processi evolutivi su Saturno, Sole e Luna, si ripresen-
tano con facoltà nuove. 

Le entità superiori all’uomo, per virtù delle loro passate 
azioni, hanno acquistato la capacità di farlo evolvere in modo, che 
egli possa sviluppare in se stesso durante il periodo terrestre un ge-
nere di coscienza più elevata della coscienza immaginativa di cui 
disponeva durante il periodo lunare; occorre però che prima 
l’uomo sia preparato a ricevere ciò che gli verrà dato. 

Durante i periodi di Saturno, del Sole e della Luna egli ha 
incorporato nel suo essere i tre elementi costitutivi: Corpo fisico, 
corpo vitale, corpo astrale. 

Ma questi elementi del suo essere hanno ricevuto soltanto 
le capacità e le forze di cui abbisognavano per vivere con una co-
scienza immaginativa, mentre mancano ancora gli organi e la for-
ma, a mezzo di cui possano percepire un mondo di oggetti sensibili 
esteriori, come si addice appunto per il gradino terrestre 
dell’evoluzione. 

Come una nuova pianta sviluppa soltanto quello che è con-
tenuto nel seme che proviene dalla pianta antica, così al principio 
del nuovo stadio di evoluzione i tre elementi costitutivi della natura 
umana si presentano con organi e forme atte soltanto ad esplicare 
la coscienza immaginativa. 

Per sviluppare un gradino più alto di coscienza devono es-
sere prima preparati, e ciò avviene per mezzo di tre stadi prelimi-
nari. 

Durante il primo, il corpo fisico progredisce al punto di po-
tersi trasformare in modo da divenire la sede adatta per una co-
scienza oggettiva. 

Questo è un gradino preliminare dell’evoluzione della Terra 
stessa, che può essere considerato come una ricapitolazione, a un 
grado più elevato, del periodo saturnio, perché le entità superiori 
operano durante questo periodo soltanto sul corpo fisico, così come 
avvenne appunto durante il periodo saturnio. 

Quando il corpo fisico è sufficientemente progredito, tutte 
le entità dovranno attraversare nuovamente una forma di esistenza 
più elevata, prima che il corpo vitale a sua volta possa progredire. 

Il corpo fisico dovrà, in certo qual modo, essere fuso a nuo-
vo, per poter accogliere nella sua forma superiore il corpo vitale 
progredito. 

Dopo questa sosta cosmica, dedicata a una forma di esi-
stenza più elevata, avviene una specie di ripetizione 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

96  

dell’evoluzione solare, sopra un gradino superiore, per la forma-
zione del corpo vitale. 

E dopo un nuovo periodo intermedio un processo simile si 
svolge per il corpo astrale, per mezzo di una ricapitolazione 
dell’evoluzione lunare. 

Esaminiamo ora attentamente i fatti dell’evoluzione, che si 
svolgono dopo terminata la terza delle ripetizioni ora descritte. 

Tutte le entità e le forze si sono nuovamente spiritualizzate, 
e durante questa spiritualizzazione sono ascese in mondi superiori; 
il mondo più basso in cui si possono ancora rintracciare durante 
questo intervallo spirituale è appunto quel mondo, in cui l’uomo 
attuale dimora fra la morte e una nuova nascita, e cioè le regioni 
del Mondo degli Spiriti. 

Esse discendono poi gradatamente di nuovo nei mondi più 
bassi, e prima che incominci l’evoluzione fisica della Terra, sono 
già discese abbastanza, perché le loro manifestazioni inferiori si 
possano scorgere nel mondo astrale o animico. 

Tutto ciò che esiste dell’uomo durante quest’epoca ha anco-
ra forma astrale. 

Per comprendere le condizioni dell’umanità di quel tempo 
bisogna tenere bene presente, che l’uomo allora possiede un corpo 
fisico, un corpo vitale e un corpo astrale, ma che tanto il corpo fisi-
co quanto il corpo vitale non esistono in forma fisica o eterica, ma 
in, forma astrale. 

Ciò che dà la caratteristica al corpo fisico non è la forma fi-
sica, ma il fatto, che sebbene abbia forma astrale, ubbidisce a leggi 
fisiche; è un essere in forma animica, sottoposto all’imperio di leg-
gi fisiche. 

Lo stesso si può dire riguardo al corpo vitale. 
All’occhio spirituale la Terra appare in questo momento 

dell’evoluzione come un globo cosmico interamente costituito di 
anima e di spirito e in cui anche le forze fisiche, e vitali si manife-
stano ancora in forma animica. 

Questo corpo cosmico contiene il germe di tutto ciò che più 
tardi si dovrà trasformare in creature della Terra fisica. 

Il globo è lucente, ma la sua luce non è tale, che degli occhi 
fisici, se ve ne fossero, la possano percepire, e risplende soltanto di 
luce animica per l’occhio del veggente. 

Si verifica in questo globo una specie di condensazione, 
come risultato della quale, dopo qualche tempo, compare in mezzo 
al globo animico una forma ignea, simile a quella di Saturno nella 
sua fase massima di densità. 

Questa forma ignea è interpenetrata dall’azione delle diver-
se entità, che partecipano all’evoluzione. 

La reciproca azione che si svolge fra queste entità e l’igneo 
globo terrestre si manifesta sotto forma di un flusso e di un riflusso 
di forze, che s’immergono nel corpo celeste e se ne sprigionano. 

Il globo igneo terrestre non si presenta perciò come una so-
stanza omogenea, ma piuttosto come un organismo interpenetrato 
di anima e di spirito. 

Quegli esseri che sono destinati a divenire più tardi uomini 
con la forma attuale si trovano ancora in condizioni da partecipare 
ben poco a quella immersione nel corpo di fuoco: essi dimorano 
nelle regioni meno dense, giacciono ancora nel grembo delle entità 
spirituali superiori. 

A questo stadio della loro evoluzione un solo punto della 
loro forma animica entra in contatto con la Terra ignea; ne risulta 
che il calore densifica una parte della loro forma astrale; con ciò la 
vita terrestre si accende in loro. 

Essi appartengono perciò ancora con la maggior parte del 
loro essere ai mondi animico-spirituali, e solo per effetto del con-
tatto con il fuoco terrestre vengono compenetrati del calore vitale. 

Se ci si vuoi formare un’immagine materiale e al contempo 
soprasensibile di questi uomini all’inizio del periodo terrestre-
fisico, bisognerebbe immaginarsi una forma animica ovoidale con-
tenuta nell’ambiente terrestre, e di cui la superficie della parte infe-
riore è racchiusa, come fosse una ghianda, in un piccolo calice. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

97  

La sostanza che costituisce il calice consiste però unica-
mente di calore, ossia di fuoco. 

Il fatto di essere così avviluppata di calore non porta la sola 
conseguenza di accendere la vita nell’uomo, ma opera anche una 
trasformazione nel suo corpo astrale in cui s’incorpora il primo 
germe di ciò che diverrà più tardi l’anima senziente. 

Si può dire dunque che l’uomo, a questo punto della sua 
esistenza, consta dell’anima senziente, del corpo astrale, del corpo 
vitale e di un corpo fisico contessuto di fuoco. 

Il corpo astrale è percorso in tutti i sensi dalle entità spiri-
tuali, che prendono parte alla costituzione dell’uomo, il quale si 
sente collegato al corpo cosmico terrestre mediante la sua anima 
senziente; predomina perciò in lui durante questo tempo la co-
scienza immaginativa in cui si manifestano le entità spirituali, nel 
grembo delle quali egli giace; e la sensazione del proprio corpo 
non si manifesta che come un punto entro questa coscienza. 

Egli contempla, in certo qual modo, dal mondo spirituale 
un suo possesso terrestre, di cui sente di poter dire: «Questo è tuo». 

La Terra sempre maggiormente si condensa e al contempo 
si accentua sempre più la differenziazione già caratterizzata delle 
varie parti dell’uomo. 

In un determinato momento dell’evoluzione la Terra si è 
condensata per modo, che solo una parte di essa è rimasta ignea, 
un’altra parte ha assunto lo stato, che si potrebbe chiamare «gas» o 
«aria». 

Si verifica quindi una trasformazione anche nell’uomo. 
Egli ormai non è più soltanto in contatto con il calore terre-

stre, ma la sostanza gassosa s’incorpora nel suo corpo di fuoco. 
E come il calore gli aveva acceso la vita, così ora l’aria che 

lo avvolge esercita su di lui un’azione, che si esprime come sonori-
tà (spirituale): il suo corpo vitale risuona. 

Nel medesimo tempo, una parte del corpo astrale si diffe-
renzia, ed è il primo germe di ciò che diverrà poi l’anima razionale. 

Per potersi raffigurare ciò che si svolge durante questo 
tempo nell’anima umana bisogna tener presente, che le entità supe-
riori all’uomo fluttuano attraverso il corpo di fuoco e di aria della 
Terra. 

Nella Terra ignea sono primi gli Spiriti della Personalità, ad 
assumere importanza per l’uomo; mentre l’uomo viene destato alla 
vita dal calore terrestre, la sua anima senziente gli dice: «Questi 
sono gli Spiriti della Personalità». 

Così pure si manifestano nel globo aereo-gassoso quelle en-
tità, che abbiamo chiamato «Arcangeli» (termine esoterico cristia-
no); la loro azione è, quella che l’uomo sente in sé come suono 
quando l’aria lo avvolge, e l’anima razionale gli dice allora: «Que-
sti sono gli Arcangeli». 

Ciò che l’uomo percepisce dunque su questo gradino, 
dell’evoluzione, mediante il suo collegamento con la Terra, non è 
ancora un insieme di oggetti fisici; egli vive in sensazioni di calore 
che salgono verso di lui, e in vibrazioni sonore; ma sente in quel 
torrente di calore e in quell’ondeggiare di suoni gli «Spiriti della 
Personalità» e gli «Arcangeli». 

Egli non può percepire quelle entità direttamente, ma sol-
tanto attraverso il velo del calore e del suono. 

Mentre tali percezioni terrestri penetrano nella sua anima, 
continuano in questa a sorgere e svanire le immagini delle entità 
superiori nel cui grembo l’uomo si sente adagiato. 

L’evoluzione terrestre continua a progredire, e tale progres-
so si manifesta in una nuova condensazione; la sostanza liquida si 
aggiunge al globo terrestre, per modo che esso consta ormai di tre 
elementi costitutivi: il fuoco, l’aria e l’acqua. 

Prima che ciò accada, si verifica un processo importante. 
Dal globo della Terra, composta di fuoco ed aria, si distacca 

un corpo cosmico indipendente, il quale nell’ulteriore corso della 
sua evoluzione diverrà il Sole attuale. 

Terra e sole formavano prima un solo corpo. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

98  

Dopo il distacco del Sole, la Terra contiene ancora in sé tut-
to ciò che vi è dentro e sopra la luna attuale. 

La separazione del sole si verifica perché le entità superiori 
non potevano più servirsi per la loro evoluzione, né per il lavoro 
che dovevano compiere per la Terra, della materia che si era con-
densata fino allo stato acqueo; esse separano dalla massa terrestre 
soltanto quelle sostanze che possono utilizzare, e vanno a formarsi 
una nuova dimora sul sole, donde esercitano dal di fuori la loro 
azione sulla Terra. 

All’uomo occorre invece un campo d’azione in cui la mate-
ria sia ancora più condensata per poter svolgere ulteriormente la 
sua evoluzione. 

Con l’incorporazione della sostanza liquida nel corpo terre-
stre si è verificata una trasformazione anche nell’uomo; ormai non 
soltanto il fuoco scorre in lui, non soltanto l’aria lo circonda, ma la 
sostanza liquida stessa fa parte del suo corpo fisico. 

Nel medesimo tempo si trasforma la parte eterica 
dell’uomo; egli la percepisce ormai come un tenue corpo luminoso, 
e mentre prima sentiva affluire verso di sé dalla Terra delle corren-
ti di calore, si sentiva interpenetrare dalle vibrazioni sonore 
dell’aria, ora il suo corpo di fuoco e di aria viene impregnato anche 
dall’elemento liquido, e il flusso e riflusso delle acque gli appare 
come fosse l’accendersi e lo spegnersi di una luce. 

Ma anche nell’anima sua si produce un cambiamento; ai 
germi dell’anima senziente e dell’anima razionale si è aggiunto il 
germe dell’anima cosciente. 

Nell’elemento acqua operano gli «Angeli» ; essi sono i veri 
suscitatori della luce, e in questa sembrano manifestarsi agli uomi-
ni. 

Certe entità superiori, le quali erano prima nel globo terre-
stre stesso, esercitano ormai la loro azione su quest’ultimo dal sole, 
e per mezzo di ciò si modificano tutte le attività sulla Terra. 

L’uomo incatenato alla Terra non potrebbe più sentire in sé 
l’influenza delle entità solari, se la sua anima fosse sempre rivolta 
verso la Terra, da cui è stato tratto il suo corpo fisico. 

Si verifica ora un cambiamento negli stati di coscienza 
dell’uomo; le entità solari sottraggono l’anima dell’uomo in deter-
minati momenti all’influenza del suo corpo fisico, per modo che 
alternativamente l’uomo si trova, o completamente animico, in 
grembo alle entità solari, o, in altri momenti, in una condizione, in 
cui è legato al suo corpo e riceve le influenze della Terra. 

Quando egli si trova nel corpo fisico, affluiscono verso di 
lui correnti di calore, risuonano attorno a lui le masse gassose, le 
acque scorrono dentro e fuori del suo organismo; quando si trova 
fuori del suo corpo egli ha l’anima pervasa dalle immagini delle 
entità superiori, nel cui grembo giace. 

La Terra attraversa, a questo punto della sua evoluzione, 
due periodi. 

Durante il primo, essa può avvolgere le anime umane con le 
sue sostanze e rivestirle di corpi; nel secondo, le anime le sfuggo-
no, solo i corpi le rimangono. 

Essa si trova con gli esseri umani in uno stato di sonno; è 
esatto perciò dire, che in quel remotissimo passato la Terra attra-
versava periodi diurni e notturni. (Nel senso spaziale fisico questo 
significa che per l’azione delle entità solari e terrestri si determinò 
un movimento della Terra in rapporto al Sole; da ciò risulta il ca-
ratteristico alternarsi della notte e del giorno. Il periodo diurno si 
verifica quando la superficie terrestre, su cui l’uomo svolge la sua 
evoluzione, è rivolta al Sole; periodo notturno è il periodo durante 
il quale l’uomo vive di vita puramente animica, e in cui la superfi-
cie terrestre, sulla quale si trova, non è più rivolta verso il Sole. 

Non bisogna però credere, che in quel lontano passato il 
movimento della Terra in rapporto al Sole fosse già simile 
all’attuale; le condizioni erano ancora affatto diverse, ma è utile di 
osservare, che i movimenti dei corpi celesti sono determinati dal 
reciproci rapporti delle diverse entità spirituali che li abitano. Le 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

99  

posizioni ed i movimenti dei corpi celesti hanno origine da cause 
animico - spirituali, e si verificano in modo che sia possibile agli 
stati spirituali di esplicarsi nel campo fisico.) 

Se si volgesse lo sguardo sulla Terra durante il suo periodo 
notturno si osserverebbe che il suo corpo è simile a un cadavere, 
poiché essa è costituita principalmente dei corpi in decomposizione 
degli uomini, le cui anime si trovano in un’altra forma di esistenza. 

Le formazioni organizzate acquee e gassose di cui erano 
formati i corpi umani si decompongono e si dissolvono nella massa 
terrestre. 

Soltanto quella parte del corpo umano che si era costituita 
fin dal principio dell’evoluzione terrestre, mercè la cooperazione 
del fuoco e dell’anima umana, e che in seguito si era sempre più 
condensata, permane come un germe di aspetto insignificante. 

Il periodo diurno e quello notturno, quali vengono qui de-
scritti, non dobbiamo dunque immaginarceli troppo simili a quelli 
che si svolgono sulla Terra attuale. 

Quando poi la Terra, all’inizio del nuovo periodo diurno, 
viene a ritrovarsi sotto il diretto influsso dell’azione solare, le ani-
me umane penetrano nel regno della vita fisica, prendono contatto 
con quegli embrioni e li fanno germogliare per modo, che essi as-
sumano una forma esteriore, che appare come una copia dell’essere 
animico umano. 

Quello che si svolge fra l’anima umana e il germe corporeo 
è come una delicata fecondazione. 

Le anime in tal modo incarnate cominciano nuovamente ad 
attirare le masse acquee e aeree e ad assimilarle nel proprio corpo. 

L’aria viene accolta ed eliminata dal corpo organizzato; è 
questo l’inizio di ciò che sarà più tardi il processo respiratorio. 

Anche l’acqua viene accolta e respinta, comincia così una 
forma primitiva dei processo nutritivo. 

Tali processi non sono però ancora percepiti come processi 
esteriori. 

Una specie di percezione esteriore si verifica nell’anima 
soltanto durante quel genere di fecondazione a cui abbiamo accen-
nato. 

L’anima sente oscuramente il suo risveglio all’esistenza fi-
sica mentre viene in contatto con il germe, che la Tetra le presenta. 

Essa dice, in certo qual modo, a sé stessa: «Questa è la mia 
forma». 

E tale sentimento, che potremmo anche chiamare un oscuro 
sentimento dell’Io, permane nell’anima durante tutto il tempo della 
sua unione con il corpo fisico. 

Il processo dell’assorbimento dell’aria viene sentito però 
ancora dall’anima come qualcosa di animico-spirituale, sotto forma 
d’immagine. 

Le appare sotto forma immaginativa di vibrazioni sonore, le 
quali danno forma al germe che si sta organizzando. 

L’anima si sente circondata ovunque da suoni e sente che 
sta modellando il suo corpo in conformità di quelle forze sonore. 

A quel punto della evoluzione vengono a trovarsi organiz-
zate così delle forme umane, che la coscienza attuale non potrebbe 
percepire in alcun mondo esteriore; sono forme vegetali e floreali 
di sostanza sottilissima interiormente mobili, cosicché appaiono 
come fiori svolazzanti. 

E il senso di beatitudine della sua formazione in tali forme 
viene sperimentato dall’uomo durante il suo periodo terrestre; 
l’assorbimento delle parti liquide è sentito dall’anima come un 
aumento di forza, come un rinvigorimento interiore. 

All’esterno il processo si manifesta come crescenza della 
forma umana fisica. 

Col decrescere dell’azione diretta del sole, manca pure 
all’anima umana la forza di dominare tali processi, e questi vengo-
no gradatamente abbandonati; ne rimangono soltanto quelle parti 
che devono far maturare il germe di cui abbiamo parlato. 

L’uomo però abbandona allora il suo corpo e ritorna 
all’esistenza spirituale. (Non tutte le parti della massa terrestre so-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

100  

no impiegate alla costituzione dei corpi umani e non bisogna quin-
di immaginarsi, che durante il periodo notturno la Terra consti solo 
dei cadaveri in dissoluzione e dei germi che aspettano il risveglio, 
poiché tutti questi si trovano inseriti in altre formazioni costituite 
dalle sostanze della Terra e di cui parleremo in seguito). 

Ma ormai il processo di condensazione delle sostanze terre-
stri continua e all’elemento acqueo si aggiunge l’elemento solido, 
o «terroso» (nel senso occulto della parola) l. 

Allora, durante il suo periodo terrestre, anche l’uomo co-
mincia a incorporarsi l’elemento terroso. 

 
________ 

1 L’aggettivo «terroso», usato anche nella chimica, rende esattamente 
«erdig»; e si differenzia da «irdisch» che in italiano si rende con «terrestre». (N. 
d. Trad.). 

Non appena s’inizia tale processo, le forze che l’anima ha 
portato seco dal periodo in cui era libera dal corpo perdono gran 
parte del loro potere; finora l’anima aveva elaborato il proprio cor-
po dagli elementi fuoco, aria e acqua e lo aveva plasmato a secon-
da dei suoni che risuonavano intorno a lei, e delle immagini di luce 
che l’attorniavano; ora, a causa della forma solida, l’anima non può 
più farlo, e altre potenze intervengono ad organizzarlo. 

Quella parte dell’uomo, che rimane indietro quando l’anima 
si allontana dal corpo, non è ormai più costituita da un semplice 
germe che il ritorno dell’anima ridesta alla vita, ma è una forma 
che contiene in sé la forza di vivificare sé stessa. 

L’anima, nel separarsi dalla forma, non lascia sulla Terra 
soltanto un’immagine di sé stessa, ma infonde in questa anche una 
parte della sua forza vivificante. 

Ormai però, quando essa ricompare sulla Terra, non può 
più da sola risvegliare quell’immagine alla vita, ma occorre che la 
vivificazione si verifichi nell’immagine stessa. 

Le entità spirituali, le quali agiscono esteriormente dal sole 
sulla Terra, mantengono ora la forza vivificatrice nei corpi umani, 
anche quando l’uomo stesso non si trova sulla Terra. 

L’anima, reincarnandosi, percepisce ormai non soltanto le 
onde sonore e le immagini luminose per mezzo di cui sente le enti-
tà immediatamente superiori, ma acquistando l’elemento terrestre 
soggiace all’influsso di quelle entità ancora più elevate, che si sono 
stabilite sul Sole. 

L’uomo, prima, sentiva che apparteneva alle entità animi-
co-spirituali alle quali si trovava unito durante il tempo in cui era 
libero dal corpo; il suo «Io» giaceva ancora nel loro grembo; da ora 
in poi, durante l’incarnazione fisica, questo «Io» gli si presenta, 
così come gli si presenta tutto il resto di ciò che lo attornia 
nell’ambiente fisico. 

Ormai vi erano sulla Terra delle copie indipendenti 
dell’essere umano animico-spirituale. 

Paragonate ai corpi umani attuali, esse appaiono formate di 
materia più tenue, poiché le particelle solide vi si trovavano fram-
mischiate solo in uno stato tenuissimo; succedeva a un dipresso co-
sì come succede all’uomo oggidì, quando accoglie a mezzo 
dell’olfatto le sostanze finemente suddivise emanate da un oggetto. 

I corpi umani erano come ombre, e, poiché erano distribuiti 
sull’intiera Terra, soggiacevano alle influenze di questa; influenze 
però che erano di diverso genere, a seconda delle varie parti della 
superficie terrestre. 

Mentre prima le copie corporee corrispondevano agli uo-
mini animici da cui venivano vivificate, ed erano quindi uguali 
sull’intiera Terra, ora invece delle differenze si presentarono nelle 
forme umane; si preparò così ciò che più tardi doveva manifestarsi 
come la differenza delle razze. 

Quando l’uomo corporeo divenne indipendente, si rallentò, 
fino a un determinato grado, la stretta connessione che esisteva 
prima fra gli uomini terrestri e il mondo animico-spirituale; ormai, 
quando l’anima lasciava il corpo, questo continuava a vivere come 
una specie di prolungamento della vita. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

101  

Se l’evoluzione avesse continuato a svolgersi in questo mo-
do, la Terra, sotto l’influenza dei suoi elementi solidi, avrebbe do-
vuto indurirsi. 

Alla conoscenza soprasensibile, rivolta verso quel remotis-
simo passato, riesce palese, che i corpi umani, abbandonati dalle 
loro anime, vieppiù s’indurivano, e con l’andar del tempo le anime 
umane non avrebbero più trovato materiale utilizzabile con cui 
congiungersi al momento del loro ritorno sulla Terra; tutte le so-
stanze utilizzabili per l’uomo sarebbero state adoperate a riempire 
la Terra con i residui induriti delle passate incarnazioni. 

Si verificò però a questo punto un evento, che mutò tutto il 
corso dell’evoluzione; tutto ciò che nella sostanza solida terrestre 
poteva contribuire all’indurimento permanente venne eliminato. 

La nostra luna attuale abbandonò allora la Terra. 
Tutto ciò che nella Terra aveva contribuito prima diretta-

mente alla solidificazione delle forme esercitò ormai un’azione più 
debole e in diretta dalla luna. 

Le entità superiori, da cui dipendeva la plasmazione delle 
forme, avevano deciso di esercitare la loro azione, non più 
dall’interno della Terra, ma dall’esterno; da questo fatto risultò una 
diversità nelle forme umane corporee, che si può considerare come 
il principio della separazione dei sessi in maschile e femminile. 

Le forme umane più tenui, che abitavano prima la Terra, 
per virtù della cooperazione in loro stesse delle due forze, e cioè 
del germe e della forza vivificante, produssero la nuova forma 
umana, il loro discendente. 

Questi discendenti cominciarono a trasformarsi; in un 
gruppo agi maggiormente la forza del germe animico-spirituale; 
nell’altro, la forza del germe vivificatore. 

Quest’azione si effettuò per il fatto, che con il distacco del-
la Luna dalla Terra la forza dell’elemento terrestre subì un affievo-
limento, la reciproca azione delle due forze divenne ormai più de-
bole di quando si svolgeva in un unico corpo. 

In conseguenza di ciò, il discendente pure era più delicato, 
più tenue; compariva sulla Terra con un involucro poco denso, e 
gradatamente soltanto si aggregava delle particelle più solide. 

In tal modo venne data di nuovo all’anima umana che ritor-
nava sulla Terra la possibilità di riunirsi con il corpo; essa ormai 
non lo vivificava più dal di fuori, poiché la vivificazione si svolge-
va sulla Terra stessa, ma si univa al corpo e ne determinava la cre-
scita, alla quale venne però assegnato un dato limite. 

A causa del distacco della luna il corpo umano, per un certo 
tempo, divenne flessibile; ma, quanto più andava crescendo sulla 
Terra, tanto più le forze solidificanti ripresero il sopravvento; alla 
fine l’anima non poteva più partecipare che debolmente 
all’organizzazione del corpo, e questo si decomponeva, mentre 
l’anima ascendeva a una forma di esistenza animico-spirituale. 

Si può osservare, come le forze che l’uomo è andato acqui-
stando a grado a grado durante le evoluzioni di Saturno, del Sole e 
della Luna prendano parte gradatamente al progresso umano du-
rante il periodo appunto descritto della formazione della Terra. 

Anzitutto il corpo astrale, che contiene ancora dissolto in sé 
il corpo vitale e il corpo fisico, viene acceso dal fuoco terrestre. 

Dall’essenza del corpo astrale viene ad organizzarsi una 
parte astrale più sottile, l’anima senziente, e una parte più densa, 
eterica, che ormai entra in contatto con gli elementi terrestri; si pa-
lesa allora il corpo vitale, o eterico, che si era già antecedentemen-
te formato. 

E, mentre nell’uomo astrale si costituiscono l’anima razio-
nale e quella cosciente, si aggregano al corpo eterico le parti più 
grossolane, suscettibili all’influenza del suono e della luce. 

Al momento in cui il corpo eterico ancora più si condensa, 
di guisa che da corpo di luce, qual’era, diventa un corpo di fuoco o 
di calore, si è raggiunto quel gradino dell’evoluzione in cui, come 
abbiamo già detto, la parte dell’elemento solido terrestre si incor-
pora nell’uomo. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

102  

Poiché il corpo eterico si è condensato fino allo stato di 
fuoco, esso può ora, a mezzo anche delle forze del corpo fisico, di 
cui il germe già è stato deposto in lui, unirsi a quelle sostanze della 
Terra fisica che si sono raffinate fino allo stato l’igneo. 

Ma il corpo eterico, non potrebbe da per sé solo introdurre 
anche le sostanze gassose nel corpo che si è andato vieppiù solidi-
ficando; intervengono perciò, come sopra è stato detto, quelle enti-
tà più elevate, che dimorano sul sole e insufflano l’aria nel corpo 
solidificato. 

Mentre così l’uomo, per virtù del suo passato, possiede la 
forza di compenetrarsi del fuoco terrestre, delle entità più elevate 
insufflano l’aria nel suo corpo. 

Prima della solidificazione, il corpo vitale dell’uomo, come 
ricevitore del suono, poteva dirigere le correnti dell’aria. 

Esso compenetrava il proprio corpo fisico di vita; ora il suo 
corpo fisico riceve una vita esteriore, che per conseguenza diviene 
indipendente dalla parte animica umana. 

L’uomo lascia dietro di sé, quando abbandona la Terra, non 
soltanto il germe della sua forma, ma una vivente immagine di sé 
stesso. 

Gli «Spiriti della Forma» rimangono ormai uniti a 
quell’immagine; essi trasferiscono la vita che hanno emanato nel 
discendenti dell’uomo, quando l’anima umana abbandona il corpo. 

Si costituisce così ciò che si può chiamare l’ereditarietà. 
Quando l’anima umana riappare sulla Terra, essa sente di 

abitare un corpo, in cui la vita è stata trasmessa dai suoi antenati, e 
sente una particolare attrazione verso quel corpo. 

In questo modo viene a formarsi una specie di ricordo 
dell’antenato con il quale l’anima si sente unita; questa memoria si 
perpetua sotto forma di una coscienza comune fra tutti i discenden-
ti. 

L’«Io» scorre attraverso le generazioni. 
L’uomo, a questo punto della sua evoluzione, durante il suo 

soggiorno sulla Terra, si sentiva come essere indipendente. 

Egli sentiva che il fuoco interiore del suo corpo vitale era 
collegato al fuoco esteriore della Terra. 

Egli poteva avvertire il proprio «Io» nel calore che scorreva 
in lui: in queste correnti di calore contessute di vita si trova l’inizio 
della circolazione del sangue. 

Invece in ciò che scorreva in lui come aria, l’uomo non sen-
tiva interamente il proprio essere; operavano infatti in quell’aria le 
forze delle entità superiori di cui abbiamo parlato. 

Nell’aria che scorreva attraverso di lui, rimaneva all’uomo 
però quella parte delle forze attive che gli apparteneva per virtù 
delle forze eteriche che egli si era antecedentemente formate. 

L’uomo dominava una parte di queste correnti di aria, e 
perciò non soltanto le entità superiori, ma anche egli stesso opera-
va per quella parte alla propria costituzione. 

Egli organizzava in sé le parti gassose a seconda delle im-
magini del suo corpo astrale; mentre dall’esterno l’aria lo penetra-
va, gettando le basi di ciò che poi diverrà il processo respiratorio, 
una parte di aria veniva a formare interiormente un organismo, che 
rimase impresso nell’uomo e divenne la base del sistema nervoso. 

Cosi a mezzo dei calore poi e dell’aria l’uomo si trovava al-
lora in rapporto con il mondo esteriore della Terra. 

Per contro egli non sentiva affatto la penetrazione nel suo 
organismo degli elementi solidi della Terra; questi s’incorporavano 
in lui al momento della sua reincarnazione sulla Terra, ma egli non 
poteva percepire tale processo direttamente; ne era oscuramente 
cosciente, per mezzo delle immagini delle entità superiori che vi 
prendevano parte. 

Sotto tali forme di immagini, come espressioni di entità su-
periori, l’uomo aveva percepito anche nel passato la penetrazione 
degli elementi liquidi terrestri. 

A causa della condensazione della forma terrestre umana, 
queste immagini hanno subìto un cambiamento nella coscienza 
dell’uomo. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

103  

All’elemento liquido è ormai commisto quello solido, per-
ciò anche questa penetrazione viene sentita come azione di entità 
superiori, che operano dall’esterno. 

L’uomo non può più avere nella sua anima la forza di diri-
gere tale penetrazione, poiché quest’ultima deve ormai servire al 
suo corpo, che viene costituito dall’esteriore, e se egli tentasse di 
dirigere da sé quel processo ne guasterebbe la forma. 

Per tale ragione ciò che egli introduce in sé dall’esterno gli 
sembra provenire dalla forza di quelle entità superiori, che operano 
nella costituzione del suo corpo. 

L’uomo si sente un Io; ha in sé l’anima razionale, come 
parte del corpo astrale; con quella sperimenta interiormente come 
immagini ciò che si svolge all’esterno, e a mezzo di essa impregna 
il suo delicato sistema nervoso. 

Egli sente di essere un discendente degli antenati, per virtù 
della vita che scorre attraverso le generazioni; egli respira e ciò gli 
appare come azione di quelle entità superiori che sono gli «Spiriti 
della Forma». 

Ed egli dipende da questi anche per quanto dai loro impulsi 
gli viene portato dal di fuori come nutrimento. 

La sua origine come individuo gli rimane però oscura; sa 
soltanto a questo proposito di aver subito l’influenza degli Spiriti 
della Forma, i quali si manifestano nelle forze terrestri. 

L’uomo viene diretto e guidato nei suoi rapporti con il 
mondo esteriore; ciò si manifesta nel fatto, che egli ha coscienza 
delle attività animico-spirituali che si esplicano dietro a quel suo 
mondo fisico; non percepisce le entità spirituali nella loro vera 
forma, ma sperimenta nella propria anima suoni, colori, ecc., e sa 
che in questo mondo di rappresentazioni vivono le attività delle en-
tità spirituali. 

Ciò che quelle entità gli comunicano risuona in lui, e in 
immagini luminose egli vede la loro manifestazione. 

L’uomo terrestre però sente sé stesso più intimamente nelle 
rappresentazioni che accoglie dall’elemento del fuoco o del calore; 

distingue già il suo proprio calore interiore da quello che scorre 
nell’ambiente terrestre. 

In quest’ultimo si manifestano gli Spiriti della Personalità. 
L’uomo però non ha che un’oscura coscienza di ciò che sta 

dietro alle correnti del calore esterno; sente appunto in queste cor-
renti l’influenza degli Spiriti della Forma. 

Quando possenti effetti calorici si producono nell’ambiente 
dell’uomo, l’anima sente: «Ora le entità spirituali sfolgorano 
nell’ambiente della Terra, e una scintilla di quel fuoco si è staccata 
e ha permeato di calore la mia interiorità». 

Nell’azione della luce l’uomo non distingue ancora altret-
tanto bene l’esteriore dall’interiore. 

Quando delle immagini luminose sorgono nell’ambiente, 
esse non destano nell’anima dell’uomo terrestre sempre il medesi-
mo sentimento. 

C’erano dei periodi durante i quali l’uomo sentiva queste 
immagini luminose come esteriori, cioè al tempo quando l’uomo, 
dallo stato incorporeo, era appena disceso nell’incarnazione: il pe-
riodo della sua crescita sulla Terra. 

Quando poi si avvicinava il momento in cui si formava il 
germe per il nuovo uomo terrestre, queste immagini impallidivano 
e ne rimanevano all’uomo soltanto delle rappresentazioni interiori 
nella memoria. 

Quelle immagini luminose illustravano l’azione degli Spiri-
ti del Fuoco (Arcangeli); apparivano all’uomo come ministri delle 
Entità del Fuoco, le quali avevano immerso una scintilla nella sua 
interiorità; quando le loro manifestazioni esteriori si spensero, 
l’uomo le sperimentò nella sua interiorità sotto forma di rappresen-
tazioni (ricordi). 

Egli si senti collegato con le loro forze, e lo era difatti, poi-
ché, a mezzo di ciò che aveva ricevuto da esse, egli poteva agire 
sull’atmosfera circostante la quale, sotto tale influenza, cominciò a 
diventare luminosa. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

104  

A quel tempi le forze della natura e le forze dell’uomo non 
erano già così nettamente separate come più tardi, i fenomeni ter-
restri dipendevano ancora eminentemente dalle forze dell’uomo. 

Colui, che avesse potuto osservare a quel tempo 
dall’esteriore della Terra i processi naturali che in questa si svolge-
vano, avrebbe scorto in essi, non soltanto qualche cosa di indipen-
dente dall’uomo, ma anche l’azione dell’uomo stesso. 

Le percezioni sonore si manifestavano all’uomo terrestre in 
modo diverso; esse furono percepite come alcunché di esteriore fin 
dal principio della sua vita terrestre. 

Mentre le immagini aeree venivano percepite come esterio-
ri fino alla metà dell’esistenza terrestre, i suoni esteriori potevano 
essere uditi anche dopo quel tempo. 

Soltanto verso la fine della vita l’uomo terrestre diveniva 
insensibile a quel suoni; gliene rimaneva il ricordo sotto forma 
d’immagini. 

Essi contenevano la manifestazione dei Figli della Vita (gli 
Angeli). 

Quando l’uomo, verso la fine della sua vita, si sentiva inte-
riormente unito con queste forze, egli poteva, imitandone l’azione, 
produrre degli effetti potenti sull’elemento acqua della Terra; con 
la sua influenza egli produceva un flusso e un riflusso nelle acque. 

L’uomo aveva delle percezioni gustative, soltanto durante il 
primo quarto della sua vita terrestre; ed anche allora esse appariva-
no all’anima come un ricordo delle esperienze attraversate durante 
il periodo del suo stato incorporeo, e finché perduravano, il corpo 
dell’uomo si andava consolidando a mezzo dell’assunzione di so-
stanze esteriori. 

Durante il secondo quarto dell’esistenza terrestre il corpo 
umano continuava a crescere, ma la sua figura già era completa-
mente formata. 

L’uomo, durante quel periodo di tempo, poteva percepire 
gli altri esseri che vivevano accanto a lui soltanto a mezzo 
dell’azione del loro calore, della loro luce e del loro suono, poiché 

non era ancora capace di formarsi una rappresentazione 
dell’elemento solido. 

Durante il primo quarto della sua vita egli riceveva le im-
pressioni gustative di cui abbiamo parlato soltanto dall’elemento 
liquido. 

La forma corporea esteriore dell’uomo era come la riprodu-
zione di questo suo stato animico interiore. 

Le parti che contenevano la disposizione ad assumere più 
tardi la forma della testa erano più perfezionate ; gli altri organi si 
presentavano soltanto come appendici; erano poco chiari e nebulo-
si. 

Gli uomini non presentavano però tutti il medesimo aspetto; 
a seconda delle condizioni terrestri in cui si svolgeva la loro vita 
presentavano delle appendici più o meno sviluppate. 

Questa differenza era determinata dalla diversità 
dell’ambiente terrestre in cui gli uomini risiedevano; dove gli uo-
mini si trovarono maggiormente vincolati al mondo terrestre, le 
appendici assumevano maggiore importanza. 

Quegli uomini, i quali allo inizio dell’evoluzione fisica ter-
restre si trovavano per virtù della loro evoluzione precedente più 
maturi, in modo da sperimentare fin dal principio, quando la Terra 
non si era ancora condensata ad aria, il contatto con l’elemento 
fuoco, poterono ora sviluppare più perfettamente gli abbozzi della 
testa. 

E furono questi gli uomini costituiti più armonicamente. 
Altri uomini si trovarono pronti a venire a contatto con 

l’elemento-fuoco, soltanto quando la Terra aveva già organizzato 
in sé l’elemento-aria. 

Questi uomini risultarono maggiormente dipendenti dalle 
condizioni esteriori di quanto non fossero gli altri. 

I primi sentivano nel calore chiaramente gli Spiriti della 
Forma, e durante la loro vita terrestre conservavano come il ricor-
do di aver appartenuto a quegli Spiriti e di essere stati assieme ad 
essi nello stato incorporeo. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

105  

Gli uomini della seconda categoria non si ricordavano che 
debolmente del loro stato incorporeo; sentivano la loro affinità con 
il mondo spirituale principalmente attraverso le influenze luminose 
degli Spiriti del Fuoco (Arcangeli). 

Uomini di una terza categoria si trovavano ancora più im-
pigliati nell’esistenza terrestre, ed essi poterono venire in contatto 
con l’elemento-fuoco soltanto quando la Terra si separò dal sole e 
accolse l’elemento acqueo. 

All’inizio della vita terrestre essi non avevano che un debo-
lissimo senso della loro affinità con il mondo spirituale; la sentiro-
no soltanto dopo che l’azione degli Arcangeli e sopratutto degli 
Angeli ebbe stimolata la vita delle loro rappresentazioni interiori. 

Al principio della loro vita terrestre sentivano invece degli 
impulsi prepotenti verso le azioni che possono essere compiute 
nell’ambito delle condizioni terrestri. 

Le appendici erano in loro particolarmente sviluppate. 
Prima che la luna si staccasse dalla Terra, le forze lunari 

tendevano sempre più alla consolidazione di quest’ultima: ne risul-
tò il fatto, che fra i discendenti dei germi lasciati indietro dagli 
uomini sulla Terra ve ne furono alcuni, in cui le anime che ritorna-
vano dallo stato incorporeo non potevano più incarnarsi. 

La forma di quel discendenti si era troppo indurita, e 
l’influsso lunare l’aveva resa troppo dissimile dalla forma umana, 
perché delle anime umane vi si potessero incarnare; alcune di que-
ste perciò non trovarono più in quelle condizioni la possibilità di 
ritornare sulla Terra; solo le anime più mature e più forti si senti-
vano in grado di trasformare il corpo terrestre durante la crescita, 
in modo da svilupparlo a forma umana. 

Alcuni soltanto dunque dei discendenti di quei corpi umani 
poterono divenire veicoli di uomini terrestri. 

Altri corpi invece, per causa della solidificazione della loro 
forma, poterono accogliere soltanto delle anime di grado inferiore 
a quelle umane. 

Una parte perciò delle anime umane si trovò costretta a ri-
nunziare a prender parte all’evoluzione terrestre di quell’epoca e 
dovette avviarsi verso un altro genere di vita. 

Fin dal momento della separazione del sole dalla Terra, al-
cune anime non avevano trovato posto adatto su quest’ultima; esse 
vennero in certo qual modo trasferite, per poter proseguire nella lo-
ro evoluzione, su di un pianeta che si stava distaccando, sotto la di-
rezione di entità cosmiche, dalla sostanza cosmica universale, della 
quale la Terra formava parte al principio della sua evoluzione fisi-
ca e da cui anche il Sole si era distaccato. 

Questo è il pianeta, alla manifestazione fisica del quale vie-
ne dato dalla scienza esteriore l’nome di «Giove». (Noi parliamo 
qui dei corpi celesti, dei pianeti e dei loro nomi esattamente nel 
medesimo senso come ne parlava una scienza più antica. Come la 
Terra fisica è semplicemente l’espressione fisica di un grande or-
ganismo spirituale-animico, così lo sono pure tutti gli altri corpi 
celesti; come il veggente, dicendo «Terra», non intende indicare il 
semplice pianeta fisico, e dicendo «Sole», non la sola stella fissa 
fisica, così, quando parla di «Giove» e di «Marte», egli intende ri-
ferirsi a vasti rapporti spirituali. La forma dei corpi celesti ed i 
compiti ad essi assegnati sono naturalmente cambiati da quei tempi 
in poi, anzi sotto certi aspetti è cambiata anche la loro posizione 
nello spazio celeste; soltanto chi è capace di seguire con lo sguardo 
della conoscenza soprasensibile l’evoluzione di quei corpi celesti, 
risalendo fino a un remotissimo passato, può rintracciare il rappor-
to dei pianeti attuali con i loro predecessori). 

Su Giove, le anime di cui abbiamo parlato continuarono 
dapprima ad evolversi, ma più tardi, quando la Terra si fu vieppiù 
solidificata, divenne necessario di preparare ancora un altro am-
biente a quelle anime, le quali avevano bensì la capacità di dimora-
re per un dato tempo nei corpi solidificati, ma ormai non potevano 
più risiedervi, perché la solidificazione ne era troppo accentuata. 

Fu «Marte» che offerse a queste anime un ambiente adatto 
per la loro evoluzione ulteriore. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

106  

Già quando l’anima, ancora unita con il Sole, ne organizza-
va in sé gli elementi gassosi, avvenne che delle anime non risultas-
sero adatte per l’evoluzione terrestre; non potevano sopportare la 
figura corporea terrestre, e dovettero, perciò essere sottratte fin da 
quel tempo all’influsso diretto delle forze solari; fu perciò necessa-
rio che queste agissero su di esse dal di fuori. 

Quelle anime trovarono allora su «Saturno» l’ambiente 
adatto alla loro evoluzione. 

Nel corso dell’evoluzione terrestre, perciò, il numero delle 
forme umane andò diminuendo; vi furono delle forme in cui non si 
erano incarnate anime umane. 

Queste forme potevano accogliere soltanto dei corpi astrali, 
così come ne avevano accolti sull’antica Luna corpi fisici e i corpi 
vitali degli uomini. 

Mentre la Terra si andava spopolando dei suoi abitatori 
umani, questi esseri speciali vi si insediavano, e alla fine tutte le 
anime umane avrebbero dovuto abbandonare la Terra, se con il di-
stacco della luna non fosse stata data la possibilità alle forme uma-
ne, ancora capaci di albergare delle anime umane, di sottrarre du-
rante la vita terrestre il germe.umano alle forze lunari emananti di-
rettamente dalla Terra, e di lasciarlo maturare fino al momento, in 
cui fosse poi possibile di esporlo a quelle forze. 

Finché il germe umano si organizzava nell’interiorità 
dell’uomo, egli rimase sotto l’influsso di quegli esseri, i quali sotto 
la guida del loro capo più possente avevano staccato la luna dalla 
Terra, per far superare a questa un momento critico della sua evo-
luzione. 

Quando la Terra ebbe sviluppato in sé l’elemento aereo, vi 
erano degli esseri astrali, come è stato descritto, rimasti indietro 
dall’antica Luna, e che si trovavano sulla via dell’evoluzione a un 
livello inferiore a quello delle più basse anime umane. 

Essi divennero le anime di quelle forme che gli uomini do-
vettero abbandonare prima del distacco del Sole; questi esseri sono 
i progenitori del regno animale. 

Nel corso del tempo essi svilupparono principalmente que-
gli organi, che nell’uomo esistevano soltanto come appendici; il lo-
ro corpo astrale doveva esercitare sul corpo vitale e sul corpo fisico 
la medesima azione che il corpo astrale umano esercitava durante il 
periodo lunare. 

Ora, gli animali così costituiti avevano anime che non pote-
vano abitare in un singolo animale; la medesima anima si estende-
va anche sui discendenti della forma progenitrice. 

Gli animali che discendono essenzialmente da una medesi-
ma forma hanno un’anima collettiva; soltanto quando il discenden-
te, per qualche speciale influenza, si allontana dalla forma primiti-
va, viene a incarnarsi una nuova anima animale. 

Riguardo agli animali si può dunque dire che, secondo la 
scienza dello Spirito, posseggono un anima di gruppo o di specie. 

Qualcosa di simile si verificò al momento della separazione 
del sole dalla Terra. 

Dall’elemento acqueo uscirono delle forme che avevano 
raggiunto soltanto il grado di evoluzione che l’uomo aveva prima 
dell’antica Luna. 

Esse potevano accogliere l’azione astrale soltanto quando 
l’influenza di questa veniva esercitata su di loro dall’esteriore; ciò 
poté verificarsi soltanto dopo l’allontanamento del sole dalla Terra. 

Ogni volta che la Terra attraversava il periodo solare, 
l’elemento astrale del sole stimolava quelle forme per modo, che 
esse formavano il loro corpo vitale, traendolo dall’elemento eterico 
della Terra; quando il Sole non era più rivolto verso la Terra, que-
sto corpo vitale tornava a fondersi con la vita generale della Terra. 

In conseguenza della cooperazione dell’elemento astrale del 
sole e dell’elemento eterico della Terra, sono emerse dall’elemento 
acqueo le forme fisiche che furono i predecessori dell’attuale regno 
vegetale. 

L’uomo è divenuto sulla Terra un essere animico individua-
lizzato; il suo corpo astrale, che gli era stato infuso sulla Luna da-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

107  

gli Spiriti del Movimento, si è organizzato sulla Terra costituendo 
l’anima senziente, l’anima razionale e l’anima cosciente. 

E, quando la sua anima cosciente fu progredita in modo da 
potersi formare un corpo adatto per la vita terrestre, gli Spiriti della 
Forma donarono all’uomo una scintilla del loro fuoco: l’«Io» ven-
ne acceso in lui. 

Ogni qualvolta l’uomo abbandonava il corpo fisico, si tro-
vava nel mondo spirituale, in cui incontrava le entità, le quali du-
rante le evoluzioni planetarie Saturno, Sole e Luna gli avevano da-
to il suo corpo fisico, il suo corpo vitale e il suo corpo astrale, e 
avevano contribuito alla sua evoluzione fino al grado terrestre. 

Dal momento in cui la scintilla dell’«Io» venne accesa nella 
vita terrestre, un cambiamento si verificò anche nella vita incorpo-
rea. 

Prima di aver raggiunto questo punto della sua evoluzione, 
l’uomo non aveva nessuna indipendenza nel mondo spirituale; non 
si sentiva come un essere singolo in quel mondo, ma gli sembrava 
di essere un membro dell’organismo sublime costituito dalle entità 
superiori. 

L’«esperienza dell’Io» sulla Terra estende ora la sua azione 
anche nel mondo spirituale; l’uomo si sente ormai, fino a un de-
terminato grado, una unità anche in quel mondo, ma sente pure di 
essere a quello continuamente legato. 

Durante lo stato incorporeo, gli Spiriti della Forma gli si 
manifestano in aspetto ancora più sublime di quanto non gli si sia-
no manifestati sulla Terra a mezzo della scintilla del suo «Io». 

Con il distacco della luna dalla Terra, si verificarono nel 
mondo spirituale per l’anima disincarnata possibilità di esperienze 
connesse con tale distacco. 

Soltanto per virtù del fatto, che una parte delle forze forma-
tive della Terra era stata trasferita sulla luna, fu possibile continua-
re a formare sulla Terra delle forme umane, capaci di accogliere 
l’individualità delle anime. 

In questo modo l’individualità umana venne a trovarsi nella 
sfera d’azione degli esseri lunari. 

E durante lo stato incorporeo l’eco dell’individualità terre-
stre poteva farsi sentire soltanto perché, anche durante quello stato, 
l’anima rimaneva nella sfera degli Spiriti possenti, che avevano ef-
fettuato la separazione della luna. 

Il processo si svolgeva per modo che, immediatamente do-
po l’abbandono del corpo terrestre, l’anima non poteva vedere le 
sublimi entità solari altro che in una luce riflessa dalle entità lunari. 

Soltanto dopo essersi sufficientemente preparata a mezzo 
della visione di quella luce riflessa, l’anima arrivava alla visione 
diretta delle sublimi entità solari stesse. 

Anche il regno minerale sulla Terra è nato da ciò che è stato 
eliminato dall’evoluzione generale dell’umanità; le sue forme, co-
stituite dagli elementi rimasti allo stato solido quando la luna si di-
vise dalla Terra, attiravano soltanto l’essenza animica che era ri-
masta al gradino dell’evoluzione saturnia, e perciò capace soltanto 
di formare delle forme fisiche. 

Tutti gli eventi, di cui parliamo, e di cui parleremo in segui-
to, si svolsero attraverso lunghissimi periodi di tempo, ma non si 
tratta ora di precisarne la durata. 

I processi descritti espongono l’evoluzione terrestre dal suo 
aspetto esteriore ; considerata invece sotto suo aspetto spirituale, ci 
appare nel modo seguente: le entità spirituali, le quali avevano trat-
to la luna dalla Terra, e unita ad essa la propria esistenza - diven-
tando così esseri della luna terrestre -, per mezzo delle forze che da 
quest’ultimo corpo cosmico emanavano sulla Terra, operarono una 
determinata formazione dell’organismo umano. 

La loro influenza agi sull’«Io» che l’uomo si era acquistato, 
e in special modo sull’azione reciproca di questo «Io» con il corpo 
astrale, il corpo eterico e il corpo fisico. 

Per virtù della loro influenza è sorta nell’uomo la possibili-
tà di riflettere coscientemente il saggio ordinamento del mondo, di 
riprodurlo come rispecchiato nella conoscenza. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

108  

Ricordiamoci che durante l’antica epoca lunare l’uomo, per 
causa del distacco del sole, allora verificatosi, aveva acquistato una 
certa indipendenza nel suo organismo, un grado più libero di co-
scienza di quello che egli poteva avere prima, sotto la diretta in-
fluenza degli esseri solari. 

Questa coscienza libera, indipendente, è ricomparsa nuo-
vamente - come retaggio dell’antica evoluzione lunare - durante 
l’epoca dell’evoluzione terrestre di cui ora parliamo; essa appunto, 
per mezzo dell’influenza degli esseri della luna terrestre, sopra de-
scritti, avrebbe potuto essere nuovamente armonizzata con 
l’universo e diventarne, in certo qual modo, lo specchio. 

Ciò difatti sarebbe successo, se nessun’altra influenza si 
fosse affermata; l’uomo sarebbe diventato un essere con una co-
scienza, di cui le immagini avrebbero rispecchiato il mondo, però 
queste immagini sarebbero state determinate per necessità naturale 
e non dalla propria iniziativa; ma tutto ciò non si è verificato. 

Intervennero nell’evoluzione dell’uomo, all’epoca appunto 
del distacco della luna, delle speciali entità spirituali, che avevano 
conservato tanta parte della loro natura lunare, da non poter parte-
cipare all’esodo del sole dalla Terra; erano pure escluse dalle in-
fluenze di quegli esseri, i quali esercitavano dalla luna terrestre 
un’azione sulla Terra. 

Questi esseri dotati dell’antica natura lunare erano, in certo 
qual modo, relegati sulla Terra, ma la loro evoluzione era irregola-
re. 

Nella loro natura lunare contenevano appunto 
quell’elemento di rivolta, che durante l’antica evoluzione lunare si 
era ribellato agli Spiriti solari; ribellione che era stata allora utile 
per gli uomini, perché li aveva condotti a uno stato indipendente e 
libero di coscienza. 

Le conseguenze della peculiare evoluzione di questi esseri 
durante l’epoca terrestre fecero si, che, durante questa evoluzione, 
divennero gli oppositori di quelle entità, che dalla luna cercavano 

di ridurre la coscienza umana a dare un riflesso automatico del 
mondo. 

Ciò che aveva aiutato gli uomini sull’antica Luna ad elevar-
si ad uno stato superiore si trovò ad essere in opposizione con 
l’ordinamento che l’evoluzione terrestre aveva reso possibile. 

Le potenze oppositrici avevano portato seco dalla loro natu-
ra lunare la forza di agire sul corpo astrale dell’uomo, cioè - nel 
senso già descritto - di renderlo indipendente, ed esercitarono que-
sta forza dando al corpo astrale - ormai anche per l’epoca terrestre 
- una certa indipendenza rispetto allo stato di coscienza automatico 
(non libero), sviluppato per mezzo degli esseri della luna terrestre. 

È difficile esprimere con le parole abituali l’azione delle 
suddescritte entità spirituali sugli uomini in quel tempi primordiali; 
non ce la dobbiamo raffigurare, né come le influenze attuali della 
natura, e nemmeno come l’azione che un uomo può esercitare 
sull’altro, quando il primo desta nel secondo, per mezzo di parole, 
delle forze interiori di coscienza, dalle quali quest’ultimo impara a 
comprendere qualche cosa, o viene stimolato alla virtù o al vizio. 

L’azione di cui parliamo in quei tempi primordiali non era 
una forza naturale, ma un’influenza spirituale, che esercitava azio-
ne pure spirituale e che veniva spiritualmente trasmessa dagli esse-
ri spirituali superiori all’uomo, in conformità del suo stato di co-
scienza a quell’epoca. 

Se ci s’immagina quell’azione come una forza della natura, 
non se ne coglie affatto la vera essenza; se si dice invece, che le 
entità dotate dell’antica natura lunare si avvicinarono all’uomo per 
tentarlo e «sedurlo» al loro scopi, ci si serve di un’espressione 
simbolica che è giusta, purché ci si ricordi che è un simbolo e ci si 
renda conto che un fatto spirituale si nasconde dietro di esso. 

L’azione esercitata dagli esseri Spirituali rimasti indietro al 
grado lunare sull’uomo ebbe per quest’ultimo un doppio risultato. 

La sua coscienza venne in tal modo spogliata dalla caratte-
ristica di semplice riflesso dell’universo, perché nel corpo astrale 
umano venne stimolata la possibilità di regolare e di dominare le 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

109  

immagini della coscienza: l’uomo divenne il padrone della propria 
conoscenza. 

D’altra parte però il corpo astrale diventò il punto di par-
tenza di questa padronanza, e l’«Io», ad esso superiore, si trovò 
invece a quello continuamente assoggettato. 

D’allora in poi, l’uomo rimase in tal modo esposto alla con-
tinua influenza di un elemento inferiore della sua natura. 

Egli poté discendere nella sua vita a un livello molto infe-
riore a quello in cui era stato posto durante il corso dell’universo 
dalle entità della luna terrestre. 

D’allora in poi l’uomo, nella sua natura, rimase soggetto al-
la continua influenza degli esseri lunari irregolarmente evoluti ap-
punto descritti, i quali si possono chiamare «Spiriti luciferici», ri-
spetto a quegli altri spiriti, che dalla luna terrestre fecero della co-
scienza lo specchio dell’universo, ma che non concessero all’uomo 
nessuna libertà di volontà. 

Gli spiriti luciferici diedero all’uomo la possibilità di espli-
care nella sua coscienza piena libertà di azione, ma lo esposero al 
contempo anche alla possibilità dell’errore e del male. 

In conseguenza di questi fatti, l’uomo si trovò in un rappor-
to con gli esseri solari diverso da quello assegnatogli dagli spiriti 
della luna terrestre, i quali volevano sviluppare lo specchio della 
coscienza umana in modo che l’intiera vita dell’anima umana fosse 
dominata dall’influenza degli esseri solari. 

Ma gli eventi si opposero a queste loro intenzioni, e venne a 
crearsi nell’essere umano un’opposizione fra l’influenza dello Spi-
rito solare e l’influenza degli spiriti lunari irregolarmente evoluti. 

Da questo contrasto è sorta nell’uomo anche l’incapacità di 
riconoscere la vera natura delle influenze solari fisiche, che rimase-
ro per lui nascoste dietro alle impressioni terrene del mondo este-
riore. 

La, parte astrale dell’uomo, riempita di queste impressioni, 
venne attratta nella sfera dell’«Io». 

Questo «Io», il quale altrimenti avrebbe sentito soltanto la 
scintilla del fuoco conferitagli dagli Spiriti della Forma, e, in tutto 
ciò che si riferiva al fuoco esteriore, si sarebbe sottomesso agli or-
dini di questi spiriti, agi d’ora innanzi sui fenomeni esteriori del ca-
lore, per mezzo dell’elemento che in lui stesso era stato inoculato. 

Venne stabilita cosi una corrente di attrazione fra di esso e 
il fuoco terrestre, e in tal modo l’uomo fu spinto più addentro nella 
materialità terrestre, di quanto era stato destinato. 

Mentre egli prima aveva un corpo fisico costituito princi-
palmente di fuoco, aria e acqua, e soltanto una specie di forma te-
nue di sostanza terrestre, come fosse un’ombra, ora invece il corpo 
di terra divenne più denso. 

Mentre prima l’uomo, quale essere sottilmente organizzato, 
si moveva rasentando il suolo terrestre, librandosi come a nuoto 
sopra di esso, egli ormai dovette discendere dall’ambiente che cir-
condava la Terra e poggiarsi su quelle parti di essa, che già più o 
meno si erano consolidate. 

Che tali effetti fisici delle influenze spirituali descritte ab-
biano potuto presentarsi, si spiega dal fatto che si trattava 
d’influenze appunto del genere sopra detto, cioè non d’influenze 
della natura, né di quelle che agiscono per via animica da uomo a 
uomo, e che non penetrano con la loro azione nella corporeità al-
trettanto quanto le forze spirituali di cui ora parliamo. 

L’uomo, in balia delle sue rappresentazioni, soggetto 
all’errore, si esponeva perciò alle influenze del mondo esteriore, 
tendeva a soddisfare i suoi istinti e le sue passioni, senza permette-
re che venissero regolate dalle influenze superiori spirituali; da 
questo fatto è nata la possibilità delle malattie. 

Per effetto speciale dell’influsso luciferico, l’uomo ormai 
non poté più sentire la sua singola vita terrestre come la continua-
zione dell’esistenza incorporea. 

Egli accoglieva ormai le influenze terrestri le quali poteva-
no essere sperimentate per mezzo dell’elemento astrale che gli era 
stato inoculato, e che si unirono alle forze distruttive per il corpo 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

110  

fisico, e sentiva in questo modo il decadimento della propria esi-
stenza fisica. 

La «morte» si è presentata nel mondo per causa della natura 
umana stessa. 

Si tratta qui di un importante mistero della natura umana, 
cioè del rapporto del corpo astrale umano con le malattie e con la 
morte. 

Delle condizioni particolari si verificarono allora per il cor-
po vitale umano. 

Esso si trovò posto fra il corpo fisico e il corpo astrale, in 
guisa da rimaner esente, in certo qual modo, dalle facoltà che 
l’uomo aveva assimilate per mezzo delle influenze luciferiche; una 
parte di esso rimase al di fuori del corpo fisico, in modo da non po-
ter essere dominata che dalle entità superiori, e si sottrasse al do-
minio dell’Io. 

Dette entità superiori erano quelle che al momento del di-
stacco del sole avevano abbandonato la Terra, sotto la guida di uno 
dei loro possenti compagni, per procurarsi una nuova dimora. 

Se questa parte del corpo vitale umano fosse rimasta unita 
al corpo astrale, l’uomo avrebbe avuto a propria disposizione le 
forze soprasensibili di cui prima disponeva; avrebbe esteso 
l’influsso luciferico su quelle forze, si sarebbe staccato gradata-
mente del tutto dalle entità solari, e il suo Io sarebbe divenuto 
completamente un Io terrestre. 

Avrebbe dovuto accadere che questo Io terrestre, dopo la 
morte del corpo fisico (o pure già durante il decadere di esso), pe-
netrasse in un altro corpo fisico, in un discendente del primo, senza 
traversare uno stadio di unione con le entità spirituali superiori 
passando per uno stato incorporeo. 

L’uomo sarebbe giunto così alla coscienza del suo Io, ma 
solamente come «Io terrestre». 

Questa possibilità venne evitata per mezzo del processo at-
traversato dal corpo vitale, per opera degli esseri della luna terre-
stre. 

Il vero Io individuale rimase in tal modo così poco attaccato 
al semplice Io terrestre, che l’uomo, durante la vita terrestre, senti-
va solo in parte il proprio ego, ma sentiva al contempo il suo Io ter-
restre come una continuazione, attraverso le generazioni, dell’Io 
terrestre dei suoi progenitori. 

L’anima sentiva nella vita terrestre una specie di «lo di 
gruppo», che risaliva fino al più lontani antenati, e l’uomo si senti-
va come un membro di questo gruppo. 

Solo durante lo stato incorporeo l’Io individuale poteva 
sentirsi come un essere singolo; ma a questo stato d’individuazione 
noceva il fatto, che l’Io rimaneva attaccato al ricordo della co-
scienza terrestre (Io terrestre), ricordo che offuscava la visione del 
mondo spirituale, la quale cominciò, durante il periodo fra morte e 
nascita a coprirsi come di un velo, allo stesso modo come lo è per 
lo sguardo fisico sulla Terra. 

L’espressione fisica di tutti i cambiamenti che si svolgeva-
no nel mondo spirituale, mentre l’evoluzione umana attraversava le 
diverse condizioni che abbiamo descritte, si ebbe nella graduale 
regolazione dei reciproci rapporti fra Sole, Luna e Terra (e anche 
di altri corpi celesti). 

Una delle conseguenze di questi nuovi rapporti è 
l’alternarsi del giorno e della notte. (I movimenti dei corpi celesti 
sono regolati dalle entità che vi dimorano). 

Il movimento della Terra, per cui giorno e notte si alterna-
no, venne prodotto dal reciproco rapporto dei differenti spiriti su-
periori agli uomini. 

Allo stesso modo ebbe origine il movimento della luna, af-
finché dopo il distacco dalla Terra, la rotazione della luna attorno a 
questa consentisse agli Spiriti della Forma di agire sul corpo fisico 
umano in maniera conveniente, con giusto ritmo. 

Durante il giorno, l’Io e il corpo astrale dell’uomo operava-
no ormai nel corpo fisico e nel corpo vitale; di notte quest’azione si 
arrestava, e l’Io e il corpo astrale uscivano dal corpo fisico e dal 
corpo vitale. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

111  

Essi penetravano allora completamente nella sfera dei Figli 
della Vita (Angeli), degli Spiriti del Fuoco (Arcangeli), degli Spiri-
ti della Personalità e degli Spiriti della Forma. 

A quel tempo, oltre agli Spiriti della Forma, anche gli Spiri-
ti del Movimento, gli Spiriti della Saggezza e i Troni abbracciava-
no il corpo fisico e il corpo vitale nella loro sfera d’azione; così le 
influenze deleterie esercitate durante il giorno sull’uomo, per causa 
degli errori del corpo astrale, venivano in certo qual modo corrette. 

Ora che gli uomini cominciavano di nuovo ad aumentare di 
numero sulla Terra, non vi era più ragione alcuna che le anime 
umane non potessero incarnarsi nei loro discendenti. 

L’influenza delle forze della luna terrestre operava in modo 
da rendere i corpi umani perfettamente adatti ad accogliere le ani-
me umane; tutte quelle prima emigrate su Marte, su Giove, ecc. 
vennero nuovamente dirette verso la Terra: cosicché ve ne fu una 
pronta per ogni discendente umano che nasceva nel corso delle ge-
nerazioni. 

Ciò durò per lungo spazio di tempo, per modo che il ritorno 
delle anime alla Terra corrispose all’aumento del numero degli 
uomini. 

Quelle anime, che abbandonavano ormai il corpo per causa 
della morte terrestre, conservavano come in un ricordo, durante lo 
stato incorporeo, la eco della loro individualità terrestre. 

Il ricordo operava in maniera che, quando un corpo ad esse 
adatto rinasceva sulla Terra, esse vi si rincarnavano. 

Nella progenie umana si riscontrarono dunque in seguito 
uomini di cui l’anima si era trovata sulla Terra ai tempi primordiali 
e vi ritornava ora per la prima volta, e anime che si erano rincarna-
te già parecchie volte sulla Terra. 

Col proseguire dell’evoluzione, il numero delle anime gio-
vani che venivano per la prima volta sulla Terra andò diminuendo, 
e andò crescendo invece quello delle anime già spesso rincarnate; 
l’umanità rimase però costituita per lungo tempo da queste due ca-
tegorie di uomini. 

Sulla Terra l’uomo si senti sempre maggiormente collegato 
con i suoi progenitori a mezzo dell’Io di gruppo, che aveva comu-
ne con essi. 

L’esperienza dell’Io individuale divenne invece molto più 
forte durante lo stato incorporeo fra la morte e una nuova nascita. 

Le anime che dagli spazi celesti penetravano nei corpi 
umani si trovavano in condizione diversa da quelle che avevano 
già attraversato una o più incarnazioni; le prime portarono come 
anime alla vita fisica soltanto il risultato delle esperienze nel mon-
do spirituale superiore e al di fuori della sfera terrestre; le seconde 
avevano creato delle nuove condizioni proprie per mezzo delle loro 
vite precedenti. 

La sorte delle prime era determinata soltanto da fatti estra-
nei alle nuove condizioni terrestri; quella invece delle seconde, del-
le anime rincarnate, era anche determinata da ciò che esse avevano 
operato nelle precedenti vite svolte nelle condizioni terrestri. 

Con la reincarnazione è comparso al contempo il Karma 
individuale umano. 

Per il fatto che il corpo vitale umano era stato sottratto al 
corpo astrale nel modo sopra descritto, la funzione della genera-
zione non era compresa nell’ambito della coscienza umana, ma ri-
mase sotto il dominio del mondo spirituale. 

Quando un’anima doveva discendere sulla Terra sorgeva 
negli uomini l’impulso a procreare; per la coscienza umana l’intero 
processo rimaneva, fino a un certo grado, avvolto in un’oscurità 
misteriosa. 

Ma le conseguenze della parziale separazione del corpo vi-
tale dal fisico si fecero sentire anche durante la vita terrestre: le fa-
coltà del primo potevano essere molto intensificate per mezzo 
dell’influenza spirituale. 

Nella vita dell’anima questa intensificazione si manifestava 
nel perfezionamento della memoria. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

112  

Il pensiero logico indipendente si trovava a quel momento 
dell’esistenza umana al suo primo inizio; d’altra parte la memoria 
quasi non aveva limiti. 

Esteriormente era evidente che l’uomo aveva la conoscenza 
diretta delle forze attive di tutto ciò che vive, che poteva disporre 
delle forze vitali e generative del regno animale e specialmente del 
regno vegetale. 

L’uomo poteva estrarre, per esempio, dalla pianta la forza 
che la spinge a crescere, e utilizzarla come utilizza oggidì le forze 
della natura inanimata - per esempio, la forza latente nel carbone - 
per mettere in movimento le macchine (maggiori schiarimenti su 
tale argomento si trovano nel mio libro «La cronaca dell’Akasha»). 

Anche la vita animica interiore degli uomini subi grandi 
mutamenti per effetto dell’influsso luciferico. 

Si potrebbero indicare molti e vari sentimenti ed emozioni 
sorti da quell’influenza; ne citeremo qualcuno. 

Fino al momento in cui è intervenuto l’influsso luciferico, 
l’anima uniformava il suo lavoro, tutto ciò che doveva fare e for-
mare, alle direttive delle entità spirituali superiori. 

Il piano di ciò che doveva essere compiuto era tracciato a 
priori, e la coscienza umana, in ordine al grado del suo sviluppo, 
poteva anche prevedere come gli eventi avvenire si sarebbero svol-
ti in conformità di quel piano prestabilito. 

Questa coscienza profetica andò perduta, quando le manife-
stazioni delle entità superiori vennero occultate dal velo delle per-
cezioni terrestri, e dietro a queste si nascosero le vere forze delle 
entità solari. 

Il futuro divenne ormai incerto, e per tal ragione 
s’introdusse nell’anima il senso della paura, che è una conseguenza 
diretta dell’errore. 

Si può vedere però anche come, per virtù dell’influsso luci-
ferico, l’uomo abbia potuto diventare indipendente da alcune de-
terminate forze da cui prima dipendeva ciecamente, e prendere de-
cisioni dettate dalla propria volontà. 

La libertà è il risultato di quest’influsso, la paura e altri sen-
timenti simili non sono che i fenomeni che accompagnano 
l’evoluzione dell’uomo verso la libertà. 

Considerata spiritualmente, la paura è comparsa perché nel-
la sfera delle forze terrestri, sotto l’influenza delle quali l’uomo era 
stato posto per mezzo delle potenze luciferiche, operavano delle 
altre potenze, che si erano sviluppate irregolarmente, nel corso 
dell’evoluzione, molto prima delle potenze luciferiche. 

L’uomo accolse nella sua natura con le forze terrestri 
l’influenza di queste potenze irregolari, che diedero la caratteristica 
della paura a sentimenti, che si sarebbero altrimenti esplicati in 
modo affatto diverso. 

Si può dare a queste entità il nome di arimaniche; sono le 
medesime che da Goethe sono state chiamate mefistofeliche. 

L’influsso luciferico agi dapprima soltanto sugli uomini 
maggiormente progrediti, ma in breve estese la propria azione an-
che sugli altri. 

I discendenti dei primi si mischiarono a quegli uomini dei 
meno progrediti, nei quali l’influsso luciferico poté in tal modo pu-
re penetrare. 

Ma il corpo vitale delle anime che ritornavano dal pianeti 
non poteva essere altrettanto ben protetto quanto quello dei discen-
denti di coloro che erano rimasti sulla Terra. 

La protezione di questi ultimi emanava da un’entità elevata, 
che guidava il cosmo, allorché il Sole si distaccò dalla Terra; que-
sta Entità appare, nella sfera che qui si considera, come il reggente 
del regno solare. 

Gli spiriti, i quali mercè la loro evoluzione cosmica aveva-
no raggiunto il grado necessario di maturità, seguirono quell’entità, 
quando essa prese stanza sul sole; esistevano però anche degli es-
seri, al momento della separazione del sole, che non avevano rag-
giunto tale altezza di evoluzione, e che dovettero cercare un’altra 
dimora. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

113  

Ad essi principalmente è dovuto il fatto, che Giove e altri 
pianeti si staccarono dalla sostanza cosmica generale, che stava da 
principio nell’organismo fisico terrestre. 

Giove divenne la dimora degli esseri non ancora abbastanza 
evoluti per elevarsi all’altezza del Sole, e l’entità che fra essi era 
più evoluta divenne la guida di Giove. 

Come la guida dell’evoluzione solare divenne l’«Io supe-
riore», che agiva sul corpo vitale dei discendenti di coloro che era-
no rimasti sulla Terra, così pure la guida di Giove divenne l’«Io 
superiore», che pervase come una coscienza collettiva gli uomini, 
derivati dall’unione dei discendenti di coloro che erano rimasti sul-
la Terra con i discendenti di quegli uomini i quali, come abbiamo 
descritto, erano apparsi sulla Terra per la prima volta durante il pe-
riodo dell’elemento aria, e si erano trasferiti su Giove. 

Attenendoci al concetti della Scienza dello Spirito possia-
mo chiamarli «uomini di Giove». 

Erano essi i discendenti di quegli uomini i quali, in quegli 
antichi tempi, già avevano accolto anime umane, ma non abbastan-
za mature, all’inizio dell’evoluzione della Terra, per sopportare il 
contatto del fuoco. 

Erano anime intermedie, fra il regno delle anime umane e il 
regno delle anime animali. 

Esistevano altresì esseri, i quali, sotto la guida del loro 
compagno più evoluto, avevano distaccato Marte dalla sostanza 
cosmica universale per farne la loro dimora; sotto il loro influsso si 
costituì una terza categoria di uomini da loro derivata, e cioè «gli 
uomini di Marte» (queste cognizioni gettano luce sulle origini della 
costituzione del nostro sistema solare, poiché tutti i corpi di questo 
sistema sono nati dalla diversità del grado di maturità degli esseri 
che li abitavano; naturalmente non possiamo addentrarci qui in tut-
ti i particolari della formazione cosmica). 

Gli uomini, i quali sentivano nel loro corpo vitale 
l’influenza del sublime Essere solare, si possono chiamare «Uomi-
ni solari». 

L’Essere che viveva in essi come «io superiore» - ben inte-
so nelle generazioni, non nel singolo individuo - è il medesimo che 
più tardi, quando gli uomini giunsero ad averne una cognizione 
cosciente, fu chiamato con diversi nomi, e che agli uomini attuali 
si presenta come il Cristo. 

Un altro gruppo era costituito dagli «uomini di Saturno». 
Fra di essi agiva come «Io superiore» un Essere, il quale 

aveva dovuto allontanarsi con i suoi compagni dalla sostanza gene-
rale cosmica prima della separazione del sole. 

Questi uomini erano costituiti in modo, che non solo una 
parte del corpo vitale, ma anche una parte del corpo fisico, era ri-
masta immune dall’influsso luciferico. 

Il corpo vitale degli uomini che si trovavano a un livello in-
feriore di evoluzione non era sufficientemente protetto, in modo da 
potersi difendere dall’influenza delle entità luciferiche. 

Questi uomini potevano estendere l’azione della scintilla di 
fuoco contenuta nel loro «Io», in modo da provocare nel loro am-
biente delle manifestazioni ignee potenti e dannose; ne risultò una 
tremenda catastrofe terrestre. 

La tempesta di fuoco distrusse buona parte della Terra allo-
ra abitata, e con essa perirono gli uomini che erano caduti 
nell’errore; soltanto un piccolo gruppo di uomini, che ne era rima-
sto in parte immune, poté trovar salvezza su di un punto della Ter-
ra, che era stato tenuto fino allora al riparo dalle influenze nocive 
umane. 

La dimora specialmente adatta per la nuova umanità fu 
quella regione della Terra oggi ricoperta dall’Oceano Atlantico; in 
essa si stabili la parte dell’umanità che era rimasta, fino a un certo 
segno, immune dall’errore; le altre regioni furono abitate soltanto 
da piccoli nuclei dispersi di uomini. 

La Scienza dello Spirito chiama «Atlantide» quella parte 
della Terra che allora era situata fra gli attuali continenti: Europa, 
Africa e America. (Nella letteratura scientifico-spirituale il periodo 
dell’evoluzione umana ora descritto viene chiamato il periodo le-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

114  

murico terrestre; immediatamente dopo di quello viene il periodo 
atlantico. Il periodo, invece, durante il quale le forze lunari non 
avevano ancora esplicato la loro azione principale, è chiamato il 
periodo iperboreo; e questo è stato preceduto da un altro periodo 
che corrisponde ai primissimi tempi dell’evoluzione fisica terre-
stre. Nella tradizione biblica il tempo antecedente all’azione 
dell’influsso luciferico viene descritto come l’epoca del paradiso, e 
la discesa dell’uomo sulla Terra, la sua penetrazione nel mondo dei 
sensi, viene chiamata la cacciata dal paradiso). 

Il periodo atlantico dell’evoluzione fu il tempo in cui av-
venne effettivamente la divisione dell’umanità in uomini di Satur-
no, uomini del Sole, uomini di Giove e uomini di Marte, divisione 
che prima era appena abbozzata. 

Ora, l’alternarsi del sonno e della veglia ebbe, per l’essere 
umano, conseguenze importanti, che si palesarono particolarmente 
nell’umanità atlantica. 

Durante la notte il corpo astrale e l’Io penetravano - nella 
sfera delle entità superiori all’uomo, fino agli Spiriti della Persona-
lità. 

Per mezzo della parte del corpo vitale che non era unita al 
corpo fisico, l’uomo percepiva i Figli della Vita (Angeli) e gli Spi-
riti del Fuoco (Arcangeli), perché durante il sonno egli poteva ri-
manere collegato con la parte del corpo vitale che non era compe-
netrata dal corpo fisico. 

La sua percezione degli Spiriti della Personalità non era pe-
rò chiara, a cagione dell’influsso luciferico. 

Ma, mentre l’uomo si trovava nella condizione che abbia-
mo descritta, diventavano per lui visibili, oltre gli Angeli e gli Ar-
cangeli, anche quegli esseri, i quali, arrestatisi allo stato solare e 
lunare, non avevano potuto penetrare nell’esistenza terrestre, e do-
vevano rimanere perciò nel mondo animico-spirituale. 

L’uomo però, per mezzo dell’influenza luciferica, li attrasse 
nell’ambito della parte della sua anima che era separata dal corpo 

fisico; egli entrò in tal modo in contatto con degli esseri che spie-
garono su di lui un’azione corruttrice. 

Essi intensificarono nella sua anima la tendenza all’errore, 
spingendolo specialmente a fare cattivo uso delle forze della cre-
scita e della riproduzione che, per causa della separazione del cor-
po fisico e del corpo vitale, egli poteva dominare. 

Venne ormai data ad alcuni uomini del periodo atlantico la 
possibilità di non immergersi completamente nel mondo dei sensi; 
per mezzo di essi l’influsso luciferico, invece di essere un ostacolo 
all’evoluzione dell’umanità, divenne un mezzo di ulteriore pro-
gresso. 

Per virtù dell’influenza luciferica quegli uomini si trovaro-
no in condizione di sviluppare la conoscenza delle cose terrene as-
sai prima di quanto altrimenti sarebbe stato possibile. 

Essi cercarono perciò di allontanare l’errore dalle loro rap-
presentazioni e di approfondire i fenomeni dell’universo per rin-
tracciare le intenzioni originarle delle entità spirituali. 

Si tennero lontani dalle passioni e dal desideri del corpo 
astrale che tendono soltanto al mondo dei sensi, e si liberarono in 
tal modo sempre più dagli errori di quel corpo. 

Questa disciplina provocò in essi uno stato di coscienza, per 
mezzo del quale percepivano soltanto con quella parte del corpo 
vitale, che era separata dal corpo fisico nel modo testè descritto. 

Durante questo stato le possibilità di percezione del corpo 
fisico erano annientate, e quest’ultimo era come morto. 

Essi si trovavano allora completamente collegati, per mezzo 
del corpo vitale, con il regno degli Spiriti della Forma, e da questi 
potevano sapere come fossero condotti e diretti da quella sublime 
Entità, che li guidava quando avvenne la separazione del Sole dalla 
Terra, e che condusse più tardi l’umanità alla comprensione del 
«Cristo». 

Tali uomini erano degli «iniziati» ; però, siccome 
l’individualità umana si trovava nel modo già descritto nel, campo 
d’azione degli esseri lunari, neppure questi iniziati potevano entra-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

115  

re in contatto diretto con la Entità del Cristo; ma ne potevano sol-
tanto contemplare il riflesso attraverso gli esseri lunari. 

Essi non vedevano direttamente l’Entità solare, non ne ve-
devano che il riflesso. 

Questi uomini divennero le guide del resto dell’umanità a 
cui poterono comunicare i segreti dà loro veduti, e istruirono dei 
discepoli, ai quali insegnarono la via che conduce all’iniziazione. 

Alla conoscenza di ciò che in passato si rivelò attraverso il 
«Cristo» potevano però giungere soltanto coloro che apparteneva-
no all’umanità solare, nel senso più sopra accennato. 

Essi coltivavano il loro misterioso sapere e le discipline che 
vi conducono in una località speciale, alla quale si può dare il no-
me di Oracolo del Cristo o del Sole (il termine «oracolo» serve a 
indicare un luogo dove vengono svelate le intenzioni delle entità 
spirituali). 

Quanto qui si dice del Cristo potrà non venire frainteso so-
lamente ove si consideri che la conoscenza soprasensibile vede 
nell’apparizione del Cristo sulla terrà un evento conosciuto sin da 
prima del suo verificarsi, da parte di coloro che erano a conoscenza 
del senso, dell’evoluzione terrestre. 

Sarebbe errato ammettere che il rapporto fra questi «inizia-
ti» e il Cristo abbia avuto inizio solo in seguito a quell’evento. 

Ma essi erano in grado di comprendere profeticamente e di 
far comprendere ai loro discepoli che coloro che sono stati toccati 
dalla potenza dell’essere solare, vedono il Cristo avvicinarsi alla 
terra. 

Altri oracoli sono sorti per opera degli uomini di Saturno, 
Marte e Giove. 

Gli iniziati di questi gruppi umani spingevano il loro sguar-
do soltanto fino a quelle entità, che potevano rivelarsi nel loro cor-
po vitale, come loro rispettivo «Io superiore» ; vi furono così dei 
seguaci della saggezza di Saturno, di Giove e di Marte. 

Oltre a questi metodi di iniziazione, ve ne furono altri per 
quegli uomini, i quali avevano accolto troppo l’influsso luciferico 

per poter mantenere staccata dal corpo fisico una parte del corpo 
vitale, grande quanto quella staccata dagli uomini solari. 

In questi uomini il corpo astrale tratteneva nel corpo fisico 
una parte maggiore del corpo vitale che negli uomini solari. 

Essi non potevano neppure elevarsi, per mezzo delle proce-
dure d’iniziazione di cui abbiamo parlato, fino alla rivelazione pro-
fetica del Cristo. 

Per causa del loro corpo astrale troppo sottomesso 
all’influsso luciferico, essi dovevano seguire una disciplina più se-
vera per poter riuscire, sebbene in uno stato di libertà molto limita-
ta, a ricevere la rivelazione, non del Cristo stesso, ma di altre entità 
elevate. 

Esistevano delle entità, le qual’avevano bensì abbandonato 
la Terra al momento del distacco del sole, ma che non si trovavano 
a tale altezza di evoluzione da poter seguire a lungo l’evoluzione 
solare; esse si costituirono come dimora il pianeta Venere, stac-
candolo dal sole, dopo che questo si era scisso dalla Terra, e su 
quello si stabilirono. 

La loro guida fu l’entità che divenne ormai «l’Io superiore» 
di quegl’iniziati e dei loro seguaci. 

Lo stesso si verificò per lo spirito che guidava il pianeta 
Mercurio, nei riguardi di un altro gruppo di uomini; si costituirono 
così gli oracoli di Venere e di Mercurio. 

Una determinata categoria di uomini che avevano mag-
giormente assorbito l’influsso luciferico non poté arrivare che a 
un’entità, la quale insieme al suoi simili era stata la prima ad essere 
riespulsa dall’evoluzione solare. 

Questo essere non occupa nessun pianeta speciale, ma vive 
tuttora nell’ambiente che circonda la Terra, con la quale si è unito 
dopo il suo ritorno dal sole. 

Quegli uomini, a cui questa entità si svelava come loro «Io 
superiore», possono essere chiamati i seguaci dell’oracolo di Vul-
cano. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

116  

Il loro sguardo era più rivolto verso i fenomeni terrestri, di 
quello degli altri iniziati; essi posero le prime basi di ciò che di-
venne poi scienza e arte fra gli uomini. 

Gli iniziati di Mercurio, al contrario, fondarono la scienza 
delle cose soprasensibili, e così pure fecero gli iniziati di Venere, 
in grado anche maggiore. 

Gli iniziati di Vulcano, di Mercurio e di Venere si differen-
ziavano da quelli di Saturno, Giove e Marte per il fatto, che questi 
ultimi ricevevano i loro Misteri in forma più completa, come una 
rivelazione dall’alto, mentre i primi ricevevano la loro sapienza già 
sotto forma di concetti e di idee proprie. 

In mezzo fra questi due gruppi vi erano gl’iniziati del Cri-
sto. 

Essi accoglievano i loro Misteri per rivelazione diretta e ri-
cevevano al tempo stesso la capacità di dare a queste loro cogni-
zioni occulte forma di concetti umani. 

Gl’iniziati di Saturno, Giove e Marte dovevano esprimersi 
sopratutto per via di simboli; gli iniziati del Cristo, di Venere, di 
Mercurio e di Vulcano potevano comunicare la loro sapienza piut-
tosto per via di concetti. 

Tutto ciò che è pervenuto in tal modo all’umanità atlantica 
vi è arrivato per il tramite degl’iniziati; ma anche il resto 
dell’umanità ricevette dal principio luciferico talune capacità, le 
quali avrebbero potuto veramente condurla alla sua rovina, ma che 
per virtù dell’intervento delle sublimi entità cosmiche vennero in-
vece trasformate a fin di bene. 

Una di queste facoltà fu l’acquisto della favella. 
Questa fu acquistata dall’uomo in seguito al condensamen-

to della sua materialità fisica e alla separazione di una parte del suo 
corpo vitale dal suo corpo fisico. 

Durante il periodo che si svolse dopo il distacco della luna, 
l’uomo si sentiva anzitutto collegato con i suoi progenitori fisici a 
mezzo dell’Io di gruppo, ma questa coscienza comune che collega-

va i discendenti ai progenitori andò perdendosi gradatamente nel 
corso delle generazioni. 

Gli ultimi discendenti serbarono la memoria interiore sol-
tanto dei loro progenitori più vicini, e non potevano più estenderla 
fino agli antenati più antichi. 

Solo quando si trovavano in uno stato somigliante al sonno, 
stato in cui l’uomo veniva a trovarsi a contatto con il mondo spiri-
tuale, il ricordo di questo o di quell’antenato sorgeva improvvisa-
mente; gli uomini sentivano allora di far parte di quell’antenato, 
che credevano rinato in loro. 

Fu questa un’idea errata della reincarnazione, che si mani-
festò specialmente durante l’ultimo periodo atlantico. 

La conoscenza vera della reincarnazione poteva essere spe-
rimentata soltanto nelle scuole degli iniziati; questi vedevano le 
anime umane corporee passare da una incarnazione all’altra, ed es-
si soli potevano comunicare a questo riguardo la verità al loro di-
scepoli. 

La forma fisica umana, nel lontanissimo passato di cui par-
liamo, assai diversa dalla presente, era ancora al massimo grado 
l’espressione delle qualità animiche. 

L’uomo era ancora costituito di una materia assai più dutti-
le e più tenue di quella che ha più tardi; ciò che è attualmente soli-
dificato nell’organismo era allora molle, pieghevole e plasmabile. 

L’uomo spiritualmente evoluto possedeva una struttura 
corporea pieghevole, mobile, espressiva; invece, un uomo poco 
evoluto spiritualmente aveva forma corporea rozza, rigida, e meno 
plasmabile. 

Il progresso animico contraeva le membra, e la figura veni-
va conservata piccola; il ritardato sviluppo animico invece e lo 
sprofondamento nella materialità si manifestavano in forme di 
grandezza gigantesca. 

Mentre l’uomo si trovava nel periodo della crescita, il suo 
corpo si formava in un modo, che per le idee di oggidì sembrereb-
be incredibile e fantastico, in conformità di ciò che si svolgeva nel-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

117  

la sua anima; la perversione delle passioni, degli impulsi, 
degl’istinti produceva un aumento gigantesco della parte materiale 
dell’uomo. 

La forma fisica dell’uomo attuale è risultata dalla contra-
zione, condensazione e solidificazione degli uomini atlantici. 

Mentre prima dell’epoca atlantica l’uomo rispecchiava fe-
delmente nel suo corpo la propria entità animica, i processi che si 
svolsero appunto durante l’evoluzione atlantica contenevano le 
cause che condussero alla struttura degli uomini postatlantici, dota-
ti di una forma fisica rigida e relativamente indipendente dalle qua-
lità animiche (le forme del regno animale si solidificarono sulla 
Terra assai prima dell’uomo). 

Le leggi dunque che reggono attualmente la costituzione 
delle forme nei regni della natura non devono essere applicate a 
quel remotissimo passato. 

Verso la metà dell’evoluzione atlantica una sciagura colpi 
gradatamente l’umanità; i segreti degl’iniziati avrebbero dovuto 
esser tenuti nascosti con molta cura, perché non ne avessero cono-
scenza quegli uomini, che non avevano purificato il loro corpo 
astrale dall’errore, per mezzo di una preparazione adatta. 

Se essi avessero potuto penetrare con lo sguardo fino a 
quelle conoscenze occulte, a quelle leggi, a mezzo delle quali le 
entità superiori dirigono le forze della natura, se ne sarebbero ser-
viti per soddisfare i loro desideri e le loro passioni malsane. 

Il pericolo era tanto maggiore, in quanto gli uomini, come 
abbiamo detto, erano entrati in contatto con degli esseri spirituali 
inferiori, i quali non potevano partecipare alla regolare evoluzione 
della Terra, e perciò la ostacolavano. 

Questi spiriti influivano continuamente sugli uomini in mo-
do da ispirar loro dei desideri veramente contrari al bene 
dell’umanità. 

Gli uomini avevano però ancora la capacità di disporre del-
le forze della crescita e della riproduzione della natura animale e 
della natura umana. 

Le tentazioni di quegli esseri spirituali inferiori ebbero for-
za di sedurre non soltanto gli uomini ordinari, ma anche 
degl’iniziati, i quali si servirono cosi delle forze soprasensibili, di 
cui abbiamo parlato, per scopi contrari all’evoluzione dell’umanità; 
si associarono con tal fine anche altri uomini che non erano inizia-
ti, e che si valevano dei segreti delle forze soprasensibili della na-
tura per scopi molto bassi; ne risultò una grande corruzione 
nell’umanità. 

Il male si andò estendendo. 
Le forze della crescita e della procreazione, quando vengo-

no avulse dal loro terreno naturale e vengono utilizzate isolatamen-
te, sono in occulto rapporto con altre determinate forze che agisco-
no nell’aria e nell’acqua; perciò a mezzo delle azioni umane ven-
nero scatenate delle forze naturali straordinariamente potenti e 
dannose, che determinarono gradatamente la distruzione della re-
gione atlantica, per mezzo di catastrofi dovute all’aria e all’acqua. 

La parte dell’umanità atlantica, che riuscì a salvarsi, dovette 
emigrare. 

Per effetto di queste tempeste la Terra ha assunto un nuovo 
aspetto; da un canto l’Europa, l’Asia e l’Africa sono sorte, assu-
mendo gradatamente la loro forma attuale; dall’altro è sorta 
l’America. 

Verso questi paesi si diressero grandi correnti di migrazio-
ne, tra le quali le più importanti per noi sono quelle che 
dall’Atlantide andarono verso l’Oriente. 

L’Europa, l’Asia e l’Africa furono gradatamente popolate 
dal discendenti degli Atlantici; vari popoli stabilirono colà la loro 
dimora. 

Essi si trovavano a gradi diversi di evoluzione e anche a 
gradi diversi di corruzione. 

In mezzo a loro migrarono anche gli iniziati, icustodi dei 
segreti degli oracoli, che fondarono in diversi paesi dei santuari n 
cui veniva coltivato il culto di Giove, di Venere, ecc., talvolta in 
senso buono, talvolta «n senso cattivo. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

118  

Un influsso particolarmente sfavorevole venne esercitato 
dalla divulgazione illecita del segreto di Vulcano, poiché lo sguar-
do dei seguaci di quel culto era diretto in particolar modo verso le 
vicende terrestri. 

Quella divulgazione assoggettò l’umanità ad esseri spiritua-
li, i quali, per causa della loro passata evoluzione, si opponevano a 
tutto ciò che proveniva dal mondo spirituale sviluppatosi dalla se-
parazione della Terra dal sole. 

Conformemente a questa loro tendenza, essi agirono appun-
to su quell’elemento che si era sviluppato nell’uomo per il fatto 
che egli aveva del mondo sensibile percezioni, dietro alle quali il 
mondo spirituale si occulta. 

Tali esseri acquistarono ormai su molti abitanti umani della 
Terra grande influenza che si fece sentire particolarmente nel fatto 
che gli uomini andarono sempre più perdendo il senso delle realtà 
spirituali. 

Siccome a quel tempo la grandezza, la forma e la plasticità 
del corpo fisico dell’uomo erano ancora in gran parte determinate 
dalle qualità della sua anima, così come conseguenza di quella di-
vulgazione si verificarono anche delle trasformazioni a questo ri-
guardo nella specie umana. 

Là dove la corruzione umana si esplicava in particolar mo-
do con l’asservimento delle forze soprasensibili alla soddisfazione 
di bassi desideri, istinti e passioni, nacquero dei corpi umani biz-
zarri e grotteschi per forma e per grandezza. 

Questi corpi non poterono in alcun modo sopravvivere al 
periodo atlantico, e perirono. 

L’umanità postatlantica è fisicamente derivata da quegli an-
tenati atlantici, le forme corporee dei quali erano sufficientemente 
resistenti, per non lasciarsi plasmare dalle forze animiche perverti-
te e contro natura. 

Vi fu un determinato periodo dell’evoluzione atlantica in 
cui, per effetto delle leggi che dominavano sulla Terra e intorno ad 

essa, la figura umana trovò proprio le condizioni che ne determina-
rono la solidificazione. 

Quelle forme di razze umane che si erano solidificate ante-
cedentemente a questo periodo poterono bensì riprodursi per lungo 
tempo; ma le anime che si incorporavano in esse, vi si trovarono a 
poco a poco talmente a disagio, che dovettero perire; nondimeno, 
parecchie di queste razze perdurarono a lungo nel periodo post-
atlantico, e anzi quelle che erano rimaste più adattabili continuaro-
no ancora per molto tempo sotto altre forme. 

Le forme umane rimaste ancora plasmabili dopo l’epoca di 
cui parliamo furono occupate da anime, le quali avevano subito in 
special modo l’influsso nocivo della rivelazione dei misteri di Vul-
cano sopra descritta; esse erano destinate ad estinguersi rapidamen-
te. 

Dopo la metà dell’evoluzione atlantica esercitarono dunque 
influenza nel campo dell’evoluzione umana degli esseri, i quali 
tendevano a spingere l’uomo nella vita del mondo fisico sensibile 
in modo non spirituale. 

Questa loro influenza ebbe tale forza che l’uomo, invece di 
vedere il mondo nel suo vero aspetto, scorgeva delle immagini il-
lusorie e dei fantasmi, e non era esposto soltanto all’influsso luci-
ferico, ma anche all’influsso di questi altri esseri, ai quali abbiamo 
già più sopra accennato, e alla guida dei quali può essere dato il 
nome di Arimane, perché così fu chiamato più tardi dalla civiltà 
persiana (Mefistofele è la stessa entità) 

A cagione di questo influsso, l’uomo venne a trovarsi anche 
dopo la morte soggetto a forze, che lo facevano apparire come un 
essere completamente rivolto alle condizioni terrestri materiali. 

La chiara visione dei processi del mondo spirituale venne 
gradatamente tolta all’uomo; egli dovette sentirsi in balla di Ari-
mane e escluso in certo qual modo da ogni comunione con il mon-
do spirituale. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

119  

Grande importanza ebbe allora un santuario il quale, in 
mezzo alla generale decadenza, aveva custodito l’antico culto in 
tutta la sua purezza. 

Questo santuario apparteneva all’Oracolo del Cristo e pote-
va perciò custodire, non soltanto il mistero del Cristo, ma anche 
quello di altri oracoli, poiché nella manifestazione dei sublime Spi-
rito solare erano state anche rivelate le guide di Saturno, di Giove, 
ecc. 

Gl’iniziati dell’oracolo solare conoscevano il segreto per 
produrre alcuni speciali uomini dei corpi vitali simili a quelli già 
posseduti dai migliori iniziati di Giove, Mercurio, ecc.; valendosi 
dei mezzi di cui potevano disporre, e che non è qui il caso di spie-
gare, essi conservavano l’impronta dei migliori corpi vitali degli 
antichi iniziati, per dotarne più tardi gli uomini più adatti. 

Per opera degl’iniziati di Venere, Mercurio e Vulcano il 
processo si poteva applicare anche al corpo astrale. 

In una determinata epoca, la guida degli iniziati del Cristo 
si trovò unita a dei compagni, ai quali non poteva comunicare che 
una piccolissima parte dei segreti del mondo, perché erano uomini 
che avevano in misura limitatissima la disposizione naturale per 
staccare il loro corpo fisico dal vitale, ed erano quindi in quel mo-
mento appunto i più adatti per promuovere il progresso 
dell’umanità. 

Le esperienze nello stato di sonno erano rarissime per loro; 
il mondo spirituale si era loro andato sempre più precludendo, per-
ciò mancavano anche della comprensione per tutto ciò che era stato 
rivelato negli antichi tempi, quando l’uomo possedeva soltanto un 
corpo vitale e non possedeva ancora un corpo fisico. 

Gli uomini che si trovavano nell’immediata dipendenza del 
sacerdote, dell’oracolo del Cristo erano i più progrediti, nei riguar-
di dell’unione con il corpo fisico di quella parte del corpo vitale 
che ne era precedentemente staccata. 

Questa unione si verificò in seguito nell’umanità, come 
conseguenza delle trasformazioni avvenute in generale sulla Terra 
e in particolar modo sul continente atlantico. 

Il corpo vitale dell’uomo sempre più andò a coincidere con 
il corpo fisico, e per tal fatto le facoltà della memoria, che prima 
erano quasi illimitate, si trasformarono nell’uomo in vita del pen-
siero; la parte del corpo vitale vincolata al corpo fisico trasformò il 
cervello fisico in un vero strumento per il pensiero; è da allora in 
poi che l’uomo ha percepito effettivamente il suo «Io» nel corpo 
fisico. 

Allora soltanto si destò l’autocoscienza dell’uomo. 
Questo fatto si verificò dapprima soltanto in una piccola 

parte dell’umanità, ma particolarmente nei compagni della guida 
dell’Oracolo del Sole. 

Il resto dell’umanità sparsa nell’Europa, nell’Asia e 
nell’Africa conservò in proporzioni diverse i residui dell’antico 
stato di coscienza, e aveva perciò esperienza diretta del mondo su-
persensibile. 

I compagni dell’iniziato del Cristo erano uomini d’intelletto 
molto sviluppato, ma che avevano meno esperienza nel campo so-
prasensibile di tutti gli altri uomini di quel periodo. 

L’iniziato che li guidava emigrò con essi dall’occidente 
verso l’oriente, in una contrada dell’interno dell’Asia. 

Egli voleva per quanto più possibile sottrarli al contatto de-
gli uomini meno progrediti nell’evoluzione intellettuale. 

Educò quei suoi compagni conforme mente ai Misteri che 
conosceva e influì in tal senso principalmente sui loro discendenti; 
si costituì così un gruppo di uomini, i quali avevano, accolto nel 
loro cuore gl’impulsi emanati dai Misteri dell’iniziazione del Cri-
sto. 

Da questo gruppo l’iniziato scelse sette uomini più evoluti 
per infonder loro un corpo vitale e un corpo astrale che corrispon-
devano all’impronta di quelli che avevano appartenuto ai sette ini-
ziati atlantici più elevati. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

120  

Egli educò così un successore per ognuno degli iniziati del 
Cristo, di Saturno, di Giove, ecc. 

Questi sette iniziati divennero i maestri e le guide di quegli 
uomini i quali, nell’epoca postatlantica, si stabilirono al sud 
dell’Asia e specialmente nell’antica india. 

Per il fatto che quei grandi Maestri erano dotati del corpo 
vitale dei loro antenati spirituali, ciò che era contenuto nel loro 
corpo astrale, e cioè la sapienza e la conoscenza da essi stessi ela-
borata, non raggiungeva il livello delle rivelazioni che provenivano 
dal loro corpo vitale. 

Quando queste rivelazioni perciò si manifestavano in loro, 
essi dovevano imporre silenzio alla propria sapienza, alla propria 
conoscenza; attraverso di loro e per la loro bocca parlavano allora 
le entità sublimi, le quali avevano parlato anche ai loro antenati 
spirituali. 

Al di fuori dei momenti in cui queste entità parlavano attra-
verso di loro, essi erano uomini semplici, dotati soltanto di quelle 
capacità di sentimento e di intelligenza che si erano elaborate da 
sé. 

Abitava allora nell’India una razza di uomini che aveva 
conservato sopratutto un ricordo vivace dell’antico stato animico 
degli Atlanti, stato che permetteva le esperienze nel mondo spiri-
tuale. 

Buona parte di quegli uomini sentiva ancora nel cuore e 
nell’intendimento una potente attrazione verso quelle esperienze 
del mondo soprasensibile. 

Una saggia disposizione della sorte aveva fatto emigrare 
verso il sud dell’Asia la maggior parte degli uomini che costituiva-
no il gruppo più progredito della popolazione atlantica; oltre a que-
sto gruppo principale, poi, altri minori vi emigrarono in epoche di-
verse. 

L’iniziato del Cristo, di cui abbiamo parlato, assegnò come 
Maestri a queste popolazioni i suoi sette grandi Discepoli; essi im-
partirono a questi popoli la loro saggezza e la loro legge. 

Fra questi antichi indiani ve ne erano molti che avevano bi-
sogno di ben poca preparazione perché si risvegliassero in loro le 
capacità appena attutite, che permettevano di giungere alla perce-
zione dei mondi soprasensibili. 

L’aspirazione verso quei mondi era effettivamente il senti 
mento che dominava nelle anime degli indiani. 

Essi sentivano che il mondo soprasensibile è la patria origi-
naria degli uomini, e che da quello essi erano stati trasferiti nel 
mondo delle percezioni esteriori sensorie, e dell’intelletto che ad 
esse è collegato. 

Gli antichi indiani sentivano che il mondo soprasensibile 
era il vero mondo, e quello dei sensi un inganno della percezione 
umana, un’illusione (Maya), e mettevano in opera tutti i mezzi per 
arrivare alla visione del mondo vero. 

Il mondo illusorio dei sensi non suscitava in essi nessun in-
teresse, o ne suscitava soltanto in quanto rappresentava il velo che 
ricopre il mondo soprasensibile. 

Il potere che i sette grandi Maestri potevano esercitare su 
tali uomini era immenso, e ciò che rivelavano penetrava profonda 
mente nelle anime indiane. 

Il possesso dei corpi vitali e dei corpi astrali che erano stati 
trasmessi a quei Maestri conferiva loro grandi forze, di guisa che 
essi potevano agire sui loro discepoli anche per via magica. 

Essi veramente non insegnavano, ma agivano come per for-
za magica da una personalità sull’altra. 

Sorse in tal modo una cultura completamente compenetrata 
dalla saggezza soprasensibile. 

Ciò che è contenuto nei libri della sapienza indiana (i Veda) 
non ci presenta l’originario aspetto dell’antica saggezza, quale era 
coltivata nel tempi antichi dal grandi Maestri, ma ce ne dà soltanto 
un debole riflesso. 

Unicamente lo sguardo del veggente, rivolto verso gli arca-
ni del passato, può scorgere la sapienza originaria non scritta, che 
si nasconde dietro a quella scritta. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

121  

Una caratteristica speciale di questa saggezza originaria sta 
nell’accordo armonico dei diversi oracoli dei periodo atlantico. 

Ognuno dei grandi Maestri poteva rivelare la saggezza di 
uno di quegli oracoli; i vari aspetti della saggezza si fondevano in 
un’armonia completa, perché dietro di essi vi era la saggezza fon-
damentale dell’iniziazione del Cristo. 

Veramente il maestro che era il seguace spirituale 
dell’iniziato dei Cristo non rivelava i medesimi misteri che il suo 
predecessore, l’iniziato stesso del Cristo, poteva rivelare. 

Quest’ultimo era rimasto nel retroscena dell’evoluzione e 
non trovò dapprima nessun uomo post-atlantico al quale poter tra-
smettere l’alto suo ministero. 

La differenza fra questo iniziato del Cristo e il suo succes-
sore, l’iniziato del Cristo fra i sette grandi Maestri indiani, stava 
nel fatto, che quello era capace di esprimere completamente la sua 
visione del mistero del Cristo con delle rappresentazioni umane, 
mentre l’iniziato indiano de Cristo ne poteva rappresentare soltanto 
un riflesso, a mezzo di simboli e di segni, perché il suo intendi-
mento umano non aveva la forza di concepire tale mistero. 

Però, dall’unione dei sette maestri, risultò una conoscenza 
del mondo soprasensibile rappresentata come in un grandissimo 
panorama di saggezza; di questa, i diversi antichi oracoli atlantici 
potevano rivelare soltanto singole parti. 

i i. 
Le grandi guide che dirigono il mondo cosmico verinero ri-

velate e venne anche indicato lontanamente il grande Spirito sola-
re, lo spirito nascosto, che domina sopra le entità rivelate dai sette 
maestri. 

Quando qui si parla degli «antichi indiani», non s’intende 
alludere al popolo generalmente chiamato con quel nome. 

Non esistono documenti esteriori dell’antichissima epoca di 
cui ora, i tratta. 

Il popolo che siamo soliti chiamare «Indiano» corrisponde a 
un gradino di evoluzione della storia che si è svolto molto tempo 
dopo l’epoca ora in questione. 

Occorre riconoscere un primo periodo terrestre post-
atlantico, in cui dominava appunto la «cultura indiana», ora carat-
terizzata; si svolse poi un secondo periodo post-atlantico, in cui 
dominò la cultura che più oltre in questo libro viene chiamata la 
«cultura paleo-persiana» ; più tardi ancora si sviluppò la cultura 
egizio-caldaica, di cui ancora dovremo parlare. 

Durante lo sviluppo di questa seconda e terza epoca postat-
lantica di cultura anche l’antico «indianesimo» sviluppava una se-
conda e terza epoca. 

E a questa terza epoca appunto si riferisce ciò che ordina-
riamente viene descritto dell’antica india. 

Quello che qui è stato detto non si riferisce dunque 
all’«antica india» di cui ordinariamente si parla. 

Altro tratto caratteristico della cultura paleo-indiana fu 
quello che condusse più tardi alla divisione degli uomini in caste. 

Gli abitanti dell’India sono discendenti di quegli Atlanti che 
appartenevano alle diverse categorie di uomini, di Saturno, di Gio-
ve, ecc. 

Per mezzo degl’insegnamenti occulti gli uomini comprese-
ro che l’anima non s’incarna in una determinata casta per caso, ma 
perché essa stessa determina il proprio destino. 

Tale interpretazione degli insegnamenti soprasensibili fu 
accolta tanto più facilmente, in quanto che in molti uomini rimane-
va desto quel ricordo interiore degli antenati di cui abbiamo fatto 
cenno, ricordo, però, che poteva condurre pure a una concezione 
erronea della reincarnazione. 

Mentre durante il periodo atlantico si poteva conseguire la 
giusta idea della reincarnazione soltanto a mezzo degli iniziati, così 
ora, nell’antica india, si poteva conseguire soltanto a mezzo del di-
retto contatto con i grandi maestri. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

122  

Le idee errate sulla reincarnazione si diffusero largamente 
fra i popoli, i quali dopo lo sprofondamento dell’Atlantide emigra-
rono in Europa, in Asia e in Africa. 

E poiché gl’iniziati che si erano traviati durante 
l’evoluzione atlantica avevano comunicato anche quel mistero ad 
anime immature, gli uomini andarono sempre più confondendo le 
idee vere con quelle errate. 

Era rimasta a molti di essi, come eredità del periodo atlanti-
co, una specie di chiaroveggenza crepuscolare. 

Gli atlantici, durante il sonno, penetravano nell’ambiente 
del mondo spirituale; i loro discendenti avevano delle esperienze 
del mondo spirituale in uno stato anormale intermedio fra sonno e 
veglia, durante il quale risorgevano in loro le immagini del tempo 
antico, in cui i loro antenati avevano vissuto. 

Essi si credettero le reincarnazioni di quei medesimi uomi-
ni; si diffusero così in tutto l’ambiente terrestre delle idee sulla 
reincarnazione in perfetta antitesi con la giusta dottrina degli ini-
ziati. 

In seguito alle continue migrazioni, determinatesi da ponen-
te verso levante al principio della catastrofe atlantica, si stabili nel-
le regioni dell’Asia occidentale una collettività umana, di cui i di-
scendenti sono conosciuti nella storia sotto il nome di popolo per-
siano, con le sue ramificazioni. 

Questo fatto si riferisce a tempi assai più remoti dei tempi 
storici di questo popolo. 

Si tratta dapprima di antenati primitivi di quegli uomini che 
furono poi detti i persiani, e presso i quali si costituì il secondo 
grande periodo di cultura dell’evoluzione postatlantica, che fa se-
guito al periodo della cultura indiana. 

I popoli di questo secondo periodo avevano un compito di-
verso da quello del popolo indiano; le loro disposizioni, le loro 
aspirazioni non erano rivolte soltanto verso il mondo soprasensibi-
le. 

Essi erano adatti anche per il mondo fisico-sensibile, impa-
rarono ad amare la terra; apprezzavano ciò che l’uomo ne può trar-
re e ciò che può acquistare a mezzo delle forze di quella; le loro 
imprese guerresche, e i frutti della loro peculiare natura. 

Per essi non esisteva il pericolo che l’aspirazione verso il 
soprasensibile li distogliesse completamente dall’«illusione» della 
materialità fisica; esisteva piuttosto un altro pericolo, e cioè che la 
tendenza verso quest’ultima facesse perdere, loro dei tutto il rap-
porto animico con il mondo soprasensibile. 

Anche i santuari degli oracoli, che dall’antica Atlantide 
erano stati trasferiti in quella regione, portavano a loro modo 
l’impronta del carattere generale del popolo. 

Delle forze che prima l’uomo poteva acquistare per mezzo 
delle esperienze nel mondo soprasensibile, e che potevano ancora 
essere dominate in certe forme inferiori, vennero coltivate nei san-
tuari in modo, da sottomettere i fenomeni della natura agli interessi 
personali dell’uomo. 

Quell’antico popolo possedeva ancora grande potere per 
dominare alcune forze della natura, che più tardi si sottrassero alla 
volontà umana. 

I custodi degli oracoli avevano potere su forze interiori in 
rapporto con il fuoco e con altri elementi; essi si possono chiamare 
dei maghi. 

La conoscenza e le forze soprasensibili, rimaste a costoro 
come eredità degli antichi tempi, erano certo ben poca cosa in pa-
ragone di ciò che possedeva l’uomo dell’antichità remota; ma que-
sta eredità si esplicava nondimeno in svariate forme, sia nelle arti 
più nobili, che avevano per solo scopo il bene dell’umanità, sia 
nelle cerimonie più riprovevoli. 

L’azione luciferica agiva in modo speciale su questi uomi-
ni, essa li aveva messi in rapporto con tutto ciò che li distoglieva 
dalle direttive di quelle entità elevate, le quali avrebbero guidato da 
sole l’ulteriore evoluzione dell’umanità verso il progresso, se 
l’intervento luciferico non si fosse verificato. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

123  

Anche quegli individui ancora dotati di un residuo 
dell’antica facoltà chiaroveggente, descritta come uno stato inter-
medio fra veglia e sonno, si sentivano fortemente attratti dagli es-
seri inferiori del mondo spirituale. 

Occorreva che a questo popolo venisse dato un impulso spi-
rituale capace di controbilanciare tali disposizioni caratteristiche, e 
l’impulso gli pervenne appunto dalla medesima sorgente che aveva 
alimentato l’antica vita spirituale indiana. 

Il custode dei misteri dell’oracolo solare mandò a quel po-
polo una guida. 

A questa guida dell’antica cultura spirituale persiana, man-
data a quel popolo dal custode dell’oracolo solare, si può dare il 
nome che già è conosciuto nella storia, cioè quello, di Zaratustra o 
Zoroastro. 

Bisogna però tener presente che la personalità a cui qui al-
ludiamo appartiene a un periodo di tempo assai più antico di quello 
a cui appartiene la personalità indicata dalla storia con tale nome. 

Ma non si tratta qui di ricerca storica, bensì di Scienza dello 
Spirito, e quando pensiamo a colui, il quale più tardi portò il nome 
di Zaratustra, dovremo ricordarci di considerarlo, in accordo con la 
Scienza dello Spirito, come un seguace di quel primo grande Zara-
tustra, del quale ha assunto il nome e diffuso la dottrina. 

Còmpito dello Zaratustra fu di volgere il suo popolo verso 
una comprensione del mondo sensibile che non glielo facesse ap-
parire vuoto di spiritualità, come gli appariva quando lo osservava 
sotto la sola influenza della natura luciferica. 

L’uomo deve a quest’ultima la sua autonomia e il senso 
della libertà, essa però deve agire in lui all’unisono con la natura 
Spirituale ad essa contrapposta. 

L’antico popolo persiano, per il fatto della sua tendenza 
verso il mondo fisico-sensibile, era minacciato di essere comple-
tamente assorbito dalle entità luciferiche; occorreva perciò mante-
ner vivo in esso il senso della natura spirituale. 

Zaratustra aveva ricevuto dal custode dell’oracolo solare 
un’iniziazione che gli permetteva di ricevere le rivelazioni delle al-
te entità solari. 

Durante uno speciale stato di coscienza a cui era pervenuto 
con l’iniziazione gli era dato di scorgere la Guida stessa degli esse-
ri solari, la quale, come già dicemmo, aveva preso sotto la sua pro-
tezione il corpo vitale dell’uomo; egli sapeva, che quell’Entità so-
lare dirige l’evoluzione umana, ma che sarebbe discesa soltanto a 
un determinato momento dallo spazio cosmico sulla Terra. 

Per questo era necessario che essa potesse agire nel corpo 
astrale di un uomo, così come aveva agito nel corpo vitale umano 
dopo l’intervento luciferico. 

Doveva perciò comparire un uomo, che avesse trasformato 
il corpo astrale in modo, da condurlo alla condizione che avrebbe 
raggiunto a un determinato momento dell’evoluzione (verso la me-
tà dell’evoluzione atlantica), se l’intervento luciferico non si fosse 
verificato. 

Senza l’azione di Lucifero, l’uomo sarebbe arrivato molto 
più presto a quel gradino dell’evoluzione, ma non avrebbe acqui-
stato né l’indipendenza, né la libertà. 

Ormai, però, malgrado queste nuove facoltà, l’uomo dove-
va riuscire nuovamente ad elevarsi a quelle altezze spirituali. 

Zaratustra, nelle sue visioni chiaroveggenti, vedeva che nel 
corso dell’evoluzione una personalità umana sarebbe sorta, dotata 
di un corpo astrale adeguato a quell’alta missione; sapeva altresì 
però, che prima di quel tempo le forze spirituali solari non avreb-
bero potuto esser trovate sulla Terra, ma che potevano essere vedu-
te dal veggente nella parte spirituale del Sole. 

Zaratustra scorgeva quell’Entità, quando volgeva verso il 
Sole il suo sguardo chiaroveggente ed egli annunziò al suo popolo 
quell’Entità, la quale si poteva trovare dapprima soltanto nel mon-
do spirituale, ma che più tardi sarebbe discesa sulla Terra. 

Fu questo l’annunzio del grande Spirito solare, o Spirito di 
luce (Aura solare, Ahura mazdao, Ormuzd). 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

124  

Lo Spirito di luce si rivelò a Zaratustra e al suoi discepoli 
come quello Spirito, il quale volgeva verso l’uomo il suo volto dal 
mondo spirituale, e che preparava l’avvenire per l’umanità. 

L’essere annunziato da Zaratustra come Spirito di luce è il 
Cristo, prima della sua venuta sulla Terra. 

D’altra parte Zaratustra rappresenta Arimane (Angra main-
ju) come una potenza, la quale esercita un’influenza dannosa sulla 
vita animica dell’uomo, se questa le si abbandona completamente. 

Questa potenza è la medesima che abbiamo già descritta, la 
quale aveva acquistato forte imperio sul mondo, dopo il tradimento 
della rivelazione dei misteri di Vulcano. 

Oltre all’annunzio del Dio di luce, Zaratustra comunicò an-
che degl’insegnamenti riguardo a quegli esseri spirituali, i quali 
appaiono allo sguardo purificato, del veggente come compagni del-
lo Spirito di luce; a questi si contrappongono i tentatori, visibili per 
gli uomini dotati della chiaroveggenza impura, residuo dell’epoca 
atlantica. 

Occorreva far comprendere chiaramente al popolo paleo-
persiano, che nell’anima umana, in quanto è rivolta all’azione e al-
la lotta nel mondo fisico-sensibile, si svolge un conflitto fra la for-
za dello Spirito di luce e quella del suo oppositore, e come l’uomo 
debba comportarsi per non essere precipitato nell’abisso da 
quest’ultimo, ma per volgere invece l’influenza di esso verso il be-
ne, per mezzo della forza del primo. 

Una terza epoca di cultura postatlantica è sorta fra quei po-
poli, che in seguito alla loro migrazione si trovarono riuniti 
nell’Asia Minore e nell’Africa settentrionale, e cioè fra i Caldei, i 
Babilonesi e gli Assiri da una parte, e gli Egiziani dall’altra. 

Questi popoli avevano un senso del mondo fisico-sensibile, 
diverso da quello che ne avevano avuto i persiani; essi avevano ac-
colto in maggior misura la tendenza spirituale che serve di base al-
la forza del pensiero, alla riflessione logica, sviluppatasi dopo gli 
ultimi tempi del periodo atlantico. 

Còmpito dell’umanità postatlantica fu infatti lo sviluppo 
delle capacità animiche conseguibili a mezzo di quelle forze del 
pensiero e del sentimento, che non sono sotto lo stimolo diretto del 
mondo spirituale, ma vengono a costituirsi per il fatto, che l’uomo 
vive nel mondo dei sensi, si familiarizza con esso e lo elabora. 

La conquista di tale mondo fisico-sensibile, per opera delle 
capacità umane, deve essere considerata come la missione 
dell’umanità postatlantica; essa procede di gradino in gradino. 

Nell’antica india l’uomo, per l’atteggiamento della sua 
anima, già era volto verso il mondo, ma egli ancora lo considerava 
come un’illusione e il suo spirito aspirava al mondo soprasensibile. 

Una tendenza opposta si manifesta nel popolo persiano; es-
so sente l’impulso di conquistare il mondo fisico-sensibile, ma ten-
ta di farlo utilizzando quelle forze animiche rimastegli come retag-
gio di un tempo, in cui l’uomo poteva mettersi in rapporto diretto 
con il mondo soprasensibile. 

I popoli della terza epoca di cultura hanno smarrito quasi 
completamente queste facoltà soprasensibili. 

L’anima deve ormai investigare l’ambiente fisico stesso per 
cercarvi le manifestazioni della spiritualità, e per progredire più ol-
tre mediante la scoperta e l’invenzione dei mezzi di cultura di quel 
mondo. 

Per il fatto, che dal mondo fisico-sensibile gli uomini hanno 
investigato le leggi spirituali che dietro a quello stanno nascoste, è 
nata la scienza umana; mentre la tecnica umana, il lavoro artistico 
con i suoi metodi e i suoi strumenti risultarono dal riconoscimento 
e dall’elaborazione delle forze del mondo fisico. 

Per gli uomini dei popoli caldeo-babilonesi il mondo sensi-
bile non era più un’illusione; nei suoi regni, nei suoi monti e nel 
suoi mari, nell’aria e nell’acqua era una manifestazione delle attivi-
tà spirituali di potenze nascoste, delle quali l’uomo doveva cono-
scere le leggi. 

Per l’egiziano, la Terra era un campo d’azione, che gli ve-
niva donato in una condizione che doveva elaborare per mezzo del-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

125  

le forze della propria intelligenza, perché portasse l’impronta della 
potenza umana. 

Nell’Egitto erano stati trasferiti per lo più quei santuari de-
gli oracoli dell’Atlantide che derivavano dall’oracolo di Mercurio; 
ve ne erano però anche altri, quelli di Venere, per esempio. 

Un nuovo germe di cultura venne posto nel popolo egiziano 
per mezzo degl’insegnamenti coltivati nel santuari di questi oraco-
li. 

Questo germe proveniva da un grande maestro, il quale 
aveva seguito la disciplina della scuola persiana dei misteri di Za-
ratustra (costui era la reincarnazione della personalità di un disce-
polo del grande Zaratustra stesso): lo si può chiamare «Ermete», 
con riferimento a un nome storico. 

Per il fatto di aver accolto i misteri di Zaratustra, egli pote-
va indicare la via giusta per guidare il popolo egiziano. 

Questo popolo, durante la vita terrestre fra nascita e morte, 
pur avendo lo sguardo rivolto verso il mondo fisico-sensibile, in 
modo che gli permetteva soltanto una visione indiretta molto limi-
tata dei mondo spirituale che vi sta dietro, nondimeno riconosceva 
nel mondo fisico le leggi spirituali. 

Il mondo spirituale non poteva dunque essere descritto a 
quel popolo come un mondo con il quale si sarebbe potuto familia-
rizzare durante la sua dimora sulla Terra. 

Gli si poteva però dimostrare che l’uomo, durante lo stato 
incorporeo che segue la morte, vive nel mondo di quegli spiriti, dei 
quali l’impronta si manifesta nella vita terrena, nel mondo fisico-
sensibile. 

Ermete insegnava che l’uomo, per quanto impiega le sue 
forze sulla Terra per favorire le direttive delle potenze spirituali, 
altrettanto si rende capace di unirsi a queste dopo la morte. 

Coloro specialmente che hanno lavorato più strenuamente 
fra nascita e morte a tale scopo, si uniranno con Osiride, la sublime 
entità solare. 

Nella sezione caldeo-babilonese di questa corrente di civil-
tà, la tendenza della mente umana verso il mondo fisico-sensibile 
fu più accentuata che presso gli egiziani; le leggi del mondo fisico 
furono investigate e gli archetipi spirituali vennero osservati nelle 
loro produzioni fisiche. 

Il popolo però, sotto molti rapporti, rimase aderente alle co-
se sensibili; diede importanza alla stella, invece che allo spirito 
stellare, e così pure alle copie terrestri di molte altre entità spiritua-
li. 

Le guide dei popoli soltanto acquistarono veramente pro-
fonde conoscenze delle leggi del mondo soprasensibile e della sua 
cooperazione con il mondo fisico, di guisa che si accentuò spe-
cialmente fra quel popoli il contrasto fra la conoscenza degli inizia-
ti e la credenza errata della nazione in generale. 

Condizioni affatto diverse si riscontrarono nel paesi 
dell’Europa meridionale e dell’Asia occidentale, dove fiori la quar-
ta epoca di cultura postatlantica. 

Possiamo chiamare quel periodo l’epoca della cultura gre-
co-latina. 

Si erano riuniti in quel paesi i discendenti degli uomini 
emigrati dalle contrade più diverse dell’antico mondo; vi erano 
santuari di oracoli che continuavano le tradizioni dei diversi oraco-
li dell’Atlantide; vi erano uomini che avevano ereditato e possede-
vano come dono naturale alcunché dell’antica chiaroveggenza, e 
altri, ai quali era relativamente facile acquistarla, mediante una 
giusta disciplina. 

In molti santuari erano conservate, non soltanto le tradizio-
ni degli antichi iniziati, ma vi erano anche dei degni successori di 
quei maestri, i quali educavano dei discepoli capaci di elevarsi ad 
alti gradi di i visione spirituale. 

Quei popoli sentivano l’impulso di creare nel mondo sensi-
bile una regione, in cui lo spirito potesse venire espresso nella so-
stanza fisica in forma perfetta. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

126  

L’arte greca è, insieme a molte altre cose, una conseguenza 
di tale aspirazione. 

Basta guardare un tempio greco con lo sguardo spirituale 
per accorgersi, che in quella mirabile opera d’arte la sostanza fisica 
è tata elaborata dall’uomo, in modo che in ogni minimo suo parti 
colare essa appare espressione della spiritualità. 

Il tempio greco è la «dimora dello Spirito» ; esso esprime, 
nelle sue forme ciò che altrimenti è visibile soltanto all’occhio del 
veggente. 

Un tempio di Zeus (o Giove) è costituito in modo, da appa-
rire all’occhio fisico come un involucro degno di avviluppare il 
mistero profondo, che si rivela all’occhio spirituale del custode 
dell’iniziazione di Giove. 

E lo stesso si può dire di tutta l’arte greca. 
La saggezza degl’iniziati fluì per vie occulte nei poeti, negli 

artisti, nei pensatori; i segreti degli iniziati si ritrovano sotto forma 
di concetti, di idee nei sistemi ideologici della concezione cosmica 
dei filosofi greci. 

Gli influssi della vita spirituale, i segreti degli antichi san-
tuari asiatici e africani scorrono per entro questi popoli e le loro 
guide. 

I grandi maestri indiani, i compagni di Zaratustra, i seguaci 
di Ermete avevano istruito dei discepoli, e questi e i loro discen-
denti fondarono alla loro volta dei santuari d’iniziazione, in cui ri-
visse l’antica sapienza sotto nuova forma. 

Sono questi i Misteri dell’antichità, in cui i discepoli veni-
vano preparati a poter raggiungere quello stato di coscienza, che 
permetteva loro di spingere lo sguardo fin dentro ai mondi spiritua-
li (maggiori particolari riguardo ai Misteri dell’antichità si trovano 
nel mio libro «Il cristianesimo come fatto mistico», e ne verrà an-
che trattato più ampiamente negli ultimi capitoli di quest’opera). 

Da questi santuari dell’iniziazione, i Misteri irradiavano 
verso tutti coloro che nell’Asia Minore, nella Grecia e in Italia col-

tivavano i Misteri spirituali. (ll mondo Greco possedeva con i suoi 
Misteri Orfici ed Eleusini degl’importanti santuari d’iniziazione. 

Nella scuola di Pitagora dominavano ancora i grandi inse-
gnamenti e i metodi della saggezza della remota antichità; Pitagora 
stesso era stato iniziato in varie scuole di Misteri, nel corso dei 
suoi lunghi viaggi.) 

 
*  *  * 

 
La vita che gli uomini dell’epoca postatlantica conduceva-

no fra nascita e morte esercitava la sua influenza anche sullo stato 
incorporeo che segue la morte; quanto più l’uomo volgeva il suo 
interesse alle cose del mondo fisico-sensibile, tanto più grande di-
veniva la possibilità che Arimane, insediandosi nell’anima sua du-
rante la vita, conservasse il suo imperio oltre la morte. 

Presso i popoli dell’antica india tale pericolo era ancora 
minimo, poiché durante la vita terrestre essi sentivano il mondo fi-
sico-sensibile come un’illusione. 

In tal modo essi si sottraevano dopo l’a morte all’influenza 
di Arimane. 

Il pericolo diveniva minaccioso per i popoli paleo-persiani, 
i quali avevano volto lo sguardo durante la vita terrestre al mondo 
fisico-sensibile con interesse maggiore, e sarebbero in buona parte 
caduti preda di Arimane, se la parola ispirata di Zaratustra non 
avesse rivelato loro, a mezzo dell’insegnamento del Dio di luce, 
che dietro al mondo fisico-sensibile vi è quello degli Spiriti della 
luce. 

Quanto maggiormente gli uomini di quella civiltà avevano 
potuto accogliere nell’anima questo nuovo mondo di rappresenta-
zioni destato in loro, tanto meglio riuscivano a sfuggire durante la 
vita terrestre all’attrazione di Arimane, e ad eluderlo dopo la mor-
te, quando dovevano prepararsi per una nuova esistenza terrena. 

La potenza di Arimane durante la vita terrena agisce 
nell’uomo in guisa da fargli considerare la vita fisico-sensibile co-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

127  

me la sola esistente e da chiudergli in tal modo il passaggio alla vi-
sione del mondo spirituale. 

Nel mondo spirituale questa potenza conduce l’uomo 
all’isolamento completo, alla concentrazione della sua attenzione 
soltanto su sé stesso. 

Gli uomini che si trovano al momento della morte in potere 
di Arimane rinascono come egoisti. 

La Scienza dello Spirito attualmente può descrivere quale 
sia la vita che si svolge fra la morte e una nascita nuova, quando 
l’influsso arimanico è stato fino a un dato grado superato. 

E così difatti è stata descritta dall’autore di questo libro nel 
primi capitoli di esso e anche in altre opere; e così deve essere de-
scritta, se si vuole far comprendere ciò che l’uomo può sperimenta-
re in questa condizione di esistenza, quando si sia elevato alla pura 
visione spirituale della realtà. 

Ogni individuo riesce a sperimentare in grado diverso, a se-
conda della sua vittoria sull’influsso arimanico. 

L’uomo si avvicina sempre più a ciò che egli può divenire 
nel mondo spirituale; occorre studiare il corso dell’evoluzione 
dell’umanità per precisare bene quali siano le altre influenze che 
possono ritardare l’uomo in questo suo progresso. 

Presso il popolo egiziano, Ermete ebbe cura che gli uomini 
si preparassero durante la vita terrena alla comunione con lo Spiri-
to di luce. 

Gl’interessi degli uomini fra nascita e morte si erano però a 
quel tempo costituiti per modo, che lo sguardo spirituale poteva a 
mala pena penetrare al di là del velo fisico-sensibile; perciò lo 
sguardo spirituale rimase oscurato anche dopo, la morte, e la per-
cezione del mondo della luce divenne incerta. 

Il punto massimo di oscuramento dei mondo spirituale dopo 
la morte si verificò per quelle anime, che passavano nello stato in-
corporeo uscendo da un corpo appartenente alla civiltà greco-
latina. 

Durante la vita terrena esse si erano completamente dedica-
te al perfezionamento dell’esistenza fisico-sensibile, e perciò si 
erano condannate a vivere come ombre dopo la morte. 

I greci sentivano quindi la vita che segue la morte come 
un’esistenza di ombre, e la parola pronunziata a quel tempo 
dall’eroe a cui è cara la vita dei sensi: «Meglio mendicante sulla 
terra, che sovrano nel regno delle ombre», non è una semplice 
espressione retorica, ma l’affermazione di un sentimento vero. 

Questa tendenza si accentuava ancora più presso quei popo-
li asiatici, che, invece di venerare gli archetipi spirituali, ne adora-
vano soltanto le immagini sensibili. 

Buona parte dell’umanità si trovava in questa condizione, 
all’epoca della cultura greco-latina. 

È evidente che la missione degli uomini del periodo post-
atlantico, che consisteva nella valorizzazione del mondo fisico sen-
sibile, dovesse avere come conseguenza l’allontanamento dal 
mondo spirituale. 

Così la grandezza in un campo è accompagnata necessa-
riamente dalla decadenza nell’altro. 

Nel Misteri veniva coltivata la comunione dell’uomo con il 
mondo spirituale. 

Gl’iniziati, che durante stati animici speciali potevano ac-
cogliere le rivelazioni di quel mondo, erano per lo più successori 
degli antichi custodi degli oracoli atlantici, e ad essi si rivelava ciò 
che si era oscurato sotto l’influsso di Lucifero e di Arimane. 

Lucifero nascondeva agli uomini quella parte del mondo 
spirituale che era penetrata nel corpo astrale umano, senza la coo-
perazione di esso, fino alla metà del periodo atlantico. 

Se il corpo vitale non si fosse trovato in parte staccato dal 
corpo fisico, l’uomo avrebbe potuto sperimentare in sé stesso que-
sta regione del mondo spirituale come una rivelazione animica in-
teriore; per causa invece dell’influsso luciferico poteva sperimen-
tarla soltanto in condizioni animiche speciali; gli si presentava al-
lora un mondo spirituale sotto veste astrale. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

128  

Le corrispondenti entità gli si manifestavano sotto forme 
che possedevano soltanto gli elementi costitutivi della natura uma-
na superiore, e questi recavano impressi i simboli astrali delle rela-
tive forze spirituali. 

Delle forme sovrumane si manifestavano in questo modo. 
Dopo l’intervento di Arimane, a questa specie di iniziazio-

ne se ne aggiunse un’altra. 
Arimane ha nascosto tutta quella parte del mondo spirituale 

che si sarebbe palesata dietro alle percezioni fisico-sensibili, se 
verso la metà dell’epoca atlantica il suo intervento non si fosse ve-
rificato. 

Tutto ciò si rivelava agli iniziati dei Misteri per virtù del 
fatto che tutte le facoltà, che l’uomo era andato da quell’epoca ac-
quistando, venivano da essi sviluppate a un grado molto più inten-
so di quello necessario per la percezione sensibile. 

Essi vedevano perciò la potenza spirituale che si cela nelle 
forze della natura, potevano parlare delle entità spirituali che agi-
scono dietro alla natura. 

Le potenze creatrici delle forze, che operano al di sotto 
dell’uomo nella natura, si rivelavano ad essi. 

Ciò che da Saturno, dal Sole e dall’antica Luna ha conti-
nuato ad operare e aveva formato il corpo fisico, il corpo vitale e 
quello astrale dell’uomo, come pure il regno minerale, il regno ve-
getale e il regno animale, costituiva il contenuto di un determinato 
genere di Misteri; su questi appunto dominava Arimane. 

Ciò che ha condotto all’anima senziente, all’anima raziona-
le e all’anima cosciente, e che agli uomini è stato nascosto da Luci-
fero, veniva rivelato in un secondo genere di Misteri. 

Una cosa però i Misteri potevano solo annunciare profeti-
camente: e cioè che, nel corso dei tempi, un uomo sarebbe nato 
sulla Terra dotato di un corpo astrale, il quale, malgrado Lucifero, 
avrebbe potuto divenire cosciente, per mezzo del corpo eterico e 
senza condizioni animiche speciali, del mondo di luce dello Spirito 
solare. 

E il corpo fisico di questo essere umano sarebbe stato di tal 
natura da permettergli di percepire tutto ciò che proviene dal mon-
do spirituale e che Arimane nasconde all’uomo fino al tempo della 
sua morte fisica. 

La morte fisica non potrebbe cambiare nulla al contenuto 
vitale di quell’essere umano, cioè, non potrebbe esercitare su di lui 
alcun potere. 

In un essere umano di tal fatta, l’Io.si manifesta in modo, 
che la pienezza della sua vita spirituale si esplica completamente 
anche nella vita fisica. 

Un essere siffatto è il portatore dello Spirito di luce, fino al 
quale l’iniziato si eleva per due vie, sia che egli venga condotto 
sotto speciali condizioni animiche allo spirito del superumano, sia 
che s’immerga nell’essenza delle forze della natura. 

Annunziando che nel corso dei tempi un tale essere appari-
rebbe sulla Terra, gl’iniziati furono profeti dei Cristo. 

Come profeta speciale dei Cristo sorse un uomo in seno a 
un popolo, al quale erano state trasmesse per via ereditaria le facol-
tà dei popoli asiatici occidentali, e che per via di educazione aveva 
accolto gl’insegnamenti della cultura egiziana. 

Si tratta del popolo israelita e del profeta Mosè. 
L’influenza dell’iniziazione agiva nella sua anima in modo, 

che questa, in determinate condizioni di coscienza, percepiva 
l’entità la quale aveva assunto il compito, nella regolare evoluzione 
della Terra, di elaborare dalla luna la coscienza umana. 

Nel lampo e nel tuono Mosè riconosceva, non soltanto 
l’espressione fisica, ma anche le rivelazioni di quello Spirito; nella 
sua anima aveva operato però anche l’altro genere di Misteri, e nel-
la visione astrale egli poteva scorgere il super-umano che diventa 
umano a mezzo dell’«Io». 

In questo modo Colui, il quale doveva venire, si rivelava a 
Mosè, sotto due diversi aspetti, come la più alta espressione 
dell’«Io». 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

129  

E con il «Cristo» il sublime Spirito solare, in forma di uo-
mo, è apparso come il grande ideale della vita umana sulla Terra. 

Con la sua comparsa, tutta la sapienza dei Misteri ha dovu-
to assumere sotto certi aspetti una forma nuova; fino allora essa 
tendeva esclusivamente a condurre l’uomo a quello stato animico 
in cui poteva percepire il regno dello Spirito solare come al di fuori 
dell’evoluzione della Terra; ma ormai i Misteri assunsero il còmpi-
to di rendere l’uomo capace di riconoscere il Cristo diventato uo-
mo, e, partendo da questo centro di ogni saggezza, di comprendere 
il mondo naturale e quello spirituale. 

Nel momento della sua vita, in cui il corpo astrale del Cri-
sto Gesù contenne tutto ciò che dall’influsso luciferico può essere 
celato, cominciò la sua missione di Maestro dell’umanità. 

Da quel momento venne inoculata nell’evoluzione umana 
terrestre la capacità di accogliere quella sapienza, per mezzo della 
quale lo scopo fisico della Terra può essere raggiunto. 

Quando si verificò l’evento del Golgota, venne inoculata 
nell’uomo un’altra disposizione, quella per mezzo della quale 
l’influsso di Arimane può essere rivolto al bene. 

Attraversando la soglia della morte, l’uomo può ormai por-
tare con sé ciò che avrà tratto dalla vita e che nel mondo spirituale 
lo libera dall’isolamento. 

L’evento di Palestina rappresenta non soltanto il punto cen-
trale dell’evoluzione fisica dell’umanità, ma anche quello degli al-
tri mondi a cui l’uomo appartiene; e, quando l’evento del Golgota 
si fu compiuto, quando si fu verificata la morte sulla croce, il Cri-
sto apparve nel mondo in cui le anime dimorano dopo la morte e 
pose limiti alla potenza di Arimane. 

Da quel tempo in poi la regione, che il popolo greco chia-
mava «il regno delle ombre», fu attraversata da quel lampo spiri-
tuale, che dimostrò agli esseri che la popolavano che la luce torne-
rebbe a risplendervi; ciò che era stato acquistato per il mondo fisi-
co per mezzo del «Mistero del Golgota», illuminò con la sua luce 
anche il mondo spirituale. 

L’evoluzione dell’umanità post-atlantica, fino al momento 
dell’evento del Golgota, è un progresso nel mondo fisico-sensibile, 
ma è anche una decadenza nel mondo spirituale. 

Tutto ciò che fluiva nel mondo dei sensi scaturiva da ciò 
che esisteva fin da tempi antichissimi nel mondo spirituale. 

Dopo l’avvento del Cristo, coloro i quali sono capaci di in-
nalzarsi sino al Mistero del Cristo possono portare seco nel mondo 
spirituale il risultato delle proprie conquiste nel mondo sensibile; 
risultato che, dal mondo spirituale, torna poi a fluire nuovamente 
nel mondo dei sensi fisici, poiché gli uomini, rincarnandosi, ripor-
tano sulla Terra il frutto da essi raccolto dell’impuIso-Cristo nel 
periodo di tempo, trascorso nel mondo spirituale fra la morte e la 
nuova nascita. 

Ciò che è penetrato nell’evoluzione umana per mezzo 
dell’avvento del Cristo agisce in essa come un seme; questo non 
può maturare che gradatamente. 

Soltanto una parte minima della profonda, nuova saggezza 
ha potuto finora penetrare nell’esistenza fisica. 

Questa esistenza non è che all’inizio della sua evoluzione 
cristiana; nel periodi che si susseguirono dopo la comparsa del cri-
stianesimo, questo poté rivelare della propria intima essenza solo 
quel tanto, che gli uomini, i popoli erano capaci di accogliere, e 
che il loro intelletto era capace di comprendere. 

La prima forma in cui quell'essenza ha potuto esprimersi è 
in un ideale morale complessivo della vita. 

Come tale, era in opposizione con le forme di vita sviluppa-
tesi nell'umanità post-atlantica. 

Abbiamo già descritto le condizioni di esistenza che hanno 
operato nell’evoluzione dell'umanità dopo la ripopolazione della 
Terra nell'epoca lemurica. 

Abbiamo visto che le anime degli uomini discendono da 
entità diverse, venute da altri mondi a incarnarsi nei corpi dei di-
scendenti degli antichi lemurici. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

130  

Le diverse razze umane sono conseguenza di questo fatto; 
nelle anime reincarnate si svilupparono interessi molto diversi nel-
la Vita, a seconda del loro Karma. 

Finché le conseguenze di questo stato di fatto perduravano, 
non poteva esistere un’ideale umano universale. 

L'umanità è partita dall'unità; ma l'evoluzione terrestre fino-
ra svoltasi ha condotto alla differenziazione. 

Il Cristo rappresenta un ideale che si oppone a qualsiasi dif-
ferenziazione, poiché nell'uomo che porta il nome dei Cristo vive il 
sublime Essere solare, nel quale ogni lo umano trova la propria 
origine. 

Il popolo israelita sentiva sé stesso ancora come popolo, e 
ogni individuo di esso si sentiva un elemento di quel popolo. 

Quando si giunse a comprendere (dapprima solo nel pensie-
ro), che nel Cristo Gesù vive l'uomo ideale, che si trova al di sopra 
di tutte le condizioni di differenziazione, il cristianesimo divenne 
l’ideale della fratellanza universale. 

Al di sopra di tutti gl’interessi particolari, di tutte le diversi-
tà di parentela, si affermò il sentimento della comune origine 
dell’intimo Io di ogni uomo (al disopra degli antenati terrestri 
comparisce il Padre comune a tutti gli uomini: «lo e il Padre siamo 
Uno». 

Durante il 4°, il 5° e il 6° secolo dopo Cristo andò prepa-
randosi in Europa un nuovo periodo di cultura, nel quale viviamo 
ancora attualmente, che doveva prendere gradatamente il posto 
della quarta civiltà, cioè della greco-latina, e costituire il quinto pe-
riodo di cultura post-atlantica. 

I popoli che, dopo le più varie peregrinazioni e i destini più 
diversi, diedero origine a questa cultura, erano i discendenti di 
quegli Atlantici, i quali erano rimasti più degli altri lontani da tutto 
ciò che era andato nel frattempo svolgendosi durante i precedenti 
periodi di cultura. 

Essi non erano penetrati nelle contrade in cui le diverse ci-
viltà intermedie avevano preso radice; d'altra parte, a modo proprio 
avevano continuato a coltivare la cultura atlantica. 

Parecchi di essi avevano conservato come dono ereditario 
un alto grado dell'antica chiaroveggenza crepuscolare, di quello 
stato che abbiamo descritto come intermedio fra veglia e sonno; 
conoscevano il mondo spirituale per esperienza personale e pote-
vano dare comunicazioni ai loro simili di ciò che si svolge in quel 
mondo. 

Venne così a costituirsi un mondo di leggende riguardanti 
esseri e fatti spirituali. 

Il tesoro epico e leggendario dei popoli deriva da tali espe-
rienze spirituali, perché la chiaroveggenza crepuscolare di molti 
uomini è durata sino ad un'epoca non molto lontana dalla presente. 

Altri uomini di quei popoli avevano perduto del tutto la 
chiaroveggenza, ma le loro capacità di azione nel mondo fisico-
sensibile si foggiavano su sensazioni e sentimenti corrispondenti 
alle esperienze di quella chiaroveggenza. 

Gli oracoli atlantici avevano anche qui i loro discendenti; 
ovunque si trovavano i Misteri; questi però coltivavano lo speciale 
aspetto dell’iniziazione, che conduce alla conoscenza della parte 
del mondo spirituale celato da Arimane, rivelavano le potenze spi-
rituali che muovono le forze della natura. 

La mitologia dei popoli europei contiene il residuo di ciò 
che gli iniziati di quel Misteri potevano rivelare agli uomini. 

Le mitologie possedevano però anche l'altro aspetto dei Mi-
steri, ma in una forma meno perfetta di quella posseduta dai Miste-
ri del mezzogiorno e dell'oriente. 

Anche in Europa erano conosciute le entità soprasensibili, 
ma i popoli se le raffiguravano in una perenne lotta con i compagni 
di Lucifero. 

Il Dio di luce era stato bensì profetizzato, ma non in forma 
tale da assicurargli la vittoria su Lucifero. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

131  

Nondimeno anche in questi Misteri risplendeva la figura 
avvenire del Cristo; veniva annunziato che la sua venuta avrebbe 
annientato il regno di ogni altro Dio di luce (le leggende dei crepu-
scolo degli Dei e simili traevano tutte origine da questa conoscenza 
dei Misteri dell’Europa). 

Tali influenze determinarono una scissione animica fra gli 
uomini della quinta epoca di cultura, scissione che dura ancora og-
gi, e che si riflette in tutti gli aspetti della vita. 

L’anima portò seco dagli antichi tempi una tendenza verso 
la spiritualità, ma non abbastanza forte da poter conservare il rap-
porto fra il mondo spirituale e quello sensibile; essa lo conservò 
soltanto come educazione della vita affettiva e dei sentimento, non 
più però come visione immediata de mondo soprasensibile. 

Invece l’uomo rivolse sempre più il suo sguardo verso il 
mondo dei sensi e verso la conquista di esso, e tutte le forze 
dell’intelletto umano costituitesi durante l’ultimo periodo atlantico, 
e che hanno per strumento il cervello, furono adoperate per 
l’osservazione e la dominazione del mondo fisico. 

Due mondi, per così dire, si svilupparono nell’interiorità 
umana; l’uno è volto all’esistenza fisico-sensibile, l’altro è ricetti-
vo alle manifestazioni della spiritualità: la può accogliere con il 
sentimento, ma non può penetrare sino alla visione di essa. 

Quando la dottrina del Cristo penetrò in Europa già esisteva 
la tendenza a questa scissione. 

Il messaggio del Cristo fu accolto nel cuore degli uomini, 
essi ne compenetrarono le loro emozioni e i loro sentimenti, ma 
non seppero gettare un ponte che riunisse quell’insegnamento alle 
scoperte dell’intelletto nel mondo fisico-sensibile. 

Il contrasto odierno fra scienza esteriore e conoscenza spiri-
tuale non è che una conseguenza di tale fatto; il misticismo cristia-
no (Eckhart, Tauler ecc.) è risultato dalla penetrazione del cristia-
nesimo nella vita del sentimento. 

La scienza unicamente diretta verso il mondo dei sensi ed i 
suoi risultati sono le conseguenze dell’altra tendenza dell’anima 
umana. 

Tutte le conquiste raggiunte nel campo della cultura esterio-
re materiale sono da attribuirsi appunto alla divergenza delle due 
tendenze. 

Le capacità umane, che hanno per strumento il cervello, es-
sendosi volte unicamente verso la vita fisica, hanno potuto rag-
giungere quell’alto grado di perfezione che ha reso possibile la 
scienza e la tecnica moderna. 

Tale cultura materiale poteva prendere origine soltanto dai 
popoli europei, perché fra i discendenti degli antichi atlantici, essi 
sono quelli che trasformarono in facoltà intellettuali la loro tenden-
za verso l’mondo fisico-sensibile soltanto quando questa ebbe rag-
giunto un determinato grado di maturità. 

Fino allora la conservarono latente, vivendo dei residui 
dell’antica chiaroveggenza atlantica e delle comunicazioni 
degl’iniziati. 

Mentre esteriormente la cultura spirituale era aperta soltan-
to a queste influenze, maturava lentamente la tendenza alla conqui-
sta materiale del mondo sensibile. 

Ai tempi nostri però già si annunzia l’alba del sesto periodo 
di cultura post-atlantica, perché ciò che deve nascere in un deter-
minato periodo dell’evoluzione umana comincia a maturare lenta-
mente fin dall’epoca precedente. 

Fin da ora può iniziarsi la ricerca dei fili che collegano 
nell’anima umana le due tendenze, cioè la cultura materiale con la 
vita nel mondo spirituale. 

Per raggiungere tale scopo è necessario che siano comprese 
le esperienze della visione spirituale, e che nelle osservazioni e 
nelle esperienze del mondo sensibile vengano riconosciute le mani-
festazioni dello spirito. 

La sesta epoca di cultura porterà a completo sviluppo 
l’armonia fra queste due direzioni. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

132  

Le osservazioni contenute in questo libro sono arrivate or-
mai a un punto, che ci permette di trasportare il nostro esame dalla 
visione del passato a quella dell’avvenire. 

Sarà meglio però esporre prima qualche osservazione sulla 
conoscenza del mondo superiore e sull’iniziazione. 

Nel limiti consentiti da questo libro daremo in seguito un 
breve cenno dell’evoluzione avvenire. 

 
 
 
 
 
 
 
V 
 
LA CONOSCENZA DEI MONDI SUPERIORI 
(Dell’iniziazione) 

 
 
Allo stato attuale della sua evoluzione, l’uomo sperimenta 

nella vita ordinaria, fra nascita e morte, tre stati dell’anima: la ve-
glia, il sonno e uno stato intermedio, il sogno. 

Di quest’ultimo parleremo brevemente nel seguito di questo 
libro. 

Osserveremo per ora la vita nei due stati principali che si 
alternano, quello della veglia e quello del sonno. 

L’uomo arriva ad acquistare cognizioni nei mondi superiori 
quando, oltre allo stato di sonno e di veglia, raggiunge un terzo sta-
to dell’anima. 

Durante la veglia l’anima si abbandona alle impressioni dei 
sensi e alle rappresentazioni che vengono stimolate da queste im-
pressioni sensorie. 

Durante il sonno tacciono le impressioni dei sensi, però 
l’anima perde anche la coscienza; le esperienze del giorno spro-
fondano nel mare dell’incoscienza. 

Immaginiamoci ora che durante il sonno l’anima possa con-
seguire una forma di coscienza, non ostante l’eliminazione delle 
impressioni dei sensi, quale succede nel sonno profondo; anche il 
ricordo delle esperienze diurne dovrebbe scomparire. 

L’anima si troverebbe allora forse di fronte al nulla? 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

133  

Non potrebbe avere esperienza alcuna? 
Una risposta a questa domanda si trova soltanto, quando si 

può realizzare una condizione, che sia analoga o somigliante a 
quella descritta, e cioè che l’anima riesca a sperimentare qualcosa, 
anche quando nessuna impressione dei sensi e nessun ricordo come 
tale esistano in essa. 

Allora, nei riguardi del mondo esteriore, l’anima si trove-
rebbe come nel sonno; nondimeno non dormirebbe, ma si trove-
rebbe, come durante la veglia, di fronte a un mondo reale. 

Orbene, uno stato di coscienza siffatto può essere raggiun-
to, se l’uomo provoca nella sua anima le esperienze che gli vengo-
no indicate dalla Scienza dello Spirito. 

E tutto ciò che da questa gli viene comunicato riguardo a 
quei mondi che trascendono il campo dei sensi, viene investigato a 
mezzo di siffatto stato di coscienza. 

Nelle considerazioni precedenti sono state comunicate al-
cune notizie riguardo ai mondi superiori; in quelle che seguiranno 
verrà parlato - per quanto questo libro ce lo consente - dei mezzi 
con i quali ci si può procurare lo stato di coscienza necessario per 
quelle investigazioni. 

Questo stato di coscienza somiglia a quello del sonno sotto 
un solo aspetto, cioè per il fatto, che per mezzo di esso tacciono 
tutte le impressioni sensorie esteriori ; pure tutti i pensieri stimolati 
da quelle impressioni sensorie rimangono eliminati. 

Ma, mentre nel sonno l’anima non ha forza di sperimentare 
qualcosa coscientemente, essa acquista questa forza per virtù di 
questo stato di coscienza. 

Per mezzo di esso viene dunque destata nell’anima quella 
capacità di sperimentare, che durante l’esistenza normale viene 
stimolata soltanto dall’azione dei sensi. 

Al risveglio dell’anima a siffatto stato superiore di coscien-
za può essere dato il nome di iniziazione. 

I metodi dell’iniziazione conducono l’uomo dallo stato 
normale della coscienza diurna a un’attività animica, per mezzo 
della quale egli si serve di strumenti spirituali di osservazione. 

Questi strumenti già esistono come germi nell’anima, ma 
occorre svilupparli. 

Ora può presentarsi il caso, che un uomo, a un determinato 
momento del corso della sua esistenza e senza alcuna speciale pre-
parazione, scopra nella sua anima ad un tratto, che tali strumenti si 
sono effettivamente sviluppati in lui. 

Si è verificato in questo caso una specie di auto-risveglio 
involontario. 

Quell’uomo sentirà da tal fatto trasformato l’intiero suo es-
sere; la sua vita animica diventerà ricca di esperienze, ed egli tro-
verà che non vi è esperienza del mondo sensibile che possa recargli 
la beatitudine, la soddisfazione e il calore interiore che egli sente, 
quando si schiudono alla sua vista le realtà che nessun occhio fisi-
co può vedere, nessuna mano può afferrare. 

Forza e sicurezza di vita fluiranno nella sua volontà dal 
mondo spirituale. 

Vi sono casi simili di auto-iniziazione; questi non devono 
però indurci a credere, che sia bene di aspettare un tale fenomeno, 
senza far niente per procurarci l’iniziazione per mezzo di una di-
sciplina regolare. 

Qui non occorre parlare dell’auto-iniziazione, poiché essa 
può affacciarsi appunto, senza che ci si sottometta a nessuna regola 
speciale; dobbiamo però spiegare .come per mezzo di una discipli-
na si possano sviluppare gli organi di percezione, di cui i germi 
giacciono latenti nell’anima. 

Gli uomini, i quali non si sentono specialmente disposti a 
lavorare per la propria evoluzione, potranno facilmente dire: «La 
vita umana è in mano alle potenze spirituali, non bisogna interveni-
re nella loro direzione; occorre aspettare tranquillamente il mo-
mento, in cui quelle potenze riterranno giusto di schiudere 
all’anima un nuovo mondo». 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

134  

Da tali uomini il desiderio di ingerirsi nella saggia direzio-
ne di quelle potenze spirituali è giudicato come presuntuoso, o co-
me il frutto di una curiosità indiscreta. 

Le persone che pensano a quel modo potranno cambiare di 
opinione soltanto, se qualche speciale idea fa su di loro 
un’impressione sufficientemente profonda. 

Se, per esempio, dicono: «Tale saggia direzione mi ha dato 
determinate facoltà; essa non me le ha concesse perché io le lasci 
inoperose, ma perché me ne serva. La saggezza della direzione 
consiste appunto nel fatto, che essa ha posto in me i germi per uno 
stato più elevato di coscienza. La comprensione di questa direzione 
m’impone il dovere di fare tutto ciò che potrà servire allo sviluppo 
di tali germi». 

Quando un pensiero siffatto esercita un’impressione abba-
stanza forte sull’anima, spariscono tutti i suddescritti dubbi sul me-
rito di una disciplina per conseguire uno stato superiore di coscien-
za. 

Certo, potrà venir sollevata anche un’altra obiezione contro 
time una tale disciplina. 

Ci si può dire: «Lo sviluppo delle intime facoltà animiche 
penetra nel santuario più arcano dell’ i uomo; comprende in sé una 
determinata trasformazione dell’intiero essere umano. I mezzi per 
tale trasformazione non possono essere normalmente escogitati 
dall’uomo; il modo di arrivare in un mondo superiore può essere 
noto soltanto a colui, che ne conosce la via per esperienza propria. 
Se ci si rivolge a una per-sona siffatta, le si concede un’influenza 
sul santuario più intimo dell’anima». 

Chi pensa a quel modo non si sentirebbe rassicurato neppu-
re se i mezzi per procurarsi uno stato di coscienza superiore si tro-
vassero esposti in un libro. 

Perché poco importa che ci venga comunicato qualcosa 
oralmente, o che una persona che possiede la conoscenza di questi 
mezzi li esponga in un libro, nel quale poi si possano leggere. 

Orbene, vi sono delle persone, le quali posseggono la cono-
scenza delle norme necessarie per lo sviluppo degli organi della 
percezione spirituale, ma ritengono che non convenga affidare 
quelle istruzioni a un libro; esse non approvano per lo più la diffu-
sione di determinate verità che si riferiscono al mondo spirituale. 

Questo punto di vista però, da un dato aspetto, va conside-
rato come antiquato, nei riguardi della presente epoca di evoluzio-
ne della umanità. 

È vero che le norme in questione non possono essere co-
municate che fino a un determinato grado; nondimeno ciò che vie-
ne comunicato è sufficiente, perché la persona che lo applica alla 
propria anima possa arrivare, nel corso del proprio sviluppo, alla 
conoscenza che gli permette di scoprire l’ulteriore suo cammino; 
questo si svolge però poi in un modo, del quale ci si può fare 
un’idea giusta soltanto per mezzo di quanto prima è stato speri-
mentato. 

Da tutti questi fatti possono sorgere delle obiezioni contro 
la via della conoscenza spirituale. 

Questi dubbi svaniscono quando si esamina la via di svi-
luppo interiore, indicata dalla disciplina adatta per la nostra epoca. 

Parleremo qui di questa disciplina e daremo solo qualche 
breve cenno di altri metodi d’istruzione. 

La disciplina di cui ora si tratta conferisce a colui, che tende 
con volontà alla propria evoluzione superiore, i mezzi per intra-
prendere la trasformazione della sua anima. 

Un’influenza pericolosa sulla natura del discepolo potrebbe 
sussistere soltanto, se per ottenere questa trasformazione il maestro 
si servisse di mezzi, che sfuggono alla coscienza dello scolaro. 

Ma nessuna guida giusta dell’evoluzione spirituale si serve 
all’epoca nostra di tali mezzi; essa non fa dello scolaro uno stru-
mento cieco, ma gli indica le norme da seguire, e lo scolaro le met-
te in pratica. 

Quando occorre, viene anche spiegata la ragione, per cui 
questa o quella speciale norma viene consigliata. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

135  

Per accettare e applicare quelle norme, non occorre che la 
persona desiderosa di svilupparsi spiritualmente si abbandoni a una 
fede cieca; anzi in questo campo ciò è assolutamente da escludersi. 

Chi contempla la natura dell’anima umana, per mezzo della 
semplice auto-osservazione, e senza l’aiuto di nessuna speciale di-
sciplina occulta, può chiedere a sé stesso, quando gli vengono indi-
cate le norme consigliate dalla disciplina spirituale: quale azione 
queste norme possono esercitare nella vita dell’anima? 

A questo quesito si potrà rispondere in modo soddisfacente, 
a prescindere da qualsiasi disciplina, purché si voglia far uso spre-
giudicato del sano intelletto umano. 

Ci possiamo formare delle idee esatte sul modo di agire di 
queste norme prima di adottarle; ma indubbiamente non se ne pos-
sono sperimentare gli effetti che dopo averle messe in pratica. 

Ma anche allora l’esperienza andrà di pari passo con la 
comprensione, purché ad ogni tappa si applichi il criterio del sano 
buon senso. 

La vera Scienza dello Spirito attualmente indicherà soltanto 
delle norme da seguire, che possano essere vagliate dal sano crite-
rio. 

Per la persona che ha volontà di dedicarsi unicamente a una 
disciplina di tal genere, e di non lasciarsi trascinare da nessun pre-
giudizio alla fede cieca, svanirà presto ogni dubbio. 

Le obiezioni sollevate contro una disciplina regolare per ar-
rivare a uno stato superiore della coscienza, non la turberanno. 

Perfino alla persona dotata di maturità interiore, da cui po-
trà essere condotta in tempo più o meno breve all’auto-risveglio 
degli organi spirituali di percezione, la disciplina potrà giovare, 
anzi, sarà per lei in special modo adatta; perché salvo pochi casi, 
una persona in quelle condizioni si trova per lo più costretta, prima 
dell’auto-iniziazione, a seguire vie secondarie traverse e inutili. 

La disciplina le risparmia queste vie traverse, e la conduce 
nella direzione giusta. 

Quando un’iniziazione spontanea si verifica in un’anima, 
ciò proviene dal fatto che nel corso delle vite precedenti essa si è 
acquistata la maturità adatta. 

Orbene, avviene spesso che una tale anima abbia oscura-
mente coscienza della propria maturità e che ciò la induca a re-
spingere qualsiasi disciplina. 

Un tale sentimento può generare una certa superbia, che 
ostacola la fiducia nella vera disciplina spirituale. 

Un certo grado di sviluppo dell’anima può rimanere nasco-
sto fino a una determinata età e rivelarsi soltanto allora. 

È importante evitare alcuni malintesi che potrebbero facil-
mente stabilirsi, nel confronti della disciplina per la conoscenza 
soprasensibile, quale viene qui esposta. 

Uno di questi malintesi consiste nel ritenere che quella di-
sciplina si proponga di trasformare radicalmente l’uomo, nel ri-
guardi di tutta la sua condotta di vita. 

Ma non si tratta già di dare all’uomo regole generali di vita, 
bensì di esporgli determinate operazioni dell’anima, che, se esegui-
te, gli danno la possibilità di osservare il mondo soprabile. 

Queste operazioni non possiedono un influsso immediato 
sopra quella parte della sua vita che non riguarda l’osservazione 
del soprasensibile; quest’ultima facoltà viene dall’uomo acquisita 
in aggiunta alle altre sue facoltà. 

L’esplicazione di quella facoltà d’osservazione è altrettanto 
separata dal resto della vita, quanto la veglia dal sonno, cosicché 
l’una non può in alcun modo disturbare l’altra. 

Chi volesse, ad esempio, compenetrare l’ordinario svolgi-
mento della vita con le impressioni della visione soprasensibile, 
somiglierebbe a un malato, il cui sonno fosse di continuo interrotto 
da tormentosi risvegli. 

Al libero volere di colui che si è sottoposto a quella disci-
plina deve risultare possibile di provocare lo stato di osservazione 
della realtà soprasensibile. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

136  

È vero però, d’altra parte, che esiste un nesso indiretto fra 
la disciplina occulta e certe regole di vita, in quanto senza una in-
tonazione etica, impressa alla propria vita, la percezione del sopra-
sensibile è impossibile o dannosa. 

Perciò non pochi dei fattori che concorrono alla visione del 
soprasensibile sono al tempo stesso mezzi di nobilitazione della 
condotta di vita. 

E d’altra parte la percezione del mondo soprasensibile per-
mette di riconoscere certi impulsi morali che valgono pure per il 
mondo fisico-sensibile. 

Soltanto partendo dal mondo spirituale è possibile ricono-
scere certe necessità morali. 

Un altro malinteso sarebbe quello di credere che una qual-
siasi operazione animica destinata a condurre alla conoscenza so-
prasensibile abbia a che fare con modificazioni dell’organizzazione 
fisica dell’uomo. 

Al contrario, quelle operazioni non hanno proprio niente a 
che fare con alcun fenomeno che sia del dominio della fisiologia o 
di qualsiasi altro ramo della scienza naturale; esse sono processi 
puramente animico-spirituali, altrettanto lontani da tutto ciò ch’è 
fisico, quanto lo sono il pensiero e la percezione normali. 

La natura di tali processi dell’anima non si differenzia per 
la sua qualità da ciò che avviene quando si svolge un sano pensiero 
o un giudizio. 

I procedimenti di una vera disciplina per la conoscenza so-
prasensibile hanno da fare con il corpo altrettanto, o altrettanto po-
co, quanto il pensiero normale. 

Tutto ciò che, a tale riguardo, si comporta in modo diverso, 
non è vera disciplina spirituale, ma soltanto una sua deformazione. 

L’esposizione che segue va presa nel senso ora accennato. 
Solamente per il fatto che la conoscenza soprasensibile è 

qualcosa che scaturisce da tutta quanta l’anima dell’uomo, potrà 
sembrare che per la disciplina spirituale vengano richieste cose che 
trasformano, totalmente l’uomo. 

In realtà si tratta di comunicazioni riguardo ad operazioni 
che conferiscono all’anima la possibilità di osservare, in certi mo-
menti della vita, il mondo soprasensibile. 

 
*  *  * 

 
L’ascesa verso lo stato di coscienza soprasensibile può ave-

re, come punto di partenza, soltanto la coscienza normale di veglia; 
l’anima vive appunto in questa coscienza prima della sua ascesa. 

Dalla disciplina le vengono forniti i mezzi per trascendere 
questa coscienza. 

La disciplina di cui ora tratteremo consiglia anzitutto dei 
mezzi tratti dalla coscienza normale diurna; i più efficaci sono ap-
punto quelli che consistono in pratiche serene e silenziose 
dell’anima. 

Importa che l’anima si dedichi a delle rappresentazioni ben 
determinate, le quali per loro natura devono essere capaci di eserci-
tare una forza che risvegli determinate facoltà nascoste 
dell’interiorità umana. 

Esse si differenziano dalle rappresentazioni della vita di ve-
glia, le quali hanno il còmpito di rispecchiare una cosa esteriore, e 
tanto più sono vere quanto più fedelmente la rispecchiano; e difatti 
in conformità della loro, natura devono appunto essere vere in quel 
senso; ma le rappresentazioni alle quali l’anima deve dedicarsi a 
scopo di disciplina spirituale non hanno tale missione; esse sono 
tali, che non riproducono una cosa esteriore, ma hanno in loro stes-
se la forza di esercitare un’azione di risveglio sull’anima. 

Le migliori rappresentazioni a tale scopo sono allegoriche o 
simboliche; ci si può però servire anche di altre rappresentazioni. 

Perché non importa il loro contenuto, ma unicamente che 
l’anima applichi tutte le sue forze per non ammettere altro nella 
coscienza che la suddetta rappresentazione. 

Mentre le forze dell’anima, nella sua vita abituale, sono di-
stribuite su vasto campo, e le rappresentazioni si susseguono rapi-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

137  

damente, la disciplina occulta è diretta a concentrare l’intiera vita 
dell’anima sopra una sola rappresentazione, la quale deve venire 
posta dalla volontà al centro della coscienza. 

Perciò le rappresentazioni allegoriche sono migliori di quel-
le che ritraggono oggetti o processi esteriori, perché queste ultime 
hanno un punto d’appoggio nel mondo esteriore, e per tal fatto 
l’anima non è costretta con quelle a basarsi soltanto su sé stessa 
come con le allegoriche, che vengono create dalla propria energia 
animica. 

L’attenzione principale va posta sull’intensità della forza 
che l’anima deve impiegare. 

L’essenziale non è già quello che viene rappresentato, bensì 
il fatto che, per effetto del modo della rappresentazione, l’oggetto 
di essa sciolga l’anima da qualsiasi riferimento al mondo fisico. 

Si arriva a comprendere tale concentrazione in una rappre-
sentazione se si evoca per un momento il concetto di ciò che è un 
ricordo. 

Se, per esempio, si volge l’occhio verso un albero e poi si 
voltano a quello le spalle, di guisa da non poterlo più vedere, si sa-
rà nondimeno capaci di conservare la rappresentazione dell’albero 
nell’anima nostra. 

Questa rappresentazione dell’albero che si conserva quando 
questo non ci sta più dinanzi agli occhi, è un ricordo dell’albero. 

Ora immaginiamoci di conservare questo ricordo 
nell’anima, di lasciare che l’anima, in certo qual modo, si adagi su 
quel ricordo, sforzandoci di escludere da essa qualsiasi altra rap-
presentazione. 

Allora l’anima è concentrala nella rappresentazione-ricordo 
dell’albero. 

Si tratta allora della concentrazione dell’anima in una rap-
presentazione; però questa rappresentazione è la riproduzione di 
cose percepite dal sensi. 

Ma, se ci si accinge a questo esercizio con una rappresenta-
zione imposta volontariamente alla coscienza, si potrà conseguire 
poco a poco l’effetto desiderato. 

Citerò ora un solo esempio della concentrazione interiore in 
una rappresentazione simbolica. 

Anzitutto occorre che tale rappresentazione venga costruita 
nell’anima, e ciò può farsi nel seguente modo. 

Rappresentiamoci una pianta radicata nel suolo, che caccia 
fuori una foglia dopo l’altra e si sviluppa finalmente nel fiore. 

Immaginiamoci ora un uomo allato di quella pianta, e susci-
tiamo nell’anima nostra il pensiero, che l’uomo ha capacità e facol-
tà più perfette di quelle della pianta; occorre riflettere come egli 
possa recarsi qua o là a seconda dei suoi sentimenti e della sua vo-
lontà, mentre la pianta è vincolata al suolo. 

Ma ci si dica ora anche questo: «Sì, certamente, l’uomo è 
più perfetto della pianta; ma scopro in lui delle qualità che manca-
no, nella pianta, e per tale ragione essa mi appare, sotto un deter-
minato punto di vista, più perfetta dell’uomo. L’uomo è pieno di 
desideri e di passioni alle quali uniforma la sua condotta. Posso af-
fermare veramente, che i suoi desideri e le sue passioni lo trascina-
no a molte aberrazioni. La pianta invece segue le pure leggi della 
crescita di foglia in foglia, essa schiude senza passione i suoi fiori 
ai raggi puri del sole». 

Posso dire a me stesso: l’uomo gode di una certa perfezione 
rispetto alla pianta, ma per acquistarsi questa perfezione ha dovuto 
permettere che oltre alle forze pure che vedo nella pianta, gli istin-
ti, i desideri e le passioni penetrassero nel suo essere. 

Io mi rappresento ora che il verde succo scorre attraverso la 
pianta ed è l’espressione delle leggi pure e prive di passione della 
crescita; mi rappresento poi, come il sangue rosso scorra attraverso 
le arterie dell’uomo, e in esso vedo l’espressione degl’istinti, dei 
desideri e delle passioni. 

Queste idee devono divenir viventi nella mia anima. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

138  

Mi rappresento, inoltre, come l’uomo sia capace di evolu-
zione; come egli possa purificare i suoi istinti e le sue passioni per 
mezzo delle facoltà superiori della sua anima. 

Penso come in tal modo gli elementi inferiori di questi 
istinti e di queste passioni rimangano annientati e quelle qualità pu-
rificate rinascano sopra un gradino superiore. 

Il sangue potrà quindi rappresentare l’espressione degli 
istinti e delle passioni purificate. 

Allora con lo sguardo spirituale considero la rosa e dico a 
me stesso: «Nel succo rosso della rosa vedo il colore del verde 
succo della pianta trasformato in rosso; e la rosa rossa segue, come 
la foglia verde, le leggi pure, scevre di passioni, della crescita. Il 
rosso della rosa può ormai diventare per me il simbolo di un san-
gue, in cui si esprimono gli istinti e le passioni purificate, che han-
no eliminato i loro elementi inferiori, e nella loro purezza ugua-
gliano ormai le forze che sono attive nella rosa rossa». 

Devo ora elaborare tali pensieri, non soltanto nella mia 
mente, ma farli vivere nel miei sentimenti. 

Può invadermi un sentimento di beatitudine, quando mi 
rappresento la purezza e la mancanza di passione della pianta cre-
scente; posso creare in me il sentimento che determinate perfezioni 
superiori debbano essere acquistate al prezzo di brame e passioni. 

Questa idea può trasformare la beatitudine che prima senti-
va in un sentimento più serio, mentre può destarsi allora in me un 
senso di felicità liberatrice, se mi abbandono all’idea del sangue 
rosso che, come il succo rosso della rosa, può diventare il veicolo 
delle pure esperienze interiori. 

È importante di non restare impassibili di fronte ai pensieri, 
che servono alla costruzione di una rappresentazione simbolica. 

Dopo essersi dati a questi pensieri e sentimenti, occorre tra-
sformarli nella seguente rappresentazione simbolica. 

Ci si rappresenta una croce nera. 
Questa deve essere il simbolo degli elementi distrutti, infe-

riori, degl’istinti e delle passioni, e là dove le braccia della croce 

s’incrociano, bisogna raffigurarsi sette rose raggianti, ordinate a 
forma di circolo. 

Queste rose saranno il simbolo del sangue che esprime le 
passioni e gl’istinti purificati1. 

Ora, è una rappresentazione simbolica di questo genere che 
deve essere evocata nell’anima, nel modo già descritto per la rap-
presentazione di un ricordo. 

Tali rappresentazioni hanno forza risvegliatrice, se inte-
riormente ci si immerge in esse. 

Mentre ci si concentra, bisogna cercare di escludere ogni al-
tra rappresentazione. 

Soltanto il simbolo appunto caratterizzato deve dimorare 
spiritualmente nell’anima, con la maggiore vivacità possibile. 

Non è senza importanza il fatto, che questo simbolo non è 
citato qui semplicemente come una rappresentazione risvegliatrice, 
ma che esso è stato prima costruito per mezzo di determinate con-
siderazioni sulla pianta e sull’uomo. 

Perché l’influenza di un tale simbolo dipende dal fatto di 
essere stato costruito nel modo descritto, prima di servire alla con-
centrazione interiore. 

Se si evoca quel simbolo nella nostra anima, senza aver 
eseguito tale, lavoro di costruzione, esso rimarrà freddo e molto 
meno efficace, come se gli mancasse la forza vivificatrice animica 
che gli proviene dalla preparazione. 

 
________ 

1 Poco importa che questi pensieri trovino o meno la loro giustificazio-
ne nella scienza naturale, perché si tratta dello sviluppo di pensieri sulla pianta e 
l’uomo, i quali, indipendentemente da qualsiasi teoria, possono essere acquistati 
per mezzo della semplice contemplazione diretta. Tali pensieri hanno anche la 
loro importanza, come, sotto un altro rapporto, sono importanti pure le rappre-
sentazioni teoretiche sulle cose del mondo esteriore. E i pensieri in questo caso 
non servono a esporre scientificamente uno stato di fatto, bensì per costruire un 
simbolo, che si dimostri efficace, malgrado tutte le obiezioni che potranno pre-
sentarsi a questa o ad altra persona durante la costruzione del simbolo stesso. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

139  

Durante la concentrazione, però, non bisogna richiamare 
nell’anima i pensieri che hanno servito a preparare il simbolo, deve 
aleggiare spiritualmente nell’anima unicamente l’immagine viven-
te del simbolo, e all’unisono con essa deve vibrare nell’anima il 
sentimento, che è risultato dai pensieri preparatori. 

Così il simbolo diventa un segno accompagnato da una 
esperienza del sentimento; l’effetto viene appunto esercitato dal 
soffermarsi dell’anima in questa esperienza. 

Quanto più a lungo vi si può trattenere senza essere distur-
bata da altre rappresentazioni, e tanto più risulterà efficace l’intiero 
processo. 

Nondimeno è bene, perché il sentimento non si affievolisca, 
che, oltre al tempo effettivamente dedicato alla concentrazione, 
vengano spesso rievocati i pensieri e i sentimenti che hanno servito 
nel modo appunto descritto a costruire tale immagine. 

E quanto più pazienza si applica in tale ricapitolazione, tan-
to più l’immagine risulta efficace per l’anima. (Nelle considerazio-
ni del mio libro: «L’Iniziazione» sono stati citati altri mezzi per la 
concentrazione interiore. Sono particolarmente efficaci le medita-
zioni indicate in quell’opera, sul divenire e sull’appassire delle 
piante, sulle forze del divenire latenti nel seme della pianta, sulle 
forme dei cristalli, ecc.; qui, invece, è stato scelto un solo esempio 
per esporre la natura della meditazione). 

Un simbolo come quello descritto non rappresenta nessuna 
cosa o essere esteriore, nessun prodotto della natura; per questa ra-
gione appunto esso possiede la forza di destare determinate facoltà 
interiori. 

Indubbiamente si potrebbe sollevare la seguente obiezione: 
«Certo questo «simbolo», nel suo assieme, non esiste nella natura; 
ma nondimeno tutti i singoli particolari di esso sono tratti dalla na-
tura: il colore nero, le rose, ecc., tutte ciò viene percepito dai sen-
si». 

Chi si preoccupasse di tale obiezione dovrebbe riflettere 
che non sono le riproduzioni delle percezioni dei sensi che condu-

cono al risveglio delle facoltà superiori dell’anima, ma che questo 
effetto viene prodotto unicamente dal modo, come queste partico-
larità sono state connesse. 

E questa connessione non riproduce qualcosa che esiste nel 
mondo sensibile. 

Questo simbolo è stato citato come esempio per dimostrare 
il processo di una concentrazione efficace per l’anima. 

Nella disciplina spirituale vengono indicate innumerevoli 
immagini di questo genere, costruite nei modi più diversi. 

Possono venir date anche determinate frasi, formule, singo-
le parole, su cui lo scolaro deve concentrarsi; però tutti questi mez-
zi per la concentrazione interiore tenderanno sempre alla mèta di 
staccare l’anima dalla percezione dei sensi e di stimolarla a una at-
tività, in cui l’impressione sui sensi fisici non abbia importanza, e 
lo sviluppo delle facoltà animiche interiori latenti diventi 
l’essenziale. 

Vi possono essere anche concentrazioni sopra dei semplici 
sentimenti, ecc.; queste sono di particolare efficacia. 

Si può prendere, per esempio, il sentimento della gioia. 
Nel corso normale della vita l’anima può sperimentare della 

gioia per effetto di uno stimolo esteriore. 
Quando un’anima dotata di sentimenti sani si accorge, che 

un uomo compie un’azione per bontà di cuore, essa potrà provarne 
soddisfazione e gioia; ma può inoltre riflettere sopra un’azione di 
quel genere, e dirsi: «Chi compie un’azione per bontà di cuore non 
persegue il proprio interesse, ma l’interesse del suo simile. E una 
tale azione può essere detta moralmente buona». 

Orbene, l’anima che la contempla può mettere da parte 
completamente la rappresentazione di quel singolo caso esteriore 
che le ha procurato gioia o soddisfazione, e può formarsi un’idea 
generale della bontà di cuore. 

Riflettendo su questa, può pensare che la bontà di cuore de-
riva dal fatto, che un’anima assimila, per così dire, l’interesse 
dell’altra, e ne fa il proprio. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

140  

L’anima può ora, per questa idea morale della bontà di cuo-
re provare della gioia, che non è connessa a nessun processo dei 
mondo sensibile, ma all’idea come tale. 

Se si cerca di far vivere questa gioia per lungo tempo 
nell’anima, si ottiene la concentrazione sopra un sentimento. 

Allora non è l’idea che esercita un’influenza sul risveglio 
delle facoltà animiche interiori, ma quel risveglio è frutto della 
permanenza nell’anima di un sentimento destato in essa indipen-
dentemente da qualsiasi impressione esteriore. 

Poiché la conoscenza soprasensibile è capace di penetrare 
nella natura delle cose più profondamente che non la rappresenta-
zione abituale, il maestro della disciplina spirituale potrà indicare 
allo scolaro dei sentimenti, che esercitano una influenza ancora più 
intensa sullo sviluppo delle facoltà animiche, quando vengono ap-
plicati alla concentrazione interiore. 

Per quanto necessari essi potranno essere in seguito per i 
gradi superiori dell’istruzione spirituale, occorre però riflettere, che 
la concentrazione energica sopra sentimenti come, per esempio, 
quello descritto sulla contemplazione della bontà di cuore, può già 
condurre molto lontano sulla via del progresso. 

Come le nature degli uomini sono tanto diverse, così pure 
diversi dovranno essere i mezzi di allenamento, a seconda dei vari 
individui. 

Riguardo alla durata della concentrazione, bisogna renderci 
conto, che quanto più viene prolungata e tanto più ne aumenta 
l’efficacia, però ogni esagerazione in quel campo riesce nociva. 

Vi è tuttavia uno speciale senso interiore, che si sviluppa 
per virtù degli esercizi stessi, che insegna allo scolaro la giusta mi-
sura a cui deve attenersi. 

Occorre generalmente proseguire tali esercizi di concentra-
zione interiore per lungo tempo, prima di poterne constatare qual-
che risultato. 

Nell’educazione spirituale è necessario assolutamente aver 
pazienza e perseveranza. 

Chi non desta in sé queste qualità, e non prosegue con 
completa calma i suoi esercizi, in modo che pazienza e perseveran-
za formino la disposizione fondamentale della sua anima, non po-
trà progredire molto. 

Da ciò che precede è evidente, che la concentrazione inte-
riore (meditazione) è un mezzo per arrivare alla conoscenza dei 
mondi superiori; quest’effetto non si ottiene però, facendo uso di 
una rappresentazione qualsiasi, ma occorre che il contenuto della 
rappresentazione sia stato costruito secondo il metodo indicato. 

La via qui descritta conduce anzitutto a ciò che si può 
chiamare la conoscenza immaginativa. 

Essa è il primo gradino della conoscenza superiore. 
La conoscenza che poggia sulle percezioni sensorie e sulla 

elaborazione delle medesime a mezzo dell’intelletto che è collega-
to al sensi, può essere chiamata secondo la Scienza dello Spirito la 
«conoscenza obiettiva». 

Al di là di questa si stendono i gradini della conoscenza su-
periore, di cui il primo è appunto quello della conoscenza immagi-
nativa. 

La parola «immaginativa» potrebbe generare il dubbio, che 
si tratti soltanto di una rappresentazione «immaginaria», che non 
corrisponde a nessuna realtà. 

Nella Scienza dello Spirito, però, la conoscenza «immagi-
nativa» significa un modo di conoscere, prodotto da uno stato di 
coscienza soprasensibile dell’anima, nel quale vengono percepiti 
fatti ed entità spirituali, a cui i sensi non possono arrivare. 

Siccome questo stato viene destato nell’anima per mezzo 
della concentrazione sui simboli, o sulle «immaginazioni», così 
anche il mondo che corrisponde a questo stato superiore di co-
scienza, e la conoscenza che vi si riferisce, può essere chiamata 
«immaginativa». 

In questo senso dunque la parola «immaginativa» si applica 
ad esseri e a fatti «veri», in un senso più elevato, quanto lo sono i 
fatti e gli esseri percepiti per il tramite dei sensi. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

141  

Non ha importanza il contenuto delle rappresentazioni, che 
costituiscono l’esperienza immaginativa, ma solamente la facoltà 
animica che per questa esperienza va formandosi. 

Contro l’impiego delle rappresentazioni simboliche sopra 
descritte potrebbe essere facilmente sollevata l’obiezione, che la 
loro formazione derivi da un’attività simile a quella del sogno e da 
una fantasia arbitraria; i risultati che si ottengono sarebbero perciò 
molto discutibili. 

Ma questa obiezione viene a cadere di fronte alle immagini 
simboliche che stanno a base dell’educazione spirituale. 

Tali simboli vengono scelti in modo, che si può far comple-
ta astrazione dal loro rapporto con una realtà esteriore materiale. 

Il loro valore risiede unicamente nella forza con cui essi 
agiscono sull’anima, quando questa distoglie completamente la sua 
attenzione dal mondo esteriore, elimina tutte le impressioni dei 
sensi ed esclude tutti i pensieri che possono pervenirle da stimolo 
esteriore. 

Il processo della meditazione si può meglio spiegare quan-
do lo si paragona al sonno; da un lato somiglia allo stato di sonno, 
dall’altro è completamente il contrario. 

La meditazione è un sonno, che rappresenta un grado supe-
riore di veglia di quello della coscienza diurna. 

Ciò dipende dal fatto, che per la concentrazione sulla relati-
va rappresentazione, o immagine, l’anima è costretta ad attingere 
dalle proprie profondità forze molto più energiche di quelle che 
applica alla vita ordinaria, o alla conoscenza abituale; la sua attivi-
tà interiore ne riesce perciò accresciuta. 

Essa si libera dal suo involucro corporeo, come usa fare nel 
sonno, ma non cade come in questo nell’incoscienza, bensì speri-
menta un mondo che prima non sperimentava. 

Il suo stato, malgrado si possa paragonare a quello del son-
no, per il fatto che l’anima si è liberata dal corpo, è nondimeno ta-
le, che rispetto all’abituale coscienza di veglia può essere caratte-
rizzato come uno stato intensificato di veglia, per mezzo del quale 

l’anima conosce sé stessa, sperimenta la propria vera essenza indi-
pendente interiore; invece nella vita ordinaria, per causa dello 
spiegamento più debole delle sue forze, l’anima non arriva alla co-
scienza di sé, che mercè l’aiuto del corpo, e perciò non sperimenta 
sé stessa, ma si vede soltanto nell’immagine tracciata - come una 
specie di riflesso - dal corpo, o piuttosto dal processi di esso. 

Quei simboli costruiti nel modo appunto descritto non si ri-
feriscono naturalmente ancora a niente di reale nel mondo spiritua-
le, ma servono per staccare l’anima dalla percezione sensoria este-
riore e dallo strumento del cervello fisico, al quale l’intelligenza è 
a tutta prima collegata. 

Questo distacco non può verificarsi prima che l’uomo non 
si sia fatto questo ragionamento: «Ora mi rappresento qualche cosa 
per mezzo di forze per le quali i miei sensi e il mio cervello non mi 
servono di strumento». 

Su questa via l’uomo sperimenta a tutta prima siffatta libe-
razione dagli organi fisici, e può dire allora a sé stesso: «La mia 
coscienza non si spegne quando mi astraggo dalle percezioni sen-
sorie e dal pensiero logico abituale; mi posso elevare al di sopra di 
questa e mi sento allora come un’entità separata accanto a ciò che 
ero prima». 

Questa è la prima esperienza assolutamente spirituale: 
l’osservazione di un essere individuale, di un ego animico-
spirituale, che è sorto come un nuovo Sé da quell’altro Sé, che era 
vincolato ai sensi fisici e all’intelletto fisico. 

Se l’uomo si liberasse dal mondo dei sensi e dell’intelletto, 
senza la concentrazione, cadrebbe invece nel «Nulla» 
dell’incoscienza. 

Questa entità animico-spirituale ben inteso, risiede 
nell’uomo anche prima della concentrazione, ma essa allora non 
possiede ancora nessuno strumento per l’osservazione del mondo 
spirituale; somiglia, a un dipresso, a un corpo fisico senza occhi 
per vedere e orecchi per udire. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

142  

La forza che è stata impiegata nella concentrazione ha per 
primo creato gli organi animico-spirituali nell’entità animico-
spirituale, che fino allora non era organizzata. 

Ciò che l’uomo si è creato in questo modo è appunto quan-
to per primo egli percepisce; la prima esperienza, sotto un dato 
aspetto, è dunque un’esperienza di autopercezione. 

L’educazione spirituale, per sua natura, fa sì, che l’anima, 
per mezzo dell’esercizio dell’auto-educazione è pienamente co-
sciente, a questo punto della sua evoluzione, che nei mondi di im-
magini (immaginazioni), che sorgono per virtù degli esercizi de-
scritti, essa anzitutto percepisce sé stessa. 

Queste immagini sorgono effettivamente come un nuovo 
mondo; l’anima deve però riconoscere, che dapprima esse sono 
soltanto un riflesso del proprio essere rinvigorito dagli esercizi oc-
culti; e deve, non solo riconoscere questo fatto con la sua ragione, 
ma essere anche arrivata a tale educazione della volontà da potere 
in qualunque momento spegnere e allontanare dalla coscienza 
quelle immagini. 

L’anima deve poter conservare completa libertà di azione in 
mezzo a tali immagini. 

A questo punto del suo sviluppo quella indipendenza è in-
dizio di una giusta evoluzione spirituale, perché se l’anima non 
fosse libera si troverebbe, nel campo delle esperienze spirituali, in 
condizione analoga a quella di un’anima, che nel mondo fisico do-
vesse rimanere attaccata ad ogni oggetto che vede, in modo da non 
poterne distogliere più lo sguardo. 

Da questa possibilità di estinguere quelle immagini va 
escluso un solo gruppo di esperienze interiori immaginative, le 
quali, a quel gradino della disciplina occulta, non devono essere 
estinte; esse rappresentano appunto il nucleo essenziale dell’anima, 
e lo scolaro dell’occultismo riconosce in queste immagini 
quell’essenza fondamentale della propria natura, che si conserva 
attraverso le ripetute vite terrene. 

A questo punto la conoscenza delle reincarnazioni terrestri 
che si succedono diventa una esperienza reale. 

Nel riguardi però di tutte le altre percezioni immaginative 
deve regnare la libertà di movimento già descritta. 

Soltanto quando si è acquistata la capacità di estinguere le 
esperienze, ci si può avvicinare realmente al mondo spirituale este-
riore; le percezioni estinte ritornano sotto altra forma, e vengono 
allora sperimentate come realtà esteriori spirituali; l’anima si sente 
crescere spiritualmente, dall’essere indeterminato che era prima, a 
qualcosa di determinato. 

Da questa auto-osservazione si deve procedere inoltre, alla 
percezione di un mondo esteriore animico-spirituale, percezione 
che si consegue, quando si regolano le nostre esperienze interiori 
nel modo che ora verrà descritto. 

Dapprima l’anima dei discepolo è debole di fronte a ciò che 
deve percepire nel mondo animico-spirituale; egli dovrà applicare 
una grande energia per conservare nella concentrazione interiore i 
simboli o le altre rappresentazioni, che si è costruito con gli ele-
menti forniti dal mondo sensibile; d’altronde, se egli vuole perve-
nire alla vera osservazione in un mondo superiore, non deve atte-
nersi soltanto a queste rappresentazioni, ma, dopo aver fatto ciò, 
egli deve ancora potersi fermare in una condizione, nella quale 
nessuno stimolo dal mondo esteriore sensibile possa agire 
sull’anima, ma in cui persino quelle rappresentazioni immaginative 
dianzi caratterizzate vengano eliminate dalla coscienza. 

Allora può presentarsi nella coscienza soltanto ciò che si è 
formato per mezzo della concentrazione. 

Occorre ormai, che vi sia sufficiente forza animica interio-
re, perché quanto è stato formato possa veramente essere veduto 
spiritualmente, perché non sfugga all’attenzione, come succede di-
fatti generalmente quando l’energia interiore è ancora debolmente 
sviluppata. 

L’organismo animico-spirituale che dapprima si forma e 
che viene scoperto dall’autopercezione è tenue ed evanescente, e le 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

143  

distrazioni del mondo esteriore fisico, nonché i loro effetti nel ri-
cordo, sono grandi, per quanto ci si possa sforzare di evitarli. 

Non si tratta soltanto delle distrazioni che si avvertono ma 
piuttosto di quelle che nella vita ordinaria sfuggono alla nostra at-
tenzione. 

La natura dell’uomo appunto ha permesso uno stato di tran-
sizione a questo riguardo, e ciò che l’anima non può effettuare a 
tutta prima nella condizione di veglia, per causa delle distrazioni 
del mondo fisico, le riesce invece possibile di effettuare durante lo 
stato di sonno. 

La persona che si dedica alla concentrazione interiore si ac-
corgerà, purché vi porga attenzione, di un fatto nuovo durante il 
sonno; sentirà che talora «non dorme completamente», ma che vi 
sono degli intervalli, in cui la sua anima esplica nondimeno una 
certa attività. 

In tali condizioni i processi naturali tengono lontane le in-
fluenze del mondo esteriore che l’anima non è ancora capace per 
forza propria di eliminare durante la veglia. 

Quando però gli esercizi della concentrazione cominciano 
ad agire, l’anima si libera durante il sonno dall’incoscienza, e sente 
il mondo spirituale-animico. 

Ciò può succedere in due modi: l’uomo può avere durante il 
sonno la seguente percezione: «lo sono ora in un altro mondo» ; 
oppure svegliandosi, avere questo ricordo: «lo sono stato in un al-
tro mondo». 

Per il primo caso occorre indubbiamente un energia interio-
re più intensa che per il secondo, il quale difatti si verifica più 
spesso per chi è all’inizio della disciplina occulta. 

A poco a poco questo sentimento può arrivare al punto, che 
dopo il risveglio l’allievo si dica: «Durante tutto il tempo che ho 
dormito, sono stato in un altro mondo, dal quale sono uscito con il 
risveglio». 

E il suo ricordo delle entità e dei fatti di quest’altro mondo 
diventa sempre più preciso. 

In ambo i casi si è verificato a questo punto nel discepolo 
ciò che possiamo chiamare la continuità della coscienza (la conti-
nuazione della coscienza durante il sonno). 

Non occorre, che l’uomo conservi sempre la coscienza du-
rante il sonno; per la continuità di essa già molto avrà conseguito 
se, durante il sonno, egli ha determinati intervalli in cui, invece di 
dormire come gli altri, è cosciente di un mondo spirituale-animico, 
o anche se si ricorda dopo destato di tali brevi stati di coscienza. 

Occorre però, tener conto, che quanto viene qui descritto 
non è da considerarsi se non come uno stato di transizione, che è 
bene attraversare, con l’aiuto della disciplina, ma dal quale non bi-
sogna credere di poter trarre alcuna visione conclusiva del mondo 
spirituale. 

L’anima, in questa condizione, non è sicura di sé, e non può 
fidarsi di ciò che percepisce, ma per mezzo di tali esperienze rac-
coglie sempre maggior forza per poter poi allontanare da sé duran-
te la veglia le influenze disturbatrici dei mondo esteriore e del 
mondo interiore, e per arrivare in tal modo all’osservazione spiri-
tuale-animica. 

Occorre per questo che nessuna impressione permanga per 
mezzo dei sensi, che l’intelletto legato al cervello fisico taccia, e 
che le rappresentazioni della concentrazione, che hanno servito di 
preparazione per arrivare alla visione spirituale, siano pure allonta-
nate dalla coscienza. 

Tutti gl’insegnamenti che sotto varie forme vengono comu-
nicati dalla Scienza dello Spirito non dovranno mai derivare da al-
tra sorgente, se non da quella dell’osservazione spirituale-animica 
compiuta durante il completo stato di veglia. 

Due esperienze dell’anima sono importanti durante 
l’educazione spirituale. 

La prima è quella in cui l’uomo può dire a sé stesso: «Or-
mai, quando mi astraggo da tutte le impressioni che mi possono 
pervenire dal mondo esteriore, vedo nella mia interiorità un essere, 
in cui non è spenta ogni attività; vedo, anzi, un essere cosciente di 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

144  

sé, in un mondo di cui io non so nulla, finché mi lascio stimolare 
soltanto dalle impressioni materiali e da quelle dell’intelletto co-
mune». 

L’anima in quel momento ha il senso di aver fatto nascere 
in sé un nuovo essere, il proprio nucleo essenziale. 

Questo nuovo essere ha delle facoltà affatto diverse da 
quelle che erano prima nell’anima. 

La seconda esperienza consiste nel fatto di poter sentire 
ormai il proprio essere precedente come una seconda entità, che ci 
sta a fianco. 

Ciò in cui fino ad allora ci si sentiva racchiusi diventa qual-
cosa che ci sta di fronte; ci si sente temporaneamente al di fuori di 
quanto di solito si era considerato come il proprio essere, e si ave-
va chiamato il proprio «Io». 

Ormai è come se si vivesse in due «Io», uno dei quali è 
quello che fino ad allora abbiamo conosciuto, l’altro si presenta 
come un essere nato allora e superiore al primo; e si sente che il 
primo Io acquista una certa indipendenza rispetto al secondo, a un 
dipresso come il corpo dell’uomo gode di una certa autonomia ri-
spetto al primo. 

Questa esperienza è di grande importanza, perché dimostra 
all’uomo ciò che significa vivere nel mondo al quale egli si sforza 
di arrivare per mezzo della disciplina. 

Il secondo Io - il nuovo nato - può ormai giungere alla per-
cezione del mondo spirituale; in lui può svilupparsi ciò che esplica 
nel mondo spirituale una funzione corrispondente a quella degli 
organi sensori per il mondo fisico-sensibile. 

Se lo sviluppo dell’uomo è progredito fino al grado neces-
sario, egli sentirà non soltanto sé stesso come un nuovo Io, nato al-
lora, ma percepirà attorno a sé ormai dei fatti spirituali e delle enti-
tà spirituali, così i come percepisce il mondo fisico per mezzo dei 
sensi fisici. 

È questa una terza esperienza importante. 

Per progredire giustamente su tale gradino dell’educazione 
spirituale, il discepolo deve tener conto che, con il rafforzamento 
delle forze animiche, l’amore di sé stesso e l’egoismo si presentano 
a un grado d’intensità mai raggiunto nella vita interiore normale. 

Sarebbe un errore credere, che si tratti a questo punto sol-
tanto di un semplice egoismo; esso s’intensifica a questo grado di 
sviluppo in modo da trasformarsi nell’anima in una vera forza di 
natura, e per poterne trionfare occorre una forte disciplina della vo-
lontà; questa deve progredire di pari passo con l’altra disciplina 
spirituale. 

L’uomo sente allora una forte tendenza a godere del mondo 
che egli stesso si è creato, ma deve poter annientare nel modo de-
scritto ciò che è stata la mèta dei suoi sforzi. 

Nel mondo immaginativo a cui è arrivato occorre che 
l’uomo spenga sé stesso, ma i più forti impulsi dell’egoismo si op-
pongono a questa estinzione. 

Potrebbe nascere facilmente l’opinione, che gli esercizi del-
la disciplina spirituale siano qualcosa di esteriore e di indipendente 
dall’evoluzione morale dell’anima. 

A questo riguardo si deve dire che la forza morale necessa-
ria per trionfare dell’egoismo non può essere acquistata se 
l’atteggiamento morale dell’anima non si è elevato a un grado cor-
rispondente. 

Non è possibile un progresso nella disciplina spirituale, se 
non accompagnato da un progresso morale. 

Senza forza morale non è possibile trionfare dell’egoismo 
sopra descritto. 

Chi dice che la vera disciplina spirituale non è al contempo 
un’educazione morale, non afferma il vero. 

Soltanto all’uomo che non ha attraversato l’esperienza stes-
sa potrà affacciarsi l’obiezione: «Come possiamo essere sicuri, 
quando crediamo di avere delle percezioni spirituali, di trovarci di 
fronte a delle realtà e non a semplici illusioni (visioni, allucinazio-
ni e simili)?» 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

145  

Chi è arrivato al grado descritto, per mezzo di una regolare 
disciplina, può distinguere la differenza fra una sua propria rappre-
sentazione e una realtà altrettanto bene, quanto un uomo dotato di 
sano criterio può distinguere la differenza tra la rappresentazione 
di un ferro rovente e la vera presenza di un tale ferro, che egli toc-
ca con la mano. 

La sana esperienza soltanto può determinare la differenza, 
niente altro; anche nel mondo spirituale, la vita serve di pietra di 
saggio. 

Come si sa che nel mondo dei sensi la rappresentazione di 
un ferro, per quanto caldo si possa immaginare, non brucia le dita, 
così pure il discepolo spirituale sa, se il fatto ch’egli sperimenta sta 
soltanto nella sua fantasia, o se dei fatti o delle entità reali esercita-
no effettivamente un’impressione sopra gli organi della sua perce-
zione spirituale risvegliatisi per mezzo della concentrazione. 

Le norme da osservare durante l’educazione spirituale, per 
non cadere vittima delle illusioni a questo riguardo, verranno de-
scritte nel seguito di questo libro. 

È della più alta importanza che il discepolo abbia consegui-
to un atteggiamento ben determinato dell’anima quando si desta in 
lui la coscienza del nuovo Io. 

Perché l’uomo, per mezzo del suo Io, è padrone dei suoi 
sentimenti, emozioni, rappresentazioni, istinti, desideri e passioni. 

Le percezioni e le rappresentazioni dell’anima non devono 
essere abbandonate a loro stesse; devono essere regolate dalle leggi 
del pensiero. 

Ed è l’Io che dispone di queste leggi del pensiero e che por-
ta, per mezzo di esse, l’ordine nella vita delle rappresentazioni e 
delle idee. 

Così pure si può dire dei desideri, degl’istinti, delle tenden-
ze e delle passioni. 

Le massime etiche fondamentali diventano le guide di que-
ste forze dall’anima, e per mezzo del criterio morale l’Io diventa la 
guida dell’anima in questo campo. 

Quando ormai l’uomo estrae dal suo Io abituale un Io supe-
riore, il primo diventa, sotto un certo riguardo, indipendente; viene 
tolta ad esso tanta forza viva quanta ne viene applicata all’Io supe-
riore. 

Supponiamo però che l’uomo non abbia ancora sviluppato 
in sé capacità e fermezza sufficienti per regolare le leggi del pen-
siero e la forza dei criterio, e voglia nondimeno far nascere il suo 
Io superiore. 

Egli non potrà in tal caso lasciare al suo Io normale, se non 
quelle capacità di pensiero ch’egli prima aveva sviluppato. 

Se la quantità del pensiero disciplinato è troppo scarsa, l’Io 
normale, ormai divenuto indipendente, cadrà vittima di pensieri e 
di giudizi confusi e fantastici. 

D’altra parte, l’Io superiore, appena nato, non può essere 
che debole, perciò l’Io inferiore finirà per dominare, e l’uomo per-
derà l’equilibrio del suo discernimento, del sano criterio, mentre se 
avesse sviluppato sufficiente capacità e fermezza di pensiero logi-
co, potrebbe abbandonare tranquillamente l’Io normale alla sua in-
dipendenza. 

Nel campo etico succede lo stesso. 
Se l’uomo non ha acquistato sicurezza nel discernimento 

morale, se non riesce a padroneggiare sufficientemente le tenden-
ze, gl’istinti e le passioni, egli renderà indipendente il suo Io abi-
tuale quando ancora si trova in condizione, da rimanere sopraffatto 
da quelle forze dell’anima. 

Potrebbe allora succedere, che per mezzo della nascita 
dell’Io superiore, l’uomo diventi peggiore di quello che prima non 
fosse. 

Se egli avesse aspettato a farlo nascere, che l’Io ordinario 
fosse sufficientemente elaborato, e avesse sviluppato sicurezza di 
criterio etico, fermezza di carattere e profondità di coscienza mora-
le, egli avrebbe potuto lasciare tutte queste qualità nel primo Io, 
prima di generare il secondo, ma se non osserva questa norma, si 
espone al rischio di perdere l’equilibrio morale. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

146  

E ciò non deve succedere quando la disciplina e giusta. 
A questo riguardo occorre tener conto di due difficoltà. 
Da un canto, bisogna considerare con la maggior serietà 

possibile il pericolo appunto descritto; dall’altro, però, ciò non de-
ve assolutamente divenire uno spauracchio che ci allontani dalla 
disciplina. 

Chi ha la forte volontà di far tutto ciò che contribuisce a da-
re sicurezza interiore al primo Io nell’esercizio della sua attività, 
non si deve spaventare di veder nascere un secondo Io per effetto 
della disciplina spirituale. 

Egli non deve dimenticare però, che l’autosuggestione eser-
cita gran potere, quando si tratta per l’uomo di decidere, se ha rag-
giunto la necessaria «maturità». 

Nella disciplina spirituale qui descritta, l’uomo raggiunge 
una tale educazione del pensiero, che egli non si trova esposto ai 
pericoli che altrimenti si potrebbero temere. 

Questa educazione del pensiero permette all’anima di attra-
versare tutte le esperienze interiori necessarie, senza che, essa ri-
senta alcuna aberrazione nociva della fantasia, mentre senza la cor-
rispondente educazione del pensiero, le esperienze possono provo-
care molta incertezza nell’anima. 

Il metodo qui indicato fa si, che le esperienze sorgano in 
modo da poterle conoscere perfettamente, come un’anima normale 
conosce perfettamente le percezioni del mondo fisico. 

Per mezzo dell’educazione del pensiero, l’uomo diventa 
piuttosto un osservatore di ciò che sperimenta in sé, mentre senza 
quell’educazione si troverebbe completamente immerso 
nell’esperienza, senza capacità di riflettervi. 

Ogni giusta disciplina indica alcune qualità, che devono es-
sere acquistate, per mezzo dell’esercizio, dal discepolo in cerca 
della via dei mondi spirituali superiori; prima di tutto la padronan-
za dell’anima sulla direzione dei propri pensieri, sulla volontà e sui 
sentimenti. 

Il modo con cui questa padronanza deve essere acquistata 
per mezzo dell’esercizio mira a un doppio scopo: da un lato 
l’anima deve acquistare con quel mezzo tale fermezza, sicurezza 
ed equilibrio da essere capace di conservare queste qualità anche 
dopo la nascita del secondo Io; dall’altro, il secondo Io deve venir 
provvisto di un viatico di forza e di fermezza interiore. 

È necessario in tutti i campi che il pensiero dell’uomo sia 
conforme ai fatti, sia obiettivo. 

Nel mondo fisico-sensibile la vita è incaricata di ammae-
strare l’Io umano all’obiettività. 

Se l’anima lasciasse errare qua e là i suoi pensieri senza 
scopo, verrebbe ben presto corretta dalla vita, a meno di volersi 
mettere in conflitto con questa. 

L’anima deve conformare suoi pensieri alla realtà 
dell’esistenza. 

Ma quando l’uomo distoglie l’attenzione dal mondo fisico 
sensibile, gli viene a mancare il necessario correttivo, e se allora il 
suo pensiero non è in grado di correggere sé stesso, si abbandonerà 
alla confusione. 

Il pensiero perciò del discepolo spirituale deve esercitarsi in 
modo da prefiggersi la propria direzione e il proprio scopo. 

La saldezza interiore e la capacità di concentrarsi esclusi-
vamente sopra un oggetto: ecco le qualità che il pensiero deve ten-
dere ad acquistare. 

Difatti, per gli esercizi della «meditazione» non si devono 
cercare soggetti lontani o complicati, ma facili e familiari. 

Chi riesce a fissare il suo pensiero durante vari mesi, alme-
no per cinque minuti al giorno sopra un oggetto qualsiasi (per 
esempio, una spilla, una matita, ecc.), e ad escludere durante quel 
tempo ogni altra idea, che non si riferisca a quell’oggetto, avrà già 
fatto molto per raggiungere il suo scopo (si può pensare tutti i 
giorni a un nuovo oggetto, o pure conservare il medesimo per vari 
giorni). 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

147  

Anche colui che sente di essere un «pensatore» non deve 
disprezzare questo modo di rendersi «maturo» per l’educazione 
occulta; perché, se l’uomo fissa il pensiero per qualche tempo so-
pra un oggetto familiare, può essere sicuro di pensare obiettiva-
mente. 

Chi chiede a sé stesso: come è costituita una matita? Come 
viene preparato il materiale che costituisce la matita? Come ven-
gono connesse le diverse sue parti? Quando è stata inventata la ma-
tita? e così di seguito; chi pensa a quel modo, armonizza le proprie 
idee molto più con la realtà, di colui che riflette sopra la discen-
denza dell’uomo, o su ciò che è la vita. 

Gli esercizi semplici del pensiero ci preparano molto me-
glio a orientarci nelle evoluzioni di Saturno, del Sole e della Luna, 
che non le idee complicate e erudite, perché non si tratta affatto di 
pensare questa o quella cosa, ma di pensare obiettivamente per vir-
tù di forza interiore. 

Se l’uomo si è educato all’accuratezza del pensiero con lo 
studio di un processo fisico-sensibile facile ad osservare, il suo 
pensiero si abitua a essere obiettivo, anche quando non si sente più 
dominato dal mondo fisico-sensibile e dalle sue leggi; egli perde 
l’abitudine di lasciare errare il suo pensiero. 

L’anima deve diventare padrona, non soltanto nel mondo 
del pensiero, ma anche nel campo della volontà. 

Nel mondo fisico sensibile è pure la vita che si presenta 
come dominatrice, facendo sentire agli uomini questa o quella ne-
cessità, così che la volontà si sente stimolata a soddisfare a tali ri-
chieste. 

Per la disciplina superiore l’uomo si deve abituare a ubbidi-
re severamente ai propri ordini, dopo di che sempre meno gli suc-
cederà di desiderare cose inutili. 

La scontentezza e l’instabilità nella vita della volontà pro-
vengono dal desiderio di cose, di cui non ci formiamo un chiaro 
concetto. 

Quando l’Io superiore nasce nell’anima, tale scontento può 
turbare tutta la vita affettiva. 

Un buon esercizio è quello d’imporre a sé stesso per vari 
mesi, a una determinata ora del giorno, l’esecuzione di qualche 
speciale atto, e di dire: «Oggi, a questa determinata ora, tu dovrai 
compiere quest’azione». 

Si arriva così gradatamente a imporsi l’ora dell’azione e il 
modo d’attuarla di guisa, che l’esecuzione riesca assolutamente 
possibile. 

Ci si eleva in tal modo al di sopra della cattiva abitudine di 
dire: «Desidero questo, o desidero quello», senza riflettere affatto 
alla possibilità di effettuare quel desiderio. 

Un grande uomo fa dire a una veggente: «Amo colui, che 
aspira all’impossibile» (GOFTHE, Faust, II). 

E il medesimo uomo (Goethe) dice: «Vivere nell’idea signi-
fica considerare l’impossibile, come se fosse possibile» (GOE-
THE, Massime in prosa). 

Tali detti non devono essere considerati come obiezioni a 
ciò che è stato qui esposto, perché alla richiesta di Goethe e della 
sua veggente (Manto) può dare soddisfazione soltanto l’uomo, il 
quale prima si sia educato a desiderare ciò che è possibile, e così 
facendo si sia reso capace di trasformare l’«impossibile», mediante 
una forte volontà, in modo da renderlo possibile. 

Nei riguardi del sentimento, l’anima del discepolo deve ac-
quistare una certa calma, per ottenere la quale è necessario che 
sappia padroneggiare l’espressione del piacere e del dispiacere, 
della gioia e del dolore. 

Contro l’acquisto appunto di questa facoltà possono essere 
sollevate molte obiezioni. 

Si potrebbe temere di diventare insensibili e indifferenti al 
mondo che ci attornia, «non rallegrandosi della gioia e non addolo-
randosi del dolore». 

Ma questo non deve succedere. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

148  

Una cosa piacevole deve rallegrare l’anima, e una cosa tri-
ste deve riuscirle penosa. 

L’anima deve però arrivare a dominare l’espressione della 
gioia e del dolore, del piacere e del dispiacere. 

Se tende a questo, il discepolo si accorgerà ben presto, che 
invece di diventare indifferente, egli diventerà anzi più sensibile di 
quello che prima non fosse, per tutta la gioia e il dolore che lo at-
tornia. 

Per riuscire ad acquistare quelle qualità, occorre però che 
egli si sorvegli per lungo tempo, e che impari a prendere comple-
tamente parte alla gioia e al dolore, senza abbandonarvisi al punto, 
da dare involontaria espressione ai suoi sentimenti. 

Non bisogna reprimere il legittimo dolore, ma il pianto in-
volontario, non l’orrore di un’azione malvagia, ma il cieco sfogo 
della collera; è giusto premunirsi da un pericolo, ma bisogna evita-
re l’inutile «timore» ecc. 

Soltanto per mezzo di tale esercizio il discepolo consegue 
l’intima calma necessaria per evitare che dopo la nascita dell’Io 
superiore l’anima, come una specie di doppio di quell’Io superiore, 
svolga vita malsana a lato di esso. 

In questo campo appunto non bisogna abbandonarsi a nes-
suna illusione su sé stessi. 

Alcuni si possono già credere provvisti nella vita di un de-
terminato equilibrio, e ritengono perciò superflui quegli esercizi; 
sono invece quelle persone appunto, che ne hanno maggiormente 
bisogno. 

Esse possono veramente rimanere completamente calme di 
fronte agli eventi della vita ordinaria; ma quando ascendono nel 
mondo superiore ritorna con maggior forza a manifestarsi la man-
canza di equilibrio, che era stata in loro soltanto repressa. 

Occorre assolutamente convincersi, che per la disciplina 
occulta non si tratta di ciò che ci sembra già di possedere, ma piut-
tosto importa esercitare regolarmente le qualità che ci occorrono. 

Per quanto queste parole possano sembrare contraddittorie, 
nondimeno sono giuste. 

La vita può averci insegnato molte cose, ma per 
l’educazione spirituale occorrono le qualità che da noi stessi ci 
siamo acquistate. 

Se la vita vi ha reso irascibile, dovete spogliarvi di questa 
irascibilità; ma se la vita vi ha insegnato l’indifferenza dovete 
scuotervi, per mezzo dell’auto-educazione, in modo che 
l’espressione dell’anima corrisponda all’impressione ricevuta. 

L’uomo, che non è capace di ridere di niente, domina altret-
tanto poco il proprio riso quanto colui, il quale si abbandona conti-
nuamente al riso senza dominarsi. 

Per educare il pensiero e il sentimento vi è un altro mezzo, 
e cioè l’acquisto della facoltà che si chiama positività. 

In una bella leggenda viene raccontato, che il Cristo Gesù, 
passeggiando con alcune persone, trovò sulla strada il cadavere di 
un cane. 

Mentre gli altri distolsero lo sguardo da quella brutta vista, 
il Cristo invece parlò con ammirazione dei bei denti dell’animale. 

Possiamo esercitarci appunto a sviluppare nell’anima nostra 
un atteggiamento, rispetto al mondo, conforme a quello indicato 
dalla leggenda. 

L’errore, il male, il brutto non devono mai impedire 
l’anima dal riconoscere il vero, il buono e il bello ovunque si trovi. 

Non bisogna confondere questa positività con la mancanza 
di critica, con la volontà di chiudere gli occhi al male, al falso e al 
mediocre. 

Chi ammira i «bei denti» di un cadavere vede anche il cor-
po in decomposizione; ma questo non gli impedisce di vedere i bei 
denti. 

Non è possibile ritenere che il male sia bene o che l’errore 
sia verità, ma il male non deve impedirci di vedere il bene, né di 
scoprire la verità attraverso l’errore. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

149  

Il pensiero, unito alla volontà, acquista una certa maturità, 
purché l’uomo non permetta alle esperienze antiche di togliergli la 
ricettività per accogliere spregiudicatamente quelle nuove. 

Per il discepolo della Scienza dello Spirito non deve esiste-
re il pensiero: «Questo non l’ho mai sentito, questo non lo credo» ; 
ma deve anzi dedicarsi per un determinato tempo a imparare qual 
cosa di nuovo da ogni cosa e da ogni essere. 

Ogni soffio d’aria, ogni foglia d’albero, ogni balbettio in-
fantile ci può insegnare qualcosa, purché si osservi da un punto di 
vista nuovo. 

Certa mente è facile esagerare a tale riguardo, e a una certa 
età non bisogna trascurare di tener conto delle esperienze attraver-
sate. 

Ciò che si sperimenta attualmente deve essere giudicato alla 
stregua delle esperienze raccolte nel passato; queste devono pesare 
sopra un piatto della bilancia, mentre sull’altro il discepolo deve 
porre la sua tendenza a raccogliere sempre nuove esperienze, con-
vinto sopratutto della possibilità, che le esperienze nuove possano 
essere in completa contraddizione con le antiche. 

Abbiamo così enumerato le cinque qualità dell’anima, che 
il discepolo dell’occultismo deve acquistare a mezzo di una regola-
re disciplina: la padronanza del pensiero, il dominio sugl’impulsi 
volitivi, l’imperturbabilità di fronte al piacere e al dispiacere, la 
positività nel giudicare del mondo, la spregiudicatezza nella con-
cezione della vita. 

Il discepolo, dopo di essersi dedicato di seguito per qualche 
tempo all’esercizio di queste qualità, dovrà anche armonizzarle 
nella propria anima; occorrerà perciò che egli le eserciti simulta-
neamente, per gruppi di due o di tre alla volta, per conseguire 
l’armonia desiderata. 

Gli esercizi descritti sono indicati come metodi dalla disci-
plina spirituale perché, se vengono eseguiti coscienziosamente, 
producono non soltanto i risultati immediati sopra descritti, ma in-

direttamente creano anche delle forze utili al discepolo per il suo 
cammino verso i mondi spirituali. 

Chi pratica a sufficienza questi esercizi, si accorgerà di 
molte mancanze ed errori nella sua vita animica, ma troverà appun-
to da sé anche i mezzi adatti per dare forza e sicurezza al suo intel-
letto, al suo carattere e ai suoi sentimenti ; avrà certamente bisogno 
di molti altri esercizi, a seconda delle sue capacità, del suo tempe-
ramento e del suo carattere; questi però si presenteranno da per lo-
ro, se i primi i vengono praticati esaurientemente. 

Anzi il discepolo potrà osservare che gli esercizi citati dan-
no indirettamente a poco a poco anche dei risultati, a tutta prima 
non previsti. 

Per esempio, qualcuno che difetta di fiducia in sé medesi-
mo, potrà osservare dopo qualche tempo, che per mezzo degli 
esercizi cresce in lui questa qualità; così pure succede per altre 
qualità dell’anima. 

Nel mio libro: «L’Iniziazione», si trovano dettagli più pre-
cisi per esercizi speciali. 

È importante che il discepolo si adoperi sempre a intensifi-
care le qualità anzidette. 

Egli deve dominare i pensieri e i sentimenti a tal segno, che 
l’anima acquisti il potere di procurarsi dei momenti di completa 
calma interiore, in cui l’uomo allontana dal proprio spirito e dal 
proprio cuore tutto ciò che la vita esteriore giornaliera gli reca di 
piacere e di dispiacere, di soddisfazioni e di preoccupazioni, di 
compiti e di necessità. 

Durante questo periodo deve penetrare nell’anima soltanto 
ciò che essa vuole ammettere nella sua concentrazione. 

È facile sorga un’obiezione al riguardo. 
Si potrebbe credere che il fatto di ritrarsi dalla vita ogni 

giorno per qualche tempo con il cuore e lo spirito renda l’uomo 
estraneo alla vita e ai suoi doveri. 

Ma non è assolutamente così. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

150  

Chi si abbandona, nel modo descritto, a dei periodi di calma 
e di serenità interiore sentirà a mezzo di essi crescere in sé forze 
così potenti, da adempiere anche ai doveri della vita esteriore mol-
to meglio di quello che prima non facesse. 

È di grande importanza che l’uomo si liberi completamente 
durante tali periodi dai pensieri delle sue vicende personali e si 
elevi a ciò che riguarda non soltanto lui stesso, ma l’umanità in ge-
nerale. 

Se egli è capace di riempire la sua anima degl’insegnamenti 
che concernono i mondi spirituali superiori, e d’interessarsi a quelli 
come s’interessa a una cura o vicenda sua personale, la sua anima 
potrà raccogliere utilissimi frutti. 

Chi si sforza in tal modo di portare l’ordine nella vita della 
propria anima, arriverà anche alla possibilità di un’auto-
osservazione che gli permetterà di considerare le proprie vicende 
con la medesima serenità con cui considera quelle di un estraneo. 

Poter contemplare le proprie esperienze, le proprie gioie e i 
propri dolori come fossero quelli di un’altra persona, è una buona 
preparazione per l’educazione occulta. 

È utile a tale riguardo, per conseguire gradatamente la ne-
cessaria calma, di rievocare mentalmente ogni giorno, dopo com-
piuto il proprio lavoro, le immagini delle esperienze della giornata; 
in mezzo a queste, l’uomo deve vedere anche sé stesso, deve con-
templarsi dall’esteriore nella propria vita giornaliera. 

Per conseguire una certa pratica in tale auto-osservazione, è 
utile dapprima rappresentarsi soltanto singole frazioni della vita 
della propria giornata. 

Gradatamente poi l’uomo acquista maggiore abilità per tale 
retrospezione, di guisa che dopo averla esercitata per qualche tem-
po riuscirà a compierla completamente e con rapidità. 

Questa contemplazione a ritroso degli eventi vissuti ha una 
speciale importanza per la disciplina spirituale, per il fatto che essa 
rende l’anima indipendente dall’abitudine di seguire nel pensiero 
soltanto lo svolgimento sensibile degli eventi. 

Nel pensare a ritroso si pensa correttamente, ma non si è 
sostenuti dal decorso sensibile. 

E questo è necessario per penetrare nella comprensione del 
mondo soprasensibile, e, d’altra parte, conduce a un sano raffor-
zamento del pensiero. 

Perciò è utile il riandare a ritroso, oltre agli eventi della 
propria giornata, anche altre cose, per esempio lo svolgimento di 
un dramma, o un racconto, o una successione di suoni musicali. 

Sempre più, «l’ideale» del discepolo delle scienze dello 
Spirito sarà quello di avere un atteggiamento di fronte agli eventi 
della vita che gli permetta di accoglierli con sicurezza e calma inte-
riore e di non giudicarli in ordine alla disposizione della propria 
anima, ma in ordine al loro intimo significato e al loro intimo valo-
re. 

Lo studioso, che si prefigge questo ideale, si crea in tal mo-
do una base sicura per l’anima, che gli permetterà di dedicarsi alla 
concentrazione già descritta sopra pensieri simbolici e altri senti-
menti. 

Le condizioni appunto descritte sono necessarie, perché la 
esperienza soprasensibile è edificata sul terreno che serve di base 
alla vita abituale dell’anima prima della sua penetrazione nel mon-
do soprasensibile. 

Ogni sperimentare soprasensibile dipende in duplice modo 
dal punto di partenza dell’anima prima di quella penetrazione. 

Chi trascura di formarsi fin dall’inizio una forza sana di cri-
terio, che serva di base alla sua educazione occulta, svilupperà fa-
coltà di percezione soprasensibile inesatte e difettose e i suoi orga-
ni spirituali di percezione si svilupperanno in modo non giusto. 

E come un occhio difettoso e malato non può veder bene 
nel mondo sensibile, così pure non si potrà percepire correttamente 
con organi spirituali, che non siano formati sulla base di una sana 
capacità di criterio. 

Se al punto di partenza l’atteggiamento dell’anima del di-
scepolo è immorale, egli si eleva nei mondi superiori con una vi-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

151  

sione spirituale ottusa, annebbiata, e si trova di fronte a quei mondi 
come un uomo, che in stato di stordimento volesse osservare il 
mondo sensibile. 

Mentre però questo certamente non arriverebbe a nessuna 
osservazione importante, invece l’osservatore spirituale, anche 
quando si trova in uno stato di confusione, è tuttavia più desto di 
qualsiasi uomo nella coscienza normale, e trarrà perciò dalle sue 
osservazioni dei risultati errati nel riguardi del mondo spirituale. 

 
*   *   * 

 
Il valore interiore del gradino immaginativo della cono-

scenza viene assicurato, quando in appoggio delle concentrazioni 
(meditazioni) animiche sopra descritte, il discepolo coltiva 
l’abitudine di ciò che si può chiamare il «pensiero libero dal sen-
si». 

Quando l’uomo si forma un’idea basata su quanto è stato 
osservato nel mondo fisico-sensibile, questa idea non è libera dalla 
influenza dei sensi. 

Ma non è detto che l’uomo possa formarsi soltanto idee di 
quel genere, né che il pensiero umano diventi vuoto e insignifican-
te quando non è riempito dalle osservazioni dei sensi. 

Per il discepolo spirituale la via più sicura per conseguire 
tale pensiero libero dai sensi potrebbe essere quella, di assimilare 
gl’insegnamenti della Scienza dello Spirito riguardo ai fatti del 
mondo superiore e formare di essi il contenuto del proprio pensie-
ro. 

Questi fatti non possono essere osservati per mezzo dei 
sensi fisici; nondimeno il discepolo si accorgerà che li può com-
prendere, purché eserciti sufficiente pazienza e perseveranza. 

Il mondo spirituale non può essere da noi investigato senza 
un’adeguata preparazione; ma anche senza la disciplina superiore 
possiamo arrivare a comprendere tutto ciò che ci viene riferito da 
chi è in grado di indagare quel mondo. 

Se qualcuno ritenesse di non poter accettare con convinzio-
ne ciò che viene riferito dagli investigatori, perché direttamente 
non è in grado di verificare quelle notizie, egli cadrebbe in errore, 
essendo, assolutamente possibile, per mezzo della semplice rifles-
sione, di acquistare l’assoluta convinzione della verità di quelle 
comunicazioni. 

E se qualcuno non riesce con la riflessione a formarsi tale 
convinzione, ciò non proviene affatto dall’impossibilità di «crede-
re» a qualcosa che non si vede, ma unicamente dal fatto, che la sua 
riflessione difetta tuttora di imparzialità, di larghezza e di profondi-
tà. 

Per chiarire questo punto bisogna riflettere che il pensiero 
umano, quando si stimola interiormente con energia, arriva ad ab-
bracciare un campo molto più vasto di quello che di solito gli viene 
assegnato, poiché il pensiero contiene un’essenza interiore, la qua-
le è in rapporto con il mondo soprasensibile. 

L’anima di solito non è cosciente di questo rapporto, perché 
è abituata a educare il suo pensiero soltanto per il mondo dei sensi, 
e giudica perciò incomprensibili le comunicazioni tratte dal mondo 
soprasensibile; ma queste sono comprensibili, non soltanto per il 
pensiero educato alla disciplina occulta, ma anche per ogni pensie-
ro, che sia cosciente di tutta la propria forza e desideroso di servir-
sene. 

Assimilando continuamente in tal modo gl’insegnamenti 
dell’investigazione occulta ci si abitua a pensieri che non sono trat-
ti dalle percezioni dei sensi; s’impara a riconoscere che 
nell’intimità dell’anima un pensiero viene contessuto dall’altro, un 
pensiero si associa all’altro, anche quando il loro nesso non è de-
terminato dalla forza dell’osservazione sensoria. 

L’essenziale è il fatto di accorgersi che il mondo del pensie-
ro ha una vita interiore, e che mentre si pensa ci si trova nel campo 
di una forza soprasensibile vivente. 

L’uomo dice a sé stesso: i «Vi è, in me come un organismo 
formato di pensiero; Io sono però tutt’uno con esso». 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

152  

Abbandonandosi al pensiero libero dai sensi si diventa co-
scienti di un’essenza che fluisce nella nostra vita interiore, così 
come le proprietà delle cose sensibili che noi osserviamo con i sen-
si fluiscono in noi attraverso i nostri organi fisici. 

L’osservatore dei mondo fisico dice: «Là fuori, nello spa-
zio, vi è una rosa; essa non mi è estranea, perché mi si rivela, per 
mezzo del suo colore e del suo profumo». 

Orbene, quando agisce nell’uomo il pensiero libero dai sen-
si, basta ch’egli sia spregiudicato per poter dire ugualmente a sé 
stesso: «Qualcosa di essenziale si rivela a me, ricollega in me un 
pensiero all’altro e costituisce in tal modo un organismo formato di 
pensiero». 

Le due attività però destano sentimenti diversi; vi è una dif-
ferenza fra ciò che si palesa all’osservatore del mondo sensibile 
esteriore, il quale vede la rosa, e ciò che in modo sostanziale si ri-
vela all’uomo nel pensiero libero dal sensi. 

Il primo osservatore si sente di fronte alla rosa, si sente al di 
fuori di essa, mentre colui che si abbandona al pensiero libero dai 
sensi ne sente l’essenza che gli si rivela come dentro di sé, si sente 
tutt’uno con essa. 

L’uomo, il quale più o meno incoscientemente dà valore 
sostanziale soltanto a ciò che gli sta di fronte come oggetto esterio-
re, non potrà certamente avere il senso che una cosa di per sé sussi-
stente possa rivelarsi a lui anche per il fatto ch’egli si senta tutt’uno 
con essa. 

Per discernere la verità a questo riguardo occorre potere 
avere la seguente esperienza interiore. 

Bisogna imparare a distinguere fra le associazioni di idee 
volontariamente create e quelle sperimentate in noi, quando la no-
stra volontà è messa a tacere 

Nell’ultimo caso si può dire: «lo rimango completamente 
tranquillo, non provoco nessuna concatenazione di idee, mi abban-
dono a ciò che «pensa in me». 

Allora si può dire con ragione: «Agisce in me un alcunché 
di essenziale»; come pure si ha diritto di dire: «Ricevo 
un’impressione dalla rosa, quando vedo un determinato colore, o 
percepisco un determinato profumo». 

Non vi è nessuna contraddizione nel fatto di avere attinto il 
contenuto dei propri pensieri dagl’insegnamenti dell’investigatore 
spirituale. 

I pensieri già esistono quando ci abbandoniamo ad essi; ma 
non si potrebbero pensare se non si creassero ogni volta a nuovo 
nell’anima. 

S; tratta appunto di questo: che l’investigatore dello spirito 
desti nel suo uditore o lettore dei pensieri, che questo deve attinge-
re anzitutto in sé stesso, mentre colui il quale descrive delle realtà 
sensibili indica qualcosa che può essere osservato dall’uditore o 
dal lettore nel mondo sensibile. 

 
*   *   * 

 
La via che conduce al pensiero libero dai sensi, per mezzo 

delle comunicazioni della Scienza dello Spirito, è completamente 
sicura. 

Ve ne è un’altra anche più sicura, e specialmente più esatta, 
sebbene sia per molti uomini più difficile, e sta descritta nel miei 
libri: «La teoria della conoscenza della concezione goethiana dei 
mondo» e «La Filosofia della libertà». 

Questi libri espongono i risultati a cui il pensiero umano 
può arrivare, quando invece di abbandonarsi alle impressioni del 
mondo esteriore fisico-sensibile, esso si concentra soltanto in sé 
stesso. 

Soltanto il pensiero puro, come entità di per sé vivente, e 
non il pensiero rivolto solo al ricordi di oggetti sensibili, esplica al-
lora la sua attività nell’uomo. 

È libri sopra citati non hanno tratto niente dalle comunica-
zioni della Scienza dello Spirito; nondimeno in essi viene dimo-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

153  

strato, che il pensiero puro concentrato in sé stesso può arrivare a 
spiegazioni del mondo, della vita e dell’uomo. 

Quel due libri rappresentano un gradino intermedio molto 
importante fra la conoscenza del mondo sensibile e quella del 
mondo spirituale, e offrono ciò che il pensiero può conseguire 
quando si eleva al di sopra dell’osservazione sensibile, sebbene an-
cora eviti l’accesso all’investigazione dei mondi superiori. 

L’uomo che impregna completamente la propria anima con 
le idee esposte in quei libri già si trova nel mondo spirituale, seb-
bene questo gli si palesi come mondo del pensiero. 

Chi si sente capace di attraversare questo gradino interme-
dio segue una via più sicura, più pura, e può acquistarsi in tal modo 
dei sentimenti riguardo al mondo superiore, che gli arrecheranno 
bellissimi frutti per l’intiero avvenire. 

 
*   *   * 

 
 
Il fine della concentrazione (meditazione) sulle rappresen-

tazioni e i sentimenti simbolici sopra descritti è precisamente la 
formazione degli organi della percezione superiore nel corpo astra-
le dell’uomo. 

Essi vengono anzitutto creati dalla sostanza di questo corpo 
astrale. 

Questi organi di percezione rivelano un nuovo mondo, nel 
quale l’uomo impara a conoscere sé stesso come un nuovo Io; essi 
si differenziano da quelli del mondo fisico-sensibile già per il fatto, 
che sono organi attivi. 

Mentre gli occhi e gli orecchi sono passivi e subiscono la 
luce e il suono, si può invece dire, che gli organi animico-spirituali 
di percezione sono continuamente attivi mentre percepiscono, e 
che in certo qual modo essi afferrano con piena coscienza gli og-
getti e i fatti che si palesano loro. 

Da questo nasce il senso che la conoscenza spirituale-
animica è un’unione con i fatti che essa percepisce, è «un vivere in 
essi». 

I singoli organi spirituali-animici che si formano dalla so-
stanza del corpo astrale possono essere paragonati a dei «fiori di 
loto», data la forma che assumono per la coscienza chiaroveggente 
(ben inteso, bisogna rendersi chiaramente conto, che tale denomi-
nazione corrisponde altrettanto poco agli organi stessi quanto il 
termine «ali», quando è applicato ai polmoni). 

Certi speciali modi di concentrazione interiore esercitano 
un’azione sul corpo astrale, in guisa da determinare la formazione 
di questo o di quell’organo spirituale-animico, di questo o di quel 
«fiore di loto». 

Dopo quanto è stato esposto in quest’opera, dovrebbe esse-
re superfluo il mettere in evidenza che questi «organi di percezio-
ne» non sono qualcosa che assomigli sensibilmente all’oggetto da 
cui traggono il nome. 

Questi «organi» sono veramente soprasensibili e consistono 
in una determinata forma di attività dell’anima; essi non sussistono 
che in quanto e per quanto tempo l’anima esercita tale attività. 

La loro presenza nell’uomo è altrettanto poco legata alla 
presenza di un che di fisicamente percepibile, quanto non esiste 
un’aureola sensibilmente percepibile intorno a un uomo che pensa. 

Sono inevitabili i malintesi per chi vuole a tutti i costi im-
maginarsi in modo sensibile ciò che è soprasensibile. 

Sebbene questa osservazione debba considerarsi superflua, 
pure ritengo di doverla esprimere, perché accade sempre di nuovo 
d’incontrare delle persone che dicono di ammettere l’esistenza del 
soprasensibile, ma che non accolgono nel loro concetti se non con-
tenuti sensibili; e, d’altra parte, ci sono sempre degli avversari del-
la conoscenza soprasensibile, i quali affermano che l’indagatore 
dei mondi spirituali parli dei «fiori di loto» come di tenui forma-
zioni percepibili ai sensi. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

154  

Ogni giusta meditazione che tende allo sviluppo della cono-
scenza immaginativa produce un effetto sopra uno di quegli organi 
(nel libro «L’Iniziazione» sono indicati alcuni metodi di medita-
zione e degli esercizi che agiscono sopra i diversi organi). 

Una giusta disciplina regola i singoli esercizi per il discepo-
lo, in modo che essi si susseguano, dando modo agli organi di po-
tersi formare singolarmente o consecutivamente. 

Per riuscire in questo intento, occorre che il discepolo sia 
fornito di molta pazienza e perseveranza, poiché non gli basterà so-
lo quel tanto di pazienza che si acquista nelle condizioni ordinarie 
della vita. 

Occorre molto, anzi moltissimo tempo, prima che gli organi 
siano capaci di servire al discepolo per percepire nei mondi supe-
riori; in quel momento si produce nel discepolo ciò che si chiama 
l’illuminazione, mentre la preparazione o purificazione è invece 
costituita dagli esercizi per la formazione degli organi (il termine 
di «purificazione» viene impiegato, perché per mezzo dei relativi 
esercizi il discepolo purifica un determinato campo della sua vita 
interiore da tutto ciò che deriva dall’osservazione del mondo sen-
sibile). 

Succede talvolta, che prima dell’effettiva i e illuminazione, 
l’uomo riceva ripetutamente degli sprazzi di lue dal mondo supe-
riore; deve raccoglierli con riconoscenza, poiché questi già lo ren-
dono testimonio del mondo spirituale. 

Egli non deve però vacillare, se durante il suo periodo di 
preparazione, per quanto lungo questo gli possa sembrare, questi 
sprazzi non gli venissero concessi. 

Del resto l’uomo che s’impazienta, perché «ancora non ve-
de nulla», non ha acquistato il giusto atteggiamento verso il mondo 
superiore, atteggiamento che ha soltanto colui il quale considera gli 
esercizi e la disciplina quasi come fine a sé stessi. 

Questi esercizi sono realmente un’elaborazione della so-
stanza spirituale-animica, cioè del corpo astrale dell’uomo, il quale 

può «sentire» anche quando «non vede mente», che sta elaborando 
la sostanza spirituale-animica. 

Quando però ha l’idea preconcetta di ciò che effettivamente 
vuol «vedere», egli non sperimenta quel sentimento. 

In tal caso egli non darà valore a ciò che invece è di straor-
dinaria importanza. 

Bisognerebbe osservare con minuta cura tutto ciò che si 
sperimenta durante gli esercizi; quelle esperienze sono radicalmen-
te diverse da quelle del mondo sensibile. 

Il discepolo noterà allora che il corpo astrale sul quale egli 
lavora non è una sostanza neutra, ma che vive in esso un mondo 
affatto diverso, che non si conosce per mezzo della vita dei sensi. 

Delle entità superiori agiscono sul corpo astrale, così come 
il mondo esteriore fisico-sensibile agisce sul corpo fisico. 

E l’uomo si trova di fronte alla vita superiore nel proprio 
corpo astrale, purché si voglia aprire ad essa. 

Quando qualcuno ripete sempre a sé stesso: «lo non vedo 
niente», succede di solito, che egli si è immaginato a priori 
l’aspetto di ciò che deve percepire, e siccome non vede quello che 
si è immaginato di dover vedere, egli dice: «Non vedo nulla». 

L’uomo però, che pratica la disciplina con un giusto atteg-
giamento, amerà sempre più quegli esercizi per ciò che gli arreca-
no; essi acquistano per lui tale importanza come funzione vitale 
che egli non vi può più rinunziare. 

Egli sa pure che per mezzo di tali esercizi agisce in un 
mondo sprituale animico e aspetta con pazienza e rassegnazione il 
risultato dei suoi sforzi. 

Questo atteggiamento può affacciarsi alla coscienza del di-
scepolo con le seguenti parole : «lo voglio fare tutti gli esercizi che 
mi vengono assegnati, e so che al tempo giusto mi verrà dato ciò 
che a me importa; non chiedo questo con impazienza, mi preparo 
però ad accoglierlo». 

D’altra parte si può obiettare: «Il discepolo della Scienza 
dello Spirito deve dunque procedere a tastoni nel buio forse per 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

155  

lunghissimo tempo; difatti come può egli sapere di essere sulla via 
giusta, se prima non ottiene un risultato?». 

Ma non è vero che dal solo risultato si arrivi a conoscere la 
bontà della disciplina. 

Quando il discepolo ha un atteggiamento giusto di fronte 
alla disciplina, la soddisfazione recatagli dagli esercizi stessi gli 
dimostra, prima di qualsiasi risultato, che sta sulla buona via. 

L’esercizio giusto della disciplina spirituale arreca una sod-
disfazione che non è semplice gioia, ma conoscenza; la conoscenza 
cioè che ci permette di dire: «Sto facendo qualcosa che mi fa cer-
tamente progredire nella direzione gusta». 

Il discepolo può procurarsi questa conoscenza in qualsiasi 
momento, purché osservi con cura le proprie esperienze, altrimenti 
egli passerà davanti ad esse come un viandante assorto nei propri 
pensieri, il quale non vede gli alberi che fiancheggiano la strada, 
sebbene li vedrebbe certamente, purché dirigesse verso quelli lo 
sguardo con attenzione. 

Non è affatto desiderabile affrettare la comparsa di risultati 
diversi da quelli che devono accompagnare naturalmente il corso 
degli esercizi, perché potrebbe darsi facilmente che quei risultati 
prematuri non fossero ch’e una minima parte di ciò che effettiva-
mente dovrebbe presentarsi. 

Nello sviluppo spirituale un successo parziale è spesso cau-
sa di un lungo ritardo nel risultato completo. 

L’incontro con le forme della vita spirituale, che corrispon-
dono al risultato parziale, rende l’uomo insensibile agl’influssi del-
le forze che conducono a gradini superiori di sviluppo, e il succes-
so conseguito per il fatto di avere finalmente «guardato» nel mon-
do spirituale, non è che apparente; perché questo modo di guardar-
vi non conduce alla verità, ma soltanto a immagini illusorie. 

 
*   *   * 

 

Gli organi spirituali-animici, ossia i fiori di loto, si formano 
in modo, che allo sguardo del chiaroveggente appaiono situati, 
nell’uomo che segue una disciplina occulta, nella vicinanza di de-
terminati organi fisici del corpo. 

Di questi organi animici citerò il cosiddetto fiore di loto a 
due petali, situato a un dipresso al centro fra le due sopracciglia; il 
fiore di loto a sedici petali, nella vicinanza della laringe: il terzo, il 
fiore di loto a dodici petali, nelle vicinanze del cuore; il quarto nel-
la regione epigastrica. 

Altri organi simili si palesano nella vicinanza di altre parti 
del corpo fisico (i nomi di «fiori di loto a due o a sedici petali» 
vengono adoperati, perché i relativi organi si possono paragonare a 
dei fiori con quel numero di petali). 

I fiori di loto giungono a coscienza come facenti parte del 
corpo astrale, e dal momento in cui l’uomo ha sviluppato uno di 
questi fiori, egli sa di possederlo, e sente di potersene servire per 
penetrare veramente in un mondo superiore. 

Le impressioni che riceve da tale mondo somigliano sotto 
molti riguardi ancora a quelle del mondo fisico-sensibile. 

Chi ha la conoscenza immaginativa potrà parlare del nuovo 
mondo superiore indicando le impressioni che ne riceve, come im-
pressioni di calore o di freddo, come percezioni di suono o di paro-
le, come effetti di luce o di colore, perché come tali egli le percepi-
sce. 

Il discepolo è però cosciente che queste percezioni espri-
mono qualcosa di diverso nel mondo immaginativo, da quello che 
esprimono nella realtà fisica. 

Egli riconosce che dietro di esse non vi sono cause fisico-
materiali, ma animico-spirituali. 

Quando riceve un’impressione di calore, egli non 
l’attribuisce, per esempio, a un pezzo di ferro rovente, ma la consi-
dera come emanazione di un processo animico da lui fino allora 
sperimentato soltanto nella vita interiore animica; sa che dietro alle 
percezioni immaginative vi sono cose e processi animici e spiritua-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

156  

li, così come dietro le percezioni fisiche vi sono esseri e fatti fisi-
co-materiali. 

In questa somiglianza fra il mondo immaginativo e quello 
fisico occorre notare però un’importante differenza. 

Esiste qualcosa nel mondo fisico che in quello immaginati-
vo si presenta in modo affatto diverso. 

Nel primo si osserva un continuo nascere e appassire delle 
cose, un alternarsi di nascita e di morte; nel mondo immaginativo, 
invece di questo fenomeno, si nota una continua trasformazione di 
una cosa nell’altra. 

Nel mondo fisico, per esempio, si vede appassire una pian-
ta; nel mondo immaginativo, a misura che la pianta appassisce, si 
manifesta un’altra forma, che non è fisicamente visibile, e in cui la 
pianta che appassisce gradatamente si trasmuta. 

Quando la pianta è sparita, questa nuova formazione trovasi 
in sua vece pienamente sviluppata. 

La nascita e la morte sono rappresentazioni che perdono il 
loro significato nel mondo immaginativo, dove subentra il concetto 
della trasformazione di una cosa nell’altra. 

Per virtù di tale fatto diventano accessibili alla conoscenza 
immaginativa quelle verità sull’entità dell’uomo, che sono state 
comunicate in questo libro nel capitolo «Costituzione dell’Uomo» 
(pag. 20). 

Per la percezione fisico-sensibile soltanto i processi del 
corpo fisico sono visibili : essi si svolgono nella «sfera della nasci-
ta e della morte» ; gli altri elementi costitutivi della natura umana, 
il corpo vitale, il corpo senziente e l’Io sono soggetti alla legge del-
la trasformazione e diventano visibili alla coscienza immaginativa. 

L’uomo progredito fino a questa conoscenza vede liberarsi, 
in certo qual modo, dal corpo fisico gli elementi che con la morte 
continuano ulteriormente a vivere in un altro genere di esistenza. 

L’evoluzione non si ferma però nel mondo immaginativo; 
l’uomo, se vi si volesse fermare, percepirebbe veramente le entità 
in via di trasformazione, ma non potrebbe interpretare i processi di 

trasformazione, non potrebbe orientarsi nel nuovo mondo in cui è 
penetrato. 

Il mondo immaginativo è una regione irrequieta; in esso, 
ovunque, non è che movimento, trasformazione; non vi sono punti 
di sosta. 

L’uomo arriva a delle soste, sol quando abbia trasceso il 
gradino della conoscenza immaginativa, e si sia evoluto a quello 
chiamato dalla Scienza dello Spirito il gradino della «conoscenza 
per mezzo dell’ispirazione». 

Non è necessario, per colui il quale cerca la conoscenza del 
mondo soprasensibile, di evolversi in guisa da acquistare prima 
completamente la conoscenza immaginativa, per poter poi elevarsi 
all’«ispirazione». 

I suoi esercizi possono essere diretti in modo, da sviluppare 
contemporaneamente la preparazione che conduce 
all’immaginazione e quella che conduce all’ispirazione. 

Il discepolo allora, dopo un determinato tempo, penetrerà in 
un mondo superiore, in cui potrà non soltanto percepire, ma nel 
quale sarà anche capace di orientarsi, perché lo saprà interpretare. 

Il progresso, indubbiamente, si svolge di solito in modo, 
che il discepolo comincia a percepire dapprima alcuni fenomeni 
del mondo immaginativo e dopo qualche tempo sente, che comin-
cia anche ad orientarvisi. 

Nondimeno il mondo dell’ispirazione è affatto diverso da 
quello della semplice immaginazione. 

Per mezzo di quest’ultima si percepisce la trasformazione 
di un processo nell’altro, mentre per mezzo dell’ispirazione 
s’imparano a conoscere le proprietà interiori degli esseri stessi che 
si trasformano; per mezzo dell’immaginazione si conosce la mani-
festazione animica degli esseri; per mezzo dell’ispirazione si pene-
tra nell’interiorità spirituale di essi. 

Si riconosce anzitutto una molteplicità di esseri spirituali e 
di rapporti fra quegli esseri. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

157  

Anche nel mondo fisico abbiamo a che fare con una molte-
plicità di esseri differenti; nel mondo dell’ispirazione, però, questa 
molteplicità è di carattere diverso. 

In esso ogni essere si trova in rapporti ben determinati con 
gli altri esseri, ma questi rapporti non sono dovuti come nel mondo 
fisico all’esercizio di una reciproca influenza esteriore, ma dipen-
dono dall’intima natura degli esseri stessi. 

Quando si percepisce un’entità nel mondo del l’ispirazione, 
non la si vede esercitare sulle altre entità nessuna influenza esterio-
re che sia paragonabile a un dipresso all’azione di un essere fisico 
sull’altro; esiste nondimeno un rapporto fra quelle entità per causa 
della loro costituzione interiore. 

Questo rapporto si potrebbe paragonare a quello in cui i di-
versi suoni o lettere che compongono una parola si trovano nel 
mondo fisico. 

Per esempio, con la parola «uomo» l’impressione che si ri-
ceve, è dovuta alla concordanza dei suoni: u-o-m-o. 

Nessuna spinta o influenza esteriore viene esercitata, per 
esempio, dall’o sull’m, ma i due suoni cooperano in un assieme per 
virtù della propria loro natura interiore. 

L’osservazione perciò nel mondo dell’ispirazione si può pa-
ragonare soltanto a una lettura; e gli esseri in quel mondo fanno 
l’impressione sull’osservatore, come fossero segni di una scrittura 
che egli deve imparare a conoscere e di cui i rapporti gli si devono 
rivelare come per scrittura soprasensibile. 

La Scienza dello Spirito, perciò, chiama la conoscenza per 
mezzo dell’ispirazione anche «la lettura della scrittura occulta». 

Come questa «scrittura occulta» possa essere letta, e come 
il contenuto di essa possa essere comunicato agli altri, verrà ora qui 
chiarito sulla scorta dei precedenti capitoli di questo libro. 

È stato prima descritto l’essere umano, e come esso sia co-
stituito da elementi diversi; è stato poi dimostrato, come la sede 
cosmica, sulla quale l’uomo si evolve, attraversi le varie condizio-
ni: saturnia, solare, lunare e terrestre. 

Le percezioni per mezzo delle quali si possono riconoscere, 
da un canto gli elementi costitutivi dell’uomo, e dall’altro le suc-
cessive condizioni della Terra e le sue precedenti trasformazioni, si 
rivelano alla conoscenza immaginativa. 

Occorre però riconoscere inoltre quali rapporti vi siano fra 
lo stato saturnio e il corpo fisico umano, lo stato solare e il corpo 
eterico, ecc.; bisogna mostrare che il germe del corpo fisico umano 
già si è costituito durante lo stato saturnio : esso si è poi ulterior-
mente evoluto fino alla sua figura attuale durante lo stato solare, 
quello lunare e quello terrestre. 

È stato necessario, per esempio, anche indicare quali tra-
sformazioni si siano effettuate nell’essere umano per il fatto del di-
stacco del sole dalla Terra, e di quello della luna. 

Ha dovuto inoltre essere spiegato, quali cause abbiano col-
laborato per produrre sull’umanità le trasformazioni verificatesi 
durante l’epoca atlantica e nel successivi periodi, cioè in quello in-
diano, nel paleo-persiano, nell’egiziano, ecc. 

La descrizione di questi rapporti non risulta dalla percezio-
ne immaginativa, ma dalla conoscenza ispirata, ossia dalla lettura 
della scrittura occulta. 

Per questa «lettura» le percezioni immaginative sono come 
tante lettere dell’alfabeto o suoni; essa è necessaria, non soltanto 
per la spiegazione di fatti cosmici come quelli appunto descritti, 
ma anche il corso stesso della vita dell’uomo non si potrebbe com-
prendere, se lo si considerasse soltanto per mezzo della conoscenza 
immaginativa. 

In tal modo difatti si potrebbe percepire come con la morte 
gli elementi animico-spirituali si distacchino da ciò che rimane nel 
mondo fisico; ma non si potrebbe comprendere il rapporto dello 
stato dell’uomo dopo la morte con le condizioni che l’hanno pre-
ceduta e che la seguono, se non ci si sa orientare nel mondo che è 
percepito dall’immaginazione. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

158  

Senza la conoscenza per mezzo dell’ispirazione, il mondo 
immaginativo rimarrebbe una scrittura che si potrebbe guardare, 
ma non decifrare. 

Quando il discepolo progredisce dall’immaginazione 
all’ispirazione, egli si accorge ben presto, che sarebbe errore ri-
nunziare alla comprensione dei grandi fenomeni cosmici, e di limi-
tarsi soltanto ai fatti, i quali, in certo qual modo, interessano 
l’uomo più da vicino. 

Chi non è iniziato in questi argomenti potrebbe dire: «Mi 
sembra veramente che sia importante soltanto conoscere la sorte 
dell’anima umana dopo la morte; a me basterebbe sapere questo: a 
che serve che la Scienza dello Spirito mi parli di fatti così lontani 
come dello stato di Saturno e del Sole, o dei distacco del sole e del-
la luna, ecc.?». 

Colui però, il quale si è formato un’idea giusta su questi ar-
gomenti, si accorge, che, per conseguire la vera conoscenza di ciò 
che desidera sapere, occorre assolutamente studiare tutti quegli 
eventi che sembrano dapprima così superflui. 

Una descrizione delle condizioni in cui l’uomo si trova do-
po la morte non può essere comprensibile e riesce inutile, se 
l’uomo non può riconnetterla con dei concetti tratti da quegli even-
ti così remoti; anche per le più elementari indagini soprasensibili 
occorre che l’osservatore possegga tali conoscenze. 

Quando, per esempio, una pianta passa dalla fioritura alla 
fruttificazione, il chiaroveggente vede lo svolgersi di una trasfor-
mazione in un’entità astrale, la quale ha ricoperto e avvolto dal di 
fuori la pianta, durante la fioritura, a guisa di nube. 

Se non si fosse verificata la fecondazione, questo essere 
astrale avrebbe assunto una forma completamente diversa da quella 
che ha assunto in seguito a tale fecondazione. 

Orbene, si comprende l’intiero processo osservato per via 
chiaroveggente, quando si è imparato a intenderne la natura alla 
luce di quel grande processo cosmico, in cui era coinvolta la Terra 
con tutti i suoi abitanti, all’epoca del distacco del sole; prima della 

fecondazione la pianta si trova nel medesimo stato in cui si trovava 
l’intiera Terra prima del distacco del sole. 

Dopo la fecondazione, la fioritura si presenta nella pianta, 
in modo che ricorda la Terra, quando il Sole si era distaccato, ma 
essa ancora conteneva le forze lunari. 

Chi ha assimilato le rappresentazioni che sorgono dalla 
comprensione del distacco del sole può intendere giustamente il si-
gnificato della fecondazione della pianta e dire: «prima della fe-
condazione la pianta è in una condizione solare, dopo di quella è in 
una condizione lunare». 

Effettivamente il più piccolo processo del mondo può esse-
re compreso soltanto, quando si riconosca in esso il riflesso dei 
grandi processi cosmici; in caso diverso, la vera natura del feno-
meno rimane altrettanto incomprensibile, quanto potrebbe esserlo 
una Madonna di Raffaello se, ricoperta da un fitto velo, rimanesse 
di essa visibile soltanto una piccola parte del dipinto. 

Tutto ciò che si svolge nell’uomo è un riflesso dei grandi 
processi cosmici che sono collegati con la sua esistenza. 

Se si vogliono comprendere le osservazioni fatte per mezzo 
della coscienza chiaroveggente sui fenomeni che si svolgono fra la 
nascita e la morte, e a sua volta dalla morte fino a una nuova nasci-
ta, occorre avere acquistato la capacità di decifrare le osservazioni 
immaginative per mezzo delle rappresentazioni tratte dallo studio 
dei grandi processi cosmici. 

Questo studio offre la chiave per la comprensione della vita 
umana; perciò, secondo la Scienza dello Spirito, studiare Saturno, 
Sole e Luna equivale a studiare l’uomo. 

Per mezzo dell’ispirazione si arriva a conoscere i reciproci 
rapporti delle entità dei mondi superiori; a un gradino ancor più 
elevato della conoscenza diventa possibile anche di conoscere 
l’interiore essenza di queste entità. 

Questo gradino della conoscenza può essere chiamato, in 
ordine alla Scienza dello Spirito, la conoscenza intuitiva. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

159  

La parola «intuizione» generalmente è adoperata, in modo 
errato, per indicare una nozione incerta, poco chiara di una cosa o 
di un’idea; questa nozione può a volte essere conforme alla verità, 
ma di solito non è possibile darne una logica dimostrazione. 

Questa specie di «intuizione» non ha nulla di comune con 
quella di cui ora parliamo. 

L’intuizione indica qui una conoscenza completamente lu-
minosa e chiara, e chi la possiede è completamente cosciente della 
base solida sulla quale è poggiata. 

Conoscere un essere sensibile, significa trovarsi al di fuori 
di esso e giudicarlo dall’impressione esteriore. 

Conoscere un essere spirituale per via dell’intuizione signi-
fica essere diventato tutt’uno con lui, essersi unito con l’interiorità 
di lui. 

Il discepolo della via occulta si eleva a grado a grado fino a 
tale conoscenza. 

L’immaginazione lo conduce a non considerare più le per-
cezioni come qualità esteriori degli esseri, ma a riconoscere in esse 
le emanazioni della spiritualità animica; l’ispirazione lo fa penetra-
re più oltre nell’interiorità degli esseri. 

Per mezzo di essa egli impara a comprendere ciò che questi 
esseri sono reciprocamente gli uni per gli altri; con l’intuizione egli 
penetra dentro alle entità stesse. 

Dagli insegnamenti contenuti in questo libro risulta chiaro 
il significato che si deve dare all’intuizione. 

Nei capitoli precedenti è stato descritto non soltanto lo 
svolgersi dell’evoluzione di Saturno, del Sole e della Luna, ma è 
stato anche spiegato che degli esseri hanno in svariato modo preso 
parte a questo processo. 

Sono stati citati i Troni, o Spiriti della Volontà, gli Spiriti 
della Saggezza, quelli del Movimento, ecc.; a proposito 
dell’evoluzione della Terra è stato parlato degli Spiriti di Lucifero 
e di Arimane. 

La costruzione del cosmo è stata fatta risalire fino alle enti-
tà che vi hanno preso parte; ciò che si può sapere intorno ad esse 
viene conseguito per mezzo della conoscenza intuitiva, la quale è 
anche necessaria per conoscere il corso della vita dell’uomo. 

Ciò che si libera dopo la morte dalla corporeità dell’uomo 
passa in seguito per stati diversi. 

Le condizioni esistenti immediatamente dopo la morte si 
possono in parte descrivere per mezzo della conoscenza immagina-
tiva, ma ciò che si svolge ulteriormente quando l’uomo procede da 
una morte a una nuova nascita riuscirebbe assolutamente incom-
prensibile per l’immaginazione, se l’ispirazione non le venisse in 
aiuto. 

Soltanto l’ispirazione è capace d’investigare la vita 
dell’uomo dopo la purificazione nel «Mondo degli Spiriti» 

Ma vi è un determinato punto in cui si verifica qualcosa che 
l’ispirazione non riesce a raggiungere; uno stadio, che essa, in cer-
to qual modo, non arriva a comprendere. 

Vi è un periodo dell’evoluzione umana fra la morte e una 
nuova nascita, in cui l’entità umana è accessibile soltanto alla co-
noscenza intuitiva. 

Questa parte dell’entità umana esiste però sempre 
nell’uomo; ma per comprenderla nella sua vera interiorità, 
dev’essere ricercata per mezzo dell’intuizione anche nel periodo 
fra la nascita e la morte. 

A chi volesse conoscere l’uomo, soltanto per mezzo 
dell’immaginazione e dell’ispirazione, sfuggirebbero appunto quei 
processi della più intima essenza di esso, che si svolgono da incar-
nazione a incarnazione. 

Soltanto per mezzo della conoscenza intuitiva è perciò pos-
sibile un’investigazione giusta, della reincarnazione e del Karma; 
qualsiasi comunicazione vera che si riferisca a questi processi deve 
necessariamente derivare dalle ricerche della conoscenza intuitiva. 

Se l’uomo vuoi conoscere l’intimo suo essere, dovrà ricor-
rere all’intuizione, per mezzo della quale percepisce ciò che in lui 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

160  

perdura da reincarnazione a reincarnazione; se a lui riesce possibile 
sapere qualcosa delle sue precedenti incarnazioni, ciò non potrà ve-
rificarsi che per mezzo della conoscenza intuitiva. 

 
*   *   * 

 
L’uomo può conseguire anche la conoscenza per ispirazio-

ne e intuizione soltanto per mezzo degli esercizi animico-spirituali. 
Questi esercizi sono analoghi a quelli già descritti per ac-

quistare l’immaginazione, e cioè «la concentrazione interiore» 
(meditazione). 

Ma mentre gli esercizi che conducono all’immaginazione si 
riconnettono alle impressioni del mondo fisico-sensibile, negli 
esercizi invece che conducono all’ispirazione, questo nesso deve 
sempre più essere eliminato. 

Per rendersi chiaramente conto di ciò che si deve verificare 
in tal caso, sarà bene considerare nuovamente il simbolo della ro-
sacroce. 

Quando un uomo si concentra in quel simbolo ha davanti a 
sé un’immagine, di cui le singole parti sono tratte dalle impressioni 
del mondo fisico; il colore nero della croce, le rose, ecc. 

Ma la distribuzione delle varie parti a forma di rosacroce 
non è tratta dal mondo sensibile. 

Se dunque il discepolo cerca di eliminare completamente 
dalla propria coscienza, quali immagini di realtà sensibili, la croce 
nera e anche le rose rosse, e conserva nell’anima soltanto l’attività 
spirituale che ha presieduto alla distribuzione delle varie parti, egli 
disporrà allora di un mezzo per una meditazione atta a condurlo 
gradatamente all’ispirazione. 

Occorre chiedersi, per esempio, nella propria anima: «Che 
cosa ho fatto interiormente per combinare quel simbolo della croce 
e delle rose? Desidero conservare ciò che ho fatto allora, il proces-
so che si è svolto nella mia anima, eliminando però dalla coscienza 
l’immagine che ne è risultata. Voglio sentire in me l’attività espli-

cata dalla mia anima per generare quell’immagine, sopprimendo 
però la rappresentazione dell’immagine stessa. Voglio ormai vive-
re interiormente, nella mia attività che ha creato l’immagine. Vo-
glio meditare perciò non sopra un’immagine, ma sulla mia attività 
animica, creatrice d’immagini». 

Questa meditazione deve essere applicata a molti simboli; 
tale esercizio conduce finalmente alla conoscenza per mezzo 
dell’ispirazione. 

Un altro esempio sarebbe quello di concentrarsi sulla rap-
presentazione del crescere e deperire di una pianta. 

Fate sorgere nella vostra anima l’immagine di una pianta 
che cresce gradatamente, che spunta dal seme, che si sviluppa fo-
glia per foglia fino alla fioritura, e finalmente fino al frutto; raffi-
guratevi poi la pianta che comincia ad appassire fino alla sua com-
pleta decomposizione. 

Per mezzo della concentrazione in siffatta immagine si arri-
va gradatamente al senso della crescita e del deperimento, di cui la 
pianta non rappresenta più che un simbolo. 

Da questo sentimento, se l’esercizio è praticato con perse-
veranza, può gradatamente venire a formarsi l’immagine della tra-
sformazione che sta a base del crescere e del deperire nel mondo 
fisico. 

Ma se si vuoi arrivare alla corrispondente ispirazione, 
l’esercizio va fatto in modo diverso. 

Occorre in tal caso tener presente l’attività della propria 
anima, che dall’immagine della pianta ha acquistato la rappresen-
tazione del divenire e del deperire. 

Bisogna ormai eliminare la pianta completamente dalla co-
scienza e concentrarsi soltanto sulla propria attività interiore. 

L’ascesa all’ispirazione è possibile soltanto per mezzo di 
tali esercizi; dapprima non riuscirà facile al discepolo di compren-
dere completamente come regolarsi per eseguirli, e ciò dipende dal 
fatto, che l’uomo è abituato a far determinare la propria vita inte-
riore dalle impressioni esteriori, e si sente quindi subito vacillante 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

161  

e incerto quando deve sviluppare una vita animica che si sia libera-
ta da tutte le impressioni esteriori. 

Nel riguardi degli esercizi che conducono all’ispirazione - e 
questa precauzione è in tal caso ancora più necessaria che per gli 
esercizi che conducono all’immaginazione - occorre che il discepo-
lo si renda chiaramente conto che, volendo accingersi a praticarli, 
egli deve al contempo coltivare tutto ciò che potrà aiutarlo a conso-
lidare e ad affermare il suo giudizio, a portare ordine nel suo sen-
timento e a fortificare il suo carattere. 

Se egli prende questa precauzione, raggiungerà un duplice 
scopo; prima di tutto non rischierà di perdere per mezzo degli eser-
cizi l’equilibrio della sua personalità; secondariamente, acquisterà 
in tal modo la capacità di eseguire correttamente gli esercizi stessi. 

Questi esercizi sembreranno difficili al discepolo, finché 
egli non’avrà acquistato un determinato atteggiamento dell’anima, 
certi speciali sentimenti e sensazioni. 

La comprensione e la capacità per questi esercizi verrà ben 
presto acquistata da chi coltiva nell’anima con pazienza e perseve-
ranza quelle qualità interiori favorevoli al germogliare delle cono-
scenze soprasensibili. 

Chi si abitua a penetrare spesso nella propria interiorità, 
non tanto per rimuginare su sé stesso, quanto per riordinare ed ela-
borare con calma le esperienze attraversate nella vita, farà gran 
progresso; si accorgerà che le rappresentazioni e i sentimenti si ar-
ricchiscono quando i vari eventi della vita sono ricollegati fra di 
loro dalla memoria, e comprenderà che si possono acquistare molte 
conoscenze, non soltanto per mezzo di nuove impressioni e di 
nuove esperienze, ma anche per mezzo dell’elaborazione delle an-
tiche. 

Conviene lasciare libero giuoco al contrasto fra le nostre 
esperienze e perfino tra le nostre opinioni, cercando di non pren-
dervi parte alcuna con le nostre simpatie e antipatie, i nostri inte-
ressi e sentimenti personali; prepareremo in tal modo un ottimo ter-

reno per le forze cognitive soprasensibili; verrà così formata, effet-
tivamente, ciò che si può chiamare una ricca vita inferiore. 

La misura e l’equilibrio delle facoltà animiche sono però di 
primaria importanza. 

L’uomo ha già gran tendenza a cadere nell’unilateralità, 
quando coltiva una determinata attività dell’anima. 

Se si accorge, per esempio, dell’utilità della meditazione e 
della concentrazione nella cerchia delle proprie rappresentazioni, 
egli può facilmente tendere a chiudersi alle impressioni del mondo 
esteriore; ma tale decisione conduce all’aridità e 
all’impoverimento della vita interiore. 

Colui, il quale oltre la capacità di ritirarsi nella propria inte-
riorità conserva anche completa ricettività per tutte le impressioni 
del mondo esteriore, progredirà rapidamente. 

E non si tratta soltanto delle cosiddette impressioni impor-
tanti della vita, ma ogni uomo, in qualsiasi condizione si trovi - an-
che chiuso entro quattro misere pareti - può avere delle esperienze, 
purché si conservi ricettivo ad accoglierle. 

Le esperienze si trovano ovunque; non occorre cercarle. 
Di somma importanza è il modo come le esperienze vengo-

no elaborate nell’anima dell’uomo. 
Per esempio, può succedere che egli scopra in una persona, 

per la quale ha grande rispetto, qualche speciale tratto del carattere 
che potrebbe essere considerato un difetto. 

Questa scoperta potrà stimolare il pensiero dell’uomo verso 
due diverse direzioni. 

Egli potrà semplicemente dire a sé stesso: «Ora che ho ri-
conosciuto quel difetto, non posso più stimare quella persona quan-
to prima». 

Egli potrà però anche chiedersi: «Come è possibile che una 
persona così degna di rispetto sia gravata da tale difetto? Come 
posso raffigurarmi che non si tratta soltanto di un difetto, ma di 
una conseguenza della vita di quella persona, determinata forse 
proprio dalle grandi qualità di essa?». 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

162  

Un uomo, il quale si pone queste domande, arriverà forse 
alla conclusione, che il suo rispetto per quella persona non viene 
affatto menomato dalla scoperta di quel difetto. 

Ogni esperienza di questo genere ci permetterà d’imparare 
qualche cosa, aumenterà la nostra comprensione della vita. 

Naturalmente sarebbe un errore permettere, che l’aspetto 
buono di tale concezione della vita ci inducesse a scusare tutti i di-
fetti delle persone e delle cose per le quali sentiamo simpatia, o ci 
facesse prendere l’abitudine di non rilevare le azioni biasimevoli, 
onde ricavarne un vantaggio per la nostra propria evoluzione inte-
riore. 

Quest’ultimo risultato effettivamente non si ottiene, quando 
l’impulso a non biasimare soltanto gli errori e i difetti, ma anche a 
comprenderli, parte da noi stessi ; lo si ottiene soltanto quando il 
nostro atteggiamento viene determinato obiettivamente dal fatto 
stesso, indipendentemente dal vantaggio o meno che ne potremo 
ricavare. 

È assolutamente vero che non è per mezzo della condanna 
di un errore che ci s’istruisce, ma soltanto per mezzo della com-
prensione di esso; d’altra parte questa comprensione non deve im-
pedirci di disapprovarlo, altrimenti non potremo progredire molto 
oltre. 

Anche in questo caso non si tratta di unilateralità, in una 
speciale direzione, ma di stabilire la misura e l’equilibrio delle for-
ze dell’anima. 

E questo è in particolar modo utile nei riguardi di una quali-
tà dell’anima di massima importanza per lo sviluppo spirituale 
dell’uomo; e cioè del sentimento che si chiama «venerazione» (de-
vozione). 

Chi coltiva in sé questo sentimento, o lo ha ricevuto come 
felice dono dalla natura, possiede un ottimo terreno per la produ-
zione delle forze che conducono alla conoscenza soprasensibile. 

L’uomo, che fin dalla sua infanzia e giovinezza ha potuto 
alzare gli occhi con devota ammirazione verso alcune persone e 

ideali elevati, possiede nella profondità dell’anima una disposizio-
ne particolarmente propizia per le conoscenze soprasensibili. 

Colui, il quale con la maturità di giudizio dell’età più tarda, 
sa alzare lo sguardo al cielo stellato e accogliere con calma e devo-
zione la mirabile manifestazione delle potenze sublimi, si rende in 
tal modo maturo per la conoscenza dei mondi soprasensibili. 

Ugualmente succede anche a colui, il quale ammira le forze 
che dominano nella vita umana; così pure è importante che l’uomo, 
giunto a maturità, sia capace di sentire in alto grado venerazione 
per quegli uomini, dei quali intuisce o crede di conoscere il valore. 

La visione dei mondi spirituali si schiude soltanto agli oc-
chi di coloro che sono capaci di sentire questa venerazione. 

Chi non sa venerare non può progredire molto nella cono-
scenza; l’essenza delle cose rimane chiusa per colui che non trova 
niente da apprezzare nel mondo. 

D’altra parte però, se per eccesso di venerazione o di devo-
zione il discepolo è spinto ad uccidere completamente la sana co-
scienza di sé, e la fiducia in sé stesso, egli pecca contro la legge 
della misura e dell’equilibrio. 

Il discepolo spirituale lavorerà continuamente su di sé per 
perfezionarsi e per maturare la propria natura; in tal caso egli deve 
avere fiducia nella propria personalità e nella progressiva crescita 
delle forze di essa. 

L’uomo dotato di sentimenti giusti a questo riguardo potrà 
dire: «Risiedono in me forze nascoste, che posso trarre fuori dalla 
mia interiorità. Quando vedo perciò qualcuno superiore a me, devo 
non soltanto venerarlo perché vale più di me, ma devo anche con-
fidare di potere evolvere in me stesso tutto ciò che mi potrà elevare 
e mettermi a pari con l’essere che Io ammiro». 

Quanto più è sviluppata nell’uomo la capacità di fissare la 
sua attenzione sopra determinati processi della vita, non accessibili 
senz’altro al suo giudizio personale, tanto più egli ha la possibilità 
di crearsi una base per l’evoluzione nei mondi spirituali. 

Citerò un esempio. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

163  

Un uomo si trova nella vita in una situazione, in cui deve 
decidere se compiere o no una determinata azione e, sebbene il suo 
giudizio lo spinga a compierla, egli sente nondimeno alcunché 
d’inesplicabile che ne lo trattiene. 

Può dunque succedere che l’uomo non presti attenzione a 
questo oscuro sentimento, e che compia semplicemente l’azione 
consigliatagli dal suo giudizio; potrebbe però anche darsi che 
l’uomo obbedisca all’impulso di quella forza misteriosa e si asten-
ga dal compiere l’azione. 

Se egli osserva in seguito gli eventi, potrà forse verificare, 
che se avesse seguito il suo giudizio, ne sarebbe risultato un vero 
danno, mentre l’inadempimento di quell’azione si è risolto in un 
bene. 

Un’esperienza di questo genere può volgere il pensiero 
dell’uomo in una direzione ben determinata. 

Egli può dire a sé stesso: «Vige in me qualcosa che mi diri-
ge meglio del grado di giudizio che posseggo attualmente. Devo 
tener presente che esiste una «forza in me», che il mio giudizio nel 
suo sviluppo progressivo non ha ancora raggiunto». 

L’osservazione di casi di questo genere riesce di gran pro-
fitto per l’anima; essa sente allora, per mezzo di un sano presenti-
mento, che l’uomo contiene assai più in sé di quello che il suo giu-
dizio non sia capace di abbracciare. 

Da tale osservazione risulta un’espansione della vita 
dell’anima; ma anche qui possono verificarsi delle esagerazioni 
che sono da evitarsi. 

Chi volesse abituarsi a non fare nessun assegnamento sul 
proprio giudizio, per seguire i presentimenti che lo spingono in 
questa o in quella direzione, cadrebbe in balia di ogni oscuro istin-
to, e veramente un’abitudine siffatta denoterebbe l’abbandono di 
ogni criterio, e condurrebbe all’assoluta superstizione. 

Qualsiasi genere di superstizione è dannoso per il discepolo 
della scienza. 

Per acquistarsi la possibilità di penetrare in modo giusto nel 
campi della vita spirituale occorre tenersi lontani con massima cura 
da ogni superstizione, fantasticheria o illusione. 

Non penetra giustamente nel mondo spirituale colui il quale 
si rallegra di aver avuto un’esperienza, che «non può essere com-
presa dalla ragione umana». 

Non è certo la passione per «l’inesplicabile» che forma il 
discepolo; costui deve completamente spogliarsi dall’idea, che 
possa chiamarsi «mistico» colui, il quale nel mondo vede arbitra-
riamente ovunque l’insondabile e l’inesplicabile. 

Il giusto sentimento per il discepolo è di riconoscere ovun-
que la presenza di forze ed entità nascoste; ma egli deve anche 
ammettere che l’inesplorato può essere esplorato, qualora si di-
sponga delle forze necessarie. 

Vi è un determinato atteggiamento dell’anima che è impor-
tante per il discepolo a ogni gradino della sua evoluzione. 

Egli, cioè per troppa sete di conoscenza, non deve irrigidirsi 
nella domanda: «Come si può rispondere a questo o a quel quesi-
to?» ma invece deve chiedersi: «Come posso evolvere in me stesso 
questa o quella capacità?» Quando per mezzo di paziente lavoro 
interiore questa capacità si è finalmente sviluppata, la risposta a 
quel quesiti gli si affaccia spontaneamente. 

Il discepolo deve sempre coltivare con cura questo atteg-
giamento dell’anima, che lo conduce a perfezionarsi e a rendersi 
vieppiù maturo per saper resistere all’impulso che lo spinge a insi-
stere per ottenere risposte a determinate questioni; egli aspetterà 
finché quelle risposte gli si affaccino spontaneamente. 

Ma chi si è abituato all’unilateralità anche a questo riguar-
do, non potrà progredire giustamente. 

Il discepolo deve anche sentire, che a un determinato mo-
mento egli stesso, nell’àmbito delle proprie forze, potrà risolvere 
gli enigmi più elevati. 

Anche qui dunque la misura e l’equilibrio rappresentano 
una parte importante nell’atteggiamento dell’anima. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

164  

Si potrebbero citare ancora molte altre qualità dell’anima 
utili a coltivarsi, quando il discepolo aspiri a raggiungere 
l’ispirazione per mezzo degli esercizi. 

Ma per tutte occorre ripetere, che la misura e l’equilibrio 
sono qualità essenziali dell’anima, poiché preparano alla compren-
sione e alla capacità per praticare gli esercizi sopra descritti, che 
conducono all’ispirazione. 

Gli esercizi che conducono all’intuizione richiedono dal di-
scepolo che egli elimini dalla sua coscienza, non soltanto le imma-
gini alle quali egli si è dedicato per arrivare all’immaginazione, ma 
anche la vita nella propria attività animica in cui si e immerso per 
conseguire l’ispirazione. 

Occorre, alla lettera, che egli non conservi niente nella sua 
anima delle esperienze esteriori o interiori fino allora, conosciute. 

Ma, se dopo questa eliminazione delle esperienze esteriori e 
interiori non rimanesse niente nella sua coscienza, cioè se la co-
scienza stessa gli venisse allora a mancare, ed egli cadesse 
nell’incoscienza, ciò gli dimostrerebbe che ancora non è maturo 
per gli esercizi adatti all’intuizione; egli dovrebbe in tal caso conti-
nuare a fare gli esercizi per l’immaginazione e l’ispirazione. 

Arriva certamente più tardi il momento, in cui la coscienza, 
dopo eliminate le esperienze interiori ed esteriori, non resta vuota, 
anzi vi rimane qualcosa, come effetto di questa eliminazione, di cui 
si può servire come oggetto per la concentrazione, così come prima 
ci si serviva di quegli oggetti che devono la loro esistenza alle im-
pressioni esteriori o interiori. 

Questo «qualche cosa» è di natura affatto speciale, ed è 
realmente nuovo rispetto alle passate esperienze; quando lo si spe-
rimenta ci si accorge, che mai prima si era conosciuto. 

Si tratta di una percezione come quella del vero suono che 
colpisce l’orecchio; ma questa percezione può penetrare nella co-
scienza soltanto per mezzo dell’intuizione, così come il suono fisi-
co non può penetrare nella coscienza che per mezzo dell’orecchio. 

Con l’intuizione dunque, le impressioni dell’uomo vengono 
spogliate degli ultimi residui della sensibilità fisica; il mondo spiri-
tuale comincia a rivelarsi alla conoscenza in una forma, che non ha 
più nulla di comune con le proprietà del mondo fisico-sensibile. 

 
*   *   * 

 
La conoscenza immaginativa viene acquistata quando i fiori 

di loto si sviluppano dal corpo Astrale. 
Gli, esercizi diretti al conseguimento dell’ispirazione e 

dell’intuizione generano nel corpo eterico o vitale dell’uomo de-
terminati movimenti, delle speciali formazioni e correnti che prima 
non vi erano. 

Questi appunto sono gli organi, per mezzo dei quali l’uomo 
può «leggere la scrittura occulta» e accogliere ciò che è al di là di 
quella, nella sfera delle proprie facoltà. 

All’osservatore chiaroveggente le trasformazioni nel corpo 
eterico di un uomo arrivato all’ispirazione e all’intuizione si pale-
sano nel modo seguente: nelle vicinanze del cuore fisico si forma 
nel corpo eterico un nuovo centro: questo diventa un organo eteri-
co. 

Da questo organo scorrono verso le varie membra del corpo 
umano dei movimenti e delle correnti diversissime; le più impor-
tanti fluiscono verso i fiori di loto, ne interpenetrano i singoli petali 
e poi scorrono nuovamente al di fuori, riversandosi come raggi nel-
lo spazio esteriore. 

Quanto più l’uomo è evoluto, tanto maggiore è lo spazio at-
torno a lui in cui queste correnti sono percettibili. 

Se la disciplina seguita è giusta e regolare, il punto centrale 
nella vicinanza del cuore non è l’primo a formarsi; esso deve attra-
versare un periodo di preparazione. 

Dapprima si costituisce un centro provvisorio nella testa; 
questo poi si sposta e discende nella vicinanza della laringe, per 
trasferirsi finalmente nella regione del cuore fisico. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

165  

Se l’evoluzione fosse irregolare, quell’organo potrebbe co-
stituirsi fin da principio nella vicinanza del cuore; il discepolo però 
in tal caso, invece di arrivare a una chiaroveggenza calma e regola-
re, si troverebbe esposto al pericolo di cadere in aberrazioni e in 
fantasie. 

Nell’ulteriore corso del suo sviluppo il discepolo riesce a 
rendere indipendenti dal corpo fisico queste correnti e questi orga-
ni del suo corpo eterico, e a potersene servire separatamente; i fiori 
di loto gli servono allora come strumenti per muovere il corpo ete-
rico. 

Prima che questo possa verificarsi, occorre che attorno 
all’intiero corpo eterico si siano formate delle determinate correnti 
e irradiazioni, che avvolgono quel corpo come in una rete sottile e 
lo delimitano come essere separato; quando ciò si è verificato, i 
movimenti e le correnti nel corpo eterico possono mettersi libera-
mente in contatto con il mondo animico-spirituale esteriore e unirsi 
ad esso, di guisa che gli eventi spirituali animici esteriori e quelli 
interiori del corpo eterico umano possano reciprocamente combi-
narsi e unirsi. 

Quando questo succede, è arrivato il momento, in cui 
l’uomo percepisce coscientemente il mondo dell’ispirazione. 

Questa conoscenza gli si affaccia in modo diverso da quella 
che si ha del mondo sensibile fisico. 

In quest’ultimo si ricevono delle percezioni per mezzo dei 
sensi e di esse ci si forma poi delle rappresentazioni e delle idee; 
ciò non succede nella conoscenza per via di ispirazione. 

In questa si conosce per via diretta, per conoscenza imme-
diata; non vi è riflessione dopo la percezione. 

Ciò che nella conoscenza sensibile fisica viene acquistato 
soltanto dopo, per mezzo della riflessione, viene conseguito per via 
immediata nell’ispirazione, contemporaneamente alla percezione. 

Si correrebbe perciò il pericolo di fluire e di perdersi com-
pletamente nell’ambiente spirituale circostante, in guisa da non po-

tersi più distinguere da esso, se il reticolo appunto descritto non si 
fosse formato nel corpo eterico. 

Gli esercizi destinati all’intuizione esercitano un’azione non 
soltanto sul corpo eterico, ma anche sulle forze soprasensibili del 
corpo fisico. 

Non bisogna però credere che da essi risulti un’azione sul 
corpo fisico percettibile ai nostri sensi abituali; tali effetti sono ri-
conoscibili soltanto per la conoscenza chiaroveggente, ma non per 
quella esteriore. 

Essi si affacciano come risultato della maturità della co-
scienza quando questa può avere delle esperienze nell’intuizione, 
malgrado abbia da sé eliminate tutte le esperienze esteriori ed inte-
riori che fino allora conobbe. 

Orbene, le esperienze dell’intuizione sono delicate, intime e 
tenui; il corpo umano fisico, all’attuale gradino della sua evoluzio-
ne, è grossolano in confronto di esse, e oppone perciò un forte 
ostacolo al risultato degli esercizi che mirano all’intuizione. 

Ma se questi vengono continuati con energia e perseveranza 
e con la necessaria calma interiore, finiscono per trionfare dei pos-
senti ostacoli del corpo fisico. 

Il discepolo se ne accorge dal fatto, che gradatamente alcu-
ne manifestazioni del corpo fisico, le quali si esplicavano prima 
senza che egli ne avesse coscienza, diventano ora volontarie, e 
l’osserva pure dal fatto, che per breve tempo sente la necessità di 
regolare, per esempio, la sua respirazione (o qualche altra funzione 
simile) in modo, da stabilire un determinato accordo, o armonia, 
con ciò che si compie nell’anima per mezzo degli esercizi o della 
concentrazione interiore. 

L’evoluzione ideale dovrebbe ormai essere tale che nessun 
esercizio fosse eseguito per mezzo del corpo fisico stesso, ma che 
tutto ciò che deve verificarsi in quest’ultimo, si presentasse soltan-
to come risultato degli esercizi per l’intuizione. 

 
*   *   * 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

166  

 
Quando il discepolo ascende nei mondi più elevati della 

conoscenza osserva, a un determinato momento, che la connessio-
ne delle forze che costituiscono la sua personalità assume una for-
ma diversa da quella che ha nel mondo fisico-sensibile. 

In quest’ultimo l’Io mantiene una stretta cooperazione delle 
forze animiche, sopratutto di quelle del pensiero, del sentimento e 
della volontà. 

Queste tre forze dell’anima, nelle condizioni normali della 
vita umana, si trovano sempre in continuo rapporto. 

Si vede, per esempio, un determinato oggetto nel mondo 
esteriore, che può piacere o dispiacere all’anima, cioè la cui rap-
presentazione è connessa necessariamente a un senso di piacere o 
di dispiacere. 

Si può anche desiderare quell’oggetto o sentirsi spinti a 
modificarlo in questo o in quel modo; cioè il desiderio e la volontà 
si associano alla rappresentazione di esso e al sentimento che de-
sta. 

Questa associazione si verifica, perché l’Io raccoglie e uni-
fica la rappresentazione, ossia il pensare, il sentire e il volere, e 
coordina in tal modo le forze della personalità. 

Questo ordine sano verrebbe disturbato, se, per impotenza 
dell’Io, i desideri, per esempio, seguissero una via diversa da quel-
la dei sentimento o della rappresentazione. 

L’uomo non avrebbe un atteggiamento sano dell’anima, 
qualora ritenesse giusta una cosa e invece ne desiderasse un’altra, 
che egli stesso considera non giusta; così pure se desiderasse ciò 
che non gli piace, invece di ciò che gli piace. 

Orbene, a un determinato momento della via della cono-
scenza superiore, l’uomo si accorge, che il pensare, il sentite e il 
volere effettivamente si scindono, e ognuno di essi assume una cer-
ta indipendenza; un dato pensiero, per esempio, non stimola per 
impulso proprio un determinato sentire e volere. 

Succede che si può percepire un oggetto con il pensiero 
giustamente, ma che per arrivare a un sentimento o a una qualsiasi 
decisione della volontà in proposito, occorra attingere un ulteriore 
impulso indipendente in noi stessi. 

Pensare, sentire e volere non sono più appunto tre forze che 
irradiano dall’Io, quale comune centro della personalità, bensì esse 
diventano delle entità indipendenti, tre personalità, in certo qual 
modo; occorre allora rinvigorire maggiormente il proprio Io, poi-
ché questo ormai deve non solo stabilire l’ordine nelle tre forze, 
ma dirigere e guidare tre entità. 

Ma questa scissione non deve appunto sussistere che duran-
te la contemplazione soprasensibile. 

Da questo fatto di nuovo si rileva chiaramente, come sia 
importante associare agli esercizi per la disciplina superiore quelli 
destinati a dare sicurezza e fermezza al nostro giudizio, e alla vita 
del sentimento e della volontà. 

Se queste qualità non vengono da noi portate nel mondo 
superiore, ben presto ci si accorge, quanto l’Io sia debole, e inca-
pace di guidare correttamente il pensiero, il sentimento e la volon-
tà. 

Una tale debolezza dell’Io farebbe si che l’anima, trascinata 
come da tre diverse personalità in diverse direzioni, perderebbe 
l’intima sua unità. 

Ma se l’evoluzione del discepolo si svolge in modo giusto, 
questa moltiplicazione, per così dire, nella sua vita interiore è se-
gno di vero progresso, e malgrado di essa egli rimane il regolatore 
supremo, come nuovo Io, delle entità indipendenti che ormai costi-
tuiscono la sua anima. 

Nell’ulteriore corso della sua evoluzione questa scissione 
prosegue più oltre: il pensiero diventato indipendente determina la 
comparsa di una quarta speciale entità animico-spirituale, che si 
può indicare come un diretto affluire nell’uomo di correnti, le quali 
somigliano ai pensieri. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

167  

L’intiero mondo appare allora come un edificio di pensieri, 
e si presenta dinanzi all’uomo, come gli si presentano il mondo ve-
getale o quello animale nel campo fisico-sensibile. 

In ugual modo il sentire e il volere, divenuti indipendenti, 
destano due forze nell’anima che operano in essa come due entità 
indipendenti; e infine si aggiunge alle altre una settima forza o en-
tità che somiglia all’Io stesso. 

A questa esperienza se ne viene ad aggiungere un’altra. 
Prima di penetrare nel mondo soprasensibile l’uomo cono-

sceva il pensiero, il sentimento e la volontà soltanto come espe-
rienze interiori dell’anima; appena però penetra nel mondo sopra-
sensibile egli percepisce delle cose, che non esprimono niente di 
ciò che è fisico-sensibile, ma esprimono ciò che è animico-
spirituale. 

Dietro alle proprietà del nuovo mondo che percepisce, egli 
vede delle entità animico-spirituali, e queste gli si presentano ora 
quale mondo esteriore, così come nel campo fisico-sensibile i mi-
nerali, le piante e gli animali gli si presentano ai sensi. 

Il discepolo può ormai osservare una differenza importante 
fra quel mondo animico-spirituale che gli si sta rivelando, e 
quell’altro, che era abituato a percepire per mezzo dei suoi sensi 
fisici. 

Una pianta del mondo sensibile rimane ciò che è, malgrado 
quello che l’anima dell’uomo ne possa pensare o sentire. 

Non succede cosi a tutta prima per le immagini del mondo 
animico-spirituale; esse si modificano, a seconda dei pensieri e del 
sentimenti dell’uomo, che in tal modo dà loro un’impronta del 
proprio essere. 

Vogliamo supporre che una determinata immagine sorga 
nel mondo immaginativo dinanzi all’uomo; finché egli rimane in-
differente di fronte ad essa l’immagine si palesa con una determi-
nata forma; dal momento però che essa desta in lui sentimenti di 
piacere o di dispiacere, quella forma si modifica. 

Le immagini dunque esprimono non soltanto qualcosa 
d’indipendente al di fuori dell’uomo, ma riflettono inoltre qualcosa 
di ciò che è l’uomo stesso; esse sono completamente impregnate di 
essenza umana, la quale si stende sulle entità spirituali come un ve-
lo. 

In questo caso l’uomo, anche se si trova di fronte a 
un’entità reale, non la vede, ma scorge soltanto ciò che egli stesso 
ha creato. 

Di guisa che, pur avendo la verità dinanzi a se, egli può 
scorgere il falso. 

Effettivamente questo si verifica, non soltanto nei riguardi 
di ciò che l’uomo ha osservato della propria entità, ma tutto ciò che 
è in lui esercita pure un’azione su quel mondo. 

Egli può avere, per esempio, delle tendenze nascoste, le 
quali per virtù dell’educazione o del carattere non si manifestano 
nella vita; esse nondimeno esercitano un’azione sul mondo spiri-
tuale-animico, il quale acquista in tal modo un peculiare colore 
dall’intera natura dell’uomo, indipendentemente dal fatto che que-
sti abbia o meno coscienza di questa sua natura. 

Per poter progredire oltre questo gradino dell’evoluzione, 
occorre che l’uomo impari a distinguere fra sé stesso e il mondo 
spirituale esteriore, e che egli elimini tutte le influenze del proprio 
Sé dal mondo animico-spirituale che lo attornia; e questo potrà fare 
soltanto, dopo aver acquistato la conoscenza di ciò che egli stesso 
porta nel nuovo mondo. 

Si tratta dunque per l’uomo di conoscere prima veramente e 
profondamente sé stesso, per poter poi percepire in tutta la sua pu-
rezza il mondo animico-spirituale che lo attornia. 

Orbene, per virtù di determinati fatti dell’evoluzione uma-
na, tale autoconoscenza deve verificarsi naturalmente, quando 
l’uomo penetra nel mondo superiore. 

L’uomo sviluppa nel mondo abituale fisico-sensibile il suo 
Io, la sua autocoscienza, e questo Io agisce ormai come centro di 
attrazione per tutto ciò che appartiene all’uomo. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

168  

Tutte le sue tendenze, simpatie, antipatie, passioni, opinio-
ni, ecc. si raggruppano, in certo qual modo, attorno all’Io, e questo 
è pure il punto di attrazione per ciò che si chiama il Karma 
dell’uomo. 

Se si vedesse questo Io spogliato da tutti i suoi veli, si po-
trebbero anche vedere in lui i destini che lo attendono nell’attuale o 
nelle future incarnazioni, a seconda della vita da lui vissuta nelle 
precedenti, e delle qualità che egli ha assimilate. 

In tal modo l’Io, con tutto ciò che ad esso è attaccato, deve 
ormai essere la prima immagine che si presenta all’anima 
dell’uomo, quando questa ascende nel mondo animico-spirituale. 

Questo doppio dell’uomo, per virtù di una legge del mondo 
spirituale, deve costituire la prima impressione che gli si presenta 
in quel mondo. 

È facile comprendere la legge che sta a base di questo fe-
nomeno, se si riflette, che nella vita fisico-sensibile l’uomo perce-
pisce sé stesso soltanto in quanto sperimenta interiormente il pro-
prio pensare, sentire e volere; questa percezione però è interiore : 
non si presenta esteriormente davanti all’uomo come gli gi presen-
tano i minerali, le piante, gli animali. 

Del resto, per mezzo della percezione interiore, l’uomo im-
para a conoscere sé stesso soltanto in parte, poiché ha in sé qualco-
sa che non gli permette di approfondire troppo questa autocoscien-
za; è uno stimolo che, appena l’uomo riconosce una qualità in sé 
per mezzo dell’autoconoscenza e non vuole abbandonarsi a nessu-
na illusione sul proprio conto, lo spinge a trasformare questa quali-
tà. 

Se egli non cede a questo stimolo e distoglie semplicemente 
la sua attenzione dal proprio sé, rimanendo quale è, si priva ben in-
teso anche della possibilità di conoscere sé stesso riguardo al punto 
in questione. 

Se penetra però in sé stesso ed esamina senza illusioni que-
sta o quella speciale sua qualità, si troverà in condizione di correg-
gerla, oppure non ne sarà capace nelle attuali circostanze, della sua 

vita; in quest’ultimo caso un sentimento s’insinuerà nella sua ani-
ma, sentimento che si può chiamare di vergogna. 

Tale effettivamente è l’azione della natura sana dell’uomo; 
attraverso l’autoconoscenza sperimenta molti generi di vergogna. 

Orbene, anche nella vita ordinaria questo sentimento ha un 
effetto ben determinato: l’uomo di mente sana provvederà, perché 
le qualità che hanno suscitato quel sentimento non si manifestino 
esteriormente, non si esplichino in azioni esteriori. 

La vergogna è dunque una forza che spinge l’uomo a na-
scondere qualcosa in sé stesso, per impedire che si palesi 
all’esteriore. 

Se si riflette su tutto ciò, si arriverà a comprendere, che la 
scienza spirituale attribuisce un’azione ancora più profonda a 
un’altra esperienza interiore dell’anima, la quale è molto affine al 
sentimento della vergogna; essa trova, che nelle profondità recon-
dite dell’anima esiste una specie di vergogna nascosta, di cui 
l’uomo non è cosciente nella vita fisico-sensibile. 

Questo sentimento nascosto agisce però in modo analogo a 
quello manifesto appunto descritto della vita ordinaria, e impedisce 
che l’entità più intima dell’uomo si presenti a lui sotto forma 
d’immagine percettibile. 

Se questo sentimento non esistesse, l’uomo potrebbe veder-
si quale egli è realmente; sperimenterebbe le proprie rappresenta-
zioni, i propri sentimenti e la propria volontà non soltanto inte-
riormente, ma li scorgerebbe come vede le pietre, gli animali, le 
piante. 

Questo sentimento perciò ottenebra la vista dell’uomo su sé 
stesso, e in tal modo gli nasconde contemporaneamente l’intiero 
mondo spirituale-animico, perché, se la propria essenza interiore 
rimane per l’uomo nascosta, egli non può neppure vedere ciò per 
mezzo di cui deve sviluppare gli organi per conoscere il mondo 
animico-spirituale, e non può trasformare il suo essere di guisa che 
esso acquisti gli organi spirituali di percezione. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

169  

Se l’uomo però, per mezzo di una giusta disciplina, lavora 
per acquistarsi questi organi di percezione, la prima impressione 
che gli si presenta è quella di sé stesso, quale egli è veramente; ve-
de il proprio doppio. 

Questa conoscenza di sé stesso non si può separare dalla 
percezione del resto del mondo spirituale-animico. 

Nella vita ordinaria del mondo fisico-sensibile il sentimento 
di vergogna appunto descritto agisce in modo, che chiude all’uomo 
continuamente la porta del mondo spirituale-animico. 

Al primo passo che egli tenta per penetrare in quel mondo, 
subito sorge il sentimento di vergogna, di cui però non è cosciente, 
e gli nasconde quella parte del mondo spirituale-animico, che vuo-
le manifestarsi. 

Gli esercizi descritti però aprono questo mondo. 
Effettivamente quel sentimento nascosto esercita un’azione 

molto benefica per l’umanità; poiché tutto ciò che l’uomo ha ac-
quistato, senza l’aiuto della disciplina spirituale, come forza di cri-
terio, di sentimento e di volontà, non basta per renderlo capace di 
sopportare la vista del vero aspetto della propria entità; vista che 
gli farebbe perdere ogni fiducia in sé stesso, ogni sentimento o co-
scienza di sé. 

Per evitare che questo si verifichi, occorre praticare non 
soltanto gli esercizi che conducono alla conoscenza superiore, ma 
coltivare al contempo lo sviluppo di un sano criterio, e il perfezio-
namento della natura dei propri sentimenti e del proprio carattere. 

Dalla Scienza dello Spirito, per mezzo di una disciplina re-
golare, oltre ai molti mezzi per l’autoconoscenza e l’auto-
osservazione, l’uomo impara quanto è necessario per dargli la for-
za di sopportare con fermezza l’incontro con il proprio doppio. 

Allora il discepolo vede l’immagine nel mondo immagina-
tivo, sotto altra forma, di ciò che già ha conosciuto nel mondo fisi-
co. 

Chiunque per mezzo dei proprio intelletto già nel mondo fi-
sico abbia compreso giustamente le leggi del Karma, non si sgo-

menterà ormai gran fatto nel vedere il proprio destino tracciato 
nell’immagine del suo doppio. 

Chi ha compreso con il proprio criterio l’evoluzione del 
mondo e dell’umanità e sa come, in un determinato momento di 
essa, le forze di Lucifero siano penetrate nell’anima umana, non 
troverà difficoltà a sopportare la vista dell’immagine della propria 
entità, che contiene quegli esseri luciferici con tutti i loro effetti. 

Da tutto questo, però, si rileva, quanto sia necessario che 
l’uomo non cerchi di penetrare nel mondo spirituale, prima che per 
mezzo del suo giudizio normalmente evoluto nel mondo fisico-
sensibile, egli non abbia compreso alcune verità del mondo spiri-
tuale. 

Tutto ciò che viene comunicato in questo libro e che prece-
de la trattazione della «Conoscenza dei mondi superiori», dovrebbe 
essere assimilato dal discepolo, nel corso regolare del suo svilup-
po, per mezzo della normale sua capacità di giudizio, prima che 
egli stesso desideri di penetrare nei mondi soprasensibili. 

Con una disciplina, che non tiene conto della necessità di 
rinvigorire la sicurezza e la fermezza del giudizio e della vita del 
sentimento e del carattere, può succedere, che il discepolo penetri 
nel mondo superiore, prima di avere acquistato le capacità interiori 
necessarie. 

L’incontro con il suo doppio in tal caso lo angustierebbe e 
lo esporrebbe ad errori. 

Ma se - come è anche possibile - l’incontro venisse comple-
tamente evitato, e l’uomo penetrasse nondimeno nel mondo sopra-
sensibile, egli non sarebbe mai capace di riconoscere quel mondo 
nella sua vera forma; gli riuscirebbe impossibile di distinguere fra 
l’aspetto con cui egli stesso vede le cose e ciò che esse realmente 
sono. 

Questa distinzione è possibile soltanto quando il discepolo 
percepisce la propria entità come un’immagine a sé, e distacca in 
tal modo dall’ambiente che lo circonda tutto ciò che fluisce dalla 
propria interiorità. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

170  

Nella vita dell’uomo nel mondo fisico-sensibile il doppio, 
per virtù del sentimento di vergogna appunto caratterizzato, diven-
ta invisibile, non appena l’uomo si avvicina al mondo animico-
spirituale; così però il doppio nasconde completamente anche tutto 
quel mondo. 

Esso sta dinanzi a quel mondo come un «Guardiano», per 
vietarne l’ingresso a coloro che ancora non sono adatti a penetrar-
vi, ed è chiamato perciò dalla scienza dello spirito il «Guardiano 
della soglia del mondo spirituale-animico». 

Oltre che all’entrata del mondo soprasensibile, l’uomo in-
contra questo «Guardiano della Soglia» anche quando passa per la 
morte fisica; esso gli si rivela gradatamente durante lo svolgersi 
dell’evoluzione animico-spirituale che si verifica fra una morte e 
una nuova nascita. 

Allora però tale incontro non può angustiare l’uomo, perché 
egli conosce altri mondi, che ignorava nella vita fra nascita e mor-
te. 

Se l’uomo penetrasse nel mondo spirituale-animico senza 
incontrare il «Guardiano della Soglia», potrebbe cadere vittima di 
molte illusioni; non potrebbe mai distinguere ciò che egli stesso re-
ca in quel mondo, da ciò che veramente appartiene ad esso; ma una 
disciplina regolare deve guidare il discepolo nel campo della verità 
e non in quello dell’illusione; per virtù di essa perciò l’incontro 
dovrà necessariamente una volta verificarsi. 

Quell’incontro è difatti uno dei rimedi efficaci per evitare 
che nello studio dei mondi spirituali s’incorra nella possibilità delle 
illusioni e delle fantasticherie. 

È indispensabile che ogni discepolo della Scienza dello Spi-
rito ponga speciale cura all’educazione di sé stesso, per non cadere 
in fantasticherie, per non diventare un uomo soggetto alle illusioni 
e agli errori, per effetto di suggestione o di autosuggestione. 

Quando le giuste norme della disciplina spirituale sono os-
servate, rimangono annientate le sorgenti che potrebbero essere 
causa di errore. 

Naturalmente qui non si possono esaminare tutti i minuti 
particolari delle misure che occorre osservare, ma è dato soltanto 
di accennare alle cause delle illusioni di cui si tratta; queste posso-
no provenire da due sorgenti. 

Derivano anzitutto in parte dal fatto, che il discepolo confe-
risce alla realtà il colore della propria entità animica. 

Nella vita ordinaria del mondo fisico-sensibile questa sor-
gente di illusioni presenta relativamente poco pericolo; per quanto 
l’osservatore possa desiderare di dotare il mondo esteriore del co-
lore dei propri desideri e interessi, questo però s’impone sempre 
nettamente con, la propria forma. 

Ma appena si penetra nel mondo immaginativo le immagini 
subiscono effettivamente una trasformazione per effetto di quei de-
sideri e di quegli interessi, e l’uomo si trova dinanzi come realtà, 
ciò che egli stesso si è formato, o a cui per lo meno ha collaborato. 

Orbene, poiché per mezzo dell’incontro con il Guardiano 
della Soglia il discepolo impara a conoscere tutto ciò che è in lui, 
ciò che egli dunque può portare seco nel mondo spirituale, questa 
sorgente di illusione rimane eliminata. 

La preparazione a cui il discepolo è sottoposto prima di pe-
netrare nel mondo animico-spirituale è diretta a dargli l’abitudine, 
anche nell’osservare il mondo fisico, di eliminare la propria perso-
nalità, e di lasciar che le cose e i processi gli parlino direttamente 
per virtù della loro propria natura. 

Chiunque abbia praticato sufficientemente questa prepara-
zione può considerare con calma l’incontro con il Guardiano della 
Soglia; questo incontro potrà definitivamente dimostrargli, se egli 
sia realmente in condizione di eliminare la propria personalità, 
quando si trova di fronte al mondo animico-spirituale. 

Oltre a questa sorgente di illusioni ve n’è un’altra; questa si 
palesa quando si dà interpretazione errata alle impressioni che si 
ricevono. 

Nel mondo fisico-sensibile un esempio tipico di tale illu-
sione si può avere quando, seduti in ferrovia, si crede che gli alberi 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

171  

si muovano nella direzione opposta al treno, mentre invece siamo 
noi che ci muoviamo con il treno. 

Tali errori nel mondo fisico-sensibile non sono sempre così 
facili a constatare, quanto quello molto semplice appunto descritto; 
nondimeno è evidente che in questo mondo l’uomo trova anche i 
mezzi per eliminare tali illusioni, purché tenga conto con sano cri-
terio di tutti gli elementi che possono servire alla spiegazione del 
relativo fatto. 

Ma la cosa diventa diversa appena si penetra nelle sfere so-
prasensibili. 

Nel mondo sensibile l’illusione umana non può modificare 
la realtà stessa dei fatti, e perciò è possibile di rettificare l’illusione 
per mezzo di un esame spregiudicato di quelli. 

Ma nel mondo soprasensibile questa osservazione non è 
senz’altro possibile. 

Se un uomo vuole osservare un processo soprasensibile e si 
avvicina ad esso con criterio errato, introduce nel processo stesso 
un errore, per cui questo viene talmente intessuto con il fatto, che 
non è facile a tutta prima distinguere l’uno dall’altro. 

In tal caso l’errore non è più dell’uomo, né il fatto reale è al 
di fuori di esso, bensì l’errore stesso è divenuto parte costitutiva 
del fatto esteriore ; la realtà non può per ciò essere rettificata sem-
plicemente per mezzo dell’osservazione spregiudicata del fatto. 

Questo esempio c indica una perenne sorgente d’illusioni e 
di fantasticherie per coloro che si avvicinano al mondo soprasensi-
bile senza giusta preparazione. 

Orbene, come il discepolo acquista ormai la capacità di 
eliminare tutte le illusioni che provengono dalla colorazione che la 
propria natura ha conferito ai fenomeni cosmici soprasensibili, così 
egli deve conseguire anche la facoltà di annullare la seconda sor-
gente di illusioni sopra descritte. 

Il discepolo può escludere ciò che egli stesso ha portato, 
appena avrà riconosciuto l’immagine del proprio doppio, e potrà 
eliminare la seconda sorgente di illusioni, quando avrà acquistato 

la capacità di riconoscere, dalla natura stessa di un fatto del mondo 
soprasensibile, se si tratti di realtà o di illusione. 

Se le illusioni avessero precisamente il medesimo aspetto 
della realtà non sarebbe possibile distinguerle; ma così non è. 

Le illusioni dei mondi soprasensibili hanno delle caratteri-
stiche proprio, per cui si differenziano dalle realtà; occorre che il 
discepolo sappia distinguerle per riconoscere le realtà. 

Scaturisce spontanea, a chi non conosce la i i disciplina spi-
rituale, la domanda: «Come è possibile difendersi dall’errore, se le 
sorgenti delle illusioni sono così numerose? esiste forse un solo di-
scepolo spirituale che possa affermare con sicurezza, che le sue 
pretese cognizioni superiori non poggino sull’illusione, cioè sulla 
suggestione o l’autosuggestione?» 

Chi parla a quel modo non tiene conto del fatto, che ogni 
vera disciplina spirituale si svolge in modo, che le sorgenti delle 
illusioni rimangano eliminate. 

Anzitutto il vero discepolo acquisterà, per virtù della sua 
preparazione, delle cognizioni sufficienti intorno a tutte le possibili 
cause di errori e di illusioni, da trovarsi in condizione di sapersene 
difendere. 

A questo riguardo egli ha realmente maggiore possibilità di 
qualsiasi altro uomo di acquistare senno e giudizio per dirigere la 
sua vita. 

Tutto ciò che egli impara, gli insegna a non fare assegna-
mento su nessun presentimento o premonizione indeterminata, ecc. 
; la disciplina lo rende quanto mai prudente. 

Del resto ogni vero insegnamento è basato sullo studio di 
grandi eventi cosmici; di argomenti dunque che richiedono tensio-
ne del discernimento e del giudizio; e tale esercizio rafforza e acui-
sce quelle facoltà. 

A coloro soltanto che si rifiutano di studiare campi così va-
sti, e desiderano attenersi a «rivelazioni» più accessibili, può veni-
re a mancare quel sano rafforzamento del criterio, che rende capace 
di discernere con sicurezza l’illusione dalla realtà 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

172  

Ma tutto ciò non è l’essenziale; l’importanza maggiore ri-
siede negli esercizi stessi, praticati durante il corso di una discipli-
na spirituale regolare. 

Questi devono, cioè essere diretti in modo, che la coscienza 
del discepolo, durante la concentrazione interiore, possa osservare 
minutamente tutto ciò che si svolge nella sua anima. 

Anzitutto il discepolo deve formarsi un simbolo per provo-
care l’immaginazione; questo simbolo contiene ancora rappresen-
tazioni delle percezioni esteriori. 

L’uomo non ne stabilisce da solo il contenuto; non se lo 
forma da sé, e può perciò ingannarsi e interpretare erroneamente 
l’origine di esso. 

Egli allontana però questo contenuto dalla sua coscienza 
quando procede agli esercizi per l’ispirazione, e si concentra sol-
tanto nella propria anima sull’attività che ha formato il simbolo. 

Ma anche a questo punto vi è possibilità di errore; per mez-
zo dell’educazione e dello studio ecc. l’uomo ha sviluppato una 
speciale attività della sua anima, di cui però non conosce comple-
tamente l’origine. 

Il discepolo allontana ormai anche questa sua attività ani-
mica dalla coscienza, e se dopo questa eliminazione gli rimane an-
cora qualche cosa, non vi è però più nulla che possa sfuggire 
all’osservazione, o di cui egli non possa giudicare completamente 
il contenuto. 

Il discepolo possiede dunque con la sua intuizione qualco-
sa, che gli dimostra come sia costituita una realtà pura del mondo 
spirituale-animico; se si serve poi  delle caratteristiche riconosciute 
della realtà spirituale-animica, come pietra di paragone per vaglia-
re tutto ciò che sottopone alla sua osservazione, potrà distinguere 
la parvenza dalla realtà. 

Se applica questa legge, può essere altrettanto sicuro di pro-
teggersi dall’illusione nel mondo soprasensibile, quanto è sicuro 
nel mondo fisico-sensibile di non scambiare un ferro rovente im-
maginario con un ferro vero che bruci realmente. 

Ben inteso, tali considerazioni si possono applicare soltanto 
a quelle cognizioni acquistate per esperienza propria nei mondi so-
prasensibili, e non a quelle che ci vengono comunicate da altri, e 
che si comprendono con il nostro intelletto fisico e con un sano 
sentimento di verità. 

Il discepolo deve adoperarsi per tracciare un limite ben de-
finito fra ciò che egli stesso si è acquistato e quello che ha accolto 
da altri, e deve essere pronto ad accogliere le comunicazioni sui 
mondi superiori e a vagliarle con il suo criterio. 

Quando si tratta però di un’esperienza sua propria, di 
un’osservazione fatta da lui stesso, dovrà vrificare accuratamente 
se questa presenta quelle caratteristiche, che egli ha imparato a co-
noscere con il mezzo infallibile dell’intuizione. 

 
*   *   * 

 
Quando il discepolo ha superato l’incontro con il «Guardia-

no della Soglia», si trova di fronte ad altre esperienze. 
Anzitutto osserverà, che vi è un’intima affinità fra questo 

«Guardiano della Soglia» e quella forza dell’anima già descritta a 
proposito della scissione della personalità, e che è la settima a for-
marsi come entità indipendente. 

Effettivamente, sotto un certo riguardo, questa settima enti-
tà altro non è che il doppio stesso, il «Guardiano della Soglia» ; es-
sa impone al discepolo un compito speciale, quello cioè di guidare 
e di dirigere, per mezzo del nuovo Sé, il suo Sé abituale, ossia il 
Sé, che gli appare nell’immagine; ne risulta perciò una specie di 
lotta con il «doppio», il quale tenta continuamente di prendere il 
sopravvento. 

Lo sforzo di stabilire con quello un giusto rapporto e di non 
permettergli nessun’azione che non sia controllata dal nuovo Io, 
consolida e rinvigorisce anche le forze dell’uomo. 

Ma nel mondo superiore l’autoconoscenza, sotto un deter-
mInato aspetto, non è la stessa che nel mondo fisico-sensibile. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

173  

Mentre in quest’ultimo l’autoconoscenza si presenta soltan-
to come esperienza interiore, il nuovo Sé invece si palesa subito 
come un fenomeno animico esteriore. 

L’uomo si trova dinanzi il nuovo Sé come un altro essere, 
ma non lo può percepire completamente. 

Per quanto ci si possa essere innalzati sulla via dei mondi 
superiori, vi saranno tuttavia sempre nuovi gradini più elevati da 
ascendere, e da questi avremo una visione sempre più chiara del 
nostro «Sé superiore». 

Questo perciò può rivelarsi soltanto in parte al discepolo sui 
vari gradini. 

L’uomo si trova esposto però a una tremenda tentazione, 
quando comincia ad accorgersi del suo «Sé superiore», e cioè a 
quella di considerarlo, in certo qual modo, dal punto di vista acqui-
statosi nel mondo fisico-sensibile. 

Questa tentazione è salutare e deve presentarsi, perché la 
evoluzione possa svolgersi giustamente. 

Il discepolo deve considerare l’essere che gli si presenta 
come il proprio doppio, come il «Guardiano della Soglia», e para-
gonarlo al «Sé superiore», per potere constatare la differenza fra 
ciò che egli stesso è, e ciò che deve diventare. 

Ma durante questo esame il «Guardiano della Soglia» co-
mincia ad assumere un altro aspetto; esso si presenta come imma-
gine di tutti gli ostacoli che si oppongono all’evoluzione del Sé su-
periore. 

Il discepolo si accorge allora del pesante fardello di cui è 
caricato il Sé abituale, e qualora, per virtù della sua preparazione, 
egli non fosse abbastanza forte per dire a sé stesso: «Non mi fer-
merò qui, ma mi evolverò incessantemente fino al Sé superiore», il 
discepolo indietreggerà spaventato dinanzi all’avvenire. 

Egli in tal caso è penetrato nel mondo spirituale, ma rinun-
zia a progredire più oltre, e diventa prigioniero di quella figura che 
gli si presenta all’anima per mezzo del «Guardiano della Soglia». 

È importante il fatto, che quest’esperienza non dà al disce-
polo il senso di essere un prigioniero, anzi, egli crede di sperimen-
tare qualcosa di affatto diverso. 

La figura evocata dal «Guardiano della Soglia» può essere 
tale, da produrre nell’anima di chi l’osserva il impressione, di ave-
re dinanzi a sé, nelle immagini che sorgono a questo gradino 
dell’evoluzione, l’intiero assieme di tutti i mondi, di essere in-
somma arrivato all’apice della conoscenza, e che non le occorra 
progredire più oltre. 

Invece di sentirsi prigioniero, il discepolo si sentirà in tal 
caso il ricco possessore di tutti i segreti cosmici. 

Non c è da sorprendersi, che egli possa avere un’esperienza 
così contraria alla verità, ove si rifletta che, quando sperimenta a 
quel modo, il discepolo già si trova nel mondo animico-spirituale, 
e che una peculiarità di quest’ultimo è proprio quella, che gli even-
ti si presentano al contrario di come sono. 

In questo libro è stato già accennato a questo fatto, nelle os-
servazioni sulla vita dopo la morte. 

La figura che l’uomo vede a tale gradino dell’evoluzione 
gli palesa un aspetto del «Guardiano della Soglia» diverso da quel-
lo con cui la prima volta si era presentato, poiché allora il discepo-
lo poteva vedere in lui tutte le qualità possedute dal Sé abituale 
dell’uomo, per effetto dell’influenza delle forze di Lucifero. 

Orbene, durante il corso dell’evoluzione umana, per virtù 
dell’influenza di Lucifero, un’altra forza è penetrata nelle anime 
degli uomini, la forza detta di Arimane. 

Questa è la forza che impedisce all’uomo durante 
l’esistenza fisica di vedere le entità spirituali animiche del mondo 
esteriore nascoste dietro alla superficie del mondo sensibile. 

Quello che l’anima dell’uomo è divenuta sotto l’influenza 
di tale forza si manifesta nella figura, di cui l’immagine si presenta 
al discepolo durante l’esperienza descritta. 

L’uomo che si avvicina a questa esperienza con una prepa-
razione sufficiente saprà darle il suo vero significato, e in tal caso 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

174  

gli si manifesta poco dopo un’altra figura, cioè quella che si può 
chiamare il «grande Guardiano della Soglia», la quale lo ammoni-
sce a non fermarsi, ma a lavorare energicamente per progredire più 
oltre. 

Questa figura desta chiaramente la coscienza, nell’uomo 
che l’osserva, che il mondo da lui conquistato diventa una realtà e 
non si trasforma in illusione, purché il lavoro venga giustamente 
proseguito. 

Se un uomo però che ha seguito una disciplina errata do-
vesse avvicinarsi a questa esperienza senza la necessaria prepara-
zione, alla vista del «grande Guardiano della Soglia» egli si senti-
rebbe l’anima invasa da un sentimento, che si può qualificare come 
«di infinito terrore», di invincibile paura. 

Come l’incontro con il «piccolo Guardiano della Soglia» 
offre al discepolo l’occasione di verificare, se egli è al riparo dalle 
illusioni che potrebbero sorgere dall’intromissione della sua perso-
nalità nel mondo soprasensibile, così pure egli può mettersi alla 
prova, con le esperienze che conducono finalmente al «grande 
Guardiano della Soglia», per verificare se è capace di resistere alle 
illusioni, che derivano dalla seconda sorgente sopra descritta. 

Se sa resistere alla potente illusione, che gli presenta il 
mondo immaginativo da lui raggiunto come una ricca conquista, 
mentre egli invece non è che un prigioniero, allora si troverà anche 
al riparo, nell’ulteriore corso della sua evoluzione, dal pericolo di 
confondere l’apparenza con la realtà. 

Il «Guardiano della Soglia» assumerà, fino a un certo pun-
to, Vai una figura individuale per ogni singolo uomo. 

L’incontro con esso corrisponde appunto all’esperienza, per 
mezzo della quale il carattere personale dell’osservazione sopra-
sensibile viene superato e viene data la possibilità di penetrare in 
una regione, in cui le esperienze sono libere da qualsiasi colorazio-
ne personale, e che è aperta ad ogni entità umana. 

 
*   *   * 

 
Il discepolo, dopo le esperienze descritte, è capace di di-

stinguere nell’ambiente animico-spirituale ciò che egli stesso è, da 
quanto lo attornia; egli intende allora quanto sia necessaria la co-
noscenza dei processi cosmici descritti in questo libro per poter 
comprendere l’uomo e la vita di lui. 

Difatti, si capisce il corpo fisico soltanto quando si ricono-
sce, come esso si sia andato edificando attraverso l’evoluzione di 
Saturno, del Sole, della Luna e della Terra; e si arriva a compren-
dere il corpo eterico, quando se ne segue la formazione attraverso 
l’evoluzione del Sole, della Luna e della Terra. 

Si comprende pure tutto ciò che si riconnette attualmente 
con l’evoluzione terrestre, quando si riconosce come tutto si sia 
evoluto per gradi. 

La disciplina spirituale ci pone in condizione di riconoscere 
il rapporto fra tutto ciò che vi è nell’uomo e i fatti e le entità corri-
spondenti del mondo che si trova al di fuori perché, realmente, 
ogni singolo organo dell’uomo sta in rapporto con l’intiero univer-
so. 

In questo libro è stato soltanto possibile dare un accenno di 
questo fatto; bisogna però riflettere, per esempio, che durante 
l’evoluzione di Saturno esisteva soltanto un primo abbozzo del 
corpo fisico dell’uomo. 

I suoi organi, il cuore, il polmone, il cervello si sono forma-
ti più tardi da quel primo germe, durante l’epoca solare, quella lu-
nare e quella terrestre, di guisa che vi è rapporto fra cuore, polmo-
ne, ecc., e l’evoluzione solare, la lunare e la terrestre; ugualmente 
vi è rapporto fra quelle evoluzioni e i ’corpo eterico, il corpo sen-
ziente, e l’anima senziente ecc. 

L’uomo è stato formato dall’intiero mondo che lo attornia; 
e ogni singola sua parte corrisponde ad un processo, a un essere del 
mondo esteriore. 

A un determinato gradino della sua evoluzione il discepolo 
arriva a riconoscere questo rapporto del proprio essere con 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

175  

l’universo, e tale stadio della conoscenza viene chiamato dalla 
Scienza dello Spirito la coscienza della corrispondenza del «picco-
lo mondo», il microcosmo, cioè l’uomo stesso, con il «grande 
mondo», il macrocosmo. 

Quando il discepolo si è elevato a tale conoscenza gli si può 
presentare una nuova esperienza; egli comincia a sentirsi parte in-
tegrante dell’intiero edificio cosmico, pur continuando a sentir 
completa la propria indipendenza. 

Questo sentimento è come un sentirsi diffuso nell’intiero 
mondo, diventar uno con esso, senza però perdere la propria entità 
personale. 

La Scienza dello Spirito chiama questo gradino 
dell’evoluzione «l’unione con il macrocosmo». 

È importante di non rappresentarci questa unificazione co-
me se con essa la coscienza separata venisse a cessare, e l’entità 
umana si diffondesse nel Tutto; tale idea non potrebbe derivare che 
da un giudizio non disciplinato. 

I singoli gradini della conoscenza superiore, secondo il pro-
cesso di iniziazione qui descritto, possono dunque essere indicati 
nel seguente ordine: 

1. Lo studio della Scienza dello Spirito, per il quale ci si 
serve anzitutto della forza di giudizio acquistata nel mondo fisico-
sensibile. 

2. L’acquisto della conoscenza immaginativa. 
3. La lettura della scrittura occulta (corrispondente 

all’Ispirazione). 
4. La penetrazione profonda nell’ambiente spirituale (corri-

spondente all’intuizione). 
5. La conoscenza dei rapporti fra microcosmo e macroco-

smo. 
6. L’unione con il macrocosmo. 
7. L’esperienza complessiva delle precedenti esperienze, 

vissuta come un solo stato fondamentale dell’anima. 

Non è necessario che questi gradini si susseguano ordina-
tamente; a seconda dell’individualità del discepolo la disciplina 
può anche svolgersi in modo, che, prima di aver completamente 
superato un gradino, egli già cominci a praticare gli esercizi per 
quello susseguente. 

Può succedere benissimo, per esempio, che il discepolo sia 
riuscito in modo sicuro a ottenere soltanto alcune immaginazioni e 
già pratichi gli esercizi che attirano nel campo della sua esperienza 
l’ispirazione, l’intuizione, o la conoscenza del rapporto fra micro-
cosmo e macrocosmo. 

 
*   *   * 

 
Il discepolo, dopo sperimentata l’intuizione, conosce non 

soltanto le immagini del mondo animico-spirituale e legge i loro 
rapporti nella «scrittura occulta», ma arriva anche alla conoscenza 
degli esseri stessi, per mezzo della cui collaborazione è stato costi-
tuito il mondo al quale l’uomo appartiene; egli impara in tal modo 
a conoscere sé stesso nella forma che gli è propria, come essere 
spirituale, nel mondo animico-spirituale. 

Il discepolo si è elevato fino alla percezione del suo Io su-
periore, e si è accorto quanto ancora debba lavorare per dominare il 
suo «doppio», il «Guardiano della Soglia»; ha però sperimentato 
anche l’incontro con il «grande Guardiano della Soglia», che gli 
sta di fronte come continuo incitamento ad un ulteriore progresso. 

Questo «grande Guardiano della Soglia» diventa ormai il 
modello verso il quale egli aspira: quando questo sentimento si af-
faccia nel discepolo, egli ha raggiunto quel gradino importante 
dell’evoluzione, in cui è capace di riconoscere chi è realmente 
l’Essere che gli si presenta, sotto l’aspetto del «grande Guardiano 
della Soglia». 

Questo Guardiano ormai, nella visione del discepolo, si tra 
C i sforma nella figura del Cristo, dell’Essere, il cui intervento 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

176  

nell’evoluzione terrestre è stato indicato nei precedenti capitoli di 
questo libro. 

In tal modo, per virtù della sua intuizione, il discepolo vie-
ne iniziato in quel sublime Mistero che è connesso al nome del 
Cristo. 

Il Cristo gli si rivela come il «grande esempio che l’uomo 
deve seguire sulla Terra». 

Quando il Cristo viene riconosciuto nel mondo spirituale 
per mezzo dell’intuizione, riesce anche possibile di comprendere 
ciò che si è svolto storicamente sulla Terra, nel quarto periodo 
post-atlantico dell’evoluzione terrestre, nel periodo greco-latino. 

Per esperienza propria, allora, il discepolo arriva a conosce-
re come a quell’epoca il grande Essere solare, l’Entità-Cristo, sia 
intervenuto nell’evoluzione della Terra, e come in questa continui 
da allora in poi ad esercitare la sua azione. 

Per mezzo dell’intuizione dunque il discepolo riceve la ri-
velazione del significato e dell’importanza dell’evoluzione terre-
stre. 

La via ora descritta per arrivare alla conoscenza dei mondi 
soprasensibili può essere seguita da ogni uomo, in qualsiasi condi-
zione egli si trovi nella vita attuale. 

A proposito di tale via occorre riflettere, che la mèta della 
conoscenza e della verità è sempre stata la medesima in ogni epoca 
dell’evoluzione terrestre, ma che i punti di partenza per gli uomini 
sono stati differenti, a seconda delle varie epoche. 

L’uomo, attualmente, per penetrare nelle regioni soprasen-
sibili non può partire dal medesimo punto dal quale partivano, per 
esempio, gli antichi iniziandi egiziani; gli esercizi perciò che veni-
vano imposti al discepolo egiziano non sono più adatti per gli uo-
mini attuali. 

Da quell’epoca le anime umane hanno attraversato varie in-
carnazioni e questo passaggio ha avuto un’importanza e un signifi-
cato. 

Le capacità e le qualità delle anime, si modificano da incar-
nazione a incarnazione. 

Basta osservare anche superficialente il corso della storia 
per accorgersi, che dal 12° o13°secolo dopo Cristo in poi tutte le 
condizioni della vita sono cambiate, che le opinioni, i sentimenti e 
anche le facoltà degli uomini si sono trasformati. 

La via della conoscenza superiore descritta è dunque adatta 
per le anime che s’incarnano nei tempi attuali; essa pone il punto di 
partenza per l’evoluzione spirituale là, dove l’uomo si trova 
nell’epoca presente, qualunque siano le condizioni impostegli dalla 
vita attuale. 

Nei riguardi delle vie che conducono alla conoscenza supe-
riore, il progresso dell’evoluzione conduce l’umanità da un’epoca 
all’altra a forme sempre nuove; come pure la vita esteriore le pro-
prie forme. 

E in ogni epoca , inodifica attraverso i tempii e necessario 
che regni un perfetto accordo fra la vita esteriore l’iniziazione. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

177  

 
 
 
 
 
 

VI 
 
L’EVOLUZIONE PRESENTE E FUTURA 
DEL MONDO E DELL’UMANITÀ 
 

 
Non è possibile conoscere l’evoluzione presente e futura 

del mondo e dell’umanità, così come è intesa dalla Scienza dello 
Spirito, se non si comprende prima questa evoluzione nel suo pas-
sato. 

Difatti, ciò che si rivela alla visione dell’investigatore oc-
culto, quando osserva i fatti nascosti nel passato, contiene al con-
tempo tutto ciò che egli può sapere del presente e dei futuro. 

È stato parlato in questo libro delle evoluzioni di Saturno, 
del Sole, della Luna e della Terra. 

Non si può comprendere l’evoluzione terrestre, dal punto di 
vista della Scienza dello Spirito, se non si esaminano i fatti delle 
evoluzioni precedenti. 

Ciò che si presenta attualmente all’uomo, nell’ambito dei 
mondo terrestre, contiene in certo qual modo i fatti verificatisi du-
rante gli stadi di Luna, Sole e Saturno. 

Gli esseri e le cose che parteciparono all’evoluzione lunare 
sono andati elaborandosi più compiutamente, e da essi è derivato 
tutto ciò che oggi appartiene alla Terra attuale. 

Non tutto però quello che è provenuto dalla Luna e si è poi 
sviluppato sulla Terra è percettibile per la coscienza fisico-
sensibile. 

Una parte di ciò che da questa Luna si è sviluppato sulla 
Terra si rivela soltanto a un determinato gradino della coscienza 
chiaroveggente che abbia raggiunto la conoscenza dei mondi so-
prasensibili. 

Quando questa conoscenza è stata acquistata, si riconosce 
che il nostro mondo terrestre è unito a un mondo soprasensibile, il 
quale contiene quella parte dell’esistenza lunare non condensatasi 
fino al punto di divenire percettibile ai sensi fisici ; la contiene an-
zitutto quale essa è attualmente, e non come era all’epoca 
dell’antichissima evoluzione lunare. 

La coscienza chiaroveggente può però ottenere 
un’immagine di quella condizione primitiva, perché quando appro-
fondisce le percezione che attualmente le è dato di raggiungere, si 
accorge che esse si scindono in due immagini diverse. 

Una di queste presenta la forma che la Terra aveva durante 
la sua evoluzione lunare; l’altra immagine si palesa invece in mo-
do, che si riconosce che essa contiene una forma ancora in stato 
embrionale, e che soltanto nell’avvenire diventerà reale, nel mede-
simo senso in cui la Terra è reale oggidì. 

L’osservazione ulteriore dimostra, che in questa forma av-
venire scorrono, in certo qual modo, continuamente i risultati di 
tutto ciò che si svolge sulla Terra, di guisa che questa forma futura 
ci presenta ciò che la nostra Terra sarà nell’avvenire. 

Gli effetti dell’esistenza terrestre si uniranno con gli eventi 
del mondo or descritto, e da questa unione risulterà il nuovo essere 
cosmico in cui la Terra si trasformerà, così come la Luna si è tra-
sformata nella Terra. 

La Scienza dello Spirito chiama questa forma avvenire lo 
stato di Giove. 

Questo stato, osservato chiaroveggentemente, ci palesa che 
alcuni dati processi dovranno svolgersi nell’avvenire, perché nella 
parte soprasensibile del mondo terrestre derivata dalla Luna esisto-
no esseri e cose, che assumeranno speciali forme, quando determi-
nati eventi si saranno verificati nel mondo fisico-sensibile. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

178  

Nello stato di Giove vi _sarà dunque qualche cosa di già 
predeterminato dall’evoluzione lunare; esso conterrà però pure al-
cunché di nuovo, che attraverso gli eventi terrestri penetrerà per la 
prima volta nel complesso dell’evoluzione; la coscienza chiaro-
veggente perciò può sperimentare in parte ciò che si svolgerà du-
rante lo stato di Giove. 

Le entità e i fatti osservati in questo campo della coscienza 
non hanno carattere d’immagini sensibili, non appaiono neppure 
come formazioni aeree tenui di cui l’azione ricordi le impressioni 
dei sensi; esse danno soltanto impressioni puramente spirituali di 
suono, di luce e di calore. 

Esse non si esprimono per mezzo di nessuna incarnazione 
materiale; possono essere percepite soltanto dalla coscienza chia-
roveggente. 

Si può dire, però, che queste entità hanno un «corpo» ; que-
sto però, in seno all’elemento animico, che è la manifestazione del 
loro essere attuale, si palesa come un assieme di ricordi condensati, 
che esse portano nel proprio essere animico. 

Si può distinguere nel loro essere ciò che esse sperimentano 
ora, da ciò che hanno sperimentato nel passato e che ricordano. 

Quest’ultima parte è contenuta da esse come un elemento 
corporeo e ne sono coscienti come l’uomo è cosciente del proprio 
corpo. 

A un gradino della evoluzione chiaroveggente più elevato 
di quello appunto descritto come necessario per la conoscenza del-
la Luna e di Giove, divengono percettibili esseri e cose soprasensi-
bili che sono veramente le forme perfezionate di ciò che già esiste-
va durante lo stato solare, ma che ormai ha raggiunto condizioni di 
esistenza tanto elevate, da non poter essere percepito da una co-
scienza capace di osservare soltanto le forme lunari. 

L’immagine di questo mondo, se il discepolo si concentra 
profondamente su di essa, si presenta pure scissa in due parti, una 
delle quali conduce alla conoscenza della condizione solare del 
passato, l’altra presenta una forma avvenire della Terra e propria-

mente quella in cui si sarà trasformata, quando i risultati degli 
eventi che si svolgono su di essa e su Giove saranno penetrati nelle 
forme di quel mondo. 

Quanto in tal modo si osserva di quel mondo futuro costi-
tuisce ciò che dalla Scienza dello Spirito viene chiamato lo stato di 
Venere. 

Ad una coscienza chiaroveggente ancor più elevata si rivela 
allo stesso modo un altro stadio dell’evoluzione avvenire, cioè Io 
stato di Vulcano; questo si trova in ugual rapporto con lo stato di 
Saturno, come Venere si trova con l’evoluzione solare, e Giove 
con l’evoluzione lunare. 

Quando si osserva dunque l’evoluzione della Terra, nel 
passato, nel presente e nell’avvenire, si possono citare le evoluzio-
ni di Saturno, Sole, Luna, Terra, Giove, Venere e Vulcano. 

Oltre a queste condizioni generali della Terra si palesano 
alla visione chiaroveggente anche circostanze riguardanti un avve-
nire più prossimo; a ogni immagine del passato corrisponde anche 
un’immagine dell’avvenire. 

Ma quando si parla di tali cose bisogna tener presente una 
considerazione che è assolutamente indispensabile: dobbiamo 
completamente spogliarci dell’idea, che la semplice riflessione fi-
losofica su di esse possa insegnarci qualcosa sull’argomento. 

Queste cose, non possono e non devono essere studiate mai 
con tale forma di riflessione. 

Se dopo aver accolto le comunicazioni della Scienza dello 
Spirito sulle condizioni dello stato lunare, qualcuno credesse di po-
tere arrivare, paragonando le condizioni terrestri attuali con quelle 
antiche lunari a scoprire, per via di riflessione, le future condizioni 
di Giove, incorrerebbe in grave errore. 

Queste circostanze devono essere investigale soltanto per 
mezzo della coscienza chiaroveggente elevatasi all’osservazione 
diretta; quando i risultati di tali investigazioni vengono comunicati, 
allora essi possono essere compresi anche senza l’aiuto della chia-
roveggenza. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

179  

Di fronte alle comunicazioni che riguardano il futuro, 
l’investigatore spirituale si trova in condizione diversa, che non di 
fronte a quelle che concernono il passato. 

L’uomo a tutta prima non è capace di considerare gli eventi 
futuri con l’equanimità con cui contempla il passato; ciò che acca-
de nel futuro eccita il suo sentimento e la sua volontà; il passato 
invece viene sentito in modo molto diverso. 

Chi osserva la vita, sa quanto ciò sia vero per il corso 
dell’esistenza ordinaria; ma fino a quale alto grado tale fatto possa 
intensificarsi, quali forme possa assumere nel riguardi degli eventi 
nascosti della vita, ciò riuscir palese soltanto all’uomo, a cui siano 
già noti alcuni fatti del mondo soprasensibile; per questa ragione 
appunto, alla conoscenza di tali cose vengono assegnati dei limiti 
ben determinati. 

La grande evoluzione del mondo può essere studiata attra-
verso successivi stati, dall’epoca di Saturno fino a quella di Vulca-
no; allo stesso modo si possono studiare pure dei periodi di evolu-
zione più brevi, come per esempio, quelli della Terra. 

Dopo i violenti cataclismi che hanno segnato la fine 
dell’antica vita atlantica, l’evoluzione umana sulla Terra ha attra-
versato successivi stati, nel diversi periodi indicati in questo libro, 
e cioè quello paleo-indiano, quello paleo-persiano, l’egizio-
caldaico, e quello greco-latino. 

Il quinto periodo è quello in cui l’umanità vive oggi, cioè il 
tempo presente; esso risale all’undicesimo, dodicesimo, e tredice-
simo secolo dopo Cristo, ma già era andato preparandosi dal quarto 
e quinto secolo. 

Il periodo antecedente, il greco-latino, s’iniziò circa 
all’ottavo secolo prima di Cristo; verso la fine dei primo terzo di 
esso si è verificato l’avvento del Cristo. 

L’atteggiamento dell’anima umana e tutte le umane capaci-
tà si trasformarono nel passaggio dal periodo egizio-caldaico a 
quello greco-latino. 

Durante il primo non esisteva ancora quello che oggi si 
chiama il pensiero logico, la comprensione intellettiva del mondo. 

La conoscenza che l’uomo assimila oggi a mezzo 
dell’intelletto, la riceveva allora nella forma adatta per quel tempi, 
e cioè direttamente, per mezzo di una conoscenza interiore, in certo 
qual modo chiaroveggente. 

Egli percepiva le cose, e al contempo gli sorgeva 
nell’anima il concetto, l’immagine di cui l’anima aveva bisogno. 

Quando la forza cognitiva si esplica in tal maniera, nascono 
nell’anima, non soltanto le immagini fisico-sensibili del mondo, 
ma dalle profondità di essa sorge anche una certa conoscenza di 
fatti e di entità non sensibili, che è un avanzo di quell’antica chiaro 
veggenza crepuscolare, comune un tempo a tutti gli uomini. 

Durante il periodo greco-latino andò sempre aumentando il 
numero degli uomini ai quali mancava quella capacità, al posto 
della quale si sviluppò la riflessione intelligente sulle cose. 

Gli uomini vennero sempre più allontanati dalla percezione 
diretta del mondo spirituale-animico, e costretti a formarsene 
un’immagine per mezzo del loro intelletto e dei loro sentimento. 

Questo stato continuò sotto certi aspetti durante tutto il 
quarto periodo dell’epoca post-atlantica, e solo quegli uomini che 
avevano conservato come retaggio l’antica costituzione animica 
potevano avere coscienza diretta del mondo spirituale. 

Essi però erano dei ritardatari dagli antichi tempi; il modo 
con cui arrivavano alla conoscenza non era adatto ai nuovi tempi, 
perché, in conseguenza delle leggi dell’evoluzione, un’antica capa-
cità animica perde il suo pieno significato, quando compaiono ca-
pacità nuove. 

La vita umana si adatta allora a quelle nuove facoltà e non 
può più utilizzare le antiche. 

Esistevano però in quel tempi anche uomini, i quali comin-
ciavano coscientemente a sviluppare, oltre alle forze già raggiunte 
dell’intelletto e del sentimento, altre forze ancora più elevate, che 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

180  

davano loro di nuovo la possibilità di penetrare nel mondo animi-
co-spirituale. 

Per riuscire nel loro intento, essi dovettero seguire un me-
todo diverso da quello in uso presso i discepoli degli antichi inizia-
ti, i quali non avevano avuto da tener conto delle capacità animiche 
sviluppatesi poi nel quarto periodo. 

Il metodo d’insegnamento occulto descritto in questo libro, 
e che è il sistema adatto all’epoca attuale, ebbe principio nel quarto 
periodo. 

Esso non era allora che al suo inizio, e raggiunse il suo 
completo sviluppo soltanto nel quinto periodo (a partire dal 12° e 
13°, ma sopratutto dal 15° secolo). 

Gli uomini che cercavano d’innalzarsi in tal modo fino ai 
mondi soprasensibili riuscivano, a mezzo della propria immagina-
zione, ispirazione e intuizione, ad acquistare qualche conoscenza 
delle regioni più elevate dell’esistenza. 

Coloro, di cui il progresso si arrestava allo sviluppo delle 
facoltà dell’intelletto e del sentimento, non potevano conoscere le 
cose note all’antica chiaroveggenza, che a mezzo della tradizione, 
che veniva trasmessa verbalmente o per iscritto di generazione in 
generazione. 

Gli uomini, pure, nati dopo l’avvento del Cristo, se non si 
erano elevati fino ai mondi soprasensibili, non potevano conoscere 
la natura essenziale di quell’avvenimento, che per mezzo di tali 
tradizioni. 

Esistevano però degli iniziati ancora dotati di facoltà natu-
rali per la percezione del mondo soprasensibile, i quali, per mezzo 
dello sviluppo di quelle capacità s’innalzavano nel mondo superio-
re, malgrado non tenessero nessun conto delle nuove forze 
dell’intelletto e del sentimento. 

Per mezzo di essi venne effettuata la transizione dall’antico 
al nuovo metodo d’iniziazione. 

Vi sono state personalità di quel genere anche nei periodi 
successivi. 

La caratteristica dei quarto periodo consiste proprio nel fat-
to, che con l’esclusione dell’anima dalla diretta comunione con il 
mondo, animico-spirituale, si determinò nell’uomo una maggiore 
forza, un maggior vigore nelle capacità dell’intelletto e del senti-
mento. 

Le anime che s’incarnarono a quel tempo e svilupparono in 
alto grado le forze dell’intelletto e del sentimento trasportarono il 
frutto di quella loro evoluzione nelle reincarnazioni del quinto pe-
riodo. 

Come compenso all’esclusione dal mondo spirituale, si 
conservarono le possenti tradizioni della saggezza primordiale, 
specialmente quelle riguardanti l’avvento del Cristo, le quali per 
virtù della forza del loro contenuto davano alle anime la fidente 
persuasione dell’esistenza dei mondi superiori. 

Vi furono però sempre anche degli uomini, i quali svilup-
pavano forze superiori di conoscenza, oltre alle facoltà 
dell’intelletto e del sentimento; ad essi spettava di sperimentare, 
per mezzo della conoscenza soprasensibile immediata, i fatti del 
mondo superiore, e specialmente il mistero dell’avvento del Cristo; 
da essi scorreva nell’anima degli altri uomini quel tanto della co-
noscenza che poteva riuscire a questi utile e comprensibile. 

In ordine all’evoluzione terrestre era naturale che la prima 
affermazione del cristianesimo si verificasse in un’epoca, in cui le 
forze della conoscenza soprasensibile non erano ancora sviluppate 
nella maggior parte dell’umanità; questa è la ragione per cui la for-
za della tradizione aveva a quel tempo tanta potenza. 

Occorreva effettivamente una forza di tale potenza per ispi-
rare fiducia nel mondo soprasensibile a uomini incapaci di pren-
derne diretta conoscenza. 

Esistevano però pur sempre (tranne durante un breve perio-
do del tredicesimo secolo uomini, i quali per mezzo 
dell’immaginazione, dell’ispirazione e dell’intuizione si potevano 
elevare fino ai mondi superiori; uomini che sono i successori post-
cristiani degli antichi iniziati, delle guide e dei seguaci dei misteri. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

181  

Essi avevano la missione di arrivare a riconoscere, per virtù 
delle proprie capacità, ciò che in altri tempi gli uomini potevano 
conoscere per mezzo dell’antica chiaroveggenza e dell’antico me-
todo di ascensione ai mondi spirituali (l’antica iniziazione); essi 
dovevano inoltre acquistare la conoscenza dell’essenziale natura 
dell’avvento del Cristo. 

Si costituti così, presso questi nuovi iniziati, una conoscen-
za che abbracciava tutto ciò che formava il contenuto dell’antica 
iniziazione; ma al centro di questa scienza risplendeva la cono-
scenza superiore dei misteri dell’avvento del Cristo. 

Di tale sapere non poteva filtrare che una piccola parte nella 
vita generale, essendo quello il tempo in cui le anime umane del 
quarto periodo dovevano rafforzare le loro capacità di intelletto e 
di sentimento; perciò la conoscenza a quel tempo si può dire vera-
mente che fosse una «scienza molto segreta». 

È sorto poi un nuovo periodo, che si può chiamare il quinto, 
la caratteristica essenziale del quale è il progresso dell’evoluzione 
delle capacità intellettuali, che si svilupparono in alto grado e an-
cor più si svilupperanno nell’avvenire. 

Tutto ciò andò preparandosi lentamente fin dal dodicesimo 
e tredicesimo secolo e se ne accelerò sempre più il progresso dal 
sedicesimo secolo fino all’epoca attuale. 

Sotto l’impulso di tali influenze, l’evoluzione del quinto pe-
riodo fu in special modo dedicata allo sviluppo delle forze 
dell’intelletto, mentre invece l’antica conoscenza, basata sulla fede 
e la sapienza trasmessa per via di tradizione, andò gradatamente 
perdendo della sua forza sull’anima umana. 

D’altra parte, dal dodicesimo e tredicesimo secolo in poi 
cominciò a fluire con sempre maggior forza nelle anime umane 
una corrente di conoscenza dovuta, si può dire, alla nuova coscien-
za chiaroveggente. 

La «sapienza occulta» fluisce, sebbene ancora inosservata, 
nel modo di pensare degli uomini di questo periodo. 

Come è naturale, fino ad oggi, le forze intellettuali si sono 
mantenute contrarie a quelle conoscenze; ma ciò che deve accade-
re, accadrà, malgrado tutte le momentanee opposizioni. 

La «sapienza occulta», che esercita in tal modo la sua azio-
ne sull’umanità, e sempre maggiormente l’eserciterà, si può chia-
mare simbolicamente la conoscenza del «Graal». 

Chi impara a penetrare la profonda essenza di questo sim-
bolo, quale viene raccontato nella storia e nella leggenda, si accor-
ge che esso rappresenta in modo significativo la natura di ciò che 
abbiamo chiamato la conoscenza della nuova iniziazione, con il 
mistero del Cristo al centro. 

Gli iniziati moderni possono essere perciò chiamati «inizia-
ti del Graal». 

Quella via verso i mondi sopra-sensibili, di cui abbiamo de-
scritto in questo libro i primi gradini, conduce alla «scienza del 
Graal». 

Tale conoscenza ha la peculiarità, che i fatti a cui allude 
possono essere investigali soltanto dopo l’acquisto dei mezzi ne-
cessari, quali sono indicati in questo libro. 

Quando però i fatti sono stati investigati, essi possono esse-
re compresi appunto per mezzo delle forze animiche sviluppatesi 
nel quinto periodo; e veramente diventerà più evidente che tali for-
ze troveranno ognora maggiore sempre pii soddisfazione in quelle 
conoscenze. 

Nel tempi in cui ora viviamo, quelle conoscenze devono es-
sere accolte nella coscienza generale più largamente di quanto non 
lo fossero nel passato, ed è da tale punto di vista appunto che sono 
stati comunicati gl’insegnamenti contenuti in questo libro. 

A misura che l’evoluzione dell’umanità assimilerà le cono-
scenze del Graal, l’impulso dato dall’avvento del Cristo acquisterà 
maggior forza e significato; la parte esteriore dell’evoluzione cri-
stiana andrà sempre più associata a quella «interiore». 

Tutto ciò che può essere conosciuto intorno ai mondi supe-
riori, nel riguardi del mistero del Cristo, a mezzo 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

182  

dell’immaginazione, dell’ispirazione e dell’intuizione, penetrerà 
sempre meglio nella vita intellettiva, sentimentale e volitiva 
dell’uomo. 

La «sapienza occulta del Graal» diverrà manifesta, e come 
forza interiore compenetrerà sempre più le manifestazioni della vi-
ta umana. 

Durante il quinto periodo le conoscenze riguardanti i mondi 
soprasensibili fluiranno nella coscienza umana, e, quando 
s’inizierà il sesto, l’umanità avrà riacquistato su di un gradino più 
elevato ciò che possedeva ancora in un’epoca anteriore come chia-
roveggenza crepuscolare. 

Questo nuovo acquisto avrà forma però affatto diversa 
dall’antica. 

Ciò che dei mondi superiori l’uomo conosceva nei tempi 
antichi non era permeato dalle forze del suo intelletto e del suo 
sentimento, ma era saputo come ispirazione; nell’avvenire, invece, 
l’anima non soltanto avrà delle ispirazioni, ma comprenderà queste 
e le sentirà quale essenza della propria essenza. 

Allora, se essa acquisterà la conoscenza di un dato essere o 
di una data cosa, l’intelligenza troverà la conferma di tale cogni-
zione anche per virtù della propria natura; se poi si affermerà in lei 
un’altra conoscenza nei riguardi di una legge morale o della con-
dotta umana, l’anima dovrà dirsi: «li mio sentimento si giustifica 
dinanzi a sé stesso sol quando io operi in conformità dell’intimo 
senso di questa conoscenza». 

Tale atteggiamento dell’anima dovrà svilupparsi in un nu-
mero relativamente grande di uomini del sesto periodo. 

Nel quinto periodo si ripete, in un determinato modo, ci che 
avvenne nel terzo periodo dell’evoluzione umana, nell’egizio-
caldaico. 

L’anima ancora percepiva a quel tempo alcuni fatti del 
mondo soprasensibile, ma tale percezione tendeva a sparire, perché 
le forze intellettive si stavano preparando a svilupparsi e dovevano 
a tutta prima escludere l’uomo dal mondo soprasensibile. 

Nel corso del quinto periodo i fatti soprasensibili, che du-
rante il terzo venivano percepiti dagli i uomini con la chiaroveg-
genza crepuscolare, diverranno di nuovo manifesti, ma saranno 
ormai compenetrati dalle forze intellettive e sentimentali personali 
dell’uomo. 

Saranno anche permeati da ciò che l’anima può acquistare 
mediante la conoscenza del mistero del Cristo, e assumeranno per-
ciò una forma affatto diversa da quella di prima. 

Mentre le impressioni dal mondi superiori venivano sentite 
negli antichi tempi come forze che agivano sull’uomo dal mondo 
spirituale che lo attorniava e di cui egli non faceva parte, per virtù 
invece dell’evoluzione dei nuovi tempi verranno sentite come im-
pressioni di un mondo, nel quale l’uomo cresce e di cui forma 
sempre più parte. 

Nessuno deve supporre che la ripetizione della cultura egi-
zio-caldaica possa svolgersi semplicemente in modo, che l’anima 
accolga di nuovo ciò che a quel tempo esisteva e che ci viene tra-
smesso dalla tradizione. 

L’impulso del Cristo, inteso bene, agisce sull’anima umana 
che lo ha accolto, in modo, che essa sente di essere un elemento - e 
come tale si riconosce e si comporta - di un mondo spirituale, dal 
quale prima si trovava al di fuori. 

Mentre in tal modo il terzo periodo rivive nel quinto, per 
compenetrarsi nelle anime umane della parte assolutamente nuova 
contribuita dal quarto, un processo simile si svolgerà rispettiva-
mente fra il sesto e il secondo periodo, e fra il settimo e il primo, il 
periodo cioè dell’India antica. 

La meravigliosa sapienza dell’antica cultura indiana, quella 
sapienza che solo i grandi maestri di quel tempo potevano rivelare, 
ricomparirà nel settimo periodo, come verità vivente nelle anime 
umane. 

Frattanto i cambiamenti nelle cose terrestri esteriori 
all’uomo si svolgeranno in modo, da conservare un determinato 
rapporto con l’evoluzione dell’umanità stessa. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

183  

Alla fine del settimo periodo la Terra sarà funestata da un 
cataclisma, paragonabile a quello che si verificò fra il periodo at-
lantico e il post-atlantico; le condizioni terrestri così trasformate 
proseguiranno nuovamente la loro evoluzione attraverso sette pe-
riodi. 

Le anime umane che allora si reincarneranno sperimente-
ranno, su di un gradino più elevato, quella medesima comunione 
con il mondo spirituale che gli Atlanti avevano sperimentato su di 
un gradino inferiore. 

Saranno però capaci di adattarsi alle nuove condizioni della 
Terra soltanto gli uomini, in cui siano incarnate anime maturate 
dalle influenze dell’epoca greco-latina e dei tre susseguenti perio-
di, il quinto, il sesto e il settimo dell’evoluzione post-atlantica. 

L’interiorità di quelle anime corrisponderà a ciò che la Ter-
ra frattanto sarà divenuta. 

Le altre anime allora dovranno restare indietro, mentre pri-
ma avrebbero avuto la scelta di procurarsi o meno le condizioni 
necessarie per progredire con le altre. 

Saranno mature per le nuove condizioni che si verifiche-
ranno dopo il prossimo grande cataclisma quelle anime, le quali 
durante il passaggio dal quinto al sesto periodo post-atlantico si sa-
ranno procurate la possibilità di interpenetrare le conoscenze so-
prasensibili con le forze dell’intelletto e del sentimento. 

Il quinto e il sesto periodo avranno in certo qual modo in-
fluenza decisiva. 

Durante il corso del settimo periodo quelle anime che 
avranno raggiunto la mèta del sesto continueranno effettivamente a 
svilupparsi armonicamente; le altre però, nelle condizioni mutate 
dell’ambiente circostante troveranno ben poca occasione di rimet-
tere il tempo perduto; solo in un avvenire più lontano si affacce-
ranno nuovamente delle condizioni che lo permetteranno loro. 

L’evoluzione procede in tal modo di periodo in periodo. 
La conoscenza chiaroveggente osserva nel futuro, non sol-

tanto dei cambiamenti a cui la Terra sola prende parte, ma anche 

altri che si svolgono con la partecipazione dei corpi celesti che la 
circondano. 

Verrà un tempo, in cui l’evoluzione della Terra e 
dell’umanità sarà progredita a tal punto, che le forze e le entità, le 
quali hanno dovuto staccarsi dalla Terra durante il periodo lemuri-
co, per rendere possibile l’ulteriore progresso degli esseri umani, 
potranno nuovamente ricongiungersi ad essa. 

La luna allora si riunirà nuovamente alla Terra. 
Questo succederà, perché un numero sufficientemente 

grande di anime umane avrà acquistato tanta forza interiore, da po-
ter utilizzare quelle forze lunari per l’ulteriore progresso, e si veri-
ficherà in un tempo, in cui, a lato dell’evoluzione superiore rag-
giunta da un sufficiente numero di uomini, se ne svilupperà 
un’altra che si dirigerà verso il male. 

Le anime rimaste indietro avranno accumulato nel loro 
Karma tanto errore, tanta bruttezza e malvagità, che formeranno a 
tutta prima una speciale associazione dei malvagi e dei perversi, in 
netto contrasto con la comunità degli uomini buoni. 

L’umanità buona, per mezzo della sua evoluzione, imparerà 
a utilizzare le forze lunari e con esse trasformerà anche la parte cat-
tiva dell’umanità, di guisa che questa possa seguire, come regno 
terrestre separato, l’ulteriore progresso dell’evoluzione. 

Per virtù di questo lavoro dell’umanità buona la Terra, riu-
nitasi con la luna, diventerà capace, dopo un determinato periodo 
di evoluzione, di unirsi nuovamente anche con il Sole (e pure con 
gli altri pianeti). 

Passato uno stato intermedio, che ci si presenta come un 
soggiorno in un mondo superiore, la Terra si trasformerà nello sta-
to di Giove. 

Durante quello stato non esisterà più ciò che oggi viene 
chiamato il regno minerale; le forze di quel regno saranno trasfor-
mate in forze vegetali. 

Il regno vegetale, che avrà però forma affatto nuova rispetto 
all’attuale, si paleserà su Giove come il più basso dei regni. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

184  

Al di sopra di quello si costituirà il regno animale, anche 
esso trasformato; vi sarà inoltre un regno umano, composto dei di-
scendenti della comunità cattiva, costituitasi un tempo sulla Terra, 
e al di sopra di esso, come regno umano di grado superiore, i di-
scendenti della comunità umana buona della Terra. 

Gran parte del lavoro di quest’ultimo regno umano consi-
sterà nel nobilitare le anime cadute nell’umanità cattiva per modo, 
che esse possano ancora trovare l’accesso nel vero regno umano. 

Allo stato di Venere anche il regno vegetale, sarà scompar-
so; il regno inferiore sarà quello animale, nuovamente trasformato, 
e al di sopra di esso vi saranno tre regni umani a gradi diversi di 
perfezionamento. 

Durante lo stato di Venere la Terra rimarrà unita al sole; in-
vece l’evoluzione durante l’epoca di Giove si svolgerà in guisa, 
che a un determinato momento, il Sole si distaccherà nuovamente 
da «Giove» ed eserciterà su di esso la sua azione dal di fuori. 

Si verifica poi nuovamente l’unione fra Giove e il sole, e ta-
le trasformazione gradatamente passa allo stato di Venere. 

Durante quest’ultimo, si distacca da «Venere» uno speciale 
corpo celeste, che contiene tutti gli esseri che si sono opposti 
all’evoluzione; è, per così dire, una «luna incorreggibile» che si 
avvia ormai verso un’evoluzione di una natura impossibile a de-
scriversi, perché troppo diversa da tutto ciò che l’uomo può speri-
mentare sulla Terra. 

L’umanità evoluta però precede, in uno stato di esistenza 
completamente spirituale, all’evoluzione di Vulcano, di cui la de-
scrizione esorbita dai limiti di quest’opera. 

Si vede dunque come la «conoscenza del Graal» e insegni il 
più alto ideale dell’evoluzione umana che all’uomo sia dato di 
concepire; quella spiritualizzazione, cioè che egli conquista per 
opera propria, e che si palesa infine come il risultato dell’accordo 
armonico, che egli ha saputo stabilire, durante il quinto e il sesto 
periodo dell’evoluzione attuale, fra le forze da lui acquistate del 

sentimento e dell’intelletto e le conoscenze dei mondi soprasensi-
bili. 

Ciò che l’uomo ha elaborato in tal modo nella sua interiori-
tà diventerà più tardi esso stesso il mondo esteriore. 

Lo spirito dell’uomo si eleva fino alle possenti impressioni 
del suo mondo esteriore e dapprima intravede, poi riconosce delle 
entità spirituali dietro di esse; il cuore umano sente l’infinita su-
blimità di quella spiritualità. 

L’uomo può riconoscere altresì, che le esperienze intellet-
tuali, sentimentali e caratteristiche della sua interiorità, sono i ger-
mi di un mondo spirituale in via di formazione. 

Chi pensa che la libertà umana non sia compatibile con la 
prescienza e con la predeterminazione dell’assetto avvenire delle 
cose dovrebbe riflettere, che la libertà d’azione dell’uomo nel futu-
ro è altrettanto poco dipendente dal predeterminato assetto delle 
cose, quanto lo sarebbe oggi, se egli si proponesse di dimorare fra 
un anno in una casa, di cui attualmente sta tracciando la pianta. 

L’uomo sarà libero, nella misura che il suo essere interiore 
gli permetterà di esserlo, nella casa appunto che egli si è costruito; 
su Giove o su Venere egli sarà libero commisuratamente alla sua 
interiorità, entro la cerchia appunto delle condizioni che allora vi 
potranno essere. 

La libertà non dipenderà da ciò che è stato predeterminato 
dalle condizioni anteriori, bensì da ciò che l’anima avrà saputo fare 
di sé stessa. 

 
*   *   * 

 
Lo stato terrestre contiene ciò che si è sviluppato durante i 

precedenti periodi di Saturno, del Sole e della Luna. 
L’uomo terrestre trova la «saggezza» nei processi che si 

svolgono attorno a lui; saggezza che esiste, come risultato di ciò 
che è accaduto precedentemente. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

185  

La Terra è la discendente dell’antica Luna, e quest’ultima si 
è costituita, con tutto ciò che le apparteneva, come «Cosmo della 
Sapienza». 

Orbene, la Terra segna l’inizio di un’evoluzione per mezzo 
di cui una nuova forza verrà introdotta in questa saggezza; essa 
conduce l’uomo a sentirsi cittadino indipendente di un mondo spi-
rituale. 

Ciò dipende dal fatto, che il suo «Io» viene formato dagli 
Spiriti della Forma, durante il periodo terrestre, al modo stesso 
come il suo corpo fisico venne elaborato su Saturno dagli Spiriti 
della Volontà, il suo corpo vitale sul Sole dagli Spiriti della Sag-
gezza, e il suo corpo astrale sulla Luna dagli Spiriti del Movimen-
to. 

Dalla collaborazione degli Spiriti della Volontà, della Sa-
pienza e del Movimento nasce ciò che si manifesta come Saggez-
za. 

Per opera di queste tre categorie di Spiriti, gli esseri e i pro-
cessi della Terra possono armonizzarsi in saggezza con gli altri es-
seri del loro mondo. 

L’uomo riceve il suo «Io» indipendente dagli Spiriti della 
Forma; questo Io si armonizzerà nell’avvenire con gli esseri della 
Terra, di Giove, di Venere e di Vulcano a mezzo di quella forza 
che s’introduce nella saggezza durante il periodo terrestre. 

È questa la forza dell’amore. 
Questa forza dell’amore deve nascere nell’umanità terrestre 

e il «Cosmo della saggezza» deve svilupparsi in «Cosmo di amo-
re». 

Tutto ciò che l’Io può sviluppare in sé deve trasformarsi in 
amore. 

Quale universale «archetipo dell’amore» si presenta con la 
sua rivelazione il sublime Essere solare, che è stato caratterizzato 
nella descrizione dell’evoluzione del Cristo. 

Con esso il germe dell’amore è stato immerso 
nell’interiorità più profonda dell’essenza umana, e da lì dovrà flui-
re in tutta l’evoluzione. 

Come la saggezza maturatasi nel passato si manifesta nelle 
forze del mondo fisico esteriore, nelle attuali «forze della natura», 
così in avvenire l’amore stesso si manifesterà in tutti i fenomeni, 
come nuova forza della natura. 

Questo è il segreto di ogni evoluzione futura: la conoscen-
za, e tutto ciò che l’uomo compie con vera comprensione 
dell’evoluzione, è una semente che deve maturarsi in amore. 

E quanto più sarà la forza dell’amore, tanto maggior copia 
di forza creativa verrà fornita all’avvenire. 

In ciò che sarà stato costituito dall’amore risiederanno le 
forze possenti che conducono al risultato finale della spiritualizza-
zione sopra descritta; quanto più la conoscenza spirituale fluirà 
nell’evoluzione dell’umanità e della Terra e tanto più numerosi sa-
ranno i germi vitali disponibili per l’avvenire. 

La conoscenza spirituale, per virtù di ciò che essa è, si tra-
sforma in amore. 

L’intiero processo che è stato descritto, dal periodo greco-
latino fino a quello attuale, dimostra, come questa trasformazione 
si debba svolgere e per quale ragione essa segni il principio, 
dell’evoluzione futura. 

Ciò che si è andato preparando come saggezza su Saturno, 
il Sole e la Luna, agisce nel corpo fisico, nel corpo eterico e nel 
corpo astrale dell’uomo e si manifesta come «Saggezza del Mon-
do» ; nell’Io però s’interiorizza. 

A partire dallo stato terrestre, «la saggezza del mondo este-
riore» diventa saggezza interiore nell’uomo; e quando si è in tal 
modo interiorizzata diventa il germe dell’amore. 

La saggezza è condizione necessaria per l’amore; l’amore è 
il frutto della saggezza rinata nell’Io. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

186  

Non avrebbe compreso rettamente la descrizione della evo-
luzione, come l’abbiamo data nelle pagine che precedono, chi rite-
nesse di doverle attribuire un carattere fatalistico. 

Chi credesse che, con una simile evoluzione, un certo nu-
mero di uomini sia condannato a far parte della «umanità cattiva», 
dimostra di non distinguere chiaramente i rapporti fra ciò ch’è sen-
sibile e ciò che si svolge nella sfera animico-spirituale. 

Entro certi limiti, queste due sfere formano correnti evolu-
tive distinte. 

Le forze proprie della corrente sensibile danno origine alle 
forme della «umanità cattiva» ; ma per ogni singola anima umana 
non esiste una necessità di incarnarsi in una forma siffatta, se non 
ne ha ella stessa create le condizioni. 

Potrebbe pure verificarsi il caso che quelle forme, sviluppa-
tesi dalle forze della corrente sensibile, non trovassero anime uma-
ne provenienti dal tempo passato, perché queste sarebbero state 
troppo buone per corpi di quella specie. 

In tal caso quelle forme dovrebbero venire animate da enti-
tà diverse dalle anime umane. 

Un’anima umana non dovrà risiedere in una di quelle for-
me, se non si sarà da sé stessa preparata una siffatta incarnazione. 

In questo campo, la conoscenza soprasensibile non può che 
descrivere ciò che vede: cioè l’esistenza, in quel lontano avvenire, 
di due regni umani, uno buono, e uno cattivo; ma essa non è auto-
rizzata a dedurre intellettualmente dallo stato attuale delle anime 
umane l’instaurarsi di uno stato futuro come per necessità naturale. 

La conoscenza soprasensibile deve cercare per due vie af-
fatto separate lo sviluppo delle forme umane e quello dei destini 
delle anime; e il confonderle nella concezione dell’universo sareb-
be un residuo di materialismo che, se presente, inciderebbe in mo-
do preoccupante sulla scienza del soprasensibile. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

187  

 
 
 
 
 
 
 

ALCUNE PARTICOLARITÀ 
DELLA SCIENZA DELLO SPIRITO 
 
IL CORPO ETERICO DELL’UOMO 

 
^Quando gli elementi costitutivi superiori dell’uomo ven-

gono osservati a mezzo della percezione soprasensibile, tale perce-
zione non è mai del tutto simile a quella dei sensi esteriori. 

Allorché l’uomo tocca un oggetto e ne riceve una sensazio-
ne di calore, occorre distinguere fra ciò che proviene dall’oggetto, 
che fluisce in certo qual modo da esso, e ciò che la persona speri-
menta nell’anima. 

L’esperienza animica interiore della sensazione del calore è 
alquanto diversa dal calore che fluisce dall’oggetto. 

Immaginiamoci quest’esperienza animica da per sé sola, 
senza l’oggetto esteriore; rappresentiamoci l’esperienza di una sen-
sazione di calore nell’anima, che non sia provocata da nessun og-
getto esteriore fisico. 

Se una tale sensazione vi fosse senza causa, sarebbe pura 
immaginazione. 

Il discepolo della scienza spirituale sperimenta percezioni 
interiori di tal natura non determinate da causa fisica; esse però, a 
un dato gradino di evoluzione, si manifestano in maniera, che il di-
scepolo può sapere (è stato dimostrato che lo può sapere per mezzo 
dell’esperienza stessa), che la sua percezione interiore non è cosa 
immaginaria, ma è prodotta da una entità animico-spirituale di un 
mondo esteriore soprasensibile, alla stessa guisa che una sensazio-

ne ordinaria di calore viene prodotta nel mondo fisico da un ogget-
to esteriore fisico-sensibile. 

Lo stesso si può dire per la percezione del colore nel mondo 
soprasensibile. 

Occorre distinguere in questo caso fra il colore associato 
all’oggetto esteriore e l’interiore sensazione del colore nell’anima. 

Rappresentatevi la sensazione interiore dell’anima quando 
percepisce un oggetto rosso del mondo esteriore fisico-sensibile; 
immaginatevi di conservare un vivace ricordo di 
quell’impressione, pur distogliendo lo sguardo dall’oggetto stesso. 

Ciò che ancora vi rimane come ricordo del colore, rappre-
sentatevelo come esperienza interiore, e potrete allora distinguere 
fra ciò che è esperienza interiore del colore e il colore esteriore. 

Queste esperienze interiori differiscono completamente per 
il loro contenuto dalle impressioni esteriori dei sensi ; esse portano, 
piuttosto l’impronta di ciò che viene sentito come dolore e gioia, 
anziché quella delle percezioni normali dei sensi. 

Rappresentiamoci poi il sorgere nell’anima di 
un’esperienza interiore di questo genere, non provocata da nessun 
oggetto esteriore fisico-sensibile. 

Chi è dotato della conoscenza soprasensibile può avere 
un’esperienza siffatta e può anche sapere nel caso speciale, che 
non è immaginazione, ma che è l’espressione di un’entità animico-
spirituale. 

Se questa entità animico-spirituale provoca un’impressione 
uguale a quella prodotta da un oggetto rosso nel mondo fisico sen-
sibile, si potrà chiamarla rossa. 

Ma quando si tratta di un oggetto fisico-sensibile, si presen-
terà prima l’impressione esteriore e dopo l’esperienza interiore del 
colore; nella vera chiaroveggenza dell’uomo della nostra epoca de-
ve accadere proprio il contrario: si produce prima l’esperienza inte-
riore incerta, come un semplice ricordo di colore, e poi a mano a 
mano, l’impressione dell’immagine si fa più viva. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

188  

Quanto meno si tiene presente che il processo deve svolger-
si in tal modo, e tanto meno si riesce a distinguere fra le vere per-
cezioni spirituali e le percezioni fittizie (illusioni, allucinazioni e 
simili). 

Dalla maggiore o minore evoluzione chiaroveggente dipen-
de la maggiore o minore vivacità dell’immagine prodotta da una 
percezione animico-spirituale siffatta, che può rimanere comple-
tamente incerta, come un’oscura rappresentazione, o può esercitare 
azione intensa, come un oggetto esteriore. 

L’impressione generale che il veggente riceve del corpo 
eterico umano si può descrivere, dicendo: «Se la forza di volontà è 
sviluppata al punto di permettere al veggente, quando un essere 
umano gli sta dinanzi, di distogliere la sua attenzione da ciò che il 
suo occhio fisico vede, egli è capace di percepire con la coscienza 
soprasensi lo spazio occupato dal corpo fisico di quell’uomo». 

Occorre, naturalmente, una forte intensificazione della vo-
lontà per distogliere l’attenzione, non soltanto da qualche cosa a 
cui si pensa, ma proprio da qualcosa che ci sta dinanzi, in modo 
che l’impressione fisica ne risulti del tutto spenta. 

Ma questa intensificazione è possibile e si consegue per 
mezzo degli esercizi che conducono alla conoscenza soprasensibi-
le. 

Il chiaroveggente allora può ricevere anzitutto 
l’impressione generale del corpo eterico; nella sua anima sorge la 
medesima sensazione interiore che viene suscitata dalla vista del 
colore di un fiore di pesco, e questa impressione diventa così viva-
ce, che egli può dirsi: «Il corpo eterico ha il colore del fiore di pe-
sco». 

Il chiaroveggente percepisce poi anche i singoli organi e le 
correnti del corpo eterico. 

La descrizione del corpo eterico si può proseguire, citando 
le esperienze dell’anima che corrispondono alle sensazioni di calo-
re, alle impressioni di suono, ecc., perché quel corpo non è soltanto 
un fenomeno luminoso. 

Allo stesso modo si può descrivere il corpo astrale e gli altri 
elementi costitutivi dell’entità umana. 

Chi tiene conto di queste considerazioni comprenderà come 
vadano intese le descrizioni date nel senso della Scienza dello Spi-
rito (vedi il cap. II di questo libro). 

 
 
 

IL MONDO ASTRALE. 
 
 
Finché si osserva soltanto il mondo fisico, la Terra, quale 

dimora dell’uomo, si presenta come un corpo cosmico separato; 
quando però la conoscenza soprasensibile sale ad altri mondi, vie-
ne meno questa separazione; perciò abbiamo potuto dire, che 
l’immaginazione percepisce la Terra e al contempo lo stato lunare 
evolutosi fino all’epoca presente. 

Orbene, al mondo a cui si arriva in quel modo appartiene 
non soltanto la parte soprasensibile della Terra, ma giacciono in 
esso anche altri corpi cosmici, i quali fisicamente sono separati 
dalla Terra. 

Chi ha raggiunto la conoscenza dei mondi soprasensibili 
osserva dunque, non soltanto le regioni soprasensibili della Terra, 
ma vede in un primo tempo anche la parte soprasensibile di altri 
corpi cosmici (che si tratti dell’osservazione della parte soprasen-
sibile di altri corpi cosmici è un fatto che dovrebbe essere tenuto 
presente da chi chiede: «perché il chiaroveggente non ci rivela ciò 
che accade su Marte?», poiché tale domanda si riferisce evidente-
mente alle condizioni fisico-sensibili). 

Questa è la ragione per cui è stato possibile di descrivere in 
questo libro anche determinati rapporti fra la evoluzione della Ter-
ra e l’evoluzione contemporaneamente svoltasi su Saturno, Giove, 
Marte, ecc. 

Quando il corpo astrale è sottratto all’uomo durante il son-
no, esso appartiene, non soltanto alle condizioni terrestri, ma pure 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

189  

a mondi, di cui anche altre regioni (mondi stellari) dell’universo 
fanno parte. 

Anzi, quei mondi esercitano un’influenza sul corpo astrale 
dell’uomo anche durante lo stato di veglia; questo fatto giustifica 
appunto la denominazione di «corpo astrale». 

 
 
 

LA VITA DELL’UOMO DOPO LA MORTE. 
 
 
Nel corso di questo libro è stato parlato del tempo successi-

vo alla morte dell’uomo, durante il quale il corpo astrale rimane 
unito al corpo eterico. 

In tal periodo permane un ricordo dell’intiera vita allora 
trascorsa, ricordo che man mano va impallidendo (vedi cap. III. 

La durata di questo tempo varia, a seconda dei diversi uo-
mini; dipende dal grado di forza con cui il corpo astrale trattiene a 
sé il corpo eterico, dal potere che esercita su questo. 

La conoscenza soprasensibile può ricevere un’impressione 
di questa forza, se osserva un uomo, il quale effettivamente, per il 
grado della sua stanchezza, dovrebbe dormire, ma che nondimeno 
si mantiene sveglio per virtù di forza interiore. 

Si può osservare allora che il tempo durante il quale si pos-
sono mantenere desti i vari uomini, in cui, cioè non si lasciano vin-
cere dal sonno, varia a seconda di ognuno di essi. 

Orbene, per quanto lungamente un uomo può conservarsi 
desto, in caso di necessità, altrettanto tempo, a un dipresso, perma-
ne in lui il ricordo dopo la morte della vita appunto trascorsa, ossia 
la connessione con il corpo eterico. 

 
*   *   * 

 
Quando il corpo eterico dopo la morte si è distaccato (vedi 

cap. III), rimane di esso, per tutta la futura evoluzione dell’uomo, 

qualcosa, che si potrebbe chiamare un estratto, un’essenza del me-
desimo. 

Questa essenza contiene i frutti della vita trascorsa, ed è il 
veicolo di tutto ciò che, durante l’evoluzione spirituale dell’uomo, 
fra la morte e una nuova nascita, si sviluppa come un germe per la 
vita successiva (vedi cap. III). 

 
*   *   * 

 
La durata del tempo che corre fra la morte e una nuova na-

scita (vedi cap. III) viene determinata dal fatto, che l’Io, come re-
gola generale, ritorna nel mondo fisico-sensibile soltanto quando 
quest’ultimo si è nel frattempo trasformato in modo, che quello 
possa trovarvi delle esperienze nuove. 

Mentre l’Io si trova nelle regioni spirituali, la sua dimora 
terrestre si modifica; tale cambiamento però è in corrispondenza 
con le grandi trasformazioni dell’universo, per esempio, con il 
cambiamento nella relativa posizione della Terra con il sole, ecc. 

Queste sono tutte modificazioni in cui determinate ripeti-
zioni del passato si presentano in condizioni nuove; esse si espri-
mono, per esempio, nel fatto, che il punto della volta celeste, in cui 
il Sole sorge all’inizio della primavera, descrive, nel corso di circa 
26.000 anni, un circolo completo. 

Quel punto iniziale della primavera si sposta dunque in quel 
numero di anni da una regione del cielo all’altra. 

Durante la dodicesima parte di quel tempo e cioè in circa 
2.100 anni, le condizioni della Terra si sono modificate sufficien-
temente, perché l’anima umana vi possa sperimentare qualche cosa 
di nuovo. 

Ma poiché le esperienze dell’uomo sono diverse, a seconda 
dell’incarnazione come donna o come uomo, si verificano gene-
ralmente, nel corso di quel tempo, due incarnazioni, una maschile, 
l’altra femminile. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

190  

Questi eventi dipendono però pure dalla natura delle forze 
che l’uomo trasporta seco dall’esistenza terrestre nella morte. 

Tutte le indicazioni di questo genere che qui vengono date, 
devono essere intese come essenzialmente esatte, sebbene nel sin-
goli casi esse possano presentarsi trasformate nel modi più diversi. 

Infatti, solo sotto un certo riguardo la durata del soggiorno 
dell’Io umano nel mondo spirituale dipende dalle condizioni sopra 
menzionate. 

Sotto un altro aspetto, la durata di quel soggiorno dipende 
dagli stati evolutivi che l’uomo percorre in quel tempo. 

Questi stati conducono dopo un certo tempo l’Io a una di-
sposizione spirituale, per cui esso non trova più appagamento nella 
propria esperienza intima dello spirito, e per cui nasce il desiderio 
di quella trasformazione di coscienza che trova il proprio appaga-
mento nel rispecchiarsi per mezzo dell’esperienza fisica. 

Dal concorso di questa intima sete di incarnazione e della 
possibilità, offerta dal cosmo, di trovare un corpo adeguato, dipen-
de l’ingresso dell’uomo nella vita terrena. 

Siccome questi due fattori devono appunto concorrere, 
l’incarnazione può avvenire, talora, anche se la «sete» non ha rag-
giunto il suo culmine, perché si presenta la possibilità di 
un’incarnazione pressappoco adeguata; talaltra, anche se la «sete» 
ha oltrepassato la sua normale intensità, perché al momento giusto 
non si offriva ancora una possibilità d’incarnazione. 

Con queste variabili condizioni sta in rapporto il sentimento 
generale della vita che l’uomo prova per effetto della conforma-
zione della propria natura corporea. 

 
 
 

IL CORSO DELLA VITA UMANA. 
 
 
La vita dell’uomo, così come si manifesta attraverso la suc-

cessione dei vari stati fra nascita e morte, può essere compresa 

completamente soltanto quando si tengano in considerazione, oltre 
al corpo fisico-sensibile, anche quelle trasformazioni che si com-
piono negli organi soprasensibili della natura umana. 

Si possono considerare tali trasformazioni nel modo se-
guente: la nascita fisica si palesa come il distacco dell’uomo 
dall’involucro materno-fisico. 

Le forze che il germe umano, prima della nascita, aveva in 
comune con il corpo materno, esistono ancora in lui dopo la nasci-
ta, ma soltanto come forze indipendenti. 

Ma la percezione chiaroveggente verifica, che durante il 
corso dell’esistenza si svolgono degli eventi soprasensibili, che 
somigliano a quelli sensibili della nascita fisica. 

L’uomo, fino alla seconda dentizione (circa li 6° o 7° an-
no), ha il corpo eterico circondato da un involucro eterico; questo 
allora si distacca, e si verifica così la «nascita» del corpo eterico. 

L’uomo resta però ancora avvolto in un involucro astrale, 
che si distacca a sua volta fra il 12° e il 16° anno (al momento della 
pubertà). 

Questa appunto è la nascita del «corpo astrale», e più tardi 
ancora nasce il vero «Io» (le considerazioni utili che si possono 
dedurre da questi fatti soprasensibili, nei r guardi dell’educazione 
del fanciullo, sono esposte nel mio breve scritto: L’educazione del 
fanciullo dal punto di vista della scienza dello spirito, nel quale si 
trovano pure maggiori schiarimenti su cose qui appena accennate). 

Dopo la nascita dell’Io, l’uomo vive in guisa, da adattarsi 
alle condizioni del mondo e della vita e da esplicare in seno ad esse 
la sua azione, in ordine alle capacità degli elementi che agiscono 
per mezzo dell’Io, e cioè dell’anima senziente, dell’anima raziona-
le e dell’anima cosciente. 

Viene poi un tempo, in cui il corpo eterico fa strada 
all’indietro, in cui attraversa in senso inverso il processo dello svi-
luppo compiuto dal settimo anno in poi. 

Mentre prima il corpo astrale si era evoluto in modo da svi-
luppare anzitutto ciò che aveva in sé come disposizione fin dalla 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

191  

nascita, e più tardi, dopo la nascita dell’Io, si arricchiva delle espe-
rienze del mondo esteriore, da un determinato momento in poi, in-
vece, comincia a nutrirsi spiritualmente del proprio corpo eterico; 
esso cioè consuma il corpo eterico. 

Nell’ulteriore corso della vita, anche il corpo eterico co-
mincia a nutrirsi del corpo fisico; da questo dipende il decadimento 
di quest’ultimo nella vecchiaia. 

Il corso della vita dell’uomo si divide perciò in tre periodi: 
un primo, in cui il corpo fisico e l’eterico si sviluppano, un secon-
do, in cui si evolvono il corpo astrale e l’Io, e finalmente un terzo, 
in cui il corpo eterico e il corpo fisico si trasformano a ritroso. 

Orbene, il corpo astrale prende parte a tutti i processi che si 
svolgono fra nascita e morte; per il fatto, però, che esso è veramen-
te nato spiritualmente soltanto fra il 12° e il 16° anno e che 
nell’ultimo periodo della vita è costretto a nutrirsi delle forze del 
corpo eterico e del corpo fisico, lo sviluppo che può compiere a 
mezzo delle proprie forze è molto più lento di quanto non sarebbe, 
se esso non si trovasse dentro a un corpo eterico e a un corpo fisi-
co. 

Dopo la morte, quando corpo fisico e corpo eterico sono 
venuti meno, l’evoluzione, durante il periodo della purificazione 
(vedi cap. III), si svolge perciò in modo da rappresentare a un di-
presso un terzo di tempo dell’esistenza fra nascita e morte. 

 
 
 

LE REGIONI SUPERIORI DEL MONDO SPIRITUALE. 
 
 
Per mezzo dell’immaginazione, dell’ispirazione e 

dell’intuizione, la conoscenza soprasensibile si eleva gradatamente 
fino a quelle regioni del mondo spirituale, in cui le divengono ac-
cessibili le entità, che prendono parte all’evoluzione del mondo e 
dell’umanità in tal modo le diviene anche possibile di seguire 

l’evoluzione dell’uomo fra la morte e una nuova nascita in guisa da 
comprenderla. 

Ma esistono sfere dell’esistenza ancor più elevate, delle 
quali non possiamo dare qui che un breve cenno. 

Quando la conoscenza soprasensibile si è elevata fino 
all’intuizione, essa vive in un mondo di entità spirituali, le quali 
pure sono in via di evoluzione. 

Ciò che riguarda l’umanità attuale si estende, in certo qual 
modo, fino al mondo dell’intuizione. 

Veramente l’uomo, nel corso della sua evoluzione fra la 
morte e una nuova nascita, riceve anche delle influenze da mondi 
ancora più elevati, ma non le riceve direttamente, bensì gli perven-
gono per il tramite di entità spirituali. 

Se si osservano queste entità, si trovano le cause di tutto ciò 
che accade all’uomo. 

Ma le speciali condizioni di questi esseri, ciò di cui essi 
stessi abbisognano per guidare l’evoluzione umana, possono essere 
osservate soltanto da una conoscenza che trascenda l’intuizione. 

Questo ci dimostra l’esistenza di mondi, dei quali ci pos-
siamo rappresentare la natura come tale, che in essi le condizioni 
spirituali più elevate della Terra sono fra le più basse. 

Le determinazioni della ragione, ad esempio, sono ciò che 
vi ha di più elevato nel campo terrestre, mentre le attività del regno 
minerale sono ciò che vi ha di più basso. 

Orbene, in quelle alte regioni spirituali, le determinazioni 
della ragione sono da classificarsi a un dipresso a paro delle attività 
minerali sulla Terra. 

Al di là del campo dell’intuizione, vi è quella regione nella 
quale dalle cause prime spirituali si viene tessendo il piano cosmi-
co. 

 
 
 
 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

192  

 
 
 

GLI ELEMENTI COSTITUTIVI DELL’ESSERE UMANO. 
 
Quando è stato detto (vedi capitolo II) che l’Io elabora gli 

elementi costitutivi dell’essere umano, il corpo fisico il corpo ete-
rico e il corpo astrale, e li trasforma rispettivamente per ordine in-
verso, in Sé Spirituale, in Spirito Vitale e in Uomo-Spirito, ciò si 
riferisce al lavoro compiuto dall’Io sull’entità umana a mezzo di 
quelle capacità superiori, l’evoluzione delle quali è stata iniziata 
soltanto durante il corso delle condizioni terrestri. 

Questa trasformazione è stata però preceduta da un’altra, 
svoltasi sopra un gradino più basso, per virtù della quale sono state 
costituite l’anima senziente, l’anima razionale e l’anima cosciente. 

Perché, mentre l’anima senziente si va formando durante il 
corso dell’evoluzione umana, si verificano delle modificazioni nel 
corpo astrale; la formazione dell’anima razionale si esprime in 
cambiamenti nel corpo eterico, e quella dell’anima cosciente in 
modificazioni del corpo fisico. 

Maggiori particolari al riguardo vengono dati in questo li-
bro, nella descrizione dell’evoluzione terrestre. 

In un certo senso si può dire che l’anima senziente già pog-
gia sopra un corpo astrale trasformato, l’anima razionale sopra un 
corpo eterico trasformato e l’anima cosciente sopra un corpo fisico 
trasformato. 

Si può però anche dire, che questi tre elementi dell’anima 
sono parti del corpo astrale; difatti l’esistenza dell’anima cosciente, 
per esempio, è possibile soltanto, perché essa è un’entità astrale in 
un corpo fisico a lei adatto, e vive una vita astrale in un corpo fisi-
co elaborato per servirle di dimora. 

 
 
 
 

 
 
 
LO STATO DI SOGNO. 

 
Lo stato di sogno è stato descritto sotto un dato aspetto nel 

terzo capitolo di questo libro; esso va considerato, da un canto, 
come un residuo di quell’antica coscienza d’immagini, propria agli 
uomini durante il periodo lunare e che perdurò per lungo tempo 
anche durante l’evoluzione terrestre. 

L’evoluzione si svolge in modo, che le condizioni prece-
denti influiscono sulle successive, e perciò durante il sogno viene a 
manifestarsi nell’uomo quasi un residuo di ciò che un tempo costi-
tuiva il suo stato normale. 

Questo stato, d’altra parte, è anche diverso dall’antica co-
scienza d’immagini, perché l’Io, dopo il suo sviluppo, prende parte 
anche ai processi che si svolgono nel corpo astrale durante il so-
gno, di guisa, che in seguito alla sua presenza, si affaccia nel sogno 
una coscienza d’immagini trasformata. 

Però, siccome l’Io non esercita la sua attività coscientemen-
te sul corpo astrale durante il sogno, così tutto ciò che appartiene 
alla sfera della vita di sogno non deve essere considerato come 
un’esperienza che possa veramente condurre, nel senso della 
scienza dello spirito, alla conoscenza dei mondi soprasensibili. 

Lo stesso si dica per ciò che comunemente è chiamata vi-
sione, presentimento o doppia vista (deutoroscopia). 

Questi stati sorgono quando «l’Io» viene eliminato e residui 
di antichi stati di coscienza si possono riaffacciare nell’uomo. 

La Scienza dello Spirito non può impiegarli direttamente; 
quello che con essi si osserva non può veramente essere considera-
to come un risultato di detta scienza. 

 
 
 
 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

193  

 
 
 

DELL’ACQUISIZIONE DI CONOSCENZE SOPRASENSIBILI. 
 
 
La via descritta in questo libro per conseguire la conoscen-

za dei mondi soprasensibili può essere anche chiamata la «via della 
conoscenza diretta», a lato della quale ve n’ha un l’altra, che si può 
chiamare la «via del sentimento». 

Sarebbe un errore però di credere, che la prima nulla abbia 
a che fare con lo sviluppo del sentimento; essa conduce piuttosto al 
maggior possibile approfondimento della vita dei sentimento. 

Invece, la «via del sentimento» si rivolge direttamente al 
solo sentimento, e da questo punto di partenza cerca di salire alla 
conoscenza. 

Questa via poggia sulla premessa, che un sentimento, quan-
do l’anima gli si abbandona per un determinato tempo completa-
mente, si trasforma in conoscenza, in visione d’immagini. 

Se, per esempio, l’anima si riempie completamente per set-
timane e mesi, o anche più a lungo, del sentimento di umiltà, il 
contenuto di esso si trasforma in visione. 

Con l’esercizio a grado a grado di questi sentimenti si può 
dunque anche trovare una via che conduca alle regioni soprasensi-
bili; per gli uomini attuali, però, nelle condizioni ordinarie della vi-
ta, non è agevole battere una tal via, per la quale la solitudine, 
l’allontanamento dal mondo sono quasi indispensabili, perché le 
impressioni della vita quotidiana disturbano, specie all’inizio dello 
sviluppo, ciò che l’anima ha acquistato per mezzo della concentra-
zione su determinati sentimenti. 

Invece la via della conoscenza, descritta in questo libro, 
può essere seguita in qualsiasi condizione della vita attuale l’uomo 
si trovi. 

 
 

 
 
 

OSSERVAZIONE DI SPECIALI EVENTI ED ESSERI 
DEL MONDO SPIRITUALE. 

 
Potrebbe venir chiesto, se la concentrazione interiore e gli 

altri mezzi descritti per l’acquisto della conoscenza soprasensibile 
permettano soltanto di osservare in modo generale l’uomo fra la 
morte e una nuova nascita, nonché altri processi spirituali, o pure 
se diano anche la possibilità di osservare singoli e determinati pro-
cessi ed esseri, per esempio, un determinato uomo dopo la sua 
morte. 

A tal domanda si può rispondere: Chi si acquista la capacità 
con i mezzi qui descritti di osservare il mondo spirituale, arriverà 
pure a poterne scorgere i particolari; egli si rende capace di metter-
si in rapporto con uomini che vivono nel mondo spirituale fra la 
morte e una nuova nascita. 

Bisogna però tener presente, che in ordine alla Scienza del-
lo Spirito, ciò non deve verificarsi se non dopo che il discepolo ab-
bia praticato la disciplina giusta per la conoscenza soprasensibile, 
perché allora soltanto saprà distinguere, riguardo ad eventi ed esse-
ri speciali, il vero dal falso. 

Chi volesse osservare dei casi particolari, senza la giusta 
preparazione, cadrebbe vittima di molti errori. 

L’insegnamento, che conduce nei mondi superiori 
all’osservazione di ciò che è descritto in questo libro, permette pu-
re di esaminare la vita di un singolo uomo dopo la morte, e inoltre 
di osservare e di comprendere singolarmente tutti gli esseri animi-
co-spirituali, i quali dai mondi occulti esercitano la loro azione in 
quelli manifesti. 

Ma la sicurezza nell’osservazione dei particolari è possibile 
soltanto sulla base della conoscenza dei grandi e universali eventi 
del mondo spirituale, eventi che concernono il cosmo, l’umanità e 
ogni singolo uomo. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

194  

Chi cerca i particolari, senza cercare la conoscenza genera-
le, si espone all’errore. 

È proprio una fra le necessarie esperienze che riguardano 
l’osservazione del mondo spirituale, quella che l’accesso alle sfere 
dell’esistenza soprasensibile, che maggiormente si desiderano co-
noscere, viene concesso solamente dopo che, ci si è sforzati di co-
noscere per vie difficili e gravi e rivolti solo ai problemi generali 
della conoscenza, tutto ciò che tende a chiarire il senso della vita. 

Se si sono percorse queste vie, seguendo un puro, non egoi-
stico impulso di conoscenza, allora si è maturi per osservare dei 
particolari, la cui contemplazione, fatta prima di quel momento, 
non sarebbe altro che il soddisfacimento di un impulso egoistico, 
anche se l’osservatore s’illudesse di aspirare alla visione del mon-
do spirituale solo per amore (ad esempio per un defunto). 

La visione del particolare si apre solo colui, che, per mezzo 
di un serio interesse per le generalità della Scienza dello Spirito, ha 
in precedenza acquistato la possibilità di accogliere anche il parti-
colare senza alcun desiderio egoistico, proprio come una verità 
scientifica obiettiva. 

 
 
 
 
 
 
 

OSSERVAZIONI SPECIALI 
 
 
(Al cap. Il). Le considerazioni esposte in questo libro sulla 

capacità della memoria, potrebbero essere facilmente fraintese. 
Chi osserva soltanto i processi esteriori non si accorgerà 

della differenza fra quanto accade all’animale e perfino alla pianta, 
allorché si produce in essi qualcosa di somigliante al ricordo, e 
quella facoltà dell’uomo che viene caratterizzata come vera memo-
ria. 

Certo, quando un animale compie una azione più volte di 
seguito, può farlo in modo da sembrare che la memoria e la cono-
scenza che vi si ricollega esistessero realmente in esso. 

Veramente si può allargare il concetto ricordo o della me-
moria fino al punto di dire, come affermano alcuni scienziati e i lo-
ro discepoli, che quando il pulcino esce dal guscio e vuol beccare il 
grano, esso sa compiere con la testa e con il corpo movimenti adat-
ti a raggiungere il suo scopo, e questo esso non può avere imparato 
mentre era nel guscio, ma deve averlo appreso dalle migliaia e mi-
gliaia d; esseri da cui è derivato (tale è per esempio l’opinione di 
Hering). 

Questo fenomeno può definirsi come qualcosa di simile al 
ricordo. 

Non si giungerà però mai a una vera comprensione 
dell’entità umana, se non si tiene conto di quello specialissimo 
processo interiore che si svolge nell’uomo, e che in un’epoca po-
steriore si manifesta come reale percezione di esperienze anteriori, 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

195  

e non già come semplice ripercussione delle condizioni passate 
sulle presenti. 

In questo libro viene chiamato ricordo questa percezione 
del passato, e non già la trasformata ricomparsa del passato nel 
presente. 

Se si volesse adoperare la parola «ricordo» per i processi 
corrispondenti del regno vegetale e animale, se ne dovrebbe trova-
re un’altra per l’uomo. 

La descrizione sopra esposta non annette importanza alla 
parola, bensì al fatto, che per comprendere l’entità umana, la diffe-
renza deve, essere riconosciuta. 

Così pure, manifestazioni apparentemente molto alte 
dell’intelligenza negli animali non possono essere paragonate a ciò 
che qui è stato chiamato «ricordo». 

(AI cap. II). Non è possibile segnare un limite preciso fra i 
cambiamenti che si verificano nel corpo astrale, per virtù 
dell’attività dell’Io, e quelli che si svolgono nel corpo eterico; essi 
s’interpenetrano. 

Quando l’uomo impara qualche cosa e acquista in tal modo 
una certa capacità di giudizio, significa che un cambiamento si è 
prodotto nel corpo astrale; quando però questo giudizio modifica 
l’atteggiamento della sua anima, di guisa che egli si abitua, dopo 
avere imparato qualche cosa, ad aver un sentimento diverso sopra 
un dato soggetto di quello che aveva prima, significa che vi è un 
cambiamento nel corpo eterico. 

Tutto ciò che così diventa proprietà dell’uomo, per modo 
che egli dopo se ne possa sempre ricordare, poggia sopra una mo-
dificazione del suo corpo eterico; quello che a poco a poco diventa 
un saldo tesoro della memoria, poggia sul fatto, che il lavoro del 
corpo astrale si è ripercosso sul corpo eterico. 

(Al cap. II). Il rapporto fra sonno e stanchezza non viene 
per lo più considerato in modo adeguato ai fatti, poiché si ritiene 
che il sonno si manifesti come conseguenza della stanchezza. 

Che questa concezione sia troppo semplicistica risulta già 
dal fatto comune che si addormentano persone per nulla affaticate, 
che ascoltino un discorso che non le interessa, o in altra simile cir-
costanza. 

Chi volesse sostenere che in tal caso appunto l’uomo si 
stanchi, sceglie un metodo d’interpretazione privo di serietà. 

Un’osservazione spregiudicata deve pure giungere alla con-
clusione che veglia e sonno rappresentano differenti rapporti 
dell’anima con il corpo, i quali si debbono verificare nel normale 
corso della vita in ritmica successione, come le due oscillazioni 
d’un pendolo. 

Risulta all’osservazione spregiudicata che, per il fatto di es-
sere saturata delle impressioni del mondo esterno, l’anima finisce 
per bramare il passaggio da quello stato ad un altro, nel quale essa 
si dà tutta al godimento della propria corporeità. 

Si alternano dunque due stati: l’abbandono alle impressioni 
esteriori e l’abbandono alla propria corporeità. 

Nella prima condizione si genera inconsciamente il deside-
rio della seconda, la quale poi decorre essa stessa nell’incoscienza. 

La stanchezza è l’espressione di quel desiderio del godi-
mento della propria corporeità. 

Si dovrebbe quindi dire piuttosto così: che ci si sente stan-
chi perché si vuoi dormire, e non che si voglia dormire perché si è 
stanchi. 

Poiché, d’altra parte, l’anima umana per abitudine è capace 
di provocare anche volontariamente certe condizioni che si verifi-
cano di necessità nella vita normale, così è possibile che, quando 
essa si renda ottusa per una determinata impressione esteriore, ri-
desti in sé il desiderio del godimento della propria corporeità; in 
altre parole, essa si addormenta, senza che ne esistano i presupposti 
nella disposizione interiore del soggetto. 

(Al cap. II). L’affermazione che le doti personali 
dell’uomo, se fossero soggette alla legge della sola ereditarietà, 
dovrebbero trovarsi al principio di una stirpe e non alla fine di es-



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

196  

sa, potrebbe facilmente essere fraintesa; si potrebbe obiettare, che 
esse non possono manifestarsi al principio, perché è necessario che 
prima si sviluppino. 

Ma questa non è un’obiezione, perché, per dimostrare che 
una data facoltà è stata ereditata da un’altra precedente, occorre in-
dicare nel discendente la presenza di qualcosa che prima già vi era. 

Se venisse dimostrato che all’inizio di una stirpe esisteva 
qualche cosa che si ritrova più tardi nei discendenti, si potrebbe 
parlare di eredità, ma non se ne può parlare, quando alla fine di una 
stirpe si presenta qualcosa che prima non esisteva. 

L’inversa, dunque, di quell’affermazione mostrerebbe sol-
tanto, che il criterio dell’ereditarietà è inammissibile. 

(Al cap. IV). In alcuni capitoli di questo libro è stato de-
scritto come il mondo umano e l’uomo stesso attraversino stati di-
versi, a cui abbiamo dato i nomi di Saturno, Sole, Luna, Terra, 
Giove, Venere e Vulcano. 

È stato anche accennato in quale rapporto l’evoluzione 
umana si trovi con i corpi celesti esistenti oltre alla Terra, che sono 
stati chiamati Saturno, Giove, Marte, ecc. 

Questi corpi celesti, naturalmente, sono pure in corso di 
evoluzione, e all’epoca attuale si trovano giunti a un grado di svi-
luppo, per cui le loro parti fisiche si, manifestano sotto forma di 
quei corpi celesti, chiamati dall’astronomia fisica: Saturno, Giove, 
Marte e via dicendo. 

Se ora si osserva l’attuale Saturno dal punto di vista della 
Scienza dello Spirito, esso è in certo qual modo una reincarnazione 
di ciò che era l’antico Saturno; esso si è costituito, perché prima 
della separazione del sole dalla Terra vi erano determinate entità 
che non potevano prender parte a questo distacco; esse si erano as-
similate le proprietà adeguate allo stato di Saturno in misura troppo 
grande per potersi trovare a loro agio là dove dovevano principal-
mente svilupparsi le facoltà solari. 

L’attuale Giove, invece, si è costituito, perché vi erano enti-
tà dotate di qualità, che non avrebbero potuto svilupparsi che sul 

futuro Giove, che verrà a formarsi nel corso dell’evoluzione gene-
rale. 

Veniva così costituita per esse una dimora adatta alla prepa-
razione dell’evoluzione futura. 

Marte pure è un corpo celeste in cui dimorano entità, le 
quali hanno attraversato l’evoluzione lunare in modo, che un ulte-
riore progresso non sarebbe stato per loro possibile sulla Terra, 
Marte è la reincarnazione dell’antica Luna sopra un gradino più 
elevato. 

L’attuale Mercurio è la dimora di esseri, la cui evoluzione è 
più progredita i di quella della Terra, in quanto essi hanno elabora-
to determinate facoltà terrestri, in modo superiore a quello possibi-
le sulla Terra. 

L’attuale Venere, allo stesso modo, è una anticipazione pro-
fetica dello stato di Venere futuro. 

Da tutto ciò risulta giustificato che le denominazioni degli 
stati che hanno preceduto la Terra e di quelli che la seguiranno, 
vengano scelte in conformità dei loro rappresentanti attuali 
nell’universo. 

È più che naturale che siano recise le obiezioni contro que-
ste considerazioni, da parte di chi voglia sottoporre al giudizio del 
l’intelletto educato all’osservazione della natura esteriore, questo 
parallelo fra gli stati di Saturno, Sole, ecc., osservati soprasensi-
bilmente, e i corpi celesti fisici dello stesso nome. 

Ma come esiste la possibilità di crearsi, grazie al metodi 
dell’indagine matematica, un’immagine dei sistema solare che 
esprima gli eventi spazio-temporali, così la conoscenza soprasensi-
bile è in grado di compenetrare l’immagine matematica di contenu-
to animico. 

E allora essa assume un carattere che rende lecito il paralle-
lismo che è stato svolto più sopra. 

Ora questa compenetrazione con un contenuto animico rap-
presenta effettivamente uno sviluppo diretto del modo di osservare 
strettamente scientifico. 



Rudolf Steiner LA SCIENZA OCCULTA 
  

197  

Questo metodo si limita attualmente ancora a cercare, i re-
ciproci rapporti fra terra e sistema solare, secondo concetti pura-
mente matematico-meccanici; ma continuando in questa direzione, 
la scienza avvenire giungerà per forza propria a concezioni che al-
largheranno la sfera del meccanico fino a quella dell’animico. 

Occorrerebbe un libro apposito, per mostrare che già in ba-
se alle concezioni scientifiche d’oggi dovrebbe avvenire un tale 
ampliamento (e sarebbe perfettamente possibile il dimostrarlo). 

Qui non possiamo che accennare a tali possibili sviluppi, 
ma il fatto di accennarvi soltanto comporta la possibilità di non po-
chi malintesi. 

Avviene che la Scienza dello Spirito spesso solo in appa-
renza si trovi in contrasto con la scienza naturale, perché 
quest’ultima non vuole ancora formare certi concetti che sono 
un’esigenza, non soltanto della conoscenza soprasensibile, ma ve-
ramente anche di quella che si attiene al sensibile. 

Un osservatore spregiudicato può scorgere nei risultati 
dell’indagine scientifica contemporanea numerosi accenni ad altri 
campi d’osservazione, puramente sensibili, che in futuro dovranno 
essere esplorati con criteri strettamente scientifici, e che mostre-
ranno la piena conferma da parte della scienza naturale di ciò che 
si mostra all’indagine soprasensibile, in quanto questa si riferisca a 
eventi soprasensibili, a cui corrisponda una manifestazione sensibi-
le. 

 
 
 
 
 
 

INDICE 
 
 

OSSERVAZIONI PRELIMINARI ALLA PRIMA EDIZIONE Pag. 3 

PREFAZIONE ALLA QUARTA EDIZIONE “ 7 

PREFAZIONE ALLA SETTIMA EDIZIONE “ 11 

I. Carattere della scienza occulta “ 11 
II. Costituzione dell’uomo “ 20 
III. Sonno e morte “ 32 
IV. L’evoluzione dei mondo e dell’uomo “ 59 
V. La conoscenza dei mondi superiori (Della iniziazione) “ 133 
VI. L’evoluzione presente e futura del mondo e dell’umanità “ 178 

ALCUNE PARTICOLARITA DELLA SCIENZA DELLO SPIRITO: “  

 Il corpo eterico dell’uomo “ 188 

 Il mondo astrale “ 189 

 La vita dell’uomo dopo la morte “ 190 

 Il corso della vita umana “ 191 

 Le regioni superiori del mondo spirituale “ 192 

 Gli elementi costitutivi dell’essere umano “ 193 

 Lo stato di sogno “ 193 

 Dell’acquisizione di conoscenze soprasensibili “ 194 

 Osservazione di speciali eventi ed esseri dei mondo 
spirituale 

“ 194 

 
OSSERVAZIONI SPECIALI 

“ 195 

 


