e e L L

- A ey e w e 2 ier gt I ':.‘, .-_-A-."'fl'.‘ ‘ ;Z .lr ‘. v«—. .‘ .." , ".
RUDOLF STEINER :
' 716
3 o A’/ ‘ "
s

LA SOGLIA

MONDO SPIRITUALE

PROPRIETA RISERVATA 3 TRADUZIONE

DI EMMELINA DE RENZIS

)
fr- -
1 \
_ ROMA
CASA EDITRICE « LUOE E OMBRA »
Via Varese, 4
Roma — SocierA Axovima Porierarica Itaniava — 1920 il
g ‘ 1920
; Ay {
! N LY bk



Prefazione del Traduttore.

Per chi non conosca altre due opere di Rudolf
Steiner, Una via per I'uomo alla conoscenza di sé
stesso, e la Direzione Spirituale dell'Uomo e del-
I"Umanitad e non abbia letto quindi le brevi prefa-
zioni che alle due versioni ha fatto precedere il tra-
duttore — il medesimo al quale si deve la versione
del presente volume —, & mecessario ripetere, che
nel tradurre gli scritti nei quali il dott. Steiner
svolge le sue dottrine spiritualistiche e mistiche, non
¢ possibile curare la bellezza della forma letteraria
italiana, ma & necessario, per quanto lo consentano
naturalmente i ferrei canoni della grammatica, at-
tenersi fedelmente al testo originale.

B, questa, una necessita comune alle traduzioni
di qualsiasi opera, in cui Pautore non tenti soltanto
wna esposizione logica di un pensiero, ma voglia
comunicare al lettore il senso, lo spirito di una
idea, di una fede o di uw'intwizione; sicché ogns

_ parola, ogni espressione, ogni ripetizione, ogni con-

trasto, e talora Vordine stesso in cui le parole son
messe, sono tutti elementi che comcorrono a deter-
minare nell’anima di chi legge quelle medesime vi-



g

brazioni che erano nellanwima di chi scriveva. In
questi casi, non & lecito per amor della forma vio-
lentare lo spirito, che I’ Autore abbia wvoluto infon-
dere al suo scritto.

Opere dello stesso Autore.

Vom Menschenriitsel.

Von Seelenriitseln.

Die Philosophie der Freiheit (tradotto anche in
Italiano [Laterza) e in Inglese).

Goethe’s Weltanschauung.

Die Ritsel der Philosophie.

Die Mystik.

Theosophie (iradotto anche in Italiano [Bemporad]
e in Inglese).

Goethe’s Geistesart.

Die Geheimewissenschaft (tradotto anche in inglese
e i [rancese).

Die Geistige Fiihrung des Menschen und der

Menschheit (tradotto anche in Inglese e in Ita-
liano [Bontempelli].

~ Bin Weg ziir Selbsterkenntnis des Menschen (tr_a-}

dotto anche in Italiano [Bontenipelli].
Haeckel und seine Gegner.
Die Erziehiing des Kindes.
Das Christentum als mystische Tatsache (tradotto

anche in Italiano [Bemporad] in Inglese e in
Framcese).

Goethe als Vater einer neiien Aesthetik.



N s

Das Wesen der Kiinste.

Das menschliche Leben vom Gesichtspiinkte der
Geisteswissenschaft.

Die Kernpiinkte der sozialen Frage (1919).

‘Wie erlangt man Erkentnisse der htheren Welten
(tradotto anche in inglese e in francese).

Attualmente gli scritti nella lingua tedesca ori-
ginale si possono ottenere attraverso la libreria
Rudolf Geering di Basileaw. Le traduzioni inglesi
per mezzo di John M. Watkins, 21 Cecil Court Cha-
ring Cross Road, London W. C., e quelle francesi
presso la Librairie de I’ Art Indépendant, 10 Rue St.
Lazare, Paris, o presso Perrin et C.

INDICE

Osservazioni preliminari . . . . . . . . .

Della f".dl;cia che si pud ayere.nel pensiero e del-
I’essenza dell’anima pensante. Del Meditare

Della conoscenza del Mondo Spirituale. . . . .

Del Corpo Eterico dell’Uomo, e del mondo elemen-
CTEIG 50 LA O 0 A TS PRSI e v 5 1

“w= Riassunto di quanto precede . . . . .

Delle ripetute vite terrene e del Karma; del corpo
astrale dell’'uomo, e del mondo spirituale. Delle
Entith arimaniche . . . . . . . . . . .

Del corpo astrale, e delle Entitd Lmciferiche. Del-
I’essenza del corpo eferico . . . . . . . .

== Riassnnto di quanto precede .
Del «Guardiano della Soglia», e di alcune peculia-

ritd della coscienza chiaroveggente. . . . .

Del sentimento dell’To e della capacitd di amore
dell’anima umana, e dei loro rapporti con il
mondo elementare . . . . . . . . . . .

Pao.

11

13
21

40

49
57

60

70



2 -
Sy

| L =

e o
e — B

S s AN Sud
g ——

)

r

D

rerTNeraT————
=y
[

.
—r
>

10, —.
Del limite fra il mondo dei sensi e i mondi super-
FONSIDIIRT et o ot i e s fel Sl e fee ce Ka WAE
Delle Entita dei Mondi dello Spirito. .
Delle Entita cosmiche spirituali.
Del primo germe del corpo fisico umano .
Del «vero Io» dell’uomo .
Riassunto di parte di quanto precede 3
Osservazioni sul rapporto di quanto & esposto in

questo scritto con i miei libri «Teosofia» e
«Scienza Occulta» . .

82

96
104
110
118

121

'

Osservazioni preliminari.

In questo scritto verranno date in forma afo-
ristica alcune descrizioni di quelle parti del mondo
e dell’essere umano che vengono osservate quando
la conoscenza spirituale varca il confine che se-
para il mondo dei sensi m&’. Spirito.
Non si & voluto fare qui un’esposizione sistema-
tica né si & mirato in alecun modo alla perfezione,
ma si & cercato di rendere in forma libera alcune
descrizioni di esperienze spirituali. Sotto questo
rapporto anche questo studio come quello pubbli-
cato lo scorso anno « Una via per 1'uomo alla co-

ij.’ ®
5

noscenza di s® stesso» vale a completare e am-
pliare gli altri miei scritti. Si & cercato perd an-
che qui di esporre in modo che lo scritto potesse
venir letto per s® solo, senza previa conoscenza
d‘tgli_}ltri.

Colui che realmente vuol penetrare neile co-

gnizioni della Scienza dello Spirito sentira la ne-
cessita di poter osservare la sfera spirituale della
vita sotto aspetti sempre nuovi. E ben naturale
che ogni descrizione siffatta sirisenta di un carat-
tere di unilateralita. H questo deve verificarsi




1Y, -

A= T T e &

g Ty

ATRY ) 2k

assai pit per le descrizioni del campo spirituale
che per quelle del mondo materiale. Percid non pud
essere veramente serio ricercatore di conoscenze
spirituali colui il quale si dichiara soddisfatto
della prima spiegazione che gli vien data. Con
seritti come il presente vorrei riuscire di aiuto a
colui il quale nel modo indicato & serio mella sua
ricerca della conoscenza del mondo spirituale. Per-
cid cerco di tornare a esporre, da punti di vista
sempre nuovi, i fatti spirituali che ho gia espogti
I;Qi_ miei scritti da alcuni determinati punti di
;ista. Queste descrizioni si completano a vicenda
come le fotografie di una persona o di un processo
colte da punti diversi.

In ognuna di queste descrizioni che vien fatta
da un determinato punto di vista vi & occasione
di esporre delle nozioni che da un altro punto di
vista non risultano. A colui che cerca anche la
visione spirituale questo scritto offre pure dei
punti adatti a soggetto di meditazione. B cid si
osserva, quando si cerchino questi punti per va-
lersene in modo conveniente nella vita dell’anima.

Monaco, nell’agosto 1913.

RuroLr STEINER.

— 13 — ,g,fa ‘ :
Ga!:t as ‘.’I'
v Gy

Della fiducia che si pud avere nel pensiero
e dell’essenza dell’anima pensante.
Del meditare.

Il pensare umano, per la coscienza allo stato
diurno di veglia, & come un’isola in mezzo ai flutti
d?gl vita dell’anima, che trascorre in impressioni,
sensazioni, sentimenti, ecc. Un’impressione, una
sensazione, ® da noi fino ad un certo grado supe-
rata quando la si & compresa, vale a dire, quando
8i & concepito un pensiero che illumina quell’im-
pressione, quella sensazione. Perfino nel turbine
delle passioni e degli affetti pud subentrare una
certa calma quando la mnavicella dell’anima si &
conquistata la via fino all’isola del pensiero.

L’anima nutre una fiducia naturale nel Pen-
siero. Hssa sente ‘che dovrebbe perdere ogni sicu-
rezza mella vita se non potesse avere questa fi-
ducia. Cessa la vita sana dell’anima, quando co-
mincia il dubbio sul pensiero. Se non si pud arri-
vare col pensiero a mettersi in chiaro sopra un
oggetto qualsiasi, si deve perd poter sentire il
conforto che la chiarezza potrebbe conseguirsi,
sol che ci si potesse inalzare a sufficiente forza e



e

e S

-

Ll

B N P R G WSS e

LTyl

precisione di pensiero. Sull’incapacita propria di
mettere qualcosa in chiaro col pensiero & possibile
di rassegnarsi, ma non si pud invece sopportare
Pidea che il Pensiero stesso non sarebbe capace
di dare soddisfazione, se in una determinata si-
tuazione della vita ci si inoltrasse nel suo campo
quanto occorre per raggiungere la piena luce.

Questo atteggiamento dell’anima riguardo al
Pensiero risiede a base di tutte le aspi razioni del-
Vumanith verso la conoscenza. Talune determinate
disposizioni dell’anima possono affievolirlo; nel-
Ioscuro sentimento delle anime perd se ne potra
sempre constatare la presenza. Quei pensatori, che
dubitano del valore e della forza del Pensiero
stesso s’ingannano sull’atteggiamento fondamen-
tale della loro anima. Poiche spesso & in fondo
la loro acutezza di Pensiero che per una certa
qual soverchia tensione determina in loro dubbi
ed enimmi. Se realmente non riponessero fiducia
nel pensare non si tormenterebbero con questi
dubbi ed enimmi, i quali non sono alla fin fine
che risultati del pensare stesso.

Chi sviluppa in sé riguardo al pensare il sen-
timento suddescritto, senfe in esso non soltanto
qualcosa che egli forma in sé stesso come forza
dell’anima umana, ma anche qualcosa che, affatto
indipendentemente da lui e dall’anima sua, porta

v

—_— 1) —

in s un’Bntita cosmica. Un’Bntith cosmica fino
alla quale egli deve sforzarsi di giungere se vuol
vivere in qualcosa che in pari tempo appartenga
a lui ed al mondo che da lui & indipendente.
Potersi dedicare alla vita_del pensiero & cosa
che ispira profonda calma. L’animg sente che in
questa vita pud liberarsi di sé stessa. Questo sen-
timento pero & altrettanto necessario per l'anima

quanto quello opposto ciod, di potere essere pie-
namente in sé stessa. Questi due sentimenti rap-
presentano la necessaria oscillazione del pendolo

della vita sana dell’anima. In ultima analisi ve-
P A RIS o

gha. e_sonno non sono che le espressioni estreme

o s gor 5ok

di questa oscillazione. Nella veglia I'anima & in
sg,“;ive vita propria; nel sonno si perde nelle
esperienze generali del mondo, & dunque in certo
modo liberata da sé stessa. Entrambe le oscilla-
zioni del pendolo dell’anima si palesano per mezzo
di varie altre condizioni dell’esperienza interiore.
B il vivere dei pensieri & un liberarsi dell’anima
da se stessa, come sensazioni, sentimenti, emo-
zioni, etc. sono uno stato di essere dell’animu in
sé stessa.

Cosl considerato il pensiero offre all’anima il
conforto che le & necessario di fronte al senso di
essere abbandonata dal mondo. Si pud giustifica-
tamente arrivare a sentire: « mnella corrente delle

(I',.l’"/;q;\‘uf;_ depff Cs\Sbfl‘?\»{p

p—



Rt

b
§
b
!
f
:
r‘,
l

L@

vicende generali del mondo, che scorre da Hter-
nita ad Bternitd, che cosa sono io col mio sentire,
col mio desiderare e volere, che tuttavia per me
soltanto hanuno importanza?» Appena si & ben
sentita la vita nei pensieri a questo sentimento
si oppone l'altro: il pensare che & collegato con
queste vicende del mondo accoglie te con 'anima
tua; tu vivi in questi eventi del mondo quando
pensando ne lasci scorrere l’essenza in te ». Ci si
pud allora sentire accolti dal mondo, sentirsi giu-
stificatamente in esso. Da questa disposizione del-
I’anima nasce per essa un rafforzamento, che essa
percepisce come se in conformita di savie leggi le
fosse provenuto dalle potenze stesse dell’Universo.

Da questo sentimento non & allora pii lontano
il passo, dopo il quale 'anima dice: «pon_io sols
tanto penso §i_'}{’?,9_.9,3,.,_§,i,, pensa in me; il divenire
del mondo si manifesta in me ; la mia anima offre
soltanto il campo d’azione, mnel quale il mondo
esplica la propria vita come pensiero ».

Questo sentimento pud venire respinto da que-
sta e da quella filosofia. Con le ragioni piu sva-
riate pud in apparenza luminosamente dimostrarsi
che il pensiero test® espresso del « mondo che
esplica il proprio pemsiero nell’anima umana > sia
del tutto sbagliato. Di riscontro deve riconoscersi
che questo & uno di quei pensieri che si elabo-

oy SE

rano per mezzo di esperienza interiore. Soltanto
colui che cosi lo ha elaborato ne comprende ap-
pieno il valore e sa che nessuna confutazione po-
tra scuotere questo valore. Chi se lo & elaborato
vede in esso appunto con piena chiarezza quanto
valgano in realtdh molte «confutazioni» e «dimo-
strazioni». Finche si conserva un’idea errata della
forza dimostrativa del loro contenuto esse sembrano
davvero infallibili. B difficile allora intendersi
con uomini, i quali accettino tali «dimostrazioni»
come decisive. Questi devono credere gli altri in
errore, percheé ancora in sé stessi non hanno com-
piuto il lavoro interiore che li porta al riconosci-
mento di cid che ad essi appare errato, magari
anche sciocco.

Per colui che si vuole orientare nella Scienza
dello Spirito sono utili delle meditazioni come
quella test® citata sul pensiero. Per un uomo sif-
fatto si tratta appunto di condurre 'anima ad una
disposizione che le apra I’adito al mondo spirituale.
Questo adito pud rimanere chiuso al Pensiero piu
perspicace, alla scientificita pii completa, se I'a-
nima non porta nulla di sno nel muover incontro
ai fatti spirituali — o alle comunicazioni dei mede-
simi che vogliono penetrare in lei. Pud essere una
buona preparazione per la comprensione della
conoscenza spirituale aver sentito spesso quale



—18 —

rafforzamento risieda nella seguente disposizione
del’anima: «<io mi sento, pensando, tutt’'uno con
la corrente degli eventi del mondo». Non si
tratta tanto dell’astratto valore cognitivo di que-
sto pensiero, quanto piuttosto di avere ripetuta-
mente sentito nell’anima l'effetto rinforzante che
si sperimenta, allorché un pensiero siffatto scorre
pieno di forza attraverso la vita interiore, quando
si spande come aria vitale spirituale nella vita
dell’anima. Non si tratta soltanto della conoscenza,

L ¥ S N8

ma dell'esperiensza di cid che risiede in un pen-
WL S A8 00 e L AR U B G E SRS S W orse Bt S fralat o S, A

siero siffatto. Il contenuto del pensiero si conosce

WERSNGr Ty,

se anche una sola volta lo si & avuto prasente
nell’anima con sufficiente forza di convinzione ;
se deve maturare frutti per la comprensione del
mondo spirituale, delle sue Entith e dei suoi fatti,
allora dopo essere stato compreso deve sempre
nuovamente essere riavvivato nell’anima. L’anima
deve sempre ritornare a riempirsi completamente
di esso, temere esso solo presente in s&, ad esclu-
sione di ogni altro pensiero, sentimento, ricordo,
ecc. Una siffatta ripetuta autoconcentrazione sopra
un pensiero in cui si sia completamente penetrati
raccoglie nell’anima forze, che nolla vita abituale
sono in certo qual modo disperse; le rinforza in s
stessa. Queste forze raccolte diventano organi di per-
cezione per il mondo spirituale e per le sue verita.

g

Da quanto & stato accennato si pud ricono-
gcere il giusto processo della meditazione. Prima
si penetra in un pensiero, che si pud esaminare
coi mezzi forniti dalla vita e dalla conoscenza
abituale. Poi ci si immerge ripetutamente in quel
pensiero e ci si fa tutt'uno con esso. Il rafforza-
mento dell’anima proviene dal vivere in questo
modo con uno di questi pensieri conosciuti. Come
esempio & stato qui scelto un pensiero tratto dalla
natura stessa del pensare. Bd & stato prescelto
come esempio, perché per il meditare & partico-
larmente fecondo. Perd agli effetti della medita-
zione cid che qui si & detto ha valore per qual-
giasi pensiero acquistato nel modo descritto. — Per
colui che medita non & perd particolarmente fe-
condo altro che se egli conosce la disposizione
dell’anima che risulta dalla sopra descritta oseil-
lazione del pendolo della vita dell’anima stessa.
B per mezzo di essa che egli arriva con la mag-
gior sicurezza al sentimento di essere stato nella
sua meditazione direttamente toccato dal mondo

- spirituale.

E questo sentimento & un risultato sano della
meditazione. Questo sentimento dovrebbe irradiare
la sua forza sul contenuto di tutto il resto flella
vita diurna di veglia; e non cosl, come se un’im-
pressione della disposizione d’animo della medita-



| AT

zione fosse sempre presente, sibbene in modo, che
si possa sempre dire a sé stessi, che per virtu
dell’esperienza della meditazione un rafforzamento
2 scorre in tutta la vita. Se la disposizione d’animo
della meditazione persiste nella vita diurna, come
un’impressione sempre presente, allora riversa su
i questa vita qualcosa, che ne disturba la serenita.
Allora non potra, durante il tempo della medita-

zione stessa, essere sufficientemente forte né suf-
ficientemente pura. La meditazione matura veri
frutti appunto per il fatto che con la sua disposi-
zione d’animo si solleva al disopra del resto della
vita. Anche su quest'ultima essa esercita allora
migliore azione quando viene sentita come qual-
cosa di speciale e di elevato.

—

Dalla conoscenza del mondo spirituale.

L’intelligenza dei risultati della Scienza del-
lo Spirito ci si rende piu facile, se nella vita abi-
tuale dell’anima teniamo presente cid che da dei
concetti che siano suscettibili di tale ampliamento
e trasformazione da arrivare gradatamente fino ai
processi e alle Entita del mondo spirituale. Se non
si sceglie pazientemente questa via, si sara facil-
mente tentati di rappresentarsi il mondo spirituale
troppo simile a quello fisico o seusibile. Anzi, senza
questa via, non si arriverd nemmeno a portare ad
effetto questo: di formarsi, cio#, un’esatta rappre-
sentazione della spiritualith stessa e del suo rap-
porto con l'momo.

Gli_ayyenimenti e le Entita spirituali fanno

SEF

- gessa_inforno all’uomo_guando.egli ha preparato

la sua anima a percepirli. Il modo come essi si
presentano ¢ affatto diverso da quello come si af-
facciano i fatti e le Entita fisiche. Si pud perd
acquistare un'idea di guesto modo affatto diverso
di presentarsi, quando ei si richiama davanti al-
I’anima lo svolgersi del processo della memoria.
In epoca pitt o meno lontana si & avuta una data



— 00—

esperienza. In un determinato momento — per una
qualsiasi causa — essa risorge dai sostrati dell’e-
sperienza dell’anima. Si sa che cid che cosi & ri-
sorto corrisponde ad un’esperienza ; e lo siriferisce
a questa esperienza. Nel momento perd del ricor-
dare non si ha dell’esperienza altro di presente che
Pimmagine ritenuta dalla memoria. Ci si figuri ora
il sorgere mell’anima di un’immagine, a mo’ di una
immagine ricordata, perd tale che questa immagine
non esprima qualcosa di precedentemente speri-
mentato, ma rappresenti qualcosa di sconosciuto per
Panima. Con ¢id ci si ¢ formata una rappresenta-
zione di come il mondo spirituale cominei ad af-
facciarsi nell’anima, quando quest’ anima si sia a
cid sufficientemente preparata.

E percha cosi &, colui che non ha sufficiente
familiarith con le condizioni del mondo spirituale,
opporra sempre l'obiezione, che tutte le « pretese»
esperienze spirituali non siano altro che immagini
pit 0 meno confuse di ricordi, che perd 1’anima
non riconosce come tali e pud percid scambiare
per manifestazioni di un mondo spirituale. Non si
pud certo negare la difficolth di distinguere in
questo campo fra illusioni e realtd. Molti uomini,
i quali credono di avere visioni da un mondo su-
persensibile, si trovano soltanto di fronte ad im-
magini dei loro ricordi, che non riconoscono perd

S

come tali. Per vederci proprio chiaro, si deve aver
cognizione di molte cose che possono divenire sor-
gente di illusioni. Basta, per esempio, aver veduto
qualcosa una sola volta alla sfuggita, tanto alla
sfuggita che l'impressione non sia penetrata pie-
namente nella coscienza; e piu tardi — forse anche
del tutto alterata — essa pud riemergere come im-
magine piena di vita. Si sosterra di non aver mai
avuto che fare con la cosa, di aver avuto una vera
ispirazione.

Questo e molto altro ancora fa pienamente
comprendere che le testimonianze della visione
supersensibile appaiono sommamente discutibili a
coloro che non hanno familiarita colla natura pe-
culiare della Scienza dello Spirito. Chi osserva
con cura tutto cid che nel mio scritto «Come si
conseguono le conoscenze dei mondi superiori» vien
detto sull’educazione della vista spirituale, si trova
nella possibilita di discernere in questo campo fra
illusioni e realt.

A questo proposito si pud dire anche quanto
segue:’ Le esperienze spiritaali, indubbiamente, si
presentano dapprima come immagini. B come im-
magini sorgono dai sostrati dell’anima a cid pre-
parata. Si tratta ora di stabilire il giusto rappor-
to con queste immagini. Esse haunno valore per la
visione supersersibile soltanto allorche, per il com-



-~

ool

plesso del modo come esse si presentano, non vo-
gliano affatto essere accolte per sé stesse. Appena
vengano cosl accolte hanno poco piit valore dei
sogni abituali. Devono farsi conoscere come let:
tere che si abbiano davanti a sé. Non si prende
in considerazione la forma di queste lettere, ma
si legge in quei segni cid che per il loro tramite
viene espresso. Come una cosa scritta non richie-
de che si descriva la forma delle lettere, cosi le
immagini che costituiscono il contenuto della vi-
sione supersensibile non richiedono di essere in-
tese come tali;sibbene determinano di per sé stesse
la” necessita di fare completa astrazione dal loro
valore figurativo e di dirigere 'anima su cid che
per mezzo loro giunge ad espressione come pro-
cesso e come Entith supersensibile.

Come nessuno pud negare che una lettera possa
farci apprendere una notizia a noi prima del tutto
sconosciuta, sebbene sia composta da segni dell’al-
fabeto che da tempo ci sono ben nofi, cosl pure a
proposito delle immagini della coscienza chiaro-
veggente non si potra affermare che esse conten-
gano soltanto cid che & tratto dalla vita ordinaria.
Certamente fino a un certo punto questo & esatto.
Ma alla vera coscienza chiaroveggente mon im-
porta cid che viene tratto cosl dalla vita ordinaria,
ma bensl cid che nelle immagini trova espressione.

AT

Certamente anima deve anzitutto prepararsi
a vedere sorgere tali immagini nel campo visivo
spirituale: ma per questo deve pure syiluppare
con cura il sentimento di non arrestarsi a queste
immagini, ma diriferirle nel modo giusto al mondo
spirituale. Si pud assolutamente dire che alla vera
chiaroveggenza spetti non soltanto la capacita di
vedere in sé un mondo di immagini, ma anche
P’altra, che si pud paragonare a quella che nel mondo
sensibile & la lettura.

Bisogna rapprosﬂwnzwto il mond‘:,ji-

—— W

persenmbxle come qualcosa che risiede del tufto

B

al d1 iuon della coscienza_ ordmar ia. Questa co-
scienza non ha mnienfe per mezzo di cui possa pe-
netrare in quel mondo. Con le forze della vita del-
Panima, rinvigorite nella meditazione, si determina
in primo luogo un confatto dell’anima con il mondo
supersensibile. Per mezzo di questo le immagini
suddescritte emergono dai flutti della vita dell’a-
nima. Bsse, come tali, sono un quadro che viene
effettivamente tessuto completamente dall’anima
stessa. Hssa lo tesse invero dalle forze che si @

‘acquistata nel mondo sensibile. Come contesto d’im-

magini il quadro non contiene veramente nulla di
diverso da cid che si pud ravvisare come remini-
scenza. Quanto pitt ci si rende conto di cid per la
comprensione della coscienza chiaroveggente, tanto



e

meglio sara. Non ci si abbandonera allora a nes-
suna illusione sulla natura delle immagini. B si
sviluppera cosl anche il senso giusto sul modo
come si debbano riferire le immagini al mondo
supersensibile. Per mezzo delle immagini s’ impa-
rera a leggere nel mondo supersensibile. Per mez-
zo delle impressioni del mondo sensibile si sta
naturalmente molto piit vicino agli esseri e ai
processi di questo mondo, di quello che non si sia
al mondo supersensibile per mezzo delle immagini
guardate supersensibilmente. Si potrebbe perfino
dire, che queste immagini sono piutiosto come una
tenda che l'anima si pone davanti al mondo su-
persensibile, quando si sente da questo toccata.
Si tratta di familiarizzarsi gradatamente col
modo di sperimentare le cose supersensibili. Con
lo sperimentare sorge a poco a poco il significato
corretto, la lettura giusta. Nelle esperienze super-
sensibili pill importanti risulta dalla visione stessa
che non pud trattarsi di reminiscenza dell’ espe-
rienza abituale. Coloro che si sono acquistata, o
eredono per lo meno di essersi acquistata una con-
vinzione su certe cognizioni supersensibili, soster-
ranno certamente in tal “campo molte assurdita.
Quanti uomini riferiscono talune immagini che
gorgono nella loro anima ad esperienze di passate
esistenze terrene, quando sono convinti del rinno-

pashr

varsi della vita sulla Terra. Bisognerebbe sempre
essere diffidenti quando queste immagini sembrano
riferirsi a vite terrene antecedenti tali, che somi-
glino sotto questo o quel rapporto all’attuale, o che
si presentino in modo che la vita attuale possa
razionalmente e con facilith venir dedotta dalle
presunte vite passate. Quando nella vera esperienza
supersensibile sorge I'impressione vera della vita
o delle vite terrene passate, avviene il piu delle
volte che quella o quelle vite antecedenti erano
tali, quali con futto lo studio della vita attuale, con
tutto il desiderare ed aspirare, non ce le saremmo
mai nd potute, né volute mentalmente figurare.
Per esempio: si riceverd un’impressione della pro-
pria passata esistenza terrena in un momento della
vita attuale, in cui sia del tutto impossibile acqui-
starsi capacita o simili possedute in quella vita
passata. Per siffatte esperienze piu importanti dello
Spirito, ben lungi dal presentarsi immagini che
potrebbero essere reminiscenze della vita ordina-
ria, sorgono invece per lo piit immagini tali, che
nell'esperienza abituale non ci sarebbero affatto
potute venire in mente. B questo & ancora piut il
caso per le impressioni reali dai mondi del tutto
supersensibili. Non vi &, per esempio, spesso nes-
suna possibilith di formarci-dalla vita ordinaria
delle immagini che si riferiscano all’esistenza fra



\
}
!
)
!
!
|
|
N
|

L ogtE

le vite terrene, ciog, alla wvita fra 1" ultima morte
dell’nomo nella vita terrena antecedente e la sua
nascita nella vita attuale. In essa si pud venire a
sapere, che nella vita spirituale si sono sviluppate
tendenze verso momini e cose, che stanno in com-
pleta contraddizione con cid che si & sviluppato
in fatto di disposizioni corrispondenti nella vita
terrena. Si riconosce che spesso nella vita terrena
siamo stati spinti ad occuparci con amore di qual-
cosa, che nella vita anteriore spirituale (fra morte
e nascita) abbiamo respinto ed evitato. Tutto cid
che potrebbe sorgere dall’esperienza ordinaria, come
reminiscenza di questa cosa, dovrebbe essere dif-
ferente dall’impressione che se ne riceve dall’ os-
servazione reale nel mondo spirituale.

Chi non ha familiarita con la Secienza dello
Spirito avra invero ancora delle obiezioni da sol-
levare anche quando le cose stieno come appunto
sono state descritte. Egli potra dire : « orbene, tu
ami una cosa. La natura dell’ uomo & complleata.

A ogni simpatia ¢ mescolata una §ggreta antxpatla.
Nrismaiane VI o A AR LT A TSNSV s oy *-kvw“m
Questa in uno speciale momento sorge in te per
quella data cosa. Tu la prendi per un’esperienza
prenatale, mentre essa si spiega forse naturalis-
simamente per condizioni di fatto subcoscienti del-
Panima». Contro un’obiezione siffatta non si pud

in genere dire altro se non che per molti casi —

— 29 —

pud essere certamente giusta. Le cognizioni della
coscienza chiaroveggente mon si possono acqui-
stare facilmente senza offrire il campo ad obiezioni.
Per quanto perd & vero che un «sedicente » chia-
roveggente pud errare e riferire una condizione
di fatto subcosciente ad un’esperienza della vita
spirituale prenatale, & altrettanto pure vero che
Ieducazione scientifico-spirituale conduce ad una
autoconoscenza tale, che abbraccia anche la costi-
tuzione subcosciente dell’anima e diventa capace
anche da questo lato di liberarsi da illusioni. Qui
perd viene unicamente affermato, che sono wvere
quelle sole cognizioni supersensibili che nell’ atto
di conoscere sanno discernere cid che proviene dai
mondi supersensibili, da cid che soltanto la pro-
pria immaginazione ha formato. Ma col familia-
rizzarsi coi mondi spirituali questa capacith di
discernimento si acquista a tale punto, che si di-
stingue in questo campo la _percezione_ dalla fan-
tasia con agrettanta sicurezza, quanto nel mondo
senslblle si distingue un_ferro rovente che si tocea|
MWQ@&_;@@EW, §emp11cemente im- |

magﬂ' ato,




— 30 —

Del corpo eterico dell’nomo
e del mondo elementare.

L'uomo arriva ad ammettere 1’esistenza di un
mondo spirituale supersensibile e si acquista la
conoscenza di esso snperando determinati ostacoli
che nell’anima si oppongono da principio a quel
riconoscimento. La difficoltd che qui si presenta
consiste mnel fatto, che questi ostacoli gravano
bensi sull’attivith sperimentatrice dell’anima, ma
nella vita abituale non giungono come tali alla
coscienza. Havvi infatti nell’anima dell’uomo molto
di vivente, di cui 'anima stessa da principio non
sa nulla, di cui gradatamente ancora deve acqui-
starsi la conoscenza cosi come degli esseri e dei
processi del mondo esteriore.

I1 mondo spirituale, prima che 'anima lo ab-
bia riconosciuto, & per essa qualcosa di affatto
estraneo, qualcosa che nelle sue proprietd non ha
niente di ¢id, che I'anima possa imparare a cono-
scere per mezzo delle sue esperienze nel mondo
sensibile. Ne segue che l’anima potrebbe trovarsi
di fronte a questo mondo spirituale e vedere in esso
un «nulla> assoluto. L’anima potrebbe sentirsi

e G

come fisa ad un abisso infinito, vuoto, deserto.
Un sentimento siffatto esiste ora effettivamente
nelle profondita dapprima incoscienti dell’anima.
L’anima ha questo sentimento, che & affine all’or-
rore, alla paura, e vive in esso senza esserne con-
sapevole. Per la vita dell’anima ha valore deter-
minante non soltanto cid di cui essa & consapevole,
ma anche cid che, a sua insaputa, esiste effettiva-
mente in lei. — Orbene, quando ’anima cerca nel-
Pambito del suo pensare degli «argomenti di con-
futazione », delle <« prove » contro il mondo spiri-
tuale, cid non succede perché questi <« argomenti »
siano per valore proprio stringenti, ma perche
P’anima cerca una specie di anestetico confro il
sentimento suddescritto. Non si arriva gia a ne-
gare il mondo spirituale o la possibilita delle sue
conoscenze percheé se ne pud < dimostrare» la
<non esistenza », ma perche si vuol riempire l'a-
nima di pensieri che, ingannandoci, ci distolgano
dal « terrore del mondo dello Spirite.» Una libera-
zione da questo ardente desiderio diun anestetico
materialistico_contro il «terrore del mondo dello
Spirito ». pud presentarsi soltanto quando si esa-
mini lintiera qui descritta condizione della vita
dell’anima. Il «<materialismo» come «fenomeno
psichico della paura» & un capitolo importante
della Scienza dell’Anima.



T O

Questo « terrore della Spiritualita » si arriva
a comprendere, quando ci si & aperto il varco fino
alla conoscenza di questa Spiritualith; quando si
& acquistata la cognizione che i processi e le En-
tith del mondo dei sensi sono l'espressione este-
riore di processi ed Entita supersensibili. Questa
comprensione sorge gia allorché s’intravede che il
corpo, che nell'nomo & sensibilmente visibile, e col
quale soltanto la scienza esteriore ha da fare, &
Pespressione di un corpo tenue, supersensibile
(corpo eterico) in cui. come entro una nube 'sta
contenuto, come un nucleo pit denso, quello sen-
sibile (o fisico). Questo corpo eterico & un secondo
membro dell’entith umana. In esso risiede la base
della vita del corpo fisico. Orbene, riguardo a
questo corpo eterico, I'unomo mon & separato dal
mondo esteriore nello stesso grado come nel suo
corpo fisico e separato dal mondo fisico esteriore.
Quando in ordine al corpo eterico si parla di un
mondo esteriore, nou s’intende con guesto il mon-
do esteriore fisico, che viene percepito per mezzo
dei sensi, ma un moudo spirituale circostante, che
@ supersensibile riguardo al mondo fisico, cosl
come il corpo eterico dell’'nomo rispetto al suo
corpo fisico. I’uomo, come essere eterico, sta in un
mondo eterico (elementare).

Quando dunque di cid che l'uomo costante-

Siogn

menta sperimenta, ma di cui nello sperimentare
abituale @ inconsapevole, cioe, che come essere
eterico egli si trova in yn mondo elementare —
gquando di questo stato di fatto egli diventa co-
sciente, allora questi coscienza & affatto diversa da
quella dello sperimentare abituale. B alla chiarove-
ggenza che si presenta questa coscienza. Lia chiaro-
veggenza allora sa di cid, che nella vita & sempre
presente, ma che si nasconde alla coscienza abituale.

Orbene, ’'vomo, nello stato ordinario di coscien-
za, dice «Jo» a s& stesso, in quanto intende allu-
dere all’essere che si palesa nel suo corpo fisico.
Nel mondo sensibile la vita sana della sua anima
dipende dal fatto, che egli cosi si riconosce come
un essere separato dal resto del mondo. Questa
vita sana dell’anima verrebbe spezzata, se 'uomo
indicasse qualsiasi processo o essere del mondo
esteriore come facente parte del suo <Io> —
Quando 'momo sperimenta sé stesso come essere
eterico nel mondo elementare, il caso & diverso.
Ivi la propria Entith — (To) si confonde con certi
processi ed Hntita dell’ambiente. ’Entith eterica
umana deve trovare s¢ sfessa anche in cid, che
non © interiorita sua cosl come essa si & abituata
a considerare questa «interiorita» nel mondo dei
sensi. Nel mondo elementare-vi sono forze, pro-
cessi ed Entith, colle guali, malgrado siano in



oing X

certo qual modo «mondo esteriore », pure ci si de-
ve contenere, come se facessero parte del proprio
«JTo». Come essere umano eferico si & intessuti
nell’BEntitdh cosmica elementare. Nel mondo fisico
sensibile si hanno i proprii pensieri; si & con essi
uniti in modo, che si possono considerare come
facienti parte della consistenza dell’ <Io». Nel-
Pessere umano eterico delle forze, dei processi ecc.
esercitano un’azione altrettanto intima nella sua
« interioritd », quanto i pensieri nel. mondo dei
sensi; ma non si comportano come i pensieri, sib-
bene sono come esseri che vivono con e dentro
Panima. La chiaroveggenza ha bisogno percid di
una forza interiore maggiore di quella che non
abbia 'anima per giudicarsi indipendente di fron-
te ai proprii pensieri. B la preparazione alla vera
chiaroveggenza consiste essenzialmente anche in
questo : di rafforzare, di rinvigorire inferiormente
I’anima in modo, che possa sentirsi come essere
a 88, non solo quando siano in lei dei pensieri,
ma anche quando sorgano nel campo della sua
coscienza le forze ed entiti del mondo elementare
come parte del suo proprio essere.

La forza dell’anima per mezzo della quale
questa si considera come un essere del mondo
elementare & presente nella vita ordinaria dell’uo-
mo. I’anima dapprima non sa nulla di questa

i =

forza, ma la possiede. A poterla avere anche scien-
temente, a cid deve ancora prepararsi. A tal fine
deve acquistare quella forza interiore dell’anima,
che viene acquistata durante la preparazione alla
chiaroveggenza. Finch® l'uomo non si pud risol-
vere ad acquistare questa forza interiore dell’a-
nima, egli prova naturale terrore di fronte al ri-
conoscimento del mondo spirituale che lo circonda,
e si appiglia — incoscientemente — all’illusione,
che questo mondo spirituale non esista o non pos-
ga conoscersi. Questa illusione lo aiuta a superare
il suo terrore istintivo di fronte al confondersi o
dissolversi del suo proprio essere (Io) in un mondo
gpirituale esteriore reale.

Chi approfondisca lo stato di fatto descritto,
arriva a riconoscere l'esistenza di un essere ete-
rico dell’nuomo «dipet_x;g» all’'uomo fisico sensibile
e di un mondo supersensibile eterico (elementare)
dietro a quello fisicamente percepibile.

Nel mondo elementare la coscienza chiaroveg-
gente trova dell’ «essere> che ha indipendenza
propria fino a un certo grado, cosi come la co-
scienza fisica nel mondo dei sensi trova pensieri,
che non hanno indipendenza o esistenza propria.
Il familiarizzarsi con questo mondo elementare;
conduce poi a vedere queste entita parzialmente
indipendenti in una maggiore reciproca connes-

N
etul elo
”-! ':‘\3-“[:!:/! o
Ao T T
ol exive (dlen

Jupor|onyit



T

gione. Allo stesso modo come se gli arti di un
corpo fisico numano venissero osservati prima nella
loro parziale indipendenza e si riconoscesse poi
che nel complesso del corpo essi esistono come
parti dell’assieme; cosl per la coscienza chiaro-
veggente i singoli esseri del mondo elementare si
raccolgono come arti vitali di un grande corpo
spirituale, il quale poi, nell’ulteriore svolgersi
dello sperimentare chiaroveggente, viene ricono-
sciuto come corpo vitale elementare (supersensi-
bile) della Terra. Ed entro questo corpo vitale
della Terra Vessere eterico umano percepisce s&
stesso come un arto di esso.

Questo progredire nella chiaroveggenza & un
familiarizzarsi con 'essere di un mondo elemen-
tare. Questo mondo & animato da entitd delle pilt
svariate specie. A volere esprimere lattivita di
questi esseri-forza lo si pud fare soltanto raffigu-
rando in immagini le loro svariate caratteristiche.
Vi sono entitd che si trovano congiunte a tutto
cid che tenda a durata, a solidita, a gravita. Si pos-
sono indicare come anime della terra. (B purche
non ci si creda troppo intelligenti e non eci si
spaventi di un’immagine che deve soltanto sugge-
rire la realtd, senza essere la realth stessa, pos-
siamo in questo caso parlare di «Gmomis). Si
trovano esseri che per la loro matura si possono

= B A=

designare come anime di aria, di acqua, di
fuoco.

Dopo perd si palesano anche altri esseri. Que-
sti, a dir vero, si presentano in modo, che ap-
paiono come esseri elementari (eterici); di essi
perd si riconosce che nella loro essenza eterica,
v’ha qualcosa, che & di natura superiore all’esi-
gtenzialith del mondo elementare. S’impara a com-
prendere che con il grado di chiaroveggenza che
arriva soltanto al mondo elementare, ¢i si pud ae-
costare altrettanto poco al vero essere di queste
Entith quanto, con la semplice coscienza fisica, ci
si pud accostare alla vera Hntita dell'uomo.

Le BEntitd sopra citate che figurativamente
possono chiamarsi anime di terra, di acqua, di
aria e di fuoco stanno sotto un certo rapporto, con
lé loro attivita, entro il corpo vitale elementare
della Terra. Hanno in esso le loro mansioni. Le
suddescritte Entitd di natura pill elevata hanmno
un’attivith che si estende oltre la cerchia della
Terra. Se nello sperimentare chiaroveggente s’im-
parano meglio a conoscere, allora si vien con-
dotti spiritualmente con la propria coscienza oltre
la sfera della Terra. Si vede come questa sfera
ferrestre si sia sviluppata da un’altra, e come
sviluppi in s& i germi spirituali, perch® nell’av-
venire una nuocva sfera, per cosl dire, «una nuova



- agiis

Terra > possa nascere da essa. Nella mia «Scien-
za occulta» sta detto, perchd cid da cui la Terra
si ® sviluppata, possa designarsi come un vecchio
<pianeta lunare >, e perche il mondo verso cui la
Terra tendera mell’avvenire possa designarsi come
« Giove». I’essenziale & di vedere nell’ <antica
Luna» un mondo da lungo tempo trascorso dal
quale, per via di trasformazione, si & sviluppato
il mondo terrestre, e d’intendere mnel senso spiri-
tuale per «Giove» un mondo avvenire verso il
quale il mondo terrestre aspira.

— 30—

Riassunto di quanto precede.

A base dell'uomo fisico sta una tenue entita
umana eterica. Questa vive in un mondo circo-
stante elementare come l'uomo fisico vive in un
mondo circostante fisico. I1 mondo esteriore ele-
mentare si organizza a corpo vitale supersensibile
della Terra. Questo si palesa come l'essere tra-
sformato di un mondo antico (Mondo Lunare) e
come stato di preparazione per un mondo avve-
nire (Mondo di Giove). Schematicamente, secondo
quanto precede, si pud considerare l”gomo cosl !

LTOOMO

1. — I ogrpo fisico mellambito del mondo fisico

sensibile circostante.
Per mezzo di esso l'uomo si riconosce come
essere indipendente a s& (Io).

2. — Tl corpo tenue (eferico) nel mondo elementare
circostante.

Per mezzo di esso l'uomo si riconosce come
arto del corpo vitule della Terra e per cid indi-
rettamente come arto di tre stati planetari che si
Susseguono,



0 =

Delle ripetute vite terrene e del Karma;
del corpo astrale dell’nomo
e del mondo spirituale ;
Delle Entita Arimaniche.

Riconoscere che nella vita dell’anima domina
qualcosa, che per la coscienza dell’anima & mondo
esteriore cosi come, nel significato ordinario, lo &
il cosidetto mondo esteriore, riesce all’anima spe-
cialmente difficile. Hssa si oppone — incosciente-
mente — a cid, perché da questo stato di cose
crede venga compromesso il suo stesso essere. Essa
distoglie istintivamente lo sguardo spirituale da
questa condizione di fatto. Che la nuova scienza
teoricamente ammetta la cosa come tale, non equi-
vale ancora allo sperimentarla completamente con
tutte le conseguenze che derivano dal compren-
derla interiormente e dal compenetrarsi di essa.
Se la coscienza pud giungere a sentire vitalmente
questo fatto, allora impara a conoscere nell’essere
dell’anima un nuclee interiore, che & essenzial-
mente indipendente rispetto a tutto cid che si pud
evolvere nell’ambito della vita cosciente dell’ani-
ma fra nascita e morte. La coscienza impara a
conoscere nei suoi sostrati un essere, del quale

T g A

essa stessa deve sentirsi creatura. E creatura di
esso deve sentire anche il corpo con tutte le sue
forze e proprietd, il corpo che & il veicolo di que-
sta coscienza. I’anima nel corso di un’esperienza
siffatta impara a sentire il maturarsi di un essere
spirituale che in lei ha sede, il quale si softrae
alle influenze della vita cosciente. Arriva a sen-
tire come questa Hntita interiore mel corso della
vita fra nascita e morte diventi sempre piu for-
te, ma anche pii indipendente. Impara a cono-
scere che questa Entitd, in questa vita fra nasci-
ta e morte, si pone, rispetto al resto dell’esperien-
za, come il germe che si evolve nell’essere vege-
tale rispetto all’assieme della pianta in cui si
evolve. Il germe vegetale perd & un essere fisico,
mentre il germe psichico & un essere spirituale.
— Perseverando in siffatte esperienze si arriva
ad accettare 'idea delle ripetute vite terrene del-

Puomo. I’anima, nel nucleo del suo essere che

‘fino a un determinato grado & da lei indipendente,

pud percepire il germe per una nuova vita umana,
in quanto questo germe vi trasporterd i frutti
della vita presente, quando in un mondo spiri-
fuale dopo la morte avra sperimentato, in un modo
puramente spirituale quelle condizioni di vita, alle
quali non pud partecipare quando fra nascita e
morte esso & avvolto da un corpo fisico terremo.



— A —

Da questo pensiero risulta necessariamente
P’altro, che Pattuale vita sensibile fra nascita e
morte sia la conseguenza di altra vita da lungo
trascorsa in cui I’anima ha sviluppato un germe,
che dopo la morte ha continuato a vivere in un
mondo puramente spirituale, finch® era maturo ad
entrare in una nuova vita terrena per mezzo diuna
nuova nascita, cosl come il germe della pianta di-
viene una nuova pianta, dopo che, liberato dalla
pianta vecchia in cui si & formato, & andato sog-
getto per qualche tempo ad altre condizioni di vita.

La coscienza chiaroveggente, per mezzo delle
opportune preparazioni dell’anima, impara a im-
mergersi in un processo che consiste nello SVi-
luppo, nella vita di un umomo, di un nucleo in
certo modo indipendente, il quale trasporta i frutti
di questa vita nelle seguenti vite terreme. — In
forma di immagine, di essere, come se si volesse
manifestare come essere a so, sorge dai flutti del-
Panima un secondo S@, che all’essere, al gquale
prima ci si & rivolti come al proprio S&, appare
indipendente, sovrapposto. Comparisce come un
Ispiratore di questo primo S@. L’uomo con questo
suo primo S& si fonde con 1’altro, col Sé Ispirato-
re, sovrapposto.

In questa condizione di fatto, in cui la co-

scienza chiaroveggente penetra con lo sguardo,

S s

vive la coscienza abituale senza esserne consape-
vole. Occorre qui di nuovo il rafforzamento del-
Panima perche ci si mantenga saldi, non solo di
fronte ad un mondo esteriore spirituale con il
quale ci si fonde, ma perfino con un’Entita spi-
rituale, che in senso piu elevato siamo noi stessi
e che nondimeno sta al di fuori di cid che nel
mondo dei sensi mecessariamente dobbiamo sentire
come il nostro S&. (Il modo come questo secondo
Sé sorge a mo’ d’immagine, di essere, dai flutti
dell’anima, varia per le diverse individualitd uma-
ne. Nei miei quadri scenici dell’anima <« Lia Porta
dell’Iniziazione », «Il Cimento dell’anima», <1l
Gmardiano della Soglia » e <«<Il Risveglio dell’ani-
ma> cercai di descrivere come delle individualita
umane diverse giungano con il loro lavoro a spe-
rimentare questo «altro S&s.

Se pur I’'anima nella coscienza abituale & in-
consapevole dellispirazione che le viene dall’ « al-
tro Sé » nondimeno questa ispirazione esiste nelle
profonditd dell’anima. Questa ispirazione perd non
@ ispirazione per via di pensieri o di parole inte-

*riori ; essa influisce per mezzo di azioni, di pro-
cessi, di un divenire. H questo «altro Sé» che
conduce ’anima ai singoli particolari del destino
della sua vita e che desta in lei le capacita, le
tendenze, le disposizioni, ecc. Questo «alfro Seé-»



44 —

vive nel complesso del destino di una vita umana.

Procede accanto al primo S8, che ha i su
a e la morte e forma la vita umana,

oi limiti
fra la nascit
con tutto cio che in essa penetra di rallegrante,
di elevato, di doloroso. Lia coscienza chiaroveg-
gente nel trovarsi insieme con questo «altro Se »
impara adire: « To» al complesso del destino della
vita, cosl come 1’'momo fisico dice «<Io» al proprio
essere individuale. Cid che con una parola orien-
tale si dice «Karma», cresce nel modo suindicato,
insieme con «l’altro S&», con « I’Entita-Io spiri-
tuale ». I1 corso della vita di un uomo appare
ispirato dalla sua propria entita permanente, che
prosegue di vita in vita; e l'ispirazione avviene
che i destini della vita di un’esistenza
a vita ter-

in modo,
terrena risultano come conseguenza dell
rena precedente.

L’uomo impara cOsl a conoscere sb stesso come
un’ « altra BEntith s, un’Entita che nell’esistenza
gensibile egli non @&, e che in questa esistenza
gensibile giunge ad esprimersi soltanto per mezzo
dellinfluenza che esercita. Quando la coscienza
entra nel mondo suddescritto, allora ¢ inun cam-
po che rispetto a quello elementare pud essere in-
dicato come sfera spirituale.

Finche ci si sente in questo campo ci si tro-
va completamente fuori della cerchia, in cui si

i (AR

svolgono tutti gli avvenimenti e le esperienze del
mondo sensibile. Da un altro mondo si guarda
indietro sul mondo che in certo modo si &abban-
donato. Si arriva perd alla conoscenza che, come
nomo, si appartiene a entrambi i mondi. Si sente
il mondo sensibile come una specie di immagine
riflessa del mondo dello spirito. Perd come un’im-
magine riflessa, nella quale i processi e le Entitd
del mondo dello Spirito non vengono soltanto ri-
specchiate, ma che, sebbene sia un’immagine ri-
flessa, conduce in s stessa vita indipendente. Cosl
come se un uomo si mirasse in uno specchio e,
mentre vede s& stesso, I'immagine riflessa acqui-
stasse vita indipendenfe. — E s’imparano a cono-
scere BEntita spirituali che effetfuano questa vita
indipendente dell’ immagine riflessa del mondo
dello Spirito. Queste Entita spirituali si seute che
appartengono, per la loro origine, al mondo dello
Spirito, ma che hanno abbandonato il campo di
quel mondo e spiegano la loro cerchia d’azione
nel mondo sensibile. Ci si vede cosl di fronte a
due mondi, i quali influiscono uno sull’altro. I1
mondo dello Spirito verra qui indicato come su-
periore e quello sensibile come mondo nferiore.

Nel plondo inferiore s'imparano a conoscere
le Entith spirituali suoddescriite per il fatto di
avere, in certo modo, trasferito il proprio punto



o — S e RS SR

TV

di vista nel mondo superiore. Una specie di que-
ste Entith spirituali si presenta in modo, che si
frova in essa la causa per la quale l'uomo spe-
rimenta il mondo sensibile come mondo concreto,
materiale. Si riconosce che tutto cid che & sostan-
za in realta @ spirituale, e che l'azione di quelle
Entita solidifica, condensa la spiritualita del mon-
do sensibile in materialith. Per quanto all’epoca
presente certi nomi possano riuscire sgraditi. sono
tuttavia necessari per cid che nel mondo dello
Spirito vediamo conie realth. — Percid le Entita che
effettuano questo materializzarsi del mondo dei
gensi saranno qui chiamate Entita Arimaniche.
Riguardo a queste Hntita arimaniche riesce pure
palese che il loro campo speciale originario sta
nel regno del minerale. Nel regno minerale
queste Entith dominano in modo, che possono ma-
nifestare in esso pienamente cid che per loro na.
tura esse sono. — Nel regno vegetale e nei regni
superiori della natura esse operano qualcosa di
diverso. Questa altra cosa si pud comprendere sol-
tanto se si prende in comsiderazione la sfera del
mondo elementare. Anche questo mondo elemen-
tare, osservato dal campo dello spirito, appare co-
me un’immagine riflessa di questo campo dello Spi-
rito. Perd Pindipendenza del’immagine riflessa nel
mondo elementare non & cosl grande, come quella
del mondo fisico sensibile. Nel primo le HEntith

= fTve=

spirituali del gemere di quelle arimaniche domi-
nano meno che non nel mondo dei sensi. Nondi-
meno queste Entith arimaniche dal mondo ele-
mentare sviluppano fra le altre quell’azione che
si esprime nella distruzione e mnella morte dell’e-
sistenza. Si pud dire in proposito che per i regni
superiori della natura le Hntith arimaniche hanno
il compito di provocare la morte. In quanto la
morte appartiene all'ordinamento necessario del-
Pesistenza, la missione delle Entita arimaniche &
fondata in questo ordinamento.

Quando dal campo dello Spirito si osserva
lopera delle Entita arimaniche si viene a cono-
scere che un’altra cosa pure @ collegata con la
loro azione nel mondo inferiore. In quanto hanno
il loro campo di azione in questo mondo, non si
sentono legate all’ordinamento che spetterebbe
alle loro forze se agissero mel mondo superiore,
in cui hanno la loro origine. Hsse tendono mnel
mondo inferiore verso un’indipendenza, che non
potrebbero mai avere in quello superiore. Questo
si palesa specialmente nell’influenza delle Entita
arimaniche sugli uomini, in quanto 1'uomo rap-
presenta il regno naturale pii elevato del mondo
materiale. Esse si sforzano di rendere indipen-
dente la vita dell’anima, in quanto questa & le-
gata all’esistenza dei sensi dell’'uomo, di distaccarla
dal mondo superiore e di incorporarla completa-



— 48—

mente nel loro proprio mondo. L’nomo, come ani-
ma pensante, ha la sua origine nel mondo supe-
riore. I’anima pensante divenuta chiaroveggente
penetra pure in questo mondo superiore. I1 pen-
siero che si svolge nel mondo dei sensi e che a
questo & collegato ha in se cid che si pud indicare
come influenza delle Bntita arimaniche. Queste
Entita vogliono dare, in certo modo, al pensiero
dei sensi una specie di esistenza durevole nel
mondo dei sensi. Mentre le loro forze portano la
morte, esse vogliono sottrarre lanima pensante
alla morte, e lasciar scorrere nell’annientamento
soltanto il rimanente dell’essenza dell’uomo. La
forza pensante umana perd, secondo le loro inten-
zioni, deve rimanere indietro nel campo dei sensi
e assumere un'esistenza. che vieppitt vada asso-
migliando alla natura dell’arimanica.

Nel mondo inferiore cid che appunto & stato
descritto si esprime soltanto per mezzo del suo
effetto. L'uomo pud tendere a lasciarsi impregnare
nella sua anima pensante dalle forze che cono:
scono il mondo spirituale, che sanno di vivere o
di operare in esso. Egli pud perd anche allonta-
narsi con la sua anima pensante da siffatte forze,
pud adoperare il suo pensiero soltanto per affer-
rare il mondo dei sensi. Le seduzioni in questa
direzione provengono dalle forze arimaniche.

Del corpo astrale e delle Entita Luciferiche.
Dell’essenza del corpo eterico.

Un altro genere di Entita Spirituali le quali,
dal campo dello Spirito, possono venir osservate
nel mondo dei sensi (e anche nel mondo ‘elemen-
tare), nel quale operano come in campo d’azione
da loro adottato, sono quelle le quali vogliono li-
berare completamente ’anima senziente dal mondo
dei sensi; la vogliono per cosl dire spiritualizzare.
La vita nel mondo dei sensi appartiene all’ordi-
namento dei mondi. Mentre 'anima umana vive
nel mondo dei sensi attraversa in esso un’evolu-
zione che rientra nel campo delle sue condizioni
di esistenza. Si trova intessuta in questo campo
dei sensi per effetto dell’azione di Enftita, che
s’imparano a conoscere nel mondo supériore. In
opposizione a questa azione lavorano le Entita, le
quali vogliono distaccare 'anima senziente dalle
condizioni dell’attivith dei sensi. Queste Entita
sono qui chiamate Entith Luciferiche.

Cosl queste Entita Luciferiche stanno mnel
mondo sensibile cercando, per cosi dire, di sco-
prirvi tutto cid che & psichico (senziente) per atti-



Lh e

rarlo fuori di questo mondo dei sensi ed incorpo-
rarlo in una sfera propria del mondo, affine alla
loro natura. Se contemplata dal mondo superiore,
I’azione di queste Entitd Luciferiche si pud osser-
vare anche nel mondo elementare. Nella cerchia
di questo esse tendono a determinare un campo
di forze che secondo le loro intenzioni, non deve
venir toccato dalla gravith del mondo sensibile,
malgrado che dalle Entita del mondo superiore
esso sia predestinato a essere intessuto in questo
mondo dei sensi. Come le Entita Arimaniche ri-
masero nel loro campo quando procuravano sol-
tanto la distruzione temporanea dell’esistenza che
o basata sull’ordinamento dei mondi, cosi le En-
tith luciferiche non oltrepassarono la sfera del
proprio regno quando impregnavano 'anima sen-
ziente di forze, nelle quali questa sente sempre di
bel nuovo lo stimolo ad elevarsi nel mondo sen-
sibile al di sopra delle limitazioni e a senfirsi di
fronte a queste limitazioni un essere libero e in-
dipendente. Perd le Entita luciferiche oltrepassa-
no il loro campo, in quanto vogliono creare di
fronte all’ordinamento generale del mondo supe-
riore un regno speciale dello spirito, per il quale
vogliono trasformare le Entitd psichiche nel mon-
do sensibile.

Si pud vedere come l’azione delle Entita lu-

— bl —

ciferiche tenda mel mondo sensibile verso due di-
rezioni. Da una parte, & per virtin di queste En-
tita che I'uomo ® capace di elevarsi al di sopra
della semplice esperienza della realta materiale.
Egli non trae la sua gioia, la sua elevatezza sol-
tanto dal mondo sensibile. Pud rallegrarsi, elevarsi
con cid che vive solo in parvenza, che come bella
parvenza oltrepassa cid che & materiale. In questa
direzione linfluenza luciferica ha contribuito ai
pit importanti frutti della civilta, precipuamente
a quelli artistici. L’'uomo pud vivere anche nel
pensiero libero, non ha bisogno di descrivere sol-
tanto le cose materiali e di riprodurle nei pen-
sieri a mo’ di ritratto; egli pud sviluppare pen-
siero creativo anche oltre il mondo sensibile ; pud
filosofare sulle cose. — D’altra parte 'esagerazione
delle forze luciferiche nelle anime diviene sorgen-
te di molte esaltazioni e confusioni, che si vogliono
esplicare in attivita psichiche, senza attenersi alle
condizioni dell’ordinamento superiore dei mondi.
11 filosofare senza le basi di una sicura penetra-
zione nelle leggi che reggono ’Universo, Postinato
impigliarsi in concetti arbitrari, I'esagerato van-
tarsi dell’opinione personale adottata e preferita:
questi sono gli svantaggi dell’azione luciferica.
L’anima umana appartiene con il suo «altro
S8> al mondo superiore. Essa appartiene perd



s e

pure all’essere nel mondo inferiore. La coscienza
chiaroveggente, quando & passata per la giusta
preparazione percepisce s® stessa coscientemente
nel mondo superiore. Per la coscienza chiaroveg-
gente perd non si verifica mnessun cambiamento
dello stato di fatto, soltanto a quello che & lo stato
di fatto, per ogni anima umana, viene aggiunta
la conoscenza di questo stato di fatto. — Ogni
anima umana appartiene al mondo superiore, e
quando l'uomo viene nel mondo materiale & asso-
ciata ad un corpo materiale, che & soggetto ai
processi di questo mondo materiale: & associata
pure a un corpo eterico tenue, che vive nei pro-
cessi del mondo elementare. Nel corpo materiale
e nel corpo eterico le forze della Entita arimanica
e luciferica esercitano la loro azione.Queste forze
sono di natura spirituale, supersensibile.

Per quel tanto che ’anima umana vive nel
mondo superiore (dello Spirito) essa & — per usare
questo termine — un’ Entita astrale. Fra le va-
rie ragioni che giustificano questo termine vi &
pure quella che I’Entita astrale dell'nomo non &
come tale soggetta alle condizioni che sono in at-
tivitah nell’ambito della Terra. La Scienza dello
Spirito conosce che nell’essere astrale dell’'uomo
non agiscono le leggi mnaturali della Terra, ma
agiscono quelle leggi delle quali si tien conto per

— D

i processi del mondo stellare. Percid la scelta di
quel nome pud apparire giustificata. Alla cono-
scenza del corpo fisico sensibile dell’'uomo e del
corpo tenue eterico vieme cosi ad aggiungersi
quella del terzo corpo, il corpo astrale. Bisogna
tuttavia tenere pur sempre conto di quanto segue.
Riguardo alla propria BEntith originaria il corpo
astrale dell’nomo & radicato nel mondo superiore,
nel vero campo dello spirito. Nella cerchia di que-
sto campo esso & un essere del medesimo genere
delle altre Entith, che hanmo la loro sfera di
azione in questo mondo dello Spirito. Per quel
tanto che il mondo elementare e quello sensibile
sono immagini riflesse del mondo dello Spirito,
anche il corpo umano eterico e quello fisico sen-
sibile dell’'nomo devono essere considerati come
immagini riflesse dell’Entith astrale dell’uomo.
in questo corpo eferico e in quello fisico sensibile
dominano perd delle forze che provengono dalle
BEntita Luciferiche ed Arimaniche. Poiché queste
Entita sono di origine spirituale & naturale che
anche nella sfera del corpo fisico sensibile e di
quello eterico si trovi una specie di entita astrale
dell’ uomo. A una chiaroveggenza che accolga
soltanto le immagini della coscienza chiaroveg-
gente e non sia capace di comprendere corretta-
mente il loro significato pud facilmente succedere



=Y =

di scambiare I'involucro astrale del corpo fisico e
di quello eterico dell’'uomo per il vero suo corpo
astrale. Perd & proprio questo « Corpo astrale »
Porgano dell’essere umano che con la sua azione
si oppone all’andamento normale che nell’ordina-
mento del mondo & veramente assegnato all’uomo.
— In questo campo sono tanto pitt possibili er-
rori e confusioni per il fatto che alla conoscenza ordi-
naria umana riesce a tutta prima assolutamente
impossibile avere conoscenza dell’entity astrale
dell’anima. Ma anche nei primi gradi della co-
scienza chiaroveggente non pud ancora raggiun-
gersi questa conoscenza. Questa coscienza viene
conseguita quando I'nomo si sperimenta nel suo
corpo eterico. In questo egli vede perd le imma-
gini riflesse del suo «altro Sé» e del mondo su-
periore al quale appartiene. Bgli vede cosi I’im-
magine riflessa eterica del suo corpo astrale e la
vede con le Entita luciferiche e arimaniche che
essa contiene. — Dagli aforismi che seguiranno
in questo scritto risultera che anche I'To, che nella
sua vita abituale 'uomo considera come Pessere
suo, non @& il «<vero Io>», sibbene Pimmagine ri-
flessa nel mondo fisico sensibile del «vero Tos.
Cosl per la chiaroveggenza eterica il riflesso ete-
rico del corpo astrale pud dare I'illusione di essere
il' < vero corpo astrales.

s

Nell’ulteriore corso della sua penetrazione nel
mondo superiore la coscienza chiaroveggente ar-
riva anche ad acquistare una chiara visione sulla
natura della riflessione del mondo superiore in
quello inferiore nei riguardi dell’essere umano.
Viene cosi a palesarsi anzitutto che il corpo tenue
eterico cosl come l'uomo lo porta seco nell’attuale
sua esistenza terrena non @&in veritd un’immagine
riflessa di quello che corrisponde ad esso nel
mondo superiore. ¥l un’immagine riflessa modifi-
cata dall’azione delle Entita luciferiche ed arimani-
che. I/immagine spirituale primordiale del corpo
eterico, per la natura dell’essere terreno in cuile
suddette Entitd esercitano la loro azione, non pud
perfettamente rispecchiarsi nell'uomo terremo. Se
la coscienza chiaroveggente spinge le sue ricerche
oltre la Terra fino ad un campo sul quale un ri-
flesso perfetto dell’immagine originaria del corpo
eterico sia possibile, si trova trasportata indietro
prima dell’attuale condizione terrestre,anzi prima
ancora della precedente condizione lunare, in un
remoto passato. Giunge ad acquistare la cognizione
di come la Terra attuale si sia evoluta da una
condizione solare. Nel mio libro < Scienza Oc-
culta » sta detto perche sia giustificato questo nome
di condizione solare. Lla Terra era dunque una
volta in una condizione solare; da questa si & evo-



—iD8

luta ad una condizione lunare, ed & poi divenuta
« Terra ». Durante la condizione solare il corpo
eterico dell’'nomo era un puro riflesso dei proces-
si spirituali e delle Entitd spirituali del mondo
nel quale egli ha la sua origine. Alla coscienza
chiaroveggente risulta che queste Hntita sono co-
stituite di pura saggezza. Si pud dunque dire, che
durante ’epoca solare della Terra, in un remotis-
simo passato, 'uomo ha accolto in sé il suo corpo
eterico come puro riflesso delle Entita cosmiche
della Saggezza. Durante la seguente epoca lunare
e quella terrestre questo corpo eterico si & poi mo-
dificato ed & divenuto quello che attualmente &
nell’essere umano.

— B —

Riassunto di quanto precede.

L’uomo porta in sé un gggl_eo di essenza psi-
chica, che appartiene ad un mondo spirituale.
Questo nucleo di essenza psichica & I'essere umano
che perdura e che in ripetute vite terrene 8i espli-
ca in modo che, in ciascuna vita terrena si forma,
nella coscienza ordinaria, come essere indipendente
di fronte a questa coscienza, dopo la morte fisica
dell’uomo vive le sue esperienze in un mondo
spirituale, e dopo un tempo adeguato rappresenta
in una nuova vita i risultati della vita precedente.
Questo essere duraturo influisce in modo che di-
viene ispiratore della sorte dell’momo. Ispira que-
sta sorte in modo che ogni vita terrena & la con-
seguenza che dall’ordinamento dell’'Universo risulta
da quella precedente.

I’ uomo & questo essere duraturo stesso;
vive in esso come nel suo « altro S& ». Per
quel tanto che, come essere egli & questo «altro
Se»..egli vive in un corpo astrale, cosi come
vi @ in un corpo fisico e in un corpo eterico.
Come !’ ambiente del corpo fisico & mel fisico,
quello del corpo eterico nel mondo elementare,



— BBi—

cosl il corpo astrale ha per ambiente il campo
dello Spirito.

Degli Esseri, della stessa specie e della mede-
sima origine dell’ «<altro S&» dell’uomo, operano
nel mondo fisico e in quello elementare come for-
ze arimaniche e luciferiche. Dal modo come que-
ste agiscono & dato comprendere il rapporto del
corpo astrale dell’nomo con quello eterico e quello
fisico.

Ilorigine primordiale del corpo eterico va
cercata in una remotissima condizione della Terra,
nella sua cosiddetta epoca solare.

Da quanto & stato detto si pud schematica~
mente considerare l'uomo nel modo seguente:

1. — 1l corpo fisico mel mondo fisico materiale
circostante. Per mezzo di esso l'uomo ricono-
sce s® stesso come essere individuale indipen-
dente (Io).

2. — 11 corpo tenue (eferico) nel mondo circostante
elementare. Per mezzo di esso l'nomo riconosce
se stesso come arto del corpo vitale della Ter-
ra e per cid indirettamente come arto di tre
stati planetari consecutivi.

3. — Il corpo astrale in un mondo circostante pu-
ramente spirituale. Per mezzo di esso 'momo

PO 7

® un agto di un mondo spirituale, del quale il

mondo elementare e quello fisico sono imma-
PR o

gini riflesse. In esso risiede «l’altro S&» del-

l'uomo, che si esprime in ripetute vite ter-

rene.



— 60 —

Del « Guardiano della Soglia »
e di alcune peculiarita della coscienza
chiaroveggente.

Con il suo sperimentare nel mondo sensibile
I'nomo si trova posto fuori del mondo spirituale,
in cui giusta le precedenti considerazioni & radi-
cata la sua entith. Riesce palese quale parte que-
sto sperimentare eserciti sull’essere umano, quan-
do si rifletta come la coscienza chiaroveggente,
che penetra nei mondi supersensibili, abbia biso-
gno di un rinvigorimento proprio di quelle forze
dell’anima, le quali vengono acquistate nel mondo
dei sensi. Se questo rinvigorimento non esiste al-
lora anima sente una certa avversione a pene-
trare nel mondo supersensibile. Cerca perfino di
esimersi dal penetrarvi adducendo delle «proves
della impossibilita di riuscirvi.

Ma se lanima si trova abbastanza forte per
penetrarvi, se riconosce in sé le forze che le per-
mettono, dopo di esservi penetrata, di considerare
la propria entita come indipendente e di speri-
mentare non solo pensieri, ma anche entita nel
campo della sua coscienza come deve fare nel

e

mondo elementare, e in quello spirituale, allora
essa sente pure di aver potuto riunire queste for-
ze soltanto durante la vita nel mondo dei sensi.
Comprende la necessita che, nel corso del suo
passaggio per i mondi, essa debba venir condotta
attraverso al mondo dei sensi.

Questa comprensione risulta soprattutto dalle
esperienze che la coscienza chiaroveggente ha col
pensiero. Nel penetrare nel mondo elementare la
coscienza si riempie di entita che vengono perce-
pite in forma di immagini. Hssa non si trova af-
fatto al caso di sviluppare entro questo mondo
elementare rispetto alle entitd di esso un’attivita
interiore dell’anima, simile a quella che entro il
mondo dei sensi sisviluppa nella vita del pensiero.
— Nondimeno sarebbe impossibile di trovarsi bene
come essere umano in quel mondo elementare se
non si penetrasse in esso col pensiero. Senza la
contemplazione pensante si potrebbero bensi vedere
le entith del mondo elementare; ma di mnessuna
in realtd si potrebbe sapere cid che essa &. Si so-
miglierebbe ad un uomo che avesse dinanzi a sé
uno scritto che non pud leggere; un uomo siffatto
veds con i suoi occhi precisamente lo stesso di
[ / che vede colui che pud leggere lo scritto ; ma
soltanto per quest’ultimo lo scritto ha signifi-
cato ed esistenza.



e

Nondimeno la coscienza chiaroveggente du-
rante la sua permanenza nel mondo elementare
non esercita affatto quell’attivitah pensante che
esplica nel mondo deisensi. Avviene piuttosto che
un essere pensante — come l'uomo — con la giu-
sta visione del mondo elementare percepisce al
contempo anche il significato degli esseri e delle
forze di quel mondo mentre un essere non pen-
sante vedrebbe delle immagini senza percepirne
il significato e l’essenza.

Quando si penetra nel mondo spirituale le
Entith, per esempio le arimaniche, verrebbero
scambiate per tutt’altro di c¢id che sono, se 'anima
non le guardasse da entith pensante. Lo stesso
avverrebbe per le entitd luciferiche e per le altre
entitd del mondo spirituale. Le Entith arimaniche
e luciferiche vengono dall’'uomo vedute per quel
che sono quando egli le osserva dal mondo spiri-
tuale con lo sguardo chiaroveggente per mezzo del
pensiero.

Se Panima non si armasse di forze pensanti
sufficienti, allora le entita luciferiche, quando
vengono contemplate dal mondo spirituale, s’im-
padronirebbero del mondo immaginativo chiaro-
veggente e provocherebbero nell’anima che con-
templa lillusione di penetrare sempre piut pro-
fondamente nel mondo spirituale che veramente

— 63 —

cercava, mentre in realta essa sprofonda sempre
maggiormente nel mondo che le forze luciferiche
vogliono apprestare a somiglianza del loro essere.
L’anima si sentirebbe, & vero, sempre piu indi-
pendente; ma essa si familiarizzerebbe con un
mondo spirituale che non corrisponde alla sua
essenza ed alla sua origine. Hssa entrerebbe in
un ambiente spirituale che le & estraneo. — Il
mondo dei sensi nasconde le Entita luciferiche.
Percid nel mondo dei sensi queste mnon possono
indurre la coscienza in errore. Per essa sempli-
cemente non esistono. B la coscienza ha la possi-
bilita, senza essere tratta in errore da esse, di
rafforzarsi sufficientemente nel pensiero. — Fra
le proprieta istintive della coscienza sana vi &
quella di voler penetrare nel mondo spirituale solo
fino al grado di visione di esso per il quale si &
sufficientemente rafforzata nel mondo dei sensi.
La coscienza dipende dal modo come essa pud
sperimentare sé stessa mel mondo sensibile. Hssa
si sente nel suo elemento quando si pud speri-
mentare in sé stessa coi pensieri, coi sentimenti,
con gli affetti, ecc. di cui va debitrice al mondo
sensibile. Quanto la coscienza dipenda da questa
e perienza si palesa specialmente nel momento in
cui si effettua realmente I’entrata nei mondi su-
persensibili. Come ci si aggrappa a cari ricordi



Y e

in momenti speciali della propria vita, cosi all’en-
trata nei mondi supersensibili sorgono necessaria-
mente dalle profondita dell’anima tutte quelle ten-
denze delle quali si pud essere anche soltanto ca-
paci. Ci si avvede allora quanto si sia in fondo
attaccati alla vita che lega 'uomo al mondo dei
sensi. Questo attaccamento si palesa allora nella
sua piena veritd, senza tutte le illusioni che sia-
mo soliti di farei nella vita su questo fatto. Con
Pentrata nel mondo supersensibile — in certo mo-
do come primo progresso supersensibile — viene
a realizzarsi una parte di autoconoscenza, della
quale prima appena si poteva aver sentore. B si
palesa tufto cid> che si deve abbandonare se si
vuol veramente entrare scientemente nel mondo,
dentro al quale perd di fatto si sta tutto il tempo.
Cid che coscientemente o incoscientemente come
uomini abbiamo fatto di noi nel mondo dei sensi
sorge allora davanti allo sguardo dell’anima con
massima chiarezza. — Questa esperienza pud spes-
80 avere come conseguenza che si abbandoni ogni
ulteriore tentativo di penetrare nei mondi super-
sensibili. Perché da essa ci si rende chiaramente
conto come si debba sentire diversamente perche
la dimora nel mondo spirituale possa essere effi-
cace. Bisogna arrivare alla determinazione di svi-
luppare un atteggiamento interiore dell’anima af-

65—

fatto diverso da quello che prima si & avuto —o,
detto altrimenti — bisogna all’atteggiamento gia
acquistato aggiungerne ancora uno affatto nuove.

Ma — effettivamente — che cosa succede in
tal momento, in cui si entra mel mondo spiri-
tuale? Vediamo 1’Entita che si & sempre stati; ma
non la si guarda ora dal mondo sensibile dal quale
finora la si era sempre guardata; la si guarda dal
mondo spirituale senza illusione, nella sua realta.
La si guarda in modo da sentirsi completamente
permeati dalle forze cognitive capaci di apprezzarla
nel suo valore spirituale. Quando la si contempla
in questo modo, ci si palesa pure perché & con
timore che si penetra coscientemente nel mondo
supersensibile; ci si palesa il grado di forza che
si possiede per questa entrata. Si vede quanto
come esseri coscienti ci teniamo lontani da quel
mondo. E quanto pit ci si esamina attentamente
in questo modo, tanto piu forti sorgono anche le
tendenze per le quali si desidera rimanere con la
propria coscienza mel mondo dei semnsi. La cono-
scenza, crescendo, trae fuori queste tendenze come
dai nascondigli delle profonditad dell’anima. E ne-
cessqpio riconoscerle; poiché soltanto cosl possono
vu;jz superate. Ma nell’atto che si riconoscono
esse manifestano ancora in modo speciale la loro
forza. Hsse vogliono soggiogare I'anima; questa si



— 66 —

sente tratta da esse come in profondita infinite.
Il momento della conoscenza di s stessi & un mo-
mento grave. Nel mondo si filosofeggia e si teo-
rizza anche troppo sull’ autoconoscenza. Con cid
lo sguardo dell’anima viene piuttosto distolto che
non diretto verso un senso della serietd che al-
I’autoconoscenza & connessa. B malgrado tutta que-
sta serietd, quale soddisfazione mnon ci procura il
pensiero, che la natura umana @ costituita in modo
che viene determinata dai suoi istinti a non pe-
netrare nel mondo spirituale prima di potere SVi-
luppare in s come auto-esperienza il proprio
grado di maturazione. Quale soddisfazione che il
primo pilt importante incontro con un’ Entita del
mondo supersensibile sia quello che si fa con la
propria entitd nella sua realta, entith che si deve
condurre innanzi nell’evoluzione dell’'umanita.

Si pud dire, che nell’nomo si annida un es-
sere il quale vigila attentamente il confine che si
deve varcare per entrare nel mondo supersensi-
bile. Questa entita spirituale, annidata nell’uomo,
che siamo noi stessi, ma che possiamo conoscere
altrettanto poco con la coscienza abituale quanto
& impossibile all’occhio di veder sé stesso, & il
« Guardiano della Soglia » del mondo dello Spi-
rito, Lo impariamo a comoscere nel momento
in cui, non solo lo si & effettivamente noi stessi,

O —

ma in cui, stando come al di fuori di lui, ei
si pone di fronte ad esso come fossimo un’altra
persona.

Le capacita dell’anima rafforzate, rinvigorite
in se stesse, rendono visibile anche il « Guardiano
della Soglia » al pari delle altre esperienze dei
mondi supersensibili. Perch®, a prescindere dal
fatto che per lo sguardo spirituale chiaroveggente
Iincontro col « Guardiano» sale al grado di co-
noscenza, un tale incontro non & affatto un avve-
nimento che si presenti soltanto all'uomo divenuto
chiaroveggente. La stessa precisa condizione di
fatto che costitnisce questo incontro si verifica
per ogni uomo ogniqualvolta egli si addormenta,
e questo stato di contrapposizione a s& stesso che
¢ del tutto uguale a quello che si verifica di fronte
al « Guardiano della Soglia » dura tanto quanto
dura il sonno. Nel sonno Panima si inalza alla sua
HEntitah supersensibile. Le sue forze interiori non
sono perd allora abbastanza forti da provocare
una coscienza del suo Seé.

Per la comprensione dello sperimentare chia-
roveggente, specialmente nei suoi teneri principii,
2 /:Zche di particolare importanza fissare l'atten-
7.0ne del’anima sul fatto, che ’anima pud appunto
aver cominciato a sperimentare il supersensibile
senza essere in grado di formarsene una suffi-



=8

ciente conoscenza. Lia chiaroveggenza comincia col
presentarsi in modo molto tenue. Cosl che spesso,
nell’attesa di vedere qualcosa di tangibile, non si
osservano le fugaci impressioni chiaroveggenti.
Non si vogliono affatto riconoscere come tali. Sor-
gono in modo che nell’atto stesso- di presentarsi
preparano gia Doblio di s® medesime; entrano al-
lora cosl debolmente nel campo della coscienza
che rimangono inosservate come leggiere nuvo-
lette dell’anima. B perché questo & cosl e perchd
di solito ci si aspetta dalla chiaroveggenza qual-
cosa di assai diverso da quello che questa dap-
prima non sia, essa non viene trovata da molfi
che cercano seriamente il mondo spiritnale. Anche
a questo riguardo ’incontro cowﬁnggdiam
dgllgug)gl_ig > & importante. Se si & appunto raf-
forzata l'anima mella direzione della autocono-
scenza allora lincontro stesso pud essere come il
passaggio di una prima, tenue, e fugace visione
spirituale; non la si consegnera perd cosl facil-
mente all’oblio come altre impressioni supersen-
sibili, perch? si & maggiormente interessati al pro-
prio essere che al resto. Non & perd affatto neces-

sario che l'incontro col « Guardiano» spetti alle’

prime esperienze chiaroveggenti. Il rafforzamento
dell’anima pud esplicarsi in svariate direzioni. Lie
prime direzioni prese dall’anima possono aunche

— 8=

condurre altre entita o processi, prima di questo
incontro, nel suo campo visivo spirituale. Perd
questo incontro avra luogo relativamente presto
dopo 'entrata nel mondo dello Spirito.




=70 —

Del sentimento dell’ Io
e della capacitd di amare dell’anima umana
e dei loro rapporti con il mondo elementare.

Quando ’anima umana penetra coscientemente
nel mondo elementare si trova costretta a modificare
varie idee che ha acquistato nel mondo dei sensi.
Se I’anima rinvigorisce adeguatamente le sue forze
diventa allora anche capace di questo cambiamento.
Sol quando si spaventi di conseguire questo raf-
forzamento, pud darsi che all’atto di entrare mnel
mondo elementare essa venga colta dal senso che
le viene meno la base sicura sulla quale deve edi-
ficare la sua vita interiore. Lie idee che vengono
acquistate nel mondo fisico dei sensi sono di osta-
colo all’entrata nel mondo elementare solo fintan-
toch® si vogliano conservare inalterate, quali si
sono acquistate nel mondo dei sensi. Non vi @
perd altra ragione per conservarle cosi inalterate
se non l'abito dell’anima. Ed & del resto anche del
tutto naturale che la coscienza che convive dap-
prima soltanto con il mondo dei sensi si abitui a
considerare la forma delle rappresentazioni che
essa trae da questo mondo dei sensi come l'unica

L=k

possibile. Bd & anzi piu che naturale; & necessario.
La vita del’anima non arriverebbe mai alla sua
clausura interiore, alla necessaria sua stabilita, se
non sviluppasse nel mondo dei sensi una coscienza
che sotto un dato rapporto vive in rappresenta-
zioni rigide strettamente obbligate. Per mezzo di
tutto cid che la convivenza con il mondo dei sensi

pud dare all’anima, questa si trova poi in grado

"di entrare nel mondo elementare in modo da non

perdere in questo la sua indipendenza, la chiusa
intimita del suo essere. Occorre acquistarsi il raf-
forzamento, il concentramento della vita dell’anima
perché all’entrata nel mondo elementare questa
indipendenza non sussista soltanto come proprieti
incosciente dell’anima, ma possa venire netta-
mente conservata anche mella coscienza. Se l'a-
nima o troppo debole per lo sperimentfare co-
sciente del mondo elementare, allora all’atto della
gua entrata in quest’ultimo I’indipendenza sua
gvanisce, come svanisce un pensiero troppo debol-
mente impresso nell’anima per continuare a vi-
vere come preciso ricordo. In veritd l'anima al-

lo- 4 non pud comunque entrare con la sua co-
dienza nel mondo supersensibile. Da quell’entita
che vive in lei e che si pud indicare come <« Guar-
diano della Soglia » essa viene sempre ricacciata

nel mondo dei sensi, quando tenta di entrare nel



mondo supersensibile. E se nondimeno ha, per
cosl dire, assaggiato di quel mondo in modo, che
dopo la sua ricaduta nel mondo dei sensi, essa
conservi nella coscienza qualcosa dei mondi super-
sensibili, un bottino siffatto, portato da altra sfera,
determina allora spesso confusione della vita im-
maginativa. B assolutamente impossibile cadere in
tale confusione se si coltiva in modo ud@g_uato con
SR o Bttt i e
speciale cura il sano dlscermmento, cosl come lo
si pud acquistare nel mondo dei sensi. Per mezzo
di siffatto rinvigorimento del discernimento viene
sviluppato 1um§j;g rapporfo dell'anima con i pro-
cessi e gli esseri dei mondi suBersensmlh. Per vi-
vere infatti coscientemente in questi mondi oc-
corre una tendenza dell’anima che non pud svi-
lupparsi nel mondo dei sensi con quella forza con

cui si presenta nei mondi supersensibili. B’ la ten-

denza a darsi a cid che si sperimenta. Bisogna
somr_nergersi nell’eg_pgrienza, ‘bisogna unificarsi con
essa; bisogna poter far cid fino a tale grado da
vedere sd stessi fuori della propria entitd e sen-
tirsi dentro all’altro essere. Si compie una trasfor
mazione della propria entita in quella dell’altra
con la quale si ha lesperienza. Se non si ha que-
sta capacith di trasformazione non si pud speri-
mentare niente di vero nei mondi supersensibili.
Perch® ogni sperimentare consiste nel rendersi

— 8 —

coscienti del seguente sentimento: «ora sei tra-

sformato in « questo speciale modo », sei dunque

in piena vita unito a un .essere che per mezzo

della sua natura trasforma la tua in «questo>

modo. Questo autotrasformarsi, questo sentire sé

stessi in altre em vivere nei mondi super-

sensibili. Con guesto vivere in loro s’imparano a
conoscere le entith e i processi di quesu mondi.
In questa guisa si osserva, come con un ‘entita,
ci si trovi in questo o in quel modo affini, e come
da un’altra ci si trovi invece per la propria na-
tura piu lontani. Si presentano gradazioni di espe-
rienze dell’anima le quali — specialmente per il
mondo elementare — si devono indicare come sim-
patie e antipatie. I’incontro, per esempio, con una
entita o con un processo del mondo elementare ci
fa sentire in modo, che sorge nell’anima un’espe.
rienza, che si pud indicare come simpatia. In que-
sta esperienza di simpatia si riconosce la natura
dell’entita o del processo elementare. Ma mon ci
si deve immaginare che vada tenuto confto delle
esperienze di simpatia o di antipatia soltanto nei
riguardi della loro forza, del loro grado. Nelle espe-
rienze di simpatia o di antipatia nel mondo fisico
dei sensi succede, infatti, in certo modo, che si
pai'li soltanto di una simpatia o di una antipatia
pit forte o piu debole. Nel mondo elementare le

10




7R b

simpatie e le antipatie non vanno distinte solo
per la loro forza, ma piuttosto cosi come, per esem-
pio, nel mondo dei sensi si distinguono i colori
fra di loro. Come si ha un mondo sensibile mul-
ticolore cosl si pud avere un mondo elementare
svariatamente simpatico o antipatico.

Anche di questo va tenuto conto, che «l’an-
tipatico » mnel regno elementare non da mnessun
sapore di ripugnanza interiore; si pud ivi sol-
tanto indicare come antipatica una qualith del-
Pentity o del processo elementare, che sta a un
dipresso nello stesso rapporto con una qualith
simpatica di un altro processo o essere, come nel
mondo dei sensi il colore turchino staa quello rosso.

Si potrebbe parlare di un <« senso » che 'momo
& capace di destare mel suo corpo eterico per il
mondo elementare. Questo senso & capace di per-
cepire simpatie e antipatie nel mondo elementare
come l’occhio mel mondo dei sensi percepisce 1
colori e l'orecchio i suoni. B come nel mondo dei
sensi un oggetto & rosso e l'altro & turchino, cosi
le entitd del mondo elementare sono tali, che una
irradia nella visuale spirituale questo genere di
simpatia, e laltra quel genere di antipatia.

Questo sperimentare del mondo elementare
per mezzo di simpatie non &, a sua volta, cosa
che sussista solo per l’anima destata alla chiaro-

By

veggenza; sussiste sempre per ogni anima umana;
appartiene all’essenza dell’anima umana. Ma nella
vita ordinaria dell’anima la conoscenza di questa
essenza del’nomo mon & elaborata. L'uomo porta
in s@ il suo corpo eterico e per mezzo di questo
& collegato in cento modi con esseri e processi del
mondo elementare. In un momento della sua vita
si trova intessuto in un dato modo con simpatie
o antipatie mel mondo elementare; in un altro
momento in un modo diverso.

Ma l'anima non pud vivere sempre come es-
gere eterico in guisa che in esso simpatie e anti-
patie operino in modo chiaramente manifesto. Come
nel mondo dei sensi lo stato di veglia deve alter-
narsi con quello di sonno, cosi nel mondo elemen-
tare allo sperimentaré delle simpatie e delle anti-
patie deve contrapporsi un’altra condizione. L’a-
nima pud sottrarsi a tutte le simpatie e antipatie
e sperimentare in s® solo sé stessa, osservare e
gentire soltanto il proprio essere. Questo senti-
mento anzi pud raggiungere tale intensitd che si
pud parlare di una <« Volizione » della propria en-
tith. Si tratta allora di uno stato della vita del-
TPanima che non si pud facilmente descrivere, per-
che nella sua natura pura e primitiva & di tale
specie che nel mondo dei sensi non vi & altro che
vi assomigli se non il forte, netto, sentimento del-



S TE

I’To o di sé dell’anima. Per il mondo elemenfare
si pud descrivere questo stato dicendo che Panima,
di fronte alla mecessaria sua dedizione alle espe-
rienze di simpatia e di antipatia, sentiva la spinta
di dire a sé stessa: «io voglio essere anche sol-
tanto per me, soltanto #n me>. E per mezzo di
una specie di sviluppo di volonta ’anima si sottrae
allo stato di dedizione alle esperienze elementari
di simpatia ed antipatia. Per il mondo elementare
questo vivere in s& stesso & in certo modo lo stato
di sonno: mentre 'abbandonarsi ai processi e alle
entith & lo stato di veglia. — Quando 'anima umana
& desta nel mondo elementare e sviluppa la vo-
lontd di sperimentar sé stessa, ossia. sente il biso-
gno del «sonno elementare >, questo le pud ve-
nire col suo ritirarsi con sentimento di sé comple-
tamente sviluppato nello stato di veglia dello spe-
rimentare dei sensi. Perché questo sperimentare nel
mondo dei .sensi impregnato dal sentimento di se
¢ appunto il sonno elementare. Hsso consiste nel
distaccarsi dell’anima dalle esperienze elementari.
B’ letteralmente vero che per la coscienza chiaro-
veggente la vita dell'anima nel mondo materiale
© un sonno spirituale.

Quando il risveglio nel mondo supersensibile
si verifica in una chiaroveggenza umana giusta-
mente sviluppata, il ricordo delle esperienze del-

w2 A

I’anima nel mondo dei sensi perdura. E questo ri-
cordo deve perdurare, altrimenti nella coscienza
chiaroveggente si troverebbero bensi gli altri es-
seri e processi, ma non la propria entita. Non
avremmo allora alcuna conoscenza di noi; noi
stessi non vivremmo spiritualmente; nell’anima
nostra vivrebbero gli altri esseri e processi. Se si
riflette a cid si comprendera, che la chiaroveg-
genza giustamente evoluta debba dare gran va-
lore all’educazione di un forte «sentimento del-
I'To>. In questo sentimento dell’To non si svi-
luppa con la chiaroveggenza nulla che per mezzo
di essa penetri per la prima volta nell’anima;
g’impara invece soltanto a conoscere cid che sem-
pre sussiste nelle profondita dell’anima, ma di cui
la vita ordinaria di essa, che scorre nel mondo dei
sensi, rimane inconsciente.

11 forte «sentimento dell’Io » non sussiste per
mezzo del corpo eterico come tale, bensl per mezzo
dell’anima, che sperimenta s® stessa nel corpo fi-
sico materiale. Se dal suo sperimentare nel mondo
dei sensi Tanima non lo porta seco nello stato
chiaroveggente, allora essa si accorgera di non es-
sere sufficientemente equipaggiata per lo speri-
mentare nel mondo elementare.

Per la coscienza umana, uel mondo dei sensi,
& essenziale che il sentimento di s¢ dell’anima (il



L g AL

suo sperimentare dell'lo) sebbene necessario sia
tuttavia smorzato. L’anima ha cosl la possibilita
di sperimentare nel mondo dei sensi I’educazione
alla pilt nobile delle forze morali, alla compassione.
Se il forte sentimento dell’Io s’intromettesse nelle
esperienze coscienti dell’anima nel mondo dei
sensi, allora le tendenze e le rappresentazioni mo-
rali non si potrebbero evolvere in giusto modo.
Non potrebbero fruttare ’amore. La tendenza a
darsi, propria del mondo elementare, non deve
giudicarsi uguale a cid che nello sperimentare
umano si indica come amore. Nel mondo elemen-
tare la dedizione di sé stessi consiste nello speri-
mentare sé stessi mell’altro essere o processo; l'a-
more invece, & uno sperimentare dell’altro nella
anima propria. Per arrivare a sviluppare questa
esperienza occorre che nell’anima sia in certo qual
modo teso un velo sopra il sentimento di sé (espe-
rienza dell’To) che esiste nelle sue profondita; e
I'anima che & smorzata melle sue proprie forze
sente sorgere in sé cosi i dolori e le gioie del-
Paltro essere; germina l’amore dal quale la vera
moralita nasce nella vita dell’'uomo. I’amore & per
I'nomo il frutto piitimportante dello sperimentare
nel mondo dei sensi. Sesi approfondisce I’essenza
dell’amore, della compassione, si palesa in questi
il modo come lo Spirito si esplica nella sua realta

e D) s

nel mondo dei sensi. B stato detto qui che il tra-
sfondersi & proprio della natura del supersensi-
bile. Quando lo Spirito si trasforma nell’uomo
materiale fisico vivente, in modo da smorzare il sen-
timento dell’To e rivivere come amore, allora que-
sto elemento spirituale rimane fedele alle sue pro-
prie leggi elementari. Si pud dire che con la cos-
cienza chiaroveggente I'anima umana si risveglia
nel mondo dello Spirito; si deve perd dire pure, che
nell'amore lo Spirito sirisveglia nel mondo dei sensi.
Dove I’'amore, la compassione, si agitano nella vita,
si sente il soffio magico dello Spirito che compe-
netra il mondo dei sensi. — Percid la chiaroveg-
genza giustamente evoluta non pud mai attutire la
compassione, ’amore. B quanto pilt 'anima si fami-
liarizza giustamente nei mondi spirvituali, tanto piu
essa sente che la mancanza di amore, di compas-
sione, & un rinnegamento dello Spirito stesso.

Le esperienze della coscienza che diviene chia-
roveggente presentano, in ordine al gia detto, delle
peculiarita affatto speciali. Mentre il sentimento
dell’To — che perd & necessario per lo sperimen-
tare mei mondi supersensibili — si smorza facil-
mente, e spesso si mantiene come un debole ed
evanescente ricordo, i sentimenti dell’odiv, della
indifferenza invece, si pongono davanti all’anima
come rimproveri viventi, diventano immagini or-



- 80 —

ribilmente efficaci: diventano stimoli immorali a
forti esperienze dell’anima; proprio dopo 'entrata
nel mondo supersensibile. Per non essere da esse
tormentata, la coscienza chiaroveggente ricorre
allora spesso al partito di cercare forze spirituali
attorno a sé, che diminuiscano le impressioni di
queste immagini. Cosi perd I'anima si compenetra
di queste forze, le quali esercitano azione dannosa
sulla chiaroveggenza acquistata. Esse scacciano
questa dalle regioni buone del mondo dello Spi-
rito e la dirigono verso quelle cattive.

D'altra parte il vero amore,la giusta benevo-
lenza dell’anima sono anche esperienze dell’anima
tali, che rinvigoriscono le forze della coscienza
nella direzione necessarvia per I'entrata nella chia-
roveggenza. Quando vien detto che Panima ha bi-
sogno di una preparazione prima di poter fare
esperienze nel mondo supersensibile, si deve ag-
giungere che, fra i varii mezzi di preparazione,
vanno annoverate anche la vera capacita dell’a-
more; la disposizione alla vera benevolenza umana
e alla compassione.

Un sentimento dell’To oltremodo sviluppato
agisce nel mondo dei sensi in opposizione alla
moralith. Un sentimento dell’To troppo debolmente
sviluppato fa si che l'anima, che viene effettiva-
mente assalita dalle tempeste delle simpatie e an-

Sy

tipatie elementari, rimane priva della sicurezza e
dell’intimithd interiore.

Queste possono sussistere soltanto se un sen-
timento dell’To sufficientemente forte esercita
dalle esperienze sensibili materiali la sua azione
nel corpo eterico, di cui la vita ordinaria non &
cosciente. All’evoluzione di una disposizione del-
Panima realmente morale @ tuttavia necessario
che questo sentimento dell’To, che pur deve esi-
stere, sia mondimeno temperato dalle tendenze
alla compassione e all’amore.

11



N

Del limite fra il mondo dei semsi
e 1 mondi supersensibili.

Per la conoscenza dei rapporti fra i varii
mondi va tenuto conto che una forza, che deve
sviluppare in un mondo un’azione conforme allo
spirito del’ordinamento dell’Universo, pud, quando
venga a svilupparsi in un altro mondo, rivolgersi
poi confro questo ordinamento stesso. B dunque
necessario all’essere dell’'nomo che sussistano nel
suo corpo eterico le due forze opposte: la capa-
cith di trasformarsi in altre Entita e il forte sen-
timento dell’To, o di Sé. Entrambe queste forze
del’anima umana non possono venire sviluppate
dall’anima nell’esistenza sensibile senza rimanere
attutite. Nel mondo elementare esse esistono in
modo, che per mezzo del loro reciproco compenso,
rendono possibile ’entith umana, cosi come nel
mondo dei sensi sonno e veglia rendono possibile
la vita umana. Il rapporto fra due forze opposte
siffatte non pud mai essere tale, che una estingua
Paltra, ma invece deve essere tale, che arrivino
ambedue ad evolversi e esercitino una scambie-
vole azione compensatrice. Orbene, il sentimento

— 83 —

dell’To e la capacita trasformatrice possono scam-
bievolmente esercitare la loro azione nel suaccen-
nato modo soltanto mel mondo elementare; mel
mondo materiale, nel senso dell’ordinamento del-
I'Universo pud agire soltanto la risultante del re-
ciproco rapporto e concorso delle due forze. Se il
grado di capacita trasformatrice che 1'uomo deve
avere nel suo corpo eterico esercitasse azione nel
mondo dei sensi, I'uomo si sentirebbe psichica-
mente qualcosa, che giusta al suo corpo fisico
non eé.

11 corpo fisico imprime all’'uomo nel mondo mate-
riale un conio fisso per il quale si trova posto in
questo mondo come un essere di determinata per-
sonalith. Non cosi si trova egli collocato col suo
corpo eterico nel mondo elementare. In questo,
per poter essere uomo in tutto il semso della pa-
rola, egli deve potere assumere le forme pil sva-
riate. Se cid gli riuscisse impossibile sarebbe con:
dannato nel mondo elementare al completo isola-
mento; non potrebbe avere cognizione di altro che
di s®; non si sentirebbe affine a nessun essere e
a messun processo. Questo perd in quel mondo
equivarrebbe al fatto, che i suoi esseri e i suoi
processi non esisterebbero per un cotal uomo. — Se
Panima umana perd sviluppasse nel mondo dei
sensi la capacith trasformatrice che le & necessa-



8=

ria pel mondo elementare verrebbe a perdere la
personalith del suo essere. Un’anima tale vivrebbe
in contradizione con s& stessa. Nel mondo fisico
la capacita di trasformazione deve essere una forza
latente nelle profonditd dell’anima; una forza che
da all’anima la sua disposizione fondamentale che
perd non arriva a svilupparsi nel mondo dei sensi.
La coscienza chiaroveggente deve familiarizzarsi
con la capacitad trasformatrice; se non fosse capace
di farlo non potrebbe compiere nessuna osserva-
zione nel mondo elementare. Cosi la coscienza
chiaroveggente viene ad acquistare una capacita
che deve esplicare soltanto finche sa di essere nel
mondo elementare, ma che deve reprimere non
appena ritorni nel mondo dei sensi. Lia coscienza
chiaroveggente deve sempre rispettare il confine
fra i due mondi. Non deve operare nel mondo dei
sensi con le facoltd adatte a un mondo supersen-
sibile. Se I'anima, quando sa di essere nel mondo
dei sensi, permettesse alla capacita trasformatrice
del suo corpo eterico di continuare ad agire, la
coscienza ordinaria si riempirebbe di rappresenta-
zioni che nel mondo dei sensi non corrispondono
ad alcuna entitd. Ne deriverebbe confusione nella
vita delle rappresentazioni dell’anima. Il rispetto
del confine fra i mondi & premessa necessaria alla
giusta attivith della coscienza chiaroveggente. —

Chi vuole acquistare la coscienza chiaroveggente
deve aver cura, che, per mezzo della conoscenza di
mondi supersensibili, non s’insinui nella sua co-
scienza ordinaria nulla che la turbi. Quando si
impara a conoscere il «Guardiano della Soglia »
si viene con cid a sapere lo stato dell’anima nel
mondo dei sensi, quanta forza abbia per scacciare
dalla coscienza fisico-materiale quelle forze e ca-
pacith dei mondi supersensibili che in essa Co-
scienza non devono agire. Se si penetra nel mondo
supersensibile senza l’autoconoscenza acquistata
per mezzo del « Guardiano della Soglia» si pud
rimanere sopraffatti dalle esperienze di quel mondo.
Queste esperienze possono penetrare mnella co-
gcienza fisico-materiale come immagini illusorie.
Assumono allora il carattere di percezioni senso-
rie; e la conseguenza naturale & che lanima le
prende per reali, mentre non lo sono. La chiaro-
veggenza giustamente evoluta non considerera mai
le immagini del mondo elementare come realta,
nello stesso senso come la coscienza fisico-sensi-
bile deve considerare realtad le esperienze del
mondo dei sensi. Le immagini del mondo elemen-
tare vengono collocate mel loro giusto rapporto
con la realth a cui corrispondono soltanto per
mezzo della capacity trasformatrice dell’anima.
Anche la seconda forza necessaria al corpo



=86 ==

eterico — il forte sentimento dell’To — non deve
nel mondo materiale intromettersi nella vita del-
I’anima nel modo, che le & proprio nel mondo ele-
mentare. Se nondimeno cosl s’intromette diventa
allora la sorgente nel mondo materiale delle ten-
denze immorali, in quanto queste dipendano dal-
legoismo. La Scienza dello Spirito a questo punto
della sua osservazione del mondo trova lorigine
del < Male » nell’agire umano. Sarebbe discono-
scere lordinamento del Mondo, se ci si abbando-
nasse all’idea che questo ordinamento possa ugual-
mente sussistere senza le forze che sono la sor-
gente del male. Se queste forze mnon vi fossero,
Pentita eterica dell’nomo non potrebbe arrivare ad
evolversi nel mondo elementare. Queste forze sono
assolutamente forze buone, quando sono operose
soltanto nel mondo elementare; fanno nascere il
male per il fatto, che esse non rimangono tran-
quille nelle profondita dell’anima, da Ii regolando
il rapporto dell’'nomo con il mondo elementare,
ma vengono invece trapiantate nello sperimentare
dell’anima nel mondo sensibile e si trasformano
cosl in impulsi d’egoismo. Agiscono allora contro
alla capacith di amore e diventano percid appunto
origini di azioni immorali. .

Se il forte sentimento dell’To passa dal corpo
eterieo in quello fisico produce, non solo un raf-

- T

forzamento dell’egoismo, ma anche un indebolimento
del corpo eterico. Lia coscienza chiaroveggente deve
fare la scoperta che, all’atto di entrare nel mondo
supersensibile, il necessario sentimento dell’Io &
di tanto piu debole, di quanto nella vita del mondo
sensibile l'egoismo & piu forte. L’egoismo mon
rende 'uomo forte nelle profondita della sua anima,
ma lo rende debole. — E quando ’'momo varca la
porta della morte, allora I’ azione dell’ egoismo
sviluppato nella vita fra nascita e morte si pre-
senta in modo, che rende ’anima debole per le
esperienze del mondo supersensibile.



Delle entita dei Mondi dello Spirito.

Se Panima penetra con coscienza chiaroveg-
gente nel mondo supersensibile impara in questo
a conoscere se stessa in un modo, di cui nel mondo
dei sensi non pud avere idea. Essa trova che per
mezzo della sua capacita di frasformazione impara
a conoscere degli esseri, i quali hanno con lei un
grado pit o meno grande di affinita; ma si avvede
pure sche nel mondo supersensibile incontra degli
esseri con i quali non soltanto & affine, ma con
cui deve anche paragonarsi per imparare a co-
noscere s¢ stessa. B fa inoltre ’osservazione che
questi esseri nei mondi supersensibili sono di-
venuti cid che essa stessa & divenuta per mezzo
delle sue esperienze e delle sue vicende nel mondo
dei sensi. Nel mondo elementare si presentano
davanti all’anima nmana degli esseri i quali hanno
evoluto dentro a quel mondo forze e capacita che
Puomo stesso pud sviluppare soltanto se, oltre al
suo corpo eterico e agli altri arti del suo essere,
porta seco anche il corpo fisico. Gli esseri dei
quali si fa qui cenno mon hanno un corpo fisico
materiale siffatto. Si sono evoluti in modo che

— 80 —

per mezzo del loro corpo eterico hanno una en-
tith psichica che l'uomo ha per mezzo del corpo
fisico. Sebbene fino a un certo grado siano esseri
simili all’'uomo si differenziano tuttavia da lui
per il fatto, che non sono soggetti alle condizioni
del mondo dei sensi. Hssi non hanno i sensi come
li ha I'uomo. La loro sapienza & simile a quella
degli uomini; perd non I’hanno acquistata per
mezzo dei sensi, ma come da un ascendere delle
loro rappresentazioni e delle altre esperienze della
loro anima dalle profonditd del loro essere. La
loro vita interiore giace come riposta in essi, ed
essi la traggono fuori dalle profondita delle loro
anime, come I'nomo trae le rappresentazioni della
memoria dalle profondita della sua anima.
L’uomo impara cosl a conoscere degli esseri,
i quali sono diventati nel mondo supersensibile
cid che egli pud diventare nel mondo dei sensi.
A questo riguardo questi esseri stanno un gradino
al di sopra dell’uomo nell’ordinamento dei mondi,
sebbene essi possano nel senso suaccennato essere
detti simili a lui. Formano un regno di esseri al
di sopra dell’uomo, una gerarchia che nella gra-
duatoria degli esseri sta al di sopra di lui. Il loro
corpo eterico, non ostante I'affinita, & differente
dal corpo eterico dell’momo. Mentre I'uomo, per le
simpatie e antipatie del suo corpo eterico, si trova

12



— PO

contessuto nel corpo vitale supersensibile della
Terra, queste Hntith non sono legate alla Terra
con la vita della loro anima.

Se l'momo osserva cid che queste Hntitd spe-
rimentano per mezzo del loro corpo eterico trova
che non hanno esperienze simili a quelle che egli
ha nella propria anima. Hsse hanno il pensiero;
hanno sentimenti e una volonta. Ma per mezzo
del corpo eterico esse sviluppane qualcosa, che
Yuomo pud sviluppare soltanto per mezzo del corpo
fisico. Per mezzo del loro corpo eterico esse arri-
vano ad avere una coscienza del loro proprio es-
sere. L’uomo nulla potrebbe sapere delle Entita
supersensibili se non portasse seco nei mondi su.
persensibili cid che di forze egli ha .acquista,to nel
corpo fisico sensibile. — La coscienza chiaroveg-
gente impara a comoscere queste Entith perche
acquista la capacita di osservare con l'aiuto del
corpo eferico umano. Questa coscienza chiaroveg-
gente solleva anima umana nel mondo nel quale
queste Entitd hanno la loro dimora e il loro campo
di azione. Soltanto quando ’anima sperimenta sé
stessa in quel mondo sorgono mella sua coscienza
delle immagini (rappresentazioni), le quali le pro-
curano la conoscenza di questi esseri. Perch®
queste Entita non hanno presa diretta nel mondo
fisico e neppure nel corpo fisico materiale umano.

LTy e

Hsse non esistono per le esperienze che possono
venir fatte per mezzo di questo corpo. Sono esseri
spirituali (supersensibili) i quali, in certo modo,
non fanno parte del mondo dei semsi. Se l'uomo
non osserva il limite fra il mondo sensibile e
quello supersensibile pud succedere che egli faccia
penetrare nella sua coscienza fisico-materiale delle
immagini supersensibili, che non sono la vera
espressione per questi esseri. Queste immagini
sorgono perché l'uomo sperimenta le entita luci-
feriche e arimaniche, le quali, invero, sono affini
alle entita supersensibili appunto descritie, ma,
contrariamente ad esse, hanno trasferito la loro
dimora e il loro campo di azione nel mondo che
I’'uomo percepisce come mondo dei sensi.

Quando l'uomo, per mezzo della coscienza
chiaroveggente, contempla dai mondi supersensi-
bili le entita luciferiche e arimaniche, dopo che
egli ha imparato con l’esperienza del « Guardiano
della Soglia > a rispettare giustamente il limite
fra quel mondo e l'esistenza materiale, allora egli
impara a conoscere questi esserinella loro realti.
Impara a distinguerli dagli altri esseri spirituali,
i quali sono rimasti mel campo d’azione rispon-
dente alla loro natura. La Scienza dello Spirito
deve descrivere le Entita luciferiche e arimaniche
da questo punto di vista. Si palesa allora che il



campo di azione rispondente alle entity lucife-
riche non & quello fisico materiale, ma, sotto un
certo rapporto, @ il mondo elementare. Quando
penetra nell’anima umana ¢id che nel mondo ele-
mentare emerge come immagini dalle maree del
medesimo e queste immagini esercitano azione vi-
vificante nel corpo eterico dell’uomo senza assu-
mere nell’anima esistenza illusoria, l'essere luci-
ferico pud allora essere presente in queste imma-
gini senza che le sue azioni cozzino con I'ordina-.
mento del mondo. Questa Bntita luciferica eser-
cita allora azione liberatrice sull’anima umana:
solleva questa al di sopra della sua condizione’
impigliata nel mondo dei sensi. Quando perd
Panima umana introduce nel mondo fisico mate-
riale la vita che solfanto nel mondo elementare
essa dovrebbe sviluppare; quando nel corpo fisico
lascia soggiacere il suo sentimento all’ influenza
di simpatie e antipatie che dovrebbero dominare
soltanto nel corpo eterico, allora la natura luci-
ferica, per mezzo di quest’anima, acquista un’in-
fluenza che si oppone all’ordinamento generale
dell’ Universo. Questa influenza si trova ovunque
agisca, nelle simpatie od antipatie del mondo dei
sensi, una forza diversa da quell’amore, che & par-
tecipazione col sentimento alla vita di altro essere
esistente nel mondo materiale. Quest; essere pud

98—

venire amato perch® si palesa a chi l'ama con
una o con un’altra qualita; in questo caso nulla del-
Pelemento luciferico potra intromettersi nell’amore.
I’amore che si basa su quelle qualita dell’essere
amato che si manifestano nell’esistenza materiale,
si mantiene libero dall’ impronta luciferica. L’amo-
re che ha la sua base, non come si & detto mel-
I’essere amato, bensl in colui che ama, tende verso
I’ influenza luciferica. Un essere che si ama, perché
dotato di qualitd verso le quali le nostre inclina-
zioni tendono per natura, viene amato con quella
parte dell’anima che & accessibile all’elemento lu-
ciferico. — Non si dovrebbe dunque mai dire che
Pelemento luciferico sia in qualsiasi circostanza
un male. Perche i processi e le Hntita dei mondi
supersensibili vanno amati dall’anima umana nel
genso dell’elemento luciferico; mentre & soltanto
quando si volge verso l'elemento materiale quella
gpecie di amore con la quale ci si dovrebbe sen-
tire attratti al supersensibile, che si cozza contro
Pordinamento dell’Universo. L’amore per il su-
persensibile provoca con ragionme in colui che
ama un accresciuto sentimento di s¢; ’amore che
gi cerca nel mondo dei sensi per oftenere un sif-
fatto accresciuto sentimento di s® corrisponde ad
una tentazione luciferica. L’amore per la spiri-
tualith, se cercato per volontd propria, ha effetfo



— 04 —

liberatore; ’amore per cid che & materiale, se ri.
cercato a pro’ del proprio Se¢, non ha effetto libe-
ratore, anzi, la soddisfazione che per mezzo di
esso si consegue, produce dei vincoli per il Se.
Le entitd arimaniche operano nei riguardi
del’anima pensante come le luciferiche nei ri-
guardi dell’anima senziente. Vincolano il pensiero
al mondo dei sensi. Lo distolgono dal fatto che
tutti i pensieri hanno significato soltanto quando
si presentano come parte del grande ordinamento
mentale del mondo che non pud vemir trovato
nell’esistenza materiale. Nel mondo nel quale la
vita dell’anima umana & intessuta Pelemento ari-
manico deve esistere come necessario contrappeso
a quello luciferico. Senza 1’elemento luciferico,
Panima passerebbe trasognata la sua vita nelle
osservazioni dell’esistenza materiale e non senti-
rebbe nessuno stimolo a sollevarsi al di sopra di
essa. Senza la contraria azione dell’elemento ari.
manico, 'anima cadrebbe sotto I’ influenza lucife-
ferica; apprezzerebbe Poco I’ importanza del mondo
materiale, sebbene abbia in quello una parte delle
condizioni a lei necessarie di esistenz.a. Non vor-
rebbe saper nulla del mondo materiale. L’ele-
mento arimanico ha nell’anima umana giusta im-
portanza quando conduce ad una familiarita con il
mondo materiale ad esso adeguata, ciod, quando si

REO5 L

accetta questo mondo per quello che &, e se ne pud
anche fare a meno in tutto cid che conformemente
alla sua natura deve in esso essere transitorio.
1 affatto impossibile dire che si pud evitare di
soccombere all’elemento luciferico e arimanico,
estirpandoli da mnoi. Se si estirpasse, per esempic?,
Yelemento luciferico da noi, non potremmo piu aspi-
rare con la mnostra anima al supersensibile; se
si esfirpasse l’elemento arimanico non potremmo
pit valutare il mondo materiale nel suo pieno
significato. Ci si pone nel corretto rapporto c0f1
uno di questi elementi se ad esso si procura il
giusto contrappeso nell’altro.

Tutti gli effetti dannosi di queste entita co-
smiche derivano dal solo fatto, che a volte si pa-
lesano senza trovar limite alla loro azione e non
vengono dalle forze opposte ricondotte -a giusta

armonia.



— H0 =

Delle Entita Cosmiche Spirituali.

Quando la coscienza chiaroveggente rivive nel
mondo elementare vi trova degli esseri, i quali
possono in esso sviluppare una vita, che ’uomo si
acquista soltanto nel mondo dei sensi. Questi esseri
non percepiscono il loro S8 — il loro Io — come
I'uomo lo percepisce nel mondo dei sensi; essi,
assai pilt di quel che non faccia I'uomo, compene-
trano questo Sé della loro wolonta; essi wogliono
s¢ stessi. Hssi sentono la loro esistenza come cosa
che per loro volontd danno a s& stessi. In ordine
al pensare invece essi non hanno il senso di pro-
durre i loro pensieri come li produce I’uomo ; sen-
tono tutti i loro pensieri come ispirazioni, come
cosa che non & in loro, ma che & nel mondo e dal
mondo irradia nel loro essere. Per questi esseri
percid non pud mai nascere dubbio che i loro pen-
sieri non siano il riflesso dell’ordinamento mentale
versato sul mondo. Hssi non pensano pensieri
proprii; essi pensano ¢ pensieri cosmici. Con il loro
pensiero queste Hntitd vivono nei pensieri dell’U-
niverso, ma vogliono s® stesse. Lia loro vita sen-
ziente & conformata in corrispondenza a questo

— 97 —

loro volere e pensare. Esse si sentono arti dell’in-
gieme dell’Universo; e sentono la necessita di vo-
lere st stesse in modo da corrispondere a questo
assieme del Cosmo.

Se ’anima chiaroveggente si familiarizza con
il mondo di queste Entith arriva a formarsi la
rappresentazione naturale del proprio pensare,
sentire e volere. Queste facoltad dell’anima umana
non potrebbero, nel mondo elementare, svilupparsi
nel corpo eterico dell'nomo. Il volere umano re-
sterebbe nel mondo elementare una debole forza
come di sogno, il pensiero umano un mondo eva-
nescente e fugace di rappresentazioni. Un senti-
mento dell’To, insomma, non vi potrebbe nascere.
Per tutto cid occorre all’uomo essere rivestito di
corpo fisico.

Quando 'anima umana chiaroveggente ascende
dal mondo elementare al vero mondo dello Spirito
sperimenta s¢ stessa in condizioni che distano da
quelle del mondo materiale ancora piu di quelle
elementari. Nel mondo elementaré vi & molto an-
cora che ricorda il mondo materiale. Nel mondo
spirituale ci si trova di fronte a condizioni com-
pletamente nuove. In esso non si riesce a nulla
se si hanno soltanto le rappresentazioni che si
possono acquistare nel mondo dei sensi. Nondimeno
come anima umana bisogna rafforzare nel mondo

13



R

sensibile la vita interiore in modo da trasportare
seco da questo mondo in quello spirituale cid che
renda possibile la dimora in quest’ultimo. Se non
portassimo questa vita rafforzata dell’anima con
noi nel mondo dello spirito vi perderemmo sen-
z'altro la coscienza. Vi potremmo stare soltanto a
un dipresso come una pianta sta nel mondo ma-
teriale. Come anima umana bisogna portare seco
nel mondo spirituale tutto c¢id che nel mondo ma-
teriale non esiste, ma di nondimeno prova di esi-
stere. Bisogna potersi formare nel mondo mate-
riale delle rappresentazioni alle quali bensl esso
mondo & stimolo, ma che non corrispondono diretta-
mente a nessuna cosa o processo del medesimo.
Tutto cid che ritrae una qualsiasi cosa del mondo
sensibile, o che rappresenta un qualsiasi processo
materiale, non ha importanza nel mondo spirituale.
Cid che si potrebbe percepire coi sensi,che si po-
trebbe illustrare con i concetti che s’impiegano
nel mondo materiale non esiste nel mondo dello
Spirito. All’atto di entrare nel mondo dello Spirito
bisogna in certo modo abbandonare tutto cid a cui
rappresentazioni materiali’ possano applicarsi. Le
rappresentazioni invece che nel mondo materiale
si sono formate in modo, da mon corrispondere a
nessuna cosa o processo materiale, rimangono pre-
senti nell’anima quando essa penetra mel mondo

— 99 —

spirituale. F'ra queste rappresentazioni ve ne pos-
sono naturalmente essere di quelle formate sul-
Perrore. Quando queste ultime si trovano nella
coscienza all’atto di entrare nel mondo spirituale
si rivelano per la loro stessa natura come non
pertinenti ad esso. Agiscono in modo che impri-
mono nell’anima lo stimolo di ritornare nel mondo
materiale o in quello elementare a rimpiazzarvi
le rappresentazioni errate con quelle giuste. A c¢id
invece che in fatto di rappresentazioni giuste I'a-
nima introduce seco nel mondo spirituale muove
incontro da questo mondo un qualcosa di affine;
I’anima, nel mondo spirituale, sente che ivi sono
Entita, le quali in tutto l'intimo loro essere sono
cosl come soltanto i pensieri sono nel proprio Sé.
Queste Entith hanno un corpo, che si pud chia-
mare corpo mentale. In questo corpo mentale que-
ste Entita sperimentano s® stesse come indipen-
denti, come Puomo si sperimenta indipendente
nel mondo materiale Delle rappresentazioni che
I'uomo si acquista alcuni pensieri impregnati da
sentimenti sono specialmente adatti a rinforzare
la vita dell’anima in modo, che essa possa ricevere
Pimpressione delle Entitdh del mondo spirituale.
Quando il senso della devozione, come deve essere
gviluppata per la capacita trasformatrice nel mondo
elementare, diviene cosl intensificato che in que-



— 100 —

sta devozione l’essere estraneo in cui ci si tra-
sforma non viene percepito soltanto come simpa-
tico o antipatico, ma viene percepito in modo, che
esso possa rivivere con le sue caratteristiche nel-
l’anima che a lui si abbandona, allora si affac-
cia la facolti di percezione per il mondo spirituale.
Allora un essere spirituale parla, in certa qual
guisa, all’anima in wn modo, un altro, in altro
modo. B nasce una corrispondenza spirituale co-
stituita da un linguaggio mentale. Si sperimentano
pensieri; ma si sa, che nei pensieri si sperimentano
delle Entita. Vivere in Entith, le quali non si
esprimono soltanto in pensieri, ma che con il pro-
prio essere somo presenti nei pensieri, significa
vivere coll’anima nel mondo spirituale.

Di fronte alle Entita del mondo elementare
l'anima ha il senso, che queste Hnfita ricevono
lirradiazione dei pensieri cosmici nel proprio
essere e che wogliono sé stesse in conformita di
questo pensiero cosmico che in esse irradia.

Di fronte alle Entita che non hanno bisogno
di scendere nel mondo elementare per arrivare a
cid a cui l'uomo arriva soltanto mnel mondo dei
sensi, ma che raggiungono gid questo gradino di
esistenza nel mondo spirituale, 'anima umana ha
il senso, che queste Entith sono costituite comple-
tamente di sostanza mentale, che i pensieri cosmici

— 101 —

non solo irradiano in esse, bensi che le Enfita
stesse col proprio essere vivono in questo tessuto
mentale. Esse permettono completamente ai pen-
sieri cosmici di pensare viventemente in esse. La
loro vita scorre mnella percezione del linguaggio
mentale cosmico. H il loro wolere consiste nel fatto,
che possono manifestare sé stesse in pensieri. B
questa loro esistenza mentale reagisce essenzial-
mente sul mondo. Pensieri che sono Entita par-
lano con altri pensieri che sono pure Entita.

La vita mentale nmana & il riflesso di questa
vita di esseri mentali spirituali. Nel tempo che
trascorre per l'anima umana fra la morte e una
nuova nascita essa anima & intessuta in questa
vita di esseri mentali come nel mondo materiale
@ intessuta nell’esistenza [isica. Quando 'anima
con la nascita (o per mezzo della concezione) entra
nell’esistenza materiale, I'Entita mentale perma-
nente del’anima agisce in modo che forma, ispira
il destino di quest’anima. Nel destino umano cid
che dell’anima & rimasto dalle vite fterreme che
hanno preceduto la vita attuale esercita azione
uguale a quella che i puri esseri mentali viventi
esercitano nel mondo.

Quando la coscienza chiaroveggente entra in
qaesto mondo — spirituale — degli esseri mentali
viventi, si sente rispetto al mondo materiale in



— 102 —

rapporti completamente nuovi. Nel mondo spiri-
tuale questo mondo materiale le sta di fronte
come un <« altro mondo », nello stesso modo come
il mondo spirituale le sta di fronte in quello ma-
teriale come un altro mondo. Ma per la visione
spirituale questo mondo materiale ha perduto tutto
cid che di esso pud essere percepito nell’esistenza
dei sensi. Tutte le qualith che possono venire
comprese coi semnsi o con Pintelligenza collegata
ai sensi sono come sparite. Al contrario, dal punto
di vista del mondo spirituale, riesce palese che la
natura vera, originaria del mondo materiale & essa
stessa spirituale. Davanti allo sguardo dell’anima
che osserva dal mondo spirituale, al posto del
mondo materiale che essa prima vedeva, si pre-
gentano delle Entith spirituali, che svolgono la
loro attivita, e precisamente in modo, che dal con-
flunire di queste attivita nasce il mondo, il quale,
considerato per il tramite dei sensi, diventa ap-
punto quel mondo, che Tuomo ha davanti a s&
durante la sua propria esistenza materiale. Osser-
vate dal mondo spirituale, le qualita, le forze e
le sostanze ecc. del mondo materiale spariscono ;
si rivelano come semplice parvenzi. Guardando
da quel mondo non si hanmno pit davanti a sé
che delle Bntith. In queste Entitd risiede la vera
realta.

03—

Parimenti succede col mondo elementare. An-
che da questo, quando lo si osserva dal mondo
spirituale, sparisce cid che non sia Entita. B I'a-
nima sente che anche in quel mondo ha da fare
con Hntitdh le quali, facendo confluire le loro atti-
vitd, determinano Dapparire di un’esistenza, che
vista per mezzo degli organi della simpatia e del-
Pantipatia appare appunto come esistenza elemen-

tare. ;
Una- parte essenziale del familiarizzarsi coi

mondi supersensibili & costituita dal fatto, che al
posto delle condizioni e qualita che la coscienza
ha intorno a s¢ nel mondo dei sensi, subentrano
delle Entita. I1 mondo supersensibile si manifesta
in ultima analisi come un mondo di Entita, e cid
che esiste oltre a queste Hntita si manifesta come
espressione delle azioni di queste Entita. Ma an-
che il mondo materiale e il mondo elementare
appaiono come azioni delle Hntith spirituali.



— 104 —

Del primo germe del ecorpo fisico umano.

In un passo di questo seritto gia & stato par-
lato di un’esistenza lunare e di un’esistenza 80+
lare che hanno preceduto 1’ esistenza terrestre.
11 soltanto mnell’esistenza lunare che la coscienza
chiaroveggente trova ancora delle impressioni che
ricordano le impressioni della vita terrestre. Ma
impressioni siffatte non si possono piu avere
quando lo sguardo chiaroveggente si volge indietro
alla remotissima esistenza solare della Terra. Que-
sta esistenza solare gia si manifesta completamente
come un mondo di Bsseri, e di attivita di questi
Esseri. Per ottenere un’impressione di questa esi-
stenza solare occorre tener da s@ lontano tutto ¢id
che in fatto di rappresentazioni si & acquistato
nel campo della vita minerale e vegetale della
Terra. Perch® tali rappresentazioni possono aver
ancora importanza soltanto per la conoscenza delle
passate condizioni della Terra stessa e — quelle
acquistate dal regno della vita vegetale — perl’e-
sistenza lunare gia da lungo trascorsa. Conducono
all’antichissima primitiva esistenza solare della
Terra le rappresentazioni che possono venire de-

— 105 —

terminate dal regno animale e umano della na-
tura, ma che non riproducono proprio nulla di
¢id che si appalesa soltanto ai semnsi negli esseri
di questi regni.

Orbene, la coscienza chiaroveggente dell'nomo
trova nel corpo eterico forze efficaci che prendono
forma d'immagini di genere tale, che queste im-
magini esprimono come il corpo eterico mel corso
dol divenire del Cosmo abbia avuto il suo primo
germe durante I'antica epoca solare per virtu delle
attivith di BEntith spirituali. Si pud poi seguire
questo germe nella sua ulteriore evoluzione attra-
verso I'epoca lunare e quella terrestre. Si trova
che esso si & allora trasformato e per mezzo della
¢rasformazione & divenuto cid che attualmente si
dimostra attivo come corpo eterico dell'uomo.

I1 corpo fisico dell'nomo, per essere compreso,
richiede ancora un’altra manifestazione della co-
scienza umana. Dapprima appare come una ripro-
duzione esteriore del corpo eterico. Perd un esame
pitt accurato rivela che l’'uomo nell’esistenza ma-
teriale non potrebbe mai arrivare a un completo
sviluppo del suo essere, se il corpo fisico non fosse
altro che la manifestazione fisico-materiale del
corpo eterico. Se cosl fosse si formerebbe nell'nomo
una certa volontd, un sentimento e un pensiero,
ma pensiero, sentimento e volonta non potrebbero

14



— 106 —

sintetizzarsi in modo da far nascere mell’anima
dell’'uomo la coscienza che si esprime nell’« espe-
rienza dell’To ». Questo riesce chiaramente evidente
quando la coscienza si sviluppa al punto da con-
seguire la facoltd della chiatoveggenza. Per 'uomo
questa esperienza dell’To pud dapprima presentarsi
soltanto nel mondo dei sensi, quando & rivestito
dal suo corpo fisico materiale. Da questo mondo
pud poi trasportarla nel mondo elementare e im
quello spirituale e compenetrarne il suo corpo
eterico e quello astrale. L'uomo ha appunto un
corpo eterico e un corpo astrale nei quali l’espe-
rienza dell'lo a tutta prima non si forma. Hgli ha
un corpo fisico sensibile in cui questa esperienza
pud presentarsi. Orbene, quando il corpo fisico
sensibile umano viene osservato dal mondo spiri-
tuale riesce palese che vi & in esso qualcosa di
essenziale, che non si manifesta appieno nella
sua realth, neppure da questo mondo spirituale
stesso. Se la coscienza penetra chiaroveggente nel
mondo spirituale allora ’anima prende familiaritd
con il mondo dell’essenzialith mentale; ’esperienza
dell’To perd, cosi come pud venir trasportata in
questo mondo per virtu di forza dell’anima all’'uopo
rinvigorita, non & contessuta di soli pensieri co-
smici; nel mondo dei pensieri cosmici non sente
ancora cid che nell’ambiente circostante v’ha di

— 107 —

simile al proprio essere. I’anima, per sentire cid,
deve procedere oltre sulla via del supersensibile.
Deve arrivare ad esperienze in cui viene abban-
donata anche dai pensieri, in modo che tutte le
esperienze dei sensi e anche tutte le esperienze
del pensare, sentire e volere vengono, in certo
modo, da essa lasciate addietro sul suo cammino
nel supersensibile. Allora finalmente essa si sente
tutt’uno con un’essenzialitd, che sta a tal segno a
base del mondo da anteporsi a tutto cid che I'nomo
pud osservare come essere materiale, eterico o
astrale. L’uomo si sente allora in una sfera ancora
pit elevata di quella del mondo spirituale da lui
prima conosciuto. Questo mondo, in cui I'lo sol-
tanto pud sperimentare s® stesso, va chiamato il
mondo superspirituale. Da questo mondo anche la

- sfera dell’essenzialita mentale appare ancora come

un mondo esteriore. Se la coscienza chiaroveg-
gente vien trasferita in questo mondo attraversa
un’esperienza che si pud descrivere a un dipresso
nel modo seguente. Si arriva a tanto se si segue
la via della coscienza chiaroveggente per i varii
suoi gradini. Se l’anima sente s& stessa nel suo
corpo eterico, e i processi e gli esseri elementari
costituiscono l’ambiente a lei circostante, allora sa
di essere fuori del corpo fisico; ma questo corpo
fisico rimane presente come entita, per quanto,



— 108 —

guardato dal di fuori, appaia trasformato. Dinanzi
allo sguardo spirituale esso si scompone, in certo
modo, in una parte, che si presenta come l’espres-
sione di attivith di Entita spirituali, le quali sono
state operose dal principio dell’esistenza terrestre
fino all’epoca attuale, e in un'altra parte, che &
Pespressione di qualcosa che gia esisteva durante
Pantica condizione lunare della Terra. B cosl av-
viene fintantoche la coscienza sperimenta sé stessa
soltanto nel mondo elementare. La coscienza in
quel mondo pud rendersi conto come l’'uomo, quale
essere fisico, fosse formato durante ’antica condi-
zione lunare. Se la coscienza penetra mel mondo
spirituale viene di nuovo a sciogliersi dal corpo
fisico una parte. B quella parte che & stata for-
mata durante la condizione lunare, per opera di
Entita spirituali, Ma nn’altra parte rimane indie-
tro, quella ciod che durante la condizione solare
della Terra gid esisteva allora come essere fisico
dell’uomo. Ma anche di questo essere fisico qual-
cosa rimane ancora indietfro, se dal punto di vista
del mondo spirituale si prende in considerazione
tutto cid che & avvenuto durante I’epoca solare
per opera di Entith spirituali. Quello che allora
ancora rimane indietro si manifesta finalmente
come opera di Entitd spirituali dal mondo super-
spirituale. Si manifesta come gia esistente al prin-

— 109 —

cipio dell’epoca solare. Bisogna risalire ad una
condizione della Terra anteriore alla sua epoca
solare. Nella mia « Scienza Occulta » ho provato
di dimostrare perchd questa condizione dell’esi-
stenza terrestre pud chiamarsi la «condizione Sa-
turnea della Terra». La Terra in questo senso
era « Saturno» prima di divenire Sole. E durante
questa condizione Saturnea del processo cosmico
generale & nato il primo germe del corpo fisico
umano per opera di Entita spirituali. Questo germe,
per la sopravvenuta operosita di altre Entita spi-
rituali si & poi cosi trasformato, durante le sus-
seguenti epoche solare, lunare e terrestre, che &
divenuto l’attuale corpo fisico umano.



— 110 —

Del « vero Io » dell’nomo.

Se anima sperimenta s® stessa nel suo corpo
astrale e gli esseri viventi mentali costituiscono
Pambiente che la circonda, allora sa di essere
fuori del corpo fisico e anche fuori di quello ete-
rico. Essa sente perd pure come il suo pensare,
sentire e volere appartengano ad un campo ri-
stretto del mondo, mentre secondo la sua natura
originaria essa potrebbe abbracciare ancora piu
di quanto in quel campo le & assegnato. Ianima
divenuta chiaroveggente pud dire a s& stessa nel
mondo spirituale: nel mondo dei sensi sono limi-
tata a cid che il corpo fisico mi permette di osser-
vare; nel mondo elementare sono limitata dal cor-
po elementare; nel mondo spirituale sono circo-
scritta per il fatto che mi trovo, per cosl dire,
sopra un’isola dei mondi, e che percepisco la mia
esistenza spirituale soltanto fino alle sponde di
essa; al di fuori di queste sponde vi é un mondo
che potrei vedere, se io mi facessi strada attraverso
il velo che mi viene tessuto davanti allo sguardo
spirituale per opera degli esseri viventi mentali.
L’anima pud squarciare questo velo se continua

— 111 —

a sviluppare sempre pin la capacita della dedi-
zione di sé stessa che gia le @ necessaria per la
vita nel mondo elementare. A misura che le sue
forze vanno crescendo per mezzo dell’esperienza
nel mondo fisico sensibile occorre che essa sempre
piu le intensifichi per trovarsi al riparo nei mon-
di supersensibili dall’indebolimento, oscuramento
perfino dall’annientamento della coscienza. Nel
mondo fisico sensibile 'anima, per poter speri-
mentare in s® dei pensieri, abbisogna soltanto
delle forze che, senza il suo lavoro psichico, per
natura le sono assegnate. Nel mondo elementare
i pensieri si smorzano, diventano come esperienze
fatte in sogno, che gia nel nascere sono destinate
all’oblio, che insomma non divengono coscienti se
Panima, prima della sua entrata in quel mondo,
non ha lavorato al rafforzamento della sua vita
interiore. Occorre per questo che essa rinvigorisca
in modo speciale la forza volitiva, perché nel

‘mondo elementare un pensieronon & proprio sem-

plicemente pensiero; ha attivith interiore, vita
propria. Esso deve essere trattenuto dalla volonta
perch® non sfugga alla cerchia della coscienza.
Nel mondo spirituale i pensieri sono esseri vi-
venti del tutto indipendenti. Perch® essi possano
permanere nella coscienza l'anima deve essere
talmente rinvigorita, da sviluppare da s& nella



— 112 —

propria interiorita quella forza, che il corpo fisico
le sviluppa nel mondo dei sensi e che in quello
elementare le sviluppano le simpatie e antipatie
del corpo eterico. A tutto questo deve rinunziare
nel mondo spirituale. In questo le esperienze del
mondo materiale e del mondo elementare non sus-
sistono che come ricordi. Essa stessa & aldi fuori
di questi due mondi. Attorno a lei vi & il mondo
spirituale. Questo non fa'a tutta prima nessuna im-
pressione sul corpo astrale. L’anima deve impara-
re a vivere per s¢ stessa dei suoi ricordi. Il con-
tenuto della sua coscienza dapprima & soltanto il
seguente: io sono stata, e sto ora dinanzi al Nulla.
Ma quando da esperienze siffatte dell’anima sor-
gono ricordi, che non sono soltanto riproduzioni

di processi materiali o elementari, ma rappresen-

tano libere esperienze mentali che quei processi
hanno determinate, allora s’inizia mell’anima un
discorso mentale fra le memorie e il presunto
«Nulla> del mondo spirituale che la circonda. B
¢id che nasce come conseguenza di questo discorso
diventa mondo di rappresentazioni nella coscienza
del corpo astrale. I’anima, a questo punto della
sua evoluzione, ha bisogno di una forza che la
renda capace di trovarsi alla sponda del mondo
cui fino allora si era limitata la sua conoscenza,
e di sopportare l'incontro con il presunto Nulla.

— 113 —

Per la vita dell’anima questo presunto Nulla &
dapprima assolutamente un wvero Nulla. L’anima
nondimeno ha sempre in certo modo dietro di s
il mondo dei suoi ricordi. Essa riesce come ad ag-
grapparsi a questi ricordi. Riesce a vivere in essi.
B piu vive in quelli e tanto pii rinvigorisce le
forze del corpo astrale. Con questo rafforzamento
comincia perd il colloguio fra la sua passata esi-
stenza e le Entitdh del mondo spirituale. In questo
dialogo essa impara a percepirsi come essere astrale.
Con un’espressione che corrisponde alle antiche
tradizioni si pud dire: Panima umana sperimenta
sd stessa come essere astrale nella Parola Cosmica.
Per Parola Cosmica s’intendono qui le azioni men-
tali degli esseri viventi mentali che si svolgono
nel mondo spirituale come dialoghi viventi di spi-
riti. Ma del tutto in modo, che questi dialoghi
degli spiriti sono per il mondo spirituale lo stesso
di quello che le azioni sono per il mondo mate-
riale.

Se ormai I'anima vuol recarsi nel mondo su-
persensibile allora, per propria volonta, deve can-
cellare i suoi ricordi del mondo fisico e di quello
elementare. Hssa pud far cid soltanto allorche dal
dialogo degli Spiriti ha acquistato la certezza che
non perderd completamente la sua esistenza col
distruggere in sé tutto cid che fino ad allora le

15



— 114 —

ha dato la coscienza di questa esistenza. L’anima
in realth deve porsi dinanzi ad un abisso spiri-
tuale e davanti a questo deve prendere la deter-
minazione di dimenticare il suo volere, sentire e
pensare. Deve rinunziare nella sua coscienza al
suo passato. Prendere la determinazione che gui @
necessaria equivale al procurarsi il completo sonno
della coscienza per propria volonth e mon per
mezzo di condizioni del corpo fisico o di quello
eterico. Bisogna perd pensare questa determina-
zione in modo, che essa mnon abbia lo scopo di ri-
stabilire dopo una pausa di incoscienza la mede-
sima coscienza di prima, ma che per virti di essa
questa coscienza s’immerga realmente mnell’oblio
per atto di propria volonta. Bisogna riflettere che
questo processo non d possibile né nel mondo fi-
sico nd in quello elementare, ma soltanto mnel
mondo spirituale. Nel mondo fisico & possibile
Pannientamento che si presenta come morte ; nel
mondo elementare non vi & nessuna morte. L’uomo
in quanto apparfiene al mondo elementare mon
pud morire; pud soltanto trasformarsi in altro
essere. Nel mondo spirituale, nello stretto seuso
della parola, non & neppure possibile alcuna asso-
luta trasformazione: perché comunque P’essere
umano possa trasformarsi, il passato sperimentato
si manifesta nel mondo spirituale come esistenza

— 115 —

cosciente per sd stante. Perché questa esistenza
di ricordi possa sparire nel mondo spirituale oc-
corre che anima di propria volontd decida di
sommergerla nell’oblio. T,a coscienza chiaroveg-
gente pud arrivare a questo atto di volonta se ha
conquistato la forza di anima necessaria. Quando
» giunta a tanto allora dall’oblio che essa stessa
ha provocato sorge Pentita vera dell’«Jo». L’am-
biente del mondo supersensibile da all’anima
amana la conoscenza di questo «Vero Io». Come
la coscienza chiaroveggente pud sperimentare 8@
stessa nel corpo elementare e in quello eterico,
cosl pure si pud sperimentare anche nel «vero Io».

Questo «vero Io» non vien creato dalla chia-
roveggenza ; esiste per ogni anima umana nelle
profondita della medesima. Lia coscienza chiaro-
veggente sperimenta soltanto scientemente cid che
per ogni anima umana & un fatto incosciente, ma
inerente al suo essere.

Dopo la morte fisica 1’'uomo gradatamente si
familiarizza con il mondo spirituale che lo cir-
conda. In questo 'essere suo sorge dapprima con
i ricordi del mondo sensibile. Benche non abbia
I'appoggio del corpo fisico sensibile egli pud non-
dimeno vivere coscientemente nel mondo spiri-
tuale in questi ricordi, perche si incorporano in
essi i corrispondenti esseri viventi mentali, in




— 116 —

modo che i ricordi non hanno piu Vesistenza di
semplici ombre che & loro propria nel mondo fi-
sico sensibile. H a un determinato momento fra
la morte e una nuova nascita gli esseri viventi
mentali del mondo spirituale circostante esercitano
un’azione di tale forza da procurare anche senza
impulso volitivo, 'oblio di- cuni sopra si & parlato.
HE con questo oblio la vita si desta nel «vero Io».
La coscienza chiaroveggente col rafforzamento
della vita dell’anima provoca come libero atto
dello spirito cid che per l'esperienza fra la morte
e la nuova nascita &, in certo modo, un avveni-
mento naturale. Perd durante lo sperimentare fi-
sico sensibile non pud mai presentarsi il ricordo
di vite terrestri antecedenti, se in queste vite ter-
restri le rappresentazioni non furono rivolte verso
il mondo spirituale. Perch® possa sorgere il ricor-
do chiaramente riconoscibile di una cosa occorre
invero sempre che di essa cosa si sia prima gia
avuto conoscenza. Bisogna dunque pure acquistarsi
in una vita terrestre la conoscenza di se stesso
come essere spirituale, se si vuol avere diritto a
pretendere che in una prossima vita terrena ci si
possa ricordare di quella precedente. Ma mnon oc-
corre che questa conoscenza venga acquistata con
la chiaroveggenza. Nell’anima di colui che si &
acquistato una conoscenza diretta del mondo spi-

- 117 —

rituale per mezzo della chiaroveggenza pud sor-
gere, nelle vite terrene che fanno seguito a quella
in cui egli si & acquistata questa conoscenza, il
ricordo di quella vita precedente, cosi come nel
mondo materiale si presenta il ricordo di cosa da
noi stessi vissuta. A colui che penetra con intel-
ligenza, anche senza chiaroveggenza, nella Scienza
dello Spirito, questo ricordo si presenta in modo
paragonabile al ricordo, che nel mondo materiale
ti conserva di un avvenimento che ci & stato sol-
tanto descritto.



Riassunto di parte di quanto precede.

L’uomo porta in s® un «vero Io» che appar-
tiene ad un mondo superspirituale. Questo «vero
Io» mel mondo sensibile & come nascosto dalle
esperienze del pensiero, del sentimento e della
volonta. Nel mondo spirituale stesso 'uomo diven-
ta cosciente di questo «vero Ios soltanto quando
distrugge in s® i ricordi di tutto cid che pud spe-
rimentare per mezzo del suo pensiero, del suo
sentimento e della sua volonta. Dall’'oblio di cid
che si ® sperimentato mel mondo dei sensi, in
quello elementare e in quello spirituale sorge la
conoscenza del <vero Ioa.

11 corpo fisico sensibile umano si manifesta
nella sua vera natura, quando lanima Dosserva
dal mondo superspirituale. Allora diviene palese
che esso ha ricevuto il suo primo germe dal pro-
cesso cosmico generale in una condizione Satur-
nea della Terra, che ha preceduto quella Solare.
Si ® poi evoluto attraverso la condizione solare,
quella lunare e la terrestre fino a cid che & attual-
mente quale corpo fisico dell’momo.

— 119 —

Da quanto precede si pud considerare schema-
ticamente I’assieme dell’essere umano come sSegue:
PO G et 8 b e, 7

1. — 11 corpo fisico mellambito del mondo fisico
materiale. Per mezzo di esso 1’'nomo riconosce
sé stesso come individuo indipendente (Xo).
— Questo corpo fisico si @& formato nel suo
primo germe dall’esistenza cosmica generale
durante una remotissima condizione Saturnea
della Terra, e per mezzo della sua evoluzione,
attraverso quattro trasformazioni planetarie
della Terra ® divenuto quello che & attual-
mente.

2. — Il corpo tenue eterico mellambito del mondo
elementare. Per mezzo di questo 'momo rico-

nosce se stesso come agy'tg‘q _del corpo._ vitale

della_Terra. — Si & formato nel suo primo
germe dall’esistenza Cosmica generale durante
una remotissima condizione Solare della Terra
e per mezzo delle sua evoluzione attraverso
tre trasformazioni della Terra & divenuto cid
che & attualmente.

3. — Il corpo astrale nell'ambito del mondo spiri-
tuale. Per mezzo di esso l'uomo & arto del
mondo spirituale. In esso risiede < Paltro Sé»
dell’nomo, che si manifesta nelle ripetute vite
terrene.




— 120 —

4. — 11 « Vero lo> mellambito di un mondo super-
spirituale. In questo l'uomo trova se& stesso
come essere spirituale anche quando tutte le
esperienze del mondo materiale, di quello ele-
mentare e di quello spirituale, (dunque tutte
le esperienze dei sensi, del pensiero, del sen-
timento e della volontd) cadono nell’oblio.

!
Y
%
A
78
¥
-

— 121 —

Osservazioni sul rapporto di quanto & esposto
in questo seritto con i miei libri
« Teosofia » e « Seienza Occulta ». (1).

I nomi che devono esprimere le esperienze
del’anima umana nel mondo elementare e in
quello spirituale dovranno conformarsi alle pecu-
liarith di queste esperienze. Nell’assegnazione di
questi nomi bisognera tener conto che gia nel
mondo elementare lo sperimentare si svolge in
modo affatto diverso che nel mondo dei sensi. Lo
sperimentare si poggia in quel ‘mondo sulla capa-
cita trasformatrice dell’anima e sulla sua osserva-
zione di simpatie e antipatie. L’assegnazione dei
nomi dovra necessariamente adattarsi alla muta-
bilita di queste esperienze. Non potra essere cosl
rigida come deve essere per il mondo materiale.

(1) Per comodo del lettore i nomi con i quali il Dottor Stei-
ner designa i varii mondi nei suoi libri «Teosofia» e « Scienza
Occulta» e che in questo capitolo del presente lavoro souno stati
letteralmente tradotti: «Seelenwelts _con lespressione < mondo

elle 3!‘.‘533"; « Geistgebiet> con «Sfera ,..‘.1.293. Spirito », sono stati
{nvece dal Prof. Penzig nella sua traduzione del libro «Teosofia>
del Dottor Steiner rispettivamente resi come « mondo astrale» e

«mondo mentale .

16



— 122 —

Chi non tiene in considerazione questo fatto ine-
rente alla natura delle cose potrad facilmente tro-
vare una contraddizione fra i nomi assegnati in
questo scritto e quelli dati nei miei libri « Teoso-
fia» e «Scienza Occulta ». La contraddizione scom-
pare, quando si riflette che in questi due scritti
i nomi sono scelti in modo da caratterizzare le
esperienze che l'anima attraversa nella sua com-
pleta evoluzione fra nascita (concezione) e morte
da un lato, e fra morte e nascita dall’altro. Qui
invece i nomi sono scelti con riguardo alle espe-
rienze della coscienza chiaroveggente quando pe-
netra nel mondo elementare e nelle sfere spiri-
tuali.

Da « Teosofia» e da «Scienza Occulta» si pud
rilevare come, poco dopo che il corpo fisico sen-
sibile si sia distaccato dall’anima con la morte, si
distacchi da lei pure quel corpo che in questo
seritto & stato chiamato eterico. I/anima vive al-
lora dapprima nell’essere indicato qui come corpo
astrale. Il corpo eterico dopo il suo distacco dal-
l'anima compie la sua trasformazione nel mondo
elementare. Passa nelle Entita che formano que-
sto mondo elementare. I’anima dell’nomo non &
piu presente a questa trasformazione del corpo
eterico. L’anima_perd dopo la morte sperimenta i

processi di questo mondo elementare come nondo

— 123 —

suo esteriore. Questo sperimentare del mondo ele-
mentare dal di fuori & descritto in « Teosofias e
in «Scienza Occulta» come il passaggio dell’ani-
ma per il mondo delle anime (Seelenyelt). Biso-
gnerd dunque rappresentarsl che questo mondo
delle anime & il medesimo di quello che dal punto
di vista della coscienza chiaroveggente & qui chia-
mato il mondo elementare. — Quando poil’anima
nel tempo intercedente fra nascita e morte — nel
senso di cid che & descritto nella mia «Teosofia »
— si distacca dal suo corpo astrale, allora prose-
gue la sua vita nell’essere che qui viene indicato
come il «vero Io». Il corpo astrale allora compie
da per se (anima dunque non & piu presente),
cid che qui & stato espresso con il termine « oblia.
re». Si precipita in certo modo in un mondo, in
cui non vi & niente te di cid che possa essere osser-
vato coi sensi, o che venga sperimentato nel modo
come sperimentano la volonta, il sentimento, e il
pensiero che 'nomo sviluppa nel corpo materiale.
Questo mondo allora, da quell’anima che continua
a sussistere nel «vero Io», viene vissuto come suo
mondo esteriore. Lio sperimentare in questo mondo
esteriore pud venir descritto come nei miei libri
«Teosofia» e «Scienza Occulta» & stato descritto
il passaggio attraverso alla sm hglg’l.lﬂo‘.SPirito
(Greistgebiet). I’anima che sperimenta s& stessa nel



-3

Y o

« vero To> ha intorno a sé nel mondo spirituale
cid che durante 'esistenza materiale si & formato
in essa come esperienze dell’anima. Entro il mondo
qui descritto, come mondo degli esseri viventi
mentali, 'anima trova, fra la morte e la nuova
nascita, tutto cid che nell’intimo suo essere essa
ha sperimentato per mezzo della sua percettivith
gensibile e del suo pensiero, del suo sentimento
o della sua volontd dell’esistenza materiale.

VSR S L, o s '-.———.._,‘_“

FINITO DI STAMPARE
IL XXXI DICEMBRE MCMXIX




;.
f

L

o 4
-

’u B AN

|
S 5og e TS

e o s T
TN

,,{!'

< TAL”
L
z) =y

L3 e,

Opere del dott. R. Steiner
tradotte in italiano
edite dalla « Casa Editrice Luce e Ombra »

- Il <« Padre Nostros> - Considerazioni esoteriche.

(19117).

Il Sangue & un succo affatto peculiare. - Consi-
derazioni esoteriche (1912).

I’Azione del Karma (1912).

Reincarnazione e Karma come conclusioni neces-
sarie dal punto di vista della moderna scienza
naturale (1913).

Haeckel, gli Bnigmi dell’Universo e la Teosofia
(1913).



