«L’antroposofia ¢ una via della conoscenza che ‘ RUDOLF STEINER
vorrebbe condurre lo spirituale che ¢ nell’uomo al-
lo spirituale che & nell’universo».

Rudolf Steiner

In questo volume sono trattati argomenti che costi-

tuiscono come un passaggio dai temi trattati princi-

palmente fino al 1915, e quelli pin spiccatamente

umani, storici e sociali; in particolare si esaminano

Porigine cosmica e terrena dell’uomo e i suoi nessi
_con Uintero universo. -

L’ENIGMA DELL’UOMO

Rudolf Steiner, fondatore dell’antroposofia, nac-
que in Austria nel 1861, e si mise in luce ancora stu-
dente curando gli scritti scientifici di Goethe. Dal
1890 al ’97 collabor® all’Archivio di Goethe e

- Schiller a Weimar. Dal 1902 ebbe una piu intensa
attivita come scrittore e conferenziere, prima nel-
I’ambito della Societa Teosofica e poi di quella An-
troposofica, da lui fondata nel 1913. Oltre a una
trentina di opere scritte di carattere filosofico e an-
troposofico, sono rimasti i testi stenografati di
quasi 6000 conferenze sui piu diversi rami del sa-
pere. Gli impulsi da lui dati nell’arte, nella scien-
za, nella medicina, nella pedagogia e nell’agricol-
tura portarono a movimenti oggi sempre piu dif-
fusi nel mondo. Mori nel 1925 a Dornach (Svizze-
ra) dove aveva edificato, prima in legno e poi in
cemento, il Goetheanum, centro di attivita scien-
tifiche e artistiche fondate sull’antroposofia.

LENIGMA DULL TOMO

Rudolf Steiner

=di

RC - " JIL

Bibliz+ I :munale

= L. 20.000 Editrice Anttoposoﬁca




STORIA COSMICA E UMANA

Volume primo

RUDOLF STEINER

L’ENIGMA DELL’UOMO

I retroscena spirituali della storia umana

Quindici conferenze tenute a Dornach

dal 15 luglio al 3 settembre 1916

_@j/-

1994
EDITRICE ANTROPOSOFICA
MILANO







Titolo originale dell’opera:

Das Ritsel des Menschen - Die geistigen Hintergriinde / ' INDICE - SOMMARIO
der menschlichen Geschichte _
Opera Omnia n. 170 . Prima conferenza . . . . . Dornach, 29 luglio 1916 pag. 7
Traduzione di Leila Trevese dall’edizione tedesca del 1964 » Saluto a chi collabora alla costruzione del Goetheanum.

Il genio decadente Otto Weininger. Caricature di cono-

I disegni nel testo furono eseguiti da Assia Turgenieff, sulla base di quelli scenza immaginativa.

fatti alla lavagna da Rudolf Steiner. Seconda conferenza . . . . .  Dornach, 30 luglio 1916 » 24

Le due sfere dell’essere di natura e della vita animica nel-
'uomo. II regno soggetto a norme e quello delle attivita

Seconda edizione italiana - irregolari. L’anno giubilare dell’antico popolo ebraico
quale forza formativa dell’anima.
Terza conferenza. . . . . Dornach, 31 lughio 1916 » 36
L’uomo & espressione d1 una doppla natura: divina e ter-
Queste conferenze, in origine non destinate alla 1 rena. Urano e Gea.. L’azione di un’incarnazione nella suc-

pubblicazione, furono tratte da una stesura ste-

cessiva: metamorfosi della corporeita.
nografica non riveduta dall’autore. In propo-

sito Rudolf Steiner dice nella sua autobiogra- f Quarta, conferenza . . -+ . Dornach, 5 agosto 1916 » 52
fia: «Chi'legge questi testi puod accoglierli piena- ' L’organismo umano & 11 risultato di forze formative prena-
mente come cid che 'antroposofia ha da di- | tali. LuorrTo.e un essere‘dopplo Il. corpo € un’ 1mmag1.ne ﬂiel-
. Va pero tenuto presente che nei testi da 3 le forze spirituali che vi stanno dietro; !a testa ne & il dise-
me non riveduti vi sono degli errori». Le pre- gno.. Il nesso della triplice organizzazione umana con la
messe e i termini dell’antroposofia, o scienza conoscenza, 'estetica e la moralitd.

dello spirito, sono esposti nelle opere fonda-
mentali di Rudolf Steiner: La filosofia della Ii-
berta, Teosofia, La scienza occulta, L'iniziazione.

Quinta conferenza . . .. . Dornach, 6 agosto 1916 » 70
Il crescere dell’uomo nei tre regni splrltuah della saggezza,
della bellezza e della bonta. Il correlativo riflettersi nella
parte spirituale dell’'uomo. Una fisiologia psichica imma-
ginativa illustra I'uomo nelle sfere della moralitd, degli
impulsi estetici e degli impulsi di verita.

: Sesta conferenza . . . . . Dornach, 7 agosto 1916 » 87
Prima edizione italiana: Editrice Antroposofica, Milano 1973 ,, La trasformazione del corpo fisico nella testa della incar-

nazione successiva. La conoscenza umana nel suo signifi-

cato cosmico.

Settima conferenza . . . . . Dornach, 12 agosto 1916 » 99
Il nesso dell’entitd umana con 'universo. Le dodici sfere sen-
sorie e 1 sette processi vitali.

Ottava conferenza . . . . . Dornach, 13 agosto 1916 » 116
I riflessi dei fenomeni a dodici, sette, quattro e tre aspetti.
: Le esperienze animiche patologiche di Carl Ludwig
Tutti i diritti, anche di traduzione, riservati alla ' Schleich. Le immagini retrospettive quali esercizi per lo
Rudolf Steiner-Nachlassverwaltung, Dornach (Sv1zzera) sperimentare spirituale e Christian von Ehrenfels.
Copyright - Editrice Antroposofica stl - Milano, via Sangallo 34 ‘ :

ISBN 88-7787-240-3



Nona conferenza Dornach, 15 agosto 1916
Vivificazione dei processi sensori e compenetrazione animi-
ca dei processi vitali. Godimento estetico e creazione este-
tica. Logica e senso della realta.

Decima conferenza .o Dornach, 21 agosto 1916
La perdita del senso di orientamento per la realta e I'impo-
tenza del moderno criterio di verita.

Undicesima conferenza . . Dornach, 26 agosto 1916
Memoria e abitudine sono metamorfosi di precedenti espe-
rienze spirituali fatte sotto 'influsso luciferico e arimanico.

Dodicesima conferenza . Dornach, 27 agosto 1916
L’imprimersi dei pensieri nella sostanzialitd cosmica e le
relative conseguenze.

Tredicesima conferenza . Dornach, 28 agosto 1916
L’attribuzione al cosmo della complessiva figura umana.
L’organizzazione fisica dell’'uomo e le scoperte tecniche.
Lo scontro fra il pensare adeguato alla realtad e quello lon-
tano dalla realtd. Deviazioni dell’occultismo.

Quattordicesima conferenza. . Dornach, 2 settembre 1916
Le dodici sfere sensorie e la loro metamorfosi a seguito de-
gli influssi arimanici e luciferici.

Quindicesima conferenza . Dornach, 3 settembre 1916
La trasformazione dei sette processi vitali a seguito del-
I’azione delle potenze luciferiche e arimaniche. L’inaugura-
zione della scienza idolatrica e del materialismo con Fran-
cesco Bacone.

Note

Gli asterischi segnati nel testo rinviano alle note a pag. 261 e seguent.

6

pag.

137

161

185

199

214

229

245

261

PRIMA CONFERENZA

Dornach, 29 luglo 1916

Con grande piacere saluto questa occasione di essere di
nuovo qui riuniti, € con pari soddisfazione posso costatare che
nel periodo in cui non abbiamo potuto essere qui insieme, il
nostro edificio ¢ progredito in modo tanto mirabile. A tutti gli
amici che con cosi necessaria dedizione collaborano alla realizza-
zione di questo edificio, deve venir veramente espresso il pil
caldo- ringraziamento da parte della corrente che nel nostro
senso vuol servire il nostro tempo. Vorrei oggi dire quale saluto
che ogni piccolo progresso nel lavoro comune, realizzatosi attra-
verso i mesi, rappresenta qualcosa di molto importante nell’am-
bito del nostro movimento spirituale. Oggi, in questo momento
difficile in cui si pud dire che i destini dei movimenti spirituali
siano sospesi nell’incertezza del futuro, noi dobbiamo assoluta-
mente tener vivo nella coscienza I’eterno significato di cid che
effettivamente accade con un’opera come quella che sta sorgendo
qui. Qualunque cosa possa riservarci il futuro, & importante che
si sia lavorato a un’opera come questa, che tutto cid che & spi-
ritualmente collegato con essa sia entrato in molti cuori e in
molte anime umane, che quest’opera sia stata guardata da un
gran numero di occhi umani e sia pertanto divenuta attiva nel
corso dell’evoluzione delle aspirazioni umane. Possiamo spe-
rare, per icariamici qui attivi, che quanto si realizza qui per mezzo
delle loro anime possa divenir fruttuoso anche fuori nel mondo,
nelle maniere pit diverse. E dovra portare buoni frutti poiché
¢ fin dal principio collegato con lo spirito del progresso, dell’agire
e del tendere nel senso dell’evoluzione del nostro tempo.



Ho provato ad esempio una profonda soddisfazione nel
passare davanti alla casa, ora ultimata, nelle vicinanze del por-
tale ad occidente *. E 1mportante che anch’essa sia qui intorno
al Goetheanum. Sl puo dire che abbia importanza il fatto che
una casa simile abbia potuto essere costruita. Essa & infatti
una vivente protesta contro tutto cid che & tradizionale nello
stile e nel genere architettonico, e che cosi com’¢ non deve piu
inserirsi nel cammino evolutivo del presente. Questa casetta &
anche qui come un preannunzio del nuovo. Il fatto stesso che
nella nostra cerchia si sia trovata comprensione per la realizza-
zione di una cosa nuova come questa, ha piu importanza di
quanto a tutta prima non si possa pensare. La presenza qui di
questa casa ha uno speciale importante significato! Per quanto
questo stile, questo genere architettonico possa venir criticato,
esso resta comungue lo stile, il genere architettonico del futuro.
Se si cerca di conoscere le tendenze artistiche del nostro tempo,
si incontrera dovunque un impulso oscuro e mai una direzione
precisa. Si imparerd che viene appunto ricercato cid che qui si
persegue. Si imparera che ci si deve immedesimare nelle forme
che si sviluppano qui, dal grembo della scienza dello spirito.
Se forse si trova ancora qualcosa di scontertante nelle nostre
forme architettoniche, questo non durerd a lungo; non sard
piu sconcertante ma apparird come il naturale risultato del sen-
tire e percepire del presente e del prossimo futuro. E nel mo-
mento attuale in cui sono molti i fatti che suscitano dolore,
ci ¢ dato perd qualcosa che ci eleva, che cioé ci sard possibile
immettere nel destino cosi incerto del presente quel che & ne-
cessario per il futuro dell'umanita.

Oggi e domani vorrei trattare con voi un argomento che
pud indicare all’anima cid che & radicato nella sua profondita,
radicato in modo tale che molto di quanto proviene dalle pro-
fondita dell'uomo risulta incomprensibile all’anima stessa; ed
il destino umano dipende appunto da quello che emerge a on-
date dall’anima e che rende ardua la vera autoconoscenza. Quanto
piu ci si avvicina all’autoconoscenza, tanto piu si diradano le

8

nubi che offuscano la vita. Vogliamo dunque parlare della na-
tura umana, di quanto vi ¢ di indefinito e spesso di indefinibile
nella natura umana.

Voglio prendere le mosse da un esempio; il nostro tempo
¢ ricco di esempi simili. Sappiamo bene che a lungo si & trovato
un certo piacere nel sentirsi figli del nostro tempo e insieme nel
denominarlo decadente. Si sentiva qualcosa che tanto si conve-
niva al nostro tempo: I'essere un decadente; & valso per molti
come una sorta di Vangelo il dire: « Se non vuoi essere un ipo-
crita devi avere un certo grado di nervosismo ». E chi non era
nervoso fu veramente un ipocrita o comunque un uomo non al-
Ialtezza dei tempi. Non pochi davvero hanno avuto sentimenti
simili negli ultimissimi decenni. Insomma un uomo era distinto
solo se era decadente; si aveva soltanto la nuova nobilta, la ef-
fettiva nobilta spirituale, se si era decadenti.

Cominceremo oggi a occuparci quale esempio di un tipo
di decadente, per poter poi proseguire con conoscenze pill am-
pie e generali, nell’Ambito della nostra concezione del mondo.
Un tipo, appunto, come si & detto. Soltanto in tal senso sard
trattato, poiché i casi sono numerosi nel presente € un esempio
diverso potrebbe servirci altrettanto bene.

Come caso vorrei parlare oggi di un uomo morto relativa-
mente giovane che ha scritto due libri sensazionali. Il primo si
intitola Sesso e carattere e il secondo, pubblicato postumo dagli
amici, porta il titolo Intorno alle cose supreme. Mi riferisco ad
Otto Weininger * che ¢ stato riguardato da molti vomini come
un vero genio del presente. Sesso e carattere, un grosso libro da
lui scritto, ha suscitato grande sensazione, ed i giudizi pronun-
ciati in merito sono davvero molto contrastanti. Ci sono persone
che hanno considerato questo libro come un nuovo vangelo,
scaturito dal piti profondo spirito del presente; persone che hanno
affermato che in Sesso e Carattere di Otto Weininger sono al-
meno state indicate, se non forse completamente espresse, le piu
profonde verita del presente. Altre invece, ad esempio coloro che
sono di professione psichiatri, sostengono che i due libri Sesso

9



e carattere e Intorno alle cose supreme sarebbero al loro posto
solo nella biblioteca di un manicomio, e non certo in quella de-
stinata alla lettura dei pazienti, bensi in quella dei medici che
potrebbero studiare in questi libri un tipico caso di follia del
nostro tempo. :

Non si potrebbero dunque pensare due estremi di giudizio
pit lontani. Da un lato per un’opera grande e geniale, una ve-
nerazione che rasenta I’adorazione; dall’altro la condanna della
medesima quale prodotto della follia pit completa. In questo
libro & si contenuto veramente qualcosa di insolito; sorprendente
¢ pero solo per chi non si sia intensamente occupato di alcuni
pensieri che negli ultimi decenni sono venuti in superficie.

Non con queste parole, perché devo caratterizzare breve-
mente un grosso libro, Weininger dice innanzi tutto che la con-
cezione dell'uomo avuta finora ¢ ipocrita e pedantesca. Secondo
questa visione ipocrita e pedantesca, si & sempre creduto che vi
siano al mondo due tipi di esseri umani: maschi e femmine. Ma
ritenere che vi siano al mondo maschi e femmine ¢ un principio
da vero ipocrita. Chi veramente comprende il mondo si ribella
a questo giudizio da ipocrita poiché, afferma Weininger, non ¢

vero che esistano maschi e femmine, bensi soltanto qualitd ma-~

schili e femminili. Le proprietd maschili vengono da lui indicate
con una M — egli si esprime in modo assai corretto e diploma-
tico — e quelle femminili con una F. Ma secondo Weininger
non esiste individuo al mondo che sia totalmente M o total-
mente F. Sarebbe anzi una calamita se esistesse un individuo
caratterizzabile come M o F soltanto. Si chiede infatti Weinin-
ger che cosa sia un vero essere femminile. Un vero essere fem-
minile non & qualcosa, bensi la negazione del qualcosa, il nulla.
Ora esistono certo individui che non sono al mondo in modo
regolare, ma esistono solo come maja. Ma tali individui, che
hanno solamente significato. di F, se fossero proprio soltanto F,
non potrebbero avere effettiva esistenza. Il fatto ¢ piuttosto che
ogni individuo umano & composto di M + F. Ogni individuo
umano possiede talune proprietd maschili e talune femminili.

10

Se prevale la M, l'individuo si presenta come maschio; se pre-
vale la F, abbiamo la femmina. E poiché porta in sé ancora molto
delle qualita M,.la donna pud essere qualcosa e non un nulla.
Il carattere fondamentale di un individuo umano dipende in
tutto e per tutto dalla proporzione di M o di F, presente nel-
I'individuo in questione, dalla mescolanza dei due elementi.

Cosi Weininger considera I'umanita e dice che tutto dipende
dal fatto che finalmente ci si adatti a deporre I’antico pregiudizio
riguardo all’esistenza di uomini e donne. Egli ritiene che sia di
grande importanza riconoscere finalmente che ogni individuo
umano pud essere qualcosa in quanto possiede qualita maschili;
¢ una F con un qualcosa in quanto ha qualitd maschili, una F
con un nulla se possiede qualitd femminili. Ogni essere umano
¢ dunque fondamentalmente costituito da « qualcosa » e « nulla ».

Su questo punto di vista & basato l'intero grosso libro. E
tutto ci0 che avviene nel mondo, dalla singola vita umana fino
alla vita storica, viene considerato da questo punto di vista,
considerato in modo veramente matematico. Naturalmente Wei-
ninger trova che il carattere fondamentale di un uomo risulta
molto dipendente dalla quantitad di F che & ad esempio presente
nell'individuo considerato, dalla presenza in esso di questo
nulla. Avremo tipi diversi a seconda che I’elemento F sia pre-
sente in maggiore 0 minore quantiti.

Perdonate se espongo qualcosa sul corso del pensiero di
Weininger. Potreste forse essere del parere che non sia proprio
onesto esporre tutto cosi; ma non si deve fare come lo struzzo
e nascondere la testa nella sabbia, bensi conoscere le cose; io
descrivo un tipo. Molti pensano cosi e molti di coloro che pen-
sano oggi in tal modo, semplicemente non ne sono consapevoli.
Vorrete quindi perdonare quello che ora dird, poiché non si
tratta di giudizi miei, ma di Weininger.

Supponiamo che in un individuo umano si trovi molto
dell’elemento F, una certa quantitd massima: si ha dunque a
che fare con il tipo umano che si presenta come donna, essendo
pero pit maja che realtd. Se F & presente in quantitd minore,

11



si-avra un tipo diverso, che ha I'aspetto di donna solo esterior-
mente. Nel primo caso si ha il tipo della madre; nel secondo
.caso quello dell’etéra. Si hanno cio¢ due nuovi caratteri fonda-
mentali per gli individui umani: la madre e 'etéra. La madre
¢ il tipo piu arretrato dell'umanitd; essa aleggia nei piani infe-
riori dell’esistenza e pud solo divenir compagna dei piu ipo-
criti fra gli uomini; non & in grado di contribuire al progresso
della civiltd, poiché si avvicina moltissimo al nulla in quanto
porta in sé molto dell’elemento F. Se tale elemento ¢ presente
in misura minore, avremo il tipo di donna che puo divenir com-
pagna di uomini geniali: il tipo della donna, dell’etera, cosi si
esprime Weininger, che pud partecipare al progresso della
civitd umana, vivendo gia in regioni superiori dell’esisten-
za.

Anche per Paltro genere di individui umani, per gli uomini
— bisogna pur dire uomini se ci si serve dell’espressione tradi-
zionale — si ha la suddivisione fra coloro che possiedono molto
dell’elemento M e coloro che ne possiedono in minor misura.
Quelli che hanno molto dell’elemento M, hanno la grande pre-
rogativa di prendere su di sé una grande colpa e di compiere
molto male; coloro invece in cui la M & presente in minor quan-
titd, si trovano piuttosto in regioni inferiori dell’esistenza e
hanno meno capacita di compiere il male e di immettere la colpa
nel mondo. Qual & dunque la colpa pit grande che portano in sé
gli individui con una gran quantita di M nella loro natura?
Qual & dunque la colpa maggiore entro la nostra limitata esi-
stenza fisica storica? Ora vedete, come ho gia detto prima, nella
teoria di Weininger I’elemento F equivale al nulla. Ma come
pud il nulla essere al mondo ? Perché mai il nulla, la F, & nel
mondo? Che cos’¢ dunque questo elemento F, questo nulla,
se lo si riguarda piu da vicino ? Non ¢ altro che la colpa dell’'uomo.
L’elemento F non ha quindi una effettiva esistenza, ma & pre-
sente soltanto per la colpa dell'vomo; non sarebbero cio¢ as-
solutamente esistite le donne, se gli uomini non avessero com-
messo la colpa di creare la donna mediante le loro brame. La

12

donna & una creatura della colpa maschile. Questo ¢ il peccato
originale dell’'umanita.

Si, tutte le signore presenti dovrebbero dunque immaginare,
secondo la teoria di Weininger, di aver ricevuto l'esistenza dalla
colpa degli uomini in qualche maniera occulta € misteriosal
Tutto questo viene svolto nel libro con grande genialitd, se-
condo I'idea che della genialitd si & avuta negli ultimi decenni.
Un critico si & perfino cosi espresso sull’opera letteraria di Wei-
ninger: essa dimostra che si pud provare ancora qualche pia-
cere per la vita contemporanea cosi pedantesca e ipocrita, dato
che vi sono ancora spiriti quali un Weininger.

11 libro & inteso in tutta serietd, non si tratta in alcun modo
di letteratura leggera. L’autore ha sostenuto la sua tesi di lau-
rea con la prima parte di esso; non con tutto, ma con i primi
due o tre capitoli. -

I primi capitoli sono dunque stati accettati come disserta-
zione di laurea in una universita. Egli ha in seguito modificato
qualcosa, in quanto sapeva bene che bisogna pur dare un’ap-
parenza pedante a delle idee geniali quando si tratta di una dis-
sertazione di laurea. Il lavoro & stato quindi accolto in tutta
serietd e ha dato anche seguito ad alcune teorie. Il libro ha fat-
to non soltanto grande impressione, ma ha esercitato anche
grande influenza.

Osserviamo quest'uomo un po’ piu da vicino. Weininger
era sin dall’inizio quello che si dice un fanciullo dotato, un
bambino con precocissimi pensieri intelligenti, di quelli che
fanno la gioia di tanti genitori. Era un bambino serio che si
occupava di cose spirituali. Quando entro nella scuola, non si
puo certo dire che egli non abbia accontentato i suoi insegnanti,
e questo era ovvio, ma erano gli insegnanti che non potevano
accontentarlol Weininger doveva fare sempre qualcosa di di-
verso da quello che i professori avrebbero voluto da lui, soprat-
tutto allorché entrd al ginnasio. Mentre gli insegnanti dicevano
cose a suo giudizio assai noiose; egli leggeva qualcos’altro per
conto suo. Anche altri fanno naturalmente cosi, lasciando par-

13



lare il professore senza porvi attenzione, tanto quel che dice lo
si puo leggere assai piu rapidamente a casa nei libri!

Quando faceva dei componimenti, egli poteva in parte su-
scitare la meraviglia, ma in parte l'orrore degli insegnanti che
dovevano correggerli. Weininger non sopportava niente nella
scuola. Una volta entrato all’universita mostrd di essere un gio-
vane molto dotato che aveva idee personali su molti argomenti
fra quelli trattati. Poi ricevette profondi influssi letterari dalle
direzioni pit diverse. Le correnti intellettuali pit diverse della
fine del secolo scorso ebbero un’influenza importante su di lui.
Anche dall’ambiente in cui si trovava fu naturalmente influen-
zato in modo significativo. Viveva a Vienna alla fine del secolo
diciannovesimo in una cerchia di persone, alcune delle quali
potevano venir a buon diritto definite geni, appunto geni de-
cadenti. Si ¢ detto che i1 piu dotati nella cerchia in cui Weininger
viveva sul finire del secolo, all’eta di vent’anni, giudicassero
Raffaello uno sciocco. A vent’anni si & infatti dei geni assoluti
e si riforma il mondo ogni giorno. Di questa schiera faceva
parte anche lui, come uomo geniale, dotato e con idee, poiché
in fondo quelle che ho esposto sono appunto idee; sbagliate se
si vuole, ma idee. E sono anche idee nuove.

Agivano poi su Weininger certe teorie razziali gia radicate
profondamente nel nostro tempo. Era ebreo e si occupd ben
presto dell’evoluzione dell’'umanita, di come questa sia deter-
minata dal mistero del Golgota; si occupd molto del Cristo.
Si costrui in proposito una teoria molto particolare. Da un lato
il Cristo era per lui un ebreo, ma proprio come tale era in grado
di superare l’ebraismo nel modo pii profondo. Una svolta
completa, come Weininger credette di osservare qui nell’evolu-
zione dell'umanita, che produsse su di lui un’impressione pro-
fonda. E mentre prima aveva propugnato il suo ebraismo con
un certo pessimismo, si rasserend al pensiero di convertirsi,
di diventar cristiano, di imitare il Cristo, di mutare radicalmente.
Riversd nelle sue idee qualcosa come di un Cristo moderno,
solo che il Cristo aveva liberato I'umanita dal male, dal peccato,

14

dal peccato originale; Weininger invece (egli non lo dichiara ma
si vede come cio si agitasse nella sua anima) poiché aveva com-
preso qualcosa di ancor pili profondo, riteneva di dover redi-
mere 'umanitd moderna dall’elemento femminile; solo quando
fosse redenta da ogni elemento femminile e non solo da ogni
peccato, la storia umana potrebbe procedere nella sua evoluzione
poiché, non essendoci piu Pelemento F, non vi sarebbe natural-

‘mente la colpa dell’'uomo, essendo F soltanto la colpa di M.

Tutto questo fu considerato da Weininger come una sorta di
adempimento del cristianesimo; ritenne una missione il fatto
che egli, ebreo, potesse redimere I'umanita dall’elemento F.

In tali pensieri e sentimenti aveva raggiunto i venti o i
ventun anni. Scrisse il suo mastodontico libro Sesso e carattere
in un tempo relativamente breve, e in esso mise molta scienza
ed erudizione del presente; vi si trovano molte idee, sul genere
di quelle che ho esposto. Venne poi il momento in cui comincid
a riflettere sul perché un genio quale egli si riconosceva, non
potesse trovar comprensione nei contemporanei. Concluse che
tutti gli individui nei quali ’elemento F aveva un compito im-
portante, siano essi donne o anche uomini con molto di questo
elemento in sé, non potevano comprenderlo, ad essi doveva ri-
nunciare. Rinunciare quindi a ben piu della meta dell’'umanita.
«Le donne non mi comprenderanno mai» disse Weininger a
suo padre. « Esse sono fuori dal gioco ».

Con la pubblicazione del libro comincié una specie di sma-
nia di peregrinare. Doveva viaggiare e fece quindi un viaggio
in Ttalia. Ora si pud fare un’interessante scoperta, poiché egli
scrisse durante il viaggio fino in Sicilia le idee che sono apparse
nel libro pubblicato postumo dall’amico Rappaport Interno alle
cose supreme.

Si tratta di idee curiose, molto piu radicali di quelle con-
tenute in Sesso e carattere, piu radicali e di una particolare na-
tura, idee che ricordano quella che chiamiamo conoscenza im-
maginativa; idee che comprendono tutta la sfera della vita uma-
na, espresse in modo aforistico. Veramente cid che vien detto

15



per esempio a proposito delle malattie, basterebbe da solo a
convincere qualunque medico dello stato di completa follia di
Weininger. Ma tutte le idee contenute nel libro Intorno alle
cose supreme, sono effettivamente sul piano della conoscenza
immaginativa, espresse in modo paradossale, ma al livello della
conoscenza Iimmaginativa. Sono davvero idee costruite se-
condo il modo della conoscenza immaginativa. Prendiamone una:
in un uomo subentra il male e subentra la nevrastenia. Rappre-
sentiamoci la nevrastenia, dice Weininger, e troveremo che
essa cresce dappertutto fuori nel mondo, poiché I'intero mondo
vegetale non ¢ che nevrastenia incarnata. Esso & I'immagine
della nevrastenia. Se nell'uomo vive in modo preponderante
cid che ha il suo posto nel mondo vegetale, 'uvomo diventa ne-
vrastenico, poiché 'uomo ¢ in certo senso una pianta e diventa
nevrastenico nella misura in cui 'elemento vegetale prende il
sopravvento. Paradossale! Un’idea tutt’altro che insensata, ma
espressa come paradosso. Si dovrebbe dire: qualcosa che deve
venir trattenuto nell’ambito della conoscenza immaginativa &
trascinato sul piano della conoscenza intellettuale ed ¢ pertanto
divenuto caricatura.

Egli afferma ancora: nell’uomo vive il male; ma se ci guar-
diamo intorno, vedremo che dovunque vi siano dei cani, ivi
vive il male. Il cane ¢ il simbolo del male. L’'uomo dunque ¢
in parte come una pianta, ed ¢ quindi un nevrastenico, in parte
come un cane, ed ¢ pertanto un malvagio. Per esempio ¢ asso-
lutamente vero che nell'uomo sia concentrata I'intera rimanente
natura; tutto cid che & riversato fuori nella natura & anche nel-
'uvomo, appare in esso. Dall’anima di Weininger scaturiscono
altre impressioni profondamente sensibili. Egli si trova su un
vulcano, e non voglio ripetere a che cosa lo paragoni; ma egli
vede tramontare il Sole e dice press’a poco: il Sole che tramonta
si pud sopportare solo su un terreno come questo dove si ha
sotto di noi il cratere, altrimenti disturberebbe.

Si vede quanto sia strano il modo di sperimentare di que-
st’anima: dove altre anime provano sensazioni magnifiche, gran-

16

diose, di fronte ad un tramonto, egli lo sopporta solo se diviene
contrasto. Nella sua anima vi sono molte cose completamente
diverse da quanto vive negli altri uomini. E interessante come
egli descrive 'esperienza che si fa nel guardare negli occhi un
uomo, come dai due occhi siano due esseri diversi a guardarci.
Egli rileva tutto cid con precisione; ha visioni immaginative
che traduce pero in forme folli e contorte.

Fa poi ritorno a casa e proprio negli ultimi tempi & pieno di
recriminazioni sull’incomprensione del mondo; si chiede quanto
ancora si dovra attendere prima che la gente possa comprendere
cid che egli deve scrivere. Malgrado il figlio si sia allontanato
da casa per I'impossibilit di convivere con la famiglia, il padre
¢ convinto di aver a che fare con un giovane geniale, € per quanto
non concordi con le sue idee, non scorge nel figlio niente di
anormale; del resto se ne vedrebbero delle belle al mondo se
tutti i genitori che non sono d’accordo con le idee dei propri
figli dovessero per questo considerarli degli squilibrati!

Prende in affitto una stanza nella casa dove ¢ morto Bee-
thoven e qui, dopo pochi giorni, si spara in modo del tutto pre-
meditato, avendo annunziato ad alcuni amici piti giovani che
dovra togliersi la vita, perché questo corrisponde alla sua indi-
vidualita. Aveva circa ventitré anni. Si uccide nella casa in cui
era morto Beethoven.

Abbiamo di fronte una strana personalitd, una personalitd
tipica. Anche se questo ¢ un esempio particolare, vi & molta
gente simile in cui certe idee hanno una speciale conformazione.
Esistono molti individui fra gli uomini del presente che sono
costituiti come Weininger. Per lo psichiatra ¢ del tutto scontato
che libri quali Sesso e carattere e Intorno alle cose supreme siano
cose pazzesche. Lo psichiatra confronta la biografia di Weininger
con le idee che egli ha manifestato e trova naturalmente ovunque
segni di anormalitd. Ma quasi non esiste uomo che non porti
in sé simili indizi. Dipende effettivamente pili 0 meno dal punto
di vista soggettivo, solo che lo psichiatra non lo sa. Ma come
ho gia detto, si puo facilmente dimostrare che vi & gia qualcosa

17



di anormale nell’opporsi agli insegnanti nel modo in cui lo
faceva Weininger, nel leggere libri sotto il banco mentre il pro-
fessore spiegava tutt’altro. E gid un tratto pericoloso il ritenersi
un profeta; ¢ un tratto pericoloso affittare una camera nella casa
dove & morto Beethoven per suicidarvisi! Vi sono molti segni di
squilibrio in Weininger, e si deve pur dire che uno scritto psi-
chiatrico su di lui & perfettamente appropriato; solo che si po-
trebbe scrivere altrettanto anche a proposito di molte altre
persone. Quello scritto sarebbe perd assolutamente valido. Ri-
sulta comunque evidente in tutta serietd che bisogna riconoscere
un tratto fondamentale, un carattere fondamentale di defor-
mazione e di caricatura nei pensieri che sono alla base di Sesso
e carattere e Intorno alle cose supreme. Si pud tranquillamente
ammettere che & tutta pura follia, ma ci si deve pero interessare
del modo in cui sono costruiti i pensieri.

Se si cerca di comprendere questo carattere fondamentale
secondo una scienza sana, rigorosa, spiritualizzata, bisogna dire
che tutto cid che si estende fuori nel mondo quale macrocosmo
¢ come un’immagine; che 'uvomo & un microcosmo avente in
sé tutto cid che si ritrova all’esterno. Quando in Weininger su-
bentra il pensiero, anche se in modo contorto e caricaturale,
che la pianta sia nevrastenia incarnata e il cane malvagita in-
" carnata, ci0 & concepito, vorrei dire, secondo il modello della
conoscenza immaginativa; come se qualcuno distorcesse in ca-
ricatura Ja giusta conoscenza immaginativa; pure & concepito
secondo il modello di quest’ultima. E tuttavia Weininger &
un uomo inabile per la vita, un uomo da non prendersi assolu-
tamente in considerazione per la vita! In fondo da entrambi i
libri nessuno potrebbe mai imparare qualcosa, ed ¢ solo carat-
teristico per il nostro tempo che i letterati provino pil interesse
di fronte a queste prove di bravura che di fronte alla giusta
conoscenza immaginativa. Questa non li interessa. Se perd
viene loro incontro in veste di idee folli, allora se ne interessano.

Abbiamo dunque effettivamente a che fare con una cono-
scenza immaginativa che si manifesta come caricatura. Ma che

18

cosa avviene in sostanza? Bisogna poter scoprire che cosa si
nasconda dietro il fatto che un carattere come quello di Weininger
non sia utile per la vita. Perché dunque Weininger ¢ diventato
quest’uomo singolare ? Presento ora una ipotesi, in quanto non
ho osservato personalmente il caso di Weininger, ma cido che
dico come ipotesi ¢ certamente giusto; diciamo dunque che se
si fosse osservato Weininger durante il sonno nei periodi in cui
il suo sonno era sano, periodi che sono stati comunque assai
pochi, si sarebbe visto che nell'io e nel corpo astrale, che du-
rante il sonno erano fuori dal corpo fisico, erano presenti gran-
diose immaginazioni e intuizioni del mondo spirituale. Se aves-
simo osservato il suo io e il suo corpo astrale separati dal corpo
fisico e dall’eterico, si sarebbe percepita un’anima grandiosa e
geniale con meravigliose intuizioni e immaginazioni, assoluta-
mente giuste. Quest’anima, giustamente compresa, avrebbe po-
tuto essere effettivamente un grande maestro per il nostro tempo;
ma avrebbe potuto agire da maestro solo lasciando dormire il
corpo eterico e il corpo fisico, e i discepoli avrebbero dovuto
accogliere solo quello che nella condizione di sonno avevano
da dire l'io e il corpo astrale. Ma Weininger stesso non era abba-
stanza avanti da percepirlo. Egli non era desto per simili per-
cezioni, non era passato attraverso quella che nel nostro tempo
viene indicata come iniziazione. Egli stesso non sapeva nulla
di cid che viveva nel suo io e nel suo corpo astrale, mentre egli
si trovava fuori dal fisico e dall’eterico. Come sarebbe dovuto
diventare Weininger per essere, dal punto di vista spirituale,
qualcosa di molto importante per gli altri uomini? Le grandi
disposizioni che potevano esplicarsi in lui solo quando l'io e
il corpo astrale si trovavano fuori dal corpo eterico e dal fisico,
avrebbero dovuto essere portate a veggenza fuori del fisico e
dell’eterico per mezzo dell’iniziazione, per poter poi riguardare,
reimmergendosi in tali corpi e tramite forze e facoltd spirituali
loro proprie, cid che aveva percepito al di fuori di essi. Detto
in altre parole, se egli fosse stato da sveglio qui nel mondo fisico,
avrebbe dovuto considerare le sue importanti idee come ispi-

19



razioni e immaginazioni. Non avrebbe dovuto credere di doverle
estrarre dal corpo fisico come delle veritd matematiche.

Invece si & verificato qualcosa di diverso, e precisamente
quanto segue: immaginiamo che questo fosse il corpo fisico di
Weininger, questo 1’eterico e questo ’astrale (viene disegnato).
Se si fosse osservato il corpo astrale insieme all’io, si sarebbero
viste le cose pil belle e importanti. Egli le possedeva infatti.
Ora pero il corpo astrale e Iio si immergono nel corpo fisico.
Invece di aver la possibilitd di separarsi e di guardare I’astrale,
si ha il comprimersi di quest’ultimo entro il corpo fisico; l'ele-
mento astrale diventa particolarmente vivo entro il corpo fisico,
il che di solito si verifica per 'uomo normale solo entro il corpo
astrale stesso. Dunque le potenti immaginazioni che ha il corpo
astrale e che dovrebbero rimanere in esso, si comprimono entro
il fisico. Diversamente da quanto avviene normalmente per
I'uomo nell’attuale ciclo evolutivo, si imprimono nel cervello,
come in una massa di cera molle, le immaginazioni che dovreb-
bero restare soltanto entro il corpo astrale. Si pensi che il cer-
vello ¢ effettivamente come burro o cera. Ora invece di avere
la forma che dovrebbe avere nell’uomo, in modo che il corpo
astrale vi si immerga per cosi dire come aria, che vi si mescoli
senza provocare modificazioni, invece di questo si imprime nel
cervello qualcosa che dovrebbe rimanere nel corpo astrale. Que-
sto si manifesta da sé nel cervello e I'uvomo esprime quindi,
come uomo fisico, quello che deve esprimere come uomo spi-
rituale.

Come avviene tutto questo? Come agisce questo corpo
astrale, imprimendosi per cosi dire nel corpo fisico in modo ir-
regolare ? Come avviene ?

Ci sono veramente delle buone ragioni perché questo av-
venga; quelle che in Weininger sono venute ora ad espressione co-
me immaginazioni e intuizioni, non sono infatti che idee del
futuro. Non fatevi turbare pensando di dover ritenere idee del
futuro quello che abbiamo svolto qui, circa Pelemento ma-
schile e femminile. Quelle non sono idee del futuro, bensi idee

20

caricaturali impresse gia nel cervello. Ma sono qualcosa di piu
di M + F. Se si osservano isolate, esse sono qualcosa di gran-
dioso, ancora incomprensibile per I'umanita attuale, ma com-
prensibili nel futuro, quando si riversera nell’umanitd qualcosa
che permettera agli uomini di starsi di fronte veramente piu
come esseri umani che non come oggi tramite il sesso. Se tali
idee si osservano isolate, tenendo presente quella compres-
sione nel corpo fisico, esse ci appaiono effettivamente come idee
del futuro. Ma tutte le idee sono idee del futuro, poiché mentre
viviamo adesso nel secolo ventesimo, sviluppiamo pensieri per
il secolo ventesimo; sotterraneamente perd, nel corpo astrale
e nell'io, ci sono gia le idee che serviranno per la prossima in-
carnazione e che, quale frutto, dovremo portare con noi da qui.
Esse si trovano gia un poco in ogni uomo, senza perd emergere
adesso. Come il germe ¢ nella pianta, cosi nelle idee che agiscono
nel cervello vi sono gid quelle dell'incarnazione futura. Cid
che in Weininger il corpo astrale separato e I'io compiono nel
corpo fisico e nell’eterico, & fatto irregolarmente, poiché que-
sto dovrebbe prepararsi solo nel periodo fra la morte e una
nuova nascita, mentre viene edificato il prossimo corpo. Sarebbe
regolare se tutto cid si imprimesse nel corpo che si prepara per
la prossima incarnazione.

Ecco di che si tratta! L’attuale e la prossima incarnazione
non si armonizzano. Si disturbano reciprocamente, non si ten-
gono separate giustamente. L’incarnazione futura compare in
quella attuale. Quanto entro la futura incarnazione sarebbe giu-
sto e importante, appare nel corpo attuale disturbandolo e viene
fuori come caricatura. _

Ho detto spesse volte che viviamo oggi in un’epoca di !
transizione; verra un tempo in cui gli uomini attuali si rein-
carneranno. Si dovranno porre allora in un nesso diverso con
le incarnazioni passate. Dovranno guardare 'incarnazione pre- .
cedente diversamente da quanto avviene nell’epoca presente in |
cui ciascuno & cosciente solo della sua attuale incarnazione.
Tutto questo si va preparando, ¢ qui sorgono delle irregolarita.

21



.

Proprio in individui come Weininger hanno luogo tali irrego-
laritd: esse si manifestano fino alle estreme conseguenze. In-
fatti, perché si muore se non per poter vivere nella prossima in-
carnazione ! Alle numerose cose che rendono grandiosa la morte
— mi riferisco a corsi di vita completi, esauriti — appartiene
anche il fatto che quando viviamo in una incarnazione e pas-
siamo quindi per la porta della morte, portiamo con noi i frutti
di questa vita, per poter con essi edificare la nostra esistenza
futura. Ma il morire appartiene alla vita al pari del nascere e del
crescere. Proprio come la pianta viene uccisa dal germe che in
essa si cela (¢ il germe che la porta ad appassire; crescono prima
le foglie, poi i fiori, poi i frutti e poi inizia 1’appassimento),
cosi ci uccide in certo modo la nostra prossima incarnazione. Se
la nostra futura incarnazione & contorta e insana, potra render
malsano anche ci0 -che legittimamente deve compiere, vale a
dire dare la morte all'incarnazione presente. L’incarnazione
futura che appare nella presente: ecco che in Weininger essa
porta la morte come caricatura, come suicidio. Il disaccordo
di cid che come incarnazione futura dovrebbe riposare nella
presente e che vi si manifesta invece irregolarmente, ingenera
la caricatura della morte: il suicidio. Fino ad una conseguenza
simile si pud seguire in questo individuo umano la disarmonia
tra il fisico e I’eterico da un lato, e I'io e ’astrale dall’altro.
Vorrei dire che in questo esempio particolare vediamo qual-
cosa che vive oggi in molte persone. Solo la scienza dello spirito
potra comprenderlo. Ma ¢ importante che, quando cid si veri-
fica nel presente, lo si comprenda e lo si esamini. Per i letterati
che non capiscono, Weininger pud benissimo essere il genio
del presente, per lo psichiatra ¢ un folle; per chi vuol compren-
dere 1 tempi, vuol penetrare gli eventi con amorosa conoscenza,
¢ il tipo per la vita di transizione della nostra epoca, un tipo dei
pilt interessanti. E importante afferrare la vita in simili esempi,
perché qui la scienza dello spirito diviene pratica; poiché vi-

.viamo in un tempo in cui la vita si fa sempre piu difficile, in
;cul gli uomini hanno sempre piu a che fare con se stessi, in cui

22

I'autocoscienza si fa sempre pill ardua, ¢ sempre pil oppri-
mente I'urgere di cid che ondeggia e vive nel fondo e che spesso
inspiegabilmente ci fa apparire preda di depressioni. Dalle
conoscenze della scienza dello spirito dobbiamo acquisire la
comprensione dell’elemento umano.

Di questo continueremo a parlare domani, sviluppandolo
in un tema piu ampio.

23



SECONDA CONFERENZA

Dornach, 30 lughio 1916

Nelle nostre considerazioni di oggi vorrei partire da un
fatto semplice che tutti possono costatare. Se indirizziamo lo
sguardo sui processi naturali, a un’osservazione attenta e in-
- telligente essi ci appariranno come due regni ben distinti: il regno
della massima regolarita, del massimo ordine, e il regno dei nessi,
a tutta prima quasi incomprensibili, della irregolarita, del mol-
teplice disordine; cosi almeno lo si sperimenta. La comune
scienza naturale non fa chiare distinzioni fra questi due ambiti
della natura che pure sono sostanzialmente separati. Da un lato
abbiamo tutto cid che procede con quella regolarita per cui ogni

mattina il sole sorge e ogni sera tramonta, e cosi le stelle e tutto

quanto ¢ in certo modo collegato al ritmo solare: regolarmente
appaiono in primavera i germogli, si sviluppano durante I’estate,
appassiscono e scompaiono in autunno. In questo ambito della
natura abbiamo cosi molti altri processi simili a questi, con an-
damento regolare e ordinato.

" Ma esiste un altro settore della natura che non pud venir
sperimentato in modo analogo. Si sa con certezza che al mattino
il Sole sorgerd e che tramontera di sera, ma questa certezza ¢&
impossibile nei confronti di-un temporale che non si presenta

mai con simile regolaritd. Con sicurezza diciamo: domani alle

dieci il Sole sari in un determinato punto della volta celeste; ci
¢ impossibile dire con altrettanta sicurezza che vedremo in
un determinato punto una certa formazione di nubi o addirittura
descriverne in anticipo I’aspetto. E parimenti impossibile pre-
vedere, con la sicurezza che si accompagna alla previsione delle

24

fasi lunari, se il nostro edificio di Dornach sard sorpreso da
pioggia o burrasca. Si puo calcolare anche a distanza di secoli
il momento in cui si verificherd un’eclissi solare o lunare; ma
non certo prevedere un terremoto o un’eruzione vulcanica.

Vediamo qui ben distinti due settori del mondo naturale:
'uno che ci si presenta contrassegnato da grande regolarita,
accessibile alla nostra ragione; l'altro, che non pud essere speri-
mentato nello stesso modo, ci si presenta come il settore dell’ir-
regolarita. Quella che noi chiamiamo natura nella sua totalita
¢ fondamentalmente il confluire della grande regolarita e del-
'irregolarita, perché in ogni momento l'impressione globale
che abbiamo del mondo naturale & determinata dall’inserimento
di avvenimenti imprevedibili, se pure ricorrenti, in tutto quanto
si verifica con un corso regolare.

Osservando i pit diversi nessi nel corso delle nostre consi-
derazioni, ci siamo piti volte soffermati su una profonda verita,
che 'uvomo ¢& cioé un microcosmo di fronte al macrocosmo, che
nell'uomo in certo modo si ritrova cid che & presente fuori
nell'universo. E legittimo arguire che i due settori della regola-
rita e della irregolaritd debbano esser presenti anche. nell’'uomo
in una certa relazione. Nella vita umana questo fatto verra ad
espressione in modo ben diverso che non nella natura, ma vi
¢ qualcosa nell'uomo che ci riporta alla dualitd di regolaritd e
irregolaritd, ordine e disordine propri della natura. Ricordiamoci
ora quanto ho cercato di presentare ieri in un esempio tipico.

La personalita scelta come esempio poteva servirsi bene del
pensiero logieco quando fosse stato necessario, poteva fare cal-
coli, pronunciare giudizi, vedere i fenomeni del mondo con
una certa coerenza, considerare ed esaminare la vita ordinata
regolarmente fino a un certo grado, e agire di conseguenza;
possedeva insomma tutte le qualitd che derivano dall’azione
regolare della nostra intelligenza, della nostra ragione, della
nostra sensibilith e dei nostri impulsi volitivi. Nella personalita
ricordata vi era poi una seconda vita, quella che si & impressa
nelle due opere da me citate; una vita dal corso tempestoso e

25



irregolare in confronto a cid che presenta la consueta e regolare
ragione umana, come ¢& risultato dai miei brevi cenni sul con-
tenuto dei libri. In fondo all’anima erano presenti tempeste
profonde che si sfogavano nel modo che ho descritto ieri. E
come nel corso regolare del Sole e della Luna, nel germogliare,
appassire, morire delle piante s’inserisce I'andare e venire dei
temporali, dei venti, delle burrasche, cosi veramente nel corso
regolare di cio che si sviluppa dal capo e dal cuore umani si
inseriscono le tempeste che devono apparirci come sogni nella
veglia o come geniali folgorazioni che come un temporale col-
piscono improvvisamente l’anima, e come un temporale poi
si scaricano. Se tale condizione & presente in Otto Weininger
in modo estremo e paradossale, essa pero si ritrova come dispo-
sizione in ogni anima umana. Anche nelle anime umane nor-
mali, in cui non siano presenti gli spunti geniali dell’anima di

Weininger, il fenomeno si presenta in forma di sogni. Ogni .

uomo ha dei sogni, e i sogni non sono altro che quanto sorge
dalle profondita del corpo astrale e che pud manifestarsi poiché
il ‘corpo astrale si riflette nel corpo eterico. In ogni natura uma-
na & presente la coscienza di veglia, quella che Weininger de-
finisce coscienza pedante, e anche I’altra coscienza-nella quale
si affacciano 1 sogni.

Di questi sogni, dell'intero mondo dei sogni non si deve
dire che esiste solo in quanto si sa che durante la notte si sogna
o si ha sognato. Noi sogniamo infatti continuamente. Cid che
si intende per sognare eflettivo, avviene nei-momenti in cui ci
si sofferma a osservare lo scorrere incessante del sogno. Ma in
realtd si sogna sempre, senza interruzione. Oltre a far vivere
nella vostra interioritd, come spero, i pensieri esposti in questa
conferenza, tutti voi qui presenti state sognando. Sognate nel
profondo della vostra anima. La differenza tra questo sognare
diurno e quello notturno sta nel fatto che i pensieri che si hanno
durante la veglia sono quelli che hanno pil peso, sono i piu
forti, i piti coscienti; quando invece la coscienza di veglia si of-
fusca, non pud pitt venir percepita e contemporaneamente si

b

iR 57 e e

interrompe il sogno; allora affiora per un poco tutto quanto
viene ora sognato nella subcoscienza. Abbiamo allora il sogno co-
sciente, ma la vita onirica continua a scorrere.

Nella natura umana esiste effettivamente questo contrasto
tra la regolarity del pensiero abituale e 1’1rregolar1ta della vita
onirica. Quando manca la regolaritd del pensiero abituale, quan-
do non si sanno prendere le cose ragionevolmente, ma si affron-
tano ora in un modo ora in un altro, senza la regolarita che ha il
Sole nel sorgere ogni mattina, allora bisogna dire che non si ¢
spiritualmente sani. Accanto alla sana coscienza di veglia I'uomo
porta nella sua anima, in fondo all’anima, I’altra zona che vorrei
chiamare la zona delle tempeste e delle 1rreg01ar1ta.

Nelle forze che costituiscono la coscienza di veglia esiste |
veramente in noi una copia del corso astronomico degli astr ii{
nel cielo. Non vi sarebbe coscienza di vegha senza il corso delle/
stelle. Ma le forze che operano fuori (lo si pud dedurre anche!
da un’osservazione che ho fatto nel ciclo di conferenze sullax
Direzione spzrztuale dell'uomo e dell’'umanita *) le forze che os-
serviamo nei fenomeni meteorologici, nel vento e nel tempo,f
nei temporali e nei terremoti, operano nelle profonditd animiche, !
nella vita umana semicosciente o subcosciente. Anche in questo!
nesso noi ripetiamo microcosmicamente il macrocosmo. e

Esiste oggi scarsa coscienza per queste cose, poiché vi-
viamo in un’epoca che ha chiamato 'umanita a chiudersi sem-
pre di pitt sul piano fisico, a diventare materialistica, ¢.la con-
seguenza—spirituale del materialismo & la pura intellettuality
Wughtﬁ Ma come abbiamo spesso detto,
Pumanita superera anche questo periodo. Il movimento scien-
tifico-spirituale dovrebbe appunto preparare quella che dovra
tornare come un’esplosione spirituale.

Non fu perd sempre cosi, non sempre gli uomini vissero
in modo cosi antispirituale come’ oggi, ove esiste ben poca co-
scienza del legame tra cid che 'uomo compie qui sulla Terra,
tra gli eventi e i fatti terrestri, € i mondi spirituali. Tutto questo
si esprime nello scarso riguardo che, nelle loro azioni, gli uo-

27



mini dimostrano nei confronti dell’influenza dei mondi spiri-
tuali nell’ambito fisico. Basti ricordare quello che una volta
esposi a proposito di Numa Pompilio, il secondo re di Roma, e

alla forma che egli voleva dare ai fatti del piano fisico. Dietro

la simbologia di questa narrazione esiste un dato di fatto impor-
tante. Il re si rivolse alla ninfa Egeria che da un’indagine spi-
rituale gli indico il corso delle epoche; cosi egli determind come
prima epoca quella di Romolo, come seconda la propria e cosi
di seguito fino a sette; in quella settemplice suddivisione noi
riconosciamo in -modo magnifico che la storia dei re di Roma si
¢ venuta articolando secondo la medesima legge che costituisce
le sette parti costitutive del nostro organismo. In tempi remoti
lesiste'va la tendenza a organizzare il piano fisico in modo che
lixesso corrispondesse alle esigenze del mondo spirituale: quasi
\un’immagine di cid che si svolge nel mondo spirituale. Oggi gli
uomini non se ne curano pitl.
! Ho spesso ricordato come oggigiorno gli uomini non ab-
biano piu l'atteggiamento devozionale di fronte alla festa di Pa-
squa, al periodo pasquale dell’anno. Alcuni gia pensano di
fissare il giorno di Pasqua in una precisa domenica; non piu
quindi una festa mobile, secondo il corso delle stelle come &
attualmente, ma per esempio la prima domenica di aprile. I
traffici commerciali se ne avvantaggerebbero senz’altro. Que-
sto non ¢ che uno degli innumerevoli esempi che si potrebbero
addurre per dimostrare quanto oggi gli uomini siano lontani
dall’adeguare la vita sul piano fisico a cid che si svolge nei mondi
spirituali e che si esprime nelle stelle. Ma nei tempi pit antichi
della storia dell’'umanita, quando ancora esisteva una forma di
chiaroveggenza atavica, si sentiva profondamente come la vita
qui sulla Terra, e anche la convivenza dei singoli uomini, fosse
immagine di eventi che si compivano nel mondo spirituale e si
diffondevano nelle stelle.
Vorrei ora fare un esempio. Gli antichi ebrei avevano come
anno liturgico, ’'anno dunque che veramente contava, un anno
lunare di 354 giorni e 3/8. Un periodo quindi piu breve dell’an-

28

no solare; pertanto nel calcolare I’anno lunare, dato che esso
non copre un anno solare, rimangono fuori alcuni giorni. Dopo
un certo tempo i giorni che avanzano sono sempre di piu, ed ¢
necessario un pareggio. Nell’antichitd ebraica il pareggio tra
I’'anno lunare e I'anno solare veniva compiuto in modo del tutto
speciale. Ne faro solo un accenno, perché quel che importa
non ¢& tanto conoscere il fatto nei particolari, quanto presen-
tarne all’anima il senso e lo spirito. Fra le antiche usanze degli
ebrei vi era quella del giubileo. Dopo 49 anni solari, vale a dire
qualcosa di pitt di 50 anni lunari, giungeva ’anno della espia-
zione e riconciliazione generale. In questo anno di riconcilia-
zione venivano perdonate le cose che tutti reciprocamente si
rimproveravano. Chi aveva fatto debiti poteva farseli condonare,
chi aveva perduto la proprieta doveva rientrarne in possesso,
e cosi via. Era un anno di pareggio, un anno di espiazione dopo
7 volte 7 anni solari, dopo 49 anni solari o 50 anni lunari; sa-
rebbero veramente 50 e mezzo, ma possiamo dire 50 perché
I’anno dura un certo tempo e si pud quindi considerarne l'ini-
zio. Il periodo del giubileo durava cosi 50 volte 354 giorni, ed
era questo il periodo in cui si potevano compiere cose che sareb-
bero poi state condonate. Se si osserva che questo pareggio
fra 'anno solare e quello lunare aveva luogo dopo 7 volte 7,
cioé 49 anni solari, pari a circa 50 anni lunari, se ne pud dedurre
che I'anno del giubileo era ordinato secondo il numero sette.
Alla base del giubileo troviamo una speciale considerazione per

‘I'importanza del sette.

Per avere l'intero spirito dell’evento dinanzi all’anima, vor-
rei oggi osservare che nell’antichitd ebraica gli uomini vive-
vano in modo da dirsi che si vive e si sperimenta un giorno,
poi un altro ancora, che si vivono 354 giorni e che quindi ini-
zia un nuovo anno. Si vivono 49 oppure 50 anni, e poi inizia uno
speciale anno di festa per I'umanita. Tutto cid scorreva in modo
che I'uvomo ne conservasse un’esperienza durevole e potesse
dirsi: sono passati 7, 8, 9 anni dal giubileo, ¢ un determinato
numero di anni ci separa ora dal prossimo. Non vi ¢ niente di

29



arbitrario in tutto questo, ma tutto & basato su un occulto ordina-
mento numerico.

Non vi & dubbio che chi si trovava a vivere nel ventiquat-
tresimo anno dal giubileo, sperimentasse il particolare momento
in cui 24 anni erano trascorsi dal precedente giubileo e 26 se
ne dovevano attendere per il prossimo. E questo un particolare
situarsi nel corso del tempo; I'anima qui sulla Terra ¢ occupata
con qualcosa che si inserisce in uno speciale ordine numerico
e che attraversa I'anima quasi come una corrente ininterrotta.
Per millenni le anime si sono abituate a sentire cosi, a vivere per
cosi dire nel modo che ho adesso caratterizzato. Questo speri-
mentare nella ripetizione si imprime nella vita, appartiene alla
vita, configura e conforma le anime in modo che, indagando
sull’anima degli antichi ebrei, si trova che in essa era presente
la coscienza di una tale configurazione, di questo vivere profon-
damente nel periodo da giubileo a giubileo. Ogni giorno trova
la sua precisa situazione in questo ordinamento. L’anima si
abitia a questo ordine, che & determinato da un lato da 354
e dall’altro da 49 (7x7) o 50; anima porta in sé questi cicli.

Possiamo fare un paragone con il bambino il quale impara
a fare i conti e poi applica quello che ha imparato e che possiede
ormai come facolta acquisita. Questa configura l'anima in un
certo modo. Vorrei ora considerare un altro aspetto.

Secondo l'astronomia attuale, il pianeta Mercurio compie
il suo moto di rivoluzione intorno al Sole pii rapidamente della
Terra; se cioé consideriamo il moto di rivoluzione di Mercurio,
possiamo dire che la Terra procede ‘lentamente e Mercurio
velocemente. Teniamo ora presente un giro di rivoluzione di
Mercurio, e consideriamolo per 354 volte; potremmo anche
farlo per 354 volte e 3/8; consideriamolo poi di nuovo per 49
oppure per 50 volte. Pensiamo a una rivoluzione di Mercurio
come ad una specie di giorno celeste, e allora 354 di tali rivolu-
zioni sarebbero un anno lunare-celeste sul pianeta Mercurio;
poi moltiplichiamolo per 49 o 50, e avremo un giubileo celeste.
Un giubileo celeste sarebbe naturalmente molto piu lungo del

30

giubileo terrestre, ma sarebbe appunto calcolato con riferimento
a Mercurio.

Abbiamo cioé ora fatto i conti riferendoci a Mercurio come
gli ebrei antichi calcolavano il loro giubileo secondo i giorni
lunari o solari. Si vivevano uno dopo l'altro i giorni terrestri
per 354 volte e 3/8, ed era un anno. Moltiplicandolo poi per 7,
volte 7 (49 oppure 50) si otteneva il giubileo per gli antichi ebrei.
A questo corrisponde una rivoluzione di Mercurio considerata
354 volte e 3/8 e quindi moltiplicata ancora per 49 o 50. Natu-
ralmente abbiamo qui un tempo ben diverso, a base del quale si
trovano perd gli stessi numeri; muta solo 'unity di tempo che
¢ completamente differente dall’anno terrestre.

. Cerchiamo ora un numero diverso. Prendiamo Giove.
Giove si muove molto pitl lentamente, si muove assai lentamente.
ImPiega dodici anni per compiere un giro intorno al Sole. Mer-
curio procede molto pil rapidamente della Terra, e Giove
molto pil lentamente. Consideriamo adesso un giorno di Giove.
Effettivamente si tratterebbe di un anno di Giove, ma poiché
si trova in cielo noi lo tratteremo come un giorno. Consideriamo
come fosse un giorno come il nostro giorno terrestre, anche il
lungo periodo che Giove impiega per compiere un giro intorno
al Sole. Moltiplicando tale periodo per 354 ¢ 3/8, allo stesso modo
dell’anno lunare otterremo un grande anno di Giove. Non lo
moltiplicheremo per 49 data la lunghezza del periodo, e avremo
gia un lunghissimo anno di Giove. Per Mercurio abbiamo cal-
colato un giubileo; per Giove calcoliamo soltanto un anno. con
il medesimo metodo. ,

Osserviamo ora un altro pianeta, ancora sconosciuto agli
antichi ebrei; essi ne conoscevano perd la sfera e ritenevano che
quse la stessa volta celeste. Il pianeta ¢ stato scoperto molto
piu tardi, e pertanto possiamo parlare di Urano. Gli antichi
ebre.i credevano soltanto che vi fosse la sfera nella quale piu
tardi venne inserito Urano. Di Urano, che pure procede molto
lt.entarnente, consideriamo 49 oppure 50 rivoluzioni, e confron-
tiamo il tutto con gli anni terrestri.

31



Si puo dire che avremo un determinato numero di anni ter-
restri. Si otterra dunque un determinato numero di anni ter-
restri moltiplicando una rivoluzione di Mercurio per 354 e
3/8 e poi ancora per 50. Si avra ancora un determinato numero
di anni terrestri considerando per 354 volte e 3/8 una rivoluzione
di Giove, cio¢ un anno di Giove; e 49 (50) volte quella di Urano.

E straordinario il fatto che si ottiene sempre lo stesso nu-
mero di anni terrestri. Un determinato numero di anni terre-
stri risulta moltiplicando per 49 (50) una rivoluzione di Urano,
il medesimo numero moltiplicando per 354 e 3/8 una rivoluzione
di Giove, e per 50 le 354 e 3/8 rivoluzioni di Mercurio. Risulta
sempre lo stesso numero di anni terrestri. Considerando 50
volte una rivoluzione di Urano, 354 e 3/8 una di Giove, 354 ¢
3/8 per 50 una di Mercurio, cioé¢ una specie di giubileo di Mer-
curio fuori nel cosmo, otteniamo sempre il medesimo numero *.

Che cosa sperimentava I'antico ebreo in un tale numero?
Pur con le necessarie irregolaritd che hanno un loro significato
ma sulle quali noi oggi sorvoleremo, quel numero & 4182. Thutti
e tre 1 numeri sono 4182. Diremo circa 4182 anni terrestri,
tenendo presente che le irregolarita si spiegano con altri movi-
menti di compensazione. Che cosa poteva dunque dire 'antico
ebreo? Egli poteva dire: « Qui sulla Terra tu sperimenti nel-
’anima il giorno terrestre 354 volte per 50; poi arriva un giu-
bileo, un grande anno di espiazione. Ma fuori, dove si formano
i pensieri cosmici, avviene pure qualcosa. Se un essere cosmico
calcola come un giorno il giro di rivoluzione di Mercurio e
quindi vive fuori nel macrocosmo cid che tu sperimenti qui nel-
I’'anima nei confronti del giubileo, secondo la sua esperienza
questo essere potrebbe dire che una rivoluzione di Mercurio
¢ pari a un giorno; moltiplicandolo per 354 e 3/8, e ancora per
49 (50) ¢ pari a un giubileo, calcolato dal punto di vista di Mer-
curio; nello stesso tempo quel numero equivale a un anno cal-
colato da Giove, e a 50 volte un giro della volta celeste; lo
stesso numero ¢ dunque a base degli altri due.

Noi oggi poniamo un altro evento dove. gli antichi ebrei

32

calcolavano l'inizio della Terra, ma Pantichitd ebraica calcolava
Iinizio della Terra in modo che, quando fossero trascorsi 4182
anni dall'inizio del mondo, avrebbe avuto luogo il grande giu-
bileo cosmico, in cui il Cristo si sarebbe manifestato nella carne.
Questo significa che Iantichitd ebraica calcolava ’ordine dei
tempi in modo che, dal momento che era stato scelto come ini-
zio dell’evoluzione terrestre fino alla comparsa del Cristo nella
carne, trascorresse un grande giubileo di Mercurio, un anno di
Giove, o 50 rivoluzioni della sfera piti esterna, quella che oggi
chiamiamo l'orbita di Urano *.

Siamo di fronte a un esempio meraviglioso. L’anima umana
doveva prepararsi a questo giubileo cosmico in modo che con
i suoi ordinamenti sociali qui sulla Terra essa fosse disposta
(dopo il 354 € 3/8 e il 7 volte 7, oppure il 50) a sperimentare ’or-
dine esterno del cosmo, vale a dire a realizzare nell’anima le
forme corrispondenti. E qualcosa di grandioso, un nesso pro-
fondo e grandioso. -

Seguendo ora nei loro pensieri coloro che vissero nell’am-
bito del giudaismo, si potrebbe dire che quegli uomini avevano
previsto che il Cristo sarebbe disceso sulla Terra dalle altezze
solari, seguendo il pensiero che esseri infinitamente elevati
pensano fuori nel cosmo e che si annunzia e si interpreta tra-
mite i movimenti regolari delle stelle. Nel cosmo si pensa se-
condo 354 e 3/8, secondo sette per sette. Viene cosi disposto che
chi si accorda ad esempio sull’ora di Mercurio, deve contare
una rivoluzione di Mercurio come fosse un giorno e contare
poi un giubileo dall’inizio del mondo fino al mistero.del Golgota.
Come I'vomo pensa adesso secondo i suoi giorni terreni, cosi
gli esseri cosmici pensano dal momento in cui il giudaismo pone
Iinizio del mondo fino al mistero del Golgota, secondo misure
cosmiche. Tramite l'ordinamento sociale, cosi si ¢ preparata
Panima a pensare nel suo divenire questo grande pensiero che
sovrastava la Terra, a conformarvisi. Chi al tempo della na-
scita del cristianesimo doveva comprendere il mistero del Gol-
gota rispetto al suo situarsi nel tempo, era passato attraverso

33



una simile preparazione, aveva conformato in tal modo la sua
anima. Pertanto poteva sapere che sarebbe venuto il mistero
del Golgota. Poteva poi scrivere i Vangeli, poiché la compren-
sione per cid che ¢ alla base di un evento quale la discesa dello
spirito solare cosmico sulla Terra, presuppone che I'anima sia
preparata a questo scopo.

Abbiamo qui un magnifico esempio di come I’anima umana

sia preparata a comprendere e concepire un determinato evento -

attraverso la convivenza sociale spiritualmente regolata dagl
iniziati. Che cosa significa questo? Significa una profonda co-
scienza per la necessita di collegare con il mondo stellare tutto
quanto, nella nostra coscienza di veglia, noi pensiamo riguardo
alla convivenza umana. Il mistero del Golgota non pud venir
compreso, non lo si pud intendere con la ragione, se non si
considera il rapporto fra la ragione stessa e il corso dei pen-
sieri che si esprimono secondo nessi numerici nella rivoluzione
dei corpi celesti. Tutto cid che & connesso con la nostra coscien-
za di veglia & in rapporto cosciente o incosciente con il regolare
corso stellare, ed & cosciente nel caso degli iniziati prima men-
zionati. Dal grembo della nostra anima sorgono cosi quei con-
tenuti che, come ho descritto ieri, si annunciano nei sogni o in
lampi geniali, come nel caso di Weininger; questo talvolta non
corrisponde al corso delle stelle ed & qualcosa che dovrebbe es-
sere sviluppato solo nella prossima incarnazione, come ho esposto
ieri trattando di Weininger.

Da che cosa dipende questo secondo aspetto? Mentre la
nostra testa pensa coscientemente o incoscientemente, il nostro
cuore sente; in breve tutto cid che appartiene alla coscienza di
veglia, regolata secondo ritmi stellari, corrisponde a quanto e
presente in noi quale coscienza sognante o fantastica o spesso
anche geniale; corrisponde ai mondi elementari degli avveni-
menti terreni dai quali dipendono temporali, tempeste, gran-
dine, terremoti e cosi via. Vediamo che si puo realizzare anche
per noi quello che gli iniziati hanno sempre detto per I'esi-
stenza naturale: che cos’¢ la natura fin tanto che non ¢& regolata

34

dal corso del Sole e della Luna e degli altri corpi celesti, fin tanto
che non procede secondo un ordinamento regolato e regolare ?
Che cos’¢ la natura considerata solo riguardo alla grandine,
alla pioggia, ai temporali, ai terremoti, alle eruzioni vulcaniche ?
Quegli iniziati avevano sempre affermato che la natura con le
sue manifestazioni ¢ una sonnambula!

Volgiamo ora lo sguardo al corso delle stelle che ci viene
incontro nei regolari rapporti numerici, anche in senso occulto:
abbiamo qui il macrocosmo della nostra coscienza di veglia.
Osserviamo poi entro la nostra coscienza di sogno cid che in essa
pill 0 meno si esprime, e avremo un’immagine dei fenomeni
che si compiono fuori nelle manifestazioni irregolari della no-
stra Terra. Guardiamo su nel cielo nell'immensita stellare e
troviamo il macrocosmo della nostra coscienza di veglia. Rivol-
giamoci alla Terra e alle sue manifestazioni e avremo un’im-
magine: come se la natura, da sonnambula e da sognatrice, ri-
flettesse quello che si va svolgendo nel profondo della nostra
anima. Il nostro spirito desto pensa secondo l’astronomia. La
nostra vita animica sognante, fantastica, spesso sonnambula,
vive e tesse secondo la grande sonnambula coscienza della na-
tura terrena. Questa ¢ una profonda verita. Pensiamo ancora
fino a domani a come I'astronomia agisca nella coscienza di ve-
glia e la meteorologia nella subcoscienza. Ieri in Otto Weininger
abbiamo considerato un esempio in cui 'azione dell’astronomia
nell'uomo viene offuscata dalla meteorologia. Di questo con-
tinueremo a parlare domani.

35



TERZA CONFERENZA

Dornach, 31 luglio 1916

Il risultato principale della nostra trattazione dei giorni
scorsi & senz’altro il fatto che I'uomo & fondamentalmente 1’espres-
sione di una doppia natura. Abbiamo visto che tutto quanto
vive nell’anima umana durante la coscienza di veglia deve ri-
condursi a influssi e impressioni che, volendo usare 1’espressione
« cosmici », si imprimono nell’uomo dalla sfera celeste, universale:
Dalla sfera del terrestre provengono gli influssi e le impressioni
che vivono in certe regioni pit profonde della natura umana
e che nella vita normale emergono nella coscienza di sogno. Se
osserviamo il mondo in senso scientifico-spirituale tutto quanto
appare ai sensi deve essere per noi una reale espressione dello
spirituale. .

Ora I'vomo ¢ effettivamente espressione di questa sua dupli-
ce natura anche riguardo alla sua figura, alla sua manifestazione
sensibile. Ne abbiamo prova evidente se osserviamo lo scheletro
che ¢ chiaramente costituito di due parti: la testa, il cranio e il
rimanente del corpo, collegati soltanto dalla sottile colonna ver-
tebrale. La testa ¢ in pratica appoggiata, la si potrebbe anche to-
gliere. Abbiamo cosi anche esteriormente, ﬁgura.tivan}ente, la
espressione di quella doppia natura. La coscienza di veglia & pos-
sibile nell'uomo per il fatto che egli possiede il cranio, la testa;
’altro aspetto della sua natura, che si manifesta nlelo schcl.etro
collegato al capo, fa si che I'uomo abbia tutto cid che pit o
meno agisce nella subcoscienza ed emerge nei sogni, come pure
nella normale coscienza di veglia, accendendola e illuminandola
nella fantasia creativa del poeta e dell’artista. Qui opera sempre

36

la natura terrestre, anche se & la parte piti nobile di essa, nell’sm-
bito della consueta coscienza di veglia. Abbiamo visto ieri che,
partendo dalla coscienza di un determinato periodo di civilt,
nel nostro caso quella ebraica, ¢ stato possibile mostrare come
gli uomini abbiano avuto una profonda conoscenza del rapporto
tra la coscienza di veglia nell'uomo e i processi, i fatti sovra-
terrestri. Abbiamo visto che proprio il mondo che possiamo chia-
mare mondo cosmico dei pensieri, che trova espressione nel
corso delle stelle, crea la sua immagine nella coscienza di veglia
dell'uomo; ed & la coscienza che gli uomini possono avere per-
ché si servono dell'organo della testa. Abbiamo considerato
come 'uomo sia meravigliosamente inserito nell’intero universo,
negli avvenimenti celesti e terrestri nello stesso tempo.

E necessario liberarsi da pregiudizi se si vuol comprendere
nel giusto modo che cosa sia in relazione con questi fatti im-
portanti e gravi. Un pregiudizio arimanico si pud ritrovare pro-
prio presso coloro che in un certo senso vogliono essere mistici.
E il pregiudizio che si esprime in un determinato sentimento
che spinge a dirsi: il terrestre non ha valore, & la rozza comune
materia che deve essere superata e della quale chi veramente
tende al mondo spirituale non parla neppure; solo allo spirituale
ci si deve rivolgere! I sentimenti sono questi, anche se spesso
dello spirituale si hanno le rappresentazioni pitt confuse o solo
immagini sensibili. Pertanto cid che stiamo considerando si
esprime pil che altro in una direzione di sentimento. Ma Des-
senza dell’'uomo e del mondo sari sempre incomprensibile per
chi voglia vivere soltanto in questa sfera di sentimento permeata
di pregiudizi. Infatti si sviluppa un simile sentimento solo os-
servando la Terra in senso unilaterale nella condizione di uo-
mini incarnati; da questa osservazione nasce quella ben giusti-
ficata nostalgia verso cid che & sovraterrestre e che deve venir
sperimentato tra morte € nuova nascita. Ma non si raggiungeri
mai un sentimento di vera comprensione per la vita tra una
morte € una nuova nascita parlando del terrestre nel modo cui
ho ora accennato. Per quanto possa sembrare paradossale, cid

37



che ora dird & proprio vero, e si pud desumerlo dai diversi ci.cli
in cui ho parlato dell’argomento nei particolari: l’uorqo che vive
tra nascita e morte, I'uomo incarnato quindi, ha nei confronti
del cielo il medesimo atteggiamento che hanno nei confronti
della Terra i disincarnati, coloro che vivono nell’anima e nello
spirito tra una morte e una nuova nascita. Per gli uomini che
vivono in cielo, I’al di 13 & rappresentato dalla Terra; la Terra
¢ la meéta preziosa verso cui tendono. Ess.i parlano della. Terra,
come noi parliamo del cielo. La Terra ¢ '11 luogo verso il quale
li sospinge la nostalgia, il luogo dove desiderano tornare in una
nuova incarnazione. Si avrebbe un errato sentimento della vita
dei defunti, se non si tenesse ben presente questa c-:ondi.zione.

Ho spesso richiamato l’attenzione' sulla nece_ssp:ﬁ di non
essere pedanti e credere che il principio «tutto si inverte nel
mondo spirituale » possa venir applicato tanto semphc1st1cament.e
da dirsi: per avere la giusta rappresentazione del mo.ndo spi-
rituale basta immaginarlo come l'opposto di quello ﬁs1co..N0n
si ricavera niente di particolare dall’astratta appli'cazione.dl una
simile proposizione. Ogni fatto deve essere con51de1:atf) in par-
ticolare, anche se il principio del rovesciamento cui accennavo
¢ valido in molte occasioni. Cosi per esempio chi vive indaga..ndo
" nei mondi spirituali pud conoscere un luogo strano in cui al-.
cuni uomini si aggirano isolati fra gli altri. Gli uomini fFa i guall
si trovano questi singoli isolati sono le persone normali, gli uo-
mini terreni credenti; dico i credenti, coloro cioé che hamflo un
certo sentimento per il celeste e un certo sentimento per 11. ter-
restre. Isolati in mezzo a questi ultimi vivono nel luogo di cui
parlo coloro che negano costantemente. 11 terresﬁre, la materia,
che sostengono solo I'esistenza dello splrl'Eual(? ritenendo super-
stizione il parlare della materia. Il luogo di cui sto narranfl(? non
si trova tuttavia qui nel mondo fisico, ma nel monfio spirituale
e lo si scopre indirizzando lo sguardo a certe parti del mond?
spirituale dalla meta del secolo diciottesimo circa fino alla meta
del diciannovesimo. Allora eravamo ancora tutti nel mondo spi-
rituale; almeno nella prima parte vivevamo tutti nel mondo

38

spirituale, eravamo uomini del mondo spirituale con esperienze
animiche del mondo celeste nel quale si stava vivendo, e del
mondo terrestre al quale si anelava e che in quella condizione
rappresentava I'al di 13. Vi erano alcuni perd che consideravano
superstizione ogni discorso sul terrestre, che sostenevano che
la materia era solo un’illusione. Questi uomini poi si incarna-
rono e sulla Terra portarono i nomi di Ludwig Biichner,
Ernst Haeckel, Carl Vogt * e cosi via. Questi uomini che tutti
conoscono bene per quanto riguarda la loro vita sul piano fisico,
erano coloro che prima di reincarnarsi avevano negato la mate-
ria definendola superstizione, avevano riconosciato come unica
realtd lo spirito nel quale vivevano, incapaci di dar valore a
quello che non era immediatamente presente per loro, incapaci
di credere in un al di 13. Ci si chieder3 allora come maj tal; in-
dividualitd, una volta incarnate, si siano evolute come anime
che parlano della materia quale unica realtd esistente. Non ¢
difficile comprenderlo perché essi, gi2 prima di incarnarsi, non
mostravano alcuna comprensione per la materia e cosi sono ri-
masti; chi infatti vede la materia come un assoluto, € non come
qualcosa che & soltanto espressione dello spirito, nulla intende
della materia; non tanto si & materialisti quando si comprende
la materia quale materia, bensi quando non la s comprende
come tale. Questi uomini dunque non sono affatto cambiat
non avendo alcuna comprensione per la vita materiale. -
Vediamo qui un campo in cui vale una giusta e completa
inversione per il mondo spirituale rispetto a quanto viene cre-
duto qui nel mondo fisico in base ai fenomeni. Ma come ab-
biamo gia detto, non si deve estendere astrattamente questa
legge a tutte le situazioni. Ho parlato del carattere di al di Ia
che assume per noi la Terra durante la vita tra morte e nuova
nascita, per mostrare che la contrapposizione, espressa nella
mitologia greca per mezzo dei due termini di Urano e dj Gea,
non deve essere intesa dando il valore assoluto a un elemento
e svalutando completamente 'altro, ma come i due poli di una
unitd. Urano rappresenterebbe la circonferenza e Gea il centro

39



che ad essa si oppone. I greci non pensavano affatto al limitato
elemento sessuale nella sfera umana o terrestre quando parlavano
di Urano e di Gea, ma solo presentavano la contrapposizione
che abbiamo ora caratterizzato: il celeste e il terrestre contrap-
posti come tali. Questa spiegazione si ¢ resa necessaria al fine
di comprendere quello che dird in seguito. E comunque molto
difficile oggi rendere accessibili certe profonde veritad dell'uma-
nit, ma si pud accennarvi e nei limiti del possibile lo si deve
fare.

A proposito delle considerazioni che dovremo fare ora, io
prego di tenere ben presente in quale senso l'essere umano
porti in sé una duplice natura e come questa si manifesti este-
riormente nella configurazione corporea ove la testa ¢ un ele-
mento ben distinto dal resto del corpo. La testa umana riceve
il suo assetto principale, la sua forma completa, gia durante il
periodo tra I'ultima morte ¢ la nuova nascita. E ovvio che la
testa fisica viene generata fisicamente, ma questo non ha ora
importanza; la forma che essa riceve, la maniera in cui viene
plasmata, dipendono da forze per le quali bisogna risalire molto
indietro nel tempo. L’uomo riceve la testa conformata proprio
dal cielo, in quanto tutte le forze che vi operano fra una morte €
una nuova nascita attendono proprio alla formazione della testa
umana. Gli uomini ricevono la propria testa dal cielo, anche se
questa deve necessariamente passare attraverso la nascita e
Pereditarietd fisica. Solo il resto del corpo ¢ dato dalla Terra.

Per quanto riguarda la configurazione corporea, I'uomo &
dunque un prodotto di Urano e di Gea: la testa ¢ il risultato di
forze celesti, il corpo ¢ il risultato di forze terrestri: Urano e Gea.

L’uomo entra poi nell’esistenza, quando nasce porta in sé
fortemente questo segno; si pud dire quindi che quando entra
nel mondo fisico, egli reca nel capo I'impronta delle forze che
operano in senso celeste, e nel resto del corpo I'immagine delle
forze che agiscono in senso terrestre. Questa realtd ¢ impressa
con gran forza nell’uomo appena nato. Chi pud esaminare l'es-
sere umano con conoscenza profonda, percepisce chiaramente

40

JORSTRRRER e e

BRI s g e it A i

’antitesi fra il capo e il resto del corpo. Questo contrasto &
particolarmente evidente nel bambino piccolo. Bisogna impa-
rare soltanto a osservare questi fatti in modo spregiudicato, e
allora sara subito percepibile il profondo antagonismo esistente
fra la testa, il territorio di Urano nell’'uomo, e il corpo, il terri-
torio di Gea nell’uomo. :

Osserviamo la vita fino al momento in cui si conclude il
primo periodo importante: i sette anni, I'inizio della seconda
dentizione. Noi sappiamo che si tratta della prima fase impor-
tante nella vita dell'uomo. Questo periodo ha grande impor-
tanza, poiché qui si presenta il paradosso che non ¢ facile in-
tendere nel giusto modo. Nel tempo che va dalla nascita ai
sette anni o all’inizio della seconda dentizione I'essere umano
viene osservato in maniera completamente falsa da parte di
chi lo considera in senso fisico. Ho spesso accennato a questa
circostanza anche da altri punti di vista. Per dirla in breve, I’es-
sere umano nei suoi primi sette anni di vita viene considerato
come gia appartenente al sesso maschile o femminile. Da un
piu elevato punto di vista questo risulta assolutamente falso.
Solo il materialismo odierno ¢ di questa opinione, e pertanto
considera le manifestazioni che hanno luogo nei primi sette anni
gid come manifestazioni sessuali, cosa che non ¢ affatto vera.
Ben pill sana sarebbe la visione secondo la quale il bambino
fino a sette anni ¢ assolutamente un essere asessuale. Per espri-
mermi semplicemente potrei dire che nei primi sette anni ’'uomo
ha soltanto I’apparenza dell’essere maschile o femminile. In-
fatti nel fisico, I'unica realtid esistente per il materialista, non
si rileva una vera e propria differenza fra cio che viene erronea-
mente definito maschile o femminile nell’ambito dei sette anni
e ci0 che verra cosi definito in seguito. Quanto avviene successi-
vamente appare come un proseguimento di cid che & presente
in questi primi anni; eppure non ¢ cosi. Vi prego seriamente di
accogliere nella vostra anima quanto ora ho detto, perché non
sorgano malintesi e affinché la maniera di giudicare per apprez-

41



zamenti, tanto diffusa oggi in altri campi, non debba invadere
anche il nostro, dove si ricerca solo 1'obiettivita.

Gli elementi che appaiono come maschili nei primi sette
anni — e prego di tener presente quello che ho detto a propo-
sito di Urano e di Gea — sono in realtd cosi conformati solo
esteriormente, per permettere alla forza celeste che agisce nel
capo di continuare la sua azione e¢ di conformare 'uomo e la
figura umana secondo leggi extraterrestri, secondo leggi celesti.
Per questo si ha I'apparenza maschile; ma non si puo parlare
ancora veramente di maschile, bensi di forze di Urano, di forze
extraterrestri. Ho detto che la testa nell'uomo & prevalente-
mente celeste, mentre il resto del corpo & prevalentemente ter-
restre. Ma il terrestre influisce sul celeste, e il celeste sul ter-
restre; l’azione reciproca & costante e¢ si deve parlare solo di
prevalenza dell'uno o dell’altro elemento a seconda dei casi.
Per una parte degli uomini I’elemento celeste adombra non solo
il capo, ma tutto il corpo, rendendolo tale da poterlo definire
maschile. Tutto cid non ha ancora niente a che fare con il sesso;
si tratta solo di un’organizzazione che presso alcuni individui
¢ piu influenzata da Urano, presso altri da Gea, dalle forze del
terrestre. Nei primi sette anni ’'uvomo non & assolutamente un
essere sessuato; il sembrarlo ¢ maja. Quella che viene per-
cepita come differenza & dovuta al prevalere nel corpo ora delle
forze celesti, ora di quelle terrestri. Ho premesso che per una
osservazione del mondo che sia universale, il terrestre ha altret-
tanto valore del celeste; ’ho premesso perché non si instaurino
delle valutazioni soggettive e non si creda di dover svalutare il
femminile alla maniera di Weininger come I’elemento che, da
un punto di vista elevato e mistico, & solo terrestre, possiede
solo le influenze di Gea. Siamo di fronte soltanto al polo op-
posto dell’altra forza, senza alcun fattore sessuale. Ora dunque
che cosa ha luogo nell’organizzazione umana durante i primi
sette anni? Quello di cui parlerd rappresenta I’elemento prin-
cipale: il suo opposto & sempre presente naturalmente, ma cio
che voglio caratterizzare ¢ l’essenziale. Durante i primi sette

42

Wb

anni continue forze e correnti salgono verso il capo dal restante
organismo. Certamente anche dal capo scendono delle correnti
verso il resto dell’organismo, ma queste sono deboli in confronto
a quelle potenti che salgono dal corpo verso la testa.

Se il capo cresce nei primi sette anni della vita dell’uomo,

n[(ll,‘
0 . "l
\\ [ . G,
AT TR
§ VAR
%’ 5 ,//{// I;/I!, ll
74, t
\‘\,J /’ ,’/.’7‘-{./// ‘:\
] 7t
N AR
N AT
[ Y It
/
Y
\Q AR
AR
A
;1
/ ]
/ /
s {
/

se continua a perfezionarsi, questo dipende proprio dal fatto che
}1 corpo gli invia la sue forze; nei primi sette anni il corpo si
imprime nel capo, e quest’ultimo si adatta all’organizzazione
corporea. L’essenziale nell’evoluzione umana durante i primi
sette anni ¢ dunque I'adattarsi del capo all’organizzazione cor-

‘porea. Questo fluire di forze verso l'alto dalla restante orga-

nizzazione, ¢ quell’elemento particolare che & pure osservabile
per ch.i possieda un senso sottile per i mutamenti del volto umano
nei primi sette anni. Si noti il volto del bambino quando tutto
il corpo si ¢ riversato nell’espressione del suo volto, e come que-
sto muti dopo la seconda dentizione.

Segue il secondo periodo nella vita dell’'uomo, che va dai

43



sette ai quattordici anni circa, alla maturith sessuale. Qui si
verifica proprio I'opposto: un fluire delle forze del capo nell’or-
ganismo, nel corpo; ora & il corpo che si adatta alla testa. E in-
teressante afferrare come si attui una completa rivoluzione nel-
Porganismo: nei primi sette anni una corrente di forze sale dal

corpo alla testa; con la seconda dentizione questo corso si con-
clude, e inizia il processo opposto, un fluire di forze verso il
basso. Questo processo di all'uomo qualitd sessuali. Solo egli
ha una conformazione sessuale. La forza che opera la trasfor-
mazione degli organi sessuali, degli organi che prima erano solo
pitt fortemente influenzati dal cielo o dalla Terra, & una forza
che viene dal capo, & lo spirito. Gli organi fisici — si pud pro-
prio dire cosi — non sono destinati alla sessualitd, vengono
solo adattati ad essa. Chi afferma che questi fossero origina-
riamente destinati alla sessualith, giudica secondo una opinione
esteriore. Gli uni in realta si adeguano alle forze celesti, gli

4“4

altri a quelle terrestri. Non sono che immagini. Il carattere
sessuale viene impresso negli organi fisici solo dalle forze che
provengono dal capo, nell’arco di tempo che va dai sette ai
quattordici anni. Allora l'uomo acquista una conformazione
sessuale.

E di estrema importanza aver ben chiare cose come queste;
avviene infatti di continuo che si portino dal medico bambini
anche piccolissimi, lamentando problemi di ordine sessuale. Ma
prima dei sette anni il fenomeno & assolutamente impossibile,
perché gli elementi sessuali non sono ancora presenti: Non &
quindi possibile alcuna terapia in questo senso, ma sarebbe
auspicabile che si correggesse ’abitudine di chiamare le cose
con nomi falsi e di rivestirle di concetti erronei. Si torni dunque
a sperimentare la santa innocenza che avevano gli antichi ri-
guardo a queste cose per cui, secondo un’atavica conoscenza del
mondo spirituale, mai si parlava di sessualita per i bambini.
Ho gia accennato a questo problema da altri punti di vista.

Se accoglieremo quanto & possibile ricevere dal mondo
spirituale circa le importanti verita che riguardano 'uomo e le
sue relazioni coi mondi celeste e terrestre, allora comprende-
remo che un uomo come Weininger esprime in caricatura certe
idee magari giustificate. Se egli guardasse le cose come sono
state esposte qui, potrebbe dire con un certo diritto che I'uomo
¢ inserito dal mondo spirituale in quello fisico in modo che egli,
solo per mezzo di cido che la sua testa acquista qui nel mondo
fisico nei primi sette anni, realizza il maschile dalle forze celesti
e il femminile da quelle terrestri. Sara nostro compito tornare
in seguito su certe correnti e forze che negli anni successivi
sono ancora importanti per ’evoluzione umana. Per ora sarebbe
bene indirizzare lo sguardo sull’evoluzione umana entro i primi
quattordici anni. Attraverso cose simili ci potremo fare una rap-
presentazione di come sia vero che la vita esteriore & proprio
una vita nella maja, nella grande illusione. Infatti & pura illu-
sione, niente pit di illusione, che gli uomini entrino nel mondo
come esseri maschili o femminili. Solo I’elemento terrestre, che

45



nei primi sette anni viene accolto con il capo, dara loro il sesso
qui sulla Terra.

Per chi non afferra le cose solo con la testa, ma con l'intera
comprensione del cuore, potrebbe ora sorgere una domanda
sulla quale non si puo facilmente sorvolare: come si spiega che
I'uomo viva nella maja, nell’illusione? Ha un significato? La
vita nell’illusione non potrebbe avere per alcuni una risonanza
triste ? Non sarebbe stato piu giusto, si potrebbe dire, se gli dei
non avessero permesso che I'uvomo vivesse nellillusione, se
gli avessero lasciato vedere il mondo senza la necessita di ri-
cercare la veritd dietro ’apparenza, senza la necessita di vivere
nell’illusione ? Perché 'uomo deve a tutta prima vivere proprio
nell’illusione ? Una visione del mondo assai pessimistica po-
trebbe motivare questa domanda.

Eppure ci sono valide ragioni perché 'uomo debba vivere

nell’illusione; se I'vomo fin dall’inizio possedesse la verita,
se la verita gli fosse connaturata, se non dovesse ricercarla, non
avrebbe mai potuto divenire un’individualitd, mai un essere li-
bero. Solo entro la sfera terrestre 'uomo pud conseguire la li-
bertd. Ma lo pud soltanto se giunge all’individualita attraverso
I'anelito e la ricerca terrestre. Il dover all’inizio incontrare
esteriormente cid che ¢ ancora apparenza, il dover ricercare I'in-
teriorita di tale apparenza, permette all'uomo-di liberare dentro
di sé le forze che a poco a poco, attraverso ripetute incarnazioni,
ne faranno una libera individualita. Potremo facilmente chiarire
quel che ho esposto con un esempio. Prendiamo un libro di
gran valore, diciamo la Divina Commedia di Dante. Teorica-
mente, e non solo teoricamente, si potrebbe pensare un modo
diverso da quello odierno per venire a conoscenza della Divina
Commedia. Come si conosce infatti oggi la Divina Commedia?
O attraverso I'ascolto, dunque esteriormente attraverso 1 suoni
che nulla hanno a che fare con il contenuto dell’opera, o attra-
verso la lettura. Nel leggere si hanno in realtd di fronte solo dei
segni che non hanno la benché minima relazione con il contenuto
della Divina Commedia. Teoricamente potrebbero andar bene

46

anche segni diversi. Cosi oggi 'uomo conosce il contenuto di
un’opera di grande valore: lo riceve dall’esterno per mezzo della
recitazione, ma le parole non hanno niente a che fare con il
contenuto dell’opera, quale & sorto nella mente di Dante; le
parole non sono che una mediazione esteriore. Eppure teori-
camente, e aggiungo anche che non ¢ solo teoricamente, si
potrebbe pervenire in altro modo a quei contenuti: movendo
dall’interno, in modo che il contenuto sorga nella nostra anima
in un determinato momento della vita e si affacci alla coscienza
di veglia tramite un sogno. La cosa sarebbe assolutamente pos-
sibile, se il mondo non fosse ordinato in modo da dover prima
di tutto, di necessita, passare attraverso la maja. Se non doves-
simo prima incontrare la maja, potrebbe infatti avvenire che
vedessimo un giorno affiorare dalla nostra interioritd come in
un sogno tutto cid che hanno prodotto Omero, Dante, Platone
e cosi via. Non dovremmo conquistarlo attraverso la media-
zione della conoscenza esteriore. Raffaello non avrebbe avuto
la necessitd di dipingere i suoi quadri, ma avrebbe dovuto sol-
tanto farli vivere nel suo spirito, e ai posteri sarebbe stato suffi-
ciente indirizzarsi verso Raffaello perché queste opere si affac-
ciassero alla loro interiorita.

Non ho presentato un’ipotesi, ma la realtd che si ¢ vissuta
sulla Luna. Le condizioni erano proprio quelle. Sulla Luna
non si imparava a leggere; tutto sorgeva dall’interno. Un fatto
doveva esistere, ¢ poi sorgeva dall’interioritd. Ma l'uomo non
poteva essere libero; era in tutto e per tutto un automa. In tempi
remoti tutto sorgeva nell’uomo, ma egli non sarebbe mai potuto
diventare una libera individualita. Il senso di acquistare delle
conoscenze non & certo U'inutile ripetizione di quanto esiste gia
fuori di noi, bensi il conseguimento di una individualita libera.
Diventiamo liberi rafforzandoci nell’accostare tutto quanto ap-
pare come lontano ed estraneo a quello che sara il punto di ar-
rivo. Ecco il progresso dall’epoca lunare a quella terrestre: sulla
Luna non eravamo esseri liberi, poiché tutto sorgeva in noi
come immaginazione, mentre adesso dobbiamo rivolgerci al-

47



’esterno. Ripercorrendo il processo spirituale attraverso ’ascolto
o la lettura, noi conquistiamo la liberta. Chi dice che I'uomo
acquista conoscenze per amore di conoscenza, esprime un con-
cetto erroneo. Attraverso l’acquisizione di conoscenze 1’'uomo
realizza se stesso come essere libero. Questo ¢ il primo punto
che volevamo considerare.

L’altro punto puo ancora essere introdotto da una domanda.
Qual & lo scopo di questa ripetizione del mondo esterno attra-
verso i nostri concetti ¢ le nostre rappresentazioni? Che senso
ha? Che cosa puo interessare al mondo che noi.lo si ripeta in
pensieri e rappresentazioni? Prestiamo attenzione a questa
ipotesi: abbiamo -qui un uomo; se egli fosse stato ucciso da
giovane, non sarebbe pit qui. Ma la sua presenza qui, oltre al
mondo fuori di lui, fa vivere il mondo interiore delle sue espe-
rienze come una ripetizione, un’immagine di quello esterno.
Thutto cid verrebbe a mancare, se egli fosse stato ucciso in gioventu.
Il mondo esteriore non sarebbe mutato per questo. Se egli ir}-
terviene si ha qualcosa di diverso, ma per il mondo esterno cid
che vive nella nostra' conoscenza non & che pura e semplice
ripetizione. Se fossimo degli automi. spinti a CO{npiere pur
sempre quello che come uomini eseguiamo tra nascita e morte,
la nostra conoscenza sarebbe in tal caso completamente super-
flua. Anche compiendo quello che deve avvenire tramite nostro,
non avremmo nella nostra conoscenza altro che una manifesta-
zione parallela del tutto inutile. Da tutto cio si puo pensare come
I'uomo porti con sé nella conoscenza qualcosa cl?e si aggiunge
alla natura, all’'universo; e per la natura, per I'universo, il fa'tto
che qualcosa si aggiunga in tal modo pud essere abba§tanza in-
differente. La natura potrebbe anche produrre automi che non
avessero la spinta a osservare i fenomepi in pensieri e concett,
poiché nulla cambia all’esterno se noi osserviamo gh avveni-
menti del mondo, se con pensieri e concetti ci creiamo dell.e
immagini, oppure no. Se fotografiamo un paes.aggio avremo poi,
oltre al paesaggio, anche la fotografia; ma l’es.lste:nza o meno di
quest’ultima lascia il paesaggio assolutamente indifferente. Qual-

48

cosa di simile sta alla base delle nostre rappresentazioni. Esse
si aggiungono. Si potrebbe chiedere perché mai la natura sia
ordinata in tal modo. Noi tutti, per i quali il pensiero & ormai
diventato una consuetudine, qualcosa che ci ¢ caro, non po-
niamo pilt questa domanda; il pensiero ci &.familiare come il
mangiare e il bere, e percid la domanda per noi non si pone
pit. Ma sappiamo bene che sono tanti gli uomini nel mondo
che sarebbero ben contenti di non dover pensare, di poter la-
vorare come macchine; uomini per i quali il pensare & troppo
pesante, che rifuggono da ogni pensiero. Torniamo alla dorhanda:
perché la natura non ha organizzato gli uomini in modo che non
ci fosse bisogno del pensiero? Abbiamo gia risposto in parte a
questa domanda. Gli uomini si fanno liberi attraverso il pensare.
Ma a una simile domanda si risponde in modo molteplice. Un
singolo elemento non pud condurei alla comprensione,
Supponiamo che si fosse organizzati in modo che, nascendo,
il cielo ci donasse il capo, ¢ la Terra il corpo; che gli esseri delle
gerarchie, gli angeli, gli arcangeli e cosi via ci ponessero nel mon-
do; che noi compissimo quello che dobbiamo compiere, ma tutto
in modo che non si sviluppasse una vita animica interiore i cuj
dolori e tormenti potessero provare il nostro essere. Se cosi
fosse avremmo come conseguenza qualcosa di particolare. Il
quadro sarebbe possibile solo se si nascesse e si morisse una sola
volta, prescindendo dalle ripetute vite terrene. Una pianta che
cresce, senza svilupparsi da fiore in frutto, vive una volta. Nel
germe racchiude la possibilita di un ulteriore sviluppo. Cosi noi,
sviluppando una vita animica, sviluppiamo il germe della pros-
sima vita terrena. Ivi ¢ riposto il germe. Se con le nostre cono-
scenze non promovessimo ’evoluzione della vita animica, la vita
dovrebbe aver fine con la nostra morte terrena. Conformando
dunque la vita dell’anima secondo conoscenza, non realizziamo
solo una ripetizione del mondo esterno, ma portiamo in noi il
futuro; il che ha grande importanza. Tutto cid che portiamo in
noi € con noi, oltre il nostro mondo conoscitivo, ¢ stato elaborato
in noi dal passato. Tutto cid che di conoscitivo sviluppiamo in

49




noi, rappresenta il reale germe del futuro. Nel nostro ambito
conoscitivo si sviluppa il reale germe del futuro.

Per chiudere, voglio ora toccare un argomento che sara il
motivo conduttore delle nostre prossime conferenze; esse ci
condurranno in importanti regioni dell’essere cosmico dell’'uomo.

Thutti dunque portiamo in noi cid che ¢ la nostra conoscenza,
sia la pii semplice, sia la conoscenza astratta, e non c’¢ poi una
terribile differenza tra le due, non le si valuta giustamente;
portiamo dunque la conoscenza in noi, profondamente al di
sotto della superficie, ma in forma sovrasensibile, poiché il
contenuto della conoscenza ¢ naturalmente qualcosa di sovra-
sensibile. Si tratta in realta di una somma di forze che riposano
in noi. Quando poi passiamo dalla porta della morte, che cosa
succede ? Ho spesso descritto quello che succede, ma vorrei tor-
nare a farlo ora, dal punto di vista di queste forze.

In quanto uomini siamo costituiti dal capo e dal corpo. Del
capo, per quanto prezioso possa ancora sembrare, si pud dire
che ¢ «finito ». Parlo sempre delle forze, non delle forme este-
riori; si pud naturalmente cremare o lasciar putrefare il corpo
umano, ma la forza formativa continuerd ad esistere, non sara
distrutta, continuera ad esistere fuori del corpo, e cosi pure lo
spirituale che ¢ il fondamento del corpo. Ma la testa scompare.
Come si ¢ detto, la si puo considerare un arto assai prezioso del-
'organismo, ma dopo la morte non ha speciale importanza. Que-
sto non si riferisce ovviamente al contenuto animico, bensi
alla forma esteriore della testa. Cio che infatti ha importanza per
il cielo, nel passaggio dalla morte alla nuova nascita, & proprio
quello che nell’'ultima incarnazione si & ricevuto dalla Terra,
vale a dire il resto del corpo. Con le sue forze esso verra trasfor-
mato in una nuova testa nel periodo tra morte e nuova nascita.
Da una parte vi ¢ il capo e dall’altra il resto del corpo. Il capo
¢ stato il corpo della vita passata; il corpo attuale sara il capo
della vita futura. Le forze che si sviluppano attraverso la testa
nella vita presente trasformano le forze del corpo nella nuova
testa della prossima incarnazione. Il corpo viene aggiunto dalla

50

Terra. La testa attuale ¢ la trasformazione del corpo della vita
precedente, poiché il principio della metamorfosi & valido ovun-
que nella vita. Non vi ¢ solo la metamorfosi della foglia in petalo,
o quella delle forme inferiori; la metamorfosi & valida in tutti
1 casi. Il corpo dell'uomo & una testa non ancora realizzata, e la
testa € un corpo trasformato.

Volevo dunque presentare questo pensiero. Noi posse-
diamo ora la testa. I frenologi studiano la testa secondo le sue
forme, ma la frenologia non ha gran valore se non si fonda sul-
Iiniziazione, poiché ciascuno ha la propria testa. Davvero la te-
sta & l'eredita del corpo della vita passata. La testa di ogni uomo
¢ diversa da quella degli altri, e le qualitd comuni che si rilevano
non sono che costatazioni grossolane.

Pensiamo che esiste questo meraviglioso nesso: 1'uomo &
una duplice natura, ma oltre a questo, egli porta in s gia nella
sua conformazione esteriore il passato e I’avvenire. La reincar-
nazione ¢ un fatto tangibile nel nostro capo, perché vi troviamo
formato il risultato della vita precedente. Il capo che avremo
nella prossima vita sara la metamorfosi del nostro corpo. La
metamorfosi ¢ il fondamento nell’esistenza, qualora si consideri
Pesistenza nelle sue profonditd. Osservando queste cose, come
ora le ho esposte, si pud penetrare profondamente nel divenire
e nell’essere del cosmo e dell’'umanith. Volevo toccare questo
punto che sard come ho detto il motivo conduttore delle due
prossime conferenze: I'influenza di una incarnazione sulla suc-
cessiva, ¢ anche 'azione della incarnazione passata su quella
attuale, dato che esiste una metamorfosi nell’'uomo tra la sfera
della testa e quella del corpo.

51




QUARTA CONFERENZA

Dornach, 5 agosto 1916

Se confrontiamo il modo che hanno gli uomini odierni
di considerare I’elemento animico e quello corporeo e il modo che
avevano i greci, non & necessario risalire pit indietro, questi
ultimi erano ben piu abituati al nesso tra ’animico e il corporeo
di quanto non lo si sia ora; oggi & infatti importante chiarire
che nella concezione greca del mondo non entrava assolutamente
un’interpretazione materialistica del nesso fra I'animico e il
corporeo. Quando qualcuno oggi afferma che questa o quella
circonvoluzione cerebrale & sede del linguaggio, lo fa in modo
puramente materialistico. Per lo piu ritiene che in quel deter-
minato punto del cervello venga pili o0 meno prodotto il linguag-
gio, meccanicamente. Anche quando non si tratta di un vero
materialista, questi nessi vengono presentati in modo che -chi
conosce il vero nesso non pud intendere la proposizione che
materialisticamente. Il greco esponeva con grande profondita
l'intimo nesso tra I’animico e il corporeo. senza slittare nel ma-
terialismo, poiché possedeva ancora un vivo sentimento del
fatto che parlando delle cose del mondo esterno ci si riferisce
realmente a rivelazioni, a manifestazioni dello spirituale. L’uo-
mo attuale che parla del centro del linguaggio nel cervello, non
considera che tale centro del linguaggio deve pur essere stato
conformato da una forza spirituale, che tutto cio che ¢ materiale
¢ un segno, un simbolo dello spirituale che vi sta dietro, prescin-
dendo dallo spirituale che agisce nell’anima umana. I greci
tenevano sempre presente questa realtd e vedevano 'uomo che
si pone nel mondo fisico come un simbolo del retrostante spi-

52

rituale sovrasensibile. Bisogna ammettere che una simile rappre-
sentazione non si presenta facile per gli uomini attuali poiché
’anima, anche se direttamente non lo vuole, & fortemente legata
a rappresentazioni materialistiche. Consideriamo quanto si &
detto, almeno per accenni, nella conferenza precedente: il capo
dell'uomo viene predisposto, conformato nel mondo spirituale;
il capo ¢ stato effettivamente conformato nel periodo fra I'ul-
tima morte e questa nascita. Si vorrebbe ora conoscere 1'uomo
del tempo presente che non dicesse a questo punto: « Sappiamo
benissimo che la testa si forma nel corpo della madre durante la
gravidanza, ed ¢& follia affermare che questo avvenga nel lungo
tempo che intercorre tra 1'ultima morte e questa nascita o con-
cezione ». Chi oggi pensa in modo materialistico, o potremmo
dire naturalistico, considera pil o meno alla stregua di follia
1 fatti da me esposti.

Rappresentandosi il fenomeno nel modo seguente, vedre-
mo che sard possibile anche farsene un concetto adeguato.

Naturalmente, prima della concezione, tutto cid che si ri-
ferisce alla’'testa umana & invisibile; non si tratta infatti di una
meteora che precipita nel corpo della madre dalle altezze cele-
sti. Le forze perd che qui entrano in giuoco, le forze formative
che configurano il capo umano, sono appunto attive nel periodo
fra la morte e la nuova concezione. Immaginiamo una forma in-
visibile del capo che sia visibile solo perché disegnata. Le linee
che io indico qui sono poi naturalmente invisibili; si tratta solo
di forze (vedi disegno). Non bisogna immaginare che queste
forze assumano la forma del capo. Da esse scaturisce come con-
seguenza la forma fisica della testa. Durante il periodo di pre-
parazione della testa umana nel grembo materno, si forma la
materia nel senso di tali forze. Non viene costruita la forma
del capo, bensi la testa si realizza secondo la forma che & posta
dalle vastita cosmiche nel corpo della madre. La verita & proprio
questa. La materia si deposita per cosi dire sulle forme predi-
sposte, e tutto diviene visibile. Potremmo dire che la materia
si cristallizza intorno a delle forze plasmatrici invisibili. Certa-

53

b



mente sono in giuoco anche le forze che dipendono dalla ere-
ditarieta, ma le forze da cui principalmente dipende la conforma-
zione della testa sono di origine cosmica, sono determinate
forze di cristallizzazione sulle quali si deposita la materia entro
il grembo materno.

000lq,
/I'.'"""-..,"n.
2. 4 %
Ill ,’/'l
s 14
. 7 ;
A :
;’; ¥
1 ()
1 KA
A LY
2% Lo h
I'l‘ TR
‘ -t s
“ l' I3 ';‘
.‘l.‘ i
/] wet
'] , o’
L ]

Bisogna tener presente che quello che si vede & in un certo
modo materia cristallizzata. Le linee di forza provengono dal
cosmo. Immaginiamo che per la materia della testa avvenga
quello che avviene con una calamita e della limatura di ferro:
la limatura di ferro si dispone secondo le invisibili linee di forza
della calamita. Come la calamita emana invisibilmente i suoi
raggi, cosi immaginiamo che altrettanto invisibilmente agisca
dal cosmo la forma del capo. Se la limatura di ferro si dispone
secondo la linea magnetica, anche la materia che la madre for-
nisce si ordina secondo forme cosmiche, incorporate nella testa.

Con l'atuto di questa immagine, potremo formarci i pen-
sieri relativi al fatto che alla costituzione della testa umana si la-
vora nel periodo tra una morte e una nuova nascita, mentre le
forze plasmatrici per il resto dell’organismo, pit 0 meno anche
se non completamente, vengono fornite dall’elemento terrestre,
da ¢id che scorre nei nessi ereditari attraverso le generazioni.
L’uomo ha dunque origini terrestri e cosmiche: cosmiche so-
prattutto in relazione alla testa; terrestri per quanto riguarda
il resto del corpo. Qui siamo di fronte ai misteri pit profondi
ai quali si possono fare solo singoli accenni; operano in quest’am-

54

bito segreti immensamente profondi, chiarificatori non solo
per Porigine del’umanitd, ma anche per la comprensione del-
l'intero cosmo.

Da questo punto di vista possiamo concepire I'uomo come
un essere duplice. In base a questa duplicitd propria dell’es-
sere umano, & necessario nello studio distinguere con esattezza
tutto quanto appartiene ed & connesso con la testa, da cid che
appartiene al resto dell’organismo ed ¢ in relazione con que-
st’ultimo.

Arriviamo ora a un punto che, specialmente nel nostro
tempo, offre grandi difficoltd alla comprensione. Oggi si tende
infatti a spiegare tutto nello stesso modo, ad adoperare sempre
lo stesso metro. Ma questo ¢ impossibile quando si hanno di
fronte delle realtd; la scienza materialistica tratta il meno che
pud con delle realtd. Tutto cid che si riferisce al corpo umano,
con esclusione della testa, deve venire considerato come la rap-
presentazione simbolica delle forze spirituali che stanno-dietro.
Tutto quanto ¢ connesso alla testa non si puo invece definire.
una rappresentazione simbolica o per immagine, ma piuttosto
una specie di disegno. Nell'immagine la somiglianza con I’og-
getto rappresentato & pit profonda che non nel semplice disegno.
Il pittore, lo scultore, cercano di rendere certe somiglianze con
I'originale; chi scrive qualcosa pud trasferire assai meno del-
Poriginale nelle lettere di cui deve servirsi. Le lettere sono este-
riormente dei disegni, quadri o sculture sono immagini che ser-
bano ancora un profondo legame con !’originale.

Ho fatto I'esempio dell'immagine o dello scritto perché
anche se con una minore differenza vi ¢ un rapporto analogo
fra gli elementi che stiamo considerando ora. Il resto del corpo,
ad esclusione della testa, & piuttosto immagine di quanto sta
dietro, mentre quanto & connesso alla testa ne & un segno. Fra
quello che vediamo nella testa con gli occhi fisici e cid che vi
sta dietro, c’¢ una somiglianza minore che non nel caso del cor-
po visibile fisicamente e delle corrispondenti forze invisibili.
Questo rapporto risulta gid molto evidente nell’osservazione

55



del corpo eterico; lo & ancor piu osservando I’astrale e I'io. Nel
capo abbiamo dunque a che fare con dei segni nelle forme, nel-
espressione; il resto del corpo ¢ immagine, assai pit somi-
gliante alle forze spirituali sovrasensibili e invisibili che sono il
fondamento del corpo. Bisogna fare questa differenza, dato che
la tendenza attuale ¢ quella di considerare I'uno e Paltro ele-
mento nella stessa maniera. L’uomo si riconosce piu di tutto
quando dice che «tutto I'effimero non & che un simbolo »; ed
¢ vero. Ma simbolo diversamente graduato. Potrei considerare
'intero uomo come simbolo del sovrasensibile in questo modo:
il corpo & un simbolo in forma di immagine; ma in senso supe-
riore ¢ simbolo perfino la testa. Tutto si ricollega al fatto che il
corpo viene plasmato pil che altro dalle forze terrestri, entro le
quali viviamo tra nascita e morte; la testa & determinata principal-
mente dalle forze in cui viviamo tra la morte € una nuova nascita
0 una nuova concezione. Volendo considerare I'uvomo completo
riguardo al suo vivere il periodo tra nascita e morte da un lato,
e quello tra morte e nuova nascita dall’altro, dobbiamo vera-
mente tener presente ancora qualcosa che nell’uomo resta sem-
pre strettamente sovrasensibile, anche qui nel mondo fisico.
Cid che ¢ proprio dell'uomo e che rimane in lui rigorosa-
mente sovrasensibile, sin dai tempi pit remoti fu sempre indi-

cato con tre parole, con parole cui si attribui sempre un grande

e particolare significato; con parole che talvolta diventano frasi
fatte, ma che non devono diventarlo volendole intendere nel
loro pieno significato. Nell’ambito della sua evoluzione 'uomo
vive dunque immergendosi nella veritd, nella bellezza e nella
bonta. Il vero, il bello, il buono sono i tre concetti di cui, come
ho detto, si parla molto sin da tempi remoti. Un’osservazione
superficiale potra gia rivelare un certo nesso fra queste tre idee.
Cid che normalmente viene indicato come veritd & connesso
con la vita della rappresentazione; cid cui ci si riferisce come
bellezza & in relazione con la vita del sentimento, mentre la
bonta ¢ infine in relazione con la vita della volonta. Si potrebbe
anche dire che la vita della volonta ¢ in relazione con la moralita.

56

i 6 55 5 8 5 e 0 5 i A o e

Il piacere estetico o la produzione estetica, in sostanza tutto
quanto si riferisce all’elemento estetico, & in relazione con la
vita del sentimento. La verith ¢ connessa con la vita della rap-
presentazione.

Le cose sone naturalmente poi sempre intese in senso stretto.
Un elemento influisce sull’altro. La verita & sempre rappresen-
tata da cose significative. Nell’adattarsi alla vita morale, alla
vita estetica, alla vita della veritd, 'uomo viene evolvendosi
qui sul piano fisico. Ma solo un grossolano materialista potrebbe
credere che con cid che viene indicato dalle idee di moralita,
estetica e veritd, si voglia intendere qualcosa di fisicamente af-
ferrabile. Queste tre idee accennano a un elemento sovrasensibile
in cui 'uomo vive qui nel mondo fisico.

Da questo punto di vista & importante adesso conoscere il
risultato scientifico-spirituale che viene alla luce quando ci si
domandi in che modo si formi cid cui I'uomo aspira quale ve-
ritd, piacere estetico, o creazione artistico-estetica, o infine la
moralitd cui 'uomo deve aspirare. Tutto quanto si riferisce alla
verita dipende qui nel mondo fisico dalle forze che vengono
sviluppate mediante la testa. Pilt precisamente I'elemento della
verita si fonda sull’azione scambievole della testa fisica e del
mondo esteriore terrestre; mondo esteriore terrestre natural-
mente inserito nel cosmo. Si pud dunque dire che nell’elemento
della testa vi & un nesso fra la nostra testa e il mondo esteriore.

Dove va invece considerato I’elemento del bello, I’elemento
estetico ? Tutte queste cose si fondano su nessi, su relazioni. La
verita si fonda sul nesso della testa con il mondo esteriore. Che
tipo di nesso abbiamo qui per I'elemento estetico, artistico?
Dobbiamo considerare il nesso fra la testa e il resto del corpo.
E molto importante aver chiaro questo punto. Una completa,
inc¢ondizionata e assoluta coscienza di veglia ¢ necessaria per la
comprensione della veriti, qui nel mondo fisico. Chi considera
i sogni nello stesso modo in cui si conosce la veritd qui sul piano
fisico, non & un essere del tutto sano. Dunque per quanto con-
cerne la completa coscienza di veglia, entra in campo la nostra

57




testa, la nostra testa in quanto organo. Cido che deve venir svi-
luppato per la coscienza della veritd e nella coscienza della verita
si basa principalmente qui sulla Terra sul nesso reciproco fra
la testa e il mondo esteriore (e si intende naturalmente anche lo
spirituale del mondo esteriore) che noi possiamo raggiungere,
ma ¢ sempre comunque un nesso fra la testa e il mondo che ci
circonda. Per l’elemento estetico dobbiamo considerare cid
che vive nella testa e cid che vive nel rimanente organismo;
’elemento estetico va considerato quando la nostra testa sogna
su quel che avviene nel resto dell’organismo, oppure quando &
il restante organismo a sognare su cid0 che avviene nella testa.
E una relazione scambievole che non si esaurisce completa-
mente nella consueta vita di rappresentazione, anzi ha come fon-
damento qualcosa di subcosciente] il nostro godimento del bello
dipende dal fatto che il nostro corpo si trovi in una relazione
profonda e incosciente con la testa. Vi ¢ un ondeggiare di quei
medesimi elementi che altre volte abbiamo dinanzi nel sogno.
L’essenziale del godimento estetico & questo sognare da parte
della testa sui contenuti del rimanente corpo o, viceversa, il
sognare del corpo sui contenuti del capo. Dalla nostra interio-
ritd noi riportiamo poi quel contenuto alla coscienza di veglia,
ma questa ¢ solo un secondo elemento. Il fondamento occulto
del godimento estetico e artistico ¢ per ogni vita proprio questo
ondeggiare, questo tessere tra il capo e il resto dell’organismo.
Nei godimenti estetici inferiori & il capo che sogna del corpo;
in quelli estetici superiori, pil alti, ¢ il corpo a sognare del capo.
Sui fatti che ho esposti ora si fonda gran parte del cosid-
detto « botocudismo » * della gente rispetto all’estetica (e mi si
scusi I'espressione barbarica). Certamente tutti gli uomini ten-
dono alla verita, e anche alla bonta, alla coscienza, ma per quanto
riguarda la sfera estetica in molta gente si riscontrano i senti-
menti pit primitivi. Il sentimento del bello non viene ritenuto
" necessario, qui nel mondo fisico, come il sentimento del vero
e del buono. Chi non persegue la verita, & considerato manche-
vole sul piano umano; chi si oppone a cid che & buono ¢ pure

58

S —

s

considerato umanamente carente, ma chi nulla intenda della
Madonna Sistina — e bisogna ammettere che molti non pos-
sono arrivare alla comprensione artistica di questo capolavoro
— non verrd certo considerato carente sul piano umano. Il
fondamento di tutto questo & proprio il fatto che I'elemento
estetico ¢ veramente qualcosa di interiore, qualcosa che I'nomo
realizza in se stesso quale rapporto scambievole tra la sfera del
capo e quella del corpo; I'elemento estetico &€ qualcosa di cui
I'uomo ¢ responsabile solo nei confronti di se stesso e di nessun
altro. Chi non si attiene alla veritd, diventa dannoso per gli altri
uomini; chi non considera la bonta & pure dannoso per il resto
dell'umanita e sappiamo anche per il mondo spirituale. Chi in-
vece ¢ ottuso per il senso del bello, perde qualcosa per sé ma
non danneggia gli altri, eccetto quei pochi che sperimentano
come qualcosa di non bello che ci sia poca gente aperta alla
bellezza.

La nostra epoca materialistica ha della bonta la rappre-
sentazione piu inesatta: si ritiene che 'uomo entri in relazione
con la bonta nello stesso modo in cui si avvicina alla veriti. Ma
¢ un’idea completamente errata. La bontd comporta un nesso
del corpo umano con il mondo esteriore, e in questo caso nel
corpo umano viene compresa anche la testa.

Qui naturalmente le cose si intrecciano! Quando parliamo
dell’impulso alla verita, abbiamo il nesso della testa con il mondo
esteriore; nell’impulso alla bellezza abbiamo il capo in relazione
con il corpo; e quando parliamo di moralithd, dobbiamo consi-
derare il nesso del corpo, dell’intero corpo umano comprendente
anche la testa, con il mondo esteriore, ma un mondo esteriore
che ¢ ora propriamente spirituale. L’elemento morale si fonda
sul nesso dell'uomo intero con il mondo esteriore; per mondo
esteriore non si intende perd il mondo fisico, bensi le forze
spirituali che vivono intorno a noi.

E noto che ‘quando parlo di scienza materialistica intendo
qualcosa di giustificato, non di ingiustificato. Ho tenuto molte
conferenze in cui ho detto come il materialismo nella scienza

59




esteriore sia giustificato, purché si mantenga entro 1 suoi limiti.
Ma a proposito del nesso che la moralita ha con I'uomo, la
scienza materialistica non potra dire la parola giusta ancora per
molto tempo, per la semplice ragione che essa soffre di un male
che deve prima essere eliminato. Ho piu volte accennato a tale
malattia; ma quando se ne parla si viene tacciati di smaccato
dilettantismo dagli scienziati attuali.

Sappiamo che la scienza odierna afferma che 'uomo ¢
dotato di due specie di nervi: quelli sensitivi atti alla percezione,
e quelli motori atti alla trasmissione degli stimoli volitivi. I
nervi sensitivi procedono dalla periferia all’interno del corpo e i
nervi motori dall’interno vanno alla periferia. Sara dunque uno
dei nervi motori a trasmettere dal cervello alla mano I'impulso
di sollevarsi; sard invece uno dei nervi sensitivi a far si che nel
toccare qualcosa io abbia la sensazione di caldo o di liscio.
Per I’anatomista e il fisiologo vi sono dunque due specie di nervi.
Ma questa ¢ una completa assurdita, anche se ancora per molto
non verra riconosciuta come tale. Sebbene si sappia che dal punto
di vista anatomico non vi & alcuna differenza tra i nervi sensitivi
e quelli motori, pure non si arrivera tanto presto ad ammettere
’esistenza di un’unica specie di nervi, ad ammettere che i nervi
motori non sono niente altro che nervi sensitivi. I nervi motori
non servono infatti alla eccitazione della volonta, bensi a per-
cepire il processo che viene provocato dalla volonta. Perché
io abbia la mia piena coscienza & necessario che nel muovere
una mano io percepisca tale movimento. Si tratta soltanto di
un nervo sensitivo interno che percepisce il movimento. So be-
nissimo tutto quello che si pud obiettare in proposito, ad esem-
pio la condizione delle malattie del midollo spinale e cosi via,
ma comprendendo le cose nel modo appropriato, anziché obie-
zioni queste diventano prove di quanto vado esponendo.

Non esistono queste due specie di nervi che risultano alla
scienza materialistica di oggi; ne esiste una sola specie. I co-
siddetti nervi motori hanno la funzione di percepire il movi-

60

mento; sono anch’essi nervi percettivi, in quanto i nervi percet-
tivi interni si estendono verso la periferia al fine di percepire.
Come si ¢ detto, tutto cio verri compreso col tempo; allora si
potra riconoscere il nesso tra la moralita, la volonta e I'uomo
intero, poiché la moralitd agisce immediatamente su quello che
chiamiamo io. Da qui I’azione si indirizza al corpo astrale, al-
'eterico e da questo al corpo fisico. Quando un’azione viene
compiuta dalla sfera della moralita, allora I'impulso morale si
irradia nell'io e dall’io passa nel corpo astrale, quindi nell’ete-
rico e infine nel corpo fisico. In quest’ultimo diviene movimento,
diviene azione esteriore, diventa azione che pud venir percepita
mediante i cosiddetti nervi motori.

La moralitd agisce immediatamente dal mondo spirituale
nell’'uomo, e la sua azione dal mondo spirituale & piu forte di
quanto non avvenga nel caso della verita e della bellezza. Tro-
viamo poste le veriti puramente spirituali in una sfera nella
quale devono entrare in giuoco anche le verita fisiche. Come la
consueta percezione fisica viene trasmessa dai sensi, cosi en-
trano in noi le verita spirituali passando per il capo. Gli impulsi
morali, anche quando li afferriamo spiritualmente in idee mo-
rali, non entrano in noi tramite la testa, ma toccano I'uomo intero.
Bisogna tener ben fermo questo fatto: gli impulsi morali agi-
scono su tutto I'uomo.

Per comprendere pienamente questo punto, ¢ molto im-
portante tener presente come si esprima ulteriormente la diver-
sita tra il capo umano e il resto del corpo. Nel capo si devono con-
siderare soprattutto quelli che noi chiamiamo corpo fisico e
corpo eterico; essi sono pienamente impressi nella testa, qui
sul piano fisico. Quando dunque ho dinanzi a me una testa sul
piano fisico, devo dire che essa si presenta, si esprime come un
segno: forma fisica, corpo fisico, corpo eterico; l'astrale & gia
meno presente, € l'io possiamo dire che rimanga quasi fuori;
esso & quasi completamente animico per la testa, non interviene
fortemente nelle forze formative del capo. Per quanto riguarda
il capo, l'io resta veramente molto animico; impegna, permea

61



di forze il capo in modo animico, rimanendo pero qua'le elemento
animico piuttosto indipendente. Per il resto del corpo il fenomeno
¢ diverso. Sembra paradossale, ma ¢ proprio cosi: nel corpo fi-
sico sono meno presenti le forze fisiche ed eteriche, sono invece
assai attivi I'io e il corpo astrale; 'io & presente nella c1rcol:az10ne
del sangue. Tutte le forze che presiedono e regolanq la cuco)l.a-
zione del sangue sono veramente l’espressione esteriore dell’io.
Quello che altrimenti vive nel corpo reca la forte impronta
dellastrale, mentre cid che vi & di fisico nel corpo — voglio
dire cid che & governato da forze fisiche, che ¢ sottoposto ad
esse — come pure tutto quanto ¢ dominato da forze eteriche,
non & cosi immediatamente percepibile.

In questi nessi & facile ingannarsi. Seguendo il metro ma-
terialistico chiunque potra dire che quando 'uomo respira si
¢ di fronte a un processo fisico; I’aria viene immessa nell’orga?
nismo, ne consegue un determinato processo nel sangue e cosi
via. Si tratta sempre di fatti fisici. Sono fatti fisici, & vero, ma lef
forze che ne sono il fondamento provengono dall’io nei processi
chimici del sangue: Nel corpo umano 'elemento propriamente
fisico ¢ molto meno notevole. Le forze fisiche si esprimono m?l
corpo umano quando il bambino riesce a poco a poco a conqui-
stare la posizione eretta; ¢ una sorta di_superz?.mento d.ella gra-
vitd; questi particolari nessi di equilibrio e di forza d.1 gravita
esistono sempre nel bambino, ma non sono davvero fisicamente
visibili; & cido che nella scienza dello spirito si chiama corpo fi-
sico: si tratta di forze fisiche che come tali sono in fondo invi-
sibili. Supponiamo di avere una bilancia e una leva: in mezzo
il fulcro, da un lato una forza che agisce in conseguenza di un
peso, e dall’altro ancora una forza che agisce in conseguenza d{
un altro peso. Le forze che ivi agiscono non sono i sostegni dei
pesi; sono forze invisibili, ma pur sempre ﬁswhe..\Dobblamo
raffigurarci in gran parte quale insieme di forze cio che defi-
niamo fisico nel corpo dell’'uomo. _

' Quando entriamo nell’eterico vi & ancora parecchio che
resta inosservato. Sono infatti processi fisici quelli che si svol-

62

gono nell’eterico, quando agisce la percezione sensoria, quando
il gusto agisce sui nervi corrispondenti. Tutti questi sono in
fondo dei processi sottilissimi.

Giungiamo poi a cid che si svolge nei muscoli e che este-
riormente, fisicamente, deve essere percepito come immagine,
ma che dipende da forze astrali. Anche quel che si svolge nei
nervi & in dipendenza dell’astrale.

Passiamo quindi alla circolazione del sangue, alle forze
dell’io. L’io e il corpo astrale, che sono attivi in tutto cid che
proviene dalla linea ereditaria, non lo sono altrettanto nella testa;
soprattutto non lo & l'io. Si pud dire che I'io & molto attivo nella
testa quando I'uvomo ¢ sveglio; ma non si pud dire che nel capo
si realizzi un’attivitd interiore pari a quella che ritroviamo nel
resto del corpo, nel sangue; lo stesso sangue che giunge alla
testa dipende appunto dal resto del corpo. Comunque le cose
non si possono scindere, I'una si innesta nell’altra, e I'impulso
del sangue anziché provenire dal capo viene sospinto in esso.
Tale impulso parte dall’io dato il rapporto di quest’ultimo con
il corpo. :

Si puod quindi veramente dire che, osservando la testa uma-

.na, la parte pili notevole e importante & quella che si & realiz-

zata nel corpo fisico e nel corpo eterico. Guardiamo poi il resto
del corpo: quel che vi & di pitt importante, che in esso pulsa e
lo permea di forza, proviene dall’io e dal corpo astrale, Con-
siderando dunque 'antitesi della testa da un lato e del corpo
dall’altro, vediamo emergere nel capo il corpo fisico e il corpo
eterico e relativamente indipendenti, fluttuanti in esso, l'io e
il corpo astrale. Nel corpo abbiamo I'io e I'astrale che agiscono
fin dentro i processi fisici: mentre il resto, il fisico e Peterico,
resta alla base come invisibile impalcatura che normalmente
rimane inosservata. L’io & proprio fisicamente presente nella cir-
colazione del sangue. '

Come agisce ora su di noi quella che chiamiamo l'aura
morale-eterica? Essa agisce prima di tutto sull’uomo intero,
Ma essa agisce sull’io, e I'io svolge la sua azione proprio su tutto

63



7144
,,// ‘14,

II 4

LYy
, Corpo frJ/co /’/,

‘. /)

7 7,
1, f y )
l ¢orpo eletico. 4
// /l/// /‘I'Z
/ iggg et 7
/ s
;. /
7 w /
Ve
5 le !
/// corpo astrale /; ,
7 ’ !
/I 1/

=
™~

//

-~

//’/////// ‘ !

il corpo, diciamo per esempio sul sangue. Abbiamo detto che
I'io & l’elemento pit importante nel sangue. La moralita agisce
sul sangue. Non dobbiamo soffermarci troppo sul sangue fisico;
esso infatti deve solo riempire lo spazio in cui agiscono le forze
dell’io; dobbiamo invece rappresentarci il sangue nel senso di
quel che ho esposto. La moralita opera dunque sull’io. Le forze
dell’io, attive nel nostro sangue, si incontrano con le forze della
moralitd. Per 'uomo qui nel mondo fisico avviene che quanto
pulsa nel suo sangue si incontra spiritualmente con le forze
attive dalla sfera morale, ed ¢ proprio I'impulso morale a spinger
fuori quello che in-certo modo emerge dal sangue. Immaginiamo
dunque che qui vi sia una corrente sanguigna, che ivi scorra
I'io e che vi agisca la moralita (vedi il disegno seguente). La mo-
ralitd deve poi agire contro questa corrente dell’io; deve essere
la forza opposta a questo scorrere dell’io. Se qualcuno speri-
menta in sé un forte impulso morale, allora vi ¢ un’azione imme-
diata dell'impulso morale sul sangue, un’azione che precede
persino la percezione del processo morale per mezzo del capo.
Per questo Aristotele, che vedeva con la massima precisione non
solo le cose fisiche ma anche quelle morali, ha detto anche a
questo proposito qualcosa di merayiglioso: la moralita si fonda

64

su un’abilitd, essa & cioé svincolata dal giudizio intellettuale per
quanto riguarda la sua attiviti vera e propria.

Possiamo dire un po’ drasticamente che la testa sta a guardare.
Durante la nostra esistenza qui sul piano fisico, si svolge 1’azio-
ne scambievole delle forze dell’io, che sono a base della pulsa-
zione sanguigna, e degli impulsi morali che penetrano in noi
da una sfera del mondo spirituale. Questa reciproca azione &
resa fondamentalmente possibile dal fatto che I'intero nostro
corpo si trova nella coscienza di veglia; tutto il processo appartie-

‘ne alla coscienza di veglia. L’io deve veramente pulsare nel san-

gue come io cosciente. Si potrd forse dire, e voglio inserirlo
cpsi tra parentesi, che perd durante il sonno I'io ¢ il corpo astrale
st trovano fuori, sono fuori del corpo fisico e di quello eterico.
Se T'io ed il corpo astrale sono attivi principalmente qui, di essi
nel sonno non resta pitt nulla. Eppure le forme e i movimenti
perdurano; l'essenziale & certamente fuori. Tuttavia, come ho
spesso sottolineato, tale condizione si riferisce sostanzialmente
alla sfera della testa. Ho detto espressamente che 1’azione scam-
bievole tra Iio e il corpo astrale, quando non si rivolge alla testa,
¢ tanto pil intensa nel resto dell’organismo. E stato gia ripetuto
pitt volte. Per il restante organismo l'io e il corpo astrale non
sono cosi separati.

65



Ma quando anche la moralitd si incontra nella sfera del
sangue con le forze dell’io, nel suo scorrere essa passa attraverso
la testa. Percio ho detto precedentemente che in questo caso la
testa appartiene al corpo intero. La moralita deve attraversare
il capo, non pud finire direttamente nel corpo. Questo significa
che 'vomo deve essere sveglio. Se 'uomo dormisse e I'io e il
corpo astrale fossero fuori della testa, la moralitd non potrebbe
penetrare in essa e quindi nel corpo attraverso lo spirituale,
ma dovrebbe farlo tramite il fisico e 1’eterico, elementi con cui
non ¢& connessa. Non sarebbe quindi possibile.

Se si vuole essere onesti con se stessi, ci si potra facilmente
convincere di quanto dico. Proviamo a chiederci se durante il
sonno o nel sogno, noi siamo altrettanto interamente morali;
se la moralitd non & una reminiscenza della vita fisica. Per quanto
riguarda la moralita nel sogno, talvolta le cose non vanno infatti
troppo bene. Il metro della moralitd pud essere assolutamente
inapplicabile, come nel caso del mondo vegetale. L’impulso
morale come tale deve dunque valere solo per la coscienza di
veglia. Vediamo come nella moraliti si abbia I’azione del mondo
spirituale circostante immediatamente sulle forze che sono in
noi l'irradiare dell’io.

Passiamo ora alla bellezza, a cid che agisce in modo estetico.
Sappiamo gia che questa relazione avviene tra la sfera del capo
e il resto del corpo. La testa sogna il resto del corpo, e il corpo
sogna la testa. Indagando su quanto sta alla base di questo
processo, si trova che anche tutto I’elemento estetico proviene
da impulsi del mondo spirituale circostante; impulsi che su-
scitano in noi appunto questa azione scambievole tra la testa e
il corpo. Come ho gia detto prima, vi sono alcuni che sono ben po-
co ricettivi nei confronti di tali impulsi; essi non si lasciano sti-
molare dalla forza che nell’interiorita provoca questa azione
reciproca. Questi impulsi non agiscono perd sull’io, ma immedia-
tamente sul corpo astrale, mentre I'azione degli impulsi morali
si esercita direttamente sull’io. Quel qualcosa di inconscio che
si ritrova nell’elemento morale, che da il carattere della coscienza

66

inconscia, quasi subconscia, si deve al fatto che la moralita
passa attraverso la testa; dato poi che I’io non & cosi strettamente
legato alla testa, entra nella sfera del corpo pill subconscia,
afferra I'uomo intero. Tutto quanto proviene da una sfera este-
tica agisce immediatamente sul corpo astrale. L’azione & tale
da determinare quel giuoco particolare tra il corpo astrale che
¢ legato all’attivitd del corpo, sia essa nervosa o muscolare, e
il corpo astrale che & meno intensamente legato all’attivitd mu-
scolare e nervosa della testa. Il nesso del corpo astrale con la
testa si differenzia da quello con il resto del corpo. Pertanto
I'uomo ha queste due astraliti: una astralita pit libera nella
sfera del capo, e un’altra nel corpo legata ai processi fisici. I.’astra-
lita libera viene in contatto con l'altra tramite gli impulsi este-
tici, in un confuso intessersi e confluire.

Entriamo ora nel campo della veritd; anch’essa & qualcosa
di sovrasensibile, e la sua azione si esercita direttamente nella
testa. La veritd come tale ha direttamente a che fare con i pro-
cessi, con le attivitd della testa. La particolaritd di questa azione
della verita sta nel fatto che essa afferra 'uvomo fluendo imme-
diatamente nel corpo eterico. Lo si pud desumere dalle diverse
spiegazioni che sono state date. Agendo nell'uomo sotto forma
di pensieri, la verita vive nel corpo eterico (ho avuto occasione
di dirlo pil1 volte), vive con i pensieri nel corpo eterico. La verita
afferra la parte eterica del capo e si riporta naturalmente quale
verita sulla parte fisica della ‘testa.

Vediamo cosi che I'uvomo viene afferrato da veritd, bellezza
e bonta, da conoscenza, estetica e moraliti. Conoscenza, per-
cezione, verita afferrano I'uomo in modo che il mondo esteriore
possa esplicare la sua azione immediatamente dall’esterno entro
il corpo eterico, scorrendo attraverso I'io e il corpo astrale, per
quel tanto che essi sono presenti nella zona del capo. Il corpo
eterico viene dunque afferrato immediatamente. Dato poi che
I'uomo non ¢ tanto immerso nel corpo eterico con la coscienza,
la verita gli si presenta come qualcosa di gid pronto. Tl fatto

by

sorprendente dell’iniziazione ¢ che si cominci a sperimentare la

67



veritd che pulsa nel corpo eterico come qualcosa di libero, non
diversamente da come si sperimenta il fluire della moralita o
della bellezza entro il corpo astrale. Abbiamo definito sorpren-
dente questo processo perché l'vomo, che abbia percorso un
certo cammino iniziatico, si trova ad avere un nesso molto pil
libero con la verita e quindi molto pili responsabile. Se la verita
entra in noi in modo del tutto incosciente, a noi non resta che

\

dire semplicemente con la logica consueta: questo & vero, que-

sto & falso. Il senso di responsabilitd nei confronti della verita:

& ben pid limitato in questo caso, mentre conoscendo che essa
dipende in fondo da sentimenti di simpatia e antipatia profon-
damente radicati, similmente alla moralita e alla bellezza, si pud
stabilire con la veritd un determinato nesso libero.

Ci troviamo nuovamente di fronte a un mistero, un im-
portante mistero soggettivo; chi dunque non si sia avvicinato
all’esperienza dell’iniziazione in modo giusto e degno, non si
conquista il sentimento della verita in modo da sviluppare un
maggiore senso di responsabilith, bensi perde il senso di re-
sponsabilita nei confronti della veriti imposta e penetra in
un elemento di falsitd. In questi nessi si trovano moltissime cose
importanti nell’evoluzione umana verso la verith spirituale, che
nel suo massimo perfezionamento & poi saggezza. Attraver-
sando I'io e il corpo astrale essa agisce immediatamente nell’ete-
rico, nel corpo eterico dell’'uomo. Il bello agisce entro il corpo
astrale dell’uomo; 'io penetra nell’elemento morale; I'impulso
morale agisce entro I'io. Nel fluire in noi dal cosmo, dall'universo,
il vero deve raggiungere il corpo fisico; deve agire, imprimersi
in esso e precisamente nel cervello fisico; nell’dmbito fisico
esso diviene percezione. Il bello, fluendo nel nostro corpo astrale
dall’esterno, dall’universo, deve agire nel corpo eterico e quindi
in quello fisico. Il bene, I'impulso del bene, agisce sull’io, e
tale azione sull’io deve essere cosi forte da ripercuotersi nel corpo
astrale, nell’eterico e nel fisico, dove solo pud divenire efficace.

Questa & la posizione dell’'uomo nei confronti del vero, del
bello, del bene. Nel vero egli apre il suo corpo eterico, in primo

68

-

luogo l’eterico della testa, direttamente al cosmo. Nel bello
egli apre al cosmo il suo corpo astrale. Nella moralita apre al
cosmo il suo io. Nel vero abbiamo qualcosa che & gia da lungo
tempo preparato per I'uomo; domani torneremo su questi ar-
gomenti, presentando anche le leggi della vita fra nascita e morte,
e fra morte e nuova nascita. Nel bello abbiamo qualcosa che ¢
preparato da un tempo relativamente piu breve; l’elemento
morale poi ha inizio solo qui sulla Terra. Cid che vive nella
verita, che si purifica fino a saggezza, ha il suo primo inizio gia
durante ’evoluzione solare, raggiunge il suo punto massimo
durante I’evoluzione lunare, continua a vivere nell’evoluzione
terrestre e sard essenzialmente compiuta da quella che cono-
sciamo essere l'evoluzione di Giove. Allora I’essere umano
avra raggiunto una piena conclusione riguardo al contenuto
della saggezza. La bellezza, che & qualcosa di molto interiore
per I'uomo, ha inizio durante 1’evoluzione della Luna, prosegue
durante l’evoluzione della Terra e raggiungerd la conclusione
nell’evoluzione di Venere, nella condizione che chiamiamo evo-
luzione di Venere. Queste cose sono tali per cui la scelta di un
nome dell’occulto presuppone sempre valide ragioni. Non de-
finisco gratuitamente questa evoluzione appunto « evoluzione
di Venere »; essa riceve gid questo nome a causa di processi
determinanti.

Durante ’evoluzione della Luna non si poteva ancora par-
lare di moralita poiché I'uomo, nelle sue azioni, era ancora le-
gato alla necessitd, quasi a una necessitd di natura. La moralita
ha inizio solo sulla Terra, e sard compiuta nell’evoluzione di
Vulcano, quando tutti i processi di combustione che pulsano
nel sangue daranno un io purificato, purificato dalla moralita,
compenetrato di moralita; allora le forze dell’io umano e le forze
morali saranno una cosa sola e il sangue dell'uomo, il calore del
sangue, poiché infatti '’elemento materiale non ¢ che un segno
esteriore, sard il sacro fuoco di Vulcano. Continueremo domani
a parlare di questo argomento.

69



QUINTA CONFERENZA

Dornach, 6 ago;s‘to 1916

Ci occuperemo oggi essenzialmente di sviluppare i fonda-
menti da cui scaturiscono determinate cose che tratteremo do-
mani, fondamenti che risulteranno continuazione e amplia-
mento della trattazione di ieri.

Pensiamo come l'uomo, mediante la nascita o meglio il
concepimento, entri nella vita fisica, nella vita .che egli trascor're
sul piano fisico dalla nascita alla morte. Pensiamo .al modo in
cui I'uomo entra nel piano fisico, secondo quanto siamo venuti
esponendo da anni. Sappiamo che in un certo senso nell’u(?mo
si verifica il confluire dei regni inferiori della natura: mine-
rale, vegetale, animale; che egli si solleva al d1 sopra di questi
regni i quali in lui sono uniti come per‘simbmSL Quale essere
spirituale-animico, egli cresce nei tre regni della natura. Possiamo
dunque dire che scendendo sul piano fisico l’uomq cresce nel-
Pambito dei regni minerale, vegetale e animale, e diviene uomo.

- Dopo la morte inizia poi nuovamente la sua ascesa. Anche dal
punto di vista spirituale avviene qualct.)sa di anz}logoz. mentre
si svolge la crescita entro i regni dell’esmtenza. fisica, si compie
qualcosa di analogo nell’ambito spirituale. Di fronte alle de-
scrizioni che dard qui, deve esser chiaro che resta un punto
fermo quanto ho detto in precedenza circa le esperienze del-
'uomo nel mondo spirituale dopo il passaggio attraverso la por-
ta della morte, e che ulteriori esposizioni non ne alterano il si-
gnificato. Si pud quindi dire che I'uomo cresce nel mondo spi-
rituale in modo da essere accolto dalla sfera morale, dalla sfera
estetica e da quella della saggezza o della verita. Naturalmente

70

tind

quando nella vita giornaliera ci si riferisce al regno morale o
estetico, alla sfera del buono o del bello, della verita o della sag-
gezza, lo si fa pilt o meno astrattamente. Nel mondo spirituale
le forze entro le quali 'uomo cresce, e che deve abbandonare
entrando nell’esistenza fisica, sono perd assolutamente concrete,
sono effettive forme di esseri spirituali, e ci serviamo dei nomi
solo per brevitd. Nell’aura umana, qui sulla Terra, sono pre-
senti tracce dell’elemento che accoglie I'uomo quando questi
ascende al mondo spirituale. Dopo aver abbandonato i regni
della saggezza, della bellezza e della moralitd, I'uomo cresce
sul piano fisico e si fa essere fisico entro i regni minerale, vegetale
e animale. Ma lirradiare di quei tre regni spirituali raggiunge
anche l'aura umana; di conseguenza I'uomo nella sua totalita,
compresa quindi la sua parte spirituale, vive in primo luogo
nell’elemento minerale, vegetale, animale e fisico-umano, e
inoltre in cid che i tre regni spirituali irradiano su di lui: qual-
cosa che in certo modo gli aleggia intorno, tesse e risplende in
lui. Possiamo ora rappresentare con un disegno schematico,
ben inteso niente pitt di un disegno schematico, come tutto
ciod sia in relazione con la natura dell’'uomo. Si tratta solo di uno
schema che potrd risultare assai chiarificatore se considerato
a fondo. Per raggiungere una maggiore chiarezza, disegnerd
in verde tutto quanto si riferisce all’io, in giallo cid che appar-
tiene all’astrale, in lilla tutto quanto appartiene all’eterico, e in
rosso quanto riguarda il fisico (vedi disegno seguente).
Consideriamo ora I'uvomo in modo schematico. Consideria-
molo inserito nel cosmo quale uomo morale, vale a dire quale
uomo che partecipa delle forze morali del cosmo. Consideriamolo
poi quale partecipe degli impulsi estetici del cosmo, nel senso
della nostra trattazione di ieri, e infine come partecipe degli
impulsi della saggezza. Vogliamo per cosi dire abbozzare una
fisiologia psichica (mi si perdoni il controsenso, ma si compren-
dera che cosa intendo dire) intesa naturalmente in modo imma-
ginativo. L’osservazione dell’uomo entro la sfera della moralith
ci rimanda a quello che ho esposto ieri, e precisamente al fatto

71



che i greci sentivano e sperimentavano il nesso tra 1’animico-
spirituale e il fisico in misura maggiore di quanto non avvenga
oggi. Platone espone infatti molto chiaramente come I'uomo ven-
ga afferrato dagli impulsi di moralita che scaturiscono dai mondi
spirituali. Platone dice che esistono invero quattro virtd e che
P'uomo intero viene afferrato dall’intera sfera morale. Tutto
cid deve essere preso naturalmente cum grano salis. Una volta
afferrato I'uvomo nella sua totalitd, questi sard infatti ripartito
secondo le singole virtu. La prima virth di cui parla Platone ¢
la saggezza, la sapienza, intesa qui come virtl e non come scienza.
Essendo la saggezza quale virtu collegata a cid che viene spe-
rimentato nella verita, le forze che la saggezza estrae dalla sfera
della moralita si volgono ancora al capo dell’'uomo; possiamo cosi

a0 71 A
SEens
= T~

o -~
\'h?—;’:\\ "'"
0/ " 'l;n.:
\ ’l’ ) ‘
o e /
747 1y coradd

. {
Ll ] { I
I'//”-/f/‘///;// o ,/ I‘ //
! . a0 /1
o ”(/ il /// e f
l(,'lll({: ll[hl‘//ll’ YRR 4
> "’l n[,””,-l'l', . r’lld
“’I' f14¢y ,(,//I//’ ’9”“ ; &
u"”///”///‘ / .////

P&

inserirla nel nostro disegno. Platone dice dunque che nell'uomo

morale la zona della testa viene afferrata dalla saggezza e la zona

72

del petto dal coraggio; si potrebbe anche dire da una destrezza
compenetrata di coraggio, una destrezza animica.

Saggio, nel senso della virtl, ¢ chi non si abbandona sem-
plicemente ai suoi impulsi animali, ma afferra dall'ambito morale
determinate idee e adegua ad esse il suo comportamento. Gli
impulsi morali irradiano gia nella sfera corporea, anche se
essi vengono afferrati quali idee morali di saggezza. Quindi
possiamo dire che l'irradiare della moralita nell'uomo ¢ tale che
dobbiamo rappresentarlo nell’io (verde). Questa sarebbe dun-
que la sfera platonica di saggezza della moralita.

La zona del petto, che racchiude il cuore, sarebbe la zona
in cui irradia dalla sfera della moralita il coraggio, la destrezza
animica. Possiamo dire che qui, irradiando, la moralita afferra
principalmente l’'astrale e vivifica la zona del petto con il cuore.
Possiamo dunque segnare cosi questo ulteriore irradiare (giallo).
Abbiamo quindi: saggezza quale virtu del capo (verde), coraggio
quale virtii del petto (giallo).

Una terza virti é quella che Platone definisce cwppogivy:
moderazione, assennatezza, € che molto giustamente ascrive
alla parte inferiore del corpo. Nella parte inferiore del corpo si
destano gli istinti dell'uomo, ma chi riesca a dominarli con la
riflessione, con 'immedesimarsi nel sentire altrui, & allora uomo
moderato, prudente. Il semplice sfogo degli istinti, noto anche
all’animale, non rappresenta virtu alcuna, ma si pud definire
moderazione solo il temperare gli istinti con il grado di coscienza
che appunto lo rende possibile. Questo processo viene affer-
rato nell’eterico, poiché pensieri, moderazione, coraggio, in
quanto umani, vengono afferrati nel corpo eterico, e cosi lo
metteremo nel disegno (violetto). La sfera della moralita afferra
dunque 'vomo nella sua totalitd, come ho detto ieri, e il capo
¢ compreso, come ho detto espressamente.

Quale quarta virtl, che ora scorre nell’intero corpo fisico
e che ieri ho detto essere in sostanza invisibile, Platone nomina
la Suxooivy. Dobbiamo tradurre questo termine con la pa-

73



rola giustizia, per quanto nei linguaggi moderni essa non renda
completamente il significato. Quel che si vuol intendere con
questa parola, ¢ 'uomo che sappia indirizzarsi giustamente,
che segua una direzione umana nella vita. Non si vuol dunque
semplicemente intendere giustizia come termine astratto, ma
la capacitd di indirizzarsi, di esser consapevoli, di orientarsi
nella vita, Possiamo dire che il fluire della sfera della moralita
entro l'intero corpo fisico ¢ presente nella giustizia (rosso).
Abbiamo cosi accennato schematicamente come nell’aura umana
gli impulsi della moralith irradino nell'uomo.

Vogliamo ora accennare a come irradino nell'vomo gli im-
pulsi estetici. Qui le cose sono un po’ diverse, vale a dire elevate
di un grado. Dobbiamo cioé spostare piu in alto quanto prima
abbiamo disegnato ancora nel capo, in modo che aleggi quasi
intorno al capo (vedi disegno seguente). Riguardo all’elemento
estetico I'io viene lambito, mentre I’elemento estetico scorre
entro il corpo astrale; se ne riceve 'impressione che il capo sia
avvolto dall’io. Chi abbia un po’ di sensibilitd per il bello, an-
che senza essere particolarmente chiarosenziente, pud gia spe-
rimentare come si viva in una zona esterna alla testa quando si
¢ di fronte a un’opera d’arte. Invece 'immediata comprensione
dell’'uomo avviene entro la testa. Qui il corpo astrale & afferrato
in modo che dovremmo disegnare i raggi cosi.

Affinché possa aver luogo quel movimento oscillante dal-
I’alto al basso che descrissi ieri, la sfera del petto ¢ tanto affer-
rata dal bello che, si potrebbe dire, ora l'eterico infiamma la
zona del petto. Cid che ¢ davvero bello agisce in modo che ve-

ramente nulla deve entrare in questione oltre all’aura del capo, al -

capo stesso e al petto. Lambito in cui vive la moderazione non
deve per nulla rientrare nell’ammirazione del bello. La nostra
epoca materialistica si distingue invece proprio per il fatto di
attirare marcatamente la sfera sessuale nell’ammirazione del
bello; ma questo & un abuso della nostra epoca materialistica,
poiché questa sfera non deve aver nulla a che fare con 'ammira-
zione del bello, anzi ne & assolutamente esclusa. Dovremmo

74

s iR

dunque trasferire nel fisico solo la parte inferiore dell’esame
estetico, quella che non appartiene pil al regno dell’arte (rosso).

== LT
_— — —
WE =2 =
G === =
$EEZN e
=3 v =%= )
% ,"”“ I",’/’”‘
T = Migydiiligh=" = -
. ’:’ - Ill’l ’I ”‘ ;
- ‘1l|,,4l1l: ;;’" =
| p i
o e, U111
la\ 'n‘. {{”.J‘{
4

94 /{//// sty fr e
1 ’ /////'///‘ 4,

Vogliamo ora applicare il medesimo schema all’uomo che
tende alla veritd. Qui tutto torna a spostarsi, a spostarsi in certo
modo verso l’esterno. Ho detto ieri che nell’aspirazione alla
veritd vengono attraversati 'io e il corpo astrale, mentre la
verita affluisce entro la parte eterica del capo, i dove vengono
prodotti i pensieri. Nel nuovo schema devo disegnare per la
testa direttamente qui I'affluire dell’etere nel corpo eterico del
capo. Quando invece comprendiamo la veritd, e ce ne accorgiamo
solo dopo I'iniziazione, allora essa agisce dapprima al di fuori
di noi, nell’aura attraverso I'io e il corpo astrale; scorre quindi
nella parte eterica del capo, ¢ la zona del petto partecipa gia
come corpo fisico (rosso). Se vogliamo sentire la veritd, e dob-
biamo sentirla, essa deve spingere la sua azione e il suo irradiare

75



fino alla zona del petto; la sfera spirituale deve venir speri-
mentata come quella della moraliti,

\

é_"-:

o~ 2\

\‘\e;

\\\
SR
WY -

\

\\
\\\

\\\
\

\‘\
-

\

WSS .
.

Tutto questo riguarda dunque il piafio fisico, tutto vive
nell’aura del piano fisico. L’elemento nel quale entriamo dopo la
morte & qui presente nell’aura del piano fisico. Tramite il nostro
organismo fisico siamo in relazione con le forze dei mondi mi-
nerale, vegetale, animale; allo stesso modo, tramite la sfera della
moralita, la sfera estetica e quella della veritd, siamo in rela-
zione con le forze del mondo spirituale.

Sebbene quello che dird abbia ancora dei punti che sono
formulati in modo imperfetto e che forse in seguito si potranno
perfezionare, pure vorrei esprimere qualcosa che fa parte del-
I'intero contesto. Si pud dire che mentre siamo qui, in relazione
con il divenire fisico attraverso il corpo fisico, attraverso il cer-
vello siamo in relazione con esseri elementari, e precisamente
con gli esseri elementari che appartengono alla sfera della sag-
gezza. Cio che nel secondo disegno & gia dentro € viene indicato
con il giallo, & ancora fuori nel terzo disegno. Ancora pit fuori

76

¢ il verde, che nel secondo disegno avvolge il capo. Nel verde
in cui vive I'io e in cui vivono con noi gli esseri elementari,
nel verde che avvolge immediatamente il nostro capo nell’am-
mirazione estetica, noi troviamo gli esseri elementari, quali sono
elfi e altri, di cui parlano miti e leggende; questa sfera avvolge
il nostro capo quando sperimentiamo il godimento estetico.

Nel terzo disegno ci avvolgono perod entiti ancor piu spi-
rituali che appartengono alla sfera astrale. Se si volesse in certo
modo rappresentare 'uomo, che al risveglio viene adattandosi
alla sfera della verita, si potrebbe esprimerlo con determinate
parole; si potrebbe rappresentare, ed ¢ invisibile nel fisico, come
eglt venga afferrato da qualcosa che gh si muove intorno, che
aleggia avvolgendolo, mentre la percezione e la verita lo affer-
rano. Tutto questo si potrebbe rappresentare con determinate
parole. Oggi le parole non sono ancora veramente buone, ma
forse diverranno migliori in futuro; tuttavia voglio esporre con
determinate parole quanto riguarda il nesso dell'uomo, al risveglio,
con la sfera della saggezza, della veritd. Agli spiriti che 14 lo
attorniano e lo afferrano, si potrebbe parlare cosi:

Voi che irraggiate nel capo dalla cerchia di luce,
(detto agli spiriti)

Afferratelo — il capo —

Afferratelo ora secondo un puro modo spirituale

Temperate la confusa illusione della sua mente;
(Pordinato seguito di pensieri che dissipa I'illusione)

Temperate la confusa illusione della sua mente
(dell’'uomo)

Risolvete il dubbio dell’anelito angoscioso e bruciante,
(vanno sentite soltanto le parole! Il dubbio viene con cid dissi-
pato e eliminato in quanto la saggezza vi fluisce).

Stornate il suo intimo dal falso cammino.

Il capo non percorrerebbe il giusto cammino se seguisse
soltanto il mondo dei sogni; in quanto il capo si conforma alla

77



saggezza, 1l mondo spirituale che gli scorre intorno purifica la
sua interioritd dall’errore. )

Quattro son le méte del diuturno sperimentare;
(ritorneremo su questo argomento: tutto viene presentato qui
in una quadruplice articolazione)

Quattro son le méte del diuturno sperimentare;

Or senza codardia conducetelo innanzi.

(conducete 'uomo verso le méte)

Dapprima tendete al volto luminoso,

Poi trattenete il lottare dello spirito.

11 debole animo & tosto rafforzato,

E liberato pud compiere il suo giorno.

(liberato da tutto il fantastico, l'arbitrio, di necessitd de-
terminante).

Adempite i pill veri compiti degli spiriti,

Portatelo attraverso la santa luce.

Cosi si potrebbe parlare agli spiriti che afferrano I'uomo
mentre si risveglia alla vita della saggezza.

Mentre 'uvomo si risveglia alla vita della bellezza lo attor-
niano spiriti, e qui io posso rendere gia meglio. Quel che segue
¢ rivolto agli spiriti che vivono nella sfera dell’io:

Voi che avvolgete il capo in un’aerea cerchia,
Manifestatevi secondo il nobile modo degli elfy,
Pacificate la fiera battaglia del cuore,
(la battaglia che giunge fino dentro nel cuore)
Allontanate 1’amaro bruciante strale del rimprovero,
(¢ inteso il rimprovero della coscienza, per il piacere o il dispia-
cere; l'elemento fluttuante visto dunque interiormente ed este-
ticamente)
Purificate il suo intimo dall’orrore sperimentato.
(prima si aveva a che fare con il cervello, ora con l'interiorita)
Purificate il suo intimo dall’orrore sperimentato.
Quattro son le pause del momento notturno,

78

Or senza tardare con amore riempitele.
Prima adagiategli il capo su un fresco cuscino,
(questo corrisponde alle parole precedenti: Dapprima tendete al
volto luminaso).
Poi bagnatelo nella rugiada della corrente del Lete;
(per la saggezza era: poi trattenete il lottare dello spirito)
Agili diventano allora le membra irrigidite,
(nell’elemento della saggezza questo verso corrisponde a: il
debole animo ¢ tosto rafforzato)
Se rafforzato riposa incontro al giorno.
(corrisponde a: e liberato pud compiere il suo giorno)
Compite degli elfi il dovere piu bello
(sono gli esseri elementari. Nel terzo disegno sono gli spiriti
che vivono nell’eterico; percid deve essere detto: Adempite 1
piu veri compiti degli spiriti. Portatelo attraverso la santa luce).
Rendetelo alla santa luce.

Nel primo disegno abbiamo a che fare con Plazione del-
'intera sfera cosmica: la moralita. Ho detto che tutto 'universo
agisce sull’'uomo. Dobbiamo rappresentarlo cosi:

Voi che risplendete nel capo con forza di azioni,
(il volere, la moralita trapassa nelle azioni)
Voi che risplendete nel capo con forza di azioni,
Mostratevi tosto nell’opera cosmica vera.
(poiché l'azione della volontd si compie su di lui seguendo il
Vero operare cOSmMico)
e per la moderazione:
Baldi mortificate le angustie dell’insensatezza,
(gli istinti che emergono dal corpo; ho detto ieri come gli im-
pulsi morali entrino in relazione con cid che agisce dall’ambito
degli istinti corporei)
Baldi mortificate le angustie dell’insensatezza,
Nobilitate ’oscuro impeto delle brame ardenti,
Rapite il suo essere al destino spirituale
(distoglietelo dal seguire solo gli istinti animali)

79



Quattro son le vie del vizio umano,
(abbiamo prima indicato quale vizio cid che deriva solo dagli
istinti, dalla carne)

Strappatelo alla sfera del male.

Vincete i gemiti del fuoco dei sensi,

Illuminate cid che muore nel desiderio.

Animato risonera verso di voi,

Cid che forza produce. per eternita
(perché il karma dell’azione agisce per leterniti)
Provate l’anelito del cosmico agire,
Risvegliatelo a vita piena di grazia.

Abbiamo cosi il triplice modo in cui I'uomo viene affer-
rato nella sua aura dal mondo circostante.

In qual modo 'uvomo di saggezza viene preso dagli spiriti
che lo afferrano?

Voi che irraggiate nel capo dalla cerchia di luce,
Afferratelo ora secondo un puro-modo spirituale,
Temperate la confusa illusione della sua mente;

Risolvete il dubbio dell’anelito angoscioso e bruciante,

Stornate il suo intimo dal falso cammino.
Quattro son le mete del diuturno sperimentare;
Or senza codardia conducetelo innanzi.
Dapprima tendete al volto luminoso,
Poi trattenete il lottare dello spirito.
11 debole animo & tosto rafforzato,
E liberato pud compiere il suo giorno.
Adempite i pit veri compiti degli spiriti,
Portatelo attraverso la santa luce.
La sfera estetica, nella quale Faust si immerge, trova espres-

sione principalmente nel terzo atto della seconda parte, nell’'unione
con Elena, con la bellezza:

Voi che avvolgete il capo in un’aerea cerchia,
Manifestatevi secondo il nobile modo degli elfi,

80

Pacificate la fiera battaglia del cuore,

Allontanate ’amaro bruciante strale del rimprovero,
Purificate il suo intimo dall’orrore sperimentato.
‘Quattro sono le pause del momento notturno,
Or senza tardare con amote riempitele.

Prima adagiategli il capo su un fresco cuscino,
Poi bagnatelo nella rugiada della corrente del Lete;
Agili diventano allora le membra irrigidite,

Se rafforzato riposa incontro al giorno.

Compite degli elfi il dovere piu bello

Rendetelo alla santa luce.

Sfera morale:

Voi che risplendete nel capo con forza di azioni,
Mostratevi tosto nell’opera cosmica vera.

Baldi mortificate le angustie dell’insensatezza,
Nobilitate I'oscuro impeto delle brame ardenti,
Rapite il suo essere al destino spirituale,
Quattro sono le vie del vizio umano
Strappatelo alla sfera del male.

Vincete i gemiti del fuoco dei sensi,
Illuminate cid che muore nel desiderio.
Animato risonera verso di voi,

Cio che forza produce per l'eternita.

Provate l'anelito del cosmico agire,
Risvegliato a vita piena di grazia.

Quando ci si accosta spiritualmente alle cose e si afferra
realmente lo spirituale, allora soltanto si manifesta qualcosa
nella sua piena profonditd. Ora ci sta di fronte il Faust della
seconda parte, che Goethe fa circondare dalla cerchia degli
elfi, cosi come 'uomo estetico sta entro la sfera estetico-spiri-
tuale. Parallelamente a questo abbiamo lo star dentro la sfera
della saggezza-verita e la sfera della moralita.

Nel comprendere queste cose, dobbiamo veramente chia--
mare un po’ in aiuto il sentimento. Viene in mente a questo

81



proposito la parola di Nietzsche: « Il mondo ¢ profondo, piu
profondo che il giorno non pensi! ». Il giorno significa qui lo
sperimentare fisico, il percepire fisico, 'esperienza fisica. «Il
mondo ¢ profondo, pit profondo che il giorno non pensi! »
Lo ¢ davvero, soprattutto se si fa rientrare nel mondo 'uomo con
la sua piena completezza, I'uomo che vive sul sentiero cosmico
della sua evoluzione, 'uomo di cui nella nostra esistenza attua-
le possiamo comprendere ancora poco. Vale a dire: di noi stessi
comprendiamo ancora poco nella nostra presente esistenza. Vi
¢ infinitamente molto in cid da cui noi siamo divenuti, ed in
tutto cid che dovremo conoscere una volta nel nostro passaggio
attraverso le sfere di Giove, Venere e Vulcano; c’¢ veramente
molto in noi di cio che ancor deve divenire entro la nostra evo-
luzione terrena. Solo a poco a poco ci si solleva da quanto an-
cora ricorda le rappresentazioni dell’epoca presente fino a cid
che, essendo gid piu spirituale, 'uomo comprende con diffi-
colta, cido che 'umanitd contemporanea comprende ancora assai
poco attenendosi alle consuete rappresentazioni. Osservando
l'uomo quale vive oggi sulla Terra, troviamo presente in lui,
potremmo dire gia come germe, quel che si sviluppera durante
il periodo di Giove, di Venere e di Vulcano. Ma l’'uomo ¢ al-
trettanto il risultato della sfera di Saturno, del Sole, della Luna
e della Terra. Ho detto ieri che I'elemento della saggezza, della
verita era gia disposto sul Sole e sard concluso su Giove. Rap-
presentiamo ora anche questo graficamente.

Per il germe posto sul Sole sard raggiunta una determinata
conclusione su Giove; percid possiamo dire: dal Sole a Giove
si realizza I'effettiva evoluzione della veritd; su Giove essa sard
divenuta completamente interiore; proprio allora essa sara
completamente saggezza: verita diviene saggezzal

Sulla Luna inizia poi quello che contiene la sfera estetica,
la cui conclusione si avra su Venere. Possiamo indicarlo ini-
ziando sulla Luna e concludendo su Venere; abbiamo cosi
I'evoluzione della bellezza.

Effettivamente il contenuto di queste due correnti, come

82

Yenere yultd ho

K ., s
RERI w4
0 ” ll”fl///(////

o 7 R

v /‘-'lr
g1 ySh2ra

Vet
. casd

. belle22a .
verita moralila

pure della terza, riposa nella nostra subcoscienza, poick.lé du-
rante Pevoluzione della Terra inizia cid che potremmo chiamare
la sfera della moralita. Essa giunge alla conclusione su Vulcano.
Abbiamo dunque una terza corrente, quella della mcrralith.'Una
quarta corrente sard conclusa quando la Terra avra raggiunto
la méta della sua evoluzione. Con la Terra ha inizio la morahtf‘l..
Ma questa a sua volta conclude un ordine piu alto, che ha gia
avuto inizio su Saturno; abbiamo dunque una corrente da
Saturno alla Terra che chiameremo ora giustizia, nel senso che
ho chiarito precedentemente. Sappiamo che su Saturno furon_o
disposti i sensi; questi avrebbero fatto disperder.e 1’}10‘mo, atti-
randolo in tutte le direzioni. Come & noto noi distinguiamo
dodici sensi, e il senso, nella sua evoluzione attraverso Sole,
Luna e Terra, dovrebbe portare 'uomo all'orientamento e alla
giustizia; giustizia che si unira alla moralita solo. qu_ar.ldo verra
afferrata dalla natura morale della Terra. Una giustizia morale
& presente solo sulla Terra. La sfera o corrente della giustizia
& Telemento centrale che agisce interiormente di fronte all’ele-
mento periferico dei sensi; tutto quanto viene cosl rappresen-
tato & contenuto nell'uomo, e tutti sappiamo che solo una pic-
colissima parte di cio che agisce, vive € tesse in. lui; gli & re121.t1-
vamente presente alla coscienza, ma tuttavia agisce, tesse € vive
in profondita. A questo punto ci si potrebbe chiedere se, come

83



Spesso appare, sia veramente cosi poco quello che I'uomo af-
ferra del suo essere inserito nel’ampia corrente dell’essere, del
suo emergere da essa, se sappia veramente poco di tutto cid
che egli &.

La coscienza non & perd dominio esclusivo di una cerchia
di iniziati, ma qualcosa che gli uomini gia possono raggiungere.
Esistono effettivamente uomini che per un dono naturale, in
particolari momenti di grazia, sentono salire irradiando cid
che vive ed opera profondamente nelle correnti in cui 'uomo &
inserito. Tale esperienza si manifesta nei modi pill svariati.
Esistono singoli individui che percepiscono, in senso ben piu
alto di quanto non avvenga nell’esteriore e limitata concezione
della religione, questo elemento pili profondo entro I'uomo. Si
parla spesso di peccato, e certi pastori cercano proprio, con un
approfondimento in questa direzione, di risvegliare nell’uomo
la.coscienza del peccato. Si tratta perd soltanto di un compren-
dere superficiale. Certamente il superficiale & pure giustifi-
cato, ma si pud andare pit in profondita. Uomini pit profondi
sentono emergere, unito alla semplice coscienza del peccato,
il risonare e rilucere di qualcosa che agisce dalle sotterranee
profonditd dell’essere umano. Se gli uomini non avessero ti-
more o paura di conoscere se stessi, essi si conoscerebbero molto
pit spesso. Ma I'anima subcosciente reprime cid che agisce nelle
profondita, perché 'uvomo inconsciamente ha paura, ha timore,
ha angoscia di se stesso, della sua vastith e della sua profondita.
Quando poi questi elementi irradiano e rilucono, questo irra-
diare e rilucere si presenta in modo enigmatico. Lo si speri-
menta intensamente con uomini che abbiano tutto questo per
vera e profonda esperienza animica. La lirica seguente esprime
assai bene il sorgere dinanzi a un’anima umana, nel fluttuante
sognare della vita animica, di cid che vive nel profondo dell’es-
sere umano. Rappresentiamoci un uomo che abbia dietro di sé
il peso e il lavoro di una giornata, che si disponga al riposo;
ma dalla calma, dall’oscurit3, dalle tenebre, come in un potente
sogno animico egli sente quasi palpabile dinanzi a sé cid da cui

84

Pessere umano si alza. Eccone la descrizione di un poeta polacco:

E nel segreto incanto della notte

Dinanzi al mio palazzo,

Innalzato dallo spettro nebuloso dei miei sogni,
Fiori incredibili con occhi di morte '

Di una perfida ghignante medusa

Nella rugiada impregnata di luce lunare

Crebbero fino all’inverosimile.

Quando la luna entrd furtivamente

E si poso sul letto della mia stanchezza,

Allora mi sveglid dal sonno

Mostruoso cupido desiderio,

Che facea fremer le mie labbra in un incerto balbettio
E brillar i miei occhi in un ardente fuoco febbrile
Secondo la tua bestialita!

Mea culpa, mea maxima culpa!

Queste belle parole liriche di Jan Kasprovicz * sono una
meravigliosa esperienza che, insieme all'interrogativo, sﬁog‘a
qualcosa della risposta. L’interrogativo & presente perché in
certo modo in questa lirica vive il passaggio dal ricordo della
giornata attraverso la sfera estetica fino alla sfera I.norale: mea
culpa, mea maxima culpa. Non si deve temere l'interrogativo
che nasce qui dalla fluttuante vita subconscia. Queste cose non
devono suscitar timore, ma accendere domande. I «fiori incre-
dibili con occhi di morte, simili a una perfida ghignante medusa »
sono esseri-domanda, forme-domanda, plasmati dal regno ve-
getale. Che relazione ha tutto cid con la Luna ? Bastera ricordare
le correnti lunari e comprenderemo che il chiarore lunare nel
suo lieve fluttuare congiunge la realta fisica esteriore con I’espe-
rienza dello spirito. Qui si ha a che fare veramente con una ma-
gnifica esperienza dello spirito:

E nel segreto incanto della notte,
Dinanzi al mio palazzo
Innalzato dallo spettro nebuloso dei miei sogni,

85



Fiori incredibili con occhi di morte
Di una perfida ghignante medusa
Nella rugiada impregnata di luce lunare
Crebbero fino all’inverosimile.
Quando la luna entrd furtivamente
E si posd sul letto della mia stanchezza
Allora mi sveglid dal sonno
Mostruoso cupido desiderio,
(ricordiamo le parole rivolte agli spiriti nella sfera della moralitd)
Allora mi sveglid dal sonno
Mostruoso cupido desiderio
Che facea fremer le mie labbra in un incerto balbettio
E brillar i miei occhi in un ardente fuoco febbrile
Secondo la tua bestialita!
Mea culpa, mea maxima culpal!

Rappresentiamoci allora il risplendere della sfera morale
che vince i gemiti del fuoco dei sensi, che illumina cié che muore
nel desiderio, e allora alla forza morale si fa incontro la forza
che produce per Ieterniti.

E necessario ricorrere all’aiuto del sentimento se si vuol
penetrare nelle profondity di quanto & in relazione con I'uomo.
Solo in tal modo ci si acquista a poco a poco la rappresentazione
della vita dell’'uvomo entro i regni della veritd, della moralita,
dell’estetica, entro l’elemento rappresentativo e quello della
verita; non diversamente da quanto avviene con I’entrata nel
piano fisico nei regni minerale, vegetale, animale. L’uomo si
fa womo attraverso il minerale, il vegetale, ’animale e I'umano
fino all’elemento morale, estetico, fino alla pienezza della verit-
saggezza. L’'uomo ¢ inserito nella corrente dell’essere che in
modo mirabile, attraverso le sfere evolutive di Saturno, Sole,
Luna, Terra, Giove, Venere e.Vulcano, superando e ricolle-
gando le singole forze, ha dotato 'uomo nel corso della sua evo-
luzione di tutto cid che i pi profondi impulsi del cosmo ave-
vano predisposto per lui.

86

SESTA CONFERENZA

Dornach, 7 agosto 1916

Continuare ad esporre il nesso dell’entitd umana con il
cosmo pud riuscire ostico a qualcuno; eppure che I'uomo ri-
sulti conformato dal cosmo in modo complicato ¢ una realtd
alla quale dobbiamo assuefarci. L’epoca presente richiede che
ci si abitui a questo fatto reale, perché altrimenti, e questo deve
venir detto, potrebbe diventare troppo tardi. Gli uomini vi-
vono attualmente un’incarnazione in cui ¢ ancora possibile il
non saper nulla della complicata natura dell’'uvomo; ma verranno
tempi diversi, le anime umane saranno allora di nuovo incarnate,
e l'atteggiamento di oggi non sara piu valido. Le anime dovranno
finalmente cominciare a sapere in che relazione sia 'uomo con
il cosmo. Si pud dire che stiamo ancora attraversando un tempo
in cui non spetta ancora all’'uomo di tenere insieme da sé le di-
verse parti costitutive della sua natura, quelle che ieri abbiamo
potuto rappresentare da un determinato punto di vista; viviamo
in un tempo in cui queste diverse parti sono collegate senza la
nostra cooperazione, in un tempo in cui pud esserci qualcuno
che afferma per amore di comoditd che la «sapienza » antro-
posofica ¢ troppo complicata, che la verithd invece ¢ semplice,
e che quanto non ¢ semplice non ¢ effettiva verita. Affermazioni
di questo genere sono oggi ancora molto frequenti. Chi fa si-
mili affermazioni sotto la seduzione luciferica, non ha la pil
pallida idea di come sia lui stesso ad ingannarsi e annebbiarsi
affermando la presunta semplicita della verita. Verranno infatti
tempi in cui 'uomo scoprira per esperienza di essere molto
complicato, e solo dalla conoscenza potrd trarre la sua unita.

87



Ma ogni futuro deve esser preparato, ed ¢ compito della concezio-
ne del mondo scientifico-spirituale preparare 'evoluzione della
civiltd terrena per il tempo in cui I'uomo dovra sapere come te-
ner congiunte le sue diverse parti.

Ricordiamoci ora della veritd fondamentale che in questi
giorni abbiamo esposto nei particolari: la duplice natura del-
I'vomo. L’'uomo ha essenzialmente una duplice natura, e questo
fatto ¢ gid evidente nel suo aspetto esteriore, in quanto si po-
trebbe dire che il capo risulta conformato da un punto di vista
completamente diverso dal resto dell’organismo. Osservando
il capo dell'uomo, come esso & oggi, si ha di fronte il risultato
di cid che fu realizzato dal corpo della precedente incarnazione,
mentre il nostro corpo attuale, con I'esclusione della testa, di-
verra il capo dell’incarnazione futura, dopo che avremo tra-
scorso il periodo tra la morte e la nuova nascita. Potremmo
dunque disegnare cosi schematicamente il procedere dell'uomo
attraverso le incarnazioni:

) ll PRI
e, . l”",fl"‘s/””:’ /l/" e 1/4-"'/ ,f ’
: v’
(I/l/”l’ 11/0011//4((44 v,‘hf/(f((,/flllllfu f‘{/[ =4 ,"l‘{""( e
. /Z i ;7,0
, ( / 4 7 ¢
r e /) z :4 /4 7,7 ;
AP 1 b 777 % PAaed ¢
L{r YA 7 4
Y ', ’ '3 ya $
“ ‘ ’l‘/ 4"”
e % %

h

L’uomo ha il capo e ha il resto del corpo. Egli perde in sostanza
cid che oggi & rappresentato dal capo, mentre il resto del corpo
apparira trasformato nel capo della successiva incarnazione, e
il nuovo corpo gli verra dato dalla Terra. Tale corpo si trasfor-
mera a sua volta nella testa della successiva incarnazione, e ri-
cevera ancora il nuovo corpo dagli antenati, dalla Terra. Il
capo va sempre perduto, naturalmente per quanto riguarda

88

le forze. Per quanto riguarda la materia, va perduto anche il

resto del corpo. Qui non si tratta comunque della materia este-
riore, che ¢ effettivamente parvenza nel senso piu vero, bensi
di tutte le forze che risiedono nel corpo, ad esclusione della te-
sta, Tali forze saranno trasformate nelle forze del capo, nel tem-
po che trascorreremo tra una morte e una nuova nascita. Le
forze che sono ora presenti nel nostro capo sono in veritd le
medesime che nell'incarnazione precedente erano legate al no-
stro corpo. Questa era la rappresentazione fondamentale che
abbiamo gia elaborato nei particolari.

Per comprendere sempre meglio queste cose, vogliamo ora
aiutarci con altre rappresentazioni gid acquisite. Cominciamo
col chiederci in che modo il nostro corpo, le forze del nostro
corpo attuale possano venir trasformate in modo da diventare
una testa nella prossima incarnazione. Risulta sempre difficile
pensare che il nostro corpo venga trasformato in una testa.
Che cosa rende possibile questa trasformazione? Questa ¢ la
domanda che ci dobbiamo porre.

Per rlspondere a questa domanda, dobbiamo rivolgere il
nostro sguardo animico a quanto abbiamo detto a proposito
dell’elemento rappresentativo, all’elemento conoscitivo nell’ani-
ma umana che ora & legato alla testa, a quanto abbiamo detto
a proposito di verithd, di saggezza. Di solito 'uomo odierno
ritiene che quanto si acquista nella conoscenza serva unicamente
a fornirci immagini del mondo esterno, a farci apprendere
qualcosa del mondo esterno. Esistono teorici della conoscenza
che dissertano all’infinito su come stiano in rapporto concetti
o rappresentazioni, su quale misterioso legame esista tra la
natura del concetto e la cosa che esso rappresenta. Tutte queste
teorie presentano il medesimo punto debole. Posso chiarire
questo errore soltanto esprimendomi con una immagine. Pen-
siamo che un botanico, volendo esaminare la natura del grano,
ponesse la questione cosi: mi servo della chimica per esaminare
il grano riguardo agli elementi che sono necessari all’'uomo per
nutrirsi con esso, con farina di grano e simili. E nel rapporto

89



esistente fra il grano e la nutrizione umana il botanico vorrebbe
ricercarne la natura, vale a dire i motivi per cui questo ¢ formato
da determinati elementi. Un uomo simile cadrebbe certo in
un curioso errore, se credesse di poter apprendere qualcosa del-
I'essenza del grano, esaminandolo quale buon alimento per
'uomo. 11 grano si forma all’interno dell’intera pianta, quale
frutto; e P'essenza che lo ha reso come esso ci appare potra
venir conosciuta solo da chi veda nel grano la possibilita di
dar vita a una nuova pianta. Riguardo alla sua vera essenza &
del tutto marginale il fatto che esso fornisca elementi per la
nutrizione umana; con l'interna natura del grano tutto cid non
ha niente a che fare. Chi consideri tutto soltanto secondo prin-
cipi utilitaristici, e faccia delle conoscenze utilitaristiche la
scienza pill vera, potrd esaminare il grano dal punto di vista
chimico e trovare che in esso esiste qualcosa che pud servire
per I'alimentazione umana. Ma il fatto che 'uomo se ne nutra,
non ha nulla a che fare con I'intimo essere del grano; con tale
intima. essenza & piuttosto in relazione la possibilith di far svi-
luppare una nuova pianta.

Per chi guardi le cose servendosi della conoscenza, dell’ele-
mento della rappresentazione, i diversi teorici della conoscenza
non appaiono molto dissimili dalle persone che volessero esa-
minare il grano in base alla sua possibilitd di nutrire 'uomo.

Se si volesse infatti interrogare il grano sul suo compito
originario, se gli si volesse chiedere perché esista, la risposta
non sarebbe certo: per nutrire 'uomo, ma per dar vita a una
nuova pianta. L’errore dei teorici della conoscenza che ho adesso
caratterizzato, non pud sfuggire a chi osservi secondo I’elemento
di conoscenza e rappresentazione. Cid che infatti chiamiamo
elemento conoscitivo, la rappresentazione, la veritd, la saggezza
che vivono in noi originariamente non sono affatto presenti per
darci raffigurazioni delle cose esteriori. La possibilita di raf-
figurare cose esteriori non & che una corrente secondaria, esat-
tamente come per il grano la possibilitd di nutrire I'uomo. La
conoscenza non esiste solo per creare immagini delle cose este-

90

riori, ma per qualcosa di diverso. Essa esiste in modo da agire,
" tessere e vivere nell’uomo in una determinata maniera. Nella

nostra ésistenza fra nascita e morte andiamo accumulando sag-
gezza, saggezza che contemporaneamente impieghiamo in modo
che possa essere immagine del mondo esterno, proprio come ci
serviamo del grano quale alimento. Ma al grano, da noi usato
come alimento, sottraiamo la destinazione in esso riposta: quella
di plasmare una nuova pianta. In egual modo sottraiamo al-
Ieffettivo compito della verita tutto cid che impieghiamo per
conoscere il mondo esterno. L’elemento della rappresentazione,
della veritd, non & primieramente destinato a questo scopo.
A che cosa & destinato I'elemento della verita, nel senso in cui
riteniamo destinazione nel grano quella di produrre una nuova
pianta ? La nostra attivitd conoscitiva, il nostro lavorare nell’am-
bito della veritd, sono destinati a sviluppare in noi tra nascita
e morte delle forze che trasformino il nostro organismo dopo
la morte, che trasformino cioé¢ la sua configurazione di forze
nella configurazione di forze del capo! Ecco il nesso mirabile
che si scopre, seguendo il procedere dell’'uomo tra nascita e
morte da un lato, e tra morte e nuova nascita dall’altro. Le co-
noscenze che I'uomo acquista servono principalmente a operare
la trasformazione del suo organismo, con esclusione della testa,
nel capo della futura incarnazione. Si potra dire che tanti uomini
non acquistano affatto delle conoscenze, restano terribilmente
stupidi; solo pochi acquistano giudizio, ed ¢ sempre fra questi
ultimi che ’osservatore non manca mai di annoverare se stesso.
E gia stato detto da pil parti, e con ragione, che I'uomo acquista
piti saggezza, che impara di piti nei primi tre o quattro anni della
sua vita, che non in tre anni di universita. Nei primi tre anni di
vita impariamo veramente molto di quanto ci ¢ dato di imparare
qui sulla Terra mediante la nostra testa. Acquistiamo le cono-
scenze necessarie a parlare, a intendere il parlare e molto altro
ancora. Impariamo veramente moltissimo; e tutto cid appar-
tiene a quanto si deve chiamare contenuto di saggezza.
Attraverso la saggezza che 'uomo acquista, e rispetto alla

91



quale non esistono grandi differenze fra i singoli, si muove e

tesse la forza che trasforma in capo il nostro organismo nel pe-

riodo di passaggio tra la morte e una nuova nascita. Quello che
dobbiamo accogliere qui, tramite la nostra facolty rappresen-
tativa e conoscitiva, ¢ fondamentalmente davvero complicato.
Solo talvolta nei sogni, di cui ho dato un esempio ieri riferendo i
versi di un poeta polacco, viene appena accennato all’'uomo qual-
cosa di quanto ribolle e tesse fra le rappresentazioni delle quali
diveniamo pienamente  coscienti. Questo qualcosa che tesse
e ribolle, agisce appunto in noi, e giunge ad effetto dopo la morte
operando la trasformazione del nostro organismo. Le acquisi-
zioni della conoscenza, ad eccezione di quanto impieghiamo nella
comprensione del mondo esterno, vengono riunite per trasfor-
mare il nostro organismo. Cid che usiamo per comprendere il
mondo esterno nel senso usuale, va perduto per la nostra evo-
luzione, lo sottraiamo alla nostra evoluzione. Servendoci dei
chicchi di grano come alimento (e sono ben di piu di quelli che
vengono di nuovo sparsi nella terra) noi sottraiamo ad essi il
totale processo evolutivo della pianta; analogamente, nell’attuale
periodo di evoluzione dell’umanita, sottraiamo a noi stessi ben
di pit di quanto riteniamo facendo nostro cid¢ che & esteriore.
Se riandiamo-col pensiero a tempi piu antichi in cui gli uomini
conquistavano quello che sapevano per interiore scienza chiaro-
veggente, vediamo che quegli uomini non si davano al mondo
esterno come oggi avviene. Le conoscenze di antiche popolazioni,
quali gli antichi egizi o gli antichi caldei, si fondavano sulla
chiaroveggenza atavica e assai poco sull’evoluzione esteriore.
Il tempo in cui viviamo ha completamente invertito questa
proporzione. Oggi si prende molto dall’esterno, ed & ben poco
quello che dall'interiorith si immette nell’evoluzione. I greci
tennero il giusto mezzo di una determinata evoluzione di civilta,
non condizionata solo dal fatto che essi possedessero particolari
disposizioni. Queste indubbiamente vi erano, ma da sole non
sarebbero bastate. Essi devono I'unitd di tutta la loro civilta
anche alla circostanza che il territorio occupato da loro era rela-

92

tivamente piccolo anche rispetto al mondo allora conosciuto.
I greci conoscevano 1’Asia Minore, giungevano all’Asia, sape-
vano dell’Africa, ma non sapevano assolutamente nulla dell’Ame-
rica; anche gran parte dell’Europa era per loro del tutto scono-
sciuta. Platone poteva ancora sapere qualcosa della moralita,
della cwppostvy, della Swostvn, proprio grazie alla circo-
stanza che il campo delle conoscenze esteriori era per i greci
ancora limitato. Era quindi ancora possibile serbare per I’evo-
luzione interiore ‘molte forze spirituali e di saggezza, sebbene
questo avvenisse gid in minor misura rispetto agli antichi egizi
o caldei, agli antichi persiani e indiani. Nel nostro tempo, in
cui a poco a poco tutta la Terra ¢ stata esplorata e resa accessi-
bile, gli uomini cercano di acquisire il maggior numero possibile
di conoscenze esteriori. E quanto sono aumentate! Se I'intensiti
fosse pari all’estensione, gli uomini porterebbero con sé ben
poco, € meno ancora le persone colte rispetto a ogni contadino,
dlnquanto ¢ necessario per trasformare il corpo fisico nella testa
fisica della successiva incarnazione. Grazie a Dio, nella maggior
parte dei casi, 'aver viaggiato non significa aver visto molto,
ma aver molto consultato delle guide turistiche; ’ampiezza del
percorso non corrisponde a quella delle conoscenze. Gli uomini
dunque non sottraggono proprio tutto. Altrimenti per chi ¢
sempre alla ricerca di sensazioni, per chi vuol apprendere dal-
Pesterno cio che sa, ci sarebbe il pericolo di rinascere con una
testa che non sia la ben realizzata trasformazione del resto del
corpo, con una testa che apparirebbe molto animalesca. Tale
sarebbe il destino per aver disperso le forze formative.

Ora dunque possiamo anche estendere i paragoni tratti
dall'immaginazione. Possiamo chiederci: se tutto cid che im-
pieghiamo nella conoscenza esteriore, nel sapere esteriore, viene
sottratto alla sua vera essenza interiore, come avviene per il grano
usato quale alimento, quale somiglianza esiste fra il sapere este-
riore, quel che diventa sapere esteriore, e il dato di fatto che
il grano pud venir usato come alimento? Esiste un’intima so-
miglianza, che deve perd esser motivata. |

93



Volgiamo ancora il nostro sguardo al fatto particola.re che
una gran quantith di chicchi di grano viene usata nell’ahrfxento
per gli uomini, anziché nel processo di riproduzione della pianta.
Possiamo dire allora che il grano viene sottratto al suo sviluppo
lineare. Abbiamo un chicco di grano, da questo saranno prodotti
altri chicchi e cosi via; ma innumerevoli chicchi vengono rac-
colti ed essi passano effettivamente in un altro ambito, nell’am-
bito dell’alimentazione umana che non ha niente a che fare con
il ciclo di sviluppo della pianta.

et
.
At

*ﬁ%\&a-&\
a .
.

AP
A

¢ ’
Ty
.’ o805
IEARd

" >
N

Y
5 Se s

I
WA 4
Pl

’ 1"’/?;
Sty ’/XZ!,

-
CN

SENSSOER
: N
0 A
X
.
N -~

Y
QA

.
.
.
N
N

Ny

o R
&
\“

AN

N
%

A\ A
S\

Volendo acquistare una vera concezione del mondo, la
natura offre la possibilita di formarsi un concetto di qua.lcosa
che deve venir particolarmente considerato. La nostra scienza
esteriore ha condotto a poco a poco alla terribile abitudine di

9

voler spiegare tutto secondo il principio di causa ed effetto.
Quel che segue non puo essere altro che il risultato di quel che
precede. Non vi € niente di piu folle che questo voler unifor-
mare il mondo nella rappresentazione, che sempre si debba pro-
cedere dalla causa all’effetto, o viceversa, dall’effetto alla causa.
Esistono effetti posteriori che non hanno assolutamente alcun
diretto nesso causale con una precedente causa; ¢ forse insita
nel grano la causa che rechi con sé l'effetto di fare di esso un
prodotto alimentare? Tutt’al pit la ¢ seguendo la teleologia a
buon mercato ancora in voga in parte nel secolo diciottesimo,
secondo la quale la presenza in natura di sostanze sugherose
veniva spiegata con I’azione di spiriti misteriosi che procuravano
quel materiale affinché si potessero fare turaccioli da champagne.
Limitiamoci a dire che il frutto del grano passa in una sfera
diversa. :

Lo stesso si pud dire per le conoscenze che acquistiamo della
natura esteriore, delle cose esteriori. Le cose trapassano allora
in una sfera diversa, e prego di accogliere questa verita molto,
molto profondamente. Noi uomini possiamo sottrarre una gran
quantita della verita che portiamo in noi e che dovremmo usare
per far si che il corpo della presente incarnazione venga trasfor-
mato nel capo della futura. Possiamo sottrarre a noi stessi vera-
mente molto per acquisire tali conoscenze; dobbiamo perd
tener presente che esse devono essere qui per qualcosa di di-
verso. Il grano puo in certo modo venir nobilitato dall’impiego
che 'uomo ne fa per la sua alimentazione; gli viene per cosi
dire presentato un compenso per esser stato privato della sua
vera essenza; altrettanto dovrebbe avvenire per la conoscenza
esteriore umana che & sviluppata assolutamente in senso con-
trario alla natura della rappresentazione, della verita. Tutto
cid che I'uomo acquista di verita in immagini del mondo ester-
no, nel suo sentimento deve consegnarlo agli spiriti. Déve sempre
aver coscienza: se acquisti conoscenze che sottrai alla cor-
rente del progresso, ti sia chiaro che I’acquisir conoscenza deve
essere un servizio divino. Le conoscenze che otteniamo senza

95



essere coscienti di compiere un servizio sacro entro I’evoluzione
dell’umanita, tutto cid che prendiamo dal mondo esterno senza
consegnarlo agli spiriti perché lo accolgano e se ne nutrano,
ogni conoscenza acquisita senza questi pensieri e sentimenti,
¢ come il seme di grano che cade in terra e imputridisce, senza
raggiungere alcun obiettivo: né il proprio, né l'altro, quello di
servire alla nutrizione umana.

Abbiamo qui un punto in cui si deve sentire come neces-
sario che dai nostri sforzi in senso scientifico-spirituale scatu-
risca un ben preciso risultato pratico: non si deve soltanto im-
parare qualcosa, accogliere qualcosa solo come sapere; dall’ac-
coglimento dei contenuti della scienza dello spirito deve es-
ser posto nella nostra anima un sentimento completo. Colleghiamo
all'idea del sapere il sentimento che il sapere deve essere un ser-
vizio divino, che & fondamentalmente un’offesa al senso divino
dell’evoluzione il profanare il sapere, il distoglierlo dalla sua
destinazione divina.

Ho detto che solo nei tempi moderni ¢ subentrata la possi-
bilitd di acquisire in larga misura il sapere esteriore. Presso gli
egizi il sapere era ancora quasi completamente interiore; sol-
tanto le nozioni successive formarono il sapere esteriore. Du-
rante il periodo di civiltd greco-latino si presentd I'occasione
per 'uomo di accrescere sempre piu la possibilitd di acquisire
tale sapere esteriore. Ma sorse anche la possibilitd di trovare
la via per trasformare il sapere in un servizio divino quando il
Cristo venne sulla Terra con il suo annunzio.

Ecco di nuovo un nesso che chiarisce gli avvenimenti sto-
rici. Nel momento dell’evoluzione umana in cui il sapere diviene
sapere del mondo esteriore, compare il Cristo dal mondo spi-
rituale per far si che I'uomo, nel suo sentimento per la guida
divina del Cristo, potesse fare del sapere un servizio divino.
Sebbene oggi 'umanitd non sia ancora molto avanti nello svi-
luppo del sentimento di fare del sapere un servizio divino, nella
misura in cui 'umaniti stessa comprendera sempre di piu che

96

il Cristo rende divina la vita sulla Terra, essa imparerd anche a
fare del sapere un servizio divino.

Attraverso tutto cid di cui la nostra testa & un segno este-
riore, viviamo cosi in modo da usarne solo una piccola parte
per la trasformazione del nostro corpo nella testa futura. Se
avremo i giusti sentimenti che ho appena caratterizzati, il resto
potremo impiegarlo per offrire a entita spirituali superiori un
determinato nutrimento attraverso i concetti da noi acquisiti.
Dobbiamo cercare di guadagnare sapere per gli spiriti superiori,
proprio come il grano cresce anche per la nutrizione degli uo-
mini. E cosi infatti, ma questa destinazione deve essergli adat-
tata. Non altrimenti, tramite il nostro sentire, dobbiamo con-
formare il nostro sapere alla destinazione di cui abbiamo par-
lato ora. Se I’evoluzione dell’'umanitl deve essere risanata, molto,
veramente molto, dipendera dal fatto che tali sentimenti pos-
sano venir sviluppati.

Negli antichi misteri e nelle scuole dei misteri era ancora
naturale che chi dovesse conseguire il sapere lo ritenesse anche
qualcosa di sacro. Questa era una delle ragioni fondamentali
per cui non tutti potevano accedere ai misteri. Chi vi era accolto
doveva offrire la garanzia di ritenere il sapere una cosa sacra,
di concepirlo come un servizio divino. Tutto cid era reso pos-
sibile anche da una certa chiaroveggenza atavica, e questo deve
essere oggi una riconquista dell’'umanitd. L’umanitd ha attra-
versato un periodo in cui si & sviluppata in senso materialistico,
e sappiamo che era giustificato. Deve ora tornare a risanarsi dal
materialismo, e cid sari possibile se si avra di nuovo il sentimento
che il sapere & un servizio divino, come lo si riteneva in tempi
passati. Questo dovra perd essere in avvenire il risultato di una
presa di coscienza e potra accadere se la scienza dello spirito
si diffondera fra gli uomini in misura sempre maggiore. Il sa-
pere non deve finire come il seme di grano che imputridisce
per terra. Tutto quanto viene disposto solo al servizio dell’uti-
lita esteriore, delle strutture meccaniche esteriori, avra la stessa
sorte del seme di grano che imputridisce. Quanto non viene

97



disposto per il servizio divino va perduto. Non viene imPiegato
come aiuto alla nostra futura incarnazione, né come nutrimento
per entith spirituali superiori. L’imputridire del seme di grano
& un processo reale, avviene effettivamente. Anche la. c'hss1pa-
zione del sapere, senza che se ne faccia un processo divino, un
servizio divino, & pure un fatto reale. Oggi ci porterebbe troppo
lontano esporre che cosa significa Pimputridire del seme di
grano, imputridire perché non pud spuntare, Peyché .deve pe-
rire. Il sapere che non viene posto al servizio divino viene perd
afferrato da Arimane, passa al servizio di Arimane e ne costrui-
sce la potenza; egli si inserisce tramite i suoi servi sp1r1.t1.1a11 nel
processo cosmico, Vi si inserisce, perché & proprio lo spirito d'el-
Postacolo, e lo & in misura maggiore di quanto dovrebbe giu-
stificatamente essere. .

Abbiamo cosi un quadro del completo significato di cid
che vive in noi ora con carattere di rappresentazione, di verita.
Esporrd nelle prossime due conferenze quel che riguarda lz?
bellezza e la moralitd; potremo poi ricollegare i tre fenomeni
in modo da risvegliare di nuovo una possibilita di pitt appro-
fondita comprensione dell’entita umana.

98

PAESSS—

SETTIMA CONFERENZA

Dornach, 12 agosto 1916

Quando si parla di grande e piccolo mondo, di macrocosmo
e microcosmo, come per esempio nel Faust di Goethe, ci si
riferisce all’intero universo e all’'uomo: I'universo quale grande
mondo, e 'uomo quale piccolo mondo. I nessi tra il cosmo
e I'uomo sono veramente molteplici e assai complessi, come ab-
biamo gia visto ora per molti aspetti. Vorrei adesso ricordare
qualcosa di cui abbiamo gia parlato nel corso del tempo, e col-
legare quanto ricorderd a una considerazione sul nesso del-
I'uomo con l'universo. Parlando dell’'uomo quale essere dotato
di sensi, diciamo che i sensi hanno ricevuto il primo impulso,
il primo germe, durante l’antica evoluzione di Saturno. Questo
fatto & gid stato esposto e indicato piu volte nei miei cicli di
conferenze. Ovviamente non st deve pensare che i sensi, nel
loro primo germe posto durante il tempo di Saturno, fossero
gid come oggi li abbiamo; sarebbe naturalmente una follia. E
anzi straordinariamente difficile rappresentarsi la conformazione
dei sensi quale era al tempo dell’antica evoluzione di Saturno.
Infatti & gia difficile farsi un’idea di come fossero i sensi durante
P'antica evoluzione della Luna; essi erano allora ancora comple-
tamente diversi dai nostri sensi attuali. Vorrei ora illuminare
un poco lo stato dei sensi al tempo dell’antica evoluzione della
Luna quando essi attraversavano il loro terzo stadio evolutivo,
dopo quelli di Saturno e del Sole.

Nei confronti dell’evoluzione dell’antica Luna, i sensi uma-
ni si presentano oggi come qualcosa di molto pii morto. Essi
erano in quel tempo organi molto piu vivi e vitali; non erano perd

99



A umana pienamente cosciente,
a sognante dell'uomo lunare,
a escludere ogni libertd, ogni
iderio. La libertd poté svilup-
soltanto durante 1’evoluzione
dunque ancora la base per un
he abbiamo acquisito durante
solo per una coscienza oscura,
€ terrestre, una coscienza che
l’odierna coscienza di sogno.
nza di cinque sensi; sappiamo
che dobbiamo in veritd distin-
sensi che di solito non si con-
per 'epoca terrestre, quanto i
E enumerati: vista, udito, gusto,
non ¢ giustamente distinto da
ni si comincia ora a fare que-
it antico questi due sensi fu-
ece questi due sensi sono na-
mezzo del tatto noi percepiamo
nso del calore & tutt’altra cosa.
cosi posso esprimermi, per il
mondo, allora si devono di-
oggi enumerarli ancora una

enso per il cui tramite 'uomo
materiale del mondo esterno.
contro il mondo esteriore, co-
el modo pil grosselano. Tut-
tatto si svolge nell’ambito della
la sua pelle contro I'oggetto.
ezione dell’oggetto contro cui
ell’ambito della pelle, entro il
el tatto avviene dunque entro

Entro 'organismo umano, ancor pill in profondita del senso
del tatto, si trova quello che possiamo chiamare il senso della
vita. E un senso all'interno dell’organismo cui I'uomo non ¢& abi-
tuato a prestare molta attenzione, poiché agisce entro di lui
in modo oscuro. Se qualcosa non va nell’organismo, noi per-
cepiamo il disturbo; ma quell’armonica cooperazione di tutti
gli organi che si esprime nel senso vitale giornaliero, sempre
presente nella condizione di veglia, non viene di solito conside-
rata in quanto si pretende spetti di diritto. Si tratta di sapersi
compenetrati da un determinato sentimento di benessere, dal
sentimento vitale. Quando questo é smorzato si cerca di ri-
posare un poco per restituirgli freschezza. Si avverte questo
rinfrescarsi e smorzarsi del sentimento vitale, soltanto che in

‘generale si & troppo abituati al proprio sentimento vitale per

poterli sempre rilevare. Esiste un senso preciso, il senso della
vita, per mezzo del quale percepiamo il vivente in noi, cosi
come vediamo con gli occhi tutto quanto ci circonda. Non sa-
premmo nulla dell’andamento dei nostri processi vitali, se non
possedessimo questo interiore senso della vita.

Ancor pil interno, corporalmente interno del senso della
vita, ¢ quello che possiamo chiamare il senso del movimento.
Il senso della vita sente la condizione totale dell’organismo quale
senso di benessere o di malessere; avere il senso del movimento
significa invece poter percepire i reciproci movimenti degli arti
del nostro organismo. Non mi riferisco a quando tutto I'uomo
si muove, che ¢ qualcosa di diverso, ma a quando pieghiamo
un braccio o una gamba, ai movimenti della laringe nel parlare;
tutti i movimenti interni, le variazioni di posizione dei singoli
arti- dell’organismo, sono percepiti mediante il senso del mo-
vimento.

Inoltre dobbiamo percepire quello che possiamo chiamare
il nostro equilibrio. Anche a questo non si presta veramente
attenzione. Il capogiro che ci provoca una caduta, gli sveni-
menti, sono interruzioni del senso dell’equilibrio, esattamente
come quando, chiudendo gli occhi, interrompiamo la possi-

101



bilita di vedere. Come percepiamo le interne variazioni di posi-
zione, cosi percepiamo il nostro equilibrio se semplicemente
ci poniamo in un rapporto di destra e di sinistra, di sopra e di
sotto, se ci inseriamo nel mondo in modo da sentirci dentro
di esso, in moda da sentire che siamo diritti. Questo senti-
mento di equilibrio viene percepito da noi mediante il senso
dell’equilibrio; ¢ un vero e proprio senso.

I processi di questi sensi sono tali che effettivamente cid
che avviene resta tutto all’interno dell’organismo. Nel tatto
urtiamo contro l'oggetto esteriore, ma non entriamo assoluta-
mente in esso. Se tocchiamo un ago possiamo dire che & pungente,
ma ovviamente non entriamo nella punta, perché in tal caso ci
pungeremmo, il che non riguarderebbe pit il tatto. Tutto que-

sto si pud svolgere solo nel nostro stesso organismo. Noi ur-

tiamo contro I'oggetto, ma quel che sperimentiamo in quanto
uomini dotati del tatto avviene entro i limiti della nostra pelle.
Quanto dunque si sperimenta col senso del tatto avviene inter-
namente entro i confini del corpo. Analogo & il processo per il
senso della vita: non sperimentiamo un certo andamento qua
o 1a, fuori di noi, ma in noi stessi. A sua volta il senso del mo-
vimento non si rivolge agli spostamenti dell'uomo in questa
o quella direzione; per suo mezzo percepiamo i movimenti dei
nostri arti, 1 movimenti interni nel parlare, e cosi via.- Se mi
muovo esternamente, mi muovo anche internamente; qui dob-
biamo distinguere il movimento verso I'esterno e il movimento
interno, la posizione degli arti. Il senso del movimento viene
quindi percepito interiormente, come il senso della vita e quello
dell’equilibrio. In quest’ultimo non sperimentiamo nulla di
esteriore, ma sperimentiamo noi stessi in un determinato equi-
librio.

Con il senso dell’odorato si comincia a uscire da noi stessi,
a entrare in relazione con il mondo esterno. Tuttavia nel senso
dell’odorato avremo ancora il sentimento di uscire poco verso
I'esterno; attraverso di esso percepiremo ancora poco del mondo
esteriore. L’uomo non sa che cosa potrebbe sperimentare del

102

mondo esterno attraverso un senso dell’odorato piu profondo,
quale possiedono ad esempio i cani. Tramite I'odorato 'uomo
ha una percezione del mondo esteriore, ma entra poco in contatto
con esso. Non & questo un senso che permetta una profonda pe-
netrazione nel mondo esterno.

Questo nesso ¢ gia pilt evidente nel senso del gusto. Nel-
I’assaporare noi sperimentiamo la qualit dello zucchero o del
sale molto intimamente; l'esteriore diviene gid molto interiore,
pil interiore che per 'odorato. C’¢ dunque un nesso pil stretto
tra mondo esteriore e mondo interiore.

Con la vista questo si approfondisce ancora, in quanto si ri-
cevono molte piti qualith del mondo esterno che non tramite il
gusto. Tutto aumenta ancora per il senso del calore, al cui con-
fronto cid che si percepisce con la vista rimane ancora estraneo.
Attraverso il senso del calore si entra effettivamente in un nesso
profondo con il mondo esterno. Sentendo che qualcosa & caldo
o freddo, abbiamo un’esperienza che si fa assolutamente insieme
all’oggetto. Il dolce dello zucchero non viene tanto sperimentato
insieme all’oggetto; infatti cid che conta nel caso dello zucchero
¢ quello che avviene nel gusto e non tanto quello che sta al di
fuori. Nel senso del calore questa distinzione ¢ impossibile.
Sperimentiamo gia 'interno di cid che percepiamo.

Tramite I'udito ci si pone in una relazione ancora piu in-
tima con l'interno del mondo esteriore. Il suono ci rivela mol-
tissimo dell’intima struttura di cid che & esteriore, molto di piu
del calore e pili ancora della vista. La vista ci da per cosi dire
solo immagini della superficie; 'udito ci rivela I'intima struttura
del metallo nel momento in cui esso comincia a risonare, €
anche il senso del calore comincia gi a entrare nell’interno delle
cose. Toccando un pezzo di ghiaccio mi convinco che non ¢
solo la superficie ad essere fredda, ma tutto 'oggetto in ogni
sua parte. Se guardo qualcosa vedo solo i colori della super-
ficie, ma se faccio risonare qualcosa, dal suono io percepisco
in certo modo la struttura interna dell’oggetto.

La percezione si fa ancora pill approfondita quando il

103



suono contiene un significato. Potremmo parlare in questo caso
di senso del linguaggio, di senso della parola. Non vi & motivo
di credere che per i suoni si abbia la medesima percezione che
per- le parole; sono due cose completamente distinte, come il
gusto dalla vista. Nel suono entriamo davvero in profonditi
nei confronti del mondo esterno, ma questa percezione deve
ancora piu interiorizzarsi se il suono si unisce al significato e
- diventa parola. Ci ritroviamo dunque in modo ancor piu pro-
fondo entro il mondo esterno, se non solo percepiamo dei suoni
per mezzo dell’udito, ma per mezzo del senso della parola qual-
cosa che abbia un significato. Possiamo perd nuovamente dire
che il percepire un pensiero attraverso la parola ¢ un penetrare
pil intimamente nell’oggetto, nell’essere esterno, di quanto non
sia la sola percezione della parola. Per la maggior parte degli
-uomini questa distinzione ¢ inesistente. Eppure esiste una dif-
ferenza fra la percezione della pura parola, come suono signifi-
cativo, e la reale percezione del pensiero dietro di essa. In de-
finitiva percepiamo la parola anche distaccata dal pensatore, per
mezzo di un fonografo o nello scritto. Ma trasferirsi nell’essere
che forma la parola in una vivente relazione con esso, entrare
tramite la parola nell’essere pensante, richiede un senso ancor
pit profondo del consueto senso della parola, richiede quello
che potrei chiamare il senso del pensiero. Un nesso ancora piu
stretto ‘con il mondo esterno di quello che abbiamo nel senso
del pensiero, ce lo offre quel senso che rende possibile aver di
un altro essere un sentimento tale da farcelo sperimentare come
sperimentiamo noi stessi. Cid avviene quando, attraverso un
vivo pensare, si percepisce I'io dell’altro essere con il senso dell’io.
Si deve realmente distinguere tra il senso dell’io, che per-
mette di percepire I'io dell’altro, e la percezione del nostro pro-
prio io. La differenza non consiste solo nel fatto che una volta
si percepisce il proprio io e un’altra quello altrui; vi & una dif-
ferenza anche riguardo all’origine. Il germe della possibilita
che ha ciascuno di percepire I’altro, di sapere dell’altro, fu posto
sull’antico Saturno con il germe dei sensi. L’io & stato conse-

104

~ guito solo durante I'evoluzione Terra, ma I'io che interiormente

ci anima & diverso dal senso dell’io. Le due cose devono venir:
nettamente distinte. Quando parliamo di senso dell’io ci rife-
riamo alla facoltd umana di percepire un altro io. E noto che ho

‘sempre pienamente riconosciuto quanto c’¢ di vero e di grande

nella scienza materialistica. Ho tenuto anche qui delle confe-
renze in cui ho dato pieno riconoscimento alla scienza materia-
listica, ma bisogna immergersi in essa realmente con amore,
tanto da poterne cogliere anche i lati oscuri. Solo oggi la conce-
zione che la scienza materialistica ha dei sensi comincia ad as-
sumere un certo ordine; i fisiologi cominciano a distinguere il
senso della vita, il senso del movimento, il senso dell’equilibrio
e a separare il senso del calore dal tatto. Ma per il resto la scienza
materialistica non fa pili alcuna distinzione. Prego dunque di
distinguere nettamente I'esperienza del proprio io dalla perce-
zione dell’io altrui. Per quanto riguarda la percezione dell’io
dell’altro, la scienza materialistica ¢ veramente affetta da stu-
pidita; e lo dico con amore, perché infatti solo 'amore per una
cosa ci permette di penetrarla realmente. La scienza materiali-
stica scade nella stupidita quando parla dell’attivita del senso del-
P’io. Vien detto infatti che, in presenza di un altro uomo, si giun-
gerebbe a percepire I'io attraverso i gesti, le espressioni e cosi
via; vi sarebbe dunque una percezione mediata dell’io- altrui.
Ma ¢& un’assurditd! In veritd come percepiamo immediatamente
un colore, cosi percepiamo l'io dell’altro che ci sta di fronte.
Credere che si arrivi all’io attraverso una percezione corporea
& una vera ottusitd, un’ottusitd che si scontra con il dato di fatto
che nell’uomo esiste un senso profondo che gli permette di
intendere laltro io. Per mezzo dell’occhio si percepiscono i
colori, il chiaro, ’oscuro; allo stesso modo, per mezzo del senso
dell’io, vengono percepiti immediatamente i diversi io degli
altri uomini. Si tratta di un nesso sensorio con I'io dell’altro che
si deve sperimentare. Come il colore agisce su di me attraverso
’occhio, cosi agisce I'io altrui attraverso il senso dell’io. Dovra
arrivare il momento in cui parleremo del senso dellio quale

105



normale organo di senso, come oggi parliamo della vista; per
quest’ultima ¢ solo piu facile addurre una manifestazione ma-
teriale che non per il senso dell’io. La sua esistenza & perd as-
solutamente reale.

Riflettendo su questi sensi;, si pud dire che in essi si spe-
cifica o si differenzia 1'organismo umano. Esso infatti si diffe-
renzia poiché vedere non ¢ la stessa cosa che percepire suoni;
percepire suoni & diverso dall’udire e questo a sua volta dal
percepire il pensiero; percepire il pensiero & qualcosa di diverso
dal tatto, e cosi via. Si tratta di campi separati dell’essere umano.
Nella sfera dei sensi abbiamo dodici campi separati dell’orga-
nismo umano. Raccomando in modo particolare di tener pre-
sente questa separazione che fa di ciascuno un campo a sé;
essa infatti permette di iscrivere questo insieme di dodici in un
cerchio e di distinguervi dodici campi separati (vedi disegno).

Abbiamo qui una condizione diversa da quella che riguarda
le forze che in certo modo nell’uomo giacciono piu in profondita
delle forze dei sensi. Il senso della vista & legato all’occhio, in
una zona determinata nell’organismo umano. Il senso dell’udito
¢ legato all’organismo uditivo, almeno per I’essenziale, ma da
solo non basta; 'organismo vi partecipa in maggior misura,
ed ¢ interessata all'udito una zona ben piu vasta di quella del-
Porecchio; comunque I’orecchio resta il campo uditivo pil
normale. Tutte queste zone sono uniformemente attraversate
dalla corrente della vita. L’occhio vive, I’orecchio vive, vive
cid che ¢ il fondamento del tatto; tutto quanto sta alla base del-
'intero insieme & permeato dalla vita che attraversa queste zone
sensorie.

A un'ulteriore osservazione, la vita risulta nuovamente
differenziata. Non c’¢ solo una forza della vita. E necessaria
un’altra distinzione: cid di cui ora parlo & qualcosa di diverso
dal senso della vita per mezzo del quale percepiamo la vita
stessa. Mi riferisco ora a quest’ultima, quella che scorre attra-
verso di noi; essa si differenzia di nuovo in noi.

Dobbiamo immagindre le dodici zone dei sensi come in

106

s.d, eqar'//é/’/é
H

J,»(/_ mow'l'fle”% 3',1"I’"'””“I‘”“””"H,,:-.S.Je//IO//dffo

Ty Sy
",l' 2,

II,
! /
’ 't E te, (4
) 2 . .t yoett B, * ’,
P . 7 ’ -
sd. vrlg L o g, e d austo
- 4 . "y ’ 7, 1,
oS R ) R P 4
S e T,
', . Lok o, -' ., . Y 6’
I | 772 I A A 4
n " ’ S st , Y, ‘ /, 4 .
. I ’
d tatto 14, | Fr S el YT sdvisla
s.d. laito “up | PR A
A R LA A AV
4 P A I/, ',’,’ o ‘ " , .’ ;
’ -
ll’ 4 "1 ‘, ‘l’4 U aee o ; I’ {
L }zl’q ,’ ;” ." v et S y:
i . *
s, 7 y; P P,
S.dell'to Y, %, ", e L8 5 d calope
//I, ,'il ‘Y l"’.,, ,.l"' ,’l ’ll i
, . ’
’/ll ':/‘ 'l,' "I' , S
iy LR PIPPREE 7 .
d ansiers i, 7 ,
1 127 107 '
.‘.' /é ' 17 "'/,,I Y ,,pl’lﬂ 9 S.JP//II/(/‘C'
- LITTVIY S Cathd
!
5.d. parola

riposo nell’organismo (vedi disegno}; la vita. pulsa perd attra-
verso di esse ed & di nuovo differenziata. Abbiamo a tutta prima
qualcosa che deve essere in ogni viw.:nte: la respirazione. Essa,
che ¢ praticamente in relazione con il mondo esterno, de\(riczi es-
ser presente in tutto cid che & vivente. Non posso ora a en-
trarmi nelle differenziazioni che essa assume nell.a}mblto ani-
male, vegetale e umano, ma comunque in tutto cio che & vi-
vente la respirazione & presente in un determinato modo.. La
respirazione dell'uvomo viene sempre rinnovata d.a cio che si a(lz-
coglie dal mondo esterno, e questo risulta utile per tutte le
sone sensorie. L’odorato, la vista, il senso dt?l suono non pos-
sono agire se cid che la vita riceve dalla respirazione non torna
a vantaggio di tutti i sensi. Accanto a ogni Senso dovrei dunque

107



scrivere respirazione. Cid che viene prodotto attraverso la re-
spirazione, in quanto processo vitale, & di utilitd per tutti i sensi.

La seconda distinzione riguarda il calore. Questo soprav-
viene con la respirazione, pur essendo qualcosa di diverso da
essa. Il calore, il calore interno, ¢ un secondo modo di mante-
nere la vita. Un terzo modo di mantenere la vita ¢ la nutrizione.
Vi sono tre modi di venire incontro alla vita dall’esterno me-
diante processi vitali: con la respirazione, con il calore, con la
nutrizione. Il mondo esterno fa parte di tutto questo. La re-
spirazione presuppone una materia: l’aria, sia per I'uomo sia
per gli animali; il calore interno presuppone un certo calore del-
I’ambiente con il quale entriamo in relazione. Pensiamo a come
ci sarebbe impossibile vivere con il giusto calore interno, se la
temperatura esterna fosse troppo alta o troppo bassa. Se fosse
troppo bassa il nostro calore interno non sarebbe pil possibile,
finirebbe; e con una temperatura troppo alta, non si tratterebbe
soltanto di sudare un po’! Allo stesso modo & necessaria la nu-
trizione, in quanto consideriamo il processo vitale quale processo
terrestre.

Con i processi vitali procediamo ora piu verso l'interno:
potremmo definire il processo successivo come la trasformazione,
la metamorfosi, l'interiorizzazione di- quanto viene accolto dal-
I’esterno. Secondo quanto ho fatto in precedenza, indichero
di nuovo questa trasformazione con le medesime espressioni.
Nella scienza non ci sono ancora i termini per cid che voglio
riferire; dobbiamo coniarli perché simili distinzioni non ven-
gono ancora fatte. La trasformazione di quello che viene accolto
dall’esterno, questa interiore trasformazione che sottostd a veri
processi interiori, possiamo nuovamente rappresentarcela in
una quadruplice articolazione. Il primo processo che compare
dopo la nutrizione ¢ la secrezione interna. Secrezione & gid la
distribuzione al corpo dell’alimento ricevuto, quando quest’ul-
timo diventa parte dell’organismo. Secrezione non solo verso
Pesterno, bensi distribuzione all’interno della sostanza alimen-
tare che si riceve. La secrezione consiste in parte di un contri-

108

buto all’esterno, ma anche dell’accoglimento degli alimenti;
si tratta di una secrezione attraverso gli organi che servono al
nutrimento, di una secrezione entro 1’organismo. Cid che viene
cosi secreto entro I'organismo deve essere mantenuto nel pro-
cesso vitale; abbiamo dunque un altro particolare processo che

dobbiamo indicare come conservazione, mantenimento. Perché

possa esistere la vita, non basta che quanto si riceve sia conser-
vato, ¢ necessario che sia anche aumentato. Tutto cid che &
vivente sottostid a un interno accrescimento, a un processo di
crescita in senso lato; alla vita appartengono crescita e conser-
vazione.

Alla vita qui sulla Terra appartiene poi la riproduzione del
tutto; il processo di crescita richiede soltanto che una parte ne
produca un’altra. La riproduzione & un processo che si pone

3 it ’(I’II'I’/’[/,’
ﬂ‘nll -?eSfl(aZIOhe I’l( 5'
/ &7
.,' 2- ¢4 ore I,
9., 3-nulrizrone ’/(,/
7 y-secrezione "
/ 46
( 5-Conservazoqe /
! 6~ creseifa 7
{“‘/" j-riproduzione Z
/
/l 1" .
4. i
! A
2, 7
/II I’
4, ,-"'8.
"/‘ I'
1, '
’11""1 -”
[ , y !.9
‘“"lr'ul'”"‘ )
10.

‘109



pil in alto della semplice crescita, che realizza la riproduzione
dell’individuo simile.

Oltre questi sette non vi sono altri processi vitali interiori;
in essi si suddivide la vita. Non possiamo delimitare in zone,
in campi, questi sette processi; essi tornano perd a vantaggio dei
dodici campi dei sensi e vivificano tutto. Tenendo presénte
la relazione di questi sette con i dodici di prima, abbiamo:
1o respirazione, 2° riscaldamento, 3° nutrizione, 4° secrezione,
5¢ conservazione, 6° crescita, 7° riproduzione, ma il nesso con
i sensi & tale che tutto questo scorre attraverso di essi, che tutto
¢ in movimento (vedi disegno). Dobbiamo rappresentarci ’'uo-
mo, in quanto & vivente, come dotato di dodici distinti campi
sensori, attraverso i quali pulsa la vita settemplice in sé mossa.
Ponendo nelle dodici zone i segni dello zodiaco si avra il macro-
cosmo; scrivendo invece i sensi si avra il microcosmo. Sosti-
tuendo ai sette processi vitali i nomi dei pianeti, avremo il ma-
crocosmo, mentre i sette processi stessi rappresentano il micro-
cosmo. Come nel loro moto i pianeti percorrono lo zodiaco nel
macrocosmo, cosi il processo vitale percorre le zone di quiete
dei sensi, scorre vivente attraverso di essi. Anche in questa rela-
zione 'uomo si presenta come un microcosmo.

Se ora si presentasse qualche profondo conoscitore della
odierna fisiologia o della psicologia sperimentale, come oggi
viene intesa, direbbe che cose simili non sono che graziosi gio-
chetti perché dappertutto si possono trovare delle relazioni. Pre-
sentando dodici sensi la relazione con lo zodiaco viene da sé,
come pure quella dei sette processi vitali con i pianeti. In breve,
si pud credere che tutto sia frutto di una fantasticheria qualsiasi.
Non & cosi perd; non & davvero cosi. Tutto quanto si trova oggt
nel’'uomo & frutto di una lenta formazione. Gli attuali sensi
dell'uomo erano ben diversi nell’antica epoca lunare. Come
ho gia detto, essi erano allora molto pill vivi e rappresentavano
la base per l'antica chiaroveggenza di sogno dell’epoca lunare.
Oggi i sensi sono pit morti di allora, sono pili separati dal pro-
cesso vitale unitario, settemplice e tuttavia unitario. Durante

110

I’epoca lunare i processi dei sensi erano ancora in maggior misura
processi vitali; il vedere o I'udire sono oggi processi piuttosto
morti, sono processi molto periferici. All’epoca dell’antica Luna,
la percezione non era assolutamente altrettanto morta. Prendia-
mo per esempio il senso del gusto. Sappiamo tutti come sia oggi
sulla Terra; durante ’epoca lunare era qualcosa di diverso.
Allora il gustare era.un processo per cui I’'uomo non si separava
dal mondo esterno come avviene oggi. Lo zucchero ¢ oggi fuori
di noi, dobbiamo leccarlo e poi eseguire un processo interno;
occorre distinguere con molta precisione tra soggettivo e og-
gettivo. Non era cosi durante I’epoca lunare; allora il processo
era assai piu vitale, e il soggettivo e I'oggettivo non si distin-
guevano cosi fortemente. Il processo gustativo era un processo
molto piu vitale, simile a quello della respirazione. Nel respi-
rare avviene in noi qualcosa di reale. Inspirando I’aria, avviene
qualcosa in tutta la nostra conformazione del sangue; tutto ap-
partiene alla respirazione e quindi, essendo essa uno dei sette
processi vitali, non si possono fare distinzioni. In questo caso
dunque esterno e interno formano un insieme; abbiamo ’aria
sia all’esterno sia all’interno, e durante il processo respiratorio
si esplica un processo reale, ben piu reale del gustare. Il suo
modo attuale di esplicarsi fornisce la base per la nostra coscienza
odierna; sulla Luna il gustare era invece un processo molto
piu sognante, tanto quanto lo ¢ oggi la respirazione. Nel processo
respiratorio non siamo coscienti come nell’attuale processo del
gustare, ma sulla Luna il gustare era per noi un processo ana-
logo alla respirazione quale avviene oggi. Sulla Luna I'uomo
non aveva dal gustare niente di pit di quello che oggi ha dal
respirare; non voleva averne niente di pid. L’uomo non era
ancora un buon gustaio e non poteva esserlo, dato che poteva
esplicare il processo gustativo solo affinché attraverso il gustare
si verificasse in lui qualcosa che era in relazione con la sua con-
servazione, con la sua esistenza di essere vivente sulla Luna.
- Durante I'epoca lunare la condizione era la medesima,
anche per il processo visivo. Allora non si guardava un oggetto

111



dall’esterno, non si percepivano dall’esterno i colori; l'occhio
viveva invece nel colore, e la vita veniva mantenuta mediante i
colori che passavano attraverso I'occhio. L’occhio era una spe-
cie di organo respiratorio per i colori. Lo stato vitale era legato
con la relazione che si stabiliva con il mondo esterno attraverso
'occhio, nel relativo processo percettivo. Sulla Luna avveniva
che entrando nell’azzurro ci si espandesse, ci si allargasse; av-
venturandosi invece nel rosso ci si restringeva; espansione e con-
centrazione erano in relazione con la percezione dei colori. In
tal modo i sensi avevano ancora un vivente nesso col mondo

esteriore € col mondo interiore, come oggi si verifica per i pro-

cessi vitali.

E com’era sulla Luna il senso dell'io? L’io ¢ entrato nel-
l'uomo soltanto sulla Terra; sulla Luna non poteva dunque
esistere un «senso » per 'io. Non si poteva percepire alcun io,
non poteva esistere alcun senso dell’io. Anche il pensare come
viene percepito oggi e come prima I’ho descritto, il pensare vivo,
¢ legato con la nostra coscienza terrestre. Il senso del pensie-
ro, come & oggi, non esisteva ancora sulla Luna. Gli uomini
non parlavano ancora, sulla Luna non era possibile percepire il
linguaggio dell’altro; nel senso in cui oggi ¢ inteso non esisteva
ancora il senso della parola. La parola viveva solo quale Logos
risonante attraverso l'intero cosmo, e passava anche attraverso
I’essere umano di allora; significava qualcosa per 'uomo, ma
egli non lo percepiva ancora come parola dell’altro. essere. Il
senso dell'udito esisteva gid, ed era molto piu vivace di quello
attuale. Oggi sulla Terra il senso dell’'udito & diventato in certo
modo statico. Noi restizmo di solito assolutamente tranquilli
nell’udire. A meno che il timpano non si spacchi a causa di
qualche suono, attraverso I'udito non avviene nessuna sostanzia-
le trasformazione nel nostro organismo. Nel nostro organismo
restiamo fermi, percepiamo solo il suono, il risonare. Non era
cosi durante ’epoca lunare. Il suono veniva incontro ed era udi-
to, ma ogni processo uditivo era legato a un interno vibrare, a
un fremito interiore. Si partecipava al suono vivamente, ma non

112

lo si percepiva. Anche quella che si chiama parola universale

non veniva percepita, ma si partecipava vivamente ad essa. Non
si pud dunque parlare di un senso, ma I'uomo lunare parteci-
pava vivamente al risonare che oggi ¢ il fondamento dell’udito.
Se la musica che oggi udiamo fosse risonata anche sulla Luna,
non solo sarebbe stata possibile una danza esteriore, ma anche una
interiore; tutti gli organi interni, solo con qualche eccezione, si
sarebbero comportati come oggi si comporta la laringe e quel che
vi ¢ connesso quando noi emettiamo dei suoni; si sarebbe avuto
un_ movimento interno.  L’'uomo intero vibrava internamente,
in modo armonico o disarmonico, percependo un fremito at-
traverso il suono. Dunque veramente un processo che si per-
cepiva, ma al quale si partecipava vivamente: un processo vitale.

Non diversamente era un processo vitale anche I’attuale
senso del calore. Oggi siamo relativamente tranquilli nei con-
fronti del nostro ambiente; semplicemente ci arriva del caldo
o del freddo e lo sperimentiamo lievemente. Sulla Luna invece
I'esperienza era tale, di fronte ad un aumento o diminuzione
di calore, da alterare l'intera costituzione vitale. Una parteci-
pazione ben piu forte quindi; come si convibrava con il suono,
cosi.ci si scaldava o ci si. raffreddava internamente sperimen-
tando questi processi. 7

Per quanto riguarda il senso della vista ho gia detto come

-questo fosse sulla Luna. Si viveva con i colori. Determinati
. colori facevano si che la figura umana si ingrandisse, altri che
“si restringesse. Oggi percepiamo qualcosa tutt’al pit in modo

simbolico. Oggi non ci raggrinziamo piu di fronte al rosso né
ci gonfiamo davanti all’azzurro, ma sulla Luna avveniva cosi.

Ho gia descritto il senso del gusto; sulla Luna 'odorato era in-

timamente legato con i processi vitali. Il senso dell’equilibrio
esisteva gia sulla Luna, se ne aveva gia bisogno. Quanto al senso
del movimento esso era perfino piu vivace. Oggi si vibra ben
poco, si muovono gli arti, ma tutto & pil o meno in stato di
quiete, & diventato morto. Pensiamo perd che cosa dovesse
percepire il senso del movimento quando avevano luogo tutti

113



i movimenti descritti come il vibrare tramite il suono. Si per-
cepiva il suono, si vibrava con esso; ma questo interno vibrare
doveva essere prima di nuovo percepito per mezzo del senso del
movimento, se 'uomo provocava egli stesso o imitava cid che
il senso dell’udito risvegliava in lui.

Da quanto ho detto si pud dedurre che il senso della vita
che oggi abbiamo sulla Terra non poteva esistere sulla Luna.
Si doveva sperimentare la vita come qualcosa di molto piu
generale. Si viveva molto piu in cio che ¢ generale. La vita in-
teriore non veniva delimitata dalla pelle. Si nuotava entro la
vita. Dato che in quel tempo tutti gli organi, tutti gli odierni
organi di senso, erano organi vitali, non c’era necessita di uno
speciale senso della vita, perché tutti erano organi vitali, e vi-
vevano e percepivano in certo qual modo se stessi. Il senso della
vita non era necessario sulla Luna. Il senso del tatto sorse con
il regno minerale, e il regno minerale ¢ un prodotto dell’evolu-
zione terrestre. Avendo sviluppato il senso del tatto qui sulla
Terra con il regno minerale, ¢ naturale che questo non esistesse
sulla Luna, proprio come non esisteva il senso della vita.

Contiamo ora quanti sensi siano rimasti per trasformarsi
in organi vitali: sono sette. La vita ¢ sempre articolata in modo
settemplice. Con i cinque che si aggiungono sulla Terra i sensi
diventano dodici; dodici zone di quiete come le dodici costel-
lazioni. Sulla Luna ne esistevano solo sette, ed erano ancora
in movimento, erano ancora vitali. La vita, nella quale i sensi
erano ancora immersi, si articolava sulla Luna in sette parti.

Questa ¢ solo una piccola parte elementare di cid che pud
venir detto per mostrare che non ¢ l’arbitrio il fondamento di
queste esposizioni, ma una vivente osservazione del mondo delle
realtd soprasensibili, di realtd che durante I’esistenza terrena
non cadevano a tutta prima sotto i sensi degli uomini. Quanto
pit si procede e ci si immerge realmente nell’osservazione dei
misteri dell’universo, tanto pil si riconosce che il rapporto fra
dodici e sette non ¢ un facile giochetto; al contrario ci si rende
conto che esso attraversa tutto l’essere; il fatto che deve venir

114

espresso esteriormente nel rapporto delle dodici costellazioni
in quiete con i sette pianeti in movimento nell’esistenza univer-
sale & anche un risultato di una parte del grande mistero del
numero. Il rapporto fra il dodici e il sette esprime un profondo
mistero dell’esistenza, esprime il mistero nel quale [l'uomo,
in quanto essere vitale, ¢ inserito quale essere dei sensi e essere
vitale. Il numero dodici contiene il mistero che noi possiamo ri-
cevere un 10. Poiché i nostri sensi son diventati dodici, dodici
zone di quiete, essi sono diventati il fondamento della coscienza
dell'io sulla Terra. Quando durante I’epoca lunare essi erano
organi vitali, I'uomo poteva avere solo il corpo astrale; allora
quei sette organi vitali formanti gli organi di senso erano la base
per il corpo astrale. Il mistero del numero sette vien posto a
fondamento del corpo astrale, mentre il numero dodici & il
fondamento della natura io, dell’io dell’uomo.

115



OTTAVA CONFERENZA

Dornach, 13 agosto 1916

Veritd come quelle cui ieri abbiamo accostato la nostra
anima non devono semplicemente venir accolte astrattamente
o teoricamente, limitandosi a sapere che le cose stanno in un
certo modo; si tratta invece di compenetrarsi realmente delle
conseguenze che fatti simili possono avere per tutta la nostra
vita umana, conseguenze molto importanti. Oggi ne indichero
solo qualcuna. Molto si potrebbe naturalmente dire nella mede-
sima direzione, ma bisogna pur avere un punto di partenza, o
almeno aver presente una corrente di pensiero o di volonta
che deriva da tali effettive premesse scientifico-spirituali.

Poniamoci ancora una volta davanti agli occhi cid che ab-
biamo inteso dire ieri. Possiamo considerare dodici sfere sensorie,
come una specie di zodiaco umano. Fluenti attraverso tali sfere,
abbiamo poi le sette correnti vitali: respirazione, calore, secre-
zione, conservazione, crescita, riproduzione (vedi disegno di
pag. 107).

Per comprendere pienamente questo problema dobbiamo
avere chiaro che rispetto a questi fenomeni la verity effettiva
¢ del tutto diversa da quanto sostiene la scienza materialistica.
Quest’ultima ritiene ad esempio che il senso del gusto e quello
affine dell’odorato siano legati solo alle rispettive sfere, compre-
se nella zona della lingua e in quella della mucosa nasale. Ma non
¢ proprio cosi. Gli organi materiali per i sensi non sono che le
capitali, per cosi dire, del regno dei sensi. I rispettivi regni dei
sensi si estendono assai di piu. Penso che chi abbia solo un po’
di auto-osservazione per il senso dell’udito, sapra che non si

116

ode veramente solo con l'orecchio, ma con una ben pil vasta
zona dell’organismo. Il suono vive in una sfera dell’organismo
ben pill vasta, € cosi anche gli altri sensi. Il senso del gusto e
quello affine dell’odorato, ad esempio, vivono chiaramente per-
cepibili nel. fegato e nella milza; si estendono dunque molto
di pitt di quanto non intenda normalmente la scienza materia-
listica. Ma se cosi ¢ la situazione si dovrd riconoscere che tra
gli organi vitali, che fanno scorrere continuamente le loro forze
attraverso l'intero organismo, e le singole sfere sensorie vi sono
profonde relazioni; tanto da poter dire che la costituzione interna,
la costituzione spirituale-animico-corporea di un uomo, dipende
in molte direzioni da come un organo vitale si ponga nei confronti
delle sfere sensorie. In astronomia si dice che Saturno sta in
Ariete o il Sole in Leone; altrettanto possiamo dire che I’im-
pulso vitale della secrezione si trova nella sfera della vista, op-
pure che il campo della crescita ha a che fare con la sfera del-
P'udito. Con ogni sfera pud essere in rapporto questo o quel cam-
po vitale; infatti in ogni uomo i campi vitali sono in rapporto
diverso con le varie sfere sensorie. Nell'interioritd dell'uomo si
ritrovano nessi simili a quelli es1stent1 nel cielo stellato, fuori
nel macrocosmo.

Considerando ora le sfere sensorie come qualcosa di rela-
tivamente stabile (stabile riguardo agli organi materiali, poiché

-la vista & legata all’occhio come I'udito all’orecchio, pur avendo

tutti una pilt ampia estensione) e tutti i processi vitali come mo-
bili perché scorrono e girano continuamente attraverso l'intero
corpo, si potra presumere con ragione che in tutto cid che av-
viene nell'uomo tramite i sensi vi sia qualcosa di relativamente
quieto. Ma in tutto cid che accade attraverso i processi vitali
e gli organi- che vi si riconnettono, si troverd il movimento,
qualcosa che nell'uomo ¢ in movimento.

Se ora teniamo conto di quanto si & detto ieri, che cioé la
vita attuale dei sensi, pili come processo vitale, era presente du-
rante I’epoca lunare, ne risulterd che dovremo rappresentarci
'uomo della Luna molto piti mobile in tutta la sua vita di quanto

117



non sia 'uomo oggi, durante I’epoca terrestre. L’'uomo lunare
era pil mobile, interiormente pit mobile. L’uomo terrestre,
rispetto a cid che sperimenta con la coscienza, si comporta pro-
prio come le costellazioni dello zodiaco, ferme nei loro reciproci
rapporti. Nell'uomo si ¢ fatta quiete alla superficie durante
I’epoca terrestre, come c’é¢ quiete nello zodiaco. Durante 1’epoca
lunare quella che oggi ¢& vita dei sensi era in movimento come oggi
lo & la sfera planetaria fuori nel cosmo, ove i pianeti occupano
sempre posizioni rispettivamente diverse. Durante I'epoca lu-
nare I'uomo era passibile di trasformazioni, di metamorfosi. Ho
spesso richiamato 'attenzione sul fatto che se 'uomo, attraverso
'iniziazione, si avvicinerd a una conoscenza che sia ad esempio
conoscenza immaginativa, la sua vita di coscienza diventera
nuovamente mobile rispetto alla presente vita terrestre sensoria.
Allora tutto tornera a muoversi, solo che I'uomo lo sperimentera
in una coscienza soprasensibile. Devono quindi venir accolte
anche le conoscenze che derivano da quella sfera. Ho spesse

volte detto che si devono rendere pil mobili i nostri concetti

e le nostre rappresentazioni se ci si vuole adattare alle conoscenze
conseguite tramite la coscienza sovrasensibile. I concetti del
mondo sensibile sono come chiusi in una scatolina e si possono
avere ben sistemati I'uno accanto all’altro; per la scienza dello
spirito servono invece concetti che possano trasformarsi I'uno
nell’altro, concetti in movimento, in metamorfosi. Vediamo qui
un accenno delle conseguenze di quello che possiamo presen-
tare come un dato di fatto.

Un’altra conseguenza & che la vita dei sensi in stato di
quiete, paragonabile allo zodiaco, pud aver luogo solo quando
I'uomo vive nella sfera terrestre. Le dodici sfere sensorie hanno
veramente un senso solo per la vita nel corpo terrestre, per la
vita quindi tra nascita e morte. La vita fra morte e una nuova
nascita & essenzialmente diversa, ed & proprio sorprendente
che quei sensi, quelle sfere sensorie che qui nella vita terrena
consideriamo superiori, perdano questo significato di superiorita
una volta che si sia entrati nella sfera spirituale dopo la morte.

118

3
£

Ricordiamo quello che vien detto nella mia Scienza occulta a
proposito delle relazioni fra uomo e uomo nel periodo fra la
morte ¢ una nuova nascita, di come questi nessi si esplichino -
in un modo ben pil intimo che non qui sulla Terra. La non ab-
biamo bisogno del senso dell’io che possediamo qui in Terra, né
del senso del pensiero, e neppure del senso del linguaggio. Ci
& invece pill necessario un senso dell’'udito trasformato, trasfor-
mato in senso spirituale, effettivamente spiritualizzato. Grazie
all’udito spiritualizzato entriamo nella musica delle sfere. Una
prova di questa spiritualizzazione dell’udito ¢ il poter udire
senza l'aria fisica tutto ci0 che solo per suo mezzo, mezzo asso-
lutamente terrestre-sensibile, possiamo udire qui. Inoltre tutto
cid che udiamo procede in senso inverso, da dietro verso avanti.
Proprio perché 'udito ¢ legato qui in Terra con I’elemento fisico
dell’aria, risulta particolarmente difficile immaginare che in
questo caso ci si presentino le cose in senso inverso, come nello
sguardo retrospettivo. Procura qualche difficolta il rappresen-
tarsi una melodia realmente all’inverso. Per la concezione spi-
rituale non c’¢ difficoltd alcuna. Nello stato spiritualizzato il
senso dell’udito si trova per cosi dire al confine, ed & ancora
molto affine a quello del mondo fisico.

Passiamo poi al senso del calore che & gid molto mutato
nel mondo spirituale; ancora di piu lo & il senso della vista, e
pill ancora i sensi dell’odorato € del gusto, poiché rivestono una
grande importanza nel mondo spirituale. Proprio quelli che qui
chiamiamo sensi inferiori hanno grande importanza nel mondo
spirituale e sono molto, molto spiritualizzati. Abbiamo ancora il
senso dell’equilibrio e il senso del movimento cui spetta un com-
pito importante nel mondo spirituale. Il senso della vita ha
invece meno importanza, e proprio nessuna il senso del tatto.

Possiamo dunque dire: quando attraverso la morte en-
triamo nel mondo spirituale il Sole tramonta nel senso dell’udi-
to. Questo si trova al limite dell’orizzonte spirituale. Il senso
dell’'udito & per cosi dire attraversato dall’orizzonte, e dall’al-
tra parte il Sole sorge nell’'udito spirituale e attraversa poi i

119



sensi spiritualizzati del calore, della vista, del gusto e dell’odo-
rato, che sono ivi particolarmente importanti per la percezione
spirituale. Il senso dell’equilibrio ci conduce attraverso le am-
piezze dell’universo, permettendoci di sperimentare non solo
I'equilibrio interno, ma anche 1’equilibrio di fronte agli esseri
delle gerarchie superiori al cui territorio noi ascendiamo. Qui
il senso dell’equilibrio ha grande importanza. Esso ¢ nascosto
nel nostro organismo fisico, & un senso inferiore che perd assume
di 12 una grande importanza, perché per suo mezzo riconosciamo
se ci troviamo in equilibrio tra un arcangelo e un angelo, tra
uno spirito della personalitd e un arcangelo, o tra uno spirito
della forma e un angelo. L’equilibrio in cui ci troviamo nei con-
fronti dei diversi esseri del mondo spirituale ci viene comuni-
cato proprio attraverso i sensi inferiori spiritualizzati. I nostri
movimenti (siamo infatti in continuo movimento nei mondi
spirituali) ci vengono comunicati dal senso del movimento
spirituale, ora rivolto verso P'esterno. Il senso della vita non ci
serve piu perché nuotiamo in essa; la vita & 'elemento in cui
noi ci moviamo quali spiriti, come il nuotatore si muove nel-
'acqua.

Sotto l'orizzonte si trovano per cosi dire i sensi inferiori
che, durante la vita terrestre fisica, servono solo per le perce-
zioni interne nell’organismo. Ma come il Sole, quando tramonta,
passa alle costellazioni al di sotto dell’orizzonte, cosi quando
si muore anche il Sole della nostra vita passa alle costellazioni al
di sotto dell’orizzonte. Quando poi torneremo a nascere esso
sorgera nelle costellazioni che abbiamo qui (senso del tatto,
della vita, del linguaggio, del pensiero, dell’io) per percepire
quello che nella vita terrena esiste nel mondo fisico.

Gli organi vitali sono ancor piu spiritualizzati dei sensi
inferiori. Chi crede di esprimere un punto di vista mistico par-
ticolarmente elevato parla dei processi vitali «inferiori» Certa-
mente essi sono inferiori, ma cid che qui ¢ basso, & alto nel mondo
spirituale perché quel che vive nel nostro organismo & come una
immagine speculare di cio che vive nel mondo spirituale. Que-

120

sta frase & molto strana. Quando immaginiamo 'uomo limitato
dallo zodiaco dei suoi sensi e immaginiamo le stelle dei suoi
organi vitali, dobbiamo pensare che al di fuori dell’'uvomo, nel
mondo spirituale, vi sono importanti entitd spirituali che si
riflettono nell'uomo. Possiamo dire che nel mondo spirituale
c’¢ qualcosa che si riflette nei quattro processi vitali della se-
crezione, della conservazione, della crescita e della riproduzione;
che c’¢ qualcosa nel mondo spirituale che si riflette nella re-
spirazione, nel calore, nella nutrizione. L’elemento che si ri-
flette nel quadruplice insieme di secrezione, conservazione,
crescita, riproduzione, & qualcosa di alto nel mondo spirituale;
¢ Pelemento da cui veniamo accolti, entro il quale viviamo e
tessiamo dopo la morte affinché il nostro organismo possa venir
spiritualmente preparato per la prossima incarnazione. Tutto
ci6 che nel nostro organismo & basso corrisponde a qualcosa di
alto che pud venir percepito solo attraverso I’'immaginazione.

-
N

~

XRs)
/,:"’ fra,

LY
\
\Ww‘w S
"M -

S
N
Y

P ‘.zﬂ

SN

., P
. o s

.
o+
.
N
~
~
’N
N\
N aaa \.\-.\\

.
-

JRYSNEN S,
~

R AR IR Py
.z,

\
-
>
AN
SN
S
N

¢ ’ lesrer

‘ Pad
’ .
NS T T L

121



Vi ¢ qui tutto un mondo che pud venir percepito tramite I'im-
maginazione, il conoscere immaginativo; un mondo che & dato
all'immaginazione e che in certo modo si rispecchia entro I’or-
ganismo umano, dal di 13 dello zodiaco dei sensi. A questo
proposito ¢ come immaginare che Sole, Venere, Mercurio e
Luna siano i riflessi di qualcosa che si trova al di fuori dello zo-
diaco; fuori dello zodiaco ci sono controimmagini spirituali di
Sole, Venere, Mercurio e Luna, controimmagini che entro lo
zodiaco si riflettono soltanto in questi corpi celesti.

Al di fuori del campo dei sensi umani, esiste poi nel so-
vrasensibile qualcosa che pud venir percepito solo per mezzo
dell’ispirazione; esiste un mondo dell'ispirazione. Questo si
riflette nella respirazione, nella nutrizione, nel calore, cosi come
esisterebbero riscontri spirituali per Saturno, Giove e Marte
al di 12 dello zodiaco. Vi ¢ una profonda affinitd fra la natura
inferiore che ¢ presente nell’'uomo e cid che si trova fuori, nel-
I'universo. Esistono simili controimmagini dei processi vitali.
Possiamo cosi delimitare la sfera dei sensi umani e la sfera vitale.

- Ora giungiamo a qualcosa che ¢ piu alto della vita, entriamo
nella vera e propria sfera animica dove abbiamo 1’astrale del-
'uvomo e l'io; qui usciamo dall’ambito dei sensi e anche da
quello di spazio e tempo; entriamo proprio nello spirituale.
Solo perché esiste un certo nesso fra il nostro io qui sulla Terra
e le dodici zone dei sensi, I'io ‘'vive nella coscienza portata da que-
sti sensi. Al di sotto di questa coscienza ve n’¢ ora un’altra, una
coscienza astrale che, cosi come 'uomo ¢ adesso, ha un nesso
pit profondo con il regno vitale umano, con la sfera vitale.
L’io & in stretta relazione con la sfera dei sensi; la coscienza astra-
le con la sfera vitale. Come per mezzo dell’io, o nell’io, noi sap-
piamo del nostro zodiaco, cosi avviene per i nostri processi
vitali, tramite la coscienza astrale, per quanto attualmente essa
sia ancora subconscia nell'uomo. In circostanze normali oggi
tutto questo non si rivela ancora all’'uomo, si trova ancora al di 1a
della soglia. Nella vita fisica questo sapere & un sapere interno
riguardo ai processi vitali. Accade solo in circostanze abnormi

122

che la coscienza abbracci il regno vitale, la sfera vitale, che que-
sta si faccia presente salendo alla coscienza abituale. Per I'uvomo
di oggi si tratta di qualcosa di malato; medici e naturalisti stu-
piscono di fronte a questi segni di malattia nella natura umana,
segni che si hanno quando quella coscienza, oggi coperta an-
cora dall’altra articolata in dodici parti, urta ‘dal basso verso
Ialto, quando i pianeti possono inserire la propria vita entro
lo zodiaco in modo che la subcoscienza possa venir fuori. Que-
sta deve venir sviluppata, e lo deve realmente, come & descritto
nel libro L’iniziazione; in tal caso & giusto. Ma quando essa si
fa presente senza tutto questo, siamo di fronte proprio a qual-
cosa di malato.

Ultimamente & uscito un interessante libro di un medico
che vuole gia adesso addentrarsi in cose simili. Tutto cid che &
scientifico-spirituale & ancora chiuso per lui, egli pensa ancora
in modo completamente materialistico, ma & cosi libero nella
sua ricerca che, soprattutto negli ultimi tempi, si & dato a indaga-
re in quésto campo. Mi riferisco al libro di Carl Ludwig Schleich:
Vom Schaltwerk der Gedanken (Dell’apparato di distribuzione
dei pensieri)*. Vi troviamo interessanti comunicazioni derivanti
dalla pratica medica. Prendiamo la pit semplice delle comuni-
cazioni riferite: una signora si reca da un medico per una con-
sultazione. Il medico le dice di accomodarsi e contempora-
neamente mette in moto un ventilatore. « Ecco, questa & una
grossa mosca che mi pizzicher », esclama la signora. In breve
P'occhio comincia a gonfiarsi. Il rigonfiamento nell’occhio rag-
giunge dopo qualche tempo le dimensioni di un uovo di gal-
lina. Il medico la tranquillizza, dicendo che la cosa non & grave
e che presto tutto tornerd a posto. ,

Con la coscienza che & legata alle dodici sfere sensorie
nello zodiaco umano, 'uomo non pud intervenire tanto profon-
damente nella sfera vitale da far si che in essa venga modificato
qualcosa, ma col subcosciente, quando esso affiora nella co-
scienza diurna abituale, I'uvomo interviene invece nella sfera
vitale. I concetti e le rappresentazioni che abbiamo oggi nella

123



coscienza abituale non penetrano ancora, per I'uomo attuale,
in questa profonditd dei processi vitali. Pud esservi soltanto un
ondeggiare verso l’alto, talvolta perfino molto forte. Ma con la
coscienza esteriore giusta e normale, oggi 'uvomo non pud an-
cora, diciamo pure grazie a Dio, intervenire nei suoi processi
vitali; altrimenti, per mezzo di alcuni pensieri, sarebbe davvero
ben sistemato. I pensieri umani non sono tanto forti da poter
intervenire. Gia oggi 'uvomo ha perd in sé pensieri che se in-
tervengono nella sfera vitale, come nel caso citato, scaturendo
dalla subcoscienza ed entrando nei processi vitali, potrebbero
farci vedere uomini che vanno in giro con 1 visi gonfi ed anche
in peggiori condizioni. Sotto la superficie dell'uomo legata allo
zodiaco, vi & dunque una subcoscienza che si trova in stretta
relazione con 1 processi vitali; essa agisce ampiamente in cir-
costanze abnormi. Schleich racconta ad esempio un altro caso
molto interessante: una ragazza si reca da un medico dichia-
rando di aver subito violenza. Dal reperto medico la possibi-
lit viene esclusa, tuttavia la ragazza insiste nelle sue afferma-
zioni. Non vuole fare nomi. Nei mesi seguenti si instaurano perd
tutti i sintomi della gravidanza, sia quelli esteriori fisicamente
visibili, sia quelli interni. Nel momento in cui nella visita si
percepisce il battito del bambino, questo viene chiaramente
distinto accanto a quello della prossima puerpera. Tutto procede
bene, solo che ai nove mesi non si presenta nessun bambino!

Al decimo mese, si pensa finalmente che debba trattarsi di qual-

cosa di diverso. Si procede all’operazione, ma non si trova
nulla, assolutamente nulla! Si trattava di una gravidanza isterica,
con tutti i sintomi fisici. Questa descrizione viene gia fatta oggi
da un medico, ed ¢ bene che sia cosi, perché cose simili spinge-
ranno gli uomini, riguardo alle connessioni umane, a pensare
diversamente da quanto abbiano fatto sino ad ora.. ’
Un altro caso: si presenta da Schleich un uomo che du-
rante il giorno si ¢ punto in ufficio con una penna, si & fatto
una scalfittura. Schleich lo esamina, ma non c¢’¢ niente di rile-
vante. Quel signore dice: « Andrd bene, perd io sento gia nel

124

braccio che c’¢ un’infezione del sangue; il braccio dovra essere
amputato, altrimenti morird». Schleich replica: « Non posso
amputare il braccio, se non rilevo assolutamente nulla. Stia
tranquillo che non morird di setticemia ». Per prudenza fa an-
cora uscire del sangue dalla ferita e lo congeda. L’uomo era pero
in una condizione tale che Schleich, medico molto premuroso,
si reca alla sera di nuovo a visitarlo. I paziente & ora completa-
mente preso dal pensiero che dovrd morire. Anche ’esame del
sangue, fatto piu tardi, conferma che non c’¢ la minima traccia
di setticemia. Schleich lo tranquillizza nuovamente, ma durante
la notte 'uvomo muore. Muore realmente! E una morte provo-
cata soltanto da fattori psichici!

Posso ora comunque rassicurare che a seguito dei pensieri
che I'uomo si fa sotto I'influsso del suo zodiaco non si pud mo-
rire nel modo pit assoluto. Questi pensieri non arrivano molto
in profonditd, fino ai processi vitali. Il caso ricordato prima,
quello della gravidanza isterica, non pud prodursi per ‘mezzo
di semplici pensieri, e neppure si pud morire solo col pensiero
che vi sia una setticemia.

Riguardo a quest’ultimo caso, in cui apparentemente la
morte effettiva subentra in seguito a una cosa immaginata, la
scienza attuale deve aspettare la spiegazione della scienza dello
spirito. Possiamo forse considerare come stiano le cose in questo
caso. Abbiamo a che fare con un uomo che si ferisce con la
penna con la quale ha scritto, e che sembra morire in seguito ai
pensieri che si ¢ fatto al riguardo. Ma abbiamo anche a che fare
con qualcosa di completamente diverso: 'uomo che muore ha
nello stesso tempo un corpo eterico entro il quale la morte si
trova gia, prima che egli si sia ferito. La morte vi era gia presente.
Al momento dunque in cui I'uomo si era recato in ufficio la
mattina, la morte era gid impressa nel suo corpo eterico; vale
a dire che il corpo eterico aveva accolto gli intimi processi che
sono legati al morire, processi che si sono trasferiti solo molto
lentamente nel corpo fisico. Quell’'uomo non avrebbe commesso
P'azione maldestra, se la morte non fosse gia stata presente in

125



lui. Sotto I'influsso di quella condizione interiore gli capita

di farsi una ferita che non aveva assolutamente alcuna importanza. -

Ma dalla sfera vitale subcosciente si propone nella coscienza il
pensiero: io muoio. L’elemento esteriore era solo. un tra.nello,
ma data la sua presenza il fatto & emerso nella coscienza diurna.
Con il processo di immaginazione esistente nella consueta co-
scienza diurna, la morte non ha assolutamente niente a che fare;
la morte era invece presente in lui. o
Attraverso simili esempi i naturalisti saranno spinti poco
alla volta a penetrare pit profondamente in cid che puo -dare
la scienza dello spirito. Abbiamo gid qualcosa di complicato
davanti a noi quando consideriamo il rapporto tra la sfera pla-
netaria e il processo vitale, tra la sfera zodiacale e le sfere sen-
sorie. Ancora piu complicati diventano i fenomeni (!uando sa-
liamo a processi di coscienza, quando dunque entriamo nelle
zone che hanno solo un certo nesso con quelle sfere: I'io con
lo zodiaco, il corpo astrale con la sfera planetaria dell’uomo,
con la sfera vitale in movimento. Non possiamo perod avvicinarci
a cid che ¢ in relazione con la sfera vitale dell’'uomo, a cid che
dall’io si mette in relazione con lo zodiaco, se ci serviamo delle
consuete rappresentazioni del mondo fisico, se ci rappresen-
tiamo la cosa per mezzo dello zodiaco. Potrel.no.avvicmara a
questi fatti, solo se cercheremo di ap‘propriar(.:l di un pl‘OCFdl-
mento di rappresentazione completamente diverso. Nel 11.br(?
L’iniziazione viene consigliato di farsi talvolta rappresentazioni
che scorrano a ritroso, di esercitare uno sguardo retrospettivo.
Far questo significa pensare nella direzione opposta, all’indietro,
tutto quello che nel mondo procede in una direzione. N
Questo pensare i fatti a ritroso rende atte le forze spiri-
tuali, accanto a qualcosa d’altro, a penetrare poco alla volta in
un mondo che ¢ il rovescio di quello fisico. E il mondo spirituale.
Esso ¢ per molti aspetti il rovescio di quello ﬁsjco. Ho gii fatto
notare che non si deve semplicemente invertire astrattamente
quello che vi ¢ nel mondo fisico; tra le varie forze si devono perd

sviluppare anche quelle che si uniscono al pensare che procede

126

a ritroso. Che cosa ne consegue? Ne consegue che gli uomini
sono avvertiti che, se non vogliono inaridirsi nella cultura, se
vogliono inserirsi in un modo spirituale di concepire il mondo,
dovranno pensare il mondo a ritroso. La coscienza spirituale
inizia infatti solo 12 dove il processo vitale o il processo sensorio
realmente si rovescia, dove il processo scorre all’indietro. Per
il futuro gli uomini dovranno dunque adattarsi a pensare a ri-
troso. In questo tipo di rappresentazioni si afferrera il mondo
spirituale, come oggi, nelle rappresentazioni correnti, siamo im-
mersi nel mondo fisico. Dalla direzione del nostro pensare pro-
viene la possibilita di farsi delle rappresentazioni del mondo
fisico.

Se dunque volessi procedere oltre (ho infatti parlato solo
dello zodiaco umano, delle dodici sfere dei sensi, attraverso la
sfera dei pianeti) se volessi dunque procedere, dovrei solleci-
tare un rappresentare del tutto diverso, un pensare a ritroso.

Sappiamo bene che gli uomini del presente non sono straor-
dinariamente inclini ad accogliere e penetrare realmente la
scienza dello spirito. La rifiutano ancora perché sono abituati al
pensare materialistico. Per chi abbia passato la soglia del mondo
spirituale anche solo un poco, I'affermazione che il mondo pro-
ceda solo in avanti e non a ritroso suona altrettanto folle quanto
il voler sostenere che il Sole proceda sempre in una direzione
€ non possa tornare indietro. Esso va realmente indietro, dal-
Paltra parte, quando apparentemente percorre questa via (vien
fatto un disegno).

Possiamo facilmente immaginare il vero e proprio orrore
che un uomo, raggelato nel tipo di rappresentazioni attuali,
potrebbe provare di fronte a questo rovesciamento del pensare,
alla rappresentazione del mondo a ritroso. Ma se il mondo a
ritroso non esistesse, non vi sarebbe proprio alcuna coscienza;
la coscienza ¢ gi una scienza dello spirito, anche se i materia-
listi lo negano. Un uomo del presente potrebbe dunque avere
un particolare orrore per il pensare a ritroso, e potremmo im-
maginare che sollevasse la domanda se & poi illogico rappresen-

127



tarsi a ritroso il corso del mondo, per quindi concludere che non
¢ affatto illogico. Non vi & nulla di illogico nel ripercorrere un
dramma a ritroso, cominciando dall’ultimo atto, e lo stesso si
pud dire per il risalire il corso del mondo. Per le abitudini di
pensiero attuali si tratta perd di qualcosa di terribile. Se ora un
uomo, completamente immerso nelle abitudini di pensiero del
presente, sollevasse una domanda simile (per Iui ¢ un dato di
fatto che & impossibile rappresentarsi il mondo a ritroso, che &
incredibile che il mondo abbia un senso inverso) da questa do-
manda egli potrebbe intuire qualcosa di particolare. Ci si po-
trebbe dunque immaginare un pensatore isolato che si ponga il
problema della direzione inversa del rappresentare, ¢ che pro-
prio dall'impossibilita di questo procedimento, in base alle at-
tuali abitudini di pensiero, tragga particolari conclusioni filo-
sofiche.

Si pud fare un’altra ipotesi. Ho gid richiamato 'attenzione
sul fatto che, specialmente nella costellazione in cui il Sole tra-
monta, nel senso dell’udito, diventa difficile farsi rappresenta-
zioni a ritroso. Il senso dell’'udito ha subito alcuni mutamenti
nel corso del tempo specialmente riguardo all’elemento musicale.
Questi tenui cambiamenti non vengono di solito osservati dagli
storici; per la vita interiore dell'uomo essi sono perd piu impor-
tanti dei cambiamenti grossolani che sono registrati nella storia.

Per il cambiamento del senso dell’udito, dell’udito gia spiritua-

lizzato per il mondo fisico, & per esempio molto importante il
fatto che nel periodo di civiltd greco-latino, I'ottava fosse speri-
mentata come una consonanza specialmente gradevole e simpatica,
mentre nei secoli undicesimo, dodicesimo, tredicesimo fosse par-
ticolarmente amata la quinta. A quei tempi veniva chiamata «il
dolce suono ». Nel dodicesimo, tredicesimo secolo 1'uomo aveva
ancora nei confronti della quinta il medesimo sentimento che ha
oggi di fronte alla terza. Cosi varia la costituzione umana in un
tempo relativamente breve.

Potrebbe anche essere che qualcuno, dotato di un orecchio
particolarmente musicale, avesse difficoltd ad afferrare il corso

128

s R O35 00 2 o

a ritroso delle rappresentazioni (la musica appartiene infatti a
quanto di pitt profondo abbiamo qui sul piano fisico), poiché
un orecchio musicale si scandalizza dell’inversione del rappre-
sentare, proprio perché qui sul piano fisico sente profondamente
col sentimento e con profonda soddisfazione in una direzione.
Naturalmente questo puo avvenire in un’epoca di alto materia-
lismo come I’attuale. Questo dissidio non si verifica facilmente
per chi non sia molto musicale, ma un uomo musicale, che sia
fondamentalmente materialista per le sue abitudini di Ppensiero,
sar:21 portato a-dire che ¢ impossibile poter fare delle rappresen-
tazioni a ritroso, che questo fatto non si accorda con la testa
umana. In questa forma egli oppone resistenza al mondo spi-
rituale. Si deve supporre che un uomo simile esista da qualch(;
parte.

Stranamente & uscito di recente un libro: Cosmogonia di
Christian von Ehrenfels*. Il primo capitolo di questo libro é:
« La retroversione, un paradosso della nostra conoscenza ». Qui
Ehrenfels esamina sotto molti aspetti, secondo il metodo dei
filosofi di oggi, che cosa succederebbe se si provasse a pensare
il lato asimmetrico del corso del mondo, a pensare a ritroso,
Arriva veramente al pensare a ritroso. Cerca di venire a capo di
questo Raradosso e si presenta per vari casi il pensare a ritroso.
Ne riferird uno, come esempio. Parte da un andamento non a
ritroso, ma in avanti.

«Nel mondo reale si stacca su di un’alta parete montana
un frammento della compatta massa rocciosa in seguito a umi-
dita ¢ gelo; al sopravvenire del disgelo, esso perde Pequilibrio
¢ precipita sulla parete sporgente, batte sul fondo roccioso, e si
rompe in molti pezzi. Seguiamo uno di questi pezzi che rotola
giu per il pendio, perdendo ulteriori frammenti per l'urto con
le pietre e che infine si ferma in un avvallamento. Sotto forma dj
riscaldamento ha reso cosi alla terra e alle rocce contro le
quali ha urtato, e all’aria che offriva resistenza al suo movimento,
tutta la sua energia cinetica. Come apparirebbe un fatto simile,
certo non straordinario, nel mondo a rovescio ? ».

129



«Una pietra giace in un avvallamento. Improvvisamente le
spinte di calore del sottosuolo, apparentemente caotiche, con-
corrono stranamente a far si che la pietra riceva un forte slancio
in avanti, in direzione obliqua. IL’aria non presenta resistenza
alcuna. Al contrario. In seguito a strani passaggi di calore dalla
sua consistenza, gli rende la via libera, si scansa seguendone
il movimento, e anzi lo favorisce nella sua direzione obliqua,
con piccole ma sicure spinte di calore che si sommano le une
alle altre. Nel suo movimento la pietra rimbalza su una sporgenza
rocciosa, ma essa non perde per questo né una scheggia della
sua compagine, né una parte dell’impeto del suo moto. Al con-
trario. Caso vuole che sul luogo dell’urto, nel medesimo mo-
mento, per mezzo delle spinte di calore della terra e dell’aria
insieme venga scagliata una altra pietruzza e anche questo fram-
mento, guarda un po’, sempre per spinte di calore viene premuto
sulla nostra pietra; le superfici dei due pezzi, in apparenza spez-
zate irregolarmente, combaciano con esattezza I'una all’altra,
tanto che le forze di coesione entrano in azione, € la pietruzza
diventa un’unica massa compatta con la nostra pietra. Ora il
frammento cosi ingrandito, favorito da spinte di calore appa-
rentemente precise da parte della sporgenza rocciosa sulla quale
aveva urtato, pud proseguire la sua strada obhquamente in
avanti, con accresciuta velocita ».

Come prima la pietra si era infranta, pud adesso ricosti-
tuirsi. L’intero ritorna insieme sulla sporgenza rocciosa. Si

riassesta, torna indietro e cosi via. Tutto questo vien descritto -

con molta precisione. L’autore pensa dunque tutto lo svolgi-
mento a ritroso. Cita ancora diversi altri esempi in cui il pensiero
segue un corso a ritroso. Si vede che egli si tormenta, si affatica
tremendamente.

«In una radiosa giornata d’inverno una lepre corre sulla
neve lasciandovi una traccia che in molti punti il vento disperde
subito mentre in altri, dove il terreno inclina verso sud permet-
tendo alla neve di sciogliersi al sole e di tornare a gelare
la sera, la traccia resta visibile per settimane finché, col generale

130

sciogliersi delle nevi, sparira del tutto. Nel “mondo a rovescio”
la traccia della lepre si formerebbe prima non come un tutto,
bensi in modo frammentario qua e 13, solo come segni indistinti
nella neve gelata (o piuttosto nel ghiaccio che a poco a poco si
allenta in neve); poi dopo settimane, mentre quei segni si ap-
profondiscono lentamente e si avvicinano nella loro forma al-
I'impronta di zampe di lepre, la traccia comparirebbe in quegh
spazi intermedi, dato che fiocchi di neve verrebbero scagliati
via, per spinte di calore, dalla stessa neve fresca; finalmente si
sarebbe costituita 'intera fila di impronte, ed ora la lepre, con
la testa indietro e il retro del corpo in avanti, non percorre la
fila, ma vien mossa da spinte di calore contro I'impulso dei suoi
muscoli, ¢ con tanta maestria che sempre una zampa viene a
cadere nella traccia, entro I'impronta gia fatta. Ma la meravi-
glia non finisce qui: ogni volta che la zampa esce dall’impronta,
questa viene riempita di neve fresca, per mezzo di spinte di ca-
lore precisissime, tanto che ’ambiente diviene pienamente uni-
forme, e sulla via percorsa a ritroso dalla lepre si stende ben

‘presto il manto nevoso intatto, come se fosse sempre stato cosi ».

Vediamo come l'autore si affatichi. Quindi procede consi-
derando, se lo & gia tanto per una sola lepre, quanto dovrebbe
essere faticoso occuparsi di un’intera battuta di caccia.

«Si osserva facilmente che quanto vi era di improbabile
nell’esempio tratto dalla natura inorganica diventa ora grottesco
e mostruoso. E questo & ancora un caso semplice, cio¢ della
formazione di impronte lasciate da esseri organici. Si pensino
solo le impronte che non una lepre, ma i componenti di un’in-
tera battuta di caccia invernale lasciano sulla neve; ci sono molti
cacciatori, battitori, cani, molte lepri, caprioli, volpi, cervi.
Le impronte si incrociano, si coprono, si sovrappongono, tanto
da formare dei punti assolutamente lisci. Si rovescino ora questi
fatti, si osservi come per cause apparentemente omogenee di
spinte di calore, si formino dal caos diverse file di impronte,
e come ciascun essere vivente venga spinto nella fila che gli cor-
risponde, qui il capriolo, 14 il cervo, ogni cacciatore sulle orme

131




delle proprie calzature; tutto sempre per le spinte di calore stra-
namente unite che vengono dalla terra, dall’aria, dall’interno
del relativo organismo. Si riceve cosi una pallida immagine
della portata del concetto “formazione di impronte” qui nel
nostro mondo e non in quello a rovescio ».

L’autore si affatica dunque molto per conquistarsi le rap-
presentazioni che gli servono. Queste emergono spesso dal sub-
conscio dell’'uomo di oggi. Vediamo come sia naturale che nasca
la scienza dello spirito, perché, come ho spesso indicato in altri
esempi, essa urge nell’anima dell’'uvomo. Il nostro pensatore si
sforza, anche se lo intendiamo in senso spirituale, si affanna
per comprendere almeno in qualche modo questi processi a
ritroso. Ecco dunque un pensatore, poiché ¢ un pensatore che
non pud venir ignorato. Logicamente, egli dice, & possibile
farsi queste rappresentazioni; esse restano tuttavia incredibili.
Per noi significa che tutto questo va contro le sue abitudini di
pensiero; il che vuol dire in conclusione che egli non ¢ in grado
di rappresentarsi il mondo spirituale. Poi cosi conclude: « An-
cora di pit! Trasferiamoci nella condizione in cui un complesso

di realta proveniente dal ‘‘mondo a rovescio”, ci sia imposto.

quale dato di fatto dalla costrizione inesorabile delle esperienze ».

Egli si trasferisce dunque nella condizione in cui possa real-
mente vedere fuori nel mondo fisico la sua lepre o la sua battuta
di caccia; nella condizione in cui nel mondo fisico, 'unico reale
per lui, potrebbe accadergli di vedere veramente tutto a rovescio.
Ammettiamo che cosi sia imposto a qualcuno, che una persona
esca nel mondo e se lo trovi davanti completamente a rovescio:

« Come ci comporteremmo nei confronti del mondo, come
cercheremmo di interpretarlo? Malgrado il contenuto dell’espe-
rienza torni sempre a incalzarci in quel senso, noi dovremmo
pur respingere come assurda la sequenza di pensieri che proietta
nel futuro il principio causale determinante gli eventi ».

Egli dice che sarebbe davvero terribile, in quanto non po-
tremmo pensarlo, non dovremmo pensarlo, e tuttavia lo ve-
dremmo! Si rappresenta cosi quanto di tremendo dovrebbe

132

realmente vedere se entrasse nel mondo spirituale. Come egli
se lo raffigura sarebbe certo qualcosa di terribile, se gli fosse
imposto nel mondo fisico.

« Non ci resta altra scelta: dovremmo giudicare gli apparen-
temente spontanei principi formali (qui uomini, 13 volpi, 1a
rose e cosi via) solo in apparenza spontanei ma in effetti piutto-
sto risultanti da collocazioni delle particelle materiali, teleolo-
giche, coscientemente finalizzate, precalcolate e giunte alla con-
clusione delle loro direzioni di movimento — e altrettanto lo
strano giuoco della loro convergenza, compientesi in sempre
minori € piu basse sequenze formali ». :

Egli pensa dunque a ritroso il tutto, secondo il principio
darwinistico dell’'unitd di forme dall’inizio della Terra.

«Ma il fine di questa preveggente forza creatrice? Pud
essere veramente uno scopo finale l'improvviso risveglio della
forma e il suo lento trapasso nella non-forma? No e poi no!
Le méte del tutto devono essere opposte ».

Ora l'autore si chiede come ci apparirebbe un tale mondo,
se lo vedessimo realmente. Ed ecco la risposta: « Il mondo del-
Pesperienza ¢ lo scherzo grottesco di un inconcepibile démone
del mondo, cui tutto di noi & consegnato, eccetto la conoscenza ».

Noi la conserviamo poiché ad essa il démone non pud
accedere. Le conoscenze sono le nostre abitudini di pensiero ed
esse vengono conservate, in esse il démone non pud entrare. Ma
il mondo che noi dovremmo vedere a rovescio sarebbe la grot-
tesca commedia di un démone, del diavolo; sarebbe il mondo
diabolico. L’autore teme cid che dovrebbe apparirgli come dia-
volo. Abbiamo qui sperimentato in un’anima quanto ho spesse
volte ripetuto: I'elemento che trattiene & la paura del mondo
spirituale. E stato espresso cosi: nel momento in cui si vedesse
un mondo fisico simile al mondo spirituale, questo verrebbe
ritenuto come il paradosso di un essere diabolico. E quindi la
paura.

«Oltre i confini del nostro mondo dell’esperienza deve
dominare una legge vasta e diversa! Vale a dire che non ci adat-

133




teremmo a considerare un mondo ‘‘a rovescio”’, secondo prin-
cipi rovesciati ».

Cosa farebbe dunque il buon Ehrenfels se veramente fosse
trasferito in un mondo cui dovesse adattarsi come mondo fisico ?
Egli direbbe: no, questo non lo credo; voglio rappresentarmelo
dal lato opposto, non lo voglio accettare. La gente fa infatti cosi
anche con il mondo spirituale; non vuole accettare nulla, quando
le cose si presentano diversamente da come si vedono nel presente.

«Valuteremmo quel mondo come un’eccezione, come una
contro-corrente nel corso totale del divenire del mondo, e tor-
neremmo a conferire a quel divenire del mondo i tratti fisio-
nomici che in se stessi ci appaiono come credibili ».

Cosi dunque ci si rappresenterebbe la realth e si direbbe:
no questo mondo ¢ la burla di un demone, ma noi non ci cre-
diamo; noi ce lo rappresentiamo percid dall’altro verso; ce lo
rappresentiamo come siamo abituati. ‘

Vediamo qui tutta la contrapposizione di un filosofo ri-
guardo a cid che deve venire. E bene cogliere in tali punti I’an-
damento dell’evoluzione dell’'umanitd. Perché & proprio gia
cosi, avviene gia quello che deve essere secondo la scienza dello
spirito. Se pil volte ¢ stato indicato qui da sintomi diversi che
gli uomini si oppongono allo spirito nella loro coscienza, nel
subcosciente cominciano invece a rivolgersi ad esso. Ancora
non & loro chiaro, lo negano ancora, ma questo non durera a

lungo; gli uomini non potranno pit negare lo spirito, perché

i loro pensieri sono gia di forza indirizzati ad esso, come abbiamo
potuto costatare nel caso della Cosmogonia di Christian von
Ehrenfels.

Volevo parlare qui di questo libro anche per la ragione che es-
so & uscito di recente e sara in seguito molto commentato. Anche
se & scritto in un linguaggio filosofico, di difficile lettura, se ne
parlerad molto e probabilmente in modo grottesco, dato che non
se ne afferrano i nessi. Ho voluto quindi richiamare 1’attenzione
sulla Cosmogonia di Christian von Ehrenfels in questo contesto,
proprio perché se ne parlasse in modo pertinente. Abbiamo a

134

che fare con un filosofo, professore universitario, che da lunghi
anni ¢ docente di filosofia all’'universita di Praga. Il libro & sta-
to pubblicato nel 1915. Nella prefazione l'autore parla della
sua formazione, a quali tra i filosofi precedenti egli vada pit
o meno debitore, con quali si trovi pitt 0 meno d’accordo. Dopo
aver esposto che cosa deve a Franz Brentano; a Meinong, dunque
a filosofi pilt vecchi, a chiusura della sua prefazione aggiunge
queste frasi:

«I1 mio debito pilt grande devo perd indicarlo in una dire-
zione che, nel modo di concepire generale, si distanzia assai
dalla filosofia. Nella mia vita ho dedicato un quantitativo ben
maggiore di energia psichica a fare intimamente mia la musica
tedesca che non ad assimilare la letteratura filosofica ». Egli
fa questa confessione in qualith di professore di filosofial « E
non me ne pento oggi, nel sesto decennio di- questa vita» (ha
dunque piti di cinquant’anni) «anzi vi guardo come a una delle
fonti della mia produttiviti » (ed ¢ produttivo solo in senso fi-
losofico) « perché, se linterpretazione di Schopenhauer secondo
la quale la musica sarebbe una speciale obbiettivazione della
volontd del mondo & in questa forma da respingere, essa tutta-
via, nelle intenzioni, tocca a mio avviso il ndcciolo del problema.
Il musicista veramente produttivo si trova nelle sue marifesta-
zioni pit vicino di qualunque altro mortale allo spirito del mondo.
Chi presume fra questi “altri” di comprendere il linguaggio
metafisico della musica, sente come serio dovere di tradurre
quanto ha inteso ai contemporanei, con i mezzi di comprensione
concettuali ad essi familiari.

Se per religione si intende un possesso spirituale che conferi-
sca forza morale e fermezza interiore alla propria fiducia nel
mondo, allora la musica tedesca & stata per me religione in un
momento di agnosticismo, di assenza di fede e di metafisica, dal
giorno del distacco definitivo dal dogma cattolico, nell’anno
1880, fino alle settimane della primavera del 1911 in cui mi
si riveld I'abbozzo della dottrina metafisica qui esposta ».

E la dottrina metafisica che parte dal paradosso della retro-

135




versione, dalla impossibilita dell’inversione delle rappresenta-
zioni, :

« Si, la musica tedesca & ancor oggi religione per me, nel
senso .che io non cadrei nella disperazione anche se tutti gli ar-
gomenti di quest’opera venissero confutati, ma con la fiducia
da cui ¢ nato questo lavoro resterei convinto di aver percorso
il sentiero essenzialmente giusto; convinto perché esiste la mu-
sica tedesca, perché un mondo che ha prodotto una cosa simile
deve essere nella sua essenza buono e degno di fiducia.

La musica della Messa in si minore, la musica del convi-
tato di pietra, la terza, la quinta, la settima, la nona sinfonia,
la musica del Tristano, dell’anello dei Nibelungi, del Parsifal,
¢ musica che non puo essere confutata perché & realta, vita
zampillante. Grazie ai suoi creatori! Benedetti tutti coloro che
furono chiamati a placare con la loro magica fonte la sete per
’eterno! La cosa migliore che mai dovessi creare (e come cosa
migliore considero quest’opera) ¢ solo una debole ricompensa
della pienezza che ho ricevuto dalla musica ». ‘

Io sono convinto che questo particolare modo di contrap-
porsi al mondo spirituale, come un filosofo lo puo avere, si puo
trovare solo in uno spirito cosi costituito, che in quest’epoca
materialistica abbia un rapporto con la musica come quello di
Ehrenfels. Cid che accade nell’anima umana, anche se appa-
rentemente nei campi piu diversi, & infatti collegato da nessi
profondi. Ho voluto presentare qui un esempio di come un
credente, non semplicemente un ascoltatore, ma un credente
nell’elemento musicale moderno, deve far compenetrare la sua
anima dalle abitudini materialistiche di pensiero, in modo di-
verso da un altro che non stia alla stessa maniera di fronte al-
I’elemento musicale come credente. Solo se si indagano i nessi
segreti dell’anima umana, che immettono nella vita animica
umana tanta armonia e tanta disarmonia, ci si potra lentamente
avvicinare agli enigmi della vita e dell’'uomo.

136

NONA CONFERENZA

Dornach, 15 agosto 1916

Ci siamo occupati di conoscere come l'uomo sia inserito
nel mondo per mezzo delle sue sfere sensorie e dei suoi organi
vitali, e abbiamo cercato di esaminare qualcosa nel campo
delle conseguenze dei fatti che sono il fondamento di tali cono-
scenze. Ci siamo chiaramente differenziati dalla concezione pro-
pria dei presunti spiritualisti i quali definiscono « sensibile »
e «materiale» tutto cid che credono di dover disprezzare. Ab-
biamo infatti visto che all'uomo qui nel mondo fisico proprio
nei suof organi inferiori e nelle sue attiviti inferiori ¢ dato un
riflesso di attivita superiori e di nessi superiori.

Abbiamo dovuto considerare il senso del tatto e il senso
della vita, nel loro stato attuale, come molto legati al mondo
terrestre; altrettanto poessiamo dire dei sensi dell’io, del pensiero
e del linguaggio. Ma abbiamo dovuto adattarci a considerare
come riflessi sfumati di qualcosa che diventerd grande e impor-
tante nel mondo spirituale, quando saremo passati attraverso
la morte, i sensi che troviamo nella sfera terrestre, vale a dire
i sensi del movimento, dell’equilibrio, dell’odorato, del gusto,
e fino a un certo grado anche il senso della vista, che servono
solo interiormente all’organismo vitale. E stato sottolineato il
fatto che, tramite il senso del movimento, possiamo muoverci
nel mondo spirituale fra gli esseri delle diverse gerarchie, se-
condo le forze di attrazione e repulsione che essi esercitano su
di noi e che si manifestano nelle simpatie e antipatie spirituali
che vengono da noi sperimentate dopo la morte. Il senso del-
Pequilibrio non ci mantiene solo in equilibrio fisico, come qui

137




nel -corpo, bensi anche in un equilibrio morale di fronte agli es-
seri e alle influenze che si trovano nel mondo spirituale. Cosi
pure gli altri sensi: gusto, odorato, vista. In quanto lo spirito
non manifesto agisce nel mondo fisico, non possiamo rivolgerci
ai sensi superiori per avere chiarimenti, ma proprio alle cosiddette
sfere sensorie inferiori. Nel tempo presente non ¢ comunque
possibile, secondo questo indirizzo, parlare di alcune cose molto
importanti; i pregiudizi sono infatti tanto gravi che basta solo
pronunciarsi su qualcosa di importante e interessante in senso
altamente spirituale per essere fraintesi e messi sotto accusa
in ogni senso. Devo quindi tralasciare per ora di indicare alcuni
interessanti aspetti delle sfere sensorie, connesse con impor-
tanti fatti della vita.

In tempi antichi esistevano a questo riguardo condizioni
piu favorevoli. Non c’era infatti la possibilita di diffusione delle
conoscenze come ai nostri giorni. Aristotele poteva parlare di
determinate verita molto piu liberamente di quanto sia consen-
tito oggigiorno, quando tali verita vengono accolte in modo
personale nei sensi piu svariati e suscitano simpatie o antipatie
personali. Nelle opere di Aristotele si trovano verita che riguar-
dano profondamente I'uomo, e che oggi non si potrebbero svi-
luppare davanti a un grosso pubblico; veritd quali quelle cui ho
accennato dicendo che i greci avevano ancora una conoscenza
profonda dei nessi fra lo spirituale-animico e il fisico-corporeo,
senza per questo cadere nel materialismo. Negli scritti di Ari-
stotele possiamo trovare per esempio delle bellissime descri-
zioni della figura esteriore degli uomini valorosi, degli uomini
vili, di quelli collerici o di quelli sonnolenti. Viene narrato in
modo preciso il tipo di capelli, il colore del viso, che specie di
rughe abbiano i coraggiosi o i vili, come siano configurati fisi-
camente i sonnolenti e cosi via. Gia ’esporre questo, presen-
terebbe oggi alcune difficoltd, esporre dell’altro ancora di pil.
Pertanto oggi, che gli uomini son diventati cosi individuali-
stici e attraverso I’elemento personale vogliono per molti aspetti
annebbiarsi direttamente di fronte alla veritd, & necessario par-

138

lare in senso piu generale quando si deve presentare la veritd
in determinati nessi.

Si deve capire ogni atteggiamento umano da una determinata
direzione quando si pongono nel modo giusto i quesiti riguardo
a tutto cio che, nelle ultime considerazioni, abbiamo posto di-
nanzi alla nostra anima. Abbiamo detto ad esempio che le sfere
sensorie, quali sono oggi nell'uomo, sono sfere reciprocamente
distinte e in stato di quiete, proprio come le costellazioni fuori
nel cosmo, in contrapposizione ai pianeti che roteano, si spostano
e mutano di posizione in modo relativamente rapido. I sensi
sono quindi, per cosi dire, stabilmente delimitati nelle loro zone,
mentre i processi vitali pulsano attraverso l'intero organismo e
nel loro agire attraversano le singole sfere sensorie, permeandole
di forza.

Ma abbiamo anche detto che durante 1’antica epoca lunare
i nostri attuali organi di senso erano ancora organi vitali, agi-
vano ancora come organi vitali, che i nostri organi vitali odierni
erano ancora essenzialmente di natura pill animica. Pensiamo
ora a quanto & stato piu volte ribadito: che esiste cioé¢ un ata-
vismo nella vita umana, una specie di ritorno alle abitudini che
in un tempo precedente, in questo caso I’epoca lunare, erano
qualcosa di naturale, una specie di ricaduta. Sappiamo che c’¢
una ricaduta nel modo di vedere sognante e per immagini del-
I'epoca lunare. Oggi dobbiamo qualificare come morboso que-
sto ricadere atavico nelle visioni lunari.

Teniamo perd rigorosamente presente che non sono mor-
bose le visioni come tali, altrimenti dovremmo indicare come
morboso tutto cid che P'uomo sperimentava durante ’epoca lu-
nare quando viveva solo in tali visioni, e si sarebbe costretti a
dire che in quell’epoca I'uomo attraversava un processo di ma-
lattia, un processo animico di malattia, che 'uomo era pazzo
durante I'epoca lunare. Tutto questo sarebbe naturalmente una
completa assurdita: non si pud fare una simile affermazione.
L’elemento morboso non consiste nelle visioni come tali, ma
nel fatto che nell’attuale organizzazione terrestre dell’'uomo esse

139



sono presenti in modo da non venir sopportate, che nell’organiz-
zazione terrestre vengono impiegate in modo inadeguato alla
loro qualita di visioni lunari. Pensiamo che se qualcuno ha una
visione di tipo lunare, essa & atta a condurre a un sentimento,
a un’attivitd, ad azioni corrispondenti allo stato lunare. Se perd
si hanno visioni lunari qui, durante I'epoca terrestre, facendo
tutte le cose che sono possibili solo con un organismo terrestre,
abbiamo in questo la malattia, e la abbiamo solo perché I'organi-
smo terrestre non sopporta la visione, quando per cosi dire
esso ne ¢ impregnato. _

Prendiamo il caso pili grossolano: qualcuno si trova nella
condizione di avere una visione. Invece di rimanere tranquillo
di fronte ad essa e di osservarla interiormente, la rivolge in
una direzione qualsiasi, mentre dovrebbe essere rivolta solo al
mondo spirituale; conseguentemente essa agisce sul suo corpo.
Praticamente viene preso da frenesia, in quanto la visione urge
con forza nel suo corpo come non dovrebbe avvenire. E il caso
pil grossolano. Essa dovrebbe fermarsi nell’ambito in cui vive

la visione, ma questo non accade se oggi il corpo fisico non pud -

piu sopportarla come visione atavica. Se il corpo fisico & troppo
debole per insorgere contro la visione, subentra allora la spos-
satezza. Se invece il corpo fisico & abbastanza forte da insorgere
contro la visione, esso riesce a smorzarla. La visione non si pre-
senta con un carattere ingannatore, capace di farla passare per
una cosa € un evento simili a quelli del mondo sensibile; la vi-
sione inganna solo chi per suo tramite diventa malato. Quando
'organismo fisico ¢ tanto forte da combattere la tendenza men-
zognera della visione atavica, allora avviene che I'uomo diventi
tanto forte da comportarsi nei confronti del mondo come du-
rante 'antica epoca lunare, tanto da adattare questo comporta-
mento all’attuale organismo.

Cosa significa tutto cid ? Significa che interiormente 'uomo
modificherd un poco il suo zodiaco con le zone dei sensi. La
modificazione consistera nel fatto che nelle dodici sfere sensorie
si verifichino pili processi vitali che processi sensori, o per me-

140

glio dire si verifichino processi che attaccano il processo sensorio,
in modo da trasformarlo entro la propria sfera in un processo
vitale. Il processo sensorio si solleverebbe dallo stato di morte
in cui oggi si trova e sarebbe trasferito in uno stato vivente per
cui 'uvomo vede e contemporaneamente vive entro il processo
del vedere; ode e insieme vive. qualcosa dell’udire; cio che altri-
menti vive solo nello stomaco o sulla lingua, avverrebbe anche
per 'occhio e per P'orecchio. I processi sensori sono portati in
movimento, la sua vita sollecitata, e questo pud tranquillamente
avvenire. Verrebbe incorporato negli organi sensori qualcosa
che nel medesimo grado oggi hanno altrimenti soltanto gli or-
gani vitali. Gli organi vitali sono interiormente attraversati da
forti cariche di simpatia e antipatia. Pensiamo a come tutta la
vita dipenda da simpatia e antipatia! Qualcosa viene accolto,
dell’altro respinto. Le forze di simpatia e antipatia sviluppate
dagli organi vitali verranno per cosi dire infuse nuovamente
negli organi di senso. L’occhio non vedra semplicemente il
rosso, ma sperimentera anche simpatia o antipatia assieme al
colore. L’esser penetrati di vita & qualcosa che tornera a fluire
negli organi di senso. Tanto che possiamo dire: gli organi di
senso torneranno ad essere in un certo modo sfere vitali.

Poi anche i processi vitali dovranno essere modificati. Do-
vra avvenire che i processi vitali siano pit compenetrati dall’ele- -
mento animico di quanto non accada nella vita terrestre. Av-
verra dunque che i tre processi vitali di respirazione, riscalda-
mento e nutrizione saranno per cosi dire riuniti e animati, si
presenteranno in modo piu animico. Nell’ordinaria respirazione
si respira la grossolana aria materiale; per l'ordinario processo
di riscaldamento si assorbe il calore e cosi via. Ora perd avra
luogo una specie di simbiosi; i processi vitali formeranno cioé
un’unita quando verranno attraversati dall’elemento animico.
Non saranno separati come nell’organismo di oggi, ma formeranno
assieme una specie di unione. Respirazione, riscaldamento,
nutrizione stringeranno un intimo nesso comunitario. Non
certo la grossolana nutrizione, ma qualcosa che ¢ processo di

141




nutrizione; il processo si svolgerd, ma non sara affatto necessario
mangiare ; inoltre esso non si svolgera da solo come nel mangiare,
bensi insieme agli altri processi.

Allo stesso modo vengono riuniti gli altri quattro processi.
Secrezione, conservazione, crescita e riproduzione vengono uniti
e costituiscono di nuovo un processo pill animato, un processo
vitale che & dunque qualcosa di pili animico. Le due parti stesse
si potranno poi riunire in modo che non solo tutti i processi vi-
tali cooperino, ma che, articolandosi in un insieme di tre e in
un insieme di quattro, i tre cooperano con i quattro.

4
e -1
3 1! 7t [;f ‘e, -
4,,1' - '. 185 ‘.‘5, o
o ,.u'/ ‘,ca/ore L S
o fe v
¢ R .-"(I,bll) 4 1y oL
. - _" ' L -~
Zn“ Y le e, 6
P . h P N
Il K ': ’ an[m 'I. , ", 1" 'II' T
{ ..' P SRR T : ! {, —r
ll C 2 Q;S ‘ e ettt ", ’1 .” S
4 P L 4 bt ’I /A
F [ 4 10 7 ¢ ’,l," ., ""l( A A ‘ 4 -—,
i TV | / / 7Y i AR
o$o. M - « 4 ! .. /'l‘ ¢ ¢ b
‘. ‘Q ¢ . . «r /4
7 " ' fi A r‘ , vis (ll:\ - ’ 4 ct
I A feg, v T f; e R M o
13 t .
I[ ' e, ” e fGpys T : - . ‘ P
[ f PR f, TNy D, I
[ ¢ [ e Q O~ N, LA
{« ¢ ! 1 N A< 3
1 N ] ] . e ‘ ‘
1L.«- ‘ ¢ ‘. ey KN, o e g
‘ ‘. "‘ o N e . ¢ .
e [
‘l, 1" . [N .'l o .
‘ ‘. ey et .’ n
‘ ‘
<, . . ’
11“(" A o, e f ! ‘l;l
< ' o ”,'(,: 9
"Il],‘ll”’
10.

Simili, ma non proprio come sulla Terra, sorgeranno cosi
delle forze animiche che avranno il carattere di pensare, sentire
e volere, e saranno ancora tre. Saranno perd qualcosa di diverso;
non un pensare, sentire e volere come qui sulla Terra, bensi
qualcosa di diverso. Saranno pilt processi vitali, non perd quei

142

processi vitali staccati che hanno luogo sulla Terra. Il processo
che avra luogo nell'uomo sard in questo caso qualcosa di molto
intimo, sottile; egli sopportera questo reimmergersi nella Luna
senza arrivare alle visioni; potra pertanto aver luogo un modo di
vedere di genere simile a quello lunare, in cui le sfere sensorie
divengono vitali e i processi vitali divengono animici. L’uomo
non pud certamente rimanere sempre cosi, perché sarebbe ina-
bile per la Terra. Egli ¢ adatto alla Terra per il fatto che i suoi
sensi € 1 suoi organi vitali sono come li abbiamo descritti. In
determinati casi 'uomo pud gid conformarsi nel modo suddetto;
allora, quando questa strutturazione poggia piti sulla volonta,
si manifesta il creare estetico; quando invece si accentua I'in-
tendere, il percepire, abbiamo il godimento estetico. Il reale
comportamento estetico dell'uomo consiste nel fatto che gli or-
gani di senso vengano in certo modo vitalizzati, e i processi vi-
tali permeati dall’elemento animico. Per 'uomo questa & una
verita molto importante che pud farci comprendere molte cose.
Una vita degli organi di senso pit forte di quanto avvenga nor-
malmente, e cosi pure una vita diversa delle zone di senso, vanno
ricercate nell’arte, nel godimento artistico. Lo stesso avviene
per i processi vitali che nel godimento artistico sono attraver-
sati dall’elemento animico assai pit che nella vita ordinaria.
Dato che queste cose non sono considerate secondo la realta,
nella nostra epoca materialistica non si pud afferrare appieno

~ tutta P'importanza della completa modificazione che 'uomo su-~

bisce quando si trova entro I’elemento artistico. Oggi si consi-
dera I'uomo pili 0 meno come un essere grossolanamente concluso.
Ma entro determinati limiti 'uvomo & invece variabile. Tutto
quel che ora abbiamo considerato indica appunto tale varia-
bilita. _

In quello che abbiamo esposto sono racchiuse verita di
vasta portata. Per menzionarne una possiamo dire che proprio
i sensi, che sono disposti soprattutto per il piano fisico, devono
subire la maggiore modificazione quando vengano ricondotti
alla metd, per cosi dire, dell’esistenza lunare. Il senso dell’io,

143




il senso del pensiero, il grossolano senso del tatto, devono mo-
dificarsi-completamente, proprio perché sono fortemente adatti
al mondo fisico, se devono servire alla costituzione dell’'uomo che
ripercorre a metd la via nell’epoca lunare.

Non possiamo per esempio adoperare nell’arte il modo
che abbiamo nella vita di stare di fronte all’io, al mondo dei pen-
sieri. Tutt’al pil in alcune arti secondarie pud aver luogo con
l'io e col pensare una relazione uguale a quella esistente nella
ordinaria vita terrestre fisica. Nessuna arte offre la descrizione
o il ritratto immediato di un uomo secondo il suo io, cosi come
esso si trova inserito nella realtd. L’artista deve fare qualcosa
con l'io, deve realizzare tutto un processo in virtu del quale
l'io si sollevi dalla specializzazione in cui vive oggi nel processo
terrestre; l'artista deve conferirgli un significato pii generale,
farne qualcosa di tipico. L’artista fa da sé tutto questo. Ugual-
mente egli non pud portare ad espressione artistica il mondo
dei pensieri immediatamente come lo si esprime nell’ordinario
mondo terreno; del pari non produrrebbe nessuna poesia,
assolutamente niente di artistico, ma tutt’al pil qualcosa di pe-
dantesco, di didattico, che non potra mai avere niente di arti-
stico nel vero senso della parola. Le modificazioni che l'artista
intraprende sono un determinato ricondursi, un ritorno alla
vivificazione dei sensi, nella direzione che ho esposto qui.

Ma c’¢ ancora qualcosa che dobbiamo tener presente nel
considerare questa modificazione dei sensi. Ho detto che i pro-
cessi vitali entrano I'uno nell’altro. Come 1 pianeti si coprono
a vicenda e hanno un significato nel loro reciproco rapporto,
mentre le costellazioni restano ferme, lo stesso movimento viene
impresso nelle zone dei sensi, quando trapassano nella vita umana
planetaria e conseguono reciproche relazioni; pertanto il per-
cepire artistico non si riferisce mai a sfere sensorie particolari,
come il consueto percepire terreno. Anche i singoli sensi en-
trano reciprocamente in relazione. Prendiamo un caso qualun-
que, ad esempio la pittura. '

Da uno studio che proceda realmente dalla scienza dello

144

spirito, risulta che per l'osservazione sensoria ordinaria si ha
a che fare con sfere sensorie isolate, sia per il caso del vedere,
sia per il senso del calore, del gusto o dell’odorato. Si separano
queste zone. Nella pittura ha luogo una meraviglhosa simbiosi
di queste sfere sensorie, non solo negli organi veri e propri, ma
anche nel loro ampliamento cui accennavo nelle conferenze pre-
cedenti.

Il pittore o chi gode della pittura non vede semplicemente
il contenuto del colore, il rosso, il blu o il violetto, ma gusta real-
mente il colore; certo non con gli organi fisici, altrimenti do-
vrebbe tirar fuori la lingua e mettersi a leccare, cosa che di sicuro
non avviene. Ma accade qualcosa in tutto cid che ¢ in relazione
con la sfera della lingua, qualcosa che in modo sottile & simile
al processo gustativo. Quando dunque vediamo semplicemente
un pappagallo verde attraverso il processo sensorio, vediamo ap-
punto con i nostri occhi la qualitd verde del colore. Se invece
godiamo di un’opera pittorica, avviene un sottile processo im-
maginativo in cid che si trova dietro la nostra lingua e che ancora
appartiene al senso del gusto; qualcosa che prende parte al pro-
cesso visivo. Sono sottili processi, simili a quelli del gustare e
mangiare un cibo. Non si tratta di quel che avviene sulla lingua,
ma di ci6 che ad essa si unisce; sottili processi fisiologici che si
verificano contemporaneamente al processo visivo. Cosi il pit-
tore gusta il colore realmente in un profondo senso animico.
Egli fiuta le sfumature di colore, non certo con il naso, ma con
qualcosa di animico, di profondo, che avviene nell’organismo
col processo dell’odorato. Vi ¢ dunque questa unione delle

~ diverse zone di senso, quando esse trapassano in processi vitali,

in sfere per i processi vitali.

Quando leggiamo una descrizione per mezzo della quale
dobbiamo venir istruiti sull’aspetto che pud avere una cosa o sul
come ne avvenga un’altra, noi lasciamo agire il senso del lin-
guaggio, il senso della parola; attraverso la loro mediazione
noi veniamo informati dei piu diversi fenomeni. Se ascoltiamo
una poesia € la ascoltiamo allo stesso modo di qualcosa che do-

145



vrebbe semplicemente informarci, allora non comprendiamo la
poesia. La poesia si manifesta in modo che noi la percepiamo
attraverso il senso del linguaggio; se pero vi indirizziamo solo
questo senso la comprensione sfugge. Oltre il senso del linguaggio
devono venir indirizzati alla poesia anche il senso dell’equilibrio
e il senso del movimento, compenetrati dall’elemento animico,
veramente compenetrati dall’elemento animico. Anche qui na-
scono unioni e cooperazioni di organi di senso, mentre I'intera
sfera sensoria passa nella zona vitale. Tutto questo deve essere
accompagnato da processi vitali resi animici, mutati in qualcosa
di animico, da processi che non agiscono soltanto come gli or-
dinari processi vitali del mondo fisico.

Se qualcuno nell’ascoltare wn brano musicale portasse
tanto avanti il quarto processo vitale da arrivare a sudare, lo
spingerebbe troppo in 1i; un tale comportamento non appar-
tiene piu alla sfera estetica, perché la secrezione ¢ spinta fin
nel fisico. In primo luogo non si deve arrivare alla secrezione
fisica, ma il processo deve svolgersi come processo animico, seb-
bene sia proprio lo stesso che sta alla base della secrezione fisica;
in secondo luogo la secrezione non deve comparire da sola, ma

devono manifestarsi, tutti in senso animico, i quattro processi.

di secrezione, crescita, conservazione e riproduzione. I processi
vitali divengono cio¢ processi animici.

La scienza dello spirito dovra da un lato portare all’evolu-
zione terrena la direzione verso il mondo spirituale senza la
quale, come abbiamo visto da diversi punti di vista, nel futuro
lumanitd andrebbe in rovina. Ma dall’altro lato, attraverso la
scienza dello spirito, deve venir ritrovata la facoltd di affer-
rare il fisico insieme allo spirito, la facolta di comprenderlo. Il
materialismo non ha infatti portato soltanto all’incapacita di
rivolgersi giustamente allo spirituale, ma ha portato anche a
non riuscire pitt a comprendere il fisico, perché in tutto cio
che ¢ fisico vive lo spirito, e se non si sa nulla dello spirito, non
si pud comprendere il fisico. Pensiamo a coloro che non sanno
nulla dello spirito: che cosa sanno costoro del fatto che tutte le

146

sfere sensorie possono modificarsi in modo da diventare zone
vitali, e che i processi vitali possono.trasformarsi in modo da
presentarsi come processi animici? Che cosa sanno i fisiologi
di oggi di questi piu sottili processi dell'uomo ? Il materialismo
ha condotto a poco a poco ad allontanarsi da tutto cio che &
concreto per giungere all’astrazione; si lasciano poi via via cadere
anche queste astrazioni. All'inizio del secolo diciannovesimo
si parlava ancora di forza vitale. Naturalmente non si pud ini-
ziare da qualcosa di cosi astratto, perché solo se si entra nel con-
creto si comprende poi la questione. Quando si comprendono pie-
namente i sette processi vitali, si ha la realta; il problema ¢
proprio il ritornare a possedere il reale. Con il rinnovarsi di ogni
genere di astrazioni quale quella di « élan vital » e di altre simili
orribili astrazioni che non dicono nulla e sono soltanto confes-
sioni di impotenza, sempre pil si condurrd 'umanitd (pur vo-
lendo forse il contrario) al materialismo piu goffo, magari per-
fino di tipo mistico. La reale conoscenza per il prossimo sviluppo
futuro dell’umanitd, dovrad essere conoscenza di fatti che risul-
tano soltanto dal mondo spirituale. E dobbiamo veramente avan-
zare verso la comprensione spirituale del mondo.

Dobbiamo qui innanzi tutto ripensare al buon Aristotele
che fu in relazione pil stretta con ’antica concezione di quanto
non lo siano gli uomini di oggi. Voglio ricordare solo una cosa
a proposito del vecchio Aristotele, un fatto particolare. E stata
scritta un’intera biblioteca sulla catarsi mediante la quale egli
voleva esporre cid che sta a base della tragedia. Aristotele dice
che la tragedia & una coerente rappresentazione di eventi della
vita umana, e che attraverso il loro svolgersi vengono suscitati
i sentimenti della paura e della compassione; ma mentre questi
vengono suscitati, nello stesso tempo. ’anima, scaricandosi di
tali sentimenti, viene condotta alla purificazione, alla catarsi.
Si & scritto molto in proposito durante P'epoca del materialismo,
perché non si possedeva assolutamente ’organo per capire Ari-
stotele. Hanno ragione solo coloro che hanno riconosciuto come
Aristotele, non nel senso del materialismo odierno, proprio

147



nella sua impostazione dia un significato medico o quasi medico
alla catarsi. Dato che i processi vitali diventano processi animici,
gli eventi della tragedia, per 'accoglimento estetico delle im-
pressioni causate dalla tragedia, risvegliano realmente fin den-
tro I’elemento corporeo i processi che altrimenti, quali processi
vitali, accompagnano paura e compassione. Attraverso la tra-
gedia questi sentimenti vitali vengono purificati, vale a dire
nello stesso tempo permeati dall’elemento animico. Tutto I’ele-
mento animico dei processi vitali si trova in questa definizione
di Aristotele. Leggendo bene la poetica di Aristotele si vedra
che in essa vive come un alito di questa profonda comprensione
dell’'uomo estetico, di una comprensione derivata non dal genere
attuale di conoscenze, ma dall’antica tradizione dei misteri.
Dalla lettura della poetica di Aristotele si pud afferrare ancora
molto di pil, riguardo alla vita immediata, di quanto non sia
possibile oggi dalla lettura delle ordinarie trattazioni di estetica,
che fiutano e girano dialetticamente intorno alle cose, senza
avvieinarsi ad esse.

Nelle Lettere sull’educazione estetica dell’'uomo di Schiller
abbiamo di nuovo un punto culminante nella comprensione del-
I'uomo estetico. Allora era un’epoca gia piu astratta. All’elemento
idealistico ora dobbiamo aggiungere 1’elemento spiritualmente

concreto, lo spirituale, ma riguardando cid che vi era di astratto

nell’epoca di Goethe e Schiller, vediamo perd che nelle astra-
zioni esistenti nelle Lettere estetiche di Schiller, si trova qualcosa
di quanto ¢& stato detto qui, solo che noi abbiamo in apparenza
condotto il processo piu gil nell’elemento materiale, unica-
mente per il motivo che appunto I'elemento materiale deve es-
sere penetrato ancor di piu dalle forze dello spirituale inten-
samente compreso. Che cosa dice Schiller ? Egli dice che ’'uomo,
cosi come vive qui sulla Terra, ha due impulsi fondamentali:
quello della ragione e quello della natura. L’impulso della ra-
gione agisce logicamente, per necessita naturale. Si & costretti
a pensare in un certo modo, non si ha la liberta di pensare; a che
serve infatti parlare di liberta nel campo della necessita razionale,

148

quando si & costretti a pensare che tre per tre fa nove e non dieci ?
La logica significa una. rigida necessitd razionale. Schiller af-
ferma persino che quando 'uomo si adatta alla pura necessitd
razionale, egli si trova sotto una costrizione spirituale.

Alla necessita razionale, Schiller contrappone la necessita
dei sensi che vive in tutto cid che & presente, negli impulsi e
nelle emozioni. Anche qui 'uomo non segue la propria liberta,
ma la necessitd naturale. Schiller cerca poi lo stato intermedio
tra necessita razionale e necessitd naturale, e lo trova quando la
necessitad razionale inclina per cosi dire verso cid che piace o
non piace, quando nel pensare non si segue piu una rigida ne-
cessitd logica, bensi quando si congiungono o non si congiun-
gono le proprie rappresentazioni all’impulso interiore, come nel
caso del rappresentare estetico. In questo caso si innalza anche
la necessitd naturale. Non si tratta pit della necessitd dei sensi
che va seguita come per costrizione; la necessitid stessa viene
compenetrata dall’anima, viene spiritualizzata. L’uomo non
ricerca piu semplicemente cid che il suo corpo vuole, ma il
godimento dei sensi viene spiritualizzato. Cosi necessita razio-
nale e necessitd naturale si avvicinano.

Naturalmente si deve leggere tutto questo da sé nelle Let-
tere estetiche di Schiller che nell’evoluzione del mondo appar-
tengono a cid che di pitl importante abbia prodotto la filosofia.
Quel che abbiamo udito qui vive gia nelle esposizioni di Schiller,
ma come astrazione metafisica. Quando Schiller parla di libe-
razione della necessita razionale dalla rigidita, abbiamo qualcosa
che vive nella vivificazione delle sfere sensorie che devono venir
ricondotte a un processo vitale. Quella che Schiller chiama spi-
ritualizzazione della necessitd naturale, e che poteva anche venir
detta compenetrazione da parte dell’anima, vive nell’agire dei
processi vitali come processi animici. I processi vitali diventano
pili animici, i processi sensori diventano pil vitali. Questo & il
vero procedimento che si trova nelle Lettere estetiche di Schiller,
soltanto che vien portato in concetti astratti, in un tessuto con-
cettuale; lo troviamo come doveva essere in quell’epoca, quando

149




non si era ancora abbastanza forti da giungere con i pensieri
fino al territorio in cui lo spirito vive cosl come lo vuole il veg-
gente, dove non & possibile contrapporre lo spirito alla materia,
ma dove si riconosce che lo spirito attraversa dappertutto la
materia, tanto che in nessun luogo ci si pud imbattere nella
materia priva di spirito. L’osservazione dei pensieri & percid
semplice osservazione dei pensieri, perché Puomo non & in
grado di rendere i suoi pensieri cosi forti, cosi densamente spi-
rituali, che il pensiero vinca la materia e quindi penetri nella
materia reale. Schiller non ¢ ancora in grado di riconoscere che
i processi vitali possono realmente agire come processi animici.
Egli non riesce ancora ad andare tanto in la da vedere come cio
che agisce nell’elemento materiale, quale nutrizione, calore,
respirazione, possa conformarsi, sfavillare animicamente e vi-
vere; come finisca di essere ’elemento materiale in modo che le
particelle materiali si sparpaglino sotto la forza del concetto
con il quale si afferrano i processi materiali. Schiller non & an-
cora in grado di guardare su all’elemento logico in modo da
farlo agire in s¢, realmente; non come semplice dialettica concet-
tuale, ma in modo che egli sperimenti lo spirituale come pro-
cesso proprio, nello sviluppo che pud venir raggiunto tramite
'iniziazione, cosi da penetrare realmente in modo vivente in
cio che altrimenti non ¢ che semplice conoscenza. Quello che vive
nelle Lettere estetiche di Schiller & percid un «io non oso vera-
mente avvicinarmi al concreto». Ma in quell’epoca pulsa gia
quello che si comprende con maggior precisione cercando di
afferrare 'elemento vivente attraverso lo spirituale, e I’elemento
materiale attraverso il vivente.

Vediamo cosi in tutti i campi come 'intera evoluzione spinga
verso cid che vuole la scienza dello spirito. Quando al passaggio
tra il secolo diciottesimo e il diciannovesimo emerse una filo-
sofia pill 0 meno concettuale, vivevano in essa le nostalgie per
una piu forte concretezza che perd non poteva ancora essere
raggiunta. E dato che la forza venne a mancare, con I'anelito,
con la nostalgia per una maggiore concretezza si ebbe la deca-

150

denza nel materialismo grossolano alla meta del secolo dician-
novesimo, dalla seconda metd del secolo fino ad oggi. Deve
perd venir compreso che lo spiritualismo non pud consistere
semplicemente nel dirigersi verso lo spirituale, ma nel superare
I'elemento materiale e riconoscere in esso lo spirito, come av-
viene attraverso queste conoscenze. Da cid vediamo derivare
conseguenze totalmente diverse; vediamo che 'uomo estetico
¢ inserito nell’evoluzione terrena in modo da sollevarsi in una
determinata maniera al di sopra dell’evoluzione terrena fin dentro
a un altro mondo. Questo & importante. L’uomo che coltiva
sentimenti estetici o che agisce in senso estetico non compie
nulla di quanto ¢ pienamente adeguato alla Terra, ma in un
certo modo solleva la sua sfera al di sopra della sfera terrestre.
Con l'elemento estetico penetriamo in profondi misteri dell’esi-
stenza.

Quando si parla cosi, veramente qualcosa che da un lato
tocca le piu alte veritad potra dall’altro sonare come insensato e
folle. Ma non si comprende la vita se ci si ritira vilmente dalle
verita reali. Prendiamo un’opera d’arte qualsiasi, la Madonna
Sistina, la Venere di Milo; se veramente si tratta di opere d’ar-
te, allora non sono della Terra. Sono sollevate al di sopra degli
avvenimenti della Terra, ed ¢ ovvio che sia cosi. Che tipo di
forza vive dunque nell’opera d’arte? Che cosa vive nella Ma-
donna Sistina, nella Venere di Milo? Una forza che & presente
anche nell'uomo, una forza che non & completamente adattata
alla Terra. Se nell’'uomo tutto fosse adattato alla Terra, sarebbe
impossibile per.lui vivere anche su un altro piano. Se nell’'uomo
tutto fosse adeguato alla Terra, egli non potrebbe mai passare
al di 1a su Giove. Non tutto & adattato alla Terra, e per il veggente
non tutto concorda nell'uomo con I'uomo terreno. Si tratta di
forze misteriose che daranno una volta all’'uomo lo slancio per
uscire dall’esistenza terrena. Anche I’arte come tale pud venir
compresa soltanto se si afferra che essa, nella sua missione, va
indirizzata al di sopra dell’elemento puramente terrestre, al di so-
pra del puro e semplice adattamento alla Terra, 13 dove real-

151



mente si trova cid che ¢ presente nella Venere di Milo.

.Non ci si avvicina a una vera concezione del mondo se
non si tiene presente cid che di necessita deve esser tenuto pre-
sente quanto pit I'uomo va incontro al futuro e alle sue esigenze
spirituali. Oggi si vive ancora per molti aspetti nel pregiudizio
che chiunque dica qualcosa di logico, qualcosa che possa es-
sere provato come tale, dice qualcosa che ha anche il significato
necessario per la vita. Ma la logicita da sola non basta, e poiché
gli uomini sono sempre lieti di poter provare in qualche modo la
logicita di qualcosa, essi sostengono anche tutte le possibili
concezioni filosofiche e tutti i sistemi filosofici la cui logicitd
possa naturalmente venir dimostrata; nessuno che conosca la
logica ha dubbi su tali dimostrazioni. Ma con le prove logiche
non si & fatto nulla per la vita; cid che deve essere pensato e
ideato interiormente non deve essere pensato e ideato solo se-
condo la logica, ma secondo la realtd. Non vale cid che & sol-
tanto logico; vale cio che & reale. Chiarird tutto questo con un
esempio. Supponiamo che un tronco d’albero si trovi qui da-
vanti a noi, e che noi lo descriviamo. Se ne pud fare un’accurata
descrizione e dimostrare a ciascuno che quarito si trova qui &
qualcosa di reale, poiché noi lo abbiamo descritto secondo la
realta esteriore. In veritd non abbiamo descritto che una men-
zogna. Abbiamo infatti descritto qualcosa che non ha esistenza;
quanto giace dinanzi a noi non ¢ realmente un tronco d’albero;
ad esso sono state tagliate le radici, i rami grandi e piccoli; il
pezzo che vediamo puo aver vita solo insieme ai rami, ai fiori,
alle radici, ed ¢ assurdo pensare a questo tronco come a qualcosa
di reale. Quale esso si mostra, non & un ente reale. Lo si deve
prendere insieme ai suoi impulsi, a cid che esso contiene inter-
namente, perché possa nascere. Ci si deve convincere che il
tronco che ci sta di fronte ¢ una menzogna, perché solo vedendo
un albero si ha dinanzi una veritd. Secondo la logica non si pre-
tende di riconoscere che un tronco d’albero sia una menzogna;
ma secondo realtid si pretende che il tronco d’albero sia visto
come menzogna e l’albero intero come verita. Un cristallo &

152 ’

una veritd, perché pud esistere di per s¢, almeno in un certo
nesso, veramente solo in un certo nesso, perché qui ¢ di nuovo

" tutto relativo. Un bocciolo di rosa non & una veritd. Un cristallo

& una veritd, ma un bocciolo di rosa & una menzogna se lo si ri-
guarda soltanto come bocciolo di rosa. .

Proprio perché non sj hanno i concetti di cio che & conforme
a realth, nascono le svariate discipline che esistono oggi. La
cristallografia, e ancora in mancanza di meglio la mineralogia,
sono scienze conformi alla realtd; la geologia non pil, perché
quel che descrive il geologo & un’astrazione pari a quel_la del
tronco d’albero. Anche se esso & steso per terra € tuttavia una
astrazione, non & una realtd. Il contenuto geologico della crosta
terrestre non & pensabile senza considerare cid che cresce da
essa. L’importante & proprio che si presentino dei filosofi che
non si permettano piti di pensare astrazioni, se non essendo co-
scienti di tale forza di astrazione, vale a dire sapendo che stanno
facendo pure e semplici astrazioni. Pensare secondo realta, non
semplicemente in modo logico, & qualcosa che si dovré} raggiun-
gere sempre di pitt. Con il pensare conforme a realta si modifica
P’intera nostra evoluzione del mondo. Dal punto di vista di un
pensare secondo realti che cosa sono infatti la Venere c.li Milo,
la Madonna Sistina o altre opere ? Prese dal punto di vista ter-
reno sono una menzogna, non sono una verita. Se si prendono
come sono non si sta nella veritd; si deve venir rapiti. Solo
chi viene rapito, portato via dalla sfera terrestre, puo osservare
nel modo giusto una vera opera d’arte; pud farlo solo chi stia
di fronte alla Venere di Milo in una condizione animicamente
diversa da quella in cui si trova quando ¢ di fronte alle cose ter- .
rene. Egli infatti, attraverso cid che qui non & reale, viene so-
spinto nella sfera dove vive la realtd, nella sfera del mondo ele-
mentare dove & veramente reale cid che & presente nella Venere
di Milo. Allora si sta di fronte secondo realt alla Venere di Milo,
in modo che essa possa strapparci dalla contemplazione pura-
mente sensibile.

Non voglio fare della teologia in senso- deteriore, teniamo-

153



cene lontani! Non deve quindi venir detto nulla sullo scopo del-
’arte, perché si tratterebbe anche di pedanteria. Non voglio
parlare dello scopo dell’arte. Si pud invece dare una risposta
su cid che nasce dall’arte, o sul come essa esista nella vita. Oggi
non c’¢ piu tempo per rispondere completamente a queste
domande, ma voglio accennarvi con poche parole. Si pud ri-
spondere qualcosa ponendosi la domanda cosi: che cosa suc-
cederebbe se al mondo non vi fosse arte alcuna ? In questo caso
tutte le forze, che altrimenti entrano nell’arte e nel godimento
artistico, sarebbero impiegate per vivere secondo irrealtd. Can-
cellando I'arte dall’evoluzione dell’'umaniti, si avrebbe la men-
zogna invece dell’evoluzione artistica!l Abbiamo qui nell’arte
la particolare condizione pericolosa che si trova 13 dove vi &
la soglia del mondo spirituale. Bisogna ascoltare al di 1a dove
le cose hanno sempre due aspetti. Quando si possieda un at-
teggiamento conforme a realtd, vivendo una concezione estetica
" si giunge a una verita superiore. Chi non possiede questo atteg-
giamento conforme a realtd, proprio attraverso la concezione
estetica del mondo pud arrivare alla falsitd. Le cose hanno sem-
pre una biforcazione, ed ¢ molto importante tenerne conto, per-
ché un simile caso non si presenta solo nei confronti dell’occul-
tismo, ma perfino nei confronti dell’arte. La possibilitd di con-
figurarsi il mondo secondo realtd si manifesterd quale sintomo
della vita spirituale che la scienza dello spirito deve portare. 11
materialismo ha infatti portato proprio la concezione secondo
irrealta.

Tutto cid pud sembrare apparentemente contraddittorio
solo a chi giudica del mondo secondo quanto egli stesso presume,
non secondo quel che & reale. Viviamo davvero entro un’evolu-
zione che attraverso il materialismo si ¢ andata sempre pil
allontanando dalla facoltd anche solo di concepire cid che &
un ordinario fatto sensibile, un fatto del mondo fisico. In questo
senso sono stati fatti perfino interessanti esperimenti che deri-
vano completamente dal modo di pensare materialistico. Ma
come molto di quanto deriva dal modo di pensare materialistico

154

BEN———

torna a favore proprio delle facoltd dell’'uomo che servono per
una concezione spirituale del mondo, cosi ¢ anche in questo
campo. Si & fatto il seguente esperimento*. Si & combinata
tutta una scena ben precisa: qualcuno doveva tenere una con-
ferenza (scelgo un-esempio fra i molti esperimenti fatti); durante
la conferenza doveva dire qualcosa che risultasse offensivo per un
ascoltatore seduto nell’auditorio. Cosi si era concordato. Ogni
parola della conferenza fu pronunciata fedelmente secondo quanto
era stato stabilito. La persona seduta in sala, contro cui era in-
dirizzata Poffesa, doveva saltar in piedi, e dar I’avvio a una zuffa
durante la quale P'offeso doveva metter la mano in tasca e trarne
una pistola; di qui la scena doveva andare avanti: si erano di-
scussi diversi particolari sul come doveva procedere il tutto.
Immaginiamo cioé che si doveva svolgere con molti particolari
una scena completamente prestabilita. Si invitarono trenta ascol-
tatori; non ascoltatori qualsiasi, ma scelti fra gli studenti degli
ultimi anni di giurisprudenza, o giuristi che avevano gid pas-
sato l’etd studentesca. Si fece dunque svolgere la baruffa, e ora
le trenta persone presenti dovevano descrivere I'accaduto. Da
coloro che avevano predisposto la scena, fu redatto un verbale
nel modo adeguato, a dimostrazione che tutto si era svolto real-
mente secondo il programma; alle trenta persone che avevano
assistito alla scena e che non erano degli asini, ma persone colte
che pit tardi avrebbero dovuto svolgere indagini nella vita,
a quei trenta fu dunque chiesto di descrivere con tutti i parti-
colari come si erano svolti i fatti. Dei trenta, ventisei descrissero
i fatti falsandoli, e solo quattro ne diedero una versione giusta,
ma in modo appena sufficiente. Solo quattro, e in modo appena
sufficiente! Da anni si fanno esperimenti simili per dimostrare
che peso possano avere rispetto- alla verita le deposizioni di te-
stimoni in tribunale. Quei ventisei erano tutti seduti in sala €
potevano ben dire: ho visto con i miei occhi. Non si pensa perd
a cid che & necessario per riferire giustamente un fatto che si &
svolto sotto i propri occhi!

Si deve pensare all’arte di ottenere una giusta opinione su

155




cio che si svolge davanti ai nostri occhi, poiché chi non possiede
la coscienziosith di fronte a un fatto del mondo dei sensi, non
potra mai arrivare alla coscienziositd responsabile che ¢ neces-
saria di fronte ai fatti spirituali. Consideriamo ora il nostro mondo
attuale sotto I'impronta del materialismo e vediamo se vi sia
molta coscienza o sentimento dato che di trenta uomini, che hanno
visto i cosiddetti fatti con i loro occhi, ventisei possono fare di-
chiarazioni completamente errate, e solo quattro riferiscono alla
meno peggio la scena giustamente. Tenendo presente tutto
questo si dovra sentire quanto sia importante cid che deve ve-
nir fatto per la vita ordinaria da una concezione spirituale del
mondo. ‘

Si pud ora chiedere se in passato le cose fossero diverse.
Prima non si aveva il tipo di pensiero che si possiede oggi. 1l
greco non aveva il tipo di pensare astratto che abbiamo noi oggi
e che dobbiamo avere per orientarci nel mondo alla maniera
di oggi. Ma non ¢ il genere di pensare che importa, bensi la
veritd. Aristotele ha cercato a suo modo di pensare in concetti
ancora molto pili concreti . l'atteggiamento estetico dell’anima
e della vita dell’'uomo. Ma in un modo ancor pil concreto e im-
maginativamente chiaroveggente tale atteggiamente fu compreso
nell’antichissima Grecia, nelle immaginazioni che provenivano
ancora dai misteri, quando al posto del concetto si aveva I'im-
magine, e per esempio si diceva: « Un tempo viveva Urano ».
In esso si vedeva tutto quanto 'uomo accoglie attraverso il suo
capo, attraverso le forze che, quali sfere sensorie, agiscono anche
adesso fuori nel mondo esteriore. Urano, vale a dire tutti i do-
dici sensi, fu ferito, e le gocce di sangue caddero nella maja,
nel mare, provocando spruzzi di spuma. Cio che i sensi, nel di-
ventare pill vivaci, inviano giti nel mare dei processi vitali, e
I’elemento che spumeggia dal sangue che pulsa entro i processi
vitali divenuti animici, devono paragonarsi al processo che 'im-
maginazione greca descriveva nelle gocce di sangue di Urano
ferito che cadono in mare, determinando dalla spuma del mare
la nascita di Afrodite, la dea della bellezza*. Nel mito di Afro-

156

dite piu antico, in cui Afrodite & figlia di Urano o del mare, e
nasce dalla spuma del mare provocata dalle gocce di sangue
di Urano, si ha un’espressione immaginativa dello stato estetico
dell'uomo, possiamo dire perfino la pill importante espressione
immaginativa, -addirittura uno dei pil importanti pensieri del-
Pevoluzione spirituale dell’umanith. Dovrebbe ancora unirsi
un altro pensiero al grande pensiero di Afrodite nel mito piu
antico in cui essa non ¢ figlia di Zeus e Dione, bensi di Urano,
delle gocce di sangue di Urano o del mare. A questa dovrebbe
unirsi pitt tardi un’altra immaginazione che si cela ancor piu
profondamente nella realta, non solo in quella elementare, ma
anche nella realta fisica; un’immaginazione che venga allo stesso
tempo intesa in senso fisico-sensibile. Si dovrebbe cioé porre
accanto al mito di Afrodite, proveniente dall’epoca della bel-
lezza nell'umanita, la grande veritd dell’azione entro l'umanita
del bene primordiale, dello spirito che si riversa nella maja-
Maria, come le gocce del sangue di Urano si riversarono nel
mare, ¢he & anche maja; si genera cosi a tutta prima nell’appa-
renza, nella bella apparenza, cid che deve essere l'aurora per
infinito dominio della bonta e per la conoscenza del buono e
del vero, per la conoscenza dello spirituale. Questa & la veritd
cui si riferiva Schiller quando scrisse:

Solo passando attraverso 1’aurora del bello
penetrasti nel paese della conoscenza

intendendo principalmente la conoscenza morale *.

Vediamo quanti compiti non solo teorici, ma codmpiti per
la vita, tocchino alla scienza dello spirito. Nessuna meraviglia
che la scienza dello spirito sia ancora oggi spesso fraintesa da
parte di chi non vuole la veritd. Tutto questo deve venir accolto
come un sintomo.

Una particolare posizione nei confronti della veritd si &
impadronita di molti uomini, specialmente nella nostra epoca
materialistica. Se dovessi una volta parlare di lettere, potrei

157




gla ‘oggi aumentare la collezione di qualche esemplare che pro-
viene dalla sfera dove'si sv1luppa lostilita per la verita. Non voglio
citarela grande ‘assurditd che mi & stata scritta-ieri in una lettera.
E qualcosa su cuinon dovremmo solo riflettere, ma che dovremmo
anche comprendere col sentimento: che cio¢ le:cose non 'sono
facili, che-nel nostro tempo ‘c’¢ la necessita:di portare fra gli
uomini la“scienzadello spirito, in conformita con i tempi at-
tuali, e che percid si-& sempre esposti al pericolo di pronunciare
davanti‘a un ‘certo numero di uomini, in" realtd -non piceolo,
le verita che toccano cid che vi¢:di pili sacro e piu-alto, ed anche
di pitt profondo e di pit legato-all’anima e al cuore. Si- devono
esprimere queste veritd, per:quanto vi siano connessi dei peri-
coli. Sipensi-al passato, quando erano seduti nell’auditorio non
poche persone-che: pitiitardi- divennero nemiche assolute e’ fal-
sarono ‘14 veritd nei confronti-di cid che si diceval Questo &
qualcosa  che 'pure isi ‘dovrebbe sentire se si-vuol comprendere
seriamente la societd come: tale; voglio ‘dire che si ¢ costretti a
parlare di molte cose a persone che apparentemente ascoltano
come amici, cosi come ora'i presenti stanno ascoltando; in pas-
sato ‘alcuni avevano ‘ascoltato ‘in modo da: falsare piu tardi ogni
veritd, giungendo a servirsi-di ‘quanto avevano udito per perse-
guitare la veritd, per schierarsi come nemici. Se si devono- fare
i conti, e spesso con occhi bene aperti, con il fatto che chi ascolta
queste cose potrebbe in’futuro ‘rivoltarsi, cosi come altri hanno
fatto, allora I'agire nell’ambito della scienza-dello spirito riceve
oggi proprio la sua colorazione per le conoscenze animiche.
Non prendiamo ‘queste cose troppo- alla leggera. Cerchiamo
un poco di pensare al cammino della veriti attraverso l'ordina-
mento del mondo, attraverso I'evoluzione degli uomini, e a tutto
¢id che & in relazione col cammino della verita! Ogg1 non voglio
dire pil ‘niente a questo proposito. ‘Abbiamo oggi toccato un
settore che potevamo illuminare solo dal lato della vita e che
si unisce strettamente a ¢id ‘che la concezione spirituale del mondo
riunisce immediatamente con-la vita. In tali- occasioni si deve
sempre accennare anche alle esperienze che vengono fatte oggi

158

per la difesa della verita. Spero vi sia ancora qualcuno che sappia
perché talvolta devo dire delle parole amare sul modo di compor-
tarsi di fronte alla verita, e che non & assolutamente giusto vo-
lerne dare a me la colpa. Sebbene in altri casi potrebbe perfino
dirsi sciocca, vi ¢ un’illogicita:-che ‘oggi viene tanto amata (non
al servizio della verita, ma al servizio .della.menzogna) e che si
caratterizza forse attraverso un aneddoto che voglio raccontare
come conclusione. :

Una volta un uomo aveva portato via qualcosa a un altro;
chi l’aveva precedentemente. posseduto, -non:lo godeva quindi
pit. Si portd la questione in giudizio. Si presentarono sia chi
aveva subito il furto, sia chi lo aveva. commesso,. entrambi:con

1 propri avvocati. Si sa che gli- avvocati non hanno proprio il

compito di difendere la verita. assoluta, bensi- di- dire quello
che puo tornare utile al cliente. Parlo per primo ’avvocato. que-
relante che patrocinava chi aveva . subito il furto; egli riusci
perfino a chiarire qualcosa al tribunale. Poi. prese la parola
Pavvocato dell'uvomo che aveva commesso il furto, e disse:
« Come avete sentito, signori giudici, il mio cliente ha ricono-
sciuto di aver commesso il fatto. E stato chiesto al mio cliente
se si riconosceva colpevole di aver rubato, e il mio cliente ha
risposto di aver rubato, ma di non sentirsi colpevole. Il mio
cliente ha perfettamente ragione. Egli ammette.di aver rubato,
ma colpevole non deve sentirsi; voi non potete, signori giudici,
trovarlo colpevole perché, se volete trovare una colpa, dovete
risalire all’origine. Riflettete, signori giudici! Quest’'uomo ¢ di-
ventato un ladro, ma mai lo sarebbe diventato se il nostro av-
versario non avesse posseduto le cose che ora gli sono state
portate via. Il possessore ¢ responsabile! Se egli non avesse
posseduto nulla, il mio cliente non sarebbe diventato un ladro!
Il proprietario ¢ il vero colpevole! Il vedere le proprieta di quel-
I'uomo ha istigato questo al furto ». L’avvocato fu cosi eloquente
che la corte sentenzio: « Finora avevamo sempre creduto che il
ladro fosse colpevole; ma tutti sono stati in errore nel ritenere
colpevole chi si appropria delle cose altrui perché, risalendo

159




alla .vera origine, il colpevole & proprio chi possiede le cose,
colui 4l quale appartengono ». . .

Ho raccontato qualcosa di assurdo, e l’assurd%té ¢ Chlf:u‘a
per tutti. Ma se questa logica viene applicata oggi. nella vita,
quando cid che vien portato nel mondo come scienza dello
spirito provoca delle reazioni proprio perché- i fatti vengono
svisati, e si vuol sostenere che tutto questo avv1ene.pe1:ché nella
scienza dello spirito si vede la veritd, allora si applica in questo
caso proprio la stessa logica di chi afferma che ¢ colpevole chi
ha subito il furto, perché ha indotto Paltro a rub.are. Questa
logica vive oggi, ¢ volendo considerare la vita, vi si trova pro-
prio questo tipo di logica. o

Come ho detto, mi & stato ieri ancora una volta attribuito
quello che la scienza dello spirito farebbe nel mondo solo percl}é
alcuni vanno dicendo menzogne, o vanno facendo le cose piu
diverse. Si tratta della stessa logica che si sviluppa dicendo: non
chi ruba, ma chi viene derubato & il vero colpevole, perché ha
posto le premesse del furto.

160

DECIMA CONFERENZA

Dornach, 21 agosto 1916

Oggi voglio fare un’esposizione, assolutamente senza pre-
tese, di alcune tendenze filosofiche di pensiero che si sono ma-
nifestate negli ultimi tempi. Mi riallaccerd a tendenze di pensiero
molto conosciute che.si trovano per cosi dire alla superficie
della vita del pensiero degli ultimi tempi. Un’altra volta, in
un prossimo futuro, potremo addentrarci nei particolari e negli
speciali sviluppi del pensiero contemporaneo. Vorrei caratteriz-
zare un tratto fondamentale di alcune tendenze di pensiero del
presente, dei tempi piu recenti. Tale tratto fondamentale con-
siste nel fatto che l'intera direzione di determinate correnti -
di pensiero ci mostra, si potrebbe dire, uno smarrirsi del senso
della realta, della verita, in quanto si possa definire obiettiva-
mente «la veritd » come I'armonizzarsi delle nostre conoscenze.
Per diverse recenti correnti di pensiero notiamo che i pensatori
si raccapezzano con difficolta quando devono - decidere se il
giudizio sulla realtd, su una o un’altra forma della realtd, sia
giusto o non giusto partendo da argomenti gnoseologici che essi
possono far valere in senso filosofico o scientifico. Non ¢ pos-
sibile sentire nel pensare un principio, o per esprimermi scien-
tificamente, un criterio, che relativamente alla realtd presenti
I'impulso a decidere sulla verita di un giudizio. Certi  criteri
piu antichi sono andati perduti, e bisogna chiaramente notare
che, al posto di quei vecchi criteri di veritd, negli ultimi tempi
non sta subentrando veramente niente di giusto.

Vorrei iniziare da un pensatore, morto di recente, che ¢
partito da studi di fisica per dedicarsi poi a una specie di filosofia

161



induttiva e che ha cercato di sostituire qualcosa ai vecchi con-
cetti di verita per i quali si & venuto perdendo il sentimento. Mi
riferisco a Ernst Mach * del cui pensiero oggi posso solo citare
le linee fondamentali. Egli & scettico nei confronti di tutti i
concetti prodotti dal pensiero precedente, il pensiero fino al-
Pultimo terzo del secolo diciannovesimo. Quel pensiero, mentre
aveva un atteggiamento pill o meno critico nei confronti dei
concetti e li elaborava pil 0 meno a fondo, si esprimeva tuttavia
sul mondo e sull’'uomo in modo da presumere che 'vomo per-
cepisce il mondo per mezzo dei sensi, elabora le sensazioni
per mezzo, dei concetti e giunge cosi a determinate rappresenta-
zioni,-a- determinate idee sul mondo. Come ho detto non posso
addentrarmi oggi su alcuni aspetti gnoseologici, ma comunque
si suppone che quanto viene percepito (colori, suoni, calore,
sensazioni di pressione e cosi via) derivi da una qualche obiet-
tivitd; da qualcosa di obiettivo che si trova fuori nel mondo o in
genere fuori del nostro elemento animico, da qualcosa che pro-
duce un’impressione tramite i sensi; che infine tale impressione
sia una sensazione la quale a sua volta venga di nuovo elaborata.
Come agente, come elemento attivo di tutto questo processo
di conoscenza, che ora ¢ di nuovo il fondamento di tutto il pro-
cesso vitale, viene riconosciuto I'io dell'uvomo; su questo io
umano si & molto speculato, ma in un modo o nell’altro gli si
riconosce un valore che ci permette di asserire che c’¢ vera-
mente - qualcosa che autorizza a riconoscere come una sorta
di io, elemento attivo, che elabora in concetti e in idee le diverse
sensazioni. _ :
Ernst Mach si guarda intorno, per cosi dire, nel mondo
che ci & dato, e dice che tutti questi concetti, quello dell’io, del
soggetto di conoscenza, della soggettivita, dell’oggetto quale
fondamento della sensazione, sono veramente - ingiustificati.
Si chiede che cosa ci sia veramente dato, che cosa esista vera-
mente nel mondo. Noi percepiamo colori, percepiamo suoni,
percepiamo sensazioni olfattive e cosi via; ma qualcosa d’altro,
all’infuori di queste sensazioni, non ci & veramente dato. Se ci

162

ki

guardiamo giustamente intorno nel mondo, vediamo che tutto
¢ sensazione, che al di la della sensazione non troviamo in nessun
luogo qualcosa di obiettivo. Tutto il mondo che ci sta davanti
si riduce veramente a sensazioni. Tutto si risolve solo in mol-
teplici sensazioni. E se possiamo dire che non vi ¢ nulla all’in-
fuori di sensazioni, non si pud neanche dire che dentro di noi
viva uno speciale io, un elemento attivo. Che cosa vi & effetti-
vamente nella nostra anima? Di nuovo soltanto sensazioni. Se
guardiamo dentro di noi vi troviamo solo un passaggio di sen-
sazioni, ed esse sono per cosi dire arrotolate a un filo: ieri ab-
biamo avuto sensazioni; ne abbiamo oggi e ne avremo ‘domani.
Le sensazioni sono collegate come gli anelli di una catena. Ovun-
que solo sensazioni; in nessun luogo un io attivo. Vi & solo I'appa-
renza di un io, poiché dal mondo generale delle sensazioni viene
ricavato un gruppo di sensazioni che si riuniscono insieme.
Noi chiamiamo io questi raggruppamentl, essi ¢l appartengono
fanno parte di cid' che abbiamo percepito ieri, I'altro-ieri o sei
mesi fa. Dato che troviamo questo gruppo di rappresentazmm
che formano un insieme; noi lo indichiamo con la parola comune
di «io». Dunque anche I'io viene a cadere, e I'oggetto della co-
noscenza anche; tutto cid di cui I'uomo pud parlare & solo una
varietd di sensazioni. Poniamoci irgenuamente di fronte al
mondo, consideriamo la realtd: non troveremo allora ¢he una
varietd infinita di ‘diversi raggruppamenti di colori, di sensa-
zioni di calore, di sensazioni di pressione e cosi via; ma mente
di pit.

Arriviamo pero alla scienza. La scienza trova le leggl. Vale
a dire essa non descrive semplicemente: io vedo qui‘una sensa-
zione, 12 un’altra e cosi via, ma trova le leggi, le leggi naturali;
Che cosa costringe I'uomo a stabilire leggi naturali, se egli ha
qui solo una varietd di sensazioni? Il semplice considerare lé
varietd delle sensazioni non conduce ad alcun giudizio. Solo sa-
lendo pili 0 meno alle leggi, arriviamo al giudizio. Che cosa vo-
gliamo dunque col giudizio nel mondo della sensazione che vera-
mente non ¢ altro che molteplicita caotica ? Secondo quale prin-

163



cipio ci si regola nel formare giudizi? E se non ci sono altro che
sensazioni non si pud certo misurare una sensazione con un’al-
tra."Quale criterio ¢ dato per formare giudizi, per stabilire leggi,
per giungere a leggi naturali? Risponde Ernst Mach che vi si
giunge solo con I’economia del pensiero. Se noi escogitiamo de-
terminate leggi, sulla scorta di esse possiamo osservare le sensa-
zioni e quasi paragonarle nel pensiero. Quando sentiamo che
in qualche modo paragoniamo le sensazioni, possiamo misurarle
con una minima quantitd di pensiero, le pensiamo nel modo
pill economico, € a tutto questo diamo il nome di legge di natura.
Noi vediamo che una pietra cade per terra. Si tratta di una somma
di sensazioni: qui una sensazione, la un’altra e cosi via; pure
sensazioni. Riassumiamo tutto questo nella legge di gravit,
di gravitazione. Ma la legge di gravita non & realtd, poiché reali
sono soltanto le sensazioni. Perché dunque escogitiamo la legge
di gravita ? Perché ci ¢ comodo; ¢ economico dal punto di-vista
del pensiero riassumere con una breve espressione tutto un
gruppo .di sensazioni. Ci guadagniamo in tal modo un comodo
sguardo d’assieme sul mondo della sensazione. Facciamo valere
come legge il pensato che ci offre lo sguardo pilt comodo su
svariati gruppi di sensazioni, cosi che ci si possa servire di questa
espressione, sapendo in certo modo che se abbiamo ’espressione
e si producono di nuovo determinate condizioni, cioé si pre-
sentano certe sensazioni, ne avremo poi determinate altre come
conseguenza delle prime. Se riassumo nella legge di gravitd
le sensazioni che vengono provocate dalla caduta di una pietra,
tutto si semplifica per me; perché io so che se ho questa legge,
una pietra cadra a terra allo stesso modo di un’altra. Posso quindi
pensare dal passato fin verso-il futuro. Si tratta di economia del
pensiero. La legge dell’economia del pensiero, la legge della
minore misura di forza, la legge cioé che permette di riassumere
con la minor somma di pensieri il maggior numero di sensazioni
viene posta da Ernst Mach a fondamento di tutto il movimento
scientifico.

Sipuo dedurre che da tutto questo non si arriva a qualcosa

164

di reale. Infatti nel riassumere nel modo pii comodo gruppi di
sensazioni, si serve soltanto la propria comoditd di vita. Ma le
espressioni che si ricevono dal principio dell’economia di pen-
siero non dicono ancora nulla sul fondamento delle sensazioni.
Servono soltanto a un nostro pili semplice orientamento nel
mondo. Soltanto perché lo troviamo fondamentalmente comodo

“riuniamo le sensazioni in una determinata maniera. Vediamo

dunque che si tratta in questo caso di un criterio di verita che pre-
scinde assolutamente dal raggiungimento di una qualche obiet-
tivitd e che non persegue altro sCopo. che quello di servire alla
facolta di orientamento degli uomini nell’Ambito della sensazione.

Un altro pensatore che ha costruito le sue idee su cons1-
derazioni- analoghe ¢ Richard Wahle *. Egli dice che gli uo-
mini parlano di causa e di effetto, d1 un io che vivrebbe nell’in-
teriorith e di oggetti che vivrebbero fuori nell’esterioritd. Tutto
questo & un’insensatezza (uso pil 0 meno le espressioni di cui
egli si serve) perché in verita non c’¢ altro nel mondo che questo:
noi vediamo qui un fatto di colore, la uno di suono; secondo
Wahle il mondo consiste soltanto di fatti, di casi. Se diamo a
tali fatti il nome di sensazioni, come fa Mach, andiamo certo
troppo avanti; nella parola sensazione & presente gia un segreto
accennare a qualcuno che senta, che sperimenti. Ma come si
dovrebbe sapere che cid che si presenta come un fatto o un caso
& poi una sensazione ? Ci sono solo fatti. Fuori di noi ¢’¢ un fatto
di colore, uno di suono, uno di pressione, uno di calore; nell’in-
terioritd ¢’¢ un fatto di dolore, di gioia, di sazietd, 1a di fame,
qui ancora un fatto per cui ci si immagina che esista un Dio. Ma
non esiste veramente niente per cui ci si possa immaginare che
esista un Dio. Allo stesso modo con cui si prova un dolore, ci si
immagina che esista un Dio. Non ci sono altro che fatti, casi,
A dire il vero Wahle intende che si debba distinguere tra due
specie di fatti, di casi: quell pnman e le cosiddette miniature.
I fatti primari sono quelli che si presentano con la loro origi-
naria acutezza, ciot fatti, avvenimenti di colore, di suono, di
pressione, di calore, di dolore, di gioia, di fame, di sazietd e cosi

165



via. Per miniature si intendono immagini fantastiche, intenzioni,
in breve tutto cio che compare come ombra dei fatti pnman
Ma dalla somma dei fatti primari e di quelh secondari, le mi-
niature, si ottiene tutto quanto il mondo ci offre. Tutto il resto
vi si Afa rientrare senza giustificazione. A questo punto, secondo
Wahle, gli uomini dicono: tre anni fa ci furono questi avveni-
menti, questi fatti, poi ne vennero degli altri; e poiché determinati
fatti si susseguono in tal modo, gli uomini accecati riassumono
tutto questo nell’io. Ma dove si trova un io simile? Esistono
solo avvenimenti che si susseguono; serie di fatti. Un io non
lo si trova da nessuna parte. Gli uomini vengono poi a dire di
averlo trovato nelle leggi che collegherebbero quei fatti — le
leggi naturali. Ma tali leggi non rappresentano nient’altro che
il mettere in fila gli avvenimenti, gli uni accanto agli altri. De-
cidere qualcosa sul perché essi si dispongano cosi ¢ assoluta-
mente impossibile. Quando gli uomini chiamano sapere il col-
legare questi fatti in un certo modo, si tratta piuttosto di scioc-
chezze che di sapere. Il sapere non ¢ qualcosa di valido né qual-
cosa di particolarmente elevato, ma rappresenta soltanto Ief-
fettiva impossibilita dell'uomo di mettersi in relazione con i
suoi avvenimenti; percid egli cerca di escogitare qualcosa. L’io

¢ la trovata pit curiosa, perché veramente da nessuna parte:

si pud trovare qualcosa come un io nella somma di questi fatti
0 avvenimenti. Blsogna accettare che siano in gmoco fattori
ignoti, nel susseguirsi dei fatti. Ma di* che genere siano questi
fattori sconosciuti (mi servo proprio degli stessi termini di Wahle)
¢ qualcosa che si sottrae completamente al giudizio umano; a
questo proposito non ci si pud assolutamente pronunciare.
Tutto cid che 'uomo pud sapere & che esistono dei fatti, e che
tali fatti sono diretti da fattori completamente sconosciuti.
Fisica, fisiologia, biologia, sociologia non sono altro che un bran-
colare verso questa direzione, un brancolare affinché si possa
vivere con gli avvenimenti. Ma tutto questo non condurrd mai
a sapere qualcosa dei fattori ignoti che sono in giuoco qui. Per-
tanto 'opinione che si potesse giungere a una filosofia che con-

166

tenesse le ragioni di un determinato modo di svolgersi dei fatti
¢ frutto di umana follia; I'umanita vi ha ceduto per un po’ di
tempo, ma ¢ ora venuto il momento di abbandonarla. Uno dei
libri pit importanti di Wahle ha per titolo La totalita della fi-
losofia e la sua fine. Il suo lascito a teologia, ﬁszologza estetica e
pedagogia sociale. Per insegnare che la filosofia & finita, che essa
¢ follia, Richard Wahle ¢ diventato appunto docente di filosofia!

Si vede come alla base di queste considerazioni vi sia una
completa impotenza nei confronti dei criteri di verita. Non si
sente pitl 'impulso a portare una decisione nella conoscenza.
Il fondamento di tutto questo si potrebbe caratterizzare con
questi pensieri. Immaginiamo che qualcuno abbia un libro,
che lo abbia letto piti volte e che dalle ripetute letture ne tragga
la convinzione di aver ricevuto da quel libro delle comunicazioni
su determinati argomenti che costituiscono appunto il contenuto
del libro; in seguito egli si convince perd del fatto di aver si
davanti a sé un libro, ma di aver sempre soltanto immaginato
che esso potesse fornire delle comunicazioni; osservandolo ora
giustamente, non trova sulle pagine altro che lettere dell’al-
fabeto, solo lettere. Egli si da dell’asino per aver creduto che
dal libro potessero esser fornite comunicazioni su vari argomenti,
quando in realtd esso contiene solo lettere dell’alfabeto. Egli
viveva cio¢ nell’illusione che quelle lettere agissero su di lui
in modo da dovergli comunicare qualcosa; ma il libro contiene
soltanto una successione di lettere e niente di pil. Bisogna dun-
que liberarsi dall’illusione che quelle lettere descrivano qualcosa,
che esse possano entrare in reciproche relazioni, che possano
raggruppars1 in parole con un significato e cosi via. E un’im-
magine che si adatta molto bene al genere di pensiero che &
il fondamento della non-filosofia del Wahle. La sua grande SCO-
perta consiste nelle seguenti affermazioni: gli uomini hanno
creduto finora di vedere dei fatti; ma essi li interpretano nel
loro rapporto e per cosi dire leggono la natura. Ma che pazzi,
che asini sono gli uomini! Ci sono soltanto fatti cui manca una
reciproca connessione, € soprattutto entrano in gioco fattori

167



ancora sconosciuti, come pure ¢ a qualcosa di sconosciuto che
si deve il particolare raggruppamento delle semplici lettere del-
Palfabeto.

Viene dunque a mancare la possibilitd di affidarsi all’im-
pulso di prendere una decisione sul valore di un giudizio ri-
spetto_alla verita, giudizio che deve pur venir conquistato in
base al mondo. La conoscenza umana & diventata impotente
nei confronti di un criterio di veritd. In tempi pili antichi si

credeva che 'uomo avesse in sé come una facoltd di giungere

alla verith dallo sperimentare interiore di cid che & presente
nel giudizio. Ma non si poté rimanere in tale prospettiva e cosi
si filosofd nella direzione indicata. Volevo soltanto chiarire
con questi due esempi I'allontanamento da un criterio di verita,
llmposmblhté di partecipare col sentimento alla costruttiva
ricerca della verita.

~ Ritroviamo in modo fortemente marcato questo smarrirsi
del criterio di veritd inteso in senso antico nella linea di pensiero
che viene indicata col nome di pragmatismo. Il rappresentante
pill conosciuto del pragmatismo, anche se forse non il piu si-
signiﬁcativo, ¢ William James *. Volendo chiarire in breve il
principio del pragmatismo, quale esso si & presentato negli ul-
timi tempi, potremo farlo approssimativamente con la seguente
descrizione.

Gli uomini pronunciano giudizi mediante i quali intendono
esprimere qualcosa sulla realtd. L’'uomo non ha perd la possi-
bilita di trovare in sé qualcosa che possa condurlo a emettere
un ‘giudizio veritiero sulla realtd. Non vi & nulla nell’uomo che
possa decidere, decidere per sé e da sé, che cosa sia vero e che cosa
sia falso. L’uomo dunque si sente impotente a trovare un cri-
terio originario, in sé fondato, per decidere della veridicitd
o della falsita delle cose. Vivendo nella realta egli si sente tut-
tavia costretto a pronunciare giudizi. Le scienze non sono pro-
prio altro che giudizi. Riguardando perd Pintero complesso
delle scienze con tutti i loro giudizi, dice forse esso qualcosa
che in un senso superiore, nel senso delle convinzioni delle an-

168

tiche scuole filosofiche, sia vero o falso? Certo no! Chiedersi
se qualcosa possa essere vero o falso, secondo William James,
& gid un modo di pensare assolutamente impossibile. Tuttavia
si pronunciano giudizi; pronunciando certi giudizi, essi ci aiu-
tano a vivere, si dimostrano utili e applicabili nella vita, agevo-
lano la vita. Se si emettessero altri giudizi, ci si troverebbe in
contrasto con la vita, non si progredirebbe in essa. Simili giu-
dizi sarebbero inutili, dannosi per la vita. Questo si pud appli-
care persino nei giudizi pit grossolani Non si pud ragionevol-
mente dire che domani sorgera di nuovo il Sole, perché infatti
non esiste un criterio di veritd. Ma una volta abbiamo formato
il giudizio: ogni mattina sorge il Sole. Se perd qualcuno di-
cesse che il Sole sorge per due terzi del mese e che non sorge
pit nell’ultimo terzo, questo tale non potrebbe procedere nella
vita con un simile giudizio, perché l'ultimo terzo del mese gli
si presenterebbe sempre come ostacolo. I gludIZl che noi for-
miamo sono utili. Di vero o di falso si pud parlare solo inten-
dendo con questo che un giudizio ci guida attraverso il mondo,
ci agevola la vita, mentre un altro che si contrappone la danneggia.
Non esiste di per sé un criterio per discernere il vero dal falso;
chiamiamo perd vero cid che agevola la vita, falso quel che la
danneggia. Si sottrae cosi alla pratica della vita cio che dovrebbe
indirizzare il nostro giudizio, e non sono pil ritenuti validi tutti
gli impulsi che precedentemente 'uomo credeva di possedere.

Un tale indirizzo di pensiero non & I’arbitrario prodotto
di un singolo o di una scuola. La particolarita di tali indirizzi
di pensiero, per esempio di quelli da me esposti oggi, consiste
proprio nel fatto che, diciamo, essi si sono estesi a tutta la cultura
terrena di pensiero, si presentano qua o 12 in modo indipendente,
perche I'umanita del presente orgamzzata in modo da entrare
in ‘simili indirizzi di pensiero. Per esemplo esiste il seguente
interessante fenomeno. Mentre negli anni settanta Peirce * scri-
veva in America il primo libro sulla filosofia pragmatista, ela-
borata poi ancora da James, da Schiller * in Inghilterra e da
altri ancora, mentre dunque Peirce faceva uscire la sua prima

169



trattazione sulla filosofia pragmatista che appartiene appunto a
questo indirizzo di pensiero, un pensatore in Germania scri-
veva la sua filosofia del « come se». Si tratta di un fenomeno
parallelo. Il pensatore cui si deve la filosofia del « come se»
si chiama Vaihinger *. Cosa vuole la filosofia del « come se»?
Essa parte dal pensiero che 'uvomo non & veramente in grado di
formarsi idee o concetti veri o falsi, secondo la misura antica,
ma che tuttavia forma dei concetti come ad esempio, prenden-
done uno conosciuto, il concetto dell’atomo. L’atomo & natu-
ralmente un concetto del tutto assurdo. L’atomo viene infatti
corredato di svariate qualitd che dovrebbero cadere sotto i sensi
se fossero realmente esistenti. Tuttavia le sensazioni vengono
concepite come effetti di attivitd di atomi. Si tratta quindi di
un concetto contraddittorio, di un concetto per qualcosa di
completamente irreperibile. L’atomo, dice Vaihinger, & un’in-
venzione. Escogitiamo invenzioni, come sono fondamentalmente
tutti i concetti superiori che costruiamo sulla realthd. Dato che
non esiste un criterio per il vero o il falso, da uomini ragione-
voli del presente dobbiamo avere bene in chiaro che abbiamo
a che fare con delle invenzioni. Dobbiamo esserne pienamente
coscienti. Dobbiamo aver ben chiaro che I'atomo non pud esi-
stere, che ¢ una pura e semplice invenzione. Ma si considerano
i fenomeni del mondo come se il mondo fosse dominato dai mo-
vimenti o dalla vita degli atomi; & un « come se», e per tutto
questo simili invenzioni risultano utili. Sulla scorta di inven-
zioni simili si perviene a una certa coerenza dei fenomeni. Un
io ¢ anche un’invenzione; ma le invenzioni sono necessarie.
Considerare la comparsa di determinati fenomeni, come se in
essi fosse attivo un io del quale si sa pure con certezza che &
solo un’invenzione, ci pérmette un’osservazione pill agevole
dei fenomeni stessi, € non sarebbe cosi senza l'invenzione del-
lio. Si vive cosi di pure invenzioni. Non esiste una filosofia
della realtd, ma una filosofia del « come se ». Il mondo inganna-

tore ci si presenta come se avessero esistenza quelle che sono
soltanto delle invenzioni.

170

Nel complesso, nell'impostazione e anche nelle singole trat-
tazioni, la filosofia del pragmatismo ¢ molto simile alla filosofia
del « come se». Ho detto che nel medesimo tempo in cui Peirce
scriveva il suo trattato sulla filosofia pragmatista negli anni set-
tanta, Vaihinger metteva per iscritto la filosofia del « come se ».
Ma dato che gli uomini di allora, negli anni settanta, possede-
vano ancora un residuo dell’antica credenza che potesse ancora
esistere un criterio obiettivo di verita, e che le scienze non po-
tessero consistere semplicemente di invenzioni, sarebbe stato
un passo falso pubblicare la filosofia del « come se» proprio
negli anni settanta, soprattutto aspirando a diventare profes-
sore. Non era ancora il momento. Vaihinger cercd una scappa-
toia: mise nel cassetto la filosofia del « come se» e si dedicd
all'insegnamento, come oggi & necessario fare; venuto poi il
momento in cui poteva ritirarsi in pensione, decise di pubbli-
care la sua filosofia del « come se » di cui sono gid apparse oggi
diverse edizioni. Io mi limito a raccontare; non giudico e non
critico, racconto soltanto.

Vediamo cosi che esiste una certa tendenza a dissolvere gli
antichi criteri di verita, e fondamentalmente a non porre la vita
al servizio della verita, a non far servire la vita per la costruzione
della veritd, come si credeva in passato, ma a misurare le verita
sulla vita. A fare invenzioni delle quali si sa che non contengono
nulla di quanto si soleva chiamare veritd; perd invenzioni op-
portune. Di qui le particolari definizioni della filosofia del « come
se »: la veritd ¢ la pilt comoda specie di errore, perché in genere
esiste solo errore; ma ci sono errori comodi e errori scomodi;
gli errori pitt comodi li chiamiamo verita, ma su questo dobbiamo
essere bene in chiaro.

Esiste dunque un impulso evolutivo nel pensare piu re-
cente che conduce realmente a non aver pill una comprensione
per il concetto di veritd, nell’antico senso gnoseologico. Ci si
puod chiedere come si spieghi tutto questo. Naturalmente dovrei
parlare molto se dovessi descrivere l'intera entitd del problema.
Dalla complessita dei fatti metterd per ora in rilievo che negli

171



Y

ultimi tempi si ¢ offerta all'uomo un’enorme abbondanza di
materiale conoscitivo empirico, e che gli uomini sono diventati
sempre plﬁ impotenti' nel loro pensare, impotenti perché non
hanno pit saputo dominare, non hanno saputo tener insieme
col pensare I'enorme e ricco materiale di percezioni e di cono-
scenze emp1r1che.

Un’altra raglone ¢ poi che nel corso del tempo P'uomo si &
abituato fin troppo al pensare astratto. In tempi piu antichi non
si pensava ancora molto in tal modo. Col pensare si cercava di
attenersi al mondo esterno, all’esperienza. Si aveva il sentimento
che con un pensare completame'nte distaccato non si procedesse,
che il pensare dovesse appogglar31 a qualcosa. In seguito pero,

con tutto il pensare - che si era coltivato, era stato appreso il pensare’

astratto, ci si era affezionati, ci si era abituati ad esso. A questo
punto subentrarono i danni dell’epoca, soprattutto I'idea che per
diventare professore si dovesse pensare o ricercare qualcosa di
rilevante, di immenso. Sorse cosi, direi, una certa ipertrofia del
pens1ero Con questo pensare astratto si pervenne a delle crea-
zioni di pensiero che presentano perd una logica 1nterna. Voglio
presentarne una del tutto logica internamente.

Immaglmamo di avere una montagna (si veda il disegno);
su di essa (A) viene sparato un colpo; dopo un certo tempo, di-
ciamo dopo due minuti, vengono sparati due colpl, e dopo un
certo altro tempo ancora, dopo altn due minuti, ne vengono
sparatl tre.

A destra c’¢ qualcuno che ascolta. Non voglio dire che venga
colp1to ma che ascolta. Egli sentir2 un colpo, dopo un certo
tempo due colpi, dopo un certo tempo ancora tre colpi. Suppo-
niamo ora che i fatti non siano propno cosi, che cio¢ da una parte
non Vengano sparatl pnma uno, poi due e p01 tre colp1 e che dal-
Paltra parte si sentano prima un colpo, p01 due e poi tre colpi;
supponiamo invece che un uomo (C) si muova con una certa
velocita dalla montagna di sinistra verso la montagna di destra,
che voli, che si muova velocemente da una montagna’ all’altra
e che la velocith sia molto elevata. Come sappiamo dalla fisica

172

’
s 0
. v, ’
<, /l ?, 2,
0l %05 7
A rfy 7,
, s e . ‘
4,77 % [Af) /
7,2 /)
XA (Y 2
o 4 A/ 7,
2¢% Y/ y
c zZ 7 f/' /
. 27 7/ Goeeens 2
"'””’”””””””’”éé’/”””””" 6’4’/(Irl/ff trer e, 2,1;: = --’}’,'.
o 4 : ’
5 oo 323 Z7 Z %
I" 277 77 7
Fer? 7 7 Z.
ok ¢ s 77 A Z
7 4 “%
H R e 77 . ;B
P ’ sy /// v B LA
7 i ‘s 74 ;£ %
% £/ 7 7
V4 7/ 7 7 %
4 ?
J A // s ,/ v
’ f' ’ 4 “
7 " 7’ 4 7,
4 v “
7 U, 7 ‘)
7 [/ 7 I
14
’ /f e
’ “© !
/l’ <
(; s’
¢ /
’
- ‘ ’

elementare, il suono impiega un certo tempo per arrivare da un
punto a un altro. Se dunque si spara dal punto A, ¢ in B qual-
euno ascolta, questi ode il suono; dopo un certo tempo arriva
il primo colpo, passati due minuti due colpi e dopo altri due mi-
nuti t'r‘é’colpi Ma supponiamo che 'uomo C si muova con ve-
locith maggiore di quella del suono. Egli & qui in A da dove si
muove verso Dlaltra montagna, pill veloce del suono. Viene
sparato il primocolpo, vengono sparati i due colp1 e i tre colpi.
L’uomo in movimento- arriva sulla montagna propno ‘dopo che i
tre colpi sono stati sparatl e continua a volare con la stessa velo-
citd; supera volando i tre colpi, supera cio¢ il suono nel suo ra-
pido volo, procede pili veloce del suono. Il suono dei tre colpi
& arrivato in D dopo un certo tempo. Egli vola dietro i tre colpi
e li ode nel sorpassarli; arriva poi dietro i due colpi che sono
stati sparati € ne ode il suono; continua a volare e raggiunge
il pnmo colpo, udendo il suono anche di questo. Un uomo che
voli ‘piti veloce del suono, ode ciot il contrario: tre colpi, due

173



colpi, un colpo. Se dunque il rapporto con la velocita del suono
¢ quello. che un uomo normale ha sulla Terra con le consuete
condizioni della vita, egli udra il primo colpo, poi i due colpi
e infine i tre colpi. Se invece non si ha il comportamento del-
T'uomo ordinario sulla Terra, ma si vola con velocita superiore
a quella del suono, allora si udra il fenomeno in modo inverso:
tre colpi, due colpi, un colpo. Basta solo avere la piccola abilita
di volare dietro al suono e poi di sorpassarlo, volando piu veloci
di esso.

Tutto questo ¢ indubbiamente logico; alla logica di questi
fenomeni non si pud avanzare la benché minima obiezione. De-
terminati fatti della scienza pili recente hanno fatto si che I'esem-
pio da me riportato, del volare dietro al suono e delludire al-
I'inverso, costituisca Pintroduzione di innumerevolj conferenze.
Ricorre veramente spesso che si inizi una conferenza con questo
esempio. Si intende cosi mostrare come il modo di percepire
le cose dipenda veramente soltanto dalla condizione in cui noi
stessi ci troviamo. Che si odano dei suoni come normalmente
oggi avviene, e non all'inverso, dipende unicamente dalla nostra
lentezza rispetto al suono. Non posso esporre qui tutto quanto
si ricollega a questo andamento di pensiero, ma ho voluto pre-
sentarlo, poiché in un certo senso esso forma la base di una teo-
ria di grande presa, oggi assai diffusa: la cosiddetta teoria della
relativita.

. Ho esposto uno dei fenomeni piu semplici, ma comunque
s1 puo vedere come in questa esposizione tutto sia assolutamente
logico. Vi sono oggi innumerevoli giudizi, e la letteratura filo-
sofica brulica proprio di giudizi che vengono emessi su que-
ste medesime premesse di pensiero. Il pensiero & staccato dalla
realtd. Si pensano solo determinate singole condizioni della
realtd e quindi si elabora il pensiero. :
~ Replicare qualcosa in proposito ¢ difficilmente possibile,
In quanto naturalmente ci si aspetta una risposta logica. Ma non
s1 puo dare una simile risposta logica. Per questo motivo nel
mio ultimo libro Enigmi dell'essere umand®; fondandomi su consi-

174

derazioni di pensiero piu antiche, ho introdotto il concetto della
comprensione della verita non mediante idee e concetti logici,
ma solo mediante idee e concetti conformi alla realtd. Adesso
sarebbero necessarie ampie trattazioni se volessi mostrare come
la teoria della relativita sia si assolutamente e mirabilmente lo-
gica, ma non conforme a realtd. Potremmo dunque dire: il con-
cetto prima sviluppato a proposito dell'uomo che spara un colpo,
poi due e poi tre, ¢ del tutto logico; chi perd voglia pensare in
modo conforme a realta non pud formarsi un concetto simile;
non lo si pud confutare, lo si puo solo tralasciare! Chi si sia ade-
guato al criterio dell’essere conforme a realtd, tralascia anche
concetti simili. I fenomeni empirici che si cerca di comprendere
nella teoria della relativita di Lorentz, Einstein, e cosi via *
devono essere afferrati in tutt’altro modo da quello seguito
nell'indirizzo di pensiero di un Einstein o di un Lorentz.

Cid che ho esposto adesso & di nuovo solo una tendenza nel
procedere della grande corrente del pensare moderno. Certo
vi si mescola sempre qualcosa che & rimasto dal passato. Ma le
ultime conseguenze, le conseguenze radicali di quel che ¢& alla
base di quasi tutto il pensiero moderno, sono appunto le cose
che ho esposto. C’¢ adesso qualcosa di curioso. Essendosi per-
duto un criterio originario, o diciamo il sentimento per un' cri-
terio originario riguardo al vero o al falso, si giunge tramite
I'emancipazione a formare concetti astratti, concetti che ri-
sultano inoppugnabili in quanto logici, e perfino in un certo
senso conformi a realtd; tuttavia essi non sono adatti a dire
qualcosa di reale sulla realtd, restano soltanto concetti formali
che nuotano alla superficie della realtd e non si immergono nei
veri impulsi della realta. .

Un esempio per una teoria che resta alla superficie e non
vuol penetrare nella realta, pud essere questo: pensiamo che nella
realtd umana si distinguono il regno minerale, il regno vegetale,
il regno animale e il regno umano. Gli uomini vivono insieme
nell’ordine sociale, si potrebbe anche dire sociologico e forse si
potrebbero trovare ancora ordini superiori. Questo non importa

175



ora. Dato che alla meta del secolo diciannovesimo esisteva un
concetto materialistico della realty, fu molto facile immaginare
questa stratificazione. Si prese fondamentalmente in considera-
zione solo il regno minerale fisico e si disse che le piante sono
soltanto qualcosa risultante dalla disposizione un po’ pili com-
plicata dei medesimi elementi fondamentali costituenti il regno
minerale; nel regno animale si presenta una complicazione an-
cora maggiore, ancora maggiore nel regno umano e cosi via. Ma
salendo ancora nell’ordine sociale, determinati movimenti di
atomi non si possono per esempio piu trovare. Al regno minerale
corrispondono determinate forme ‘di. movimento degli atomi
(cosi immaginano certe persone) che diventano piu compli-
cate nel regno vegetale, e qui si puo rinunciare al fatto che atomo
non si veda; il regno animale: corrisponde a forme di movimento
ancora pitt complicate che si complicano ulteriormente nel regno
umano. Tutto si costruisce cosi. Quando perd si entra nell’or-
dine sociale, dove non si possono trovare mov1ment1 di atomi,
le cose vanno meno bene.

Un pensatore dell’ultimo terzo del secolo diciannovesimo
& stato perd cosi abile da ricondurre a concetti biologici anche
la sociologia. Egli ha trattato strutture sociali, le famiglie, come
delle cellule; i raggruppamenti maggiori, come. ad esempio le
comunita-degli abitanti di un quartiere, sono inizi di tessuti.
Poi si procede ancora: per gli Stati si puo gia parlare di organi
completi. Chi ha esposto in pensieri questa strutturazione degli
organismi sociali si chiama Schiffie *. Egli scrisse anche un
libro: Die Aussichislosigkeit der sozialdemokratie. (L’inanita della
social-democrazia) che poggia anch’esso su questa teoria bio-
logico-sociologica. Lo scrittore viennese Hermann Bahr ¥, in
quel tempo ancora un giovanotto insolente ma molto dotato,
scrisse una- confutazione del libro di Schiffle dandole il titolo:
Die Ensichtslosigkeit des Herrn Schdffle (La mancanza di giu-
dizio del signor Schifle). E un libro scritto in modo eccellente,
ma purtroppo ¢& stato dimenticato.

Come ho detto, il vecchio concetto materialistico di verita

176

ha escogitato sempre e soltanto strutture pill complicate, in-
troducendo naturalmente anche determinati concetti, come per
esempio questi: nei cristalli gli atomi si muovono in una certa
forma rigida, nel regno vegetale in una forma pit labile che ri-
cerca il punto di equilibrio, e cosi via. Sono state escogitate le
teorie pit diverse, ma si & sempre voluto far risultare un ele-
mento dall’altro. Avendo il materialismo imperato abbastanza,
si sarebbe potuto anche riflettere sul fatto che questa idea ma-
terialistica della realta era cosi poco fruttuosa e reggeva vera-
mente poco a un esame pil preciso. Cosi ci si poté formare I'idea
che segue: esiste il Tegno minerale, poi si presenta il regno ve-
getale; nella pianta ¢ inserito il minerale, come materia e come
leggi; i sali e le altre materie presenti in essa funzionano secondo
le proprie leggi chimico-fisiologiche. Entro il regno vegetale
¢ dunque presente il regno minerale. Ma dal regno minerale
non potrebbe mai aver origine il regno vegetale. Vi si deve ag-
giungere un elemento creativo. Nel salire dal regno minerale
a quello vegetale si aggiunge un elemento creativo, il primo, che
risulta creativo nell’Ambito del regno minerale. Si aggiunge poi
un secondo elemento creativo nel regno vegetale che si ¢ appro-
priato del regno minerale. Da un terzo elemento creativo ha poi
orlglne il regno animale. Quest’ultimo si approprla di nuovo dei
regm inferiori. Un quarto elemento creativo si appropria dei
regm inferiori nel regno umano. Nell’ordinamento socmloglco
vi & poi un ulteriore elemento creativo che si appropria dei re-
gni inferiori. Dunque tutta una gerarchia di elementi creativil
Nulla si pud opporre alla logica di questo. pensiero. II' pens1ero
come tale & anche giusto. Occorre perd avere pensieri diversi
in prop031to, tenendo presenti dei concetti scientifico-spirituali
di cui oggi non vogliamo parlare. Tutte queste considerazioni
restano confinate nell’astratto; non si presenta nessuna rappre-
sentazione concreta. Vengono certamente addotti dei particolari,
ma da un pensare simile non si pud ricavare altro che un concetto
astratto dell’elemento creativo. Tutto il pensiero resta fermo

nell’astrazione. E perd un tentativo di superare il semplice ma-

177



terialismo tramite il formalismo di un chiaro pensare. Si per-
viene si a qualcosa di pit alto, ma pur sempre a concetti astratti.

Nella filosofia di Boutroux* abbiamo il tentativo di superare
il puro e semplice materialismo, movendo dal pensiero formale
che risulta dalla considerazione imparziale della gerarchia dei
regni naturali. Dalla gerarchia delle scienze viene per cosi dire
ricercato il concetto dell’elemento creativo ascendente. A questo
proposito vengono in luce interessanti conclusioni, ma tutto
rimane nell’astratto. Questo sara facilmente dimostrabile adden-
trandosi un poco nella particolarita della filosofia di Boutroux.
Voglio esporre solo le linee fondamentali del suo pensiero; il
resto si potra fare un’altra volta. Ci troviamo di fronte al ten-
tativo di comprendere la realta attraverso una considerazione
superficiale della realth stessa con astrazioni unilaterali. Ma cosi
non la si- pud comprendere. E vero che non si vuol fondare
una mera filosofia del « come se », né un mero pragmatismo, che
non ci si vuol fermare a una vana giustapposizione di fatti, ma
non si arriva neanche a una concretezza tale da permettere di
leggere nel mondo esteriore e da riconoscere cid che vive dietro di
esso, come dalle lettere dell’alfabeto presenti in un libro si per-
viene al suo contenuto; nel caso che stiamo esponendo non si
arriva che ad alcune astrazioni mediante le quali si vuol indicare
che qualcosa vive nella gerarchia dei regni della natura. Mentre
per gli altri indirizzi filosofici da me esposti, da un punto di
vista. gnoseologico viene meno il criterio di veritd, qui si perde
la forza di penetrare conoscitivamente la realta in modo concreto.
Non si ha pit la facoltd di tuffarsi negli impulsi intrinseci della
realtd. Si rinuncia alla cosa pit importante.

Tutto questo ci conduce a un altro tratto caratteristico
della vita-moderna. Come ho detto, il pensiero si & emancipato
~dalla realtd in un certo modo, scorre in astrazioni distaccato
dalla realtd. Dai diversi indirizzi di pensiero degli ultimi tempi
si pud percepire come si sia in tal modo perduto I'impulso a
immergersi nella realtd. Si & divenuti sempre pit incapaci di
afferrare la vera figura della realtd. Un esempio classico risulta

178

dal considerare I’evoluzione del pensiero da Maine de Biran
fino a Bergson *. Mentre Biran all’inizio del secolo diciannove-
simo ha ancora una direzione di pensiero che pud penetrare in
importanti concetti psicologici, nella realta dell’entita umana
stessa, Bergson batte una via particolare, molto caratteristica
per la speciale tendenza del pensiero moderno. Da un lato Berg-
son nota che con il consueto pensare astratto, e specialmente
con quello assolutamente scientifico quale oggi viene usato e
conservato nei risultati scientifici, non si pud entrare veramente
in una realta, non si resta che alla sua superficie, non ci si im-
merge nella vita immediata della realth. Egli vuole pertanto. af-
ferrare questa realtd in una specie di intuizione (posso ora ca-
ratterizzare i tratti generali del suo pensiero), in un’interiore
esperienza nei confronti dell’abbozzo esteriore della realta. Per-
viene cosi a una concezione particolare sotto il profilo gnoseo-
logico e psicologico. Tralasciando i passaggi intermedi, essa cul-
mina poi nell’affermazione, secondo una concezione materiali-
stica, che ]a memoria e le creazioni superiori della vita animica
sono legate a forme o movimenti complicati, prodotti dal cer-
vello. La funzione del cervello non & assolutamente quella di
dar forma a tali complicati prodotti; agisce invece l’elemento
animico che non puo venir afferrato. dal pensiero astratto ma
dall’intuizione, da uno sperimentare interiore; questo elemento
agisce dunque, e le relazioni che esso stabilisce con la realtd
si esprimono nelle sensazioni umane, nei sentimenti e nella
configurazione pratica della vita, nel movimento che .impri-
miamo al nostro corpo. Tutto si esaurisce perd nelle formazioni
del cervello, in cid che & effetto nel sentimento e effetto nello
sviluppo progressivo, nell’incremento della vita. Invece la me-
moria non avrebbe luogo ad esempio per il fatto che vi siano dei
prodotti del cervello, ma agirebbe in un’intensitd indipendente
dal cervello. '

E un tentativo di superare il concetto conoscitivo materia-
listico, un tentativo che risulta particolare per il fatto di produrre
I'opposto della realta. Infatti proprio per la formazione della

179



memoria deve esserci la contrapposizione del corpo fisico, del
cervello- fisico, di tutto il sistema fisico. Non si potrebbe mai
fissare la memoria nell’animico se questo non si sviluppasse
fin nel corpo fisico € non producesse le condizioni atte ad ap-
propriarsi della facoltd mnemonica. Si configura qui una teoria
che, partendo dall'impulso di superare il materialismo, giunge
proprio all'inverso di cid che ¢ giusto. Mentre sarebbe giusto
dire che anche la memoria deve arrivare alle facoltd che I’anima
si acquisisce, e che poi la memoria, con I'aiuto del corpo fisico,
deve venir unita all’anima, nella concezione di Bergson il corpo
fisico risulta estraneo allo sviluppo della memoria. Non espongo
queste cose per dire qualcosa di particolare dal punto di vista
storico sulla filosofia di Bergson; intendo invece caratterizzare
il particolare fenomeno del pensiero dei tempi piti recenti che,
procedendo in modo del tutto logico, conduce a trovare il con-
trario di quel che ¢é giusto.

‘Possiamo cosi partire dalle filosofie a orientamento piu
gnoseologico che parlano dell'impotenza di fronte al criterio
del vero e del falso, per giungere poi alle filosofic che in verita
si adoprano nella ricerca del vero e che, movendo dall'impotenza
nei confronti del vero, arrivano precisamente al contrario, al
falso; possiamo percid dire che esiste nel presente una certa
tendenza del pensiero verso il non-giusto, verso il falso. Questo
¢ in relazione con I’estraniarsi dell'uomo dalla realth attraverso
la facoltd di astrazione, la tendenza all’astrazione cui egli si
¢ assuefatto. Ci si distacca dalla realtd e non ci si ritrova pil in
essa. Ho esposto questo con piu precisione nei miei Enigmi della
filosofia*. Non ci ritroviamo nella realtd quando ce ne distac-
chiamo tramite P'astrazione. D’altro canto nelle persone si fa
presente di nuovo una certa nostalgia di comprendere lo spi-
rituale. Si & perd ancora impotenti a raggiungerlo. Pud essere
spesso significativo il vedere come oggi si ricerchi la verita dello
spirito movendo dall’impotenza assoluta. Abbiamo appunto
considerato un esempio in cui, ricercando il vero, non si trova che
il suo contrario attraverso 'emancipazione del pensiero dalla realti.

180

Un altro esempio caratteristico di questa ricerca dello spi-
rito, intrapresa senza la minima capacita di afferrarne neanche
un lembo, ci & fornito dalla filosofia di Eucken *. Eucken parla
solo dello spirito, si serve di parole senza dire mai qualcosa dello
spirito stesso. Dato che le sue parole non hanno la possibilita
di ragglungere lo spirito reale, egli non fa che parlare di spirito.
Ha gia scritto innumerevoli libri. Leggerli ¢ perd una vera tor-
tura perché vi si ripetono sempre le medesime cose. Ci si trova
sempre di fronte all’autoafferrarsi del pensiero-in-sé, di un pen-
siero che, indipendentemente da un appoggio esteriore e da una
esteriore resistenza, si afferra in se stesso, muove verso se stesso,
e in tale movimento penetra in se stesso e dalla propria interiorita
torna a configurarsi. Si puo seguire qualsiasi corso di Eucken;
in un libro sulla filosofia greca si troverd che ’evoluzione della
filosofia greca considera un pensiero che tenta dappnma un
poco di afferrare se stesso, ma che ancora non vi riesce. Si po-
tra sentir parlare di Paracelso e anche qui di come a poco a poco
venga afferrata I'interioritd; o si potrd leggere un libro sul sor-
gere del cristianesimo e dappertutto trovare sempre le medesime
cose!' Questa filosofia ¢ anche infinitamente significativa per
I'ipocrisia moderna, cosi lieta di sentir parlare dello spirito, di
sentir teorizzare sullo splrlto senza che ci sia bisogno di saperne
nulla, senza che sia necessario penetrare realmente in esso. Molti
chiamano percio la filosofia di Eucken il risveglio dell’idealismo,
il risveglio della vita dello spirito, un fermento culturale atto
a rinvigorire la vita del presente che va esaurendosi ¢ spegnen-
dosi. Ma chi abbia un sentimento per cid che pulsa e deve pul-
sare nella filosofia, nel leggere o nell’ascoltare Eucken provera
la stessa viva impressione che avrebbe qui, se io ora mi prendessi -
per i capelli e mi tirassi su in alto, sempre pitt su. In questo
infatti consiste la logica senza contraddizioni della filosofia di
Eucken. Nel mio libro Enigmi della filosofia ho cercato di esporre
le cose in modo del tutto obiettivo. Quel che ho detto ora cia-
scuno pud dirlo da sé, poiché non serve subito criticare, ma venir
prima a conoscenza dei concetti che esistono.

181



Vediamo dunque come certe correnti di pensiero derivino
nell’epoca presente proprio dallimpotenza nei confronti della
realtd, e come proprio sulla base di tale impotenza nei con-
fronti della realta si edifichino delle filosofie. Non ci si cura infatti
di questa vita, perché si pensa che in fondo non sia poi tanto male.
Ma lo ¢ gid invece. E bisogna talvolta anche penetrare in cid
che vive e tesse nell’attuale vita del pensiero, perché forse sard
cosi possibile acquisire un senso di come poter superare cid
che appunto vive nel presente.

Ho presentato solo alcune delle correnti di pensiero che ri-
vestono un ruolo importante nelle zone p1u diverse nel campo
della vita in cui si ha a che fare con i pensieri e in cui viene espres-
sa_e insegnata una concezione filosofica del mondo. Negli ul-
timi anni di questa nostra epoca si & andata sviluppando una
struttura comune delle tendenze di pensiero. Ne ho accennato
indicando come siano apparsi, indipendentemente I’uno dal-
Paltro, il pragmatismo e la filosofia del « come se ».

Ma i pensatori si sono anche reciprocamente scambiati
qualcosa. Vi & uno scambio sempre pit attivo fra loro. Vaihinger
¢ del tutto indipendente da Peirce; essi sono giunti a questo
indirizzo indipendentemente: uno in America, e l'altro qui in
Germania. Eppure in entrambi, appartenenti a comunitd cul-
turali diverse, troviamo ripetutamente punti di accordo; solo
cosi, penetrando e considerando realmente le particolaritd di
queste cose, si ottiene un’immagine di quel che ¢ reale nella
vita sp1r1tuale Anche a questo proposito si fanno grand1 rifles-
sioni nel presente, si pensa moltissimo, si scrive, si studia;
solo che non si bada proprio alle cose pii semplici. Determi-
nati nessi vengono trascurati, proprio perché non si & conservato
nel presente il senso della realtd. Si deve invece sviluppare il
senso della realtd. Mi sia permesso dirlo come appendice alle
considerazioni di oggi: bisogna elaborare il senso della realt.

Se mi & concesso qui di ricordare qualcosa di -personale,
dird che ¢ sempre stata mia cura, anche nella scienza esteriore,
di sviluppare il senso della realt, potrei dire un senso per fiu-

182

tare la realtd. Esso non consiste tanto nella possibilita di giudi-
care una realtd, quanto nel trovare anche-le vie per misurare
e per confrontare il reale con il reale. E noto che in Nietzsche
ricorre la dottrina della cosiddetta eterna rinascita, del cosid-
detto ritorno dell’uguale. Vien detto: noi siamo oggi qui seduti
insieme, ma noi gid sedemmo insieme innumerevoli volte e
ancora torneremo ad esser seduti insieme. Non si tratta della
dottrina della reincarnazione, ma della dottrina del ritorno del-
Puguale. Non voglio adesso farne una critica, non & questo
I'importante. La dottrina del ritorno proviene da una ben pre-
cisa rappresentazione di una prima struttura del mondo; pro-
viene da impossibili rappresentazioni che Nietzsche si ¢ formato
su di una prima struttura del mondo.

Mi trovavo una volta con -altri studiosi nell’archivio di
Nietzsche e si parlava della sua dottrina del ritorno dell’uguale.
Ci si interessava del modo in cui Nietzsche potesse esser giunto
a un’idea simile. Pensiamo ora a una simile bella occasione!
Chi conosce la situazione sa che belle occasioni siano queste
per aver la possibilitd di scrivere dissertazioni e libri su come
Nietzsche sia pervenuto alle idee originarie per la dottrina del
ritorno dell’'uguale. Si possono avanzare le ipotesi piu ardite
e anche approdare a molto, ricercando semplicemente cosi.

Dopo che la discussione era andata avanti per un certo
tempo, io dissi che molto spesso Nietzsche era arrivato a una
determinata idea (cercavo di comprenderlo nelle sue idee in
modo conforme a realtd) configurandola come contrapposizione
all’idea di un altro. Secondo me I'idea opposta a quella di Nietz-
sche, vale a dire che per una certa struttura dell’inizio della
Terra non vi potesse essere un ritorno dell’uguale, compariva
in un altro filosofo, in Diihring, e Nietzsche doveva averlo letto.
La cosa pitt semplice da farsi era di andare nella biblioteca di
Nietzsche, che era stata conservata, prendere i libri di Diihring
che contengono questa idea opposta e darvi un’occhiata. Si an-
do dunque nella biblioteca, si guardo, si cercod il passo in que-
stione, che io conoscevo bene, € si trovo in quel punto un grosso

183



segno di Nietzsche con alcune parole caratteristiche. Non so
ora la parola precisa, ma nel punto in cui voleva cogliere I'idea
contraria aveva scritto qualcosa come «asino», «assurditd »,
«nonsenso ». A margine era scritta una parola caratteristica di
questo genere. Nietzsche dunque aveva letto, aveva preso nota,
aveva afferrato I'idea contraria ed era sorta dal suo spirito I'idea
opposta, Lidea della « dottrina del ritorno dell’uguale »! Si trat-
tava di cercare al posto giusto. Nei confronti di certe idee Nietz-
sche aveva infatti la tendenza a formare l'idea contraria.

- Ecco di nuovo un elemento caratteristico nell’indeboli-
mento del criterio di veritd. Ho gia descritto altre conseguenze
di esso, ed ecco dunque un’altra espressione di questo indebo-
limento: non riuscendo a pervenire a un criterio di verita, si
forma la contro-verita di fronte alle verita esistenti, i contro-giu-
dizi di fronte ai giudizi gid esistenti. Cose simili non si devono
perd generalizzare. Volendo ora emettere un giudizio astratto
e sostenere che tutta la filosofia di Nietzsche & costruita su queste
basi, si cadrebbe naturalmente nell’assurdo; infatti egli & tal-
volta del tutto positivo, vale a dire che determinate idee sono
sviluppate assolutamente nel loro spirito. Tutta la dottrina del-
P«al di 1a del bene e del male », come essa ci si presenta in Nietz-
sche, deve essere provata in tutte le singole parti. Bisogna re-
carsi di nuovo nella biblioteca di Nietzsche e prendere il libro
di Guyau * sulla morale. Si dovranno leggere i passi che Nietz-
sche avrd segnato in margine e si troverd che fanno parte di
«al di 1 del bene e del male »! « Al di 14 del bene e del male »
& gia contenuto nelle trattazioni di Guyau sulla morale. Nell’epo-
ca moderna bisogna tener conto di tali nessi. Non tenendone
conto si giunge a farsi un quadro non giusto di che cosa siano
stati 1 diversi pensatori. _ .

Ho voluto oggi esporre alcuni punti di vista della moderna
vita del pensiero. Mi sono attenuto agli elementi piti noti sénza
approfondirli. Se le circostanze lo permetteranno, una prossima
volta potremo entrare nei particolari proprio in questo campo.

184

UNDICESIMA CONFERENZA

Dornach 26 agosto 1916

Le conferenze che terrd oggi, domani e dopodomani saran-
no connesse tra loro; oggi osserveremo qualcosa che pud ser-
vire di base, da determinate prospettive, nella relazione dell’uo-
mo con l'intero universo e con la vita. V

~ Se osserviamo I’anima, quale essa ci si mostra nel suo svi-
luppo qui nella vita entro il corpo fisico tra nascita e morte, pos-
siamo accorgerci fra l'altro che l'anima, per compiere questa
vita terrena tra nascita e morte, deve acquisire due qualita, o
potremmo anche dire due complessi di forze. Apbiamo gia

piti volte richiamato l'attenzione su questi problemi. o
Da un lato ci si deve dunque appropriare della memoria.

“‘Pensiamo un momento se la memoria non facesse parte delle

nostre qualitd! Dobbiamo solo riflettere un poco su come sa-

rebbe diversa la nostra vita animica se non potessimo guardare

indietro ai nostri giorni trascorsi, ed estrarre da profondita
indistinte quel che abbiamo sperimentato da un determinato
momento in poi, dopo la nostra nascita. La connessione delle
esperienze ci & necessaria per poter avere in modo adeguato
la coscienza dell’io. Ho spesso richiamato 'attenzione su questo
punto. Tutti sappiamo che la memoria subentra solo in un de-
terminato momento della nostra vita terrena e che prima non
esiste; le nostre esperienze precedenti al momento a cui pos-
siamo risalire con la memoria. cadono nell’oblio. Possiamo dun-
que dire che da un certo momento della nostra vita terrena in
poi la nostra vita animica entra in relazione con la vita corporea

_in modo che le nostre esperienze possano esserci sempre pre-

185



senti attraverso il ricordo, attraverso la memoria, in maniera
pilt 0 ‘meno ampia. ,

I_:a memoria pud svilupparsi solo sotto I'influsso della no-
stra vita terrena; fa parte dei compiti di questa nostra vita ter-
rena provvedere al perfezionamento della memoria. Nel corso del
lungo periodo di evoluzione in cui fummo esseri lunari, non pos-
sedevamo la memoria nella maniera attuale. La memoria si &
potuta sviluppare solo per il fatto che il nostro organismo &
stato inserito nell’organismo terrestre con le forze del regno
minerale. Nel suo sviluppo essa ¢ in sostanza il risultato dell’azio-
ne scambievole dell’essere animico umano con il corpo fisico
terrestre. Nel mondo spirituale si ha bisogno della memoria
co_si come la sviluppiamo adesso nel .corpo fisico terrestre, pro-
prio a partire dall’epoca terrestre. Fino a quest’epoca la memoria
non era stata necessaria, poiché ad esempio nella forza della chia-
roveggenza sognante, che era propria dell’'uomo nell’antica epo-
ca ll.mz}re, si aveva qualcosa di diverso che, per cosi dire, poteva
sostituire la memoria attuale. Proviamo a immaginare che ogni
Yo]ta che sperimentiamo qualcosa I’avvenimento venga inscritto
in gualche posto a noi sempre accessibile, e cosi anche i succes-
sivi avvenimenti; potremmo allora semplicemente indirizzare
sempre lo sguardo al posto ove tutto & stato inscritto, potremmo
r1v01gere.lo sguardo all’esterno poiché questi avvenimenti sa-
r,ebbero ‘1nscritti nel mondo esteriore. Durante I'epoca lunare
luo.mo & passato attraverso esperienze di questo tipo. Cio che
veniva sperimentato attraverso la coscienza sognante, attra-
verso quella coscienza chiaroveggente sognante, si incideva in
certo modo in una determinata sostanzialiti eterica sottile. Tutto
quanto 'uomo sperimentava in modo da accoglierlo nella sua
coscienza chiaroveggente sognante, veniva inscritto nella so-
stanza cosmica. Quell’attivita dell’anima umana che si potrebbe
paragonare alla memoria attuale, consisteva nel fatto che gli
uomini indirizzavano sempre lo sguardo chiaroveggente-so-
gnante a quanto era inciso nella sottile sostanza cosmica eterica;
come oggi scorgiamo gli oggetti del mondo esterno, cosi l’uom(;

186

lunare vedeva le proprie esperienze attraverso le tracce che
esse avevano lasciato. Bisognava soltanto volgersi indietro a
quanto si era sperimentato attraverso la sostanza cosmica, € si
trovava allora inscritto in essa cid che era oggetto di quell’antica
coscienza immaginativa-sognante.

Si trattava allora di un convivere con il mondo in un modo
completamente diverso da quello attuale. Proviamo solo a im-
maginare che tutto quanto oggi diviene pensiero in noi, ci se-
guisse allora come una chioma di cometa in modo da poter
essere pensato nuovamente da noi, e avremmo cosi tradotto nella
vita di pensiero attuale quel che veramente esisteva all’epoca
dell’antica chiaroveggenza sognante. Questa condizione dovette
finire perché I'uvomo doveva divenire individuale, doveva pre-
sentarsi come individualith. Perd egli lo pud soltanto se quel
che sperimenta nell’anima rimane suo0 possesso animico; non
viene cioé iinciso immediatamente nella sostanza cosmica, ma
soltanto nella sua propria sottile individualita eterica, nella sua
sostanzialith eterica. Finché 'uvomo vive sulla Terra, il suo corpo
eterico si muove sempre con lui quando egli sviluppa la coscienza
nello stato di veglia. Tale movimento trova i suoi limiti nella
forma del corpo fisico e per cosi dire non pud superare il limite
della pelle. La sottile sostanzialita eterica in cui si muovono pen-
sieri, rappresentazioni, esperienze di sentimento e di volonta,
rimane avvolta entro il corpo fisico durante tutta la vita tra
nascita e morte. Quando poi il corpo fisico viene deposto con
la morte, lintera sostanzialith eterica si allarga, come spesso
abbiamo descritto, e viene trasmessa alla sostanzialitd cosmica;
cosi dopo la morte noi cominciamo a riguardare tutto cid che
& stato inciso nella nostra sostanzialiti eterica e che, dopo la
morte, trapassa nella sostanzialitd eterica cosmica.

Avviene qualcosa di analogo a quanto abbiamo indicato
per la memoria, che si sviluppa tramite la forza di resistenza del
corpo fisico, anche per un altro elemento che ci & di nuovo neces-
sario per la nostra vita fisica al fine di trovare cid che ¢ giusto
nell’ambito di essa.

187



Durante la vita fisica dobbiamo dunque appropriarci, oltre
che della memoria, anche di qualcosa d’altro: delle abitudini.
Quali le abbiamo durante la vita fisica, non possedevamo an-
cora le abitudini durante la nostra vita lunare. Durante la vita
lunare non avevamo né la memoria nella forma attuale, né la
facoltd di formare delle abitudini. Considerando lo sviluppo
dell’'uomo dallinfanzia, si troverd che I’elemento dell’abitudine
viene conquistato a poco a poco, per il continuo ripetersi di
determinate azioni. Per la direzione che ci viene data nell’edu-
cazione, le azioni possono divenire abitudini, ed essendo di-
ventate abitudini, noi eseguiamo tali azioni che inizialmente
dobbiamo conquistarci meccanicamente in senso animico.

Per Ievoluzione dell’io & appunto necessario sviluppare
abitudini nel giusto modo durante il periodo terreno. Che cosa
avevamo invece in luogo di abitudini, quando eravamo esseri
dell'antica .Luna? Allora, ogni volta che si doveva compiere
qualcosa, che qualcosa doveva avvenire per mezzo nostro, ave-
vamo l'influsso immediato di uno degli esseri del mondo spi-
rituale superiore. Le nostre azioni si verificavano sempre tra-
mite impulsi che gli esseri del mondo superiore inviavano in noi.
Allora noi eravamo un arto entro I'intero organismo delle ge-
rarchie, molto piti di oggi, durante I'epoca terrestre.

‘Non avremmo mai potuto sviluppare la forza della liberta
se fossimo rimasti nella condizione in cui, per ogni particolare
del nostro agire, era necessario l'intervento di impulsi di esseri
spirituali superiori. Solo allontanandoci dalla sfera degli es-
seri dei mondi spirituali e pervenendo alla condizione per cui
il ripetersi di un’azione diviene abitudine, in quanto proviene
da noi stessi, solo cosi poté essere posta in noi la disposizione alla
libertd. Anche con Pacquisizione di abitudini & in realtd inte-
riormente connesso il raggiungimento di una possibilita di
libertd per I'uomo.

. Quando con la nascita entriamo nell’esistenza fisica, noi
Pproveniamo da un mondo nel quale ci troviamo, anche nell’epoca
terrestre, ancora in una condizione analoga a quella dell’epoca

188

lunare, quando eravamo sotto il forte influsso di impulsi spi-
rituali superiori, su nel mondo spirituale, nel monflo che ,dc?_-
vevamo attraversare prima di scendere con la nascita n.e‘ll esi-
stenza terrena. Ivi si trovano entitd spirituali sempre pid alte
che ci avviano a quel che dobbiamo fare per pred.is.porre la no-
stra esistenza terrena dall’ambito del mondo spirituale, affin-
ché essa possa svolgersi in conformitd alle esigenze del karm'a,
Entrando nel corpo fisico veniamo sottratti a qusal I.nO'ndO in
cui non esistono abitudini, bensi soltanto continui 1{npu131
delle entitd spirituali superiori. Quando entriamo n.el.l’es1stenza
fisica, conserviamo per cosi dire un’eco della condizione nella
quale ci trovavamo nel mondo spirituale. Tale eco si esprime
nel fatto che da bambini, circa fino al settimo anno, non tanto
ci regoliamo secondo abitudini, quanto sottostiam_o Piuttosto
all’influsso dell’imitazione. Noi imitiamo quel che ci viene mo-
strato e inizialmente rifacciamo le cose proprio sotto l'influsso
immediato di cid che vien fatto davanti a noi. Si tratta diun’eco
dell’atteggiamento che ci era necessario x}el monq.o spirituale.
Nel mondo spirituale ci era necessariq ricevere I'impulso per
ogni singolo atto, e percid da bambini ci affidiamo dapprima
agli impulsi immediati, all’imitazione. Solo nel corso del ten}po,
insieme alla facoltd di acquisire abitudini, subentra anche 'au-
tonomia, I’azione autonoma entro la nostra Yita animica.
Memoria e abitudine sono ingredienti importanti della nostra
vita animica, sono significativi e rappresentano per cos.i dire meta-
morfosi, trasformazioni di fatti completamente diver31. ntel mondo
spirituale. La memoria ¢& la trasformazione del forll’lar§1 d1. durevo-
li tracce delle esperienze immaginative di sogno; 1 ?bltudl.ne sorge
per il sottrarsi agli impulsi delle entitd spirituali superiori.
Osservando i fenomeni come abbiamo fatto ora, e riflet-
tendo su di essi si perverra alla necessaria idea che la natura del
mondo oltre la soglia & del tutto diversa da quella del mon.do
che si trova al di qua della soglia. Si deve sempre tornare a in-
sistere su questo punto: al di 12 della soglia tutto & diverso. Quapdq
ci sforziamo di caratterizzare il monde-spirituale servendoci di

189



parole in uso nel mondo fisico, dobbiamo sempre tornare a chia-
rirci il fatto che potremo ricevere rappresentazioni adeguate e
giuste del mondo spirituale solo adattandoci a configurare tali
rappresentazioni in modo che siano sempre piu differenti da
quelle che si riferiscono al mondo fisico.

Nello stesso tempo perd una considerazione quale & quella
appena esposta, ci permette di farci un’idea dell'importanza di
cid che & essenziale nella nostra esistenza fisica. E un’assoluta
assurdita il credere che I’esistenza fisica sia qualcosa che I'uo-
mo debba scarsamente valutare. Da diversi punti di vista ho
gid richiamato ['attenzione su questo errore. L’esistenza ter-
restre fisica ha il suo compito nell’evoluzione complessiva del-
I'umanita proprio come tutte le altre fasi dell’evoluzione umana.
Per il fatto che con la nostra evoluzione animica si abbia un
corpo fisico, € che attraverso di esso si facciano determinate
esperienze terrene sotto l'influsso della memoria e dell’abitu-
dine, noi giungiamo a conquiste durevoli, eterne. A poco a poco,
attraverso le ripetute vite terrene, facciamo nostri questi pro-
gressi. Ogni volta che viviamo il tempo fra la morte e una nuova
nascita dobbiamo percid tornare a quanto era consueto sulla
Luna, dobbiamo per cosi dire abbandonare la memoria, cosa
che facciamo subito dopo la morte, e consegnare alla sostanzialita
cosmica cid che abbiamo inscritto in noi stessi durante la vita
terrena. Dobbiamo di nuovo consegnarci agli impulsi delle
entitd spirituali superiori, affinché la facoltd di seguire impulsi
di esseri spirituali superiori si trasformi nella vita terrena nel-
’elemento dell’abitudine.

Ecco di nuovo la necessitd di richiamare Iattenzione su
qualcosa che ho gia detto spesso, ma che non si potra mai sot-
tolineare abbastanza perché ¢ molto, molto importante. Durante
la vita terrena facciamo nostre memoria e abitudine:. Conside-
riamo intanto la memoria. Considerandola come ora abbiamo
fatto, essa ci apparird come una naturale conquista dell’esistenza
terrena. Sappiamo anche che 'uomo pud essere ancora debole
nella memoria, e che andra sempre pit sviluppando la forza,

190

la facolta della memoria. Immaginiamo che per lo sviluppo della
nostra memoria fosse avvenuto soltanto cid che & completa-
mente naturale, che & assolutamente giusto per svilupparla come
essa deve svilupparsi attraverso linflusso dell’organismo ter-
restre compenetrato dal minerale; svilupperemmo allora la me-
moria in modo diverso dal solito. Noi facciamo ancora molto
di pil, e tutti sappiamo che facciamo molto di piu. Forse po-
tremmo meglio. dire che vien fatto molto di piu su di noi per lo
sviluppo della memoria. Noi impariamo a memoria. Da un de-
terminato momento dell’evoluzione della nostra infanzia siamo
tenuti a imparare a memoria, a memorizzare. Vi & qui una dif-
ferenza tra I'appropriarsi della memoria in modo per cosi dire
spontaneo, e l'essere invece tenuti a fare qualcosa di pit di
quanto si farebbe spontaneamente. Se leggiamo spesso una poe-
sia, se essa ci viene letta molte volte, alla fine noi la riteniamo.
Ma la nostra educazione odierna non se ne contenta, e si & te-
nuti a memorizzare la poesia. Siamo persino puniti se non ab-
biamo imparato a memoria quanto ci era stato richiesto. Questo
avviene particolarmente nell’attuale ciclo evolutivo dell’'umanita.

Prego adesso di non venir frainteso. Non vorrei che qual-
cuno dicesse ora che io ho tonato contro il memorizzare, affer-
mando che sarebbe da abolire. Non dico questo. Il nostro tempo
richiede giustamente che alcune cose vengano memorizzate,
poiché il nostro ciclo evolutivo presenta un ben determinato
tipo di formazione della memoria.

Che cosa avviene nella nostra anima quando, con il memo-
rizzare, si vuol intervenire nel naturale appropriarsi della so-
stanza della memoria ? In questo caso ci si rivolge a Lucifero. E
proprio la forza luciferica che viene invocata per venire in aiuto
alla memoria. Ripeto ancora una volta che non bisogna comin-
ciare a dire: « Ah, Lucifero! Bisogna guardarsi da lui! Da ora
in poi i nostri bambini non dovranno pill imparare a memoria ».
Questa & proprio la cattiva particolarith che taluni fanno propria,
credendo fermamente che ci si debba preservare da Lucifero
e da Arimane, che si debba far di tutto per tenerli lontani da noi.

191



Proprio quando ci si vuol preservare & il momento che si avvi-

cinano- davvero! Nell’evoluzione del mondo bisogna mettere

nel conto le forze luciferiche e arimaniche, bisogna incorporarle
nell’evoluzione del mondo; si tratta soltanto che tutto questo
avvenga nel modo giusto.

Considériamo il caso particolare di prima; perché deve
in tal 'modo venir richiamata una forza luciferica a proposito
della memoria? In tempi antichi dell’evoluzione dell’umanita,
ma non poi tanto remoti, la memoria possedeva tutt’altra forza
di quella odierna, in un modo non piu cosciente per I'umanita
di oggi. Noi ora impieghiamo abbastanza tempo per impa-
rare una poesia di una certa lunghezza. Non era cosi per gli an-
tichi greci. Un gran numero di greci antichi conosceva i canti
omerici dal principio alla fine. Ma essi li ricordavano non per
averli imparati a memoria come’ facciamo noi oggi. La forza
della memoria era in quel tempo conformata diversamente. Che
“cosa accadeva allora nel quarto periodo postatlantico? Avveni-
va per cosl dire una ripetizione di quel che era avvenuto in
misura ancor maggiore nell’epoca atlantica stessa, e che ho gia
esposto negli articoli che trattano dell’evoluzione atlantica. Cio
che dalla Luna & giunto ancora fino a noi era come una forza
che rende capaci di seguire come una chioma di cometa le espe-
rienze immaginative sognanti, era una forza che in certo modo,
da forza esteriore svolgentesi in relazione con il mondo, passod
allinterno. Attraverso questo passaggio all’interno, nell’'uomo
atlantico si sviluppo la memoria come un primo rilucere di qual-
cosa che il mondo gli dava allora come da sé. Durante I’epoca
atlantica non era veramente necessario che 'uomo si affati-
casse molto per sviluppare la memoria, poiché si trattava come
di un fluire nell’interiorita dell'uomo di una forza che si trovava
in esteriore nesso con il mondo. Tutto questo si ripeté nel quarto
periodo postatlantico. Avveniva per cosi dire nell’interiorita
una ripetizione di qualcosa che precedentemente, senza che
'uomo dovesse agire in quel senso, si svolgeva in una scambie-
vole relazione con il mondo. ‘

192

Essendo ora entrato nel quinto periodo postatlantico, 1'uo-
mo deve impegnarsi con sforzo sempre maggiore per far propria
la forza della memoria. Dato che essa deve contribuire all’indi-
vidualizzazione e alla libertd dell’'uomo, tutto cid che veniva
quasi da sé durante I'epoca atlantica e nella ripetizione del
quarto periodo postatlantico, deve ora esser conquistato e fatto
proprio. Abbiamo sempre a che fare con un’azione luciferica
quando in un secondo tempo ci si appropria di qualcosa che cor-
risponde a una' forza precedente, quando dunque si sostiene
la memoria con forze che precedentemente erano forze naturali.
Immettendo artificialmente nel nostro tempo quel che era na-
turale al tempo dei greci, il normale appropriarsi della memoria
diventa qualcosa di luciferico. Ma per il fatto che noi facciamo
entrare questo elemento luciferico nella nostra anima, abbiamo
un sentore del compito di Lucifero nell’evoluzione dell’'umanita.
Occorre rilevare quando le cose vengono descritte cosi. Nel pe-
riodo greco-latino a Lucifero erano ancora imposti dei limiti.
Egli si trovava ancora al suo posto. Oggi non ¢ piu al suo posto
allo stesso modo. Per continuare a sviluppare la memoria, 'uomo
deve oggi stringere un’alleanza con Lucifero, deve fare adesso,
per attivitd propria, cid che nel periodo greco-latino avveniva
senza la sua cooperazione. Ma per questo, cid che nel periodo
greco-latino avveniva come si & detto, diventa oggi azione luci-
ferica. Nello stesso momento in cui si presenta un’attivitd lu-
ciferica, entra in gioco anche 'altro lato della bilancia: I’elemento
arimanico. Mentre cioé noi da una parte memorizziamo, chia-
miamo cio¢ Lucifero in aiuto alla memoria, 'umanita ha sempre
piu sviluppato I’altra parte, il sostegno arimanico della memoria,
la scrittura. Ho spesso detto che 'iomo del medioevo aveva
un giusto sentimento quando sperimentava particolarmente
’arte della stampa come un’« arte nera ». '

Ma tutto quanto & esteriore sostegno della memoria rap-
presenta qualcosa di arimanico. Non voglio di nuovo dire che
sia giusto sfuggire tutto cid che & arimanico, per quanto forse
in questo campo nel nostro movimento si faccia fin troppo per

193



evocare - davvero Arimane. Lo si ama proprio moltissimol

“E preciso compito dell’uomo sviluppare una condizione
di equ1hbr10 e non credere che si possano sfuggire, cosi senz’al-
tro, Lucifero e Arimane! Egli deve dirsi coraggiosamente e con
forza che entrambi questi esseri sono necessari all’evoluzione
del mondo, e che egli stesso, nella sua evoluzione, deve servirsi
per la sua attivith delle forze che provengono da parte arimanica
e luciferica, ma che deve pure conquistarsi I’equilibrio tra Ari-
mane e Lucifero nei campi piu diversi. La bilancia — Arimane
e Lucifero — deve tenersi in equilibrio, e noi dobbiamo percid
disporre il nostro agire in modo che questo scopo sia ragglunto
Per questa ragione ’elemento luciferico e quello arimanico do-
vettero intervenire anche durante I’evoluzione terrestre. Dalle
ultime considerazioni sappiamo che quale simbelo significativo

per lintervento dell’elemento luciferico bisogna riguardare quel-

che si trova all’inizio del Vecchio Testamento, quando 'inter-
vento delle forze luciferiche nell’evoluzione terrestre avviene
passando attraverso la donna, e per suo tramite viene sedotto
'uomo. In questo simbolo ci viene rappresentato nella Bibbia
lintervento luciferico che noi situiamo nell’epoca lemurica.
A questo segui, nell’epoca atlantica, l'intervento dell’ele-
‘mento arimanico nell’evoluzione dell’'umanitd. Come ci fu bi-
sogno delle conoscenze umane del quarto periode postatlantico
per giungere alla comprensione biblica del simbolo luciferico,
cosi fu neécessario il quinto periodo postatlantico per presentare
al’anima umana il simbolo opposto (’ho gia ricordato pre-
cedentemente) in una forma oggi ancora insufficiente per quanto
gia abbastanza delineata. La figura di Faust ha Arimane al suo
fianco, come Eva aveva Lucifero; come Lucifero trova imme-
diato accesso presso la donna, Arimane lo trova presso I'uomo,
‘Faust. E come Adamo viene sedotto attraverso Eva, la donna,
Margherita, viene ingannata tramite ’uomo, Faust. La menzogna
sta alla base della seduzione di Margherita, poiché qui & in
gioco Arimane che, di fronte allo spirito seduttore di Lucifero,
potremmo definire come lo spirito della menzogna. Ecco una

194

delle caratterizzazioni che possiamo adoperare: Lucifero il se-
duttore, Arimane il menzognero. -

Molto esiste nel mondo con lo scopo prec1so d* preservare
I'uvomo dalla seduzione luciferica. Esistono e vengono descritti
impulsi morali; regole e indicazioni per proteggere 'uvomo dalla
seduzione luciferica, disposizioni nell’ambito dell’evoluzione
umana e cosi via. Si pud dire che oggi & meno sviluppato tutto
cid che servirebbe all'uomo per preservarsi in modo giusto dalla
caduta nell’arimanico, dalla caduta nella non-veracita.

Thutto cid che & luciferico nell’'uomo ¢& legato con I'elemento
passionale, emozionale. Per contro tutto cio che si presenta come
elemento arimanico entro ’evoluzione dell'umanita ¢ legato con
la falsitd, con la menzogna. Nel nostro tempo ¢ necessario che
'uomo sia armato non solo contro'le tentazioni luciferiche, ma
anche che cominci ad armarsi contro le tentazioni arimaniche.

Nel Faust sono in certo modo contenuti gli impulsi di come
'uomo possa rovinosamente essere afferrato da Arimane, fino
al malinteso delle parole. Nel suo poema Goethe ci rappresenta
assai bene come Faust sia passato attraverso diversi pericoli ari-
manici. Lucifero e Arimane non sono invero nettamente sepa-
rati, ma per le ragioni gia prima e oggi ancora accennate, Goethe
ha scelto con ragione per il suo Faust Arimane e non Lucifero.
In cid che si sperimenta nella prima e nella séconda parte, c’¢
gia molto di arimanico, fino al punto in cui entra in gioco anche
il malinteso delle parole. Nel finale della seconda parte Faust
intende riferirsi a un fosso (Graben), mentre ¢ invece di una
fossa (Grab) che si parla! Graben — Grab, fosso e fossa!l Fin
nel malinteso verbale risuona l'impulso di Arimane. Goethe
lo ha reso con straordinaria finezza di spirito e ovunque gli si.
presentino in modo-piu istintivo che cosciente impulsi arimanici,
nel Faust si intessono chiaramente e nettamente ’elemento della
falsita e della stortura. Riconoscere tutto questo ¢ straordina-
riamente importante.

Contie la memoria o I'abitudine sono in certo modo meta-
morfosi, trasformazioni di modi di agire nel mondo spirituale,

195



cosi quel che ci siamo conquistati per il mondo spirituale & di
nuovo una trasformazione di quello che facciamo nostro, che
formiamo qui sul piano fisico. Consideriamo ora qualcosa che
si presenta nel mondo fisico. Abbiamo gia caratterizzato me-
moria e abitudine come prodotti di una trasformazione; come
metamorfosi di esperienze spirituali del tempo precedente. Cio
- che invece si presenta dapprima nel mondo fisico & ad esempio
il nesso tra la nostra rappresentazione e gli oggetti esteriori.
Gli oggetti sono intorno a noi. Nelle nostre rappresentazioni
ce ne facciamo un’immagine. Noi chiamiamo verita fisica, ve-
ritd del piano fisico, la concordanza delle immagini che formiamo
nelle nostre rappresentazioni con gli oggetti esteriori. Qual-
cosa non ¢ vero sul piano fisico $e esprimiamo la relativa rap-
presentazione in modo che essa non abbia un’immagine reale
sul piano fisico. Quando parliamo di verit fisica, la facciamo con-
sistere nel fatto che il contenuto delle nostre rappresentazioni
concordi con il dato di fatto del piano fisico. Affinché una tale
condizione di veritd possa manifestarsi & assolutamente neces-
sario che noi viviamo entro un corpo fisico e che attraverso di
esso guardiamo le cose esteriori. Sarebbe completamente in-
sensato credere che una tale condizione avrebbe potuto aver
luogo gia sull’antica Luna. Si tratta di una conquista della vita
terrestre. Per il fatto che ci conquistiamo il corpo fisico terrestre,
si manifesta in primo luogo la concordanza delle rappresenta-
zioni con gli oggetti esteriori. Con questo viene assegnato ad
Arimane il suo campo d’azione. Come gli- viene assegnato?

In quanto ¢& stato detto ora si puo sentire quali siano i nessi
reciproci tra il mondo spirituale e il mondo fisico. Arimane
ha il suo bravo compito nel mondo spirituale e deve anche in-
viare determinati effetti git nel mondo fisico. Ma egli non deve
poter penetrare nel mondo fisico poiché deve venirgli sottratto
quel campo che fa si che le nostre rappresentazioni, acquisite
nel corpo fisico, concordino con gli oggetti esteriori. Se Ari-
mane jntroduce nella vita terrestre delle attivita che aveva an-
cora per l'epoca lunare,- egli disturba ’accordo delle nostre

196

rappresentazioni con gli oggetti esteriori. Se posso esprimermi
simbolicamente egli deve per cosi dire togliere la sua mano dal
nesso di concordanza che 'uomo attua tra le sue rappresenta-
zioni e gli oggetti e i fatti esteriori. Ma Arimane non fa niente
di tutto questo, niente davvero! Se infatti lo facesse, se allon-
tanasse la sua mano, il mondo sarebbe libero dalla menzogna.
Non so se sia necessario dimostrare la presenza della men-
zogna nel mondo. Il fatto che nel mondo si menta sta a dimo-
strare che Arimane opera nel mondo fisico in un modo che non
gli spetterebbe. L’azione di Arimane nel mondo fisico fa parte
di cid che 'uvomo deve superare. Veramente si potrebbe dire
che ci sono molte cose belle nel mondo, ma che tuttavia non
tutto & eseguito alla perfezione; un dio assolutamente perfetto
sarebbe stato in grado di creare gli uomini in modo che non pos-
sedessero linclinazione alla menzogna. Questo dio avrebbe
dovuto dire ad Arimane: « Tu non hai niente da cercare nel
mondo fisico ». Se perd questo dio non ¢ stato capace di tener
lontano Arimane dal mondo fisico, bisogna dedurne che non &
cosi perfetto! Cosi si potrebbe dire. Ma non c’¢ solo Arimane a
trarre soddisfazione nel riconoscere il male sulla Terra, nel senso
in cui ne abbiamo parlato oggi, bensi anche dei filosofi che, dalle
qualitd negative degli womini, fanno derivare il pessimismo.
Vi furono filosofi pessimisti nel secolo diciannovesimo, e ve ne
furono addirittura alcuni che non rappresentavano solo un pes-
simismo, ma un « miserabilismo ». Si tratta proprio di una con-
cezione del mondo! Julius Bahnsen *, per esempio, non rap-
presenta soltanto il pessimismo, bensi il « miserabilismo ».
Perché Arimane & stato ammesso nel mondo fisico? In una
delle ultime conferenze ho mostrato in un esempio con che forza
egli sia presente nel mondo fisico. Ho riferito di una scena com-
binata in cui gli osservatori non erano persone qualsiasi, ma
trenta fra studenti e laureati in giurisprudenza, vale a dire uo-
mini che devono prepararsi a giudicare piu tardi le azioni uma-
ne; la scena era dunque combinata e tutto predisposto nei mi-
nimi particolari. Se poi, sullo svolgimento dell’azione, delle

197



trenta persone interrogate ventisei fanno descrizioni errate e
solo quattro approssimativamente giuste, vediamo come stiano
le cose per la creazione della giusta relazione tra la rappresenta-
zione umana e i fatti fisici esteriori. Trenta uomini possono as-
sistere a un-avvenimento che si svolge secondo un programma
prestabilito, e ventisei di essi ne danno una descrizione falsa!
Qui si vede Arimane nella sua attivitd! Vediamo dunque che
egli- & presente. E se non lo fosse? In una certa prospettiva noi
saremmo certamente agnelli, poiché sarebbe presente in noi
I'impulso a formarci la rappresentazione soltanto di cid che ab-
biamo di fronte come fatto, e nel parlare lasceremmo passare
sempre soltanto i fatti che abbiamo osservati. Perd vi saremmo
costretti! Di liberta non si parlerebbe davvero. Dovremmo com-
portarci cosi, non potrebbe mai essere diversamente, e non po-
tremmo mai diventare esseri liberi. Per dire la veritd quali es-
seri liberi, dobbiamo avere la facoltd di mentire, dobbiamo con-
quistarci la forza di vincere ogni volta Arimane in noi. Egli deve
esserci, affinché « stimoli e agisca» e « come diavolo operi». In
questo si afferra come egli debba essere qui e come !'errore con-
sista  solo nel fatto che lo si segue immediatamente, invece di
riguardarlo come colui che stimola, agisce, opera quale diavolo,
e deve essere superato. Il fuggire Arimane di cui alcuni parlano,
’affermare con volti seri: « Non si tratterd forse di qualcosa di
arimanico ? Perché allora non devo occuparmene », come vien
detto in molti casi, non significa altro che un comodo volgersi
verso Lucifero, al di fuori della libert.

Quello che importa ¢ conoscere dove si trovino gli impulsi
che devono venir superati. Dobbiamo per cosi dire avere Ari-
mane da un lato e Lucifero dall’altro, e realizzare Iequilibrio
tra i due. Ho voluto premettere questo oggi, come considerazione
provvisoria, dato che dovra essere il fondamento di determinate
prospettive che ci si presenteranno domani e dopodomani nello
studiare il mondo e la vita in senso scientifico-spirituale.

198

DODICESIMA CONFERENZA

Dornach, 27 agosto 1916

Vorrei riallacciarmi alle considerazioni che ho presentato
I’ultima volta, vale a dire al fatto che la memoria, cosi come si
presenta oggi nell’epoca terrestre, & una specie di metamorfosi
di altre manifestazioni animiche proprie dell’'uomo in un tempo
precedente, durante ’antica epoca lunare. Ho detto che al tem-
po del vedere 1mrnag1nat1vo sognante 'uomo non aveva blsogno
di una memoria come quella odierna. Non gli era necessaria
per il fatto che portava con sé come una coda di cometa, inciso
nell’elemento obiettivo, cid che egli sperimentava nelle sue im-
maglnazmm sognanti. Lo sperimentare che diviene una realta
presente si ¢ perduto per I’epoca terrestre. Ora si aggiunge qual-
cosa che si deve anche tener presente per una comprens10ne
completa del problema' un’esperienza cosciente puo essere
inscritta, come si ¢ detto, nella sostanzialitd obiettiva del mondo
soltanto se in un certo senso sia gia stata sperlmentata in pre-
cedenza; non viene inscritta se & solo un essere che sperimenta,
’'uomo nel nostro caso, bensi se vi & un’esperienza precedente.
Da cid vediamo come tutte le esperienze della coscienza umana
lunare fossero veramente uno sperimentare in un momento.
successivo qualcosa che gli esseri delle gerarchle superiori ave-
vano gla prima pensato per l'uomo. Gli esseri delle gerarchle
supenon avevano precedentemente pensato quello di cui gli
uomini lunari sognavano. Gli uomini pensano tutto questo
in un secondo tempo, se pure vogliamo chiamare pensare cio
che & veramente un’esperienza di coscienza immaginativa
sognante.

199



. Per Pepoca terrestre subentra adesso un’altra condizione.
L’vomo non continua a vivere nella condizione in cui solo cid
che & gia stato precedentemente pensato pud essere il contenuto
dei suoi pensieri, un contenuto che rimane poi visibile per lui.
L’uomo invece pensa, € come abbiamo sentito ieri il pensato
sussiste in lui stesso soltanto tramite la forza di resistenza del
suo corpo fisico. Tutto questo viene inscritto nella sua sostanzia-
litd eterica e solo dopo la morte consegnato alla sostanzialita
cosmica generale. Si pud poi guardare indietro a cid che si &
sperimentato coscientemente come avveniva in precedenza, e
lo si puo fare nel periodo di tempo compreso fra la morte e una
nuova nascita. Ora cid che I'uomo ha vissuto e si & dapprima im-
presso nel suo corpo eterico e quindi con la morte riversato nella
sostanzialitd cosmica generale, ¢ destinato ad essere gradual-
mente modificato, per passare in ripetute vite terrene attraverso
intera esistenza terrestre. Soffermiamoci un momento su tutto
quello che un uomo pud pensare. Non sarebbe davvero terri-
bile se si dovesse affermare che tutti i pensieri degli uomini
vengono - obiettivamente inscritti nella materia cosmica e ivi
rimangono per leternitd? Tutto questo accadrebbe perd se
P'uomo, per mezzo delle ripetute vite terrene, non fosse nella
condizione di migliorare quei pensieri che non devono essere
conservati, di correggerli o di cancellarli del tutto per sosti-
tuirli con altri e cosi via. Si tratta di qualcosa che I’evoluzione
forma per mezzo delle diverse vite terrene; si tratta di una con-
dizione che permette di migliorare tutto quanto 'uomo ha in-
scritto con ogni sua morte nella sostanzialitd cosmica, e di aspi-
rare, quando avrd trascorso I'ultima delle incarnazioni, a cedere
alla sostanzialitd cosmica eterica soltanto quello che possa vera-
mente durare. '

Vediamo dunque qui un procedimento diverso da quello
che si ebbe per la coscienza lunare sognante immaginativa. Per
quest’ultima i pensieri venivano pensati dapprima dd esseri delle
gerarchie superiori e in parte anche da esseri elementari; solo
in un secondo momento venivano pensati dagli uomini dell’epoca

200.

lunare. Per questo divengono tanto visibili da rimanere tali.
Rimane dunque visibile cid che viene pensato dall'uomo solo
dopo che altri lo hanno pensato. Durante la normale evoluzione
dell’epoca terrestre avviene che in un primo tempo tutto cid
che 'uvomo pensa- (e ne fa parte anche quello che 'uomo pen-
sando sente e pensando vuole) si inscrive nel suo corpo eterico,
nella sua sostanzialitd eterica. Solo dopo esser passato attra-
verso la porta della morte egli trasmette tutto questo alla sostan-
zialitd cosmica eterica, e ivi poi rimarrebbe se nel corso di suc-
cessive incarnazioni egli non lo migliorasse secondo necessita.

Questo ¢ assolutamente valido per la normale vita animica
dell’evoluzione terrestre, per la vita animica che sviluppiamo
nell’ordinaria condizione di veglia fra nascita e morte, ma non
lo & per la coscienza che noi sviluppiamo come seguito della
coscienza di veglia fra morte e nuova nascita. Abbiamo gia
spesse volte parlato della scienza dello spirito che deve entrare
d’ora in poi nella coscienza dell’'umanita e del perché lo debba
in quanto necessita originaria. Quella che deve ora presentarsi
come scienza dello spirito, in modo che I'umanitd possa vera-
mente raggiungere la sua méta terrestre, ha origine da qualcosa
di diverso dall’ordinaria coscienza di veglia. Come sappiamo
la scienza dello spirito deve nascere nell’esistenza terrena stessa;
abbiamo infatti sottolineato piu volte come essa non potrebbe
essere sviluppata nella vita fra la morte e una nuova nascita, e
come la conoscenza spirituale che viene sviluppata durante la
vita terrena possa appunto essere sviluppata solo qui, e da qui
agire nel mondo in cui si trovano i defunti fra la morte e una
nuova nascita.

La scienza dello spirito non ¢ dunque qualcosa che si svi-
luppa attraverso 1’odierna coscienza diurna o qualcosa che possa
venir immesso in questo mondo per mezzo della nascita, cosi.
immediatamente come si presenta; essa deve venir sviluppata
tramite un differente modo di pensare e vedere. Ieri e oggi ab-
biamo caratterizzato due specie diverse della vita della coscienza:
la vita della coscienza dell’epoca lunare, che possedeva il tipo

201



di memoria che abbiamo caratterizzato e quella dell’epoca ter-
restre (la chiamiamo coscienza oggettiva) con il tipo di memoria
che abbiamo descritto.

La coscienza per mezzo della quale si riceve in origine
il contenuto della scienza dello spirito & di genere particolare.
Come ho spesso ripetuto si pud sempre comprendere la scienza
dello spirito con il normale sano raziocinio. umano, si pud anche
vivere in essa senza penetrare con lo sguardo nel mondo spi-
rituale, ma per ricavarla & per cosi dire necessaria una particolare
specie di coscienza. Tale particolare tipo di coscienza, se si ha
comprensione per essa, rende possibile che 'uvomo possa con-
figurare D'esistenza terrena futura come deve venir configurata,
se 'umanitd non deve precipitare nella decadenza. Si deve
sviluppare comprensione per il fluire delle verita scientifico-
spirituali dal mondo spirituale entro il nostro mondo fisico, se
Pumanitd non deve precipitare nella decadenza alle cui porte
essa gid chiaramente si trova.

Si devono conseguire determinati sentimenti nei confronti
delle veritd della scienza dello spirito, se essa deve adempiere
il suo compito nel futuro dell’umanitd. Tali sentimenti natural-
mente si fondano sulla via che le verita scientifico-spirituali
percorrono dal mondo spirituale fin entro il mondo fisico. Il
tipo di memoria che agisce secondo natura e che contraddistingue
la nostra consueta coscienza diurna, in un certo senso si inter-
rompe di nuovo di fronte all'indagine nel mondo spirituale,
come ho gia esposto anche in conferenze pubbliche. Come sap-
piamo la memoria ¢ qualcosa che in certo modo deve perfino
esser superata con la coscienza che deve approfondire i misteri
al di 1a della soglia. A tal fine deve subentrare qualcosa di nuovo.
Naturalmente cid che & passato nella coscienza non deve scom-
parire. Occorre aver ben chiaro che il nuovo deve subentrare
in modo che una frase, un contenuto che caratterizzi lo spirituale
nel senso della scienza dello spirito, che abbia dunque reale
contenuto spirituale, non rimanga solamente nel corpo eterico
personale fino alla morte, ma che dalla coscienza si inscriva im-

202

mediatamente nel mondo eterico spirituale. Dunque una frase
vera, intendo una frase che tocchi realmente lo spirituale, si
inscrive nella materia eterica. Per la coscienza lunare il conte-

. - > aq . . .oy . 3y
- nuto diveniva visibile in quanto gia pensato in precedenza. L’uo-

mo lunare se lo rappresenta, e il contenuto gia precedentemente
pensato in un determinato modo diviene soltanto visibile. Nel-
I'ordinaria coscienza terrestre di veglia, la frase si incide prima

nel corpo eterico dell'uomo, rimanendogli congiunta finché

egli 'abbia potuta correggere. In tal modo nel corso del karma
sl corregge tutto quanto non si ¢ pensato in modo giusto. Una
frase che tocchi realmente lo spirituale si inscrive nella sostanza
eterica generale. Si deve giungere a questo, tutto deve seguire
questo -corso. Al processo evolutivo del mondo necessita quel
che pud venir inscritto nel mondo tramite il contenuto della
scienza dello spirito.

Si potrebbe forse dire, o comunque qualcuno potrebbe
dire: « Ma si, dimentichiamo tranquillamente la scienza dello
spirito € non ci sard motivo di temere che i pensieri vengano
inscritti nella sostanzialita eterica». Si sarebbe potuto parlare
cosl tutt’al piu al tempo della civiltd greco-latina; oggi non
¢ gid pit possibile. A proposito di quanto prima ho accennato,
che ciod 'uomo pud correggere quel che & inscritto in lui, si
puo dire che questo & esatto per quanto concerne un determinato
contenuto, ma non lo si pud dire per tutto quello che ieri ho
caratterizzato come proveniente da Arimane e da Lucifero. Nel
futuro essi saranno superati solo se si creera I'equilibrio tra di
loro, come ho gid esposto. A partire dal nostro quinto periodo
postatlantico gli uomini producono veramente da sé solo qual-
cosa che sia passibile di correzione. Ma sotto l'influsso di Ari-
mane e di Lucifero, se non si impara a stare in guardia nei loro
confronti, si inscrive certamente nella sostanzialiti eterica ge-
nerale del mondo quel che si pensa, quel che si esegue sotto
I'influenza di Arimane e di Lucifero, nel senso prima indicato,
e Vi sard inscritto come altrimenti dovrebbero esserlo solo i
risultati della scienza dello spirito.

203



. Ecco dunque la sottile differenza: da un lato quel che in-
scriviamo solo in noi attraverso noi stessi, quel che tramite il
contenuto della scienza dello spirito viene inscritto nella so-
stanzialith cosmica generale; e dall’altro quello che nella sostanzia-
litd cosmica generale viene inscritto tramite I’azione di Lucifero
quale seduttore o tentatore, e di Arimane quale spirito della
menzogna. :

Continuare a ripetere che bisogna stare in guardia per non
petdersi in Arimane e in Lucifero, non ha naturalmente alcun
valore. Ma il problema deve presentarsi in tutta vivezza dinanzi
alla nostra anima proprio se comprendiamo innanzi tutto la ne-
cessita della scienza dello spirito e poi il suo compito; di che cosa
si tratta dunque pér chi sappia penetrare le necessita dell’'uma-
nitd con i contenuti della scienza dello spirito ? Si tratta di sa-
pere che siamo gia entrati nel tempo, che prepariamo il tempo
in cui non quello che viene pensato per noi in precedenza, ma cid
che noi stessi pensiamo si inscrive nella sostanzialith cosmica
generale. Se ne terremo conto, vedremo- scaturire da questa
verita il sentimento di responsabilita per tutto cid che compiamo
entro il nostro mondo di pensieri, il sentimento di responsabi-
litd per tutto quel che pensiamo. L’uomo & portato a credere,
¢ come ho detto fino all’epoca passata era anche giustificato,
che i pensieri non abbiano alcun significato obiettivo. Nella
nostra epoca comincia gid a verificarsi con forza che una reale
menzogna, una reale falsitd viene afferrata da Arimane nel senso
ieri caratterizzato, e inscritto appunto nella sostanziality co-
smica generale. Da questo risulta come gli uomini dovranno
abituarsi a poco a poco ad avere un determinato atteggiamento
nei confronti del pensare.

Se non ci si rendesse conto di quel che ho appunto adesso
caratterizzato, allora si potrebbe aver timore. Ma se si considera
tutto obiettivamente con tranquillith e serenitd, allora non vi
¢ motivo di temere; si potrebbe perfino non temere semplice-
mente dicendosi che occorre avere questo terribile senso di re-
sponsabilita nei confronti di tutto cid che si pensa. Nei prossimi

204

tempi e per molti secoli sard importante che gli uomini si con-
quistino questo senso di responsabilita per ogni pensiero che
formulano. Per espressione di pensieri si pud intendere piu o
meno la condizione in cui il pensiero viene tradotto nel linguaggio
ed eventualmente reso adatto alla comunicazione. Finché non
abbiamo formulato il pensiero in modo da renderlo adatto alla
comunicazione, esso non ha veramente raggiunto lo stadio in
cui Arimane pud cominciare ad agire. Se il pensiero ¢ stato in-
vece portato al punto di essere maturo per la comunicazione,
significa che siamo pronti successivamente a comunicarlo; a
questo ¢ attento Arimane, ed ¢ pronto ad impadronirsene per
inserirlo nella sostanzialiti cosmica generale. E necessario non
solo prestare attenzione a che i pensieri siano giustamente for-
mati per potersene assumere la responsabilita, ma & anche ne-
cessario che ci si abitui a trattare il pensare proprio come un
mezzo di ricerca. Abbiamo ancor oggi la convinzione troppo
radicata, quale retaggio del quarto periodo postatlantico e del
quinto non ancora sviluppato, che ogni pensiero debba subito
venir formulato. Ma il pensare non ci ¢ dato affatto per produrre
immediatamente dei pensieri. Esso ci ¢ dato piuttosto affinché
noi seguiamo i fatti, li riuniamo e li osserviamo da ogni lato.
L’uvomo quale ¢ oggi ama formare rapidamente un pensiero,
portarlo poi altrettanto rapidamente alle labbra o fissarlo sulla
carta. Lo vuole avere il piti rapidamente possibile fuori nel mondo.
Ma il pensare non ci vien dato allo scopo di formare precipitosa-
mente un pensiero, bensi per cercare di riconoscere il pensare
quale operazione, come qualcosa che deve rimanere in questa
forma il pit a lungo possibile. Si dovrebbe in certo modo so-
spendere il pensiero formulato finché non si sia in grado di
dirsi che si & osservato il fatto da ogni lato, fino al punto che il
fatto non sia pitt qualcosa su cui ventisei uomini possano fare
dichiarazioni errate e solo quattro approssimativamente giuste,
come prima avevamo visto, perché trenta sono le persone che
osservavano la scena. '

. Moltissimo dipenderad dal fatto che un certo numero di

205



uomini comprenda quello che ho adesso caratterizzato. Non si
pud-immaginare come si pecchi oggi contro la massima di im-
piegare il pensare come ricerca e di sospendere quanto piti a lun-
go possibile il pensiero compiuto. Per questo ragnatele di
menzogna infestano il nostro mondo, e la menzogna va diven-
tando sempre pitl un’abitudine. Ma a causa del venir afferrata
‘dalla tendenza, dall’inclinazione alla menzogna, I'umanita tra-
passa direttamente nella decadenza, e si verifica un’oscillazione
continua tra Arimane e Lucifero. Da un lato vien detto qualcosa
di falso sia direttamente per cattiva volonta, sia anche per leg-
gerezza, e nel dire «cattiva volonta» e «leggerezza » abbiamo
gia accennato all’alleanza di Lucifero con lo spirito della men-
zogna! Lucifero & alleato con lo spirito della menzogna e con-
serva ancora spazio per sé poiché la menzogna genera nuove
passioni. Veniamo cosi a perdere la forza di mantenere I’equi-
librio tra quel che sentiamo e vogliamo e quel che pensiamo. Sara
molto necessario che gli uomini si rendano decisamente coscienti
del fatto che oggi ¢ infinitamente diffusa la tendenza opposta
a ci0d che viene richiesto come una necessita per il futuro, vale a
dire la ferrea responsabilita nei confronti della verita formulata.
La vedemmo scomparire in modo impressionante, soprattutto
negli ultimi anni. L’importante ¢ perd prestare attenzione. Gli
uomini infatti, al livello della coscienza superiore, non sanno
quanto sia forte la tendenza a dire falsita.

Qualcosa pud divenire veramente una verita solo quando
sia stato possibile considerarlo da ogni lato, illuminarlo nei di-
versi aspetti; quando insomma si sia sospeso il giudizio il pil
a lungo possibile. Né un’opinione o un punto di vista precipi-
tosamente espressi, né una prematura comunicazione di un fatto
possono essere veritd. Azioni simili portano 'umanita sempre
pitt alla decadenza. Si possono fare addirittura esperimenti
a questo proposito. Gli uomini per lo pii non mentono aperta-
mente, cosi pari pari. Certo alcuni fanno anche questo, ma il°
peggio & quel mentire incosciente o subcosciente per seduzione
luciferica che spinge a dire una mezza verita o anche un quarto,

206

un ottavo, un sedicesimo di veritd; & possibile perfino dire no-
vantotto centesimi di una veritd, ma i due centesimi che restano
rovineranno tutto.

Bisogna considerare a questo punto la tendenza assai forte
che ha la gente di caratterizzare sempre tutto, di sapere tutto,
di non riflettere su nulla, di non servirsi del pensiero come mezzo
di indagine, ma di giungere immediatamente a una formulazionef
compiuta. E anche naturale che si noti come nel pres.ente’ gli
uomini mentano frequentemente, perché per fare oggi unos-
servazione simile non & necessario alcun talento particolare.
Ma & anche necessario chiarirsi che quando si emette il giudizio
che gli uomini mentono molto al tempo presente, I.Jisogr-lerebbe
gid percorrere la via di pensiero che permette di {llu.r{una}re la}
veritd riguardante il mentire degli uomini nei_ suoi piu diversi
aspetti. Altrimenti una veritd, per il fatto di essere aﬂ:errata
troppo rapidamente e in un modo non giusto net confronti della
realtd, pud trasformarsi proprio nel suo contrario. Ho letto ap-
punto nei giorni scorsi un articolo sulle grosse menzogne f:he
vengono pronunciate nel presente. Non ci vuole uno spe<,:1a!e
talento per enunciare tutte le menzogne che frullan_o nell aria
oggigiorno, tuttavia non trovo niente di pit falso di quell ar-
ticolo! Non & altro che un miscuglio di menzogne; una patina
menzognera si stende su tutto l'articolo, malgrado quel che Vier}
detto sia naturalmente vero per un certo verso. Pertanto non si
deve dir nulla contro un simile articolo, ma occorre ‘piuttosto
che gli uomini risveglino la loro coscienza per la nece.ssitﬁ di
immergersi nelle cose illuminate da ogni lato, € non giungano
a formulazioni precipitose. ‘

Nei confronti di quanto si sperimenta qui nel mondo fi-
sico, per il ‘mondo spirituale ¢ soprattutto necessario questo
modo di sentirsi di fronte alla verita, & necessario per il mondo
spirituale che vuole una giusta e vera compren‘si'one per gli im-
pulsi scientifico-spirituali; questo & gid necessario per il rpondo
nel quale ci troviamo dopo passata la porta de!la morte. Bisogna
tener conto della necessita di questo attegglamento nei con-

207



fronti della verita, perché altrimenti non si ha la possibilita di
sviluppare comprensione per quel che ci circonda nel periodo
fra la morte e una nuova nascita. Questo atteggiamento di re-
sponsabilitd di fronte alla veritd & necessario al fine di trovare

la comprensione per quello che si deve compiere in genere nel

mondo spirituale. :

Per I'evoluzione futura dell’'umaniti la posizione dell'uomo
nei confronti della veritd deve in un certo senso cambiare attra-
verso la'scienza dello spirito, ¢ per molti aspetti quanto ci si
mostra nel tempo presente ci indica in modo impressionante

come sia la via discendente dalla quale bisognerd cercare quella

che torni ad ascendere. Percorrendo infatti la rimanente evolu-
zione terrestre, ¢ poi le epoche di Giove, Venere, e Vulcano,
molto di quanto sard prodotto in noi stessi attraverso la nostra
vita animica dovrd essere inciso, trasferito nella sostanzialitd
cosmica. E qualcosa che dovevo dire a proposito della meta-
morfosi della memoria.

Ora vorrei aggiungere qualcosa anche a proposito della
metamorfosi dell’elemento abitudine. Riguardando la sua evo-
luzione, considerando cid che l’abitudine attuale era per 1’uo-
mo lunare, noi possiamo dire che allora I'uomo riceveva gli im-
pulsi da entitd delle gerarchie superiori; non aveva ancora svi-
luppato I’abitudine. Le abitudini iniziano per I'uvomo con I’epoca
terrestre, sono fatti dell’epoca terrestre. Ma adesso, avendo
gid superato la metd dell’epoca terrestre, si deve preparare di
nuovo quel che & necessario per la successiva evoluzione. Attra-
verso ’abitudine noi ci sottraiamo alle entitd che inviano i loro
impulsi dal mondo spirituale; tramite 1’abitudine vien posta
la base della nostra liberta.

Dobbiamo perd arrivare a un nesso diverso con gli esseri
delle gerarchie superiori. Nell’epoca lunare, e ancora nel primo
periodo dell’epoca terrestre, noi ne eravamo dipendenti in modo
subconscio o inconscio, senza che noi facessimo nulla al riguardo.
Gli esseri delle gerarchie superiori, e perfino determinati es-
seri elementari, inviavano i loro impulsi nella nostra coscienza.

- 208

Adesso ci rendiamo liberi. L’atteggiamento imitativo dei primi

anni dell’infanzia, & rimasto come una specie di residuo di quella
condizione. Ma la nostra evoluzione deve proseguire superando
nuovamente la condizione del vivere nell’abitudine; deve su-
perare cid che & non solo abitudine per le attivita esteriori,
ma anche per un comportamento morale (e rimando qui al ca-
pitolo sul tatto morale nella mia Filosofia della .liber.td); deve
superare tutto cid che ci conquistiamo come abitudine e c_he
diventa tramite della nostra libertd. Riconosciamo dunque giu-
stamente quel che sviluppiamo nella vita delle abitudini. Si tratta
del fatto che portiamo in noi un residuo di un nesso con entita
spirituali delle gerarchie superiori che, nella ordinaria coscienza
terrena di veglia, noi non scorgiamo completamente. Si potrebbe
dire (vedi disegno): a sinistra abbiamo un mondo sconosciuto.
Da questo, attraverso la porta dei sensi, noi passiamo nel mondo
in cui viviamo. Noi proveniamo pero dal mondo al di 12 dei sensi,
dal mondo che si trova dietro il velo del mondo sensibile e che
noi torniamo a scoprire per mezzo della scienza dello spirito.
In noi portiamo anche un residuo di quel mondo, soltanto che
esso non ci & chiaro durante 'ordinaria coscienza terrena. Fino

/
]
;
7 - P
~
79 7
// X // v,
- . o,
PR 4 QD ”,/ff//l"/’,,I’Il""’a."-'
. ‘o A/(”\,,/f o ”, sl
‘ . AT /2 i I/”//‘t I’.
. R ’ 78
PR AR 7 e
s .
‘ ; \- 7
/ 7
z

et
. 7 .
il //,,,“’ 7
ol
v,

Jler el sarcsas g

b
orla

LTSN
.
~

S
S N

SN

s
eredsd

’ YY)
R s g, '/ / ,//(
h, e 7] ‘ ]
Friggd it ‘ I/ ,,’/‘ ///'
. [ ‘

SN
S

terr’

209



al termine dell’epoca lunare, e ancora nell’epoca terrestre, noi
vivevamo al di 12 nel mondo spirituale con gli esseri delle gerar-

chie superiori. Ne siamo usciti attraverso la porta dei sensi.
Ma non abbiamo perduto del tutto il sentimento di comunione .

con gli esseri delle gerarchie superiori che si era sviluppato nella
nostra anima. Ne portiamo in noi un subconscio residuo. Ac-
canto a molti altri elementi, anche questo subconscio residuo &
il fondamento della coscienza. Si pud considerare la coscienza
anche da questo punto di vista. La coscienza & ancora un lascito
del mondo spirituale. Solo a poco a poco, ritrovando compren-
sione per il mondo, sapendolo nuovamente afferrare in senso
spirituale, conquisteremo una somma di principi morali che in
modo illuminante saranno in relazione con la morale istintiva
che proviene dalla nostra coscienza. Si presenteri una morale
sempre pitt luminosa, naturalmente purché I'umanita la ricerchi.

Stando cosl le cose, oggi ancora noi parliamo spesso di
ideali astratti, dei grandi ideali astratti di veritd, bellezza e bonta.
Ricordiamoci perd di quanto dissi otto giorni fa, di come cioé
a verita, bellezza e bonta, che sono qui nel mondo fisico come
ideali astratti, corrispondano delle entitd nel mondo spirituale.

L’anima umana dovra tornare a evolversi verso quelle entitd

delle gerarchie superiori e non solo verso gli ideali astratti di
bellezza, verita e bontd, perché adesso con il nostro agire, con
la nostra attivitd umana, noi seguiamo appunto in certo modo
degli ideali astratti. Gia sollevandoci in genere all’idealismo,
dobbiamo sviluppare una conoscenza del nostro rinnovato nesso
con un vivente mondo spirituale dal quale devono scaturire
gli impulsi per tutto cid che avviene qui nel mondo fisico. La
scienza dello spirito deve presentarsi in modo che 1’uomo, per

suo tramite, riceva impulsi per tutto quel che deve avvenire.

nel mondo fisico. Vorrei dire che le cose si possono proprio
toccare con mano, simbolicamente intendo; sono spiritualmente
evidenti!

Prendiamo per esempio quello che si dice sul futuro del-
Pumanitd e sui compiti dell'uomo, partendo dall’odierna ci-

210

viltd materialistica del quinto periodo postatlantico. Si dicono
davvero molte belle cose. Non voglio assolutamente biasimare
o criticare quello che viene detto. Tuttavia non ¢& altro che una
ricerca di astrazioni. Gl ideali morali, gli ideali nazionalistico-
economici, ed ogni altro genere di ideali non sono altro che
astrazioni. Confrontiamole con gli impulsi umani che dovreb-
bero essere presenti nel futuro, con I’elemento vivente di cui
I'uomo, attraverso la scienza dello spirito, potra sapere che si
manifestera nel mondo! Prendiamo ad esempio cid che si puo
comprendere sapendo che si entrerd con la gerarchia degli an-
geli in un nesso che permettera di adempiere un determinato
compito per cui il mondo assumerd una certa configurazione.
Tentiamo di riassumere cid che troviamo nei diversi cicli a pro-
posito del modo in cui 'umanita si evolvera in futuro, di quel
che farad in senso positivo. Confrontiamo tutto questo con gli
astratti ideali morali che vengono altrimenti presentati, e avremo
la differenza fra quanto ¢ vivente e quanto & pura astrazione,
elemento morto. Tale elemento vivente si renderd perd neces-
sario, sara necessaria la coscienza del fatto che il mondo non &
semplicemente costituito di minerali, vegetali, animali e uo-
mini, e che 'uvomo si pone ogni sorta di ideali verso i quali in-
dirizzarsi, ideali che sono astrazioni pure e semplici secondo le
quali il mondo si deve conformare. Non si tratta di.questo; si
tratta bensi del fatto che minerali, vegetali, animali, uomini,
angeli, arcangeli e cosi via, si succedono in una vivente conca-
tenazione. Da questo nesso vivente fluisce poi nuovamente un
altro elemento vivente che deve scorrere entro I’evoluzione del-
I'umanita. Finché non ci si sari evoluti verso la comprensione
di questo fatto per mezzo della scienza dello spirito, non ci sa-
ranno altro che degli ideali astratti, dei pensieri; come se i pen-
sieri avessero qualcosa di creativo, quando non siano i pensieri
di angeli, arcangeli e cosi via. Dovra realizzarsi questo divenir
coscienti di essere in un nesso vivente con idee e méte cosmiche.
La verita diverra pil morale perché si sperimenterd una re-
sponsabilita morale nei confronti della veritd. Anche la moralita

211



diverrd maggiormente conoscenza compenetrata di saggezza,

poiché si saprd quale essere noi serviamo nel compiere una de-
terminata azione. ’

Quanto ho detto adesso & essenzialmente la giusta conce-

zione del principio-Cristo per il nostro tempo. Cid che si ¢
attinto dal principio-Cristo fino al tempo nostro non ha po-
tuto impedire che in modi diversi esso sia disceso € continui a
discendere. Ma come ho gia detto spesse volte il Cristo non &
venuto per dire ad esempio: « Io sono qui solo ora, scrivete il
piu rapidamente possibile qualcosa di quel che avete appreso
da me, e 'umanitd dovra credervi fino alla fine dei giorni ter-
reni». Solo la limitata e miope teologia del presente insegna
che il Cristo si sia cosi espresso. Si pud riassumere cosi cid che
essa insegna, come se il Cristo avesse detto parole come queste:
«Io ho compiuto. qualcosa, scrivetene in fretta; poi piu nulla
dovra venire, e questo dovra essere insegnato fino alla fine dei
giorni terreni ».

La.falsita sta alla base di questa affermazione; & un’affer-
mazione talmente falsa che non la si vorrebbe neanche pronun-
ciare. Voglio dire che coloro che operano in tal senso non la
pronunciano nemmeno. Alla base dellimpulso secondo il quale
si agisce vi ¢ una falsitd, un’estrema falsitd, poiché il Cristo
disse: « Io sard con voi ogni giorno fino alla fine della Terra »;
questo significa che la sua manifestazione si rivelera sempre. Al-
linizio del cristianesimo era il contenuto dei Vangeli; oggi &
il contenuto della scienza dello spirito che proviene dalle stesse
fonti.

Chi scrisse cid che in quel tempo si poteva scrivere, non af-
fermo: « Noi scriviamo e null’altro dovra essere scritto dopo di
noi ». Disse invece: « Se si volesse scrivere del Cristo tutto quel

che c’¢ da dire su di lui, il mondo non potrebbe fornire libri
sufficienti ».

In un certo senso proprio cid che pulsa attraverso la scienza -

dello spirito scopre un tratto essenziale per la comprensione del
Cristo, una comprensione che nel presente la sola scienza dello

212

spirito pud offrire. E veramente necessario .cbe ne’l momento
presente si richiami I'attenzione su quale posizione lu(?mo deve:
assumere nei confronti dei suoi pensieri e degli impulsi che ?gh
pone alla base delle sue azioni. A questo proposi.to viene scritto
infinitamente molto, o almeno venne scritto infinitamente molto,
ma per la maggior parte dei casi'senza bz'lse, poiché oggi la gente
vuole seguire un’altra via. Non si vogliono aver p1:oblem1 con
il pensare, non si vuole farne una via verso una méta ch'e spl(‘)
dopo lunghissimo cammino si ritiene. raggiunta. Se poi si &
conquistato un certo nesso con la verita, allora solt§nto viene
il momento in cui si sa che anche quando si ¢ considerato un
fatto da ogni lato e se ne pud derivare q}lalcosa di z\lssolutamente:
giusto, una giusta formulazione, non si deve.per.o smettere di
continuare a riguardarla e considerarla da altri lati.

Ecco quello che la scienza dello spirito deve porre nella
nostra anima come esigenza molto seria. Questo edificio *, per que!
tanto che ora & compiuto, esiste perché sorga una coscienza di
questo cdmpito della scienza dello spirito. Essc? deve sorgere
qui al fine di creare un punto di partenza, un piccolo e debole
punto di partenza, perché tutto quanto & stato detto possa en-
trare nei cuori e nelle anime degli uomini. Per questo & natu.ral-
mente necessario che gid avvenga quel che ¢ possibile, poiché
molti sono gli ostacoli nel presente.

213



TREDICESIMA CONFERENZA

Dornach, 28 agosto 1916

Nelle conferenze fin qui tenute dovetti dire alcune cose
che. potrebbero venir definite paradossali, che potrebbero con
ragione sonar paradossali anche di fronte al materialismo con-
temporaneo. Ma & proprio cosi: le conoscenze provenienti dalla

regione che si trova al di 1a della soglia si riferiscono a un’altra

sfera del mondo, o forse potremmo meglio dire a una forma del
mondo diversa da quella in cui si trovano i fatti sensibili che soli
vuolfz oggi considerare quella che si chiama scienza. Ricordia-
moci ora di alcuni singoli argomenti di cui si ¢ dovuto parlare
- Ricordiamoci di quanto abbiamo esposto a proposito di come 12;
cpn_ﬁgurazione esteriore dell’'uomo accenni al nesso di quest’ul-
timo col cosmo. Abbiamo detto che il capo dell'uomo nella sua
- forma, nella sua totale configurazione (la testa dunque cosi
com’¢) ¢ una creazione che non avrebbe potuto assolutamente
aver luogo nell’ambito della vita terrestre, che si tratta infatti

di un prodotto delle forze lunari, inoltre fatto in modo da essere

individualmente e particolarmente conformato per ogni singolo
uomo quale risultato della sua precedente incarnazione. Invece
il corpo dell’uomo, ad esclusione della testa, si prepara a di-
venire testa nell'incarnazione successiva. Nella forma del capo
umano abbiamo quindi un rinvio all’incarnazione precedente;

in .Cib che si configura nel corpo umano abbiamo un accenno
all’incarnazione successiva dell’'uomo. Cosi la figura umana si
lega reeflmente in modo immediato alla precedente e alla se-
guente incarnazione. Se si considera 'uomo cosi, esso ci indica
un importante nesso con il cosmo.

214

Sappiamo che i rudimenti rimastici da tempi antichi e ric-
chi di saggezza pongono I'uomo, per quanto riguarda la sua con-
figurazione esteriore, in relazione con i dodici segni dello zo-
diaco. Tralasciando naturalmente il carattere dilettantesco che
& spesse volte proprio della ricerca astrologica, bisogna pero
richiamare I'attenzione sul fatto che dietro una simile ripartizione
della figura umana secondo il cosmo si celano profondi impor-
tanti misteri. Sappiamo che lastrologia assegna il capo alla
costellazione dell’ariete, il collo con la laringe al toro, le braccia
e cid che si porta ad espressione nelle braccia e nelle mani &
assegnato ai gemelli, il torace al cancro, tutto cid che & connesso
con il cuore & assegnato al leone, la parte inferiore del corpo alla
vergine, la zona delle anche alla bilancia, la zona degli organi
genitali allo scorpione, le cosce al sagittario, le ginocchia al ca-
pricorno,. il resto delle gambe all’acquario e i piedi ai pesci.

Abbiamo cosi l'intero corpo umano, cOmpresa la testa, ri-
partito secondo le forze che agiscono nel cosmo, e che in certo
modo possono venir portate ad espressione servendosi come
simboli delle stelle fisse dello zodiaco.

Ma abbiamo gia detto che il capo umano & una trasforma-
zione dell’intero corpo, vale a dire del corpo quale era nell'in-
carnazione precedente, € abbiamo detto anche che negli organi
di senso, presenti soprattutto nel capo, dobbiamo pure vedere
un vero insieme di dodici. Potremmo disegnare uno schema.

Immaginiamo che questo sia schematicamente tutto il corpo
del’uomo (vedi disegno), ed ora ripartiamolo assegnando il
capo allariete, il collo al toro, e cosi via, in modo da suddividere
tutto Puomo secondo le dodici costellazioni. Dopo quel che ab-
biamo detto a proposito del rapporto di tutto ’organismo sen-
sorio, dobbiamo ora assegnare nuovamente a tutti i dodici segni
zodiacali cid che abbiamo assegnato a un solo segno. Dobbiamo
dunque ripetere qui la medesima operazione. Desidero richia-
mare Pattenzione su questa particolarita che si ripete in tutte le
grandi leggi dell’'universo. Quando si & di fronte a qualcosa che
oi articoli nel numero dodici, ogni termine di questo dodici

215



P ‘ ¢
7 tre 2,0 1,
’ L ot
W37 e e g
Yerey ') FAPLA
P4 ’ /' D v LAt
[ g “,)r’ll l,l’ 1Q
'/ «f,
(l'lI, ; 1o
/ iy
7 "
/4 r'd
’ L41%
Ire e, ,{('
6% 7
[}
’l/;"' ’,?
‘l' 2t
4

appartiene sempre al tutto, pur essendo anche un termine au-
tonomo. La testa & assegnata a una determinata costellazione,
eppure in senso speciale & di nuovo in relazione con tutte e dodici
le costellazioni. Si dovrebbe premettere, se & giusto quanto &
stato detto, che se questo & il corpo dell'incarnazione presente
esso diverrd il capo dell’incarnazione successiva. Dunque ci(‘),
che oggi ¢ la testa nella sua totalita, nella prossima incarnazione
c}ovrebbe in certo modo servire un organo di senso. La laringe,
19rgano del linguaggio, con tutto cid che si trova in prossimita
di essa, trasformata e metamorfosata nell’incarnazione suc-
cessiva, dovrebbe servire una seconda vita sensoria; cid che viene
ad espressione nelle braccia dovrebbe servire una terza vita
sensoria e cosi via. Stando cosi nel mondo si potrebbe dire:
tutto 'il nostro corpo si metamorfosa, si trasforma nel capo della
prossima incarnazione e con una regolarity tale che il dodici,
presente oggi nel nostro corpo, si ritroverd nuovamente nel capo
della prossima incarnazione.

Ci si potrebbe chiedere se esista un accenno dell’effettiva
presenza dell’entitd dodici nel capo umano. E certamente noto
che dal capo si dipartono dodici nervi principali. Volendo in-
terpretare questo fatto nel giusto modo e non con la confusione

216

degli odierni fisiologi, .si riconoscera metamorfosato in questi
dodici. nervi cid che nell'incarnazione precedente era suddiviso
nell'intero corpo. Per quanto sembri paradossale non ci si deve
scandalizzare del fatto che quel che oggi & presente nelle mani
possa riapparire come qualcosa nella testa. Cose simili prese
con sempliciti si possono perfino comprendere facilmente. In-
fatti cid che abbiamo nelle braccia e nelle mani, osservati da un
punto di vista fisionomico, non & veramente qualcosa che si
mostra come un germe di organi del linguaggio ? Non manife-
stiamo forse con le braccia e con le mani un linguaggio elo-
quente ? Perché non si dovrebbe poter credere che tutto cid
diventera poi qualcosa che si manifesterd quale organo di senso
del capo, in un grado completamente diverso di esistenza?
Veramente solo qualcuno che non abbia la pit pallida idea di
che cosa sia la metamorfosi dell’esistenza, potrebbe sorridere del
fatto che quanto oggi, riguardo al corpo, si esprime nelle gi-
nocchia, diverra poi organo del tatto, senso del tatto, estenden-
dosi al corpo intero. La caratteristica delle ginocchia umane con
la meravigliosa costruzione della rotula, che in un certo nesso

"va percepita come tale e in un altro come organo di tatto del

corpo intero, tutto cid si prepara dunque a divenire senso del
tatto nella prossima incarnazione. In tal modo si metamorfosa
quello che portiamo in noi, € cosi percepiamo qualcosa dei pro-
fondi misteri dell’essere. Ma per conoscere nel modo giusto
tali profondi misteri, & necessario accostarvisi con venerazione,
ed evitare che si sviluppi l'atteggiamento proprio della scienza
attuale che potremmo definire propriamente un atteggiamento
cinico. Dobbiamo avvicinarci con venerazione all’esistenza, se
vogliamo penetrarne i segreti. L’'uomo attuale ha gid da tempo
portato in tutte le sue concezioni del mondo una terribile al-
terigia e megalomania. Quando tale megalomania viene ad espres-
sione particolarmente nei singoli caratteri, il fenomeno non pud
meravigliare chi vede come nella vita intellettualistica e scientifica
dell'umanitd regnino megalomania e alterigia, anche se gene-
ralmente non sono molto notate.

217



Nella scienza dello spirito ho gid spesso avuto necessita

di far-notare qQuesta alterigia che provoca disordini, specialmente
nella piti recente evoluzione dell'umanita. Ho spesse volte par-
lato del come gli uomini scrivano, quando scrivono qualcosa a
proposito delle azioni umane. Si legga quanto & scritto nej libri
di scuola o in altri testi che trattano dello spirito inventivo del-
P'umanit, riguardo, diciamo, all’invenzione della carta, 1a stessa
carta a causa della quale si dovrebbe essere molto tristi vedendo
tutto cid che vi & stato stampato negli ultimi tempi. Che cosa
non riesce a dire la gente della capacitd umana che ha reso pos-
sibili tali cose! Ma come ho fatto notare, il nido delle vespe &
costituito proprio dal medesimo materiale, di vera e propria
carta; le entitd elementari che stanno alla base della costruzione
del nido delle vespe possedevano questo ritrovato dayvero ben
prima degli uomini. Esempi simili si potrebbero citare da sva-
riatissimi punti di vista. Immaginiamo un cannocchiale che sia
estensibile in due direzioni, che possa cio¢ andare su e giu, e
anche venir allungato. Schmieg, che in vario modo sj & occupato
di richiamare 1’attenzione su tal cose, accenna appunto all’esem-
pio del cannocchiale. Guardate un po’ che cosa I'uomo ha esco-
gitato in questo caso! II duplice movimento de] cannocchiale
¢ reso possibile da un doppio dispositivo: uno superiore che in
meccanica viene chiamato articolazione a cerniera, e uno infe-
riore detto articolazione a perno. Cosi il doppio movimento puod
effettuarsi nel giusto modo. Sarebbe folle, e
prova col cannocchiale, voler invertire le po
I'articolazione a cerniera al posto di quella a perno. Sarebbe
- svantaggioso. Si pud dunque stimare un importante 'ritrovato
dell’'uomo Pesser riusciti a escogitare un simile dispositivo. Ma
in maniera ben pit geniale, e qui adopero la parola « geniale »
in senso obiettivo e non soggettivo, tutti noi portiamo questo
dispositivo 13 dove la testa poggia sulla vertebra cervicale: quella
superiore ¢ un’articolazione a cerniera ¢ quella inferiore un’ar-
ticolazione a perno. Siamo cosj in grado di muovere Ia testa su
e gili e anche di volgerla da entrambi i lati, Abbiamo dunque

sizioni: mettere

218

nell’organismo umano il medesimo dispositivo che oggi ¢ oggetto
umano.
o 'Il)\?(l)l;a 1;::iste nulla che I'uvomo ab]3ia scoperto, 0 possa}r Si(t);
prire, che non sia rintracciabile nell’organismo umano. r‘ unel
cido che l'vomo ¢ riuscito a trovare e \che ancora trove ;ntri_
campo dei dispositivi meccanici, tutto cid che:, portera un cImlno
buto all’evoluzione umana, & presente ,nell organismo ua nor;
Solo quello che non pud contribuire all evo’l.uzwfxe uman nor
si ritrova nell'uomo oppure, se Vi si trova, 11nsenmer(11to el ¢ 1
pletamente diverso da quello che l’pomo vorrebbe arg :1 _nf -
P’ambito della sua evoluzione. .Tormamo molt.o, ,molto ;n 12 rl;z
nel tempo e dovremo trovare %l mom’ento, p.01che. €sso Z porto
del carattere e di tutto lo spirito d'ell ¢v91uz1one, 1{1 cull s se
un particolare meccanismo, una artl.colflzmne, € mo tle altre cg 1:
Tutto cid esiste. Risaliamo pure indietro nell. evoluzione del-
Pumanita, considerandola perd dz.tl momento in cui luon‘}llo s;
¢ presentato nella figura che oggi possiede, e vedre;r‘llzs sce e(:i 01_
dispositivo considerato & sempre presente. E se le):)so avesse do-
vuto sorgere per mera via meccanica, come sarebbe (1>1 v
venire il fenomeno? E un diqusfavp tanto adeguato ;_ ;) $<:() pni
da poterlo impiegare con soddisfazione nel can;xocc 12113 e;l ngto
altro dispositivo sarebbe madegua}to. Ma secon: odun at(:,) ot
principio del darwinismo superficiale, dal meno auegu o
rebbe dovuto formare quanto ¢ adegu:jlto, adatto allo sc;)[;{). )
nostro caso in che cosa consistereb.be il meno adeguat(; ? Ren (:—
rebbe impossibile addirittura la vita, per 1 }L“lomohqlfa e (; sc;%gﬂé
egli non potrebbe vivere nel modo att.uale. anc de llmptrz1 psabile
che si possa parlare in questo caso di passa}gglc?l. a n(;e 0 ade
guato. Tali cose sono sempre state messe in rilievo 1.a chu ba
sviluppato delle verita da contrapporre ai principi usuali e sup
iali nismo.
ﬁmah(jgriec?;::; chiarito in un tempo fu.turo il Desso dell’ptzlr.no
con l'universo? Anche a questo proposito h<? gia dovu‘;o ire
qualcosa di paradossale. Ricordo di aver dlchl:arato .cl:le aé con-
vinzione secondo la quale il cielo dovrebbe spiegarsi da sé e in

219



sé, non sia altro che una mera frase, e che in veritd i misteri del
cielo, indagati col metodo copernicano come se dovessero spie-
garsi da sé, possono illuminare quel che vive sulla Terra, come
d’altra parte i misteri della Terra possono spiegare quelli del cielo.
Per quanto oggi possa sonare paradossale, in futuro si stu-
diera I'evoluzione dell’embrione che si sviluppa dalla cellula e
dal suo ambiente fino all’individuo completo. Quel che vi verra
osservato, sara accolto come una rivelazione dej grandi misteri
cosmici, universali, e le osservazioni che si faranno sul cielo
dovranno venir riguardate come il principio chiarificatore di
tutto quanto si svolge qui sulla Terra negli animali, nelle piante,
negli-uomini e soprattutto nella vita embrionale, I] cielo spiega
la Terra e la Terra spiega il cielo. Ho gia avuto occasione di esporre
questo motivo che, se risulta ancora paradossale, sara in-fututo
un reale e serio principio conoscitivo da ampliare ulteriormente.
Oggi vorrei ancora parlare di qualcosa di simile, potrei
dire di un terzo paradosso che si riallaccia alle considerazioni
che abbiamo fatte su Arimane e Lucifero in relazione. al Faust
di Goethe. Le manifestazioni di Lucifero sj ricercano con una
certa ragione in tutto quanto si esprime nelle emozionj umane,
nelle passioni, nei sentimenti e cosi via. L’elemento luciferico
viene considerato come qualcosa che agisce piuttosto dall’in-
terioritd. Quando Eva dovette cominciare a rendersj bella per
poter apparire tale, cosi da rappresentare Iessere che trovandosi
bello pud attuare la tentazione attraverso la bellezza, in tutto
questo fu necessaria la cooperazione di Lucifero. Nell’altro aspetto
‘che doveva verificarsi nel corso dell’evoluzione terrestre, nel fatto
cio¢ che i figli degli dei dovessero trovare belle le figlie degli
uomini, dovessero trovare bello Yoggetto, qui fu necessaria
Pazione di Arimane. Per far si che Eva si sentisse bella e agisse
come seduzione attraverso la bellezza, dovette intervenire Lu-
cifero. Arimane fu invece necessario per far si che loggetto
fosse ritenuto bello e potesse agire dall’esterno come bellezza.
Il primo & un evento dell’epoca lemurica; il secondo dell’atlantica.
Ora & necessario che P’elemento arimanico. e quello luciferico

220

. . . iore. sso
-vengano conosciuti con precisione sempre maggiore. Po

caratterizzare naturalmente solo qualche singo.lo aspetto del!a
sfera arimanica e luciferica. Sulla base delle singole caratteri-
stiche che dard, si dovra poi ricostruire il carattere arimanico
e luciferico nella sua totalita. .

Alcuni fra i presenti conosceranno forse il fatto para.dossale
che si verifica fisicamente presso chi si muove nelle cerchie dove

'si pratica dell’occultismo, dello pseudo occultismo, dove si

seguono insomma cose di quel genere. Ivi si PU(\? fare sempre
una determinata esperienza. Ammettiamo che: vi sia una societa
di tendenza occultistica con alcune eminenti cefle‘:bnta. In so-
cietd di questo tipo non mancano mai le celebrita alle quali si
‘crede, sulle quali si ¢ portati a giurare. Nasce ora (.lua}lco.sa che
viene diffuso come dogma. Diciamo che il dogma si r1fer1sc.a al
fatto che vi sia una determinata persona ritenuta 1’1ncarnazmr}e
di un’individualitd molto importante, che tale persona abbia
fatto qualcosa di eccezionale in un deter{rlinato campo, come 19
scrivere grandi verita che circolano per il mondo in migliaia di
copie e che vengono riguardatef come qualcosa di Yeramen’c.c.:
grande, per quanto forse non siano talvolta che frasi com.unll,
ma questo non ha importanza.. Succede sempre che proprio le
cose piu superficiali, quando siano condltc? coi necessari ingre-
dienti sentimentali, vengano accolte come il massimo della pro-
fonditd da migliaia e migliaia di uomini. .
Quando si verifica una condizione del genere, non vo'gh.o
ora citare nessun caso particolare ma riferirmi a qualc'osa di ti-
pico, si pud spesso fare l’esperienza.che alc1.1m fra i presenti
si oppongono all’inizio con violeqza dicendo di non v.oler niente
di dogmatico, di non voler sentir p:ar_lare di assurdita, di non
poter mai credere a cose simili. Essi intraprendono una specie
di campagna di opposizione. Compare poi quella ce}el)_nta.che
¢ al centro della questione e si incontra con uno dei nbelh._A
questo punto si puo fare l’espericnzz'i‘ che il r.lbelle & convertito
in poche ore, subito convertito nel piu :}trabblato dei partigiani.
Talvolta non sono nemmeno necessarie delle ore, tutto pud

221



avvenire anche in meno di un’ora. Si possono fare ripetute
esperienze di questo genere, e pud anche capitare che si presen-
tino delle persone per chiedere come avvenga un fatto simile,
come sia possibile che quella signora o quel signore (non si
tratta soltanto di signore, ma spesso sono veramente anche si-
gnori), prima assolutamente sicuri su certi punti, solo dopo una
breve conversazione con il celebre personaggio dell’occultismo,
abbiano mutato convinzione e credano ogni cosa.

Ci sono qui fra noi delle persone che sanno ‘bene come
cose simili siano avvenute. Possiamo dire che in un caso simile
sia stata fatta opera di persuasione? No, non si pud assoluta-
mente parlare di persuasione, nel senso che si da alla parola nella
vita quotidiana durante la coscienza di veglia. I fatto deve es-
sere inteso in modo completamente diverso. A tal fine osser-
viamo un momento il carattere di Arimane.

Una delle principali particolarity di Arimane & di ignorare
assolutamente il nesso sereno che nella vita sulla Terra 'uomo
ha con la veritd. Arimane non conosce questo nesso sereno
con la verita, il nesso che spinge 'uomo a raggiungere la verita
attraverso l'accordo di una rappresentazione con l'obiettivita.
Arimane ignora tutto cid; ne & completamente estraneo. Per la
posizione che, come ho gia spesso caratterizzato, Arimane ha nel
cosmo, gli & indifferente nel modo pit assoluto se la rappresen-
tazione che si viene formando concordi con la realth. Per Ari-
mane, in tutto cid che egli forma quale verita (in questo caso
non parleremo di veritd in senso umano), hanno importanza solo
gli effetti. Non vien detto qualcosa per ricercare I'accordo con
qualcosa d’altro, ma per produrre un effetto. Vien detto qualcosa
al fine di produrre un determinato effetto.

Sarebbe dunque arimanico se io dicessi a qualcuno una cosa
qualsiasi, per esempio a proposito del Goetheanum, disinteres-
sandomi della verita, avendo come scopo che la persona in que-
stione abbia una determinata iniziativa, e sapendo appunto che le
mie parole produrranno I'effetto desiderato. :

Credo si riesca a immaginare come sia possibile escogitare

222

qualcosa senza preoccuparsi di verificarne la' concordanza con
Pobiettivita, perseguendo solo il fine di agire in un certo modq
sull’ascoltatore. Fra gli uomini avvengono gid in p1c'colo fatti
di questo genere. Si potrebbero ricordare-van esempi, ma ba-
sterd pensare un momento a tutto quel che d.lcono certe zie quando
vogliono combinare un matrimonio per ricevere un bel. re.:galo,.
A loro non interessa minimamente aver detto qualcosa di giusto,
ma interessa che sotto I'influenza di tali parole possano aflla fine
ricevere il regalo desiderato. Questo non ¢ Chf-: un esempio sem-
plicissimo. Per Arimane non si tratta certo di simili plcc.:olezze,
ma volevo mostrare come di ogni cosa si trovino analogie nella
vita umana.

Ogni affermazione di Arimane vuole dunque. operare per
un determinato effetto. Egli forma le sue affermazioni in modo
da poter coadiuvare quando si tratti d.i comunicare tali cose.
Immaginiamo che sia favorevole per Arimane avere sulla Terra
un certo numero di uomini che credano a una certa cosa, che
credano a quello di cui ho parlato poco fa. Se qualcuno si. trova
quindi iniziato nei misteri del cattivo occultismo e dato il tipo
di iniziazione non mostra alcuna tendenza a sostituirlo con quello
giﬁsto; questi ¢ in grado, se mi ¢ permesso di esprimermi cosi,
di unirsi ad Arimane in modo da poter presentare a qualcuno
una verita, veritd perd arimanica e non umana, che deve avere
un effetto. Tutto questo ¢ sempre a fondamento d1 fatti come
quello descritto, in cui abbiamo visto come un ribelle venga
suggestionato nel giro di un’ora da arti arimaniche. In unione
con Arimane si pud portare qualcun altro a cre:der.e.che in una
determinata persona sia incarnata una certa individualita ec-
cezionale. Bisogna soltanto conoscere 1’arte di diff_ondere verita
in un qualsiasi campo, in questo caso nell’'umanitd, occupan-
dosi solo dei possibili effetti e non della concordanza con la
realta obiettiva.

Cose simili vengono esercitate in molte societd che si de-
finiscono occulte. In molte di tali societd, che si definiscono
occulte, non si tratta affatto di sviluppare delle rappresentazioni

223



che .concordino con la realtd obiettiva, ma di dire determinate
cose al fine di raggiungere effetti ben precisi nella direzione
voluta.

Certamente vi possono anche essere degli uomini cosi ot-
“tusi e stolti da ricevere inconsciamente impulsi arimanici, senza
che le arti arimaniche debbano venir applicate per mezzo di
un uomo. Ma sta gid avvenendo nell’'umaniti che vengano eser-
citate arti arimaniche, vale a dire arti che possono venir rese
operanti in alleanza con Arimane. Nel nostro tempo le cose che
scaturiscono dall’alleanza degli uomini con Arimane sono della
massima importanza, perché molti avvenimenti da lungo. tempo
si verificano in un modo che pud venir compreso soltanto co-
noscendo i misteri cui si & accennato delicatamente qui.

Arimane non si preoccupa dunque della concordanza di una
rappresentazione con la realthd obiettiva, ma dell’effetto che se
ne pud conseguire. ’

Per Lucifero le cose stanno diversamente. Lucifero possiede
particolarita differenti, come infatti abbiamo gid accennato. Vo-
gliamo adesso mettere in rilievo una qualitd particolare anche
riguardo a Lucifero, in modo da poter comprendere tali cose
sempre meglio. Anche per Lucifero non si tratta mai in senso

radicale della concordanza di una qualunque rappresentazione

con l'obiettivitd, ma di sviluppare rappresentazioni che produ-
cano nell'uomo la maggior coscienza possibile. Comprendia-
moci bene: si tratta di produrre la massima coscienza, la piu
intensa, la pil estesa coscienza. La coscienza estesa per la quale
Lucifero ha interesse, quando viene prodotta, si congiunge
a una certa interiore volutta dell'uomo. Questo elemento di vo-
lutta & di nuovo il campo di Lucifero. Qualcuno ricordera come
io abbia fatto notare che durante I’epoca atlantica, e fino a un
preciso momento, tutto quanto riguardava la sessualitd rimaneva
avvolto nell’incoscienza. I miti dei diversi popoli accennano a
questo carattere inconscio dei processi sessuali nei tempi pil
antichi; solo nel corso del tempo essi entrarono nell’ambito
della coscienza. Lucifero ha una parte essenziale in questo pe-

224

netrare dell’incosciente nel cosciente, nel cosciente che diviene
tale in misura sempre maggiore. Lo sforzo di Lucifero & precisa-
mente questo: richiamare la coscienza dell'uvomo prima del tem-
po destinato, al di fuori del giusto ciclo di tempo; ‘richiamare
dunque la coscienza su qualcosa in cui essa dovrebbe svilup-
parsi giustamente in un altro momento. Lucifero non “vuole
assolutamente permettere che 'uvomo si indirizzi a qualcosa di
esteriore; vuole che tutto quanto agisce entro la coscienza, agisca
dall’interno. Pertanto ha carattere luciferico ogni vita visionaria,
in cui qualcosa preme solo dall’interno verso I'esterno. Chi co-
nosca Lucifero come deve essere conosciuto, poiché egli deve
sempre venir messo al giusto posto con le sue azioni dato che si
ha a che fare con azioni spirituali nell'universo, sperimentera
allora in modo particolarmente orribile il fatto che Lucifero
non abbia la minima comprensione per I'innocente diletto del-
P'uomo per il mondo esterno. Lucifero non comprende minima-
mente l'innocente diletto per quel che proviene dall’esterno.
Comprensione la trova soltanto per cid che viene rinfocolato
per mezzo di tutte le possibili cose interiori. Lucifero ha grande
comprensione per il fatto che qualcuno provochi in sé una pas-
sione, che vi si abbandoni, che questa gli procuri una sorta di
voluttd in modo che venga richiamato a coscienza cid che altri-
menti rimarrebbe inconscio. Perd malgrado la sua saggezza,
perché Lucifero possiede naturalmente un alto grado di saggezza,
egli non riesce a capire una innocente battuta di spirito provo-
cata da un qualsiasi avvenimento esterno. Questo resta comple-
tamente al di fuori dell’ambito luciferico. Ci si pud veramente
difendere dagli assalti luciferici, cosa che egli intraprende con
grande facilitd, cercando di vivere in cid che procura innocente
diletto, in quello che innocentemente dall’esterno pud arrecare
un divertimento all’uomo. Queste cose sono insopportabili
per Lucifero. L’apprezzare una buona caricatura indispettisce
terribilmente Lucifero.

Sono questi i nessi che si svelano allorché si penetra dal
mondo delle cose sensibili nella sfera che si trova al di 1a della

225



soglia, nella sfera in cui tutto non ha pi carattere di cosa come
nel mondo fisico, bensi carattere di essere, di vivente. Giid en-
trando nel mondo elementare si ritrova in tutto il carattere di
vivente. 5i pud dunque dire in certo modo che sia per Arimane
sia per Lucifero I'accordo delle rappresentazioni con la realta
oggettiva ¢ indifferente. Per Arimane si tratta dell’effetto di quel
che si dice; per Lucifero di un allargare la coscienza nella natura

umana anche su quanto non dovrebbe divenir ‘cosciente in una

determinata condizione, su quanto non si trova nel giusto ciclo
di tempo e si collega a una certa intima volutta.

In questi due modi si possono ottenere cose che non sareb-
be possibile ottenere fondandosi soltanto sulla concordanza
delle rappresentazioni con 'obiettivitd. Se nelle cerchie di oc-

~cultismo deteriore si ricerca I'alleanza di Arimane per i motivi

che ho caratterizzato, nelle stesse cerchie il legame con Lucifero
risulta dal cercare di agire sull’'uomo in modo da provocare in
lui, voluttuosamente, una possibilita di vedere, alimentata dal-
Pinterno. .

Questo operare cosciente delle cerchie occulte deteriori
secondo I'alleanza con Arimane e Lucifero mira naturalmente a
far si che nella sfera inconscia degli uomini siano attivi Arimane
e Lucifero. Bisogna proprio ricondurre a impulsi arimanici e
luciferici anche molte delle critiche che devono venir espresse
a proposito del carattere del nostro quinto periodo postatlantico
e del modo in cui esso si manifesta nel mondo. Che vengano
dette molte cose, null’altro che palesi falsith e menzogne, che
si dicano molte cose non certo giustificate da una concordanza
con la realtd obiettiva, ma per il solo motivo che esse corri-
spondono all’emozione e alla passione; tutto questo ci riconduce
al fatto che in realtd, in maniera caotica, correnti arimaniche
e luciferiche hanno potentemente afferrato il mondo contem-
poraneo. Nellattuale evoluzione dell’'umanitd, se ci si affidasse
soltanto alle potenze positive, non dovrebbe infatti essere pos-
sibile fare delle affermazioni, spinti da una passione, senza in-
dagarne la concordanza con Pobiettivitd. L’ugmo atlantico e

226

quello postatlantico, almeno fino alla meta del quarto perio'do
postatlantico, era ancora in grado di trarre dalla sua interiorita

delle verita che erano in accordo con la realta obiettiva. Ma come

sappiamo tutto cid si ¢ perduto. Questo nostro tempo Yuole of-
frire all'umanita la possibilith di imparare a osservare il mondo
esterno, a indagare nel mondo esterno e non a formare delle
affermazioni sotto la spinta delle passioni. -
Se dunque oggi si formano delle verita, movendo dall’in-
terno senza che venga ricercata la concordanza con il mondo
esterno, dobbiamo riconoscere una corrente luciferica che si
affratella con correnti arimaniche, producendo la prima una co-
scienza non giusta, e l'altra menzogna o falsitd. Nel presente
tutto cid che ho descritto & gia molto, molto diffuso. Infatti
molte anime sono state alienate dalla giusta coscienza della vera
concordanza tra la rappresentazione e la realtd obiettiva. Nulla
si ricerca in questa direzione, e quando si tenta di trovare la
concordanza della realta obiettiva con la rappresentazione, al-
lora il tentativo non viene compreso, lo si riguarda per molti
aspetti come qualcosa, ¢ difficile trovare la parola, c}§e veramente
sorprende debba venir perseguito. Si trovano proprio ben pochi
consensi fra la gente, quando si cerca di dare caratteristiche della
realta che poggino su quanto esiste, che afferrino semplicemente
le cose del mondo ripetendole nella rappresentazione. Per solito
tutto cid vien capito ben poco. Non si comprende affatto che si
tratta di qualcosa di diverso, di radicalmente diverso da quanto
fanno alcuni i quali formano le loro affermazioni sulla spinta
sia di una passione personale, sia di una passione nazionale.
In questo consiste la radicale differenza che oggi non viene af-
fatto afferrata. Si fanno le asserzioni pil svariate secondo quanto
si pensa gia, secondo la direzione del proprio pensiero, senza
controllare se tali affermazioni concordino o meno con i fatti.
Invece I'importante ¢ proprio che le nostre affermazioni concor-
dino con i fatti, perché altrimenti non potremmo mai sperare
di passare a un tempo in cui il mondo spirituale possa venir
riguardato nel modo giusto. Se non ci appropriamo qui nel mondo

227



fisico.di giusti sentimenti per la realti, non potremo poi trovarli
nel mondo spirituale. La possibilitd di sperimentare nel giusto
modo nel mondo spirituale deve venir conquistata qui nel mondo
fisico. Siamo infatti posti qui nel mondo fisico, dove abbiamo
il compito di cercare I'accordo della rappresentazione con la
realtd, proprio perché si faccia nostro questo atteggiamento,
perché diventi un’abitudine che potremo portare con noi entro
il mondo spirituale.

Quante persone fanno oggi delle asserzioni movendo sol-
tanto da un’emozione, senza dare la minima importanza alla
concordanza con la realti obiettiva! Tutto questo segue precisa-
mente la direzione opposta a quella in cui il mondo dovrebbe
muoversi, se I'umanitd volesse progredire. Nella nostra epoca
materialistica si & del tutto perduto in maniera terribile il pen-
sare secondo realta, a causa degli influssi che ho caratterizzato;
un pensare secondo realta ¢ oggi qualcosa di molto raro. Qualora
poi vi si aspiri onestamente, ci si scontrera con tutto cid che oggi
¢ pensiero non conforme a realtd. Vediamo qui in modo terribile
come sempre si debba tornare a parlare dello scontro del nostro
movimento antroposofico con un pensare non conforme a realtd;
non si puo tacere perché abbiamo di fronte dei fatti e vogliamo
operare onestamente per il nostro movimento.

Nello scontro fra il pensare conforme a realta al quale si
aspira e il pensare nemico della realt, nel senso caratterizzato,
vediamo cid cui si va incontro quando si voglia rappresentare la
verita. In ogni tempo si ¢ certamente dovuta intraprendere la
lotta con le potenze avverse; ma questa lotta deve sempre di
nuovo venir conosciuta nella particolare forma, nella particolare
metamorfosi assunta in ogni tempo. Anche il fariseismo non &
morto; vive ancora oggi in una forma diversa. Potremo progre-
dire con la chiarezza necessaria soltanto comprendendo real-

mente la differenza fra pensare conforme a realtd e pensare
contrario a realta.

228

- —

—

-

QUATTORDICESIMA CONFERENZA

Dornach, 2 settembre 1916

Il risultato delle considerazioni scientifico-spirituali che
negli ultimi tempi ho ripetutamente esposto, vale a dire il nesso
del capo e del corpo umani, dove il capo fa parte del resto dc..el
corpo con P'universo, & un fatto della pit vasta importanza. Ri-
cordiamo come lo abbiamo esposto. Abbiamo detto che cid che
'uomo porta in sé come testa, con tutto quanto vi si riconnette,
rappresenta una forma, una figura trasformata, una metamor-
fosi; e 'elemento dal quale per metamorfosi & venuta a risultare
la testa & l'intero corpo dellincarnazione precedente. Quando
dunque osserviamo il corpo della nostra attuale incarnazione,
possiamo vedere come esso porti in sé le forze capaci di trasfor-
marlo in un capo, in una testa con tutto cid che ad essa appar-
tiene, con dodici paia di nervi che da essa si dipartono, e cosi
via. Nella nostra prossima incarnazione avremo appunto-la
testa che si sard sviluppata dallintero corpo dell'incarnazione
attuale. Al contrario, nel periodo di tempo che intercorre tra
la nostra morte e la nascita nella nuova incarnazione, sia le forze
del mondo spirituale nell’ambito tra morte e nuova nascita, sia
le forze del mondo fisico tra la concezione e la nascita nella
nuova incarnazione, elaborano il corpo, elaborano tutto quanto
appartiene al corpo per lincarnazione che sta per aver luogo.

. Veritd come queste non devono venir accolte alla stregua
delle verithd della vita ordinaria o della scienza ordinaria; bi-
sogna invece accoglierle come veritd che recano in sé dei signi-
ficati, che accennano a nessi grandiosi. Con le verita nella vita
ordinaria noi descriviamo per cosi dire noi stessi e il nostro

229



ambiente; con le veritd che ho qui esposte noi decifriamo il
nostro ambiente e noi stessi in un contesto universale. Delle
veritd della vita ordinaria e della scienza ordinaria si puo dire
quello che si direbbe di qualcuno che si mettesse a descrivere
la forma delle singole lettere presenti in una pagina, e che al
massimo chiarisse grammaticalmente le leggi secondo le quali
tali lettere si compongono formando le parole. Le veritad di cui
ho parlato possono invece paragonarsi alla lettura, senza che essa
sia preceduta da una particolare descrizione della forma delle
lettere o degli elementi grammaticali che sono alla base della for-
mazione delle parole. Pensiamo un momento a come siano pro-
fondamente diversi il contenuto di quello che leggiamo, e cid
che gli occhi percepiscono sulla pagina. Esponendo una veritd
come quella che ho ricordato prima, noi andiamo al di 1 di cid
che veniamo riferendo, e abbiamo presente l'intero profondo
significato che un fatto simile riveste per la posizione dell’'uomo
nel cosmo. Noi leggiamo in tal modo verita spirituali profonda-
mente viventi che nulla hanno a che vedere con la forma della
testa o del corpo, cosi come viene studiata dalla fisiologia e dalla
anatomia, o con la forma che si ha presente nella vita ordinaria,
quando si parla appunto della forma umana. L’'uomo pué venir
compreso soltanto non limitandosi a descriverlo, come vien fatto
nella vita ordinaria e della scienza, bensi riuscendo a leggerlo.

Secondo tale premessa e nel suo spirito, vogliamo rivolgere
ancora una volta lo sguardo a quanto abbiamo esposto anche nel
corso delle ultime settimane. Vogliamo osservare i dodici sensi
dell’vomo. Descriviamo ancora una volta i dodici sensi umani.

Senso dell'io: prego di tenere presente quello che ho detto
a proposito del senso dell’io. Con esso non s’intende la capacita
di percepire il nostro io; con il senso dell’io noi non percepiamo
il nostro proprio io, quell’io che ci & stato conferito solo qui sulla
Terra; percepiamo invece gli io degli altri uomini. Con il senso
dell’io noi dunque percepiamo tutti coloro che, forniti di io,
ci vengono incontro nel mondo.

Il secondo ¢ il senso del pensiero. Il senso del pensiero non

230

ha di nuovo niente a che fare con le nostre formazioni di pensieri.
Quando noi stessi pensiamo, tale pensare non & un’attivita del
senso del pensiero, bensi qualcosa di completamente diverso.
Ne parleremo ancora. Il senso del pensiero si riferisce alla fa-
colty di comprendere, di percepire i pensieri degli altri uomini.
A tutta prima il senso del pensiero non ha quindi niente a che
fare con la formazione del nostro pensiero.

Senso del linguaggio: anche questo non si riferisce alla for-
mazione del nostro linguaggio; non si riferisce alla facolta che
¢ alla base del parlare per ciascuno di noi; esso ¢ invece il senso
per la comprensione di tutto cid che ci viene detto attraverso il
linguaggio degli altri uomini.

-Senso dell’'udito o del suono: qui non vi & possibilita di
malintesi.

Senso del calore, della vista, del gusto, dell’odorato, del-
Pequilibrio: ho gid spesse volte parlato di questi sensi, e li ho
nuovamente chiariti anche in queste conferenze.

Senso del movimento, senso della vita, senso del tatto.

Sono quest1 i dodici sensi mediante i quali qui nel mondo
fisico percepiamo il mondo esterno. Come & noto il pensare
materialistico registra tra i sensi solo il senso dell’udito, il senso
del calore (facendone tutt'uno con il senso del tatto), il senso
della vista, il senso del gusto e il senso dell’odorato; parla per-
tanto di cinque sensi. A dir il vero la scienza pil recente, la pit
recente fisiologia, la fisiologia dei sensi, vi include gia i sensi del-
Pequilibrio, del movimento, della vita e fa anche una distinzione
tra il senso del calore e quello del tatto. Di un particolare senso
del linguaggio, di un particolare senso del pensiero, o si po-
trebbe anche dire dei pensieri, di un particolare senso .dell’io,
la scienza ordinaria, l'ordinaria fisiologia non parla  affatto,
perché il suo modo di pensare oggi non lo consente ancora. Il
pensare materialistico, come pure la concezione materialistica
del mondo, si limitano volentieri a tutto cio che & sensibilmente
percepibile. Vi & comunque un certo controsenso nel dire « sen-
sibilmente percepibile », poiché solo arbitrariamente si delimita

231



il sensibilmente percepibile nell’ambito dei cinque sensi; ma
sappiamo tutti che cosa s’intende quando si dice: l'ordinario
modo di vedere materialistico fa valere soltanto cid che & per-
cepibile mediante i sensi, e ricerca pertanto per essi gli organi
di percezione. Non trovando quindi un organo di percezione
per il senso dell’io, per il senso del pensiero e per quello del lin-
guaggio, non trovando qualcosa che sia paragonabile all’orec-
chio per l'udito o all’occhio per la vista, il senso dell’io, il senso
del pensiero e il senso del linguaggio non vengono menzionati.
Per noi sorge perd la domanda: veramente non esiste un organo
per i sensi dell’io, del pensiero, del linguaggio? Vogliamo oggi
approfondire la ricerca su questi problemi.

Con il senso dell'io intendiamo dunque la facoltd di per-
cepire l'io degli altri uomini. Un’affermazione del pensiero mo-
derno particolarmente insufficiente ¢ quella secondo la quale
non sarebbe veramente possibile percepire l'io di un altro uomo,
ma soltanto trarre la conclusione della presenza di questo io.
Secondo questo modo di pensare, noi vedremmo venirci incontro
qualcosa che sta dritto su due gambe, portandole avanti una dopo
’altra o tenendole ferme I’'una accanto all’altra, con un tronco
infilato su queste gambe e due braccia pendenti che eseguono i
movimenti pil diversi per scopi vari; in cima & posta una testa
capace di emettere suoni, di parlare, di assumere espressioni.
Quando dunque qualcosa di simile a quanto ho descritto ci viene
incontro, noi concludiamo: ecco il portatore di un io. La con-
cezione materialistica intende dire questo. Si tratta perd di una
totale, di una vera insensatezza; la veritd & invece che allo stesso
modo in cui vediamo i colori con gli occhi, udiamo i suoni con
le orecchie, percepiamo pure realmente I'io degli altri. Senza
dubbio noi lo percepiamo, e si tratta di una percezione indipen-
dente. Proprio come il vedere o I'udire non poggiano su di una
conclusione, cosi non vi poggia il percepire I'io dell’altro; esso
¢ una veritd immediatamente reale, autonoma, che si verifica
indipendentemente dalla nostra percezione visiva e uditiva del-
Paltro uomo. Prescindendo dal fatto che ne intendiamo il lin-

232

guaggio, ne vediamo I'incarnato, lasciamo agire su di noi i ge-
sti, noi percepiamo. immediatamente l'io dell’altro. Come la
vista ha veramente poco a che fare con I'udito, cosi la percezione
dell’io ha poco a che fare con la vista, l'udito o qualsiasi altro
senso. Si tratta di una percezione autonoma. Fintanto che -tutto

cid non verrd riconosciuto, la dottrina dei sensi non poggera
su solide basi.

Sorge ora la domanda: qual’¢ I'organo per la percezione
dell’io ? Che cosa in noi percepisce altro io, come Porgano della
vista percepisce i colori, il chiaro e lo scuro, e orecchio percepisce
i suoni? Da che cosa viene percepito I'io dell’altro? La perce-
zione dell’io ha effettivamente I'organo corrispondente, come la
percezione visiva o quella uditiva. L’organo per la percezione
dell’io & conformato in modo da avere il punto di partenza nel
capo e da servirsi inoltre di tutto il resto del corpo, nella misura
in cui esso dipende dal capo. L’uomo intero dunque, preso come
organo di percezione ¢ per quel tanto che ¢ conformato qui in
modo fisico-sensibile, ¢ 'organo per la percezione dell’io degli
altri. In certo modo si potrebbe dire: organo di percezione per
Iio dell’altro ¢ il capo, in quanto esso ha unito a sé tutto 'uomo,
e la sua facoltd di percezione per I'io irradia attraverso tutto
Puomo. L’uomo in stato di quiete, 'uomo quale figura umana

. in stato di quiete, con la testa quale centro, ¢ organo di perce-

zione per I'io dell’altro uomo. Tale organo di percezione ¢ il
pit grande che abbiamo, e quali uomini fisici siamo noi stessi
Porgano di percezione pit grande di tutti.

Veniamo ora al senso per i pensieri. Quale ¢ I'organo di

percezione per i pensieri degli altri? L’organo di percezione per

gli altrui pensieri & tutto cid che noi siamo in quanto percepiamo
in noi attivitd e vita. Se pensiamo dunque che in tutto il nostro
organismo noi siamo vita, e che questa vita ¢ un’unitd (non ha
quindi importanza come siamo conformati, ma il fatto di portare in
noi la vita), la vita dunque dell’intero organismo che abbiamo
in noi, per quel tanto che si esprime nel fisico, & I'organo di

233



percezione dei pensieri che ci vengono incontro dall’esterno.
" Se non .avessimo la configurazione che abbiamo, non potremmo
percepire l'io dell’altro; se non fossimo compenetrati di vita,
non potremmo percepire i pensieri degli altri. Non bisogna
confondere questo senso con quello della vita di cui abbiamo
parlato. Non stiamo prendendo in considerazione adesso la for-
mazione del nostro stato vitale generale, che infatti riguarda
il senso della vita, quanto il fatto di portare in noi la vita. Que-
sto elemento vivente in noi, tuttd quanto & in noi organismo fi-
sico della vita, rappresenta I'organo di percezione per i pensieri
che gli altri ci rivolgono.

In quanto poi abbiamo la forza di muoverci, di eseguire i
movimenti che abbiamo nella nostra interiorita, quando per
esempio moviamo le mani o giriamo la testa o la moviamo dal-
Palto in basso, noi eseguiamo dei movimenti dall'interno verso
Iesterno. Per il fatto dunque di avere le forze che mettono in
movimento il corpo, dobbiamo vedere un organismo fisico alla
base di tale possibilita di movimento in noi. Non si tratta del-
Porganismo fisico della vita, ma dell’organismo fisico della ca-
pacitd motoria. Questo & precisamente I'organo di percezione
per il linguaggio, per le parole che gli altri ci indirizzano. Non
potremmo comprendere alcuna parola se non avessimo in noi
un apparato motorio fisico. In veritd, nei nervi che partono dal
sistema nervoso centrale verso il nostro totale processo di mo-
vimento, troviamo anche lapparato sensorio per la compren-
sione delle parole che ci vengono rivolte. Cosi si specializzano
gli organi di senso. L’uomo intero & organo di senso per lio;
il vivente che sta a base del fisico & organo di senso per il pensare;
’'uomo mobile in se stesso ¢ organo di senso per le parole.

Ancor pil specializzato & ora il senso dell’udito. Sebbene
appartenga all'organo dell’udito pit di quanto viene indicato
dalla fisiologia consueta, possiamo dire che il senso dell’udito
sia ancor pill specializzato. Ma non & necessario parlarne adesso.
Si pud in ogni caso aprire un normale.libro di fisiologia dei sensi
¢ trovarvi la descrizione del senso dell’udito, dell’organo per

234

'udito. Ancora oggi ¢ piu difficile trovare la descrizione dell’or-

‘gano per il senso del calore perché, come:si & detto, quest’ultimo

non viene distinto dal senso del tatto. Ma il senso del calore &
in veritd un senso ben specializzato. Mentre il senso del tatto &
diffuso in tutto I'organismo, il senso del calore lo & solo appa-
rentemente. Naturalmente noi siamo sensibili a influssi di calore
in tutto l'organismo; ma quale senso vero e proprio per la per-
cezione del calore, lo abbiamo molto concentrato nel tronco
umano, nella zona del petto. Le specializzazioni per i sensi della
vista, del gusto, dell’odorato, ci sono note dall’osservazione co-
mune o da quanto la scienza ordinaria sa dire in proposito.
Possiamo realmente distinguere in un certo modo la parte

‘mediana, la parte inferiore e la parte superiore della nostra vita

sensoria, e vogliamo oggi fare ancora una particolare considera-
zione riguardo a questa distinzione. Cominciamo col prendere
in considerazione il senso del linguaggio. Ho detto che in quanto
portiamo in noi la capacitd di movimento, noi siamo in grado
di percepire le parole. Questo & dunque il fondamento del senso

"del linguaggio. Noi non siamo solo in grado di percepire, di

comprendere le parole altrui, non abbiamo soltanto un senso
del linguaggio, ma anche la facoltd, la possibilita del linguaggio;
noi stessi parliamo. E quindi interessante e importante il nesso
che intercorre fra la nostra facoltd di pensare e la nostra facolta
di intendere il linguaggio; non si sta dunque parlando di udire
1 suoni, prego di distinguere bene, ma di comprendere il lin-
guaggio. Il senso dell’udito e quello del linguaggio devono venir
distinti con precisione. Noi possiamo dunque comprendere le
parole altrui, ma possiamo anche parlare noi stessi. Qual & il nesso
reciproco fra il parlare e il comprendere il linguaggio ?

Se studiamo 1'uomo con i mezzi della scienza dello spirito,
troviamo che cid su cui si fonda la comprensione delle parole
e cio su cui si basa il parlare, sono elementi molto affini. Volendo
considerare cid che sta a base del parlare.possiamo a tutta prima
riportarci alla vita animica dell’uomo, innegabile punto di par-
tenza del parlare per tutti gli esseri dotati di ragione. Il par-

235



lare ha origine nell’animico, nell’animico viene acceso dalla
volonta. Senza che noi lo vogliamo, senza sviluppare un im-
pulso di volontd, non pud naturalmente aver luogo alcuna pa-
rola parlata. Osservando I'vomo in modo scientifico-spirituale
si vedra che sia nel parlare sia nel comprendere il parlato accade
in lui qualcosa di simile. Ma quel che avviene quando & I'uomo
stesso che parla comprende una parte molto minore dell’organi-~
smo, dell’organismo del movimento. Cid significa che lintero
organismo di movimento deve essere preso in considerazione
come senso del linguaggio, come senso della parola; lintero
organismo del movimento & nello stesso tempo senso del lin-
guaggio. Quando parliamo, una parte di questo organismo di
movimento viene sollevata e messa in movimento per mezzo
dell’anima. La parte dell’organismo del movimento che viene
tratta fuori ha il suo organo principale nella laringe, e il parlare
& appunto eccitazione di movimenti nella laringe attraverso gli
impulsi della volonta. Quando noi parliamo si verifica nella la-
ringe I'afflusso degli impulsi di volontd dalla sfera animica,
impulsi che muovono la parte dell'organismo di movimento
concentrata nel sistema della laringe, mentre la totalith del no-
stro organismo di movimento resta organismo sensorio per la
percezione delle parole. Questo avviene soltanto se, nel percepire
le parole, manteniamo I'organismo di movimento in stato di
quiete. Proprio per il fatto di tenerlo in stato di quiete, noi per-
cepiamo e comprendiamo le parole. Istintivamente, in un certo
senso, ognuno lo sa; infatti ogni uomo fa istintivamente qualcosa
che dimostra come nel subcosciente egli sappia quel che ho
esposto adesso. Parlerd in modo semplice e concreto. Io faccio
un movimento, alzo la mano con un gesto di difesa. La facolta
di compiere questo movimento, in quanto proviene ‘da tutto il
mio organismo motorio, perché il pilt piccolo movimento non
& infatti semplicemente localizzato in una parte, ma proviene da
tutto I'organismo motorio, questa facoltd dunque causa qualcosa
di ben determinato. Non facendo questo movimento, faccio
quanto & necessatio perché io possa comprendere quello che

236

viene espresso in parole da un altro uomo. Capisco cid che I’al-
tro dice non compiendo il movimento indicato mentre egli parla,
ma reprimendolo; risvegliando si tutto l'organismo di movi-
mento in me, fino per cosi dire alla punta delle dita, ma trat-
tenendo il movimento, arrestandomi, fermandomi. Trattenendo
il movimento, 10 comprendo quel che viene detto. Quando non
si vuole udire qualcosa si fa spesso quel movimento, volendo
indicare che si vuol reprimere la possibilita di udire. Ecco un sa-
pere istintivo del significato di questo modo di trattenere il
movimento.

L’womo fu originariamente disposto in modo che I’organi-
smo del movimento, che nello stesso tempo ¢ organismo del
senso della parola, fosse situato nel corso regolarmente pro-
gressivo dell’evoluzione dell’'umanita. Cosi, quando nell’epoca
lemurica fummo lasciati liberi dal nesso con il cosmo, eravamo
disposti in modo da comprendere le parole. Allora non eravamo
perd ancora in grado di pronunciarle. Apparird strano che si
avesse: la struttura per comprendere le parole e non si fosse in
grado di pronunciarle. Ma la stranezza & solo apparente; il
nostro organismo di movimento non era cosi precisamente pre-
disposto per I’ascolto, per la comprensione delle parole di un
altro uomo, bensi per comprendere qualcosa di diverso. Eravamo
originariamente molto pilt disposti a comprendere il linguaggio
elementare della natura, a percepire I’agire di certe entita ele-
mentari del mondo esterno. Abbiamo disimparato tutto questo
ottenendo in cambio la facoltd di poter noi stessi parlare. Que-
sto evento si & potuto verificare in quanto nell’epoca atlantica
la potenza arimanica operé un mutamento nell’organismo- del
movimento che ci era stato originariamente concesso. Dobbiamo
ringraziare la potenza arimanica della possibilitd di parlare, di
avere il dono della parola. Possiamo dunque dire che originaria-
mente eravamo predisposti a percepire il linguaggio diversa-
mente da come lo percepiamo oggi. Per la percezione del lin-
guaggio eravamo costituiti in modo che ci saremmo posti di
fronte all’altra persona (oggi tutto cid pud risultare assai strano

237



in quanto nel corso del tempo, dall’epoca atlantica in poi, ci si
& abituati a quanto si & verificato eﬁettivam.ente)‘e che avremmo
percepito pil 0 meno tutto I'altro uomo nei gesti e nelle espres-
sioni, con mezzi espressivi silenziosi; il nostro apparato di movi-
mento avrebbe imitato quei gesti e quelle espressioni permet-
tendoci di comprenderci senza l'intervento di un ﬁnguagg1o fi-
sicamente udibile. Eravamo costituiti per comprenderci n un
modo molto piu spirituale. In questo genere di comprensione
piu spirituale intervenne Arimane, specializzando il nostro or-
ganismo, rendendo il sistema laringeo atto a proferlre parole
sonore. Cid che rimaneva, oltre il sistema della laringe, fu reso
atto a comprendere parole sonore, sempre per opera di.Ari.mane.
In quanto organismo vitale noi possiamo percepire i pen-
sieri di un altro uomo. Anche per questo eravamo stati pred.l-
sposti a una percezione molto piu spirituale.di quanto non sia
effettivamente quella attuale. Potremmo dire che, se.mphf:e-
mente accostando l’altro, si aveva la possibilita di sentirne in-
teriormente i pensieri, di viverli. Oggi non 'abbiar.no altro che un
grossolano riflesso fisico di quella condiz.lorlle, In quanto per-
cepiamo i pensieri di un altro solo per via indiretta, ’tram1te il
linguaggio. Al massimo addestrandoci un poco nell’osservare
la mimica, il gestire, la fisionomia dell’altro, potremo' avere
una reminiscenza di cid per cui eravamo stati predisposti. Ij)ra—
vamo costituiti per percepire l'intera disposizione .di pensiero
di un uomo quando gli stavamo di fronte, per vivere questa
sua disposizione di pensiero e per percepirne ogni smgqla ma-
nifestazione attraverso ogni gesto e ogni espressione. Si tratta
ancora una volta di un dono arimanico che ha modificato questo
modo piu spirituale di percepire il mondo dei pen'si\eri;. é una
percezione che nel corso dell’evoluzione dffll’uman‘}ta si ¢ an-
data sempre pil concentrando sul linguaggio esteriore. .
Non serve affatto risalire molto addietro nell’evoluzione
dell’'umanita, basta arrivare al periodo egizio-caldaico, per non
parlare di quello indiano, e troveremo ancora fortemente pre-
sente la condizione che abbiamo descritta; bastera appunto

238

superare a ritroso il periodo greco-latino per trovare ancora
una sottile comprensione presso I'umanit per la vita dei pensieri
manifestantesi in parole non espresse, in cid che veniva ad espres-
sione attraverso la fisionomia, i gesti, le posizioni stesse, attra-
verso tutto I’atteggiamento che un uomo aveva di fronte a un
altro. Per tutto questo si & perduta ogni comprensione. Questo
atteggiamento ¢ andato scomparendo, ed oggi & davvero scarsa-
mente possibile scorgere gli interiori segreti del pensiero di un
uomo dal modo in cui egli si presenta. Dei pensieri di un altro
uomo udiamo quasi soltanto quel che ci arriva attraverso una
comunicazione fatta di parole udibili. Ma dal verificarsi di tutto
questo abbiamo ricevuto la facolty di fare del nostro apparato
vitale, del nostro organismo vitale, uno strumento per il pensare.
Se quanto ho descritto non si fosse verificato, se non vi fosse
stato Pinflusso arimanico di cui ho parlato, non avremmo avuto
il dono del pensare. Vediamo dunque come la nostra attuale fa-
colta di parlare sia in relazione con il senso della parola, del lin-
guaggio, ma indirettamente per mezzo di influenze arimaniche;
cosi pure la nostra attuale facoltd di pensare & in relazione con il
nostro senso del pensiero, sempre a seguito di influssi arimanici.
Vi era inoltre la predisposizione in noi a sentire I'io del-
Paltro in modo sottile, ad averne non solo I'esperienza ma P’in-
teriore percezione; 'uomo intero & infatti organo per il senso
dellio. Arimane operd fortemente anche per la specializzazione
del senso dellio, come gia aveva specializzato e trasformato il
senso del linguaggio e del pensiero. Per quanto riguarda il senso
dell’io il processo ¢ in divenire e si esprime nel fatto che a questo
riguardo 'umanita va incontro a una tendenza ben strana, Par-
lando di questo argomento si finisce inevitabilmente col dire
qualcosa di paradossale. Oggi siamo ancora agli inizi, e tutto
questo viene ad espressione ancora soltanto nel campo filosofico.
Ci sono gia oggi dei filosofi che negano la facoltd di percepire
interiormente I'io, ad esempio Mach * ed altri; ne ho anche par-
lato nella conferenza filosofica tenuta recentemente. Costoro
sono dell’opinione che non esista alcuna facolta di percezione

239



‘interiore dell’io, ma che l'io venga percepito in quanto si pet-
cepiscono le altre persone. Tale tendenza 'condl.lc'e a pensare
nel modo grottesco cui ho gia accennato. Gli uomini potrebbe'ro
arrivare a dirsi: gli altri mi vengono incontro procedendf)‘ su
queste due gambe oscillanti, cosi come dic.e\.ramo, e da cid. si
potrebbe concludere che interiormente & ivi presente un ‘io.
Avendo poi anch’io P'aspetto delle persone che mi vengono in-
contro, posso concludere che sard io stesso fornito di un jo.
Dall’io altrui si dedurrebbe.il proprio. Tutto questo ¢ gia pre-
sente in molte asserzioni del giorno d’oggi, specialmente quand(?
dalla parte cui mi riferisco vien desc1:itto come 1’i9 si sviluppi
durante questa nostra singola evoluzione tra nascita e morte.
Nella psicologia attuale si trova descritto come la concezione
dell’io si sviluppi dal confronto con gli altr}. Da bamb}m not
non possediamo una concezione del nostro io, ma. per il .fatto
di percepire gli altri trasferiamo su noi stessi cio cl_le ved}amo
in loro. La facolta di trarre delle conclusioni su noi stessi ba-
sandoci sugli altri diventera sempre piu grande. Proprio come
dal senso del pensiero si ¢ sviluppata la facolta del pensare e d?.l
senso del linguaggio la facolta del parlare, cosi la facolta di speri-
mentare se stessi insieme al mondo si andra sempre pit sv%lup-
pando accanto alla facoltd di percepire gli io degl.i altri. Stiamo
trattando di distinzioni sottili, ma si devono gia poter com-
prendere. Lelemento arimanico collabora con grandissima forza
a questa fine dell’'uomo. o . .

Osserviamo adesso 'uomo da un altro lato. Abbiamo qui
il senso del tatto. Ho detto che il senso del tatto ¢ fondamental-
mente un senso interiore. Infatti nel toccare qualcosa, un ta-
volo per esempio, viene esercitata su di goi una pr.essione; ma
cid che percepiamo ¢ in effetti un’esperienza interiore. Quello
che si effettua su di noi nell’urto & proprio ’esperienza percet-
tiva. Cio che vi sperimentiamo, resta totalmente nella nostra
interiorita, nel senso del tatto. Il senso del tatto & dunque qual-
cosa che in fondo si spinge solo fino all’estrema Periféna della
pelle; poiché il mondo esterno preme alla periferia della pelle,

240

€ questo urtare o altri contatti con il mondo esterno provocano
in noi esperienze interiori, noi dunque abbiamo per questo le
esperienze del senso del tatto. Il tatto ¢ il senso maggiormente pe-
riferico e pure in sostanza un senso interiore. Lo strumento
per il tatto & sviluppato principalmente alla periferia e invia
allinterno solo sottili ramificazioni, che non sono chiaramente
individuate dalla fisiologia scientifica esteriore, in quanto essa
non distingue chiaramente il senso del tatto da quello del calore.

Possediamo anche un organo per il senso del tatto che &
esteso come un reticolato, si potrebbe dire su tutta la nostra su-
perficie e invia all’interno sottili ramificazioni. Che cosa & dun-
que tale reticolato, se cosi posso esprimermi con una designa-
zione grossolana? Quale il fine originario della sua esistenza ?
Appare subito evidente che il senso del tatto, sebbene venga
impiegato per percepire il mondo esterno mediante il contatto
con esso, ci fornisce in realtd delle esperienze di fatti interiori.
E un dato di fatto tanto innegabile quanto importante e notevole.
Ricollegandoci a questo, come risulta dalla scienza dello spirito,
diremo che originariamente.il senso del tatto non era affatto
destinato alla percezione del mondo esterno, del mondo fisico,
come oggi avviene, ma che anche qui si & operata una metamor-
fosi. Destinazione del senso del tatto era in realtd che il nostro
io, inteso del tutto spiritualmente la quarta parte costitutiva del
nostro organismo, si potesse spiritualmente estendere attraverso
tutto il nostro corpo. Gli organi, che sono gli organi del tatto,
ci davano originariamente il senso del nostro io in una esperienza
interiore, ci davano la percezione interiore del nostro jo.

Eccoci adesso alla interiore percezione dell’io. Distinguiamo
dunque bene: I’essere dell’io & un essere reale, un essere spiri-
tualmente sostanziale, che si trova in noi e che si estende fino al
reticolato del senso del tatto; tale reticolato del tatto, che viene
interiormente toccato dall’io estendentesi, ci da appunto la per-
cezione dell’io. Se il senso del tatto fosse.rimasto alla sua de-
stinazione originaria alla cui essenza ho testé accennato, non
avremmo avuto per suo tramite le percezioni nel modo in cui

241



ora le abbiamo. Avremmo certamente urtato contro gli oggetti del
mondo esterno, ma la cosa ci avrebbe lasciati completamente
indifferenti. Avremmo urtato gli oggetti, oppure li avremmo
sfiorati con la punta delle dita, ma tutto questo non sarebbe
stato il tatto. L’esperienza che avremmo avuta da questi scontri
con il mondo esterno sarebbe stata un’esperienza, una sensazione
del nostro io, ma non si sarebbe parlato di percezione del mondo
esterno. Dall’evoluzione dell’epoca lemurica in poi il nostro
organismo dové subire una trasformazione tale da renderlo atto
a percepire il mondo esterno tramite il tatto, anziché fungere
da suscitatore di percezioni per il senso interiore dellio. Fu
questa un’opera di Lucifero; a Lucifero dobbiamo ascrivere tale
trasformazione. La nostra esperienza dell’io si ¢ tanto specializ-
zata che possiamo sperimentare nel tatto il mondo esterno, ma
come naturale conseguenza abbiamo anche offuscato la nostra

esperienza dell’io.” Tale esperienza sarebbe completamente di-

versa se si potesse andare per il mondo senza dover sempre
badare a cid che ci urta o ci preme, o se qualcosa ¢ ruvido o
liscio.

L’elemento luciferico che ha conformato il senso del tatto
si. mescola dunque all’esperienza dell’io. Si tratta quindi di
qualcosa di squisitamente interiore che si mescola con un ele-
mento esterno, come nel senso del linguaggio si mescolano un
elemento esteriore e uno interiore. Il senso del linguaggio era
stato destinato alla percezione di parole che non avrebbero poi
dovuto risonare. Il parlare quale elemento interiore vi si & in-
serito in seguito. Qui invece vi era un elemento interiore, e uno
esteriore vi si & poi aggiunto: la percezione esterna.

Senso della vita: 'organo del senso della vita, mediante il
quale percepiamo sperimentando la nostra costituzione interiore,
ha subito in modo analogo una trasformazione a causa di un in-
flusso luciferico; al riguardo eravamo destinati a che il nostro
corpo astrale si percepisse interiormente, si sperimentasse nel
nostro organismo vitale. Ma a questo si frammise la facolta di
sperimentare la costituzione corporea interna, la costituzione

242

interna dell'uvomo col suo benessere o malessere. Il che ¢ dovuto
all'intervento di un impulso luciferico. Come I'io viene colle-
gato al tatto, cosi l'astrale viene qui collegato al benessere o
malessere della nostra costituzione vitale.

Il nostro organismo di movimento era stato originariamente
preparato perché noi sperimentassimo l’azione reciproca ‘del-
organismo medesimo con il nostro corpo eterico. A cid si &
aggiunta la facoltd di percepire e sperimentare la nostra mobilita
interiore, vale a dire proprio il senso del movimento. Di nuovo
un impulso luciferico. Dobbiamo dunque a influssi arimanici
da un lato e luciferici dall’altro le trasformazioni di tutto il no-
stro essere umano. I sensi destinati al piano fisico, quali il senso
dell’io, del pensiero, del linguaggio, sono trasformazioni arima-
niche. Solo perché il senso del tatto, della vita, del movimento
sono stati trasformati da Lucifero, noi siamo divenuti gli uomini
che siamo qui sul piano fisico. Abbiamo solo una zona mediana
che ¢ stata preservata da questi influssi. Nello schema che segue
al.)biamo una precisa e dettagliata esposizione del nostro orga-
nismo.

- Oggi non continuerd queste considerazioni ma le prose-
guird domani, perché & bene che si rifletta su argomenti come
questi. Vedremo domani limportanza di questa esposizione
per ampliare la grande; significativa, pregnante veritd della re-
lazione fra il nostro capo e il corpo dell’incarnazione precedente,
e ancora I'importanza della relazione tra il corpo della presente
incarnazione e il capo di quella futura, con tutto quanto ne con-
segue per il nostro nesso con il cosmo.

Vediamo dunque quanto sia necessario indirizzare Iat-
tenzione sulla condizione di equilibrio, essenziale e significativa
che deve venir realizzata nel mondo fra Ielemento ari‘manicc;
e quello luciferico. Pensiamo che I'io dell’uomo partecipa per
cosi dire ai due termini estremi: qui I'io dall’esterno, nel tatto
lio dall’interno (nel disegno le frecce arancione). Analogamente
il corpo astrale partecipa al pensare e dall’interno si collega al-
Porganismo vitale (frecce rosse). 11 corpo eterico ¢ impegnato

243



1- Seuso dell 1o 5
2’ S. d. ﬁ%"’ero ‘o'.:';,”lnu V1/Ae
ey

. * (3 -~
3- 5.4 ihquaggio wBawwym)

-~
G,

-

l{-l §. doll udrfo 1y,
5. §.d. calore
6+ S.d. VI:S'/L%
1~ 8.d.qusty
8~ 8. dell odprato

% 4

_—f Y
9-s.dell '(74(/(///5 /{o frecee

10-4. d. movimehlo srsrer Aranciane
. cp 7 gl

- 5. d. V/fd; “ rrgree 19$S0

11-5.d tatt¥’

-~ NN SRR AS
\\‘\\\\ \\\5 S

R ITYFY YV

~

I"’l
l"'

\Naawwaqazurro

qui quando il parlare non si manifesta, ma lo & anche dall’in-
‘terno, nel senso del movimento (frecce blu). Al centro abbiamo
tutto ci0 in cui sono meno impegnati «il toccare, pensare, vi-
vere, parlare e muoversi »; una specie di punto di mezzo della
bilancia, un punto di quiete. Quanto pil ci si avvicina al centro,
tanto pill il busto rimane fermo. Dai lati trabocca. Nel centro
avremmo dunque una specie di condizione di quiete.

Ecco che Pentitd umana ci si rivela come influenzata in
modo significativo da due lati. E necessario che Ielemento
arimanico € quello luciferico vengano considerati nel giusto
modo, volendo comprendere I'uomo nella sua costituzione come
pure nella sua attuale attivit.

244

QUINDICESIMA CONFERENZA

Dornach, 3 settembre 1916

Se ripassiamo con lo sguardo le cose di cui abbiamo par-
lato ieri, potrd scaturirne una conclusione generale. Certamente
& piuttosto complicato seguire in tutti i particolari la trattazione
di ieri, ma una conclusione ci stara senz’altro dinanzi: i nostri
dodici sensi, quali abbiamo imparato a conoscerli, devono es-
sere concepiti come qualcosa alla cui conformazione non par-
tecipa soltanto il corso regolare dell’evoluzione, bensi anche i
principi arimanico e luciferico. Se ne deduce che nei confronti
degli elementi arimanici e luciferici & necessario un atteggiamento
piu obiettivo di quanto assai spesso non accada, per il semplice
motivo che alla nostra completa configurazione umana parte-
cipano in modo ‘cosi energico proprio 1 principi arimanico e lu-
ciferico. Ricordando ora che ’elemento arimanico e ’elemento
luciferico sono un danno nell’evoluzione dell’'umanitd solo in

" quanto non entrano nella giusta posizione, potremo anche rap-

presentarci come il principio arimanico, che ieri abbiamo po-
tuto seguire ad una estremita della linea dei nostri sensi, e come
quello luciferico all’estremitad inferiore, siano intervenuti nel-
I'evoluzione in modo errato e indebito rispetto a quanto era
stato loro concesso. Ne derivano cosi i vari traviamenti dell’uo-
mo. Tali traviamenti devono perd essere possibili, perché al-
trimenti 'uomo non potrebbe seguire le sue vie nel cosmo per
libera volonta. Deve inoltre essere possibile che quanto possiamo
avere solo per mezzo della potenza di Arimane sia passibile di
errore, € cosi pure quanto dobbiamo alla potenza di Lucifero;
ma deve anche essere possibile che noi troviamo la giusta via

245



nell’evoluzione, mantenendoci in costante equilibrio tra la po-
tenza arimanica e quella luciferica e padroneggiandole.

Molte cose si potrebbero chiarire se le veritd cui abbiamo
accennato leri venissero ulteriormente approfondite; in queste
verita & infatti contenuta la chiave degli innumerevoli enigmi
della vita che proprio nel presente si fanno incontro all’'uomo.
Ma non ¢ tuttavia possibile attualmente, neppure nelle nostre
cerchie, parlare di questi nessi che pur risultano da fondamenti
scientifico-spirituali assolutamente obiettivi ¢ che non possono
ancora venir rivelati nel momento presente. Vogliamo ora par-
lare anche delle forze vitali, degli impulsi vitali che abbiamo
indicato per cosi dire come un sistema planetario interno. Come
abbiamo considerato le dodici sfere sensorie, consideriamo ora
le sette sfere vitali: respirazione, calore, nutrizione, secrezione,
conservazione, crescita, riproduzione. Sono 1 sette impulsi vi-
tali, il sistema planetario presente nell'uomo in contrapposizione
allo zodiaco dei dodici sensi. Come gia per lo zodiaco dei do-
dici sensi in cui linfluenza arimanica e quella luciferica hanno
prodotto qualcosa di diverso da quanto previsto nella regolare
evoluzione, cosl lo stesso possiamo dire riguardo ai sette im-
pulsi vitali. Di nuovo possiamo dire: i tre impulsi vitali, quelli
esteriori, che mettono 'uomo in relazione con il mondo esterno,
possono venire influenzati in senso arimanico; i tre impulsi
vitali che piu si riferiscono al processo vitale interiore, possono
subire I'influenza luciferica. Soltanto nel centro la secrezione
¢ in certo modo elemento equilibratore, essendo di per sé, per
sua naturale configurazione, gid pil in equilibrio.

Nella respirazione vi & qualcosa che potremmo indicare
dicendo che noi non respiriamo realmente come avremmo fatto
se solo gli impulsi divino-spirituali regolarmente progrediti fos-
sero attivi nella respirazione, quegli impulsi di cui parla I'ini-
zio del Vecchio Testamento, come se solo la forza di Jahve fosse
presente nella respirazione. Respiriamo in modo corrispondente
alla trasformazione operata da forze arimaniche entro il nostro
sistema respiratorio; forze che sono intervenute nella vita umana

246

durante P'epoca atlantica. Non respiriamo semplicemente, bensi
consumiamo il nostro organismo nella respirazione, e in tale
consumare si manifesta un certo benessere vitale. In effetti, nel
corso della vita tra nascita e morte, avviene che noi esercitiamo
in certo modo il processo respiratorio pil energicamente di
quanto non ci fosse stato assegnato. Il consumo delle nostre
forze vitali dipende fortemente da questo influsso arimanico.
In modo un po’ grossolano si potrebbe dire: se I'influsso ari-
manico non fosse presente, inspireremmo una minore quantiti
di ossigeno, e il processo di invecchiamento non avrebbe luogo
cosi intensamente come avviene adesso; non avrebbe luogo,
cosi come oggi avviene, quell’'usura del nostro organismo che
si esprime nella vecchiaia, nell’'invecchiare, nell’invecchiare che
non ¢ solo un accumularsi di anni, ma qualcosa che diviene vi-
sibile. Tutto questo dipende per molti aspetti dall’influsso ari-
manico sul processo respiratorio.

Il processo del nostro calore & collegato, tramite 'influsso
luciferico, 2 un processo di combustione nel nostro organismo
piu forte di quello che avrebbe dovuto aver luogo nell’evolu-
zione regolare; il consumarsi & pari alla combustione. Noi ef-
fettivamente ci bruciamo.

La nutrizione ¢ legata per I'influsso arimanico al deposito
nell’'organismo, alle sostanze che, assunte quale nutrimento,
non vengono semplicemente assimilate, ma si depositano quasi
come sostanza estranea. La formazione di grasso & il processo
che pil normalmente si ricollega a questo fenomeno. La for-
mazione di grasso € un processo che qui deve venir spiegato
dal punto di vista arimanico. Naturalmente si potrebbe darne
una spiegazione anche dal punto di vista luciferico, ma signifi-
cherebbe aprire un altro capitolo. Dunque la possibilitd di depo-
sitare sostanze nutritive che possano considerarsi quasi sostanze
estranee, il consumarsi del nostro .organismo, la combustione,
laccumulo di sostanze ¢ quanto dobbiamo all’influsso arima-
nico, per quanto riguarda questi tre impulsi vitali. La secre-
zione determina una separazione.

247



La conservazione subisce l'influsso luciferico. Tutte le
forze modificano il nostro interno processo di conservazione,
e quello che si verifica & persino paragonabile al processo di de-
posito. Tutte le nostre disposizioni alla ossificazione, alla scle-
rosi sono da ricondursi a questo settore. Si potrebbe anche
chiamarlo indurimento in generale. Noi induriamo il nostro
organismo nel corso della vita. Tutto questo avviene tramite
influssi luciferici, & legato a effetti luciferici. Finché non oltre-
passano un certo limite diventando sclerosi o altre forme pato-
logiche, questi processi di indurimento vengono sperimentati
nell’organismo come un certo permanente benessere. Soltanto
se il fenomeno oltrepassa un determinato punto, noi non lo spe-
rimentiamo pill come benessere ma come malattia, si tratti di
sclerosi, cateratta o simili.

Anche il processo di crescita subisce un influsso luciferico;
questo si esprime nel fatto che nella crescita dell’'uomo, senza
questo influsso luciferico, non subentrerebbe tra nascita e morte
una particolare discontinuita. Ma la presenza dell’influsso lu-
ciferico, particolarmente intensa nei primi stadi della crescita,
nei primi periodi della crescita, trasforma il semplice processo di
accrescimento in un processo di maturazione. Il maturare, la
maturith sessuale sono una metamorfosi luciferica del semplice
processo di crescita. Tutto cid che si collega a questa condizione
indica come proprio la disposizione evolutiva originaria, pur

senza condurre a questa discontinuitd nel maturare, avrebbe

sospinto 'uomo a una crescita continuativa. La maturitd ses-
suale nell’'uomo e nella donna, con tutto quanto vi si riconnette,
la metamorfosi ché ha luogo negli anni della maturazione ses-
suale fino al cambiamento della voce, sono fenomeni in relazione
con questo influsso luciferico.

L’azione dell’influsso luciferico sulla riproduzione trasforma
quest’ultima in generazione, in possibilita di procreazione fisica
esteriore. Originariamente, tramite le forze divino-spirituali del
progresso, 'uomo era destinato a rigenerare solo se stesso; egli
doveva sempre rigenerarsi. Perché sia possibile crescere, devono

248

<

formarsi sempre delle parti nuove: una rigenerazione interna.
L’esistenza di una riproduzione esterna, di una riproduzione che
diviene generazione, ¢ da ricondursi all'influsso luciferico. Sap-
piamo come nella Bibbia si accenni chiaramente a quest’ultimo
influsso luciferico, a quello sulla riproduzione, sulla crescita.
Dalla lettura della Bibbia, dalle potenti e titaniche immagini
in essa contenute, risulta fra le righe veramente cid che & stato
esposto anche ora. Abbiamo dunque qui anche un cooperare
dell’elemento luciferico e dell’elemento arimanico.

1 Respirazione - Logorio
arimanico { 2 Calore -. Combustione
| 3 Nutrizione - Deposito
4 Secrezione
5 Mantenimento - Indurimento
luciferico { 6 Crescita - Maturazione
| 7 Riproduzione - Generazione

Riguardando ora quanto si & detto a proposito delle dodici
sfere sensorie e dei sette processi vitali, per cosi dire interiore
zodiaco e interiore sistema planetario dell'uomo, dobbiamo am-
mettere che un sapere che scopra queste cose deve essere di-
verso da quello che oggi comunemente vien chiamato sapere.
Il-sapere odierno, I’odierna conoscenza, sfiora la superficie, 1’este-
riorita delle cose. Ma & necessario conquistarsi concetti e rappre-
sentazioni che si trovino alla soglia del mondo spirituale. Non &
necessario esser penetrati nel mondo spirituale, ma semplice-
mente cercare di conquistarsi delle rappresentazioni per mezzo

~della scienza dello spirito, rappresentazioni che siano alla soglia

del mondo spirituale, e si sentira che per loro mezzo questo sa-
pere e questa conoscenza divengono pil attivi, piu interiormente
intensi, divengono realmente atti a penetrare cid che vive negli
esseri; nel nostro caso quindi quel che vive nell'uomo stesso.
Dobbiamo per cosi dire arrivare a sperimentare insieme al cosmo;
non dobbiamo semplicemente porci quali osservatori e lasciare

249



che solo dalla superficie esso agisca su di noi. Dobbiamo avere
esperienza di cio che & attivo, che vive e tesse negli esseri. Per
mezzo della scienza dello spirito non si conquista soltanto un
sapere diverso, ma realmente un sapere di altra natura. Compor-
tandosi come un anatomista o un fisiologo attuali, non sara
possibile tener separate nel processo respiratorio la parte regoldre
e quella arimanica, poiché tutto avviene contemporaneamente;
si dovrebbe per cosi dire penetrare nel processo respiratorio e
averne un’esperienza. Allora si sperimenterebbe gia il giuoco
intrecciato delle due forze, dei due impulsi. Questo immergersi
nel mondo & qualcosa che il nostro tempo ha perduto e soprat-
tutto ha perduto per molteplici aspetti la scienza attuale. Come
spesso ho sottolineato si crede che questo sapere attivo, operante
in profondita, questo sapere che si immerge nelle cose, che non
si arresta alla superficie e riesce a pervenire alle forze, sia o qual-
cosa di diverso dal sapere, o qualcosa che I'umanitd ha perduto
da lungo tempo. Ma non ¢& vero che tutto questo si sia perduto
per 'umanita da cosi lungo tempo. Basta risalire solo un poco
nel corso dei secoli per aver la possibilita di studiare come in
un tempo non cosi remoto questo sapere interiormente attivo
esistesse ancora. Prendiamo il processo vitale. A tutta prima
esso si presenta come una totalitd; esso ci costituisce, ci conforma.
Si tratta perd dell’intrecciarsi di sette impulsi vitali; di un reale
sistema planetario interno. Ricordiamo come nelle considera-
zioni di queste settimane io abbia sempre posto I’accento sul
fatto che ci si deve abituare a cido che pud apparir paradossale
se sl vuole conquistare una reale conoscenza.

Ho detto: quel che avviene nell’'uomo e che l'attuale dar-
winismo materialistico ricerca - nell'uomo non deve apparire
come una spiegazione di quanto avviene nell’'uomo stesso, ma
precisamente come una spiegazione del macrocosmo, dell’uni-
verso. Viceversa all’esterno, nei grandi processi astronomici, si
trovera la spiegazione di quanto & presente nell'uomo. Ci si
deve perd immettere in modo vivo nel processo del mondo, ci
si deve realmente immergere in esso. Non basta riguardare tale

250

processo dalla superficie. Guardare esteriormente Sole, Luna,
Marte, Mercurio, Giove e gli altri corpi nel loro passaggio nel
cielo ¢ appunto fermarsi alla superficie; & necessario invece spe-
rimentare cid che essi compiono nel loro corso attraverso il
cosmo, sperimentare le forze che essi irradiano, ciascuno in
modo diverso, vedere che effettivamente esistono all’esterno
delle forze differenziate. Se dunque I'universo pud spiegarci
quel che & in noi, a questo giusto pensiero se ne collega un altro
anche del tutto giusto: riuscendo a conoscere in modo realmente

~vivente le forze che si celano nei pianeti, dovra scaturire da

tale vivente conoscenza qualcosa che renda comprensibile la
vita umana. Comprendere la vita umana dalle profondita del-
Puniverso per vivente conoscenza: ecco a cosa tende l'attuale
scienza dello spirito. Tutto questo perd esisteva anche in pre-
cedenza. Non & necessario risalire addirittura al medioevo per
trovare meravigliose massime, passate poi alla stampa, che di
solito non vengono veramente intese, € che sono spiegate come
oggi avviene in modo alquanto esteriore; tali scritti ci indicano
come in tempi non troppo remoti esistesse ancora un sapere
vivente, anche se di natura atavica:

O Sole, re di questo mondo,

La Luna conserva la progenie tua,

Mercurio vi congiunge stabilmente,

Senza il favor di Venere nulla si raggiunge,

Che Marte ha scelto come sposo;

La grazia di Giove non sara perduta

Si che Saturno, vecchio e canuto,

Nella pluralitd dei color si manifesti *

Ecco un motto in cui si accenna a quali siano le forze lo-
calizzate in cid che possiamo chiamare le entitd interiormente
viventi dei pianeti; i pianeti considerati non semplicemente
in un modo esteriore, supetficiale. In questo motto sono espres-
se le forze di tutto il sistema planetario, in modo che nell’affer-

rarne il senso divenga comprensibile I’azione dei pianeti stessi
sull’uomo.

251



Che cosa viene dunque espresso in questo motto ? Ne dird
ora il significato con parole diverse: noi viviamo qui nel corpo
fisico tra nascita e morte; in complesso questo ¢ in relazione con
le forze che la Terra riceve dal Sole. Ma anche altre forze sono
necessarie perché il genere umano possa realmente esistere qui.
Perché il genere umano non rimanga semplicemente come il
Sole lo ha formato, ma possa anche riprodursi e la stirpe venir
conservata, sono necessarie le forze che promanano dalla Luna:

La Luna conserva la progenie tua.
I due impulsi poi, quello solare e quello lunare, vengono tenuti
insieme dall'impulso di Mercurio:

Mercurio vi congiunge stabilmente.
Pertanto l'intero processo si fa sempre pil spirituale. La nostra
esistenza fisica, la nostra presenza in figura umana, dipendono
dal Sole; percio il Sole ¢ il re di questo mondo, inteso come Sole
fisico. Soltanto in conseguenza della discesa del Cristo dal Sole
sulla Terra, il Sole & anche spirituale. Ma proprio perché il
Sole & a tutta prima un corpo fisico, ci rende possibile la vita
sulla Terra quali uomini fisici.

La Luna conserva la progenie tua
trapassa nello spirituale. E ancor piti:

Mercurio vi congiunge stabilmente;
un ulteriore passaggio nello spirituale &:

Senza il favor di Venere nulla si raggiunge,

vale a dire che & necessario cid che proviene dagli impulsi di
Venere, che irradia nel tutto infondendogli calore, infiamman-
dolo. Da Marte proviene cid che serve all’impulso di Venere,
perché unendovisi trovi in questo la sua posizione contraria.
Ancor piu spirituale, ma spirituale nel fisico, & cid che proviene
da Giove, «la grazia di Giove». L’uomo deve la sua esistenza
entro il genere umano all’azione della forza di Saturno; essa
¢ la forza piu antica che ora agisce per cosi dire nell’estrema pe-

riferia, agisce dall’ambito animico-spirituale in modo che anche.

nell'vomo I’elemento animico-spirituale possa compenetrare

252

completamente il fisico. Per mezzo del Sole non potremmo essere
altro che carne e sangue. Tramite Saturno non siamo pit solo .
carne e sangue, ma carne e sangue irradiati e riscaldati dall’ani-
ma e dallo spirito. L’anima si mostra in noi per mezzo della
forza di Saturno, la piu antica, « vecchia e canuta »:

Si che Saturno, vecchio e canuto,

nella plurality dei color si manifesti.
Il nostro incarnato nelle varie sfumature & infatti I’espressione
nel fisico. dell’animico-spirituale. Nel nostro incarnato sono ef-
fettivamente presenti tutti i colori.

Si che Saturno, vecchio e canuto,

nella pluralitd dei color si manifesti.

In tali antichi motti un po’ goffi & perd contenuto un sapere
antichissimo che nella nostra odierna superficialitd abbiame per-
duto, e che dobbiamo tornare a cercare. Col tramonto del quarto
periodo postatlantico, dal secolo quindicesimo o sedicesimo in-
poi, tramonta anche questo antico sapere atavicamente chiaro-
veggente, e subentra in sua vece un sapere puramente fisico che
si arresta alla superficie, senza pit immergersi nelle cose. Ma un
sapere che possa entrare nella profonditd delle cose deve .ap-
punto essere riconquistato per mezzo della scienza dello spirito.
Nel passato ci si esprimeva cosi. Adesso parliamo come abbiamo
fatto iert e oggi, cercando di caratterizzare le nostre dodici
sfere sensorie, 1 nostri sette impulsi vitali che si inseriscono
nell’agire spirituale del cosmo. Dovrd dunque riemergere un
sapere perduto, ma il sapere perduto che dovra riemergere sari
posseduto dall’'uomo -in maniera diversa, sard posseduto con
piena coscienza; quello che ritroviamo in questi motti era in-
vece un sapere non pienamente cosciente. Gli uomini conosce-
vano questi motti attraverso antiche tradizioni. Se si fosse chie-
sto alle persone che effettivamente sperimentavano in sé la

forza di tali motti come vi fossero pervenuti, si sarebbe ricevuta
questa risposta: «Si noi conosciamo 1 versetti “O Sole, re di
questo mondo, la Luna conserva la progenie tua”, sappiamo che

con il contenuto di questi versi si comprende anche il processo

253



vitale dell’'umanitd; ma non possiamo sapere come si sia giunti
alla comprensione di tali cose ». Cosi avrebbero parlato quelle
persone.

Furono entita spirituali a insegnare in antichi tempi le
veritd che furono trascritte in quei motti, veritd che scesero dal
mondo spirituale sulla Terra per ispirazione divina senza che
vi fosse un processo pienamente cosciente. Nel linguaggio &
conservata la saggezza primordiale; essa ¢ contenuta nelle idee
e nei concetti che il linguaggio ha plasmato e percid, parallela-
mente al processo di materializzazione del sapere, della cono-
scenza, si verifico anche l'incapacitd di comprendere la spi-
ritualitd del linguaggio. Se si tornasse ai secoli ottavo, nono o
decimo, osservando la storia non come una favola convenuta
ma in modo veramente reale, si scoprirebbe che la gente sa-
peva che il linguaggio & qualcosa che & in relazione con processi
del mondo spirituale. Certamente quelle persone, qui in Europa,
non dicevano come diciamo noi oggi, e cioé che la facoltd del
linguaggio nell'uomo & un processo che scaturisce o dall’ele-
mento divino-spirituale progrediente nel senso dell’evoluzione,
o dall’elemento arimarnico o da quello luciferico. Non potevano
quelle persone esprimersi cosi; sapevano perd con un subco-
sciente sentire che il linguaggio, nell'uso comune che se ne fa,
¢ qualcosa che 'uomo non possiede con pieno diritto. Lo si
deve nobilitare condensando per cosi dire le somme veritd in
motti sacri, in motti che vengono osservati come sacri. Pertanto
tutte le verita vennero formulate proprio in simili motti. Ho
scelto una di queste massime, formulata piuttosto goffamente
in un’epoca gia tarda, al tramonto del quarto periodo postatlan-
tico. Eppure quei versi sono tali da risultare solenni anche nella
loro rozzezza. Da quei versi emana perd qualcosa che viene a
neutralizzare l'influsso arimanico. Il sentimento di santitd che
essi ci procurano si contrappone all’elemento arimanico, para-
lizzandolo. Qui troviamo I’equilibrio. L’elemento arimanico
proveniente dall’esterno viene tenuto in equilibrio da un sen-
timento, da un sentimento sacro che scaturisce dall’interioriti.

254

Ecco il perché di quel particolare atteggiamento che in tempi
passati si aveva di fronte al linguaggio e che ora si ¢ completa-
mente perduto per far posto a un nesso esteriore con il linguag-
gio, con lo spirito del linguaggio.

Era trascorso solo poco tempo dall’inizio del quinto periodo
postatlantico quando si annuncid il materialismo moderno. In
tempi precedenti il linguaggio veniva considerato qualcosa che
agiva come una specie di gesto, che accennava al reale senza es-
sere reale esso stesso. Ho gid cercato spesse volte di chiarire
che cosa s’intenda con questo. Cane, lupo o agnello sono espres-
sioni linguistiche. I moderni teorici del linguaggio non riescono
a venir a capo di queste espressioni poiché esse, secondo il
loro punto di vista, non hanno alcun significato. Di fronte a un
determinato quadrupede pronunciamo il nome cane, e cosi
anche di fronte a un altro quadrupede dello stesso genere. La
parola qualifica entrambi come cane; con la parola «cane»
si qualifica il singolo come pure la totalitd degli animali della
stessa natura. Gli uomini di oggi sentono questo dissidio, sen-
tono che la parola & qualcosa di sospeso in aria. Non scorgendo
pitt lo spirituale & per essi un nulla; anche il significato della
parola ¢ diventato un nulla. Ho chiarito questo punto, dicendo:
« Gli uomini ritengono che lupo o agnello non siano altro che
un vuoto nome, una parola. Ma ci si convince che non ¢ un puro
e semplice nome o una vuota parola cercando di isolare un lupo
e di nutrirlo solo con carne d’agnello, vale a dire con materia-
agnello, finché si sia operata la sostituzione di tutta la materia
originaria. Nel lupo non vi & ora piu nulla della vecchia materia-
lupo. E dunque il lupo divenuto completamente agnello? No
certo! Il “lupo” & ancora qualcosa di diverso dalla materia che
lo costituisce ». I punti di vista materialistici sono veramente
cosi assurdi che non ¢ difficile confutarli. Proprio con una con-
siderazione come quella indicata si pud sconfiggere il materia-
lismo. Ma se non si ha pilt presente che cosa siano 1’essenza-
lupo nel lupo, e l'essenza-agnello nell’agnello, non si riuscira
neanche a raccapezzarsi con le parole.

255



E stato in un primo momento compito di questo periodo
postatlantico di diventare materialistico. Il materialismo do-
veva in certo modo venire introdotto, e percio nel quinto periodo
postatlantico doveva giustamente cominciare l’iniziazione del
mondo nei confronti del materialismo, nei confronti di un .sen-
tire, un pensare e uno sperimentare materialistici. Tutto questo
doveva avvenire in due sensi. Per prima cosa doveva venire
indicato agli uomini come la salvezza dell'umanitd consistesse
nel trattare il mondo materialisticamente, nell’avere con esso
un rapporto puramente materialistico. Naturalmente questa
puo essere semplicemente la salvezza per la corrente materiali-
stica del quinto periodo postatlantico, ma viene sempre dichia-
rata come universalmente valida. Nei tempi in cui venivano
ancora creati quei motti, il mondo non poteva essere trattato in
modo solo materialistico; ci si sentiva ancora partecipi di una

_realtd vivente che si irradiava da tutta la vita del sistema pla-
netario, come appunto troviamo espresso in quei versi. Si deve
avere comprensione per versi di tal genere. Tuttavia era neces-
sario che 'umanita ricevesse quanto non aveva mai avuto prima:
la possibilita di trattare I’elemento esteriore meccanico e mate-
rialistico per trovarvi in primo luogo l’essenziale per il quinto
periodo postatlantico. La scienza dello spirito deve entrare nel
quinto periodo postatlantico a partire da ora, ma dagli ostacoli
che le si fanno incontro si potrebbe giudicare che una rapida
affermazione non sara possibile, e che essa avra pieno significato
solo nel sesto periodo postatlantico. E proprio cosi. Infatti nel
quinto periodo postatlantico essa trovera sempre in tutto ’ele-
mento materialistico un essenziale oppositore. Questo ¢ il primo
punto.

Il secondo punto & che la lingua viene disconosciuta e alle
parole che non significano soltanto immediate qualitd sensibili
non viene attribuito alcun carattere di realtd. Questo punto di
vista doveva esser messo di fronte all’umanitd. L’'umanita doveva
sentirsi dire che il linguaggio crea delle parole, ma che solo
un tempo ormai trascorso, intessuto di pregiudizi e supersti-

256

zioni, considerava tali parole come designazione di elementi reali,
che era necessario liberarsi del contenuto delle parole; le parole
infatti non sono altro che idoli. Ecco cosi che Bacone, Bacone
da Verulamio, anche adempiendo un incarico del mondo spiri-
tuale, introdusse nel nostro quinto periodo postatlantico il di-
sconoscimento del linguaggio, eliminando nell’'umanita il sen-

timento che il linguaggio contenga un elemento spirituale.

Egli defini idoli tutti i concetti pregni di contenuto, distinguen-
doli in varie specie. Si tratta di un’operazione veramente radicale.

In primo luogo, secondo Bacone, gli uomini dispongono delle
parole con le quali credono di poter indicare qualcosa di reale,
parole che sorgono semplicemente dalla necessitd di una vita
associativa; sono idoli, pregiudizi della stirpe, del popolo, idola
tribus. Poi, nel modo di concepire il mondo, 'uomo cerca erro-
neamente di introdurre elementi spirituali. La conoscenza na-
sce nell’uomo come in una caverna, ma poiché egli vi introduce
il mondo esteriore, si forma delle parole per cid che vuol ricono-
scere. Anche queste parole rimandano a qualcosa di non reale.
Sono questi gli idola specus. Un altro genere di idola, vale a dire
designazioni per qualcosa di non reale, sono le parole che sca-
turiscono dall’impulso degli uomini a riunirsi, non solo secondo
il sangue per via di stirpe o di popolo, ma anche in comunita
in cui essi amministrano cose diverse. Finiscono poi con I'am-
ministrare praticamente tutto, tanto che un uomo non pud
pili muoversi nel mondo senza avere un medico a sinistra € un
poliziotto a destra, perché la sua amministrazione” sia completa.
Secondo Bacone si creano in tal modo determinate irrealta
che trovano espressione nelle parole e rappresentano gli idoli
della vita in comune nel mercato: gli ¢dola fori. Abbiamo poi
gli idoli, e sono moltissimi, che scaturiscono dalla scienza che
cerca soltanto vuoti nomi. Prendiamo ad esempio tutti i nostri
cicli di conferenze con le descrizioni dello spirituale che essi
contengono; secondo Bacone tutte le parole inerenti a cose
spirituali sarebbero gli idoli di quest’ultima categoria. Essi si
presentano come i pitl pericolosi, poiché si ritiene che in essi

257



vi sia una speciale protezione, addirittura un reale sapere: sono
questi gli idola theatri. E il teatro interiore che 'uomo si edifica,
una sorta di spettacolo di concetti altrettanto poco reale delle
figure sul teatro. A queste quattro categorie si possono ricondurre
tutti gli idoli che trovano espressione nelle parole.

La salvezza dell'umanitd riguardo alla conoscenza, secondo
la via aperta da Bacone, consiste appunto nel riconoscere questi
idoli, nell'individuarne il carattere di nullitd, di non realta, per
indirizzare a poco a poco lo sguardo unicamente sulla realta.
Abbandonati gli idoli di ogni specie, non restano altro che i
cinque sensi. Di questo pud convincersi chiunque. Si deve in-
dicare all’umanithd del quinto periodo postatlantico che questi
idoli esprimentesi nelle parole servono come una specie di obolo
dovuto alla stirpe, alla conoscenza individuale, al mercato della
vita associativa o all’osservazione scientifica, al teatro interiore;
si riconoscono invece in modo giusto solo quando se ne sia af-
ferrato il carattere di nullitd, ritenendo per reale soltanto cid
che si pud toccare, guardare con gli occhi, cid che si puo esa-
minare, verificare nel laboratorio chimico, nel gabinetto di fi-
sica, nella clinica. Questo nuovo atteggiamento di fronte al mondo
& inaugurato dagli scritti di Bacone da Verulamio sugli idoli,
redatti appunto per questo quinto periodo postatlantico. Da
quest’opera si pud perd vedere come anche gli elementi contro
i quali da un certo punto di vista ci si deve rivolgere entrino nel
mondo secondo un giusto ordinamento universale. Il quinto
periodo postatlantico doveva sviluppare il materialismo; uscendo
dal mondo spirituale, si doveva quindi presentare anche il pro-
gramma del materialismo. La prima parte di questo programma
& rappresentata dalla teoria degli idoli, dall’eliminazione dell’an-
tico pregiudizio aristotelico secondo il quale le parole conter-
rebbero delle categorie che significano qualcosa per la realta.

L’umaniti di oggi & gid andata molto avanti sulla via di non
conferire un fondamento reale a tutto quanto non sia percepi-
bile per mezzo dei sensi. Bacone fu il grande iniziatore di questa
concezione, e percid & comprensibile come proprio la mente,

258

che doveva indicare agli uomini il carattere non reale del lin-
guaggio, sia stata usata dal mondo spirituale per inaugurare,
anche dal punto di vista pratico, quello che appare per cosi
dire come un paradiso materialistico sulla Terra. Si doveva dare
a tutto cid una veste che conferisse realmente un carattere pa-
radisiaco; paradisiaco ben inteso solo per il modo di sentire
materialistico che doveva essere introdotto nel quinto periodo
postatlantico. L’ideale doveva esistere come controimmagine.
Un tempo che ha del linguaggio I'opinione che abbiamo esposto
deve avere come ideale il ricercare I’elemento meccanico anche
fuori nelle sfere celesti pit immediatamente raggiungibili. Per-
tanto dalla medesima mente dalla quale scaturi la dottrina degli
idoli ebbero origine anche gli ideali del materialismo del quinto
periodo postatlantico. Troviamo in Bacone un ideale ancota
irrealizzato: modificare artificialmente il tempo. Si farid anche
questo! Si realizzera anche questo ideale espresso nella Nova
Atlantis di Bacone. In Bacone troviamo 'accenno ai dirigibili,
troviamo anche ’idea del sommergibile. A questo siamo gia
arrivati. Dobbiamo riconoscere in Bacone da Verulamio il grande
iniziatore del materialismo pratico, spinto fino ai meccanismi
validi appunto per questo quinto periodo postatlantico.
Quando si tratta di denunziare il carattere fondamentale
di un determinato periodo di civilta, si pud sempre indicare
come gli impulsi corrispondenti premano dalle profondita del
mondo. La teoria degli idoli non pud venir disgiunta dall’inven-
zione di regolare il tempo, di navigare nell’aria o nelle profondita
marine. L’idea e I'ideale sono una cosa sola, e cosi si affacciano
nel quinto periodo postatlantico. Bisogna giudicare obiettiva-
mente tali fenomeni; bisogna aver ben chiaro che, se non si fa
cattivo uso o abuso della parola, se non la si ritiene vuota di
significato e neppure la si destituisce di significato, allora la pa-
rola potra essere impiegata anche in modo diverso. L’evoluzione
dell'umanita segue un piano preciso, e in conformita ad esso i
singoli impulsi compaiono a poco a poco nell’evoluzione. Ma
da ci6 che ¢ entrato nel mondo con la teoria degli idoli e con le

259



idee della Nova Atlantis & stato cancellato anche I’ultimo residuo
delle grandi ataviche teorie, concezioni e sensazioni spirituali.
Esse dovranno essere riconquistate per mezzo di una nuova
scienza spirituale che si manifesta ora con piena coscienza. Nel
quarto periodo atlantico, nel quarto dell’antica Atlantide, si
espressero quelle idee, comparse allora, tramite le quali I’antica
epoca atlantica trapasso nel materialismo. I nostri scritti, come &
noto, ne contengono la descrizione. Come nel quarto periodo
dell’antica Atlantide il materialismo dovette scaturir in forma di
idea da una mente di quel tempo, cosi nel quinto periodo dell’epo-
ca postatlantica apparve la Nova Atlantis che doveva fornire qual-
cosa di analogo per questo nostro periodo. Ci si avvicina a que-
sti nessi solo mediante 1’osservazione che si riserva alla sfera
scientifica. Potendo afferrare le sottigliezze della storia univer-
sale, si possono gia scoprire anche questi nessi pit profondi,
ma bisogna fondarsi sulla scienza dello spirito. La storia comune
non & che una favola convenuta; vi si racconta soltanto cid che
ai popoli, alle nazioni e ai cittadini piace di ascoltare. La vera
storia deve essere tratta dal mondo spirituale.

Per personalitd significative e determinanti quali Bacone
da Verulamio, lord Bacon, la biografia ¢ molto meno impor-
tante di quanto ci si rivela indagando sul nesso di tali uomini
con tutto il processo evolutivo dell’umanita.

pag.

33

39

58
85
123

129

155

157
157

162

NOTE

Si riferisce alla casa fatta costruire dal dott. Grosheintz, il donatore del ter-
reno sul quale sorge il Goethlieanum. La casa esiste ancora oggi e ospita la
libreria della Rudolf Steiner-Nachlassverwaltung.

Otto Weininger (1880-1903): Geschlecht und Charakter, 17a ed. Vienna e
Lipsia 1918. Ueber die letzten Dinge, Vienna e Lipsia 1904,

Per ’esattezza si riassumono qui di seguito i tre conteggi sulla base dell’anno
solare di 365,26 giorni:

10 Giubileo cosmico per Mercurio:

87,97 giorni per 354 e 3/8, per 49

= 4182 anni
29 Anno di Giove:
orbita di Giovewi 11,86 anni = 4.332,29 giorni,
per 354 e 3/8 = 4,203 anni
30 Urano:
orbita di Urano di 84,01 anni = 30688,39 giorni,
per 49 = 4.117 anni
per 50 = 4.201 anni

Ludwig Biichner (1824-1899), medico e soprattutto filosofo, assertore del
materialismo; : ‘
Ernst Heinrich Haeckel (1834-1909), naturalista e biologo, professore alla
universitd di Jena.

Carl Vogt (1817-1895), zoologo, professore all’universitd di Ginevra; fu uno
dei maggiori divulgatori delle teorie di Darwin.

Dai Botocudo, tribl primitiva dell’interno del Brasile.
Jan Kasprovicz (1860-1926).

Carl Ludwig Schleich (1859-1922), medico, filosofo e poeta. Il libro citato
venne pubblicato a Berlino nel 1916.

Christian von Ehrenfels (1859-1932), filosofo. Il volume citato fu pubblicato

a Jena nel 1916, e le frasi riportate nel testo sono alle pagine VII, VIII, 49
e 50 dell’edizione tedesca.

L’esperimento ricordato nel testo fu eseguito dal prof. Franz von Liszt (1859-
1919), insegnante di diritto penale.

cfr. Esiodo: Teogonia, versi 190 e segg.

Friedrich Schiller (1759-1805). I versi sono nella poesia Die Kiinstler (Gli
artisti).

Ernst Mach (1838-1916), fisico e pensatore; assieme ad Avenarius & uno dei
principali rappresentanti dell’empiriocriticismo. R. Steiner ne parla a lungo
nella conferenza del 14 dic. 1918, la nona del ciclo Esigenze saciali dei tempi
nuovi, Ed. Antroposofica, Milano

261



pag.
165

168
169
169
170

174
175

176

178
179

180
181
184

197
213

239
251

262

Richard Wahle (1857-1935) Das Ganze der Philosophie und ihr Ende. Ihre
Vermichtnisse an die Theologie, Physiologie, Aesthetik und Staarspidagogif - Vienna e
Lipsia 1894.

William James (1842-1940), filosofo americano.
Charles Sanders Peirce (1839-1914), filosofo americano.
F.C.S. Schiller (1864-1937), filosofo inglese.

Hans Vaihinger (1852-1933) Philosophie des Als Ob. - System der theoretischen, prak-
tischen und religigsen Fiktionen der Menscheit auf Grund eines idealistischen
Positivismus - 11 edizione, Berlino 1913.

Vom Menschenriitsel - O.0O. n.20 - Rudolf Steiner Verlag, Dornach.

Hendrik Antoon Lorentz (1853-1929), fisico olandese, fondatore della teoria elet-
tronica.

Albert Einstein (1879-1955).

Albert Schiffle (1831-1903) Die Aussichslosigheit der Sozialdemokratie - Drei Briefe
an einen Staatsmann zur Erginzung der «Quintessenz des Sozialismus», Tiibingen
1885.

Hermann Bahr (1863-1934) Die Einsichtslosigkeit des Herrn Schiiffle-Drei Briefe an
einen Volksmann als Antwort auf «Die Aussichislosigheit der Sozialdemotkratier, Zurigo
1886. .

Emile Boutroux (1845-1921), filosofo francese.

Francois Pierre Gauthier Maine de Biran (1766-1824) e Henri Bergson (1859-
1941), filosofi francesi.

Gli enigmi della filosofia - O.O. n.18 - Tilopa, Roma.
Rudolf Eucken (1846-1926), filosofo tedesco.

Marie Jean Guyau (1854-1888), poeta e filosofo francese. Scrisse Esquisse dune
mmjale sans obligation ni sanction, Parigi 1884.

Julius Bahnsen (1830-1881).

St riferisce al primo Goetheanum che fu iniziato a Dornach nel 1913 e inaugurato
nel 1920. Nel 1916, quando furono tenute queste conferenze appunto a Dornach,
la costruzione era ancora in corso. Il primo Goetheanum, che era in legno, fu poi
compleramente distrutto dal fuoco nella notte di S.Silvestro del 1922; venne sosti-

tuito dall’attuale edificio in cemento armato, inaugurato nello stesso luogo nel
1928.

Si veda la nota di pag. 162.

Come un certo numero di altri motti, anche questo fa parte dei testi pubblicati nel
secolo diciottesimo come opere.di Basilio Valentino, vissuto nel secolo quindicesi-

mo. Il motto riportato ¢ alla pag. 144 dei Chymische Schrifien di Basilio Valentino,
Amburgo 1717.

e




HRE  0830-ROM- 28575

Finito di stampare nel Maggio 1994

TV L L N M

JIBD

BIBLIOTECA COMUNALE ROMANO DI LOMBA

*ROMO000285






