
Dall’erotismo all’amore

Una sfida della libertà per gli uomini 
che hanno il coraggio della verità



Il testo a stampa dell’edizione tedesca si basa sull’ori-
ginale trascrizione in chiaro degli appunti stenogra-
fici e sulla prima edizione a stampa, ma tiene anche 
conto delle edizioni successive.

Testo originale tedesco: Von der Erotik zur Liebe
(Archiati Verlag e K., Bad Liebenzell 2008)

Traduzione  e revisione
di Raffaella Brussato

L’editore e il redattore non esercitano diritti
sui testi di Rudolf Steiner qui stampati.PD



Rudolf Steiner

Dall’erotismo 
all’amore

Una sfida della libertà per gli uomini 
che hanno il coraggio della verità





5

Indice

dall’erotismo all’amore

Prima conferenza
tenuta a Dornach il 15 settembre 1915� 9

Seconda conferenza
tenuta a Dornach il 16 settembre 1915� 21

Appendice� 41





Prima conferenza

Dall’erotismo all’amore
Una sfida della libertà per gli uomini 

che hanno il coraggio della verità

Dornach, 15 settembre 1915





9

Miei cari amici!1

Vorrei fornirvi ancora qualche nozione sull’argomento 
che ho trattato in questi giorni. Oggi vorrei partire dalla 
domanda: «Quanti anni ha di fatto l’amore?»

Non ho dubbi che la maggior parte delle persone, par-
tendo da un’osservazione superficiale della realtà, ri-
sponderebbe: «L’amore è vecchio come il mondo!». Chi 
è invece abituato a prendere seriamente la realtà, valen-
dosi di una conoscenza scientifico-spirituale, darebbe 
un’altra risposta concreta.

L’amore, miei cari amici, ha al massimo 700 anni! 
Leggete, miei cari amici, tutta la letteratura e la poesia 
romana e greca, e non troverete mai qualcosa che si possa 
collegare con il concetto di amore dell’epoca contempora-
nea. In Plutarco troverete i concetti di Venere e Amore 
chiaramente distinti uno dall’altro. E il modo in cui si par-
la di amore nella poesia lirica risale a non più di sei-sette 
secoli fa.

Ciò significa che il concetto di amore degli uomini di 
oggi affiora negli animi umani solo sei-sette secoli fa. 
Prima non se n’è parlato nemmeno approssimativamente.

1  In una delle tre trascrizioni in chiaro disponibili e nella versione del 
«Nachrichtenblatt» (1939) la conferenza inizia parlando di una lettera. 
Riportiamo questo inizio nell’Appendice a p. 41, unitamente al testo 
integrale della conferenza riportato nel «Nachrichtenblatt» senza in-
terventi redazionali



10

Sì miei cari amici, dal punto di vista gnoseologico 
non si può fare alcuna obiezione in merito. Non è valida 
l’obiezione che gli uomini hanno sempre praticato l’amo-
re. Perché se la teoria copernicana, secondo la quale la 
Terra gira intorno al sole, è giusta, la Terra si è mossa 
così anche durante l’epoca latina, greca ed egizia, da 
quando esiste l’umanità. Ma gli uomini non hanno par-
lato della teoria copernicana. Così è anche per l’amore: 
le manifestazioni, i fatti dell’amore costituivano un com-
plesso di fenomeni della vita, ma non se ne parlava.

Ma in questi sei-sette secoli tale concetto è stato por-
tato oltre miei cari amici! Non solo lo si è portato al pun-
to che l’amore è diventato il centro dell’esistenza di ogni 
individuo, lo si è introdotto ormai anche nella teoria psi-
canalitica, che sguazza nelle forze d’amore più basse e 
ordinarie.

Questo è il corso dell’evoluzione che dobbiamo con-
trastare e trasformare in qualcosa di diverso, dal mo-
mento che coltiviamo la scienza dello spirito.

A dire il vero mi stupirei se tutti si sorprendessero 
quando dico che l’amore ha solo sei-settecento anni, per-
ché l’ho già affermato in conferenze precedenti. 

Vedete, miei cari amici, quell’accostamento dell’idea 
di amore a tutti i possibili concetti teorici sul mondo, 
così ripugnante come si presenta nella teoria psicanaliti-
ca, si è realizzato nel corso degli ultimi anni in modo 
lento e graduale. Ora ci vorrebbe molto tempo per anda-



11

re a fondo di tali questioni, ma vorrei indicarvi la strada 
che va in tale direzione.

Prendete, miei cari amici, uno spirito del nostro tem-
po, tanto radicato nella cultura contemporanea da essere 
completamente imbevuto di tali concetti, che, in altre 
parole, non riesca ad abbandonare l’idea che la realtà 
esteriore sia l’unica cosa di cui si possa parlare in modo 
intelligente. Vi ho già presentato questo tipo di persona 
per bene in Fritz Mauthner, il critico del linguaggio.

Vedete, un uomo come lui si trova in una strana posi-
zione. Fritz Mauthner è un critico del linguaggio, dun-
que sa che nella storia dell’umanità non è sempre esistito 
il termine misticismo, e in quanto critico del linguaggio 
vuole avere una risposta alla domanda: che cosa c’è di 
fatto dietro questa parola misticismo?

Ora pensate, miei cari amici, quanto dovremmo darci 
da fare per riuscire a delineare quel rapporto dell’anima 
umana con i mondi superiori, che merita di essere indi-
cato con il termine misticismo, cosa deve caratterizzarlo 
affinché si possa dire: l’anima di tale persona è quella di 
un mistico. Dovremmo innanzitutto familiarizzare con 
l’argomento, e solo chi ha studiato a fondo un libro come 
ad esempio Come si acquisiscono le conoscenze dei 
mondi superiori può sapere veramente cosa sia il misti-
cismo in senso contemporaneo.

Ovviamente, se una persona come Fritz Mauthner si 
trova tra le mani un libro del genere, per lui si tratta di una 



12

pura e semplice assurdità, perché in esso riesce a vedere 
solo parole. E avrebbe ragione se, avendo letto Sweden-
borg2, dicesse: «Forse i marziani possono capire questo li-
bro, io no».

In quanto uomo onesto dovrebbe emettere tale giudi-
zio, perché il concetto di misticismo gli viene a mancare 
nel modo più assoluto. Per lui ci sono solo «parole, paro-
le», ma col suo modo di porsi non vuole penetrare nel 
loro significato.

È così onesto che dice a se stesso: gli uomini avranno 
mai avuto nell’anima qualcosa di simile al misticismo? 
Cosa c’è nell’anima delle persone che le ha portate a par-
lare di misticismo? 

Un teologo una volta disse: dietro ad ogni errore c’è 
anche qualcosa di condivisibile e nessuno spleen (pazzia) 
è così grande che non si debba cercare ciò che vi è di reale 
dietro ad esso. E così Fritz Mauthner cerca il reale dietro 
al misticismo. Deve dire a se stesso: «se oggi ci sono an-
cora dei tipi così contorti che scrivono libri contorti come 
Come si acquisiscono le conoscenze dei mondi superiori, 
allora nella natura umana deve esserci qualcosa che da 
origine a ciò che essi definiscono il loro “misticismo”».

Se però si vuole giungere dove Fritz Mauthner trova 
qualcosa che dia origine al misticismo, non emerge un 

2  Nei giorni precedenti Steiner aveva fatto più volte riferimento a 
Swedenborg



13

granché. Allora ho cercato qualcos’altro. Volevo capire 
cosa c’è dove Fritz Mauthner cerca il reale che lui riesce 
a concepire solo ed esclusivamente dietro al misticismo. 
Perciò non ho aperto il dizionario alla voce “mistici-
smo”, bensì alla voce “amore”. E questo articolo è pro-
prio uno dei migliori del dizionario.

L’autore riporta dapprima la definizione di amore in 
Spinoza e Schopenhauer, poi afferma che si deve distin-
guere tra l’amore vero che nasce tra due anime ed il sem-
plice erotismo determinato dalla sessualità. A questo 
punto s’innalza meravigliosamente verso ciò che segue:

«Credo che gli unilaterali geni del pensiero non 
abbiano mai o raramente capito il sentimento 
d’amore patologico, il grado più alto dell’amore, 
che non abbiano acquisito esperienze personali e 
si siano preoccupati solamente di classificare 
astrattamente le descrizioni dei poeti. Credo che 
il grado più elevato del sentimento di amore sia 
stato vissuto e descritto solo dai poeti (a partire 
pressappoco dal Petrarca). Esso passò quindi 
nell’immaginario comune grazie al potere dell’i-
mitazione o della moda, dominò per sei secoli la 
fantasia dei lettori di testi poetici e sta per essere 
sostituito ora da un’altra moda. Il grado più alto 
del sentimento d’amore è una rarità tale quale



14

una grande opera d’arte o l’unione con Dio che 
deve aver vissuto Francesco; tuttavia il mondo 
intero blatera di religione, arte e amore. Ciò che 
viene così chiamato è solamente il surrogato di 
un sentimento che su un milione di parolai forse 
uno solo a vissuto. Il grado più elevato dell’amo-
re, di cui non nego l’esistenza, ha veramente 
qualcosa di miracoloso in sé; anche i miracoli 
sono stati interpretati come fenomeni patologici. 
Se si verifica il caso del tutto straordinario, che 
entrambi i partner provino il grado più elevato 
di amore, allora contro tutte le leggi naturali si 
compie il miracolo che uno eleva l’altro, che en-
trambi si librano sopra la Terra. Il doς moi pou 
stω [dos moi pou sto] di Archimede è o sembra 
annullato. O felicità o morte, il struggente desi-
derio del misticismo si è realizzato…».3 

Ecco qui! Per delineare le basi della nostra concezione del 
mondo un uomo dabbene ha una sola possibilità: andare a 
vedere dove gli uomini attingono sentimenti come quelli 
che il noioso mistico nutre nei confronti dello spirito.

3  Fritz Mauthner, Dizionario di filosofia, vol 2 – Diogenes 1980 (ri-
stampa della prima edizione del 1910-11), p. 67



15

«In questa breve ricerca ho appositamente tra-
lasciato gli altri numerosi significati del termi-
ne amore. Devo però sottolineare che anche il 
misticismo vive la sua unione con Dio come il 
piacere dell’amore più intenso e spirituale, e 
che in particolar modo Spinoza usa la sua pri-
ma definizione di amore (nel terzo e poi nel  
quinto volume dell’etica) per proclamare l’a-
mor dei, l’amor erga deum quale somma gioia 
dell’uomo. L’essenza del misticismo, il deside-
rio profondo di potere esprimere l’ineffabile, 
ha condotto a un fraintendimento del concetto 
di amore; non solo nella stravaganza panteisti-
ca di Spinoza, persino nel cinismo metafisico 
di Schopenhauer si cela qualcosa di questo mi-
sticismo immaginifico, che anche Cousin in-
tendeva esprimere con le seguenti parole: 
‹Amiamo l’infinito e ci immaginiamo di ama-
re le cose finite›.

Il ben noto sentimento che ci accompagna 
quando ci rivolgiamo al nostro partner con 
l’appellativo amore attraversa tutti i gradi del 
cosiddetto amore; il sentimento così soggetti-
vo che proviamo in quel momento è stato defi-
nito ovunque con l’erroneo verbo amare; il 



16

tentativo di coniare un sostantivo oggettivo per 
questo sentimento, la parola amore, ha avuto 
una tale fortuna, che gli uomini si sono convin-
ti che il sentimento sia presente ogni volta che 
la parola viene pronunciata». (p. 67 f)

Perciò vedete, miei cari amici, quando la scienza moder-
na cerca, partendo dai suoi impulsi fondamentali, di farsi 
un’idea del misticismo è costretta a dirsi: ciò che i mistici 
sognano si trova semplicemente nel sentimento amoroso. 
Questo significa che tutta la spiritualità viene ricondotta 
ad un erotismo raffinato. È singolare che anche il genere 
particolare di vita spirituale nietschiana sia stato definito 
da Fritz Mauthner come un tipo di erotismo raffinato.

È interessante il modo in cui Fritz Mauthner si pone 
a tale riguardo: 

«Negli ultimi tempi, dopo tanti uomini, anche 
una donna ha cercato di comprendere la filo-
sofia dell’amore, Lou Andreas Salomé, l’ami-
ca di Nietsche tanto detestata dalla ditta 
Nietsche per il suo eccellente libro su Nietsche.
La signora Lou è molto sottile nelle sue argo-
mentazioni; ella osa disconoscere la fedeltà



17

come peculiarità dell’amore, e getta un ponte 
tra la fantasia dell’artista e quella degli amanti 
(l’erotismo p. 25f). Ma anche la signora Lou 
spiritualizza l’atto a tal punto che non c’è una 
separazione concettuale tra piacere sensuale e 
fenomeno spirituale concomitante». (p. 66)

Uomini e donne si esprimono così per il fatto che oggi si 
è costretti fino nel pensiero a sostituire il rapporto con il 
mondo spirituale con l’attitudine a misurare l’anima 
umana come un erotismo più o meno grossolano o più o 
meno raffinato.

Tutte queste cose, miei cari amici, sono una conseguen-
za del materialismo di fondo del nostro tempo. Da questo 
materialismo deriva necessariamente il fatto che dove non 
si operi in modo onesto emerga qualcosa che non corri-
sponde al vero, che si dica: conosciamo del misticismo so-
lo ciò che gli è simile nell’erotismo. Si falsifica la realtà 
quando si pone il velo del misticismo sull’erotismo. Da una 
parte il raccordo teorico tra concetto di misticismo e con-
cetto di erotismo, dall’altra la tendenza del nostro tempo a 
sprofondare in un erotismo asfissiante trascinandovi den-
tro tutto il misticismo possibile non compreso.

Miei cari amici, da un po’ di tempo vi sto esortando 
a comprendere che nella società antroposofica si dovreb-
bero diffondere concetti chiari su tali argomenti: che si 



18

lavori ad estirpare ogni stramberia mistica che scaturi-
sce dal miscuglio ora descritto, che in un certo modo, 
miei cari amici, proprio coloro che conoscono bene il 
carattere della pura spiritualità osino di nuovo parlare 
dello spirito dove lo spirito c’è veramente, e non rivesta-
no le emozioni soggettive con formule spirituali. 

E poiché sono consapevole che non prevalgono ovun-
que concetti chiari a tal riguardo, ho indirizzato questo 
appello alla società. Ma il tempo ci dirà se siamo all’altezza 
del compito.

Miei cari amici, ho accennato ieri al fatto che in tem-
pi passati si è scelto un altro mezzo, molto più radicale, 
per realizzare le condizioni di una società antroposofica. 
Si è semplicemente esclusa una parte dell’umanità, un 
genere, per evitare che l’altro (genere) potesse confonde-
re i concetti più elevati con altri troppo umani.

Il pensiero puro appartiene al mondo spirituale e nel 
sano pensare dobbiamo elevarci al punto da capire, miei 
cari amici, che è molto molto peggio parlare di certe co-
se usando formule mistiche, piuttosto che nominare 
quell’ambito col nome giusto ed ammettere quanto esso 
appartenga al mondo fisico.

Per un vero mistico è terribile che l’istinto di cui parla 
Schopenhauer, con quel suo modo rozzo, quando scrive:

 
«Le faccende amorose della generazione contemporanea 
prese tutte insieme costituiscono in virtù dell’intera spe-



19

cie umana una seria meditatio compositionis generationis 
futurae, e qua iterum pendent innumerae generationes».4 
(p. 65) 

È terribile che un istinto del genere non venga innanzi-
tutto visto nella sua vera luce, ma che ci si ricami sopra 
asserendo: «devo dare la possibilità ad un’individualità 
così importante di venire al mondo», questa cosa è aber-
rante per un mistico.

E bisogna anche fare attenzione che il misticismo non 
diventi una poltroneria per l’umanità. Qui nel mondo fi-
sico, miei cari amici, l’uomo deve valere per ciò che fa 
grazie alla propria buona volontà. Se non vuole lavorare 
e cerca di conseguire la fama con l’inganno, cullandosi 
nel misticismo, allora (si vuole ottenere un riconosci-
mento senza fare nulla per meritarlo).

E se ai nostri giorni dobbiamo trattare la Scienza dello 
spirito in modo schietto nei confronti di entrambi i gene-
ri, allora il baluardo che in passato venne posto escluden-
do un genere oggi deve consistere nel fatto che la cono-
scenza dei mondi superiori venga cercata nella serietà del 
modo di concepire la vita e non nella fantasticheria.

Allora, miei cari amici, non sarà più possibile che si 
diffondano errori su errori, a partire da ciò che scaturi-

4  «… umana una seria] meditazione sulla composizione della genera-
zione futura, dalla quale dipendono a loro volta infinite generazioni»



20

sce in questa o quell’altra anima fantasticante mentre 
poltrisce nel misticismo.

Il misticismo non ci chiede, miei cari amici, di poltri-
re mentre gli altri uomini, che non vogliono saperne di 
mistica, stanno nella vita, ma ci chiede di diventare più 
diligenti!



Seconda conferenza

dall’erotismo all’amore
Una sfida della libertà per gli uomini 

che hanno il coraggio della verità

Dornach, 16 settembre 1915 





23

Cari amici!

Oggi voglio aggiungere ancora qualcosa alle argomenta-
zioni esposte e domani, se possibile, vorrei iniziare con 
un nuovo argomento.

Ho sottolineato il fatto che per comprendere il mondo 
in senso lato – cioè in generale, il mondo delle relazioni 
umane ecc. – per comprendere come tanti fatti siano tra 
loro connessi, è fondamentale trovare il giusto punto di 
vista, individuare ovunque il giusto punto di vista.

La causa di molti, molti errori risiede nel fatto che si 
crede di arrivare alla verità da un qualsivoglia punto di 
partenza, semplicemente per mezzo di deduzioni logiche. 
Quando si vuol comprendere qualcosa ci si deve innanzi-
tutto dirigere con zelo verso il giusto punto di vista.

Questa strenua ricerca del giusto punto di vista do-
vrebbe proprio essere intesa come la vera essenza dello 
studio. Tanti errori vengono commessi in quanto ci si 
accosta all’oggetto studiato semplicemente per acquisire 
nuove conoscenze e, come ho detto, lo si osserva da un 
qualsiasi punto di vista.

In questi giorni abbiamo preso in considerazione il 
caso di una concezione del mondo – si può ora usare 
questa espressione senza scadere in un metodo di osser-
vazione soggettivo – particolarmente ripugnante, quella 
psicanalitica. Tale visione del mondo, lo abbiamo rico-
nosciuto, non è ripugnante per il suo punto di vista, per-



24

ché esso, applicato nel modo corretto potrebbe condurre 
a risultati del tutto certi. È ripugnante per il modo in cui 
gli uomini che la coltivano riversano in essa i loro senti-
menti e le loro emozioni particolari. Questa teoria psica-
nalitica è immersa, come dicevo ieri, nel sessualismo, 
per il fatto che la soggettività delle persone che se ne 
occupano viene trasferita nella teoria.

Se chi ha dimestichezza con tali principi si apprestas-
se sempre a trovare il giusto punto di vista, se un indivi-
duo del genere familiarizzasse con i punti di partenza 
della teoria psicanalitica e volesse quindi procedere, egli 
giungerebbe a delle conclusioni del tutto diverse.

Forse indagherebbe, proprio a partire dalla teoria psi-
canalitica, in modo tale da eliminare subito certe attitu-
dini materialiste da quell’ambito. E allora  scoprirebbe 
che distinguendo il conscio dall’inconscio si è implicita-
mente costretti ad intraprendere delle vie conoscitive più 
pure e nobili, in quanto l’introduzione di punti di vista di 
cui abbiamo parlato fa apparire le emozioni arbitrarie di 
natura soggettiva come qualcosa di oggettivo.

Ciò che conta massimamente nel vero studio è di riu-
scire a procedere in modo più fedele possibile al punto di 
partenza, di trattare l’argomento evitando di trasferirvi 
dentro i propri impulsi soggettivi.

Vedete, miei cari amici, questo principio si delinea un 
po’ alla volta al vero studioso come base necessaria per 
realizzare oggi una Scienza dello spirito antroposofica. 



25

Esso è indispensabile anche per l’impalcatura, per la 
strutturazione stessa di tale scienza.

Si deve arrivare a prendere con serietà e dignità, in modo 
veramente serio e dignitoso i contenuti della Scienza dello 
spirito. Bisogna evitare di trasportarvi dentro in continua-
zione ciò che si possedeva già prima come proprie abitudini 
soggettive, ma lasciarsi piuttosto condurre dai suoi principi.

Nella vita di tutti i giorni un uomo può avere l’abitu-
dine di arrivare sempre in ritardo. Nella vita esteriore 
piccolo-borghese l’abitudine di arrivare in ritardo non 
favorisce sempre la realizzazione di ciò che si ha da fare. 
In ambito antroposofico, per il modo in cui si accolgono 
le verità della Scienza dello spirito, dovrebbe risultare 
impossibile all’anima di occuparsi di qualcosa in tale 
maniera, se non per necessità urgenti.5

Miei cari amici, in questi giorni abbiamo parlato per 
mezzo di vari aforismi del modo in cui si osservano cer-
te cose. Ma se ci sforziamo di trovare il giusto punto di 
vista dobbiamo sempre considerare che nel mondo nel 
suo complesso, nell’intera compagine del mondo abbia-
mo a che fare con il manifestarsi, l’estrinsecarsi di entità 
reali nascoste dietro alla realtà visibile. 

5  Nel GA253 (HDD2004, p. 110), a questo punto si trova anche la par-
te seguente (non contenuta nella trascrizione in chiaro da cui è tratto 
il testo qui pubblicato e nella versione dei “Comunicati” del 1939);… 
Questa nota segue a p. 39*



26

Queste entità, miei cari amici, lo vedrete spesso, si 
trovano in un continuo movimento interiore, proprio in 
un incessante movimento interiore. Ora non sto pensan-
do ad un movimento in particolare, ma ad un movimento 
interiore in generale. Dobbiamo prendere confidenza 
con l’idea di una certa complessità del movimento inte-
riore, se vogliamo capire come va inteso il rapporto tra 
le entità che si trovano dietro i fenomeni sensibili e i fe-
nomeni esteriori stessi.

Prendiamo un esempio. Sappiamo che nell’epoca sa-
turnia l’uomo si trovava all’inizio del suo sviluppo fisi-
co, che poi nell’epoca solare tale sviluppo è continuato e 
ad esso si è aggiunto quello del corpo eterico ecc. Quin-
di ci si dovrebbe chiedere: come deve essere considerato 
lo sviluppo fisico dell’uomo all’interno dell’evoluzione 
saturnia, come deve essere considerato rispetto all’intera 
costituzione del mondo? 

Cadrebbe in errore, miei cari amici, chi prendesse 
l’uomo di oggi in quanto uomo fisico e credesse, nel 
pensare questa natura fisica dell’uomo odierno soltanto 
più primitiva e semplice, di avere un’immagine dell’anti-
ca fisicità saturnia dell’uomo.

Mi capirete meglio se dico: chi credesse di trovare sul 
piano fisico attuale, nel mondo fisico di oggi, qualcosa 
che sia lontanamente simile alla natura umana dell’evo-
luzione saturnia si sbaglierebbe di grosso. Ciò che l’uo-
mo era in quanto essere fisico durante l’evoluzione sa-



27

turnia oggi non si trova in nessuna immagine, in nessuna 
realtà del mondo fisico. Dobbiamo sforzarci con la no-
stra parte animico-spirituale distaccata da quella fisico-
eterica, di riconoscere quella che è stata la natura umana 
durante l’antica epoca saturnia. 

Caratterizziamo innanzitutto quel mondo grazie al 
quale si può capire come fosse costituito ciò che nell’e-
poca saturnia era in primo luogo condizione fisica, defi-
niamolo schematicamente come dimensione conoscitiva 
della natura fisica umana su Saturno.

Dimensione conoscitiva della natura fisica 
umana su Saturno.

Con ciò voglio soltanto dire, per il momento, che l’uomo 
deve fuoriuscire dal suo corpo fisico e, dopo esserne 
uscito, compiere un ulteriore passo per poter approdare 
all’osservazione di quelle immagini che corrispondono 
alla natura fisica dell’uomo nell’antico mondo saturnio. 

Prendiamo ora invece la natura fisica dell’uomo du-
rante l’epoca solare, che è un’evoluzione della natura fi-
sica umana dell’epoca saturnia. 

Anche questa natura fisica dell’uomo in epoca solare 
non può essere afferrata con gli organi conoscitivi 
dell’uomo fisico odierno. Ci si deve addentrare anche in 
questo caso nel mondo spirituale. Non è però necessario 



28

aver raggiunto il livello conoscitivo indispensabile per 
distinguere la natura fisica dell’uomo saturnio; per rico-
noscere la natura fisica dell’uomo nell’epoca solare è 
sufficiente raggiungere un livello conoscitivo inferiore, 
in modo che si possa dire: un livello leggermente infe-
riore della facoltà conoscitiva umana ci consente di get-
tare uno sguardo nella struttura fisica dell’uomo dell’e-
poca solare. E possiamo dire:

•	 dimensione conoscitiva della natura fisica dell’uomo 
su Saturno.

•	 dimensione conoscitiva della natura fisica dell’uomo 
sull’antico Sole.

Se vogliamo invece occuparci della natura fisica umana 
dell’epoca lunare, necessitiamo di un livello conoscitivo 
ancora un po’ più basso. Nell’istante in cui ci siamo sol-
tanto liberati del corpo fisico, allora possiamo vedere 
anche ciò che corrisponde alla natura fisica dell’uomo 
nell’epoca lunare. Così da poter dire:

 
•	 dimensione conoscitiva della natura fisica dell’uomo 

sull’antica Luna.

Proseguendo in questo modo si giunge alla natura fisica 
dell’uomo nella fase terrestre. Qui non c’è bisogno di 
uscire dal corpo fisico, essa può essere riconosciuta con 



29

dimensione conosciti-
va della natura fisica 
dell’uomo su Saturno

dimensione conosciti-
va della natura fisica 
dell’uomo sul Sole
dimensione conosciti-
va della natura fisica 
dell’uomo sulla Luna
dimensione conosciti-
va della natura fisica 
dell’uomo sulla Terra

gli organi che possediamo nel mondo fisico. Questo è il 
livello conoscitivo che l’uomo possiede naturalmente 
durante la vita sulla Terra. In modo che si posa dire:

•	 dimensione conoscitiva della natura fisica dell’uomo 
sulla Terra – il mondo abituale.

Mondo spirituale superiore,
regione devachan superiore 

Mondo spirituale inferiore     

Mondo delle anime,
mondo astrale

Mondo fisico

Proseguendo con questo schema ci si può dire: ebbene, 
allora dobbiamo portare l’uomo dell’epoca saturnia qui, 
l’uomo dell’epoca solare qua, l’uomo dell’epoca lunare 
quaggiù (cerchietti dall’alto verso il basso). Così facendo 
non si entra in contraddizione, miei cari amici, con i 
concetti usuali. Ho già precisato in modo del tutto chiaro 



30

e comprensibile nella Scienza occulta che ciò che si chia-
ma natura fisica dell’uomo sulla Luna non può essere 
osservato nel mondo fisico, ma su un piano ben più ele-
vato.

A questo punto però possiamo dire che l’uomo è di-
sceso (freccia); è disceso durante la sua evoluzione, co-
me uomo fisico è disceso, proprio disceso.

E questo è anche un antico assioma di ogni scienza 
dello spirito: l’uomo è un essere spirituale disceso giù. 
Lo si può dire nella misura in cui si parla della natura 
fisica umana al punto in cui si trova oggi, al quale è ar-
rivata scendendo giù, esattamente scendendo giù. 

Ciò significa che nell’osservare il nostro corpo fisico, 
miei cari amici, dobbiamo dirci: ciò che vediamo nell’epo-
ca terrestre è tutto quello che c’è da vedere oggi, quello 
che del corpo fisico è disceso maggiormente. Ma in esso 
c’è anche qualcosa di nascosto, di natura lunare, e poi 
qualcos’altro di natura solare, e qualcos’altro ancora di na-
tura saturnia. Nel corpo fisico si cela tutta l’essenza inte-
riore. Si può dire che è possibile conoscere solo un quarto 
del corpo fisico, perché i restanti tre quarti si celano dietro 
ad esso e sono più puri di ciò che ci appare dell’uomo nel 
mondo° fisico. Essi sono di natura spirituale.

Quindi miei cari amici, se osserviamo l’uomo, così 
come ci viene incontro oggi nel mondo° fisico in quanto 
essere fisico, dobbiamo dirci: questi organi fisici sog-
giacciono ad un movimento interiore, ad un movimento 



31

discendente, ad un processo di trasformazione dalla na-
tura spirituale a quella materiale. 

Qualsiasi organo dell’uomo deve essere osservato 
sempre pensando che mentre cresce e si sviluppa è sulla 
via discendente, nel ricevere la conformazione che gli 
spetta nel mondo fisico è sulla via discendente. Scende 
da una dimensione più spirituale ad una più materiale.

Perciò, miei cari amici, quando giudichiamo qualcosa 
che appartiene all’essere umano in base alla sua natura, 
dobbiamo spingerci a trovare il giusto punto di vista usan-
do i concetti di quell’ambito. E al giusto punto di vista si 
giunge diventando consapevoli del fatto che la natura fisi-
ca umana è in un certo qual modo una natura discendente. 
Che obbligo ci pone però tale constatazione?

Essa ci obbliga, per esempio, a concepire lo sviluppo 
del bambino rispetto a quello dell’adulto in modo che il 
primo risulti più spirituale e il secondo più materiale. E 
lo sviluppo fisico dell’uomo viene compreso soltanto 
adottando il punto di vista secondo cui durante la cresci-
ta e lo sviluppo del corpo fisico si compie una discesa.

Questo processo osservabile nell’uomo si presenta an-
che nel mondo esterno, miei cari amici. Si parla infatti di 
un’evoluzione del mondo esterno, quando si dice che c’è 
stato un periodo culturale antico indiano, che si è svilup-
pato fino a dar luogo ad un periodo culturale antico per-
sico, a cui è seguito uno egiziano-caldaico, poi quello 
greco-latino e poi il nostro. Ma sappiamo anche che i pe-



32

riodi culturali più antichi proseguono accanto ai succes-
sivi. Lo abbiamo evidenziato persino nel linguaggio.

Trasferendo questa dinamica al corpo fisico umano si pa-
lesa, miei cari amici, che gli organi interni devono essere 
considerati in modo che nel processo di discesa quelli più 
progrediti e quelli che in tale processo lo sono di meno 
(nel disegno striscia verticale grossa) mostrino dei livelli 
antecedenti, esattamente dei livelli antecedenti.

Vedremo un po’ alla volta – posso solo fare un accen-
no aforistico in merito – che i sistemi di organi possono 
essere considerati in base al principio appena illustrato.

Prendiamo per cominciare la sfera sensoriale dell’uo-
mo, tutto ciò che l’uomo possiede a livello di organi per 
avere delle percezioni sensoriali: a tal riguardo possia-
mo dire che il mondo degli organi di senso si trova su un 
determinato livello. Questo però significa: ciò che è spi-

Sistema degli organi di senso

Sistema della respirazione

Sistema degli organi sessuali



33

rituale qui è sceso, fluito giù fino ad un determinato li-
vello. 

Per illustrare che la natura umana è un fluire verso il 
basso, possiamo indicare il livello di questo fluire sul 
quale si trovano gli organi di senso tracciando questo 
segmento (striscia orizzontale a). Tutto ciò che rientra 
negli organi della percezione sensoriale lo collochiamo 
con questo segno sul livello a del processo di discesa.

Se prendiamo in considerazione un altro sistema di 
organi, allora abbiamo ad es. il sistema respiratorio, l’in-
tero sistema respiratorio. Anche questo lo osserveremo 
ora dal giusto punto di vista, identificandolo sul livello 
raggiunto dall’uomo nel suo slittamento verso il basso. E 
qui ci accorgeremo che il sistema della respirazione è 
scivolato giù fino al punto b.

Ora potete immaginare che lo slittamento verso il 
basso continui. Possiamo perciò dire: può esserci un si-
stema di organi che è scivolato ancora più in basso, il 
sistema c. E questo sarà il sistema di organi che serve 
alla « sessualità». Se ora consideriamo l’uomo sotto l’a-
spetto fisico, miei cari amici, troviamo un periodo in cui 
la discesa raggiunse un determinato punto culminante e 
da lì iniziò una risalita – ne dovremo parlare ancora. In 
quel periodo il processo di discesa era arrivato fino a 
questo punto c. La discesa sulla terrà non andò oltre. 

Da ciò si evince che gli organi di senso rispetto a 
quelli della respirazione ecc. sono organi spiritualizzati. 



34

E poiché ci sembra chiaro ed evidente che il sistema ses-
suale in un certo qual modo rappresenti la posizione più 
bassa, possiamo dedurre che tutto il resto che l’uomo ha 
in sé è più spirituale di questo sistema, per ciò che con-
cerne la natura umana è più spirituale.

Voi potreste dire che ciò è facilmente comprensibile. 
Può darsi, ma è importante che ci rendiamo conto del 
fatto che l’abominevole concezione psicanalitica del 
mondo non è potuta diventare consapevole del dato di 
fatto appena espresso.

Perché cosa fa la psicanalisi? Essa dice: supponiamo 
un’attività qualsiasi dell’uomo. Tutto ciò che l’uomo fa, 
comprese le esperienze del mistico, sono forze sessuali 
trasformate. Questo significa che lo psicanalista – o il 
materialista in genere possiamo dire – parte dalla ses-
sualità ed interpreta tutto ciò che si esplica nell’essere 
umano come sessualità trasformata. Ho già accennato 
come, nella teoria freudiana, tutto quello che accade 
nell’uomo venga spiegato come sessualità trasformata, 
persino quando un bambino succhia il ciuccio. Ma qual 
è la verità, miei cari amici?

La verità è che ogni attività umana è più spirituale 
della vita sessuale e quindi la via giusta è quella opposta, 
in cui si dice: ogni volta che si associa la sessualità, l’e-
rotismo a un’attività umana qualsiasi per interpretarla si 
è su una strada completamente sbagliata. Perché la via 
giusta è quella per cui si interpreta ogni cosa a partire 



35

dall’altro lato e si considera infine la sessualità come ul-
timo gradino inferiore. Il giusto punto di vista consiste 
nell’interpretare la sessualità partendo dall’altro aspetto.

Prendiamo una delle affermazioni più terribili dello 
psicanalista, e cioè quella secondo cui il rapporto del figlio 
con la madre o della figlia con il padre, che si presenta 
durante l’infanzia come amore materno e paterno, sarebbe 
in realtà un rapporto di tipo sessuale. Perché lo psicanalista 
dice: ciò che la figlia prova nei confronti del padre oppure 
il figlio verso la madre è un desiderio sessuale, di fatto il 
padre viene considerato dal figlio un rivale e lo stesso la 
madre dalla figlia, che è gelosa di lei ecc. Questa è una 
delle storture più terribili della psicanalisi. Sappiamo ad 
esempio che la leggenda di Edipo viene così interpretata.

Ora il giusto punto di vista è quello in cui ci si pone 
la domanda: da cosa nasce la sessualità della vita adulta? 
Essa nasce dalla caduta di un’istanza spirituale. La ses-
sualità dell’adulto è quindi un elemento spirituale-infan-
tile caduto.

E il giusto punto di vista, miei cari amici, è quello in 
cui innanzitutto non si confonde in nessun modo, sia sul 
piano conscio che inconscio, ciò che non è sessuale con 
l’ambito della sessualità, in cui si ha ben presente che la 
sessualità non può comparire nel bambino.

E questo è anche un momento straordinariamente im-
portante nella pedagogia, perché emergono le più grandi 
assurdità quando certi comportamenti impertinenti dei 



36

bambini vengono interpretati come una sessualità preco-
ce. Affermare che la natura del bambino avrebbe già 
qualcosa di sessuale sarebbe come dire che il giorno at-
tuale ha già in sé la pioggia di un giorno successivo.

In tutto questo potete vedere più chiaramente che mai 
cosa c’è alla base di tali affermazioni: l’adozione di un 
punto di vista completamente sbagliato scaturito dall’ar-
bitrio. Un punto di vista erroneo come questo può scatu-
rire solo arbitrariamente dagli istinti più bassi dell’uomo.

L’intera psicanalisi è velata, colorata dagli istinti più 
bassi dell’uomo. Il mondo ne risulta capovolto. L’inter-
pretazione psicanalitica del rapporto della figlia con il 
padre o del figlio con la madre può sorgere solo coinvol-
gendo la sfera degli istinti soggettivi di chi studia nell’os-
servazione oggettiva di tale fenomeno. 

Perciò a questo punto si possono usare anche espres-
sioni come quelle che si adoperano in ambito soggettivo, 
nell’ambito non oggettivo delle attività umane. Utilizza-
re espressioni soggettive nella scienza che è totalmente 
oggettiva è una “stoltezza”.

Supponiamo che secondo qualcuno le lancette dell’o-
rologio venissero mosse da dei diavoletti, sarebbe certo 
una stoltezza. Ma qui ci muoviamo ancora nell’ambito di 
ciò che è oggettivo, perciò non potremmo mai dire: colui 
che attribuisce dei diavoletti all’orologio lo offende.

Se però lo psicanalista interpreta la natura umana 
ascrivendo questa sessualità alla natura infantile, allora 



37

la soggettività umana si intromette nella teoria. Allora si 
possono usare espressioni soggettive per caratterizzarla, 
e si può dire: la teoria psicanalitica è una teoria che of-
fende la natura umana. 

Solo quando un numero sufficientemente ampio di 
persone si renderà conto che ci sono uomini che si sono 
dati il compito di offendere la natura umana, solo allora 
la gente considererà la teoria psicanalitica nel modo giu-
sto. E questo sarà il modo per fare chiarezza proprio in 
tale ambito. Questo sarà il presupposto, miei cari amici, 
per fare chiarezza in tale ambito.

Solo che il vilipendio non deve a sua volta scaturire 
da istinti soggettivi, bensì dalla conoscenza. Solo quan-
do si è conosciuto tutto ciò che ora è assembrato, lo si 
può sintetizzare nell’ingiuria. Perché se s’ingiuria la teo-
ria psicanalitica, questa è un’ingiuria, ma essa scaturisce 
dalla conoscenza e non dagli istinti soggettivi. È tramite 
la conoscenza che si deve giungere ai giusti sentimenti e 
alle giuste sensazioni.

E allora i sentimenti e le sensazioni ci autorizzano a 
definire questa teoria psicanalitica una «teoria dei por-
ci». Questo è soltanto un terminus tecnicus, un terminus 
tecnicus ricavato dall’intera natura umana, formatosi 
dalla conoscenza di ciò che è reale.

Approfondire le cose, non solo i concetti ma tutta la 
nostra natura, questo è il compito della scienza dello spi-
rito antroposofica. E ora pensate che una società è qui con 



38

il compito di diffondere tale scienza: allora bisogna rico-
noscerle il fatto che i sentimenti che vivono in essa sono 
un’espressione della visione antroposofica del mondo, 
tanto che persino locuzioni come «teoria dei porci» hanno 
fondamento nella scienza dello spirito antroposofica, se in 
tale espressione non confluiscono i propri istinti.



39

*Segue nota da p. 25 
… : «In questi giorni si è tanto parlato di serietà e digni-
tà non solo dei contenuti dell’antroposofia, ma anche 
della nostra vita sociale, e si è visto quanto sia necessa-
rio stabilire delle regole all’interno del movimento. Na-
turalmente è superfluo dire che si dovrebbe avere alme-
no la piccola accortezza di non arrivare in ritardo. 
Tuttavia anche in questi giorni, nonostante la conferenza 
sia cominciata alle sei e venti minuti, alcuni sono arriva-
ti per l’ennesima volta in ritardo. In questo modo, miei 
cari amici, non riusciremo mai a metter sufficientemen-
te in pratica l’idea che noi, detto in parole povere, possia-
mo iniziare intelligentemente. Perché se non abbiamo la 
certezza che una volta iniziati i lavori non arriva più nes-
suno di noi, allora in alcune circostanze in un certo qual 
modo più allargate della nostra società non potremo evi-
tare che ci siano qua e là degli estranei tra noi, che non 
dovrebbero esserci. Riflettete sul fatto che è una man-
canza di rispetto arrivare tardi in una società che, da 
parte sua, s’impegna a controllare che tutti coloro che 
arrivano appartengano veramente ad essa. Certi membri 
devono a tal scopo sacrificarsi e controllare l’entrata del-
le persone finché tutti i soci non siano arrivati. Quando i 
sorveglianti stessi sono entrati la porta deve essere chiu-
sa e tutti dovrebbero essere presenti.

Vedete, miei cari amici, non dovrebbe certo essere 
necessario soffermarsi su particolari come questi; ma la 



40

scienza dello spirito antroposofica deve poggiare sul 
concetto di sintomaticità. Sintomaticità qui significa che 
ciò che qualcuno pratica nel piccolo, avrà la forte ten-
denza a praticarlo anche in grande. Chi non riesce ad 
arrivare puntuale una volta agli incontri, anche in occa-
sioni più importanti, in circostanze più significative, non 
riuscirà a sviluppare proprio quell’impulso che è assolu-
tamente doveroso e necessario. Gran parte dei danni 
emersi in modo così evidente è intimamente connessa 
proprio con il fatto che non si colgono le cose in modo 
esatto, in modo sufficientemente chiaro. È veramente 
importante vivere anche l’attività antroposofica, se mi è 
consentito di usare questa espressione, con lo stesso stile 
di cui si è parlato. Perciò, quando osserviamo certi aspet-
ti della vita quotidiana relativi alla convivenza in una 
società antroposofica, visualizziamo anche ciò che la 
scienza dello spirito esige da noi». 



41

Appendice 

Dal «Nachrichtenblatt» 1939 
(sedicesima annata, n. 11-13)

Conferenza del dott. Rudolf Steiner, 
tenuta a Dornach il 15 settembre 1915

Prima di trattare l’argomento di oggi devo tediarvi con 
una sorta di comunicazione. Uno dei compiti di colui che 
prende sul serio la Scienza dello spirito antroposofica è 
quello di far proprie certe cognizioni sull’essere umano, 
di non percorrere la storia del mondo semplicemente fa-
cendosi le illusioni soggettive che più gli fanno comodo, 
ma di darsi veramente la pena di conoscere gli uomini. 
Questo deve essere sottolineato in continuazione: le peg-
giori crudeltà vengono commesse per il fatto che si co-
pre ciò che si dovrebbe giustappunto sapere sugli uomini 
con sentimentalismi illusori di ogni genere. Per tale ra-
gione oggi devo ritornare su un soggetto di cui sono sta-
to già costretto a parlarvi di recente. Nelle mie conferen-
ze ho fatto più di una volta il nome di Lutoslavski. Come 
sapete, sono dovuto ritornare su tale nome perché il prof. 
dott. Lutoslavski, dopo essere stato in questo edificio, mi 
ha scritto lamentandosi del fatto che non gli avrei con-
sentito di vedermi. Lui ed il suo amico americano sareb-
bero invece stati subito accolti dal presidente di una so-



42

cietà molto più grande e potente: precisamente dal 
generale dei gesuiti. 

Allora ho sottolineato che do tanto meno importanza 
al fatto di non aver ricevuto il signor Lutoslavski, dal 
momento che si è recato da noi immediatamente dopo 
essere stato dal generale dei Gesuiti.

Questo signore va sostenendo la calunnia che io avrei 
inculcato ai membri della società solo i giudizi che mi 
sono formato sulla sua persona, e che i membri che ripe-
tono come pappagalli ciò che dico di lui non saprebbero 
nulla di quello che ha scritto. Per questo oggi desidero 
leggervi alcune righe che il signor Lutoslavski ha scritto 
in occasione della visita che ha – si può dire soltanto – 
voluto rendere all’edificio. Posso farvi conoscere quest’o-
pera del signor Lutoslavski con il permesso del nostro 
amico Ledeboer. La prima cosa che il vostro occhio spi-
rituale deve vedere di tale opera del signor prof. Luto-
slavski è la lettera che ha scritto il 20 agosto al nostro 
amico, il signor Ledeboer, dopo esser stato da lui accom-
pagnato in questo stabile per forse un paio di minuti. Il 
giorno stesso scrisse la seguente lettera. Avrete forse no-
tato nelle mie precedenti caratterizzazioni del signor 
professor dott. Lutoslavski (devo dire così perché mi ri-
suona ancora nelle orecchie il modo in cui egli stesso lo 
diceva, il tono echeggia ancora nelle mie orecchie): che 
mi sono limitato a raccontare solamente, senza cercare 
di inculcare la mia opinione ai membri della società. An-



43

che ora voglio leggervi di nuovo i documenti affinché 
possiate formarvi un’opinione vostra in merito. A suo 
tempo vi feci notare (ma questo è un dato oggettivo e 
non un giudizio) quanto sia strano che dopo essersi avvi-
cinati a qualcuno per solo alcuni istanti, ci si rivolga a lui 
poco dopo scrivendo «caro amico»! Il signor Ledeboer 
non rispose a quella lettera. In seguito a questa sua «non 
risposta» egli ricevette l’11 settembre 1915 la seguente 
lettera: 

«Mio caro amico» (ecc.)

Nemmeno oggi voglio inculcarvi alcun giudizio sogget-
tivo sul conto del signor Lutoslavski. Desidero piuttosto 
ribadire ancora una volta quanto sia grave che persino in 
opere illustri – il prof. dott. Lutoslavski ha illustrato la 
filosofia polacca all’Europa occidentale –, in celebri 
opere di storia della filosofia, quindi in Europa occiden-
tale, egli figuri come grande esperto di filosofia, spe-
cialmente di quella polacca. Ciò dimostra che i signori 
che scrivono libri di filosofia come quelli  non conosco-
no proprio la lingua polacca e per di più non si curano 
molto del signor Lutoslavski (amici polacchi qui presen-
ti hanno assicurato che il signor Lutoslavski viene visto 
come un caso del tutto patologico). Essi non cercano 
nemmeno di farsi delle opinioni proprie leggendo la let-
teratura polacca, cosa che servirebbe a mettere in luce 
quanto debba essere respinta l’opinione mitteleuropea 



44

che il professor Lutoslavski abbia qualcosa da dire di as-
solutamente scientifico. È veramente necessario com-
prendere di che natura siano i rapporti che si creano nel-
la vita quotidiana sotto l’influsso dell’attuale fiducia 
cieca nell’autorità. La realtà apparirebbe essenzialmente 
diversa se le persone si decidessero a giudicare solo ciò 
che conoscono, dando valore al fatto di aver valutato 
qualcuno sulla base di un’opinione propria e fondata. Bi-
sogna purtroppo accettare che tutto questo continuerà 
ancora per molto, che persone come il prof. Lutoslavski 
emetteranno, sotto la divisa, i loro giudizi autorevoli in 
ambito filosofico: io sono l’unico filosofo competente a 
giudicare questi fatti. Dobbiamo accettare che ci saran-
no continuamente persone che prenderanno assoluta-
mente sul serio uomini siffatti. Tutto questo fa proprio 
parte del fatto che… fa parte del fatto che non riusciamo 
a raggiungere la precisione di cui abbiamo bisogno, ri-
guardo alle vicende del piano fisico, quando siamo trop-
po pigri per informarci sul reale stato delle cose che ci 
vengono portate incontro dalla vita in quest’epoca così 
terribilmente materialistica.  

Bene, oggi vorrei fornirvi ancora qualche nozione 
sull’argomento che ho trattato in questi giorni nelle mie 
riflessioni. Vorrei partire dalla domanda: quanti anni ha 
di fatto l’amore? Non ho dubbi che la maggior parte del-
le persone, partendo da un’osservazione superficiale del-
la realtà, risponderebbe: l’amore è vecchio come il mon-



45

do. – Chi è invece abituato a osservare il mondo in base 
alla storia delle civiltà e riconosce che essa è pervasa di 
impulsi spirituali, risponderà diversamente a questa do-
manda – perché si sforza di considerare concretamente 
la realtà e non solo concetti vaghi in modo generico. L’a-
more ha al massimo 700 anni! Leggete tutta la letteratu-
ra e la poesia antica romana e greca, e non troverete mai 
qualcosa che si possa collegare con il concetto di amore 
dell’epoca contemporanea. In Plutarco troverete i con-
cetti di Venere e Amore chiaramente distinti uno dall’al-
tro. E il modo in cui viene raffigurato l’amore nella poe-
sia, specialmente nella lirica, il modo in cui esso diviene 
il fulcro di così tanti sfoghi lirici, risale a non più di sei-
sette secoli fa. Ciò significa che il concetto di amore che 
hanno gli uomini di oggi affiora negli animi umani solo 
sei-sette secoli fa. Prima non si è parlato nemmeno ap-
prossimativamente simile di tale concetto.

Sì, dal punto di vista gnoseologico ciò non può mai 
sorprendervi, poiché l’obiezione che gli uomini hanno 
sempre praticato l’amore non ha alcun valore. Perché se la 
teoria copernicana, secondo la quale la Terra gira intorno 
al sole, è giusta, la Terra si è mossa così anche durante 
l’epoca latina, greca ed egizia, sicuramente durante tutta 
la sua esistenza. Ma gli uomini non hanno parlato della 
teoria copernicana. Non si può quindi obiettare che ciò 
che viene espresso nel concetto di amore è esistito anche 
prima. Nelle epoche precedenti ciò che s’intende con il 



46

concetto di amore costituiva un complesso di fenomeni 
della vita. I fatti formavano un concetto di amore, un 
complesso di fenomeni, ma non se ne parlava. Invece in 
questi sei-sette secoli tale concetto è stato portato oltre! 
Non solo lo si è portato al punto che l’amore è diventato 
per molte persone il centro dell’intera esistenza – ora non 
intendo dire della visione del mondo… lo si è portato al 
punto che oggi esiste una teoria scientifica, quella psica-
nalitica, come vi ho illustrato, che sguazza completamen-
te nel concetto di amore più basso. Questo è il corso 
dell’evoluzione che dobbiamo contrastare e trasformare 
in qualcosa di diverso, dal momento che coltiviamo la 
Scienza dello spirito. Mi stupirei alquanto se alcuni di voi 
o addirittura tutti si sorprendessero quando dico che l’a-
more ha solo sei-settecento anni, perché parecchi dovreb-
bero sapere che ho già fatto queste affermazioni in con-
ferenze precedenti caratterizzando i fatti dal punto di 
vista storico. Quell’accostamento dell’idea di amore a 
tutti i possibili concetti teorici sul mondo, così ripugnan-
te come si presenta nella teoria psicanalitica, si è realiz-
zato nel corso degli ultimi anni in modo lento e graduale. 
Adesso ci vorrebbe molto tempo per andare a fondo di 
tali questioni. Tuttavia vorrei aiutarvi a trovare la strada 
che va in tale direzione attraverso una riflessione che in-
tendo esporvi ora in modo episodico ed aforistico.

Prendete uno spirito del nostro tempo, tanto radicato 
nella cultura contemporanea da essere completamente 



47

imbevuto di tali concetti, che, in altre parole, non riesca 
ad abbandonare l’idea che la realtà esteriore, la realtà fi-
sica normalmente percepibile sia l’unica cosa di cui si 
possa parlare in modo intelligente. Vi ho già presentato 
questo tipo di persona per bene in Fritz Mauthner, il cri-
tico del linguaggio, autore di un dizionario di filosofia.

Vedete, un uomo come lui si trova in una strana posi-
zione. Fritz Mauthner è un critico del linguaggio, dun-
que sa per lo meno che nella storia dell’umanità il termi-
ne “mistico” non è sempre esistito. E in quanto critico 
del linguaggio vuole avere una risposta alla domanda: 
che cosa c’è di fatto dietro questa parola “mistico”, ane-
lito mistico? Ora pensate quanto dovremmo darci da fa-
re attraverso una vasta letteratura, per delineare quel 
rapporto elevato dell’anima umana con i mondi ultrater-
reni, che viene caratterizzato con il termine misticismo. 
Immaginate con quale serietà e dignità si debbano acco-
gliere descrizioni come quelle contenute nel libro Come 
si acquisiscono le conoscenze dei mondi superiori, per 
avere un’idea di come l’anima si debba disporre per stare 
di fronte ai mondi superiori, affinché si possa dire: l’ani-
ma di tale persona è quella di un mistico, di un essere 
che vive in unione con ciò che pervade spiritualmente il 
mondo superiore. Si deve innanzitutto acquisire questa 
facoltà, familiarizzare con l’argomento. Solo chi si è ci-
mentato in riflessioni come quelle esposte nel libro Co-
me si acquisiscono le conoscenze dei mondi superiori, 



48

ed ha studiato a fondo almeno una volta tale libro può 
sapere veramente cosa sia il misticismo in senso con-
temporaneo.

Ovviamente, se una persona come Fritz Mauthner si 
trova tra le mani un libro del genere, per lui si tratta di 
una pura e semplice assurdità, perché potrebbe dire 
soltanto: in questo libro ci sono parole. E avrebbe ra-
gione (sarebbe onesto). Avrebbe ragione se dopo aver 
letto Swedenborg dicesse: Swedenborg parla di mar-
ziani che possono celare i loro impulsi interiori. Io non 
posso capire assolutamente nulla dell’entità dei marzia-
ni… E potrebbe anche dire: veramente, se leggo un li-
bro come Come si acquisiscono le conoscenze dei mon-
di superiori? non vi trovo nulla dentro. Potrebbe essere 
che degli angeli lo capiscano, io però no. – Son convin-
to che Fritz Mauthner in quanto uomo onesto potrebbe 
emettere tale giudizio. Bisogna riconoscere che se egli 
vuole attenersi alla realtà, deve infine emettere un giu-
dizio del genere perché il concetto di misticismo gli 
viene a mancare nel modo più assoluto; per lui dietro al 
contenuto di un libro come Teosofia o Come si acquisi-
scono le conoscenze dei mondi superiori non c’è nulla. 
Essi sono per lui parole, parole, parole. E se ha un ane-
lito faustiano, allora dice: vado a pescare tutte le forze 
agenti nel mondo fisico esterno e non cerco di penetra-
re nel significato delle parole. Per il suo modo di essere 
ciò è del tutto corretto.



49

Ma allo stesso tempo è talmente onesto e scrupoloso 
che dice a se stesso: gli uomini avranno mai avuto nell’a-
nima qualcosa di mistico? Hanno pur coniato il termine 
«mistico». Cosa c’è nell’anima delle persone che le ha 
indotte a parlare di misticismo? 

Vedete, un giorno ho conosciuto un teologo – lui è già 
morto ora – era un illustre teologo ed anche una persona 
molto colta dal punto di vista filosofico… io ero allora 
molto giovane. Egli affermò molto giustamente: in realtà 
dietro ad ogni errore c’è anche qualcosa che merita di 
essere cercato, e nessuno spleen è così grande che non si 
debba cercare ciò che vi è di reale dietro ad esso. - E 
questo pensa anche Fritz Mauthner: nella natura umana 
deve celarsi qualcosa se oggi ci sono ancora dei tipi così 
contorti che parlano di un rapporto mistico dell’uomo 
con i mondi spirituali. (Questo deve dire Fritz Mauthner). 
Si tratta naturalmente di un’assurdità, - ma nella natura 
umana deve esserci qualcosa che da origine a sentimenti 
che questi pazzi mistici contorti definiscono come il loro 
misticismo. Deve esserci qualcosa. -

Se però si vuole giungere dove Fritz Mauthner ritiene 
di trovare ciò da cui scaturisce il misticismo, non compa-
re altro che un articolo alquanto anacronistico. Se si legge 
l’articolo misticismo nel dizionario di Fritz Mauthner, ci 
si accorge che essenzialmente non contiene altro che un 
giro di parole e definizioni. Ho cercato di trovarvi alcun-
ché, volevo capire dov’è che Fritz Mauthner cerca ciò che 



50

secondo lui si cela dietro al misticismo, qualcosa di reale. 
Ho sfogliato e letto il suo dizionario dove mi sembrava 
possibile trovare quello che cercavo, ad un certo punto è 
emerso il ragionamento seguente: nella natura umana ci 
sono in fin dei conti sentimenti tipo quelli che il mistico 
ritiene di avere, dai quali egli fa emergere in modo biz-
zarro qualcosa di spirituale. Dove si trovano sentimenti 
come questi nel mondo umano? - Anche nell’amore.

Perciò non ho aperto il dizionario alla voce mistici-
smo, bensì alla voce amore, e ritengo che questo articolo 
sia uno dei migliori, perché è proprio bello.

L’autore riporta, anche con spiegazioni terminologi-
che, la definizione di amore in Spinoza e quella laconica 
e grossolana di Schopenhauer, quindi spiega che si deve 
distinguere tra l’amore vero, inteso a livello animico, ed 
il semplice erotismo, l’amore fisico racchiuso nella ses-
sualità. Dunque Mauthner ammette tutto ciò e poi s’in-
nalza meravigliosamente verso ciò che segue: 

«Credo che gli unilaterali geni del pensiero non abbia-
no mai o raramente capito il sentimento d’amore patolo-
gico, il grado più alto dell’amore, che non abbiano acqui-
sito esperienze personali e si siano preoccupati solamente 
di classificare astrattamente le descrizioni dei poeti».

Dunque dice: i filosofi non hanno saputo molto sull’a-
more, sono andati a vedere ciò che dicono i poeti.

«Credo che il grado più elevato del sentimento di 
amore sia stato vissuto e descritto solo dai poeti (a parti-



51

re pressappoco dal Petrarca). Esso passò quindi nell’im-
maginario comune grazie al potere dell’imitazione o del-
la moda, dominò per sei secoli la fantasia dei lettori di 
testi poetici e sta per essere sostituito ora da un’altra mo-
da. Il grado più alto del sentimento d’amore è una rarità 
tale quale una grande opera d’arte o l’unione con Dio che 
deve aver vissuto Francesco; tuttavia il mondo intero 
blatera di religione, arte e amore. Ciò che viene così 
chiamato è solamente il surrogato di un sentimento che 
su un milione di parolai forse uno solo a vissuto». 

Complimenti!
«Il grado più elevato dell’amore, di cui non nego l’e-

sistenza, ha veramente qualcosa di miracoloso in sé; an-
che i miracoli sono stati interpretati come fenomeni pa-
tologici. Se si verifica il caso del tutto straordinario, che 
entrambi i partner provino il grado più elevato di amore, 
allora contro tutte le leggi naturali si compie il miracolo 
che uno eleva l’altro, che entrambi si librano sopra la 
Terra. Il doς moi pou stω [dos moi pou sto] di Archime-
de è o sembra annullato. O felicità o morte, il struggente 
desiderio del misticismo si è realizzato».

Ecco qui! Per delineare le basi della nostra concezio-
ne del mondo c’è una sola possibilità: andare a vedere 
dove gli uomini attingono sentimenti come quelli che il 
noioso mistico nutre nei confronti dello spirito. Essi so-
no presenti soltanto nel sentimento amoroso. Questa è 
veramente l’affermazione schietta di una persona che ha 



52

perso ogni relazione con il mondo spirituale. «O felicità 
o morte, il struggente desiderio del misticismo si è rea-
lizzato.»

Quindi Mauthner prosegue:

«In questa breve ricerca ho appositamente tralasciato gli 
altri numerosi significati del termine amore. Devo però 
sottolineare che anche il misticismo vive la sua unione 
con Dio come il piacere dell’amore più intenso e spiri-
tuale, e che in particolar modo Spinoza usa la sua prima 
definizione di amore (nel terzo e poi nel quinto volume 
dell’etica) per proclamare l’Amor dei, l’amor erga Deum 
quale somma gioia dell’uomo. L’essenza del misticismo, 
il desiderio profondo di potere esprimere l’ineffabile, ha 
condotto a un fraintendimento del concetto di amore; 
non solo nella stravaganza panteistica di Spinoza, persi-
no nel cinismo metafisico di Schopenhauer si cela qual-
cosa di questo misticismo immaginifico, che anche Cou-
sin intendeva esprimere con le seguenti parole: ‹amiamo 
l’infinito e ci immaginiamo di amare le cose finite›.

Il ben noto sentimento che ci accompagna quando ci 
rivolgiamo al nostro partner con l’appellativo amore at-
traversa tutti i gradi del cosiddetto amore; il sentimento 
così soggettivo che proviamo in quel momento è stato 
definito ovunque con l’erroneo verbo amare; il tentativo 
di coniare un sostantivo oggettivo per questo sentimen-
to, la parola amore, ha avuto una tale fortuna, che gli 



53

uomini si sono convinti che il sentimento sia presente 
ogni volta che la parola viene pronunciata».

Perciò vedete, quando il mondo moderno materiali-
stico cerca, partendo dai suoi impulsi fondamentali, di 
farsi un’idea del misticismo è costretto a dirsi: ciò che i 
mistici sognano si trova semplicemente nel sentimento 
amoroso. Questo significa che tutta la spiritualità viene 
ricondotta ad un erotismo raffinato. 

È singolare che ad esempio il genere particolare di 
vita spirituale nietschiana, descritto da un’amica di 
Nietsche, la signora Lou Andreas Salome, in un libro 
che parla proprio di lui, venga caratterizzato come un 
tipo di erotismo raffinato. È interessante, ad esempio, il 
modo in cui Fritz Mauthner si pone a tal riguardo: 

«Negli ultimi tempi, dopo tanti uomini, anche una 
donna ha cercato di comprendere la filosofia dell’amore, 
Lou Andreas Salomé, l’amica di Nietsche tanto detestata 
dalla ditta Nietsche per il suo eccellente libro su Nietsche. 
La signora Lou è molto sottile nelle sue argomentazioni; 
ella osa disconoscere la fedeltà come peculiarità dell’a-
more, e getta un ponte tra la fantasia dell’artista e quella 
degli amanti (L’erotismo, p. 25 f). 

Ma anche la signora Lou spiritualizza l’atto a tal pun-
to che non c’è una separazione concettuale tra piacere 
sensuale e fenomeno spirituale concomitante». 

Uomini e donne si esprimono così per il fatto che og-
gi si è costretti fino nel pensiero a sostituire il rapporto 



54

con il mondo spirituale con l’attitudine a misurare l’ani-
ma umana come un erotismo più o meno grossolano o 
raffinato. Ciò dipende dalle persone.

Tutte queste cose sono una conseguenza del materia-
lismo di fondo del nostro tempo. Da questo materialismo 
deriva necessariamente il fatto che dove non si operi in 
modo onesto emerga qualcosa che non corrisponde al 
vero, che si dica: conosciamo del misticismo nient’altro 
che il lato concreto che è identico all’erotismo. Si falsifi-
ca la realtà quando si parla di erotismo ponendovi sopra 
il velo del misticismo. È più verace un materialista che 
dice semplicemente: vedo in tutto il misticismo soltanto 
erotismo, - di colui che partendo dall’erotismo cerchi di 
trasferire nelle più alte sfere tutto ciò che appartiene a 
quell’ambito, usando definizioni e vuote frasi mistiche 
di ogni tipo. Talvolta si può dunque vedere su quali per-
corsi si avventurino certe persone, fino a raggiungere i 
piani più elevati, per caratterizzare ciò che non è altro 
che erotismo. Da una parte il raccordo teorico tra con-
cetto di misticismo e concetto di erotismo, dall’altra la 
tendenza del nostro tempo a sprofondare in un erotismo 
asfissiante trascinandovi dentro tutto il misticismo pos-
sibile non compreso. Vi ho ripetutamente esortati a com-
prendere che nella società antroposofica si dovrebbero 
diffondere concetti chiari su tali argomenti; che si lavori 
ad estirpare ogni stramberia mistica che scaturisce dal 
miscuglio ora descritto; che in un certo modo, proprio 



55

coloro che conoscono bene il carattere della pura spiri-
tualità osino di nuovo parlare dello spirito dove lo spirito 
c’è veramente, evitando di rivestire le emozioni soggetti-
ve con formule spirituali. E poiché sono consapevole che 
non prevalgono ovunque concetti chiari a tal riguardo, 
ho indirizzato questo appello alla società. Ma il tempo ci 
dirà se siamo all’altezza del compito.

Ho accennato ieri al fatto che in tempi passati, fino 
anche ai nostri giorni, si è scelto un altro mezzo, molto 
più radicale, per realizzare le condizioni di una società 
antroposofica – sebbene di una forma diversa. Si è sem-
plicemente esclusa una parte dell’umanità, un genere, 
per evitare che l’altro (genere) potesse confondere i con-
cetti più elevati con quelli più comuni. Il pensiero spiri-
tuale appartiene al mondo spirituale e nel sano pensare 
dobbiamo elevarci al punto da capire che è molto peggio 
parlare di ciò che rientra nella convivenza naturale tra 
gli uomini usando formule mistiche, non attinenti a 
quell’ambito, piuttosto che nominare tale ambito col no-
me giusto ed ammettere quanto esso appartenga al mon-
do fisico.

Per un vero mistico è terribile che qualcuno ricami 
sull’istinto che Schopenhauer definisce, nella sua parti-
colarmente grossolana caratterizzazione dell’amore, con 
le seguenti parole (questa non è la mia opinione, bensì 
quella di Schopenhauer!): «Le faccende amorose della 
generazione contemporanea prese tutte insieme costitui-



56

scono in virtù dell’intera specie umana una seria medita-
tio compositionis generationis futurae, e qua iterum 
pendent innumerae generationes».  

Nel suo articolo «Amore» Fritz Mauthner afferma:

«… Tra i filosofi ve ne furono due in partico-
lare, Spinoza e Schopenhauer, che cercarono 
di introdurre una definizione scientifica dell’a-
more nel loro sistema. In Schopenhauer l’amo-
re è uno dei punti focali della volontà metafisi-
ca; tutti i sentimenti amorosi sarebbero solo 
illusioni della natura, che inducono l’individuo 
umano al più grande sacrificio per la genera-
zione del bambino futuro. ‹Le faccende amo-
rose della generazione contemporanea prese 
tutte insieme costituiscono in virtù dell’intera 
specie umana una seria meditatio compositio-
nis generationis futurae, e qua iterum pendent 
innumerae generationes› ». (Il mondo come 
volontà e rappresentazione, tomo II, p. 611).

Dunque nella sua metafisica grossolana Schopenhauer 
dice: «Le faccende amorose della generazione contem-
poranea, prese tutte insieme, costituiscono in virtù 
dell’intera specie umana una seria meditazione sulla 
composizione delle generazioni future…» ecc.



57

Se un istinto del genere non viene visto nella sua vera 
luce, ma ci si ricama sopra asserendo: ho il dovere di 
compiere questo o quell’atto, per dare la possibilità ad 
un’incarnazione  così significativa di realizzarsi nel 
mondo… questa cosa è aberrante per chi coltiva con se-
rietà e dignità il misticismo.

Bisogna fare attenzione anche che il misticismo non 
diventi una poltroneria per l’umanità. Esso lo diventa 
nella misura in cui concetti sani vengono sostituiti in 
modo mistico con concetti malsani. Qui nel mondo fisi-
co l’uomo deve valere per ciò che fa grazie alla propria 
buona volontà, lavorando veramente. Se non vuole lavo-
rare e pretende di essere valutato non per quanto vale il 
suo lavoro, ma dicendo: pretendo di essere considerato 
una persona speciale perché ho pubblicato questa o 
quell’opera… allora questo è un «cullarsi nel mistici-
smo». Così si vuole ottenere un riconoscimento senza 
fare nulla. Questo è l’aspetto abituale e triviale della fac-
cenda.

E se ai nostri giorni dobbiamo sforzarci di coltivare la 
Scienza dello spirito in modo schietto nei confronti di 
entrambi i generi, allora il baluardo che in passato venne 
posto escludendo un genere oggi deve consistere nel fat-
to che la conoscenza dei mondi superiori venga cercata 
da entrambi i generi nella serietà e dignità del modo di 
concepire la vita, allontanando ogni fantasticheria pro-
veniente dagli impulsi inferiori dell’umanità. Allora non 



58

sarà più possibile che si diffondano errori su errori, a 
partire da ciò che scaturisce in questa o quell’altra anima 
fantasticante mentre poltrisce nel misticismo. Il mistici-
smo non ci chiede di poltrire mentre gli altri uomini, che 
non posseggono più nulla di mistico, stanno nella vita, 
ma ci chiede di diventare più diligenti di loro. La morale 
mistica non può consistere in uno sprofondare nella vi-
sione degli altri uomini, piuttosto in un elevarsi al di so-
pra di tali visioni. Se non ci sforziamo di eliminare ciò 
che… beh, rientra in quella sfera che ho definito mate-
rialismo… se non ci sforziamo di eliminare dalla nostra 
società tutto ciò che vi è di simile ad esso, non andiamo 
avanti!     
 



59

Per una più facile lettura è stata effettuata la seguen-
te sostituzione terminologica – contrassegnata nel te-
sto da questo simbolo: °

mondo                         sostituisce                            piano


