DALL’EROTISMO ALL’AMORE

Una sfida della liberta per gli uomini
che hanno il coraggio della verita



Il testo a stampa dell’edizione tedesca si basa sull’ori-
ginale trascrizione in chiaro degli appunti stenogra-
fici e sulla prima edizione a stampa, ma tiene anche
conto delle edizioni successive.

Testo originale tedesco: Von der Erotik zur Liebe
(Archiati Verlag e K., Bad Liebenzell 2008)

Traduzione e revisione
di Raffaella Brussato

Leditore e il redattore non esercitano diritti
sui testi di Rudolf Steiner qui stampati.



Rudolf Steiner

DALL’EROTISMO
ALL’AMORE

Una sfida della liberta per gli uomini
che hanno il coraggio della verita






Indice

DALL’EROTISMO ALI’AMORE

Prima conferenza
tenuta a Dornach il 15 settembre 1915

Seconda conferenza
tenuta a Dornach il 16 settembre 1915

Appendice

21

41






Prima conferenza

DALL’EROTISMO ALI’AMORE

Una sfida della liberta per gli uomini
che hanno il coraggio della verita

Dornach, 15 settembre 1915






Miei cari amici!!

Vorrei fornirvi ancora qualche nozione sull’argomento
che ho trattato in questi giorni. Oggi vorrei partire dalla
domanda: «Quanti anni ha di fatto I’amore?»

Non ho dubbi che la maggior parte delle persone, par-
tendo da un’osservazione superficiale della realta, ri-
sponderebbe: «L’amore ¢ vecchio come il mondo!». Chi
¢ invece abituato a prendere seriamente la realta, valen-
dosi di una conoscenza scientifico-spirituale, darebbe
un’altra risposta concreta.

L’amore, miei cari amici, ha al massimo 700 anni!
Leggete, miei cari amici, tutta la letteratura e la poesia
romana e greca, € non troverete mai qualcosa che si possa
collegare con il concetto di amore dell’epoca contempora-
nea. In Plutarco troverete 1 concetti di Venere e Amore
chiaramente distinti uno dall’altro. E il modo in cui si par-
la di amore nella poesia lirica risale a non piu di sei-sette
secoli fa.

Cio significa che il concetto di amore degli uomini di
oggi affiora negli animi umani solo sei-sette secoli fa.
Prima non se n’¢ parlato nemmeno approssimativamente.

1 In una delle tre trascrizioni in chiaro disponibili e nella versione del
«Nachrichtenblatty» (1939) la conferenza inizia parlando di una lettera.
Riportiamo questo inizio nell’Appendice a p. 41, unitamente al testo
integrale della conferenza riportato nel «Nachrichtenblatt» senza in-
terventi redazionali



Si miei cari amici, dal punto di vista gnoseologico
non si puo fare alcuna obiezione in merito. Non ¢ valida
I’obiezione che gli uomini hanno sempre praticato I’'amo-
re. Perché se la teoria copernicana, secondo la quale la
Terra gira intorno al sole, ¢ giusta, la Terra si ¢ mossa
cosi anche durante ’epoca latina, greca ed egizia, da
quando esiste 'umanita. Ma gli uomini non hanno par-
lato della teoria copernicana. Cosi ¢ anche per I'amore:
le manifestazioni, i fatti dell’amore costituivano un com-
plesso di fenomeni della vita, ma non se ne parlava.

Ma in questi sei-sette secoli tale concetto ¢ stato por-
tato oltre miei cari amici! Non solo lo si ¢ portato al pun-
to che 'amore ¢ diventato il centro dell’esistenza di ogni
individuo, lo si ¢ introdotto ormai anche nella teoria psi-
canalitica, che sguazza nelle forze d’amore piu basse e
ordinarie.

Questo ¢ il corso dell’evoluzione che dobbiamo con-
trastare e trasformare in qualcosa di diverso, dal mo-
mento che coltiviamo la scienza dello spirito.

A dire il vero mi stupirei se tutti si sorprendessero
quando dico che I’'amore ha solo sei-settecento anni, per-
ché I’ho gia affermato in conferenze precedenti.

Vedete, miei cari amici, quell’accostamento dell’idea
di amore a tutti i possibili concetti teorici sul mondo,
cosi ripugnante come si presenta nella teoria psicanaliti-
ca, si ¢ realizzato nel corso degli ultimi anni in modo
lento e graduale. Ora ci vorrebbe molto tempo per anda-

10



re a fondo di tali questioni, ma vorrei indicarvi la strada
che va in tale direzione.

Prendete, miei cari amici, uno spirito del nostro tem-
po, tanto radicato nella cultura contemporanea da essere
completamente imbevuto di tali concetti, che, in altre
parole, non riesca ad abbandonare I'idea che la realta
esteriore sia I'unica cosa di cui si possa parlare in modo
intelligente. Vi ho gia presentato questo tipo di persona
per bene in Fritz Mauthner, il critico del linguaggio.

Vedete, un uomo come lui si trova in una strana posi-
zione. Fritz Mauthner ¢ un critico del linguaggio, dun-
que sa che nella storia dell’'umanita non ¢ sempre esistito
il termine misticismo, € in quanto critico del linguaggio
vuole avere una risposta alla domanda: che cosa c’¢ di
fatto dietro questa parola misticismo?

Ora pensate, miei cari amici, quanto dovremmo darci
da fare per riuscire a delineare quel rapporto dell’anima
umana con i mondi superiori, che merita di essere indi-
cato con il termine misticismo, cosa deve caratterizzarlo
affinché si possa dire: ’'anima di tale persona ¢ quella di
un mistico. Dovremmo innanzitutto familiarizzare con
I’argomento, e solo chi ha studiato a fondo un libro come
ad esempio Come si acquisiscono le conoscenze dei
mondi superiori pud sapere veramente cosa sia il misti-
cismo in senso contemporaneo.

Ovviamente, se una persona come Fritz Mauthner si
trova tra le mani un libro del genere, per lui si tratta di una

11



pura e semplice assurdita, perché in esso riesce a vedere
solo parole. E avrebbe ragione se, avendo letto Sweden-
borg?, dicesse: «Forse i marziani possono capire questo li-
bro, 10 noy.

In quanto uomo onesto dovrebbe emettere tale giudi-
zio, perché il concetto di misticismo gli viene a mancare
nel modo piu assoluto. Per lui ci sono solo «parole, paro-
le», ma col suo modo di porsi non vuole penetrare nel
loro significato.

E cosi onesto che dice a se stesso: gli uomini avranno
mai avuto nell’anima qualcosa di simile al misticismo?
Cosa c’¢ nell’anima delle persone che le ha portate a par-
lare di misticismo?

Un teologo una volta disse: dietro ad ogni errore c’¢
anche qualcosa di condivisibile e nessuno spleen (pazzia)
¢ cosi grande che non si debba cercare cio che vi ¢ di reale
dietro ad esso. E cosi Fritz Mauthner cerca il reale dietro
al misticismo. Deve dire a se stesso: «se oggi ci sono an-
cora dei tipi cosi contorti che scrivono libri contorti come
Come si acquisiscono le conoscenze dei mondi superiori,
allora nella natura umana deve esserci qualcosa che da
origine a cio che essi definiscono il loro “misticismo’».

Se pero si vuole giungere dove Fritz Mauthner trova
qualcosa che dia origine al misticismo, non emerge un

2 Nei giorni precedenti Steiner aveva fatto piu volte riferimento a
Swedenborg

12



granché. Allora ho cercato qualcos’altro. Volevo capire
cosa c’¢ dove Fritz Mauthner cerca il reale che lui riesce
a concepire solo ed esclusivamente dietro al misticismo.
Percid non ho aperto il dizionario alla voce “mistici-
smo”, bensi alla voce “amore”. E questo articolo € pro-
prio uno dei migliori del dizionario.

L’autore riporta dapprima la definizione di amore in
Spinoza e Schopenhauer, poi afferma che si deve distin-
guere tra ’'amore vero che nasce tra due anime ed il sem-
plice erotismo determinato dalla sessualita. A questo
punto s’innalza meravigliosamente verso cio che segue:

«Credo che gli unilaterali geni del pensiero non
abbiano mai o raramente capito il sentimento
d’amore patologico, il grado piu alto dell’amore,
che non abbiano acquisito esperienze personali e
si siano preoccupati solamente di classificare
astrattamente le descrizioni dei poeti. Credo che
il grado piu elevato del sentimento di amore sia
stato vissuto e descritto solo dai poeti (a partire
pressappoco dal Petrarca). Esso passo quindi
nell'immaginario comune grazie al potere dell’i-
mitazione o della moda, domino per sei secoli la
fantasia dei lettori di testi poetici e sta per essere
sostituito ora da un’altra moda. Il grado piu alto

del sentimento d’amore ¢ una rarita tale quale

13



una grande opera d’arte o 'unione con Dio che
deve aver vissuto Francesco; tuttavia il mondo
intero blatera di religione, arte e amore. Ci0 che
viene cosi chiamato ¢ solamente il surrogato di
un sentimento che su un milione di parolai forse
uno solo a vissuto. Il grado piu elevato dell’amo-
re, di cui non nego l'esistenza, ha veramente
qualcosa di miracoloso in s¢; anche i miracoli
sono stati interpretati come fenomeni patologici.
Se si verifica il caso del tutto straordinario, che
entrambi 1 partner provino il grado piu elevato
di amore, allora contro tutte le leggi naturali si
compie il miracolo che uno eleva I’altro, che en-
trambi si librano sopra la Terra. Il do¢ pot mov
061 [dos moi pou sto] di Archimede ¢ o sembra
annullato. O felicita o morte, il struggente desi-
derio del misticismo si ¢ realizzato...».?

Ecco qui! Per delineare le basi della nostra concezione del
mondo un uomo dabbene ha una sola possibilita: andare a
vedere dove gli uomini attingono sentimenti come quelli
che il noioso mistico nutre nei confronti dello spirito.

3 Fritz Mauthner, Dizionario di filosofia, vol 2 — Diogenes 1980 (ri-
stampa della prima edizione del 1910-11), p. 67

14



«In questa breve ricerca ho appositamente tra-
lasciato gli altri numerosi significati del termi-
ne amore. Devo pero sottolineare che anche il
misticismo vive la sua unione con Dio come il
piacere dell’amore piu intenso e spirituale, e
che in particolar modo Spinoza usa la sua pri-
ma definizione di amore (nel terzo e poi nel
quinto volume dell’etica) per proclamare I’a-
mor dei, I'amor erga deum quale somma gioia
dell’'uvomo. L’essenza del misticismo, il deside-
rio profondo di potere esprimere I'ineffabile,
ha condotto a un fraintendimento del concetto
di amore; non solo nella stravaganza panteisti-
ca di Spinoza, persino nel cinismo metafisico
di Schopenhauer si cela qualcosa di questo mi-
sticismo immaginifico, che anche Cousin in-
tendeva esprimere con le seguenti parole:
<Amiamo I'infinito e ci immaginiamo di ama-
re le cose finite.

Il ben noto sentimento che ci accompagna
quando ci rivolgiamo al nostro partner con
I’appellativo amore attraversa tutti i gradi del
cosiddetto amore; il sentimento cosi soggetti-
vo che proviamo in quel momento ¢ stato defi-
nito ovunque con l’erroneo verbo amare; il

15



tentativo di coniare un sostantivo oggettivo per
questo sentimento, la parola amore, ha avuto
una tale fortuna, che gli uomini si sono convin-
ti che il sentimento sia presente ogni volta che
la parola viene pronunciatay. (p. 67 f)

Percio vedete, miei cari amici, quando la scienza moder-
na cerca, partendo dai suoi impulsi fondamentali, di farsi
un’idea del misticismo ¢ costretta a dirsi: cio che i mistici
sognano si trova semplicemente nel sentimento amoroso.
Questo significa che tutta la spiritualita viene ricondotta
ad un erotismo raffinato. E singolare che anche il genere
particolare di vita spirituale nietschiana sia stato definito
da Fritz Mauthner come un tipo di erotismo raffinato.

E interessante il modo in cui Fritz Mauthner si pone
a tale riguardo:

«Negli ultimi tempi, dopo tanti uomini, anche
una donna ha cercato di comprendere la filo-
sofia dell’amore, Lou Andreas Salomé, I’ami-
ca di Nietsche tanto detestata dalla ditta
Nietsche per il suo eccellente libro su Nietsche.
La signora Lou ¢ molto sottile nelle sue argo-
mentazioni; ella osa disconoscere la fedelta

16



come peculiarita dell’amore, e getta un ponte
tra la fantasia dell’artista e quella degli amanti
('erotismo p. 25f). Ma anche la signora Lou
spiritualizza I’atto a tal punto che non c’¢ una
separazione concettuale tra piacere sensuale e
fenomeno spirituale concomitante». (p. 66)

Uomini e donne si esprimono cosi per il fatto che oggi si
¢ costretti fino nel pensiero a sostituire il rapporto con il
mondo spirituale con lattitudine a misurare I’anima
umana come un erotismo pitt 0 meno grossolano o pitt 0
meno raffinato.

Tutte queste cose, miei cari amici, SOno una conseguen-
za del materialismo di fondo del nostro tempo. Da questo
materialismo deriva necessariamente il fatto che dove non
si operi in modo onesto emerga qualcosa che non corri-
sponde al vero, che si dica: conosciamo del misticismo so-
lo cio che gli ¢ simile nell’erotismo. Si falsifica la realta
quando si pone il velo del misticismo sull’erotismo. Da una
parte il raccordo teorico tra concetto di misticismo e con-
cetto di erotismo, dall’altra la tendenza del nostro tempo a
sprofondare in un erotismo asfissiante trascinandovi den-
tro tutto il misticismo possibile non compreso.

Miei cari amici, da un po’ di tempo Vi sto esortando
a comprendere che nella societa antroposofica si dovreb-
bero diffondere concetti chiari su tali argomenti: che si

17



lavori ad estirpare ogni stramberia mistica che scaturi-
sce dal miscuglio ora descritto, che in un certo modo,
miei cari amici, proprio coloro che conoscono bene il
carattere della pura spiritualita osino di nuovo parlare
dello spirito dove lo spirito ¢’¢ veramente, e non rivesta-
no le emozioni soggettive con formule spirituali.

E poiché sono consapevole che non prevalgono ovun-
que concetti chiari a tal riguardo, ho indirizzato questo
appello alla societa. Ma il tempo ci dira se siamo all’altezza
del compito.

Miei cari amici, ho accennato ieri al fatto che in tem-
pi passati si € scelto un altro mezzo, molto piu radicale,
per realizzare le condizioni di una societa antroposofica.
Si ¢ semplicemente esclusa una parte dell'umanita, un
genere, per evitare che Ialtro (genere) potesse confonde-
re 1 concetti piu elevati con altri troppo umani.

Il pensiero puro appartiene al mondo spirituale e nel
sano pensare dobbiamo elevarci al punto da capire, miei
cari amici, che € molto molto peggio parlare di certe co-
se usando formule mistiche, piuttosto che nominare
quell’ambito col nome giusto ed ammettere quanto esso
appartenga al mondo fisico.

Per un vero mistico ¢ terribile che I'istinto di cui parla
Schopenhauer, con quel suo modo rozzo, quando scrive:

«Le faccende amorose della generazione contemporanea
prese tutte insieme costituiscono in virtu dell’intera spe-

18



cie umana una seria meditatio compositionis generationis
futurae, e qua iterum pendent innumerae generationes».*

(p- 65)

E terribile che un istinto del genere non venga innanzi-
tutto visto nella sua vera luce, ma che ci si ricami sopra
asserendo: «devo dare la possibilita ad un’individualita
cosi importante di venire al mondo», questa cosa ¢ aber-
rante per un mistico.

E bisogna anche fare attenzione che il misticismo non
diventi una poltroneria per I'umanita. Qui nel mondo fi-
sico, miei cari amici, 'uomo deve valere per cio che fa
grazie alla propria buona volonta. Se non vuole lavorare
e cerca di conseguire la fama con I'inganno, cullandosi
nel misticismo, allora (si vuole ottenere un riconosci-
mento senza fare nulla per meritarlo).

E se ai nostri giorni dobbiamo trattare la Scienza dello
spirito in modo schietto nei confronti di entrambi i1 gene-
r1, allora il baluardo che in passato venne posto escluden-
do un genere oggi deve consistere nel fatto che la cono-
scenza dei mondi superiori venga cercata nella serieta del
modo di concepire la vita e non nella fantasticheria.

Allora, miei cari amici, non sara piu possibile che si
diffondano errori su errori, a partire da cio che scaturi-

4 «... umana una seria] meditazione sulla composizione della genera-
zione futura, dalla quale dipendono a loro volta infinite generazioni»

19



sce in questa o quell’altra anima fantasticante mentre
poltrisce nel misticismo.

Il misticismo non ci chiede, miei cari amici, di poltri-
re mentre gli altri uomini, che non vogliono saperne di
mistica, stanno nella vita, ma ci chiede di diventare piu
diligenti!

20



Seconda conferenza

DALL’EROTISMO ALI’AMORE

Una sfida della liberta per gli uomini
che hanno il coraggio della verita

Dornach, 16 settembre 1915






Cari amici!

Oggi voglio aggiungere ancora qualcosa alle argomenta-
zioni esposte e domani, se possibile, vorrei iniziare con
un nuovo argomento.

Ho sottolineato il fatto che per comprendere il mondo
in senso lato — cio¢ in generale, il mondo delle relazioni
umane ecc. — per comprendere come tanti fatti siano tra
loro connessi, ¢ fondamentale trovare il giusto punto di
vista, individuare ovunque il giusto punto di vista.

La causa di molti, molti errori risiede nel fatto che si
crede di arrivare alla verita da un qualsivoglia punto di
partenza, semplicemente per mezzo di deduzioni logiche.
Quando si vuol comprendere qualcosa ci si deve innanzi-
tutto dirigere con zelo verso il giusto punto di vista.

Questa strenua ricerca del giusto punto di vista do-
vrebbe proprio essere intesa come la vera essenza dello
studio. Tanti errori vengono commessi in quanto ci si
accosta all’oggetto studiato semplicemente per acquisire
nuove conoscenze €, come ho detto, lo si osserva da un
qualsiasi punto di vista.

In questi giorni abbiamo preso in considerazione il
caso di una concezione del mondo — si pud ora usare
questa espressione senza scadere in un metodo di osser-
vazione soggettivo — particolarmente ripugnante, quella
psicanalitica. Tale visione del mondo, lo abbiamo rico-
nosciuto, non ¢ ripugnante per il suo punto di vista, per-

23



ché esso, applicato nel modo corretto potrebbe condurre
a risultati del tutto certi. E ripugnante per il modo in cui
gli uomini che la coltivano riversano in essa i loro senti-
menti e le loro emozioni particolari. Questa teoria psica-
nalitica € immersa, come dicevo ieri, nel sessualismo,
per il fatto che la soggettivita delle persone che se ne
occupano viene trasferita nella teoria.

Se chi ha dimestichezza con tali principi si apprestas-
se sempre a trovare il giusto punto di vista, se un indivi-
duo del genere familiarizzasse con i punti di partenza
della teoria psicanalitica e volesse quindi procedere, egli
giungerebbe a delle conclusioni del tutto diverse.

Forse indagherebbe, proprio a partire dalla teoria psi-
canalitica, in modo tale da eliminare subito certe attitu-
dini materialiste da quell’ambito. E allora scoprirebbe
che distinguendo il conscio dall’inconscio si ¢ implicita-
mente costretti ad intraprendere delle vie conoscitive piu
pure e nobili, in quanto I'introduzione di punti di vista di
cui abbiamo parlato fa apparire le emozioni arbitrarie di
natura soggettiva come qualcosa di oggettivo.

Cio che conta massimamente nel vero studio ¢ di riu-
scire a procedere in modo piu fedele possibile al punto di
partenza, di trattare I’argomento evitando di trasferirvi
dentro i propri impulsi soggettivi.

Vedete, miei cari amici, questo principio si delinea un
po’ alla volta al vero studioso come base necessaria per
realizzare oggi una Scienza dello spirito antroposofica.

24



Esso ¢ indispensabile anche per I'impalcatura, per la
strutturazione stessa di tale scienza.

Si deve arrivare a prendere con serieta e dignita, in modo
veramente serio e dignitoso i contenuti della Scienza dello
spirito. Bisogna evitare di trasportarvi dentro in continua-
zione ci0 che si possedeva gia prima come proprie abitudini
soggettive, ma lasciarsi piuttosto condurre dai suoi principi.

Nella vita di tutti i giorni un uomo puo avere I’abitu-
dine di arrivare sempre in ritardo. Nella vita esteriore
piccolo-borghese I’abitudine di arrivare in ritardo non
favorisce sempre la realizzazione di cio che si ha da fare.
In ambito antroposofico, per il modo in cui si accolgono
le verita della Scienza dello spirito, dovrebbe risultare
impossibile all’anima di occuparsi di qualcosa in tale
maniera, se non per necessita urgenti.’

Miei cari amici, in questi giorni abbiamo parlato per
mezzo di vari aforismi del modo in cui si osservano cer-
te cose. Ma se ci sforziamo di trovare il giusto punto di
vista dobbiamo sempre considerare che nel mondo nel
suo complesso, nell’intera compagine del mondo abbia-
mo a che fare con il manifestarsi, ’estrinsecarsi di entita
reali nascoste dietro alla realta visibile.

5 Nel GA253 (HDD2004, p. 110), a questo punto si trova anche la par-
te seguente (non contenuta nella trascrizione in chiaro da cui ¢ tratto
il testo qui pubblicato e nella versione dei “Comunicati” del 1939);...
Questa nota segue a p. 39*

25



Queste entita, miei cari amici, lo vedrete spesso, si
trovano in un continuo movimento interiore, proprio in
un incessante movimento interiore. Ora non sto pensan-
do ad un movimento in particolare, ma ad un movimento
interiore in generale. Dobbiamo prendere confidenza
con I'idea di una certa complessita del movimento inte-
riore, se vogliamo capire come va inteso il rapporto tra
le entita che si trovano dietro i fenomeni sensibili e i fe-
nomeni esteriori stessi.

Prendiamo un esempio. Sappiamo che nell’epoca sa-
turnia I'uomo si trovava all’inizio del suo sviluppo fisi-
co, che poi nell’epoca solare tale sviluppo € continuato e
ad esso si ¢ aggiunto quello del corpo eterico ecc. Quin-
di ci si dovrebbe chiedere: come deve essere considerato
lo sviluppo fisico dell’'uvomo all’interno dell’evoluzione
saturnia, come deve essere considerato rispetto all’intera
costituzione del mondo?

Cadrebbe in errore, miei cari amici, chi prendesse
I'vomo di oggi in quanto uomo fisico e credesse, nel
pensare questa natura fisica dell’'uomo odierno soltanto
piu primitiva e semplice, di avere un’immagine dell’anti-
ca fisicita saturnia dell’uomo.

Mi capirete meglio se dico: chi credesse di trovare sul
piano fisico attuale, nel mondo fisico di oggi, qualcosa
che sia lontanamente simile alla natura umana dell’evo-
luzione saturnia si sbaglierebbe di grosso. Cio che I'uo-
mo era in quanto essere fisico durante I’evoluzione sa-

26



turnia oggi non si trova in nessuna immagine, in nessuna
realta del mondo fisico. Dobbiamo sforzarci con la no-
stra parte animico-spirituale distaccata da quella fisico-
eterica, di riconoscere quella che ¢ stata la natura umana
durante I’antica epoca saturnia.

Caratterizziamo innanzitutto quel mondo grazie al
quale si puo capire come fosse costituito cio che nell’e-
poca saturnia era in primo luogo condizione fisica, defi-
niamolo schematicamente come dimensione conoscitiva
della natura fisica umana su Saturno.

Dimensione conoscitiva della natura fisica
umana su Saturno.

Con cio voglio soltanto dire, per il momento, che 'uomo
deve fuoriuscire dal suo corpo fisico e, dopo esserne
uscito, compiere un ulteriore passo per poter approdare
all’osservazione di quelle immagini che corrispondono
alla natura fisica dell'uomo nell’antico mondo saturnio.

Prendiamo ora invece la natura fisica dell'uomo du-
rante I’epoca solare, che ¢ un’evoluzione della natura fi-
sica umana dell’epoca saturnia.

Anche questa natura fisica dell’'uomo in epoca solare
non pud essere afferrata con gli organi conoscitivi
dell’uomo fisico odierno. Ci si deve addentrare anche in
questo caso nel mondo spirituale. Non € pero necessario

27



aver raggiunto il livello conoscitivo indispensabile per
distinguere la natura fisica dell’uomo saturnio; per rico-
noscere la natura fisica dell’'uvomo nell’epoca solare ¢
sufficiente raggiungere un livello conoscitivo inferiore,
in modo che si possa dire: un livello leggermente infe-
riore della facolta conoscitiva umana ci consente di get-
tare uno sguardo nella struttura fisica dell’'uvomo dell’e-
poca solare. E possiamo dire:

* dimensione conoscitiva della natura fisica dell’'uomo
su Saturno.

¢ dimensione conoscitiva della natura fisica dell’'uomo
sull’antico Sole.

Se vogliamo invece occuparci della natura fisica umana
dell’epoca lunare, necessitiamo di un livello conoscitivo
ancora un po’ piu basso. Nell’istante in cui ci siamo sol-
tanto liberati del corpo fisico, allora possiamo vedere
anche cio che corrisponde alla natura fisica dell'uomo
nell’epoca lunare. Cosi da poter dire:

¢ dimensione conoscitiva della natura fisica dell’'uomo
sull’antica Luna.

Proseguendo in questo modo si giunge alla natura fisica

dell’'uomo nella fase terrestre. Qui non c’¢ bisogno di
uscire dal corpo fisico, essa puo essere riconosciuta con

28



gli organi che possediamo nel mondo fisico. Questo ¢ il
livello conoscitivo che 'uvomo possiede naturalmente
durante la vita sulla Terra. In modo che si posa dire:

¢ dimensione conoscitiva della natura fisica dell’'uomo
sulla Terra — il mondo abituale.

dimensione conosciti-
va della natura fisica
dell’uvomo su Saturno

Mondo spirituale superiore,
regione devachan superiore

dimensione conosciti-
va della natura fisica
dell'uvomo sul Sole

Mondo spirituale inferiore

dimensione conosciti-
va della natura fisica
dell’'vomo sulla Luna

Mondo delle anime,
mondo astrale

dimensione conosciti-
‘“ va della natura fisica
3, & dell’'uvomo sulla Terra

Mondo fisico

Proseguendo con questo schema ci si puo dire: ebbene,
allora dobbiamo portare 'uomo dell’epoca saturnia qui,
I'uomo dell’epoca solare qua, 'uomo dell’epoca lunare
quaggiu (cerchietti dall’alto verso il basso). Cosi facendo
non si entra in contraddizione, miei cari amici, con i
concetti usuali. Ho gia precisato in modo del tutto chiaro

29



e comprensibile nella Scienza occulta che cio che si chia-
ma natura fisica dell’ uomo sulla Luna non puo essere
osservato nel mondo fisico, ma su un piano ben piu ele-
vato.

A questo punto pero possiamo dire che I'nomo ¢ di-
sceso (freccia); ¢ disceso durante la sua evoluzione, co-
me uomo fisico ¢ disceso, proprio disceso.

E questo ¢ anche un antico assioma di ogni scienza
dello spirito: 'uomo ¢ un essere spirituale disceso giu.
Lo si puo dire nella misura in cui si parla della natura
fisica umana al punto in cui si trova oggi, al quale ¢ ar-
rivata scendendo giu, esattamente scendendo giu.

Cio significa che nell’osservare il nostro corpo fisico,
miei cari amici, dobbiamo dirci: cio che vediamo nell’epo-
ca terrestre ¢ tutto quello che c’¢ da vedere oggi, quello
che del corpo fisico ¢ disceso maggiormente. Ma in esso
c’¢ anche qualcosa di nascosto, di natura lunare, e poi
qualcos’altro di natura solare, e qualcos’altro ancora di na-
tura saturnia. Nel corpo fisico si cela tutta 'essenza inte-
riore. Si puo dire che ¢ possibile conoscere solo un quarto
del corpo fisico, perché i restanti tre quarti si celano dietro
ad esso e sono piu puri di cio che ci appare dell’'uomo nel
mondo® fisico. Essi sono di natura spirituale.

Quindi miei cari amici, se osserviamo 1'uomo, cosi
come ci viene incontro oggi nel mondo® fisico in quanto
essere fisico, dobbiamo dirci: questi organi fisici sog-
giacciono ad un movimento interiore, ad un movimento

30



discendente, ad un processo di trasformazione dalla na-
tura spirituale a quella materiale.

Qualsiasi organo dell’'uomo deve essere osservato
sempre pensando che mentre cresce e si sviluppa ¢ sulla
via discendente, nel ricevere la conformazione che gli
spetta nel mondo fisico ¢ sulla via discendente. Scende
da una dimensione piu spirituale ad una piu materiale.

Percio, miei cari amici, quando giudichiamo qualcosa
che appartiene all’essere umano in base alla sua natura,
dobbiamo spingerci a trovare il giusto punto di vista usan-
do i concetti di quell’ambito. E al giusto punto di vista si
giunge diventando consapevoli del fatto che la natura fisi-
caumana ¢ in un certo qual modo una natura discendente.
Che obbligo ci pone pero tale constatazione?

Essa ci obbliga, per esempio, a concepire lo sviluppo
del bambino rispetto a quello dell’adulto in modo che il
primo risulti piu spirituale e il secondo piu materiale. E
lo sviluppo fisico dell'uomo viene compreso soltanto
adottando il punto di vista secondo cui durante la cresci-
ta e lo sviluppo del corpo fisico si compie una discesa.

Questo processo osservabile nell’'uomo si presenta an-
che nel mondo esterno, miei cari amici. Si parla infatti di
un’evoluzione del mondo esterno, quando si dice che c’¢
stato un periodo culturale antico indiano, che si ¢ svilup-
pato fino a dar luogo ad un periodo culturale antico per-
sico, a cul ¢ seguito uno egiziano-caldaico, poi quello
greco-latino e poi il nostro. Ma sappiamo anche che i pe-

31



riodi culturali piu antichi proseguono accanto ai succes-
sivi. Lo abbiamo evidenziato persino nel linguaggio.

Sistema degli organi di senso \/

Sistema della respirazione

Sistema degli organi sessuali @

Trasferendo questa dinamica al corpo fisico umano si pa-
lesa, miei cari amici, che gli organi interni devono essere
considerati in modo che nel processo di discesa quelli piu
progrediti e quelli che in tale processo lo sono di meno
(nel disegno striscia verticale grossa) mostrino dei livelli
antecedenti, esattamente dei livelli antecedenti.
Vedremo un po’ alla volta — posso solo fare un accen-
no aforistico in merito — che 1 sistemi di organi possono
essere considerati in base al principio appena illustrato.
Prendiamo per cominciare la sfera sensoriale dell’uo-
mo, tutto cid che I'uomo possiede a livello di organi per
avere delle percezioni sensoriali: a tal riguardo possia-
mo dire che il mondo degli organi di senso si trova su un
determinato livello. Questo pero significa: cio che ¢ spi-

32



rituale qui ¢ sceso, fluito giu fino ad un determinato li-
vello.

Per illustrare che la natura umana ¢ un fluire verso il
basso, possiamo indicare il livello di questo fluire sul
quale si trovano gli organi di senso tracciando questo
segmento (striscia orizzontale a). Tutto cio che rientra
negli organi della percezione sensoriale lo collochiamo
con questo segno sul livello a del processo di discesa.

Se prendiamo in considerazione un altro sistema di
organi, allora abbiamo ad es. il sistema respiratorio, I'in-
tero sistema respiratorio. Anche questo lo osserveremo
ora dal giusto punto di vista, identificandolo sul livello
raggiunto dall’uomo nel suo slittamento verso il basso. E
qui ci accorgeremo che il sistema della respirazione ¢
scivolato giu fino al punto b.

Ora potete immaginare che lo slittamento verso il
basso continui. Possiamo percio dire: puo esserci un si-
stema di organi che ¢ scivolato ancora piu in basso, il
sistema c. E questo sara il sistema di organi che serve
alla « sessualita». Se ora consideriamo I"'uomo sotto I’a-
spetto fisico, miei cari amici, troviamo un periodo in cui
la discesa raggiunse un determinato punto culminante e
da 1i inizi0 una risalita — ne dovremo parlare ancora. In
quel periodo il processo di discesa era arrivato fino a
questo punto c. La discesa sulla terra non ando oltre.

Da cio si evince che gli organi di senso rispetto a
quelli della respirazione ecc. sono organi spiritualizzati.

33



E poiché ci sembra chiaro ed evidente che il sistema ses-
suale in un certo qual modo rappresenti la posizione piu
bassa, possiamo dedurre che tutto il resto che 'uomo ha
in sé ¢ piu spirituale di questo sistema, per cio che con-
cerne la natura umana ¢ piu spirituale.

Voi potreste dire che cio ¢ facilmente comprensibile.
Puo darsi, ma ¢ importante che ci rendiamo conto del
fatto che I’'abominevole concezione psicanalitica del
mondo non ¢ potuta diventare consapevole del dato di
fatto appena espresso.

Perché cosa fa la psicanalisi? Essa dice: supponiamo
un’attivita qualsiasi dell’'uvomo. Tutto cid che 'uomo fa,
comprese le esperienze del mistico, sono forze sessuali
trasformate. Questo significa che lo psicanalista — o il
materialista in genere possiamo dire — parte dalla ses-
sualita ed interpreta tutto cio che si esplica nell’essere
umano come sessualita trasformata. Ho gia accennato
come, nella teoria freudiana, tutto quello che accade
nell'uomo venga spiegato come sessualita trasformata,
persino quando un bambino succhia il ciuccio. Ma qual
¢ la verita, miei cari amici?

La verita ¢ che ogni attivita umana ¢ piu spirituale
della vita sessuale e quindi la via giusta ¢ quella opposta,
in cui si dice: ogni volta che si associa la sessualita, I’e-
rotismo a un’attivitd umana qualsiasi per interpretarla si
¢ su una strada completamente sbagliata. Perché la via
giusta ¢ quella per cui si interpreta ogni cosa a partire

34



dall’altro lato e si considera infine la sessualita come ul-
timo gradino inferiore. Il giusto punto di vista consiste
nell’interpretare la sessualita partendo dall’altro aspetto.

Prendiamo una delle affermazioni piu terribili dello
psicanalista, e cio¢ quella secondo cui il rapporto del figlio
con la madre o della figlia con il padre, che si presenta
durante I'infanzia come amore materno e paterno, sarebbe
in realta un rapporto di tipo sessuale. Perché lo psicanalista
dice: cio che la figlia prova nei confronti del padre oppure
il figlio verso la madre ¢ un desiderio sessuale, di fatto il
padre viene considerato dal figlio un rivale e lo stesso la
madre dalla figlia, che ¢ gelosa di lei ecc. Questa ¢ una
delle storture piu terribili della psicanalisi. Sappiamo ad
esempio che la leggenda di Edipo viene cosi interpretata.

Ora il giusto punto di vista ¢ quello in cui ci si pone
la domanda: da cosa nasce la sessualita della vita adulta?
Essa nasce dalla caduta di un’istanza spirituale. La ses-
sualita dell’adulto ¢ quindi un elemento spirituale-infan-
tile caduto.

E il giusto punto di vista, miei cari amici, ¢ quello in
cul innanzitutto non si confonde in nessun modo, sia sul
piano conscio che inconscio, cid che non ¢ sessuale con
I’ambito della sessualita, in cui si ha ben presente che la
sessualita non pud comparire nel bambino.

E questo € anche un momento straordinariamente im-
portante nella pedagogia, perché emergono le piu grandi
assurdita quando certi comportamenti impertinenti dei

35



bambini vengono interpretati come una sessualita preco-
ce. Affermare che la natura del bambino avrebbe gia
qualcosa di sessuale sarebbe come dire che il giorno at-
tuale ha gia in sé la pioggia di un giorno successivo.

In tutto questo potete vedere piu chiaramente che mai
cosa c’¢ alla base di tali affermazioni: ’adozione di un
punto di vista completamente sbagliato scaturito dall’ar-
bitrio. Un punto di vista erroneo come questo puo scatu-
rire solo arbitrariamente dagli istinti piu bassi dell’'uomo.

L’intera psicanalisi ¢ velata, colorata dagli istinti piu
bassi dell'uomo. Il mondo ne risulta capovolto. L'inter-
pretazione psicanalitica del rapporto della figlia con il
padre o del figlio con la madre puo sorgere solo coinvol-
gendo la sfera degli istinti soggettivi di chi studia nell’os-
servazione oggettiva di tale fenomeno.

Percio a questo punto si possono usare anche espres-
sioni come quelle che si adoperano in ambito soggettivo,
nell’ambito non oggettivo delle attivita umane. Utilizza-
re espressioni soggettive nella scienza che ¢ totalmente
oggettiva ¢ una “stoltezza”.

Supponiamo che secondo qualcuno le lancette dell’o-
rologio venissero mosse da dei diavoletti, sarebbe certo
una stoltezza. Ma qui ¢i muoviamo ancora nell’ambito di
cio che ¢ oggettivo, percid non potremmo mai dire: colui
che attribuisce dei diavoletti all’orologio lo offende.

Se pero lo psicanalista interpreta la natura umana
ascrivendo questa sessualita alla natura infantile, allora

36



la soggettivita umana si intromette nella teoria. Allora si
possono usare espressioni soggettive per caratterizzarla,
e si puo dire: la teoria psicanalitica ¢ una teoria che of-
fende la natura umana.

Solo quando un numero sufficientemente ampio di
persone si rendera conto che ci sono uomini che si sono
dati il compito di offendere la natura umana, solo allora
la gente considerera la teoria psicanalitica nel modo giu-
sto. E questo sara il modo per fare chiarezza proprio in
tale ambito. Questo sara il presupposto, miei cari amici,
per fare chiarezza in tale ambito.

Solo che il vilipendio non deve a sua volta scaturire
da istinti soggettivi, bensi dalla conoscenza. Solo quan-
do si € conosciuto tutto cio che ora € assembrato, lo si
puo sintetizzare nell’ingiuria. Perché se s’ingiuria la teo-
ria psicanalitica, questa ¢ un’ingiuria, ma essa scaturisce
dalla conoscenza e non dagli istinti soggettivi. E tramite
la conoscenza che si deve giungere ai giusti sentimenti e
alle giuste sensazioni.

E allora i sentimenti e le sensazioni ci autorizzano a
definire questa teoria psicanalitica una «teoria dei por-
ci». Questo ¢ soltanto un ferminus tecnicus, un terminus
tecnicus ricavato dall’intera natura umana, formatosi
dalla conoscenza di cio che ¢ reale.

Approfondire le cose, non solo i concetti ma tutta la
nostra natura, questo ¢ il compito della scienza dello spi-
rito antroposofica. E ora pensate che una societa ¢ qui con

37



il compito di diffondere tale scienza: allora bisogna rico-
noscerle il fatto che i sentimenti che vivono in essa sono
un’espressione della visione antroposofica del mondo,
tanto che persino locuzioni come «teoria dei porci» hanno
fondamento nella scienza dello spirito antroposofica, se in
tale espressione non confluiscono 1 propri istinti.

38



*Segue nota da p. 25
... : «In questi giorni si ¢ tanto parlato di serieta e digni-
ta non solo dei contenuti dell’antroposofia, ma anche
della nostra vita sociale, e si ¢ visto quanto sia necessa-
rio stabilire delle regole all’interno del movimento. Na-
turalmente ¢ superfluo dire che si dovrebbe avere alme-
no la piccola accortezza di non arrivare in ritardo.
Tuttavia anche in questi giorni, nonostante la conferenza
sia cominciata alle sei ¢ venti minuti, alcuni sono arriva-
ti per 'ennesima volta in ritardo. In questo modo, miei
cari amici, non riusciremo mai a metter sufficientemen-
te in pratica I'idea che noi, detto in parole povere, possia-
mo iniziare intelligentemente. Perché se non abbiamo la
certezza che una volta iniziati i lavori non arriva piu nes-
suno di noi, allora in alcune circostanze in un certo qual
modo piu allargate della nostra societa non potremo evi-
tare che ci siano qua e la degli estranei tra noi, che non
dovrebbero esserci. Riflettete sul fatto che ¢ una man-
canza di rispetto arrivare tardi in una societa che, da
parte sua, s’impegna a controllare che tutti coloro che
arrivano appartengano veramente ad essa. Certi membri
devono a tal scopo sacrificarsi e controllare ’entrata del-
le persone finché tutti i soci non siano arrivati. Quando 1
sorveglianti stessi sono entrati la porta deve essere chiu-
sa e tutti dovrebbero essere presenti.

Vedete, miei cari amici, non dovrebbe certo essere
necessario soffermarsi su particolari come questi; ma la

39



scienza dello spirito antroposofica deve poggiare sul
concetto di sintomaticita. Sintomaticita qui significa che
cio che qualcuno pratica nel piccolo, avra la forte ten-
denza a praticarlo anche in grande. Chi non riesce ad
arrivare puntuale una volta agli incontri, anche in occa-
sioni piu importanti, in circostanze piu significative, non
riuscira a sviluppare proprio quell’impulso che ¢ assolu-
tamente doveroso e necessario. Gran parte dei danni
emersi in modo cosi evidente ¢ intimamente connessa
proprio con il fatto che non si colgono le cose in modo
esatto, in modo sufficientemente chiaro. E veramente
importante vivere anche I’attivita antroposofica, se mi ¢
consentito di usare questa espressione, con lo stesso stile
di cui si ¢ parlato. Percio, quando osserviamo certi aspet-
ti della vita quotidiana relativi alla convivenza in una
societa antroposofica, visualizziamo anche cio che la
scienza dello spirito esige da noi».

40



Appendice

Dal «Nachrichtenblatt» 1939
(sedicesima annata, n. 11-13)

Conferenza del dott. Rudolf Steiner,
tenuta a Dornach il 15 settembre 1915

Prima di trattare I’argomento di oggi devo tediarvi con
una sorta di comunicazione. Uno dei compiti di colui che
prende sul serio la Scienza dello spirito antroposofica ¢
quello di far proprie certe cognizioni sull’essere umano,
di non percorrere la storia del mondo semplicemente fa-
cendosi le illusioni soggettive che piu gli fanno comodo,
ma di darsi veramente la pena di conoscere gli uomini.
Questo deve essere sottolineato in continuazione: le peg-
giori crudelta vengono commesse per il fatto che si co-
pre cio che si dovrebbe giustappunto sapere sugli uomini
con sentimentalismi illusori di ogni genere. Per tale ra-
gione oggi devo ritornare su un soggetto di cui sono sta-
to gia costretto a parlarvi di recente. Nelle mie conferen-
ze ho fatto piu di una volta il nome di Lutoslavski. Come
sapete, sono dovuto ritornare su tale nome perché il prof.
dott. Lutoslavski, dopo essere stato in questo edificio, mi
ha scritto lamentandosi del fatto che non gli avrei con-
sentito di vedermi. Lui ed il suo amico americano sareb-
bero invece stati subito accolti dal presidente di una so-

41



cieta molto piu grande e potente: precisamente dal
generale dei gesuiti.

Allora ho sottolineato che do tanto meno importanza
al fatto di non aver ricevuto il signor Lutoslavski, dal
momento che si ¢ recato da noi immediatamente dopo
essere stato dal generale dei Gesuiti.

Questo signore va sostenendo la calunnia che io avrei
inculcato ai membri della societa solo i1 giudizi che mi
sono formato sulla sua persona, e che i membri che ripe-
tono come pappagalli cio che dico di lui non saprebbero
nulla di quello che ha scritto. Per questo oggi desidero
leggervi alcune righe che il signor Lutoslavski ha scritto
in occasione della visita che ha — si puo dire soltanto —
voluto rendere all’edificio. Posso farvi conoscere quest’o-
pera del signor Lutoslavski con il permesso del nostro
amico Ledeboer. La prima cosa che il vostro occhio spi-
rituale deve vedere di tale opera del signor prof. Luto-
slavski ¢ la lettera che ha scritto il 20 agosto al nostro
amico, il signor Ledeboer, dopo esser stato da lui accom-
pagnato in questo stabile per forse un paio di minuti. Il
giorno stesso scrisse la seguente lettera. Avrete forse no-
tato nelle mie precedenti caratterizzazioni del signor
professor dott. Lutoslavski (devo dire cosi perché mi ri-
suona ancora nelle orecchie il modo in cui egli stesso lo
diceva, il tono echeggia ancora nelle mie orecchie): che
mi sono limitato a raccontare solamente, senza cercare
di inculcare la mia opinione ai membri della societa. An-

42



che ora voglio leggervi di nuovo i documenti affinché
possiate formarvi un’opinione vostra in merito. A suo
tempo vi feci notare (ma questo ¢ un dato oggettivo e
non un giudizio) quanto sia strano che dopo essersi avvi-
cinati a qualcuno per solo alcuni istanti, ci si rivolga a lui
poco dopo scrivendo «caro amico»! Il signor Ledeboer
non rispose a quella lettera. In seguito a questa sua «non
risposta» egli ricevette 1’11 settembre 1915 la seguente
lettera:
«Mio caro amico» (ecc.)

Nemmeno oggi voglio inculcarvi alcun giudizio sogget-
tivo sul conto del signor Lutoslavski. Desidero piuttosto
ribadire ancora una volta quanto sia grave che persino in
opere illustri — il prof. dott. Lutoslavski ha illustrato la
filosofia polacca all’Europa occidentale —, in celebri
opere di storia della filosofia, quindi in Europa occiden-
tale, egli figuri come grande esperto di filosofia, spe-
cialmente di quella polacca. Cido dimostra che i signori
che scrivono libri di filosofia come quelli non conosco-
no proprio la lingua polacca e per di pit non si curano
molto del signor Lutoslavski (amici polacchi qui presen-
ti hanno assicurato che il signor Lutoslavski viene visto
come un caso del tutto patologico). Essi non cercano
nemmeno di farsi delle opinioni proprie leggendo la let-
teratura polacca, cosa che servirebbe a mettere in luce
quanto debba essere respinta I'opinione mitteleuropea

43



che il professor Lutoslavski abbia qualcosa da dire di as-
solutamente scientifico. E veramente necessario com-
prendere di che natura siano i rapporti che si creano nel-
la vita quotidiana sotto I'influsso dell’attuale fiducia
cieca nell’autorita. La realta apparirebbe essenzialmente
diversa se le persone si decidessero a giudicare solo cio
che conoscono, dando valore al fatto di aver valutato
qualcuno sulla base di un’opinione propria e fondata. Bi-
sogna purtroppo accettare che tutto questo continuera
ancora per molto, che persone come il prof. Lutoslavski
emetteranno, sotto la divisa, i loro giudizi autorevoli in
ambito filosofico: io sono 'unico filosofo competente a
giudicare questi fatti. Dobbiamo accettare che ci saran-
no continuamente persone che prenderanno assoluta-
mente sul serio uomini siffatti. Tutto questo fa proprio
parte del fatto che... fa parte del fatto che non riusciamo
a raggiungere la precisione di cui abbiamo bisogno, ri-
guardo alle vicende del piano fisico, quando siamo trop-
po pigri per informarci sul reale stato delle cose che ci
vengono portate incontro dalla vita in quest’epoca cosi
terribilmente materialistica.

Bene, oggi vorrei fornirvi ancora qualche nozione
sull’argomento che ho trattato in questi giorni nelle mie
riflessioni. Vorrei partire dalla domanda: quanti anni ha
di fatto ’'amore? Non ho dubbi che la maggior parte del-
le persone, partendo da un’osservazione superficiale del-
la realta, risponderebbe: I'amore ¢ vecchio come il mon-

44



do. — Chi ¢ invece abituato a osservare il mondo in base
alla storia delle civilta e riconosce che essa ¢ pervasa di
impulsi spirituali, rispondera diversamente a questa do-
manda — perché si sforza di considerare concretamente
la realta e non solo concetti vaghi in modo generico. L’a-
more ha al massimo 700 anni! Leggete tutta la letteratu-
ra e la poesia antica romana e greca, € non troverete mai
qualcosa che si possa collegare con il concetto di amore
dell’epoca contemporanea. In Plutarco troverete i con-
cetti di Venere e Amore chiaramente distinti uno dall’al-
tro. E il modo in cui viene raffigurato I’amore nella poe-
sia, specialmente nella lirica, il modo in cui esso diviene
il fulcro di cosi tanti sfoghi lirici, risale a non piu di sei-
sette secoli fa. Cio significa che il concetto di amore che
hanno gli uvomini di oggi affiora negli animi umani solo
sei-sette secoli fa. Prima non si ¢ parlato nemmeno ap-
prossimativamente simile di tale concetto.

Si, dal punto di vista gnoseologico cid0 non pud mai
sorprendervi, poiché I'obiezione che gli uomini hanno
sempre praticato I’amore non ha alcun valore. Perché se la
teoria copernicana, secondo la quale la Terra gira intorno
al sole, ¢ giusta, la Terra si ¢ mossa cosi anche durante
I’epoca latina, greca ed egizia, sicuramente durante tutta
la sua esistenza. Ma gli uomini non hanno parlato della
teoria copernicana. Non si pud quindi obiettare che cio
che viene espresso nel concetto di amore ¢ esistito anche
prima. Nelle epoche precedenti cio che s’intende con il

45



concetto di amore costituiva un complesso di fenomeni
della vita. I fatti formavano un concetto di amore, un
complesso di fenomeni, ma non se ne parlava. Invece in
questi sei-sette secoli tale concetto ¢ stato portato oltre!
Non solo lo si ¢ portato al punto che I'amore ¢ diventato
per molte persone il centro dell’intera esistenza — ora non
intendo dire della visione del mondo... lo si € portato al
punto che oggi esiste una teoria scientifica, quella psica-
nalitica, come vi ho illustrato, che sguazza completamen-
te nel concetto di amore piu basso. Questo ¢ il corso
dell’evoluzione che dobbiamo contrastare e trasformare
in qualcosa di diverso, dal momento che coltiviamo la
Scienza dello spirito. Mi stupirei alquanto se alcuni di voi
o addirittura tutti si sorprendessero quando dico che I’a-
more ha solo sei-settecento anni, perché parecchi dovreb-
bero sapere che ho gia fatto queste affermazioni in con-
ferenze precedenti caratterizzando i fatti dal punto di
vista storico. Quell’accostamento dell’idea di amore a
tutti 1 possibili concetti teorici sul mondo, cosi ripugnan-
te come si presenta nella teoria psicanalitica, si ¢ realiz-
zato nel corso degli ultimi anni in modo lento e graduale.
Adesso ci vorrebbe molto tempo per andare a fondo di
tali questioni. Tuttavia vorrei aiutarvi a trovare la strada
che va in tale direzione attraverso una riflessione che in-
tendo esporvi ora in modo episodico ed aforistico.
Prendete uno spirito del nostro tempo, tanto radicato
nella cultura contemporanea da essere completamente

46



imbevuto di tali concetti, che, in altre parole, non riesca
ad abbandonare I’idea che la realta esteriore, la realta fi-
sica normalmente percepibile sia I'unica cosa di cui si
possa parlare in modo intelligente. Vi ho gia presentato
questo tipo di persona per bene in Fritz Mauthner, il cri-
tico del linguaggio, autore di un dizionario di filosofia.
Vedete, un uomo come lui si trova in una strana posi-
zione. Fritz Mauthner ¢ un critico del linguaggio, dun-
que sa per lo meno che nella storia dell’'umanita il termi-
ne “mistico” non ¢ sempre esistito. E in quanto critico
del linguaggio vuole avere una risposta alla domanda:
che cosa c’¢ di fatto dietro questa parola “mistico”, ane-
lito mistico? Ora pensate quanto dovremmo darci da fa-
re attraverso una vasta letteratura, per delineare quel
rapporto elevato dell’anima umana con 1 mondi ultrater-
reni, che viene caratterizzato con il termine misticismo.
Immaginate con quale serieta e dignita si debbano acco-
gliere descrizioni come quelle contenute nel libro Come
si acquisiscono le conoscenze dei mondi superiori, per
avere un’idea di come ’anima si debba disporre per stare
di fronte ai mondi superiori, affinché si possa dire: I’ani-
ma di tale persona ¢ quella di un mistico, di un essere
che vive in unione con cid che pervade spiritualmente il
mondo superiore. Si deve innanzitutto acquisire questa
facolta, familiarizzare con ’'argomento. Solo chi si € ci-
mentato in riflessioni come quelle esposte nel libro Co-
me si acquisiscono le conoscenze dei mondi superiori,

47



ed ha studiato a fondo almeno una volta tale libro puo
sapere veramente cosa sia il misticismo in senso con-
temporaneo.

Ovviamente, se una persona come Fritz Mauthner si
trova tra le mani un libro del genere, per lui si tratta di
una pura e semplice assurdita, perché potrebbe dire
soltanto: in questo libro ci sono parole. E avrebbe ra-
gione (sarebbe onesto). Avrebbe ragione se dopo aver
letto Swedenborg dicesse: Swedenborg parla di mar-
ziani che possono celare i loro impulsi interiori. o non
posso capire assolutamente nulla dell’entita dei marzia-
ni... E potrebbe anche dire: veramente, se leggo un li-
bro come Come si acquisiscono le conoscenze dei mon-
di superiori? non vi trovo nulla dentro. Potrebbe essere
che degli angeli lo capiscano, io perd no. — Son convin-
to che Fritz Mauthner in quanto uomo onesto potrebbe
emettere tale giudizio. Bisogna riconoscere che se egli
vuole attenersi alla realta, deve infine emettere un giu-
dizio del genere perché il concetto di misticismo gli
viene a mancare nel modo piu assoluto; per lui dietro al
contenuto di un libro come 7eosofia o Come si acquisi-
scono le conoscenze dei mondi superiori non c’¢ nulla.
Essi sono per lui parole, parole, parole. E se ha un ane-
lito faustiano, allora dice: vado a pescare tutte le forze
agenti nel mondo fisico esterno e non cerco di penetra-
re nel significato delle parole. Per il suo modo di essere
cio ¢ del tutto corretto.

48



Ma allo stesso tempo ¢ talmente onesto e scrupoloso
che dice a se stesso: gli uomini avranno mai avuto nell’a-
nima qualcosa di mistico? Hanno pur coniato il termine
«misticon. Cosa c’¢ nell’anima delle persone che le ha
indotte a parlare di misticismo?

Vedete, un giorno ho conosciuto un teologo — lui ¢ gia
morto ora — era un illustre teologo ed anche una persona
molto colta dal punto di vista filosofico... io ero allora
molto giovane. Egli affermo molto giustamente: in realta
dietro ad ogni errore c¢’¢ anche qualcosa che merita di
essere cercato, € nessuno spleen € cosi grande che non si
debba cercare cio che vi ¢ di reale dietro ad esso. - E
questo pensa anche Fritz Mauthner: nella natura umana
deve celarsi qualcosa se oggi ci sono ancora dei tipi cosi
contorti che parlano di un rapporto mistico dell’'uomo
con i mondi spirituali. (Questo deve dire Fritz Mauthner).
Si tratta naturalmente di un’assurdita, - ma nella natura
umana deve esserci qualcosa che da origine a sentimenti
che questi pazzi mistici contorti definiscono come il loro
misticismo. Deve esserci qualcosa. -

Se pero si vuole giungere dove Fritz Mauthner ritiene
di trovare cio da cui scaturisce il misticismo, non compa-
re altro che un articolo alquanto anacronistico. Se si legge
I’articolo misticismo nel dizionario di Fritz Mauthner, ci
si accorge che essenzialmente non contiene altro che un
giro di parole e definizioni. Ho cercato di trovarvi alcun-
ché, volevo capire dov’¢ che Fritz Mauthner cerca cio che

49



secondo lui si cela dietro al misticismo, qualcosa di reale.
Ho sfogliato e letto il suo dizionario dove mi sembrava
possibile trovare quello che cercavo, ad un certo punto ¢
emerso il ragionamento seguente: nella natura umana ci
sono in fin dei conti sentimenti tipo quelli che il mistico
ritiene di avere, dai quali egli fa emergere in modo biz-
zarro qualcosa di spirituale. Dove si trovano sentimenti
come questi nel mondo umano? - Anche nell’amore.

Percio non ho aperto il dizionario alla voce mistici-
smo, bensi alla voce amore, e ritengo che questo articolo
sia uno dei migliori, perché ¢ proprio bello.

L’autore riporta, anche con spiegazioni terminologi-
che, la definizione di amore in Spinoza e quella laconica
e grossolana di Schopenhauer, quindi spiega che si deve
distinguere tra ’'amore vero, inteso a livello animico, ed
il semplice erotismo, I’amore fisico racchiuso nella ses-
sualita. Dunque Mauthner ammette tutto cio e poi s’in-
nalza meravigliosamente verso cio che segue:

«Credo che gli unilaterali geni del pensiero non abbia-
no mai o raramente capito il sentimento d’amore patolo-
gico, il grado piu alto dell’amore, che non abbiano acqui-
sito esperienze personali e si siano preoccupati solamente
di classificare astrattamente le descrizioni dei poetiy.

Dunque dice: i filosofi non hanno saputo molto sull’a-
more, sono andati a vedere cio che dicono 1 poeti.

«Credo che il grado piu elevato del sentimento di
amore sia stato vissuto e descritto solo dai poeti (a parti-

50



re pressappoco dal Petrarca). Esso passo quindi nell’'im-
maginario comune grazie al potere dell’imitazione o del-
la moda, domino per sei secoli la fantasia dei lettori di
testi poetici e sta per essere sostituito ora da un’altra mo-
da. Il grado piu alto del sentimento d’amore ¢ una rarita
tale quale una grande opera d’arte o I’'unione con Dio che
deve aver vissuto Francesco; tuttavia il mondo intero
blatera di religione, arte ¢ amore. Cido che viene cosi
chiamato ¢ solamente il surrogato di un sentimento che
su un milione di parolai forse uno solo a vissuto».

Complimenti!

«Il grado piu elevato dell’amore, di cui non nego l’e-
sistenza, ha veramente qualcosa di miracoloso in s¢; an-
che i miracoli sono stati interpretati come fenomeni pa-
tologici. Se si verifica il caso del tutto straordinario, che
entrambi 1 partner provino il grado piu elevato di amore,
allora contro tutte le leggi naturali si compie il miracolo
che uno eleva l’altro, che entrambi si librano sopra la
Terra. Il dog pot mov 61w [dos moi pou sto] di Archime-
de ¢ o sembra annullato. O felicita o morte, il struggente
desiderio del misticismo si ¢ realizzatoy.

Ecco qui! Per delineare le basi della nostra concezio-
ne del mondo c¢’¢ una sola possibilita: andare a vedere
dove gli uomini attingono sentimenti come quelli che il
noioso mistico nutre nei confronti dello spirito. Essi so-
no presenti soltanto nel sentimento amoroso. Questa ¢
veramente |’affermazione schietta di una persona che ha

51



perso ogni relazione con il mondo spirituale. «O felicita
o morte, il struggente desiderio del misticismo si ¢ rea-
lizzato.»

Quindi Mauthner prosegue:

«In questa breve ricerca ho appositamente tralasciato gli
altri numerosi significati del termine amore. Devo pero
sottolineare che anche il misticismo vive la sua unione
con Dio come il piacere dell’amore piu intenso e spiri-
tuale, e che in particolar modo Spinoza usa la sua prima
definizione di amore (nel terzo e poi nel quinto volume
dell’etica) per proclamare 1 Amor dei, | amor erga Deum
quale somma gioia dell'uomo. L’essenza del misticismo,
il desiderio profondo di potere esprimere I'ineffabile, ha
condotto a un fraintendimento del concetto di amore;
non solo nella stravaganza panteistica di Spinoza, persi-
no nel cinismo metafisico di Schopenhauer si cela qual-
cosa di questo misticismo immaginifico, che anche Cou-
sin intendeva esprimere con le seguenti parole: <amiamo
I'infinito e c¢i immaginiamo di amare le cose finite».

Il ben noto sentimento che ci accompagna quando ci
rivolgiamo al nostro partner con I'appellativo amore at-
traversa tutti i gradi del cosiddetto amore; il sentimento
cosi soggettivo che proviamo in quel momento ¢ stato
definito ovunque con ’erroneo verbo amare; il tentativo
di coniare un sostantivo oggettivo per questo sentimen-
to, la parola amore, ha avuto una tale fortuna, che gli

52



uomini si sono convinti che il sentimento sia presente
ogni volta che la parola viene pronunciatay.

Percio vedete, quando il mondo moderno materiali-
stico cerca, partendo dai suoi impulsi fondamentali, di
farsi un’idea del misticismo ¢ costretto a dirsi: cio che i
mistici sognano si trova semplicemente nel sentimento
amoroso. Questo significa che tutta la spiritualita viene
ricondotta ad un erotismo raffinato.

E singolare che ad esempio il genere particolare di
vita spirituale nietschiana, descritto da un’amica di
Nietsche, la signora Lou Andreas Salome, in un libro
che parla proprio di lui, venga caratterizzato come un
tipo di erotismo raffinato. E interessante, ad esempio, il
modo in cui Fritz Mauthner si pone a tal riguardo:

«Negli ultimi tempi, dopo tanti uomini, anche una
donna ha cercato di comprendere la filosofia dell’amore,
Lou Andreas Salomé, I’amica di Nietsche tanto detestata
dalla ditta Nietsche per il suo eccellente libro su Nietsche.
La signora Lou ¢ molto sottile nelle sue argomentazioni;
ella osa disconoscere la fedelta come peculiarita dell’a-
more, e getta un ponte tra la fantasia dell’artista e quella
degli amanti (L’erotismo, p. 25 f).

Ma anche la signora Lou spiritualizza I’atto a tal pun-
to che non ¢’¢ una separazione concettuale tra piacere
sensuale e fenomeno spirituale concomitantey.

Uomini e donne si esprimono cosi per il fatto che og-
gi si ¢ costretti fino nel pensiero a sostituire il rapporto

53



con il mondo spirituale con I’attitudine a misurare I’ani-
ma umana come un erotismo pitt 0 meno grossolano o
raffinato. Cio dipende dalle persone.

Tutte queste cose sono una conseguenza del materia-
lismo di fondo del nostro tempo. Da questo materialismo
deriva necessariamente il fatto che dove non si operi in
modo onesto emerga qualcosa che non corrisponde al
vero, che si dica: conosciamo del misticismo nient’altro
che il lato concreto che ¢ identico all’erotismo. Si falsifi-
ca la realta quando si parla di erotismo ponendovi sopra
il velo del misticismo. E pill verace un materialista che
dice semplicemente: vedo in tutto il misticismo soltanto
erotismo, - di colui che partendo dall’erotismo cerchi di
trasferire nelle piu alte sfere tutto cio che appartiene a
quell’ambito, usando definizioni e vuote frasi mistiche
di ogni tipo. Talvolta si pud dunque vedere su quali per-
corsi si avventurino certe persone, fino a raggiungere i
piani piu elevati, per caratterizzare cio che non ¢ altro
che erotismo. Da una parte il raccordo teorico tra con-
cetto di misticismo e concetto di erotismo, dall’altra la
tendenza del nostro tempo a sprofondare in un erotismo
asfissiante trascinandovi dentro tutto il misticismo pos-
sibile non compreso. Vi ho ripetutamente esortati a com-
prendere che nella societa antroposofica si dovrebbero
diffondere concetti chiari su tali argomenti; che si lavori
ad estirpare ogni stramberia mistica che scaturisce dal
miscuglio ora descritto; che in un certo modo, proprio

54



coloro che conoscono bene il carattere della pura spiri-
tualita osino di nuovo parlare dello spirito dove lo spirito
c’¢ veramente, evitando di rivestire le emozioni soggetti-
ve con formule spirituali. E poiché sono consapevole che
non prevalgono ovunque concetti chiari a tal riguardo,
ho indirizzato questo appello alla societa. Ma il tempo ci
dira se siamo all’altezza del compito.

Ho accennato ieri al fatto che in tempi passati, fino
anche ai nostri giorni, si ¢ scelto un altro mezzo, molto
piu radicale, per realizzare le condizioni di una societa
antroposofica — sebbene di una forma diversa. Si € sem-
plicemente esclusa una parte dell’'umanita, un genere,
per evitare che I’altro (genere) potesse confondere i con-
cetti piu elevati con quelli piut comuni. Il pensiero spiri-
tuale appartiene al mondo spirituale e nel sano pensare
dobbiamo elevarci al punto da capire che ¢ molto peggio
parlare di cio che rientra nella convivenza naturale tra
gli uomini usando formule mistiche, non attinenti a
quell’ambito, piuttosto che nominare tale ambito col no-
me giusto ed ammettere quanto esso appartenga al mon-
do fisico.

Per un vero mistico ¢ terribile che qualcuno ricami
sull’istinto che Schopenhauer definisce, nella sua parti-
colarmente grossolana caratterizzazione dell’amore, con
le seguenti parole (questa non ¢ la mia opinione, bensi
quella di Schopenhauer!): «Le faccende amorose della
generazione contemporanea prese tutte insieme costitui-

55



scono in virtu dell’intera specie umana una seria medita-
tio compositionis generationis futurae, e qua iterum
pendent innumerae generationes.

Nel suo articolo « Amore» Fritz Mauthner afferma:

«... Tra i filosofi ve ne furono due in partico-
lare, Spinoza e Schopenhauer, che cercarono
di introdurre una definizione scientifica dell’a-
more nel loro sistema. In Schopenhauer I'amo-
re € uno dei punti focali della volonta metafisi-
ca; tutti 1 sentimenti amorosi sarebbero solo
illusioni della natura, che inducono I'individuo
umano al piu grande sacrificio per la genera-
zione del bambino futuro. <Le faccende amo-
rose della generazione contemporanea prese
tutte insieme costituiscono in virtu dell’intera
specie umana una seria meditatio compositio-
nis generationis futurae, e qua iterum pendent
innumerae generationes» ». (Il mondo come
volonta e rappresentazione, tomo 11, p. 611).

Dunque nella sua metafisica grossolana Schopenhauer
dice: «Le faccende amorose della generazione contem-
poranea, prese tutte insieme, costituiscono in virtu
dell’intera specie umana una seria meditazione sulla
composizione delle generazioni future...» ecc.

56



Se un istinto del genere non viene visto nella sua vera
luce, ma ci si ricama sopra asserendo: ho il dovere di
compiere questo o quell’atto, per dare la possibilita ad
un’incarnazione cosi significativa di realizzarsi nel
mondo... questa cosa ¢ aberrante per chi coltiva con se-
rieta e dignita il misticismo.

Bisogna fare attenzione anche che il misticismo non
diventi una poltroneria per I'umanita. Esso lo diventa
nella misura in cui concetti sani vengono sostituiti in
modo mistico con concetti malsani. Qui nel mondo fisi-
co 'uomo deve valere per cio che fa grazie alla propria
buona volonta, lavorando veramente. Se non vuole lavo-
rare e pretende di essere valutato non per quanto vale il
suo lavoro, ma dicendo: pretendo di essere considerato
una persona speciale perché ho pubblicato questa o
quell’opera... allora questo ¢ un «cullarsi nel mistici-
smo». Cosi si vuole ottenere un riconoscimento senza
fare nulla. Questo ¢ I’aspetto abituale e triviale della fac-
cenda.

E se ai nostri giorni dobbiamo sforzarci di coltivare la
Scienza dello spirito in modo schietto nei confronti di
entrambi 1 generi, allora il baluardo che in passato venne
posto escludendo un genere oggi deve consistere nel fat-
to che la conoscenza dei mondi superiori venga cercata
da entrambi i1 generi nella serieta e dignita del modo di
concepire la vita, allontanando ogni fantasticheria pro-
veniente dagli impulsi inferiori dell'umanita. Allora non

57



sara piu possibile che si diffondano errori su errori, a
partire da cio che scaturisce in questa o quell’altra anima
fantasticante mentre poltrisce nel misticismo. Il mistici-
smo non ci chiede di poltrire mentre gli altri uomini, che
non posseggono piu nulla di mistico, stanno nella vita,
ma ci chiede di diventare piu diligenti di loro. La morale
mistica non puod consistere in uno sprofondare nella vi-
sione degli altri uomini, piuttosto in un elevarsi al di so-
pra di tali visioni. Se non ci sforziamo di eliminare cio
che... beh, rientra in quella sfera che ho definito mate-
rialismo... se non ci sforziamo di eliminare dalla nostra
societa tutto cio che vi € di simile ad esso, non andiamo
avanti!

58



Per una piu facile lettura ¢ stata effettuata la seguen-
te sostituzione terminologica — contrassegnata nel te-
sto da questo simbolo: o

mondo sostituisce piano

59



