


Dieses ebook ist nur

zum nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!



Rudolf Steiner

GA 05

Friedrich Nietzsche

Ein Kämpfer gegen seine Zeit

Dornach, (CH). Rudolf-Steiner-Verlag, 1963



INHALT

Vorrede zur ersten Auflage

Nietzsches Werke

I. Der Charakter

II. Der Übermensch

III. Nietzsches Entwicklungsgang

1. Die Philosophie Nietzsches als Psycho-pathologisches Problem

2. Friedrich Nietzsches Persönlichkeit und die Psycho-Pathologie

3. Die Persönlichkeit Friedrich Nietzsches – Eine Gedächtnisrede



Vorrede zur ersten Auflage

Als ich vor sechs Jahren die Werke Friedrich Nietzsches kennen lernte, waren in
mir bereits Ideen ausgebildet, die den seinigen ähnlich sind. Unabhängig von ihm
und auf anderen Wegen als er, bin ich zu Anschauungen gekommen, die im
Einklang stehen mit dem, was Nietzsche in seinen Schriften: «Zarathustra»,
«Jenseits von Gut und Böse», «Genealogie der Moral» und «Götzen-Dämmerung»
ausgesprochen hat. Schon in meinem 1886 erschienenen kleinen Buche
«Erkenntnistheorie der Goetheschen Weltanschauung» kommt dieselbe Gesinnung
zum Ausdruck wie in den genannten Werken Nietzsches.

Dies ist der Grund, warum ich mich gedrängt fühlte, ein Bild von dem
Vorstellungs- und Empfindungsleben Nietzsches zu zeichnen. Ich glaube, daß ein
solches Bild Nietzsche am ähnlichsten dann wird, wenn man es seinen erwähnten
letzten Schriften gemäß schafft. So habe ich es getan. Die früheren Schriften
Nietzsches zeigen uns ihn als Suchenden. Er stellt sich uns in ihnen dar als rastlos
aufwärts Strebender. In seinen letzten Schriften sehen wir ihn auf dem Gipfel
angelangt, der eine seiner ureigenen Geistesart angemessene Höhe hat. In den
meisten der bis jetzt über Nietzsche erschienenen Schriften wird dessen
Entwickelung so dargestellt, als ob er in den verschiedenen Zeiten seiner
Schriftstellerlaufbahn voneinander mehr oder weniger abweichende Meinungen
gehabt hätte. Ich habe zu zeigen versucht, daß von einem Meinungswechsel bei
Nietzsche nicht die Rede sein kann, sondern nur von einer Aufwärts-Bewegung,
von der naturgemäßen Entwickelung einer Persönlichkeit, die noch nicht die ihren
Anschauungen entsprechende Ausdrucksform gefunden hatte, als sie ihre ersten
Schriften schrieb.

Das Endziel von Nietzsches Wirken ist die Zeichnung des Typus «Übermensch».
Diesen Typus zu charakterisieren, habe ich als eine der Hauptaufgaben meiner
Schrift betrachtet. Mein Bild des Übermenschen ist genau das Gegenteil des
Zerrbildes geworden, das in dem augenblicklich verbreitetsten Buche über
Nietzsche von Frau Lou Andreas-Salomé entworfen ist. Man kann nichts dem
Nietzscheschen Geiste mehr Zuwiderlaufendes in die Welt setzen, als das
mystische Ungetüm, das Frau Salomé aus dem Übermenschen gemacht hat. Mein
Buch zeigt, daß in Nietzsches Ideen nirgends auch nur die geringste Spur von
Mystik anzutreffen ist.



Auf die Widerlegung der Ansicht von Frau Salomé, daß Nietzsches Gedanken in
«Menschliches, Allzumenschliches» von den Ausführungen Paul Rées, des
Verfassers der «Psychologischen Beobachtungen» und des «Ursprungs der
moralischen Empfindungen» und so weiter, beeinflußt seien, habe ich mich nicht
eingelassen. Ein so mittelmäßiger Kopf wie Paul Rée konnte auf Nietzsche keinen
bedeutenden Eindruck machen. Ich würde diese Dinge auch hier nicht berühren,
wenn nicht das Buch von Frau Salomé so viel beigetragen hätte, geradezu
widerwärtige Ansichten über Nietzsche zu verbreiten. Fritz Koegel, der
ausgezeichnete Herausgeber von Nietzsches Werken, hat im «Magazin für
Literatur» diesem Machwerke die gebührende Abfertigung angedeihen lassen.

Ich kann diese kurze Vorrede nicht beschließen, ohne Frau Förster-Nietzsche, der
Schwester Nietzsches, herzlichst zu danken für die vielen Freundlichkeiten, die ich
von ihr während der Zeit erfahren habe, in der meine Schrift entstanden ist. Den im
«Nietzsche-Archiv» in Naumburg verlebten Stunden verdanke ich die Stimmung,
aus der heraus die folgenden Gedanken geschrieben sind.

Weimar, April 1895

Rudolf Steiner



Nietzsches Werke

Ich führe hier zur Orientierung die bis jetzt erschienenen und für meine
Ausführungen in Betracht kommenden Schriften Nietzsches an und füge zu jeder
einzelnen die Jahreszahl des Erscheinens der ersten Auflage hinzu.

„Die Geburt der Tragödie. Oder: Griechentum und Pessimismus.“ Die 1. Aufl.
erschien 1872. Eine neue Ausgabe mit vorgedrucktem „Versuch einer Selbstkritik“
erschien 1886.

„Unzeitgemäße Betrachtungen.“ „Erstes Stück: David Strauß, der Bekenner und
der Schriftsteller“ 1. Aufl. 1873. – „Zweites Stück: Vom Nutzen und Nachteil der
Historie für das Leben“ 1. Aufl. 1874. – „Drittes Stück: Schopenhauer als Erzieher“
1. Aufl. 1874. – „Viertes Stück: Richard Wagner in Bayreuth“ 1. Aufl. 1876.

„Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister“ 1. Band. 1. Aufl.
1878. Eine neue Ausgabe mit einer einführenden Vorrede erschien 1886.

„Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister“ 2. Band. Die
beiden Abteilungen dieses Buches: „Vermischte Meinungen und Sprüche“ und
„Der Wanderer und sein Schatten“ erschienen zuerst jede als besonderes Buch. Die
erste 1879 unter dem Titel: „Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie
Geister. Anhang: Vermischte Meinungen und Sprüche“, die zweite 1880. Beide
Abteilungen wurden 1886 zu einem Bande vereinigt, der mit einer einführenden
Vorrede versehen wurde und der den Titel trug: „Menschliches,
Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister. Zweiter Band. Neue Ausgabe mit
einer einführenden Vorrede.“

„Morgenröte. Gedanken über die moralischen Vorurteile“ 1. Aufl. 1881. Neue
Ausgabe mit einer einführenden Vorrede 1887.

„Die fröhliche Wissenschaft“ („La gaya scienza“). 1. Aufl. 1882. Neue Ausgabe
mit einer Vorrede 1887.

„Also sprach Zarathustra.“ Die Teile erschienen zuerst einzeln: 1. Teil 1883; 2. Teil
1883; 3. Teil 1884. Die erste Gesamtausgabe der drei Teile erschien 1886. Der
vierte Teil erschien 1885 in 40 Abzügen bloß für Freunde und erst 1891 als 1. Aufl.

„Jenseits von Gut und Böse.“ Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. 1. Aufl.
1886.

„Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift.“ 1.Aufl. 1887.

Der Fall Wagner. Ein Musikanten-Problem. 1. Aufl. 1888.



„Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert.“ 1. Aufl.
1889.

„Nietzsche contra Wagner. Aktenstücke eines Psychologen.“ Erschien 1895 in der
Gesamtausgabe zum ersten Mal. 1888 bereits einmal gedruckt, aber nicht
ausgegeben.

„Der Antichrist. Versuch einer Kritik des Christentums.“ Das erste Buch des
unvollendeten Werkes Nietzsches „Der Wille zur Macht“. In der Gesamtausgabe
(1895) zum erstenmal gedruckt.

„Gedichte.“ In der Gesamtausgabe 1895.

Eine Gesamtausgabe von Nietzsches Werken in 8 Bänden ist 1895 bei C. G.
Naumann in Leipzig erschienen. In derselben sind enthalten: „Die Geburt der
Tragödie“, 4. Aufl.; die „Unzeitgemäßen Betrachtungen“, 3. Aufl.; „Menschliches.
Allzumenschliches“, 1. u. 2. Bd., 4. Aufl.; „Morgenröte“ 14 2. Aufl.; „Fröhliche
Wissenschaft“, 2. Aufl.; „Zarathustra“, 4. Aufl.; „Jenseits von Gut und Böse“, 5.
Aufl.; „Genealogie der Moral“, 4. Aufl.; „Der Fall Wagner“, 3 Aufl.; „ Götzen-
Dämmerung“, 3. Aufl.; „ Nietzsche contra Wagner“; „ Antichrist“; „Gedichte“.

Die Veröffentlichung der noch ungedruckten Arbeiten Nietzsches sowie seiner
Entwürfe zu Arbeiten, seiner Fragmente und so weiter steht bevor.



I. Der Charakter

1.

Friedrich Nietzsche charakterisiert sich selbst als einsamen Grübler und
Rätselfreund, als unzeitgemäße Persönlichkeit. Wer auf solchen eigenen Wegen
geht, wie er, «begegnet niemandem: das bringen die ‘eigenen Wege’ mit sich.
Niemand kommt, ihm dabei zu helfen; mit allem, was ihm von Gefahr, Zufall,
Bosheit und schlechtem Wetter zustößt, muß er allein fertig werden», sagt er in der
Vorrede zur zweiten Ausgabe seiner «Morgenröte». Aber reizvoll ist es, ihm in
seine Einsamkeit zu folgen. Die Worte, die er über sein Verhältnis zu
Schopenhauer ausgesprochen hat, möchte ich über das meinige zu Nietzsche sagen:
«Ich gehöre zu den Lesern Nietzsches, welche, nachdem sie die erste Seite von ihm
gelesen haben, mit Bestimmtheit wissen, daß sie alle Seiten lesen und auf jedes
Wort hören werden, das er überhaupt gesagt hat. Mein Vertrauen zu ihm war sofort
da ... Ich verstand ihn, als ob er für mich geschrieben hätte: um mich verständlich,
aber unbescheiden und töricht auszudrücken.» Man kann so sprechen und weit
davon entfernt sein, sich als «Gläubigen» der Nietzscheschen Weltanschauung zu
bekennen. Weiter allerdings nicht, als Nietzsche davon entfernt war, sich solche
«Gläubige» zu wünschen. Legt er doch seinem «Zarathustra» die Worte in den
Mund:

«Ihr sagt, ihr glaubt an Zarathustra? Aber was liegt an Zarathustra! Ihr seid meine
Gläubigen: aber was liegt an allen Gläubigen!

Ihr hattet euch noch nicht gesucht: da fandet ihr mich. So tun alle Gläubigen;
darum ist es so wenig mit allem Glauben. Nun heiße ich euch, mich verlieren und
euch finden; und erst, wenn ihr mich alle verleugnet habt, will ich euch
wiederkehren. »

Nietzsche ist kein Messias und Religionsstifter; er kann deshalb sich wohl Freunde
seiner Meinungen wünschen; Bekenner seiner Lehren aber, die ihr eigenes Selbst
aufgeben, um das seinige zu finden, kann er nicht wollen.

In Nietzsches Persönlichkeit finden sich Instinkte, denen ganze Vorstellungskreise
seiner Zeitgenossen zuwider sind. Von den wichtigsten Kulturideen derjenigen, in
deren Mitte er sich entwickelt hat, wendet er sich ab mit einem instinktiven
Widerwillen; und zwar nicht so, wie man eine Behauptung ablehnt, in der man
einen logischen Widerspruch entdeckt hat, sondern wie man sich von einer Farbe
abwendet, die dem Auge Schmerz verursacht.



Der Widerwille geht von dem unmittelbaren Gefühl aus; die bewußte Überlegung
kommt zunächst gar nicht in Betracht. Was andere Menschen empfinden, wenn
ihnen die Gedanken:

Schuld, Gewissensbiß, Sünde, jenseitiges Leben, Ideal, Seligkeit, Vaterland durch
den Kopf gehen, wirkt auf Nietzsche unangenehm. Die instinktive Art der
Abneigung gegen die genannten Vorstellungen unterscheidet Nietzsche auch von
den sogenannten «Freigeistern» der Gegenwart. Diese kennen alle
Verstandeseinwände gegen die «alten Wahnvorstellungen»; aber wie selten findet
sich einer, der von sich sagen kann: seine Instinkte hängen nicht mehr an ihnen!
Gerade die Instinkte sind es, die den Freigeistern der Gegenwart böse Streiche
spielen. Das Denken nimmt einen von den überlieferten Ideen unabhängigen
Charakter an, aber die Instinkte können sich diesem veränderten Charakter des
Verstandes nicht anpassen. Diese «freien Geister» setzen irgend einen Begriff der
modernen Wissenschaft an die Stelle einer älteren Vorstellung; aber sie sprechen so
von ihm, daß man erkennt: der Verstand geht einen andern Weg als die Instinkte.
Der Verstand sucht in dem Stoffe, in der Kraft, in der Naturgesetzlichkeit den
Urgrund der Erscheinungen; die Instinkte aber verleiten dazu, diesen Wesen
gegenüber dasselbe zu empfinden, was andere ihrem persönlichen Gotte gegenüber
empfinden. Geister dieser Art wehren sich gegen den Vorwurf der Gottesleugnung;
aber sie tun es nicht deshalb, weil ihre Weltauffassung sie auf etwas führt, was mit
irgend einer Gottesvorstellung übereinstimmt, sondern weil sie von ihren
Vorfahren die Eigenschaft ererbt haben, bei dem Worte «Gottesleugner» ein
instinktives Gruseln zu empfinden. Große Naturforscher betonen, daß sie die
Vorstellungen: Gott, Unsterblichkeit nicht verbannen, sondern nur im Sinne der
modernen Wissenschaft umgestalten wollen. Ihre Instinkte sind eben hinter ihrem
Verstande zurückgeblieben.

Eine große Zahl dieser «freien Geister» vertritt die Ansicht, daß der Wille des
Menschen unfrei ist. Sie sagen: der Mensch muß in einem bestimmten Falle so
handeln, wie es sein Charakter und die auf ihn einwirkenden Verhältnisse
bedingen. Man halte aber Umschau bei diesen Gegnern der Ansicht vom «freien
Willen», und man wird finden, daß sich die Instinkte dieser «Freigeister» von dem
Vollbringer einer «bösen» Tat geradeso mit Abscheu abwenden, wie es die
Instinkte der anderen tun, die der Meinung sind: der «freie Wille» könne sich nach
Belieben dem Guten oder dem Bösen zuwenden.



Der Widerspruch zwischen Verstand und Instinkt ist das Merkmal unserer
«modernen Geister». Auch in den freiesten Denkern der Gegenwart leben noch die
von der christlichen Orthodoxie gepflanzten Instinkte. Genau die entgegengesetzten
sind in Nietzsches Natur wirksam. Er braucht nicht erst darüber nachzudenken, ob
es Gründe gegen die Annahme eines persönlichen Weltenlenkers gibt. Sein Instinkt
ist zu stolz, um sich vor einem solchen zu beugen; deshalb lehnt er eine derartige
Vorstellung ab. Er spricht mit seinem Zarathustra: «Aber daß ich euch ganz mein
Herz offenbare, ihr Freunde: wenn es Götter gäbe, wie hielte ich's aus, kein Gott zu
sein! Also gibt es keine Götter.» Sich selbst oder einen andern wegen einer
begangenen Handlung «schuldig» zu sprechen, dazu drängt ihn nichts in seinem
Innern. Um ein solches «schuldig» unstatthaft zu finden, dazu braucht er keine
Theorie vom «freien» oder «unfreien» Willen.

Auch die patriotischen Empfindungen seiner deutschen Volksgenossen sind
Nietzsches Instinkten zuwider. Er kann sein Empfinden und Denken nicht abhängig
machen von den Gedankenkreisen des Volkes, innerhalb dessen er geboren und
erzogen ist; auch nicht von der Zeit, in der er lebt. «Es ist so kleinstädtisch», sagt er
in seiner Schrift «Schopenhauer als Erzieher», «sich zu Ansichten verpflichten,
welche ein paar hundert Meilen weiter schon nicht mehr verpflichten. Orient und
Okzident sind Kreidestriche, die uns jemand vor unsre Augen hinmalt, um unsere
Furchtsamkeit zu narren. Ich will den Versuch machen, zur Freiheit zu kommen,
sagt sich die junge Seele; und da sollte es sie hindern, daß zufällig zwei Nationen
sich hassen und bekriegen, oder daß ein Meer zwischen zwei Erdteilen liegt, oder
daß rings um sie eine Religion gelehrt wird, welche doch vor ein paar tausend
Jahren nicht bestand.» Die Empfindungen der Deutschen während des Krieges im
Jahre 1870 fanden in seiner Seele einen so geringen Widerhall, daß er, «während
die Donner der Schlacht von Wörth über Europa weggingen», in einem Winkel der
Alpen saß, «sehr vergrübelt und verrätselt, folglich sehr bekümmert und
unbekümmert zugleich», und seine Gedanken über die Griechen niederschrieb. Und
als er einige Wochen darauf sich selbst «unter den Mauern von Metz» befand, war
er «immer noch nicht losgekommen von den Fragezeichen», die er zum Leben und
«der griechischen Kunst gesetzt hatte». (Vgl. «Versuch einer Selbstkritik» in der
zweiten Auflage seiner «Geburt der Tragödie».) Als der Krieg zu Ende war,
stimmte er so wenig in die Begeisterung seiner deutschen Zeitgenossen über den
errungenen Sieg ein, daß er schon im Jahre 1873 in seiner Schrift über David
Strauß von den «schlimmen und gefährlichen Folgen» des siegreich beendeten
Kampfes sprach.



Er stellte es sogar als einen Wahn hin, daß auch die deutsche Kultur in diesem
Kampfe gesiegt habe, und er nannte diesen Wahn gefährlich, weil, wenn er
innerhalb des deutschen Volkes herrschend wird, die Gefahr vorhanden ist, den
Sieg «in eine völlige Niederlage zu verwandeln: in die Niederlage, ja Exstirpation
des deutschen Geistes zugunsten des ‘Deutschen Reiches’.» Das ist Nietzsches
Gesinnung in einer Zeit, in der ganz Europa voll ist von nationaler Begeisterung. Es
ist die Gesinnung einer unzeitgemäßen Persönlichkeit, eines Kämpfers gegen seine
Zeit. Außer dem Angeführten ließe sich noch vieles nennen, was in Nietzsches
Empfindungs- und Vorstellungsleben anders ist, als in dem seiner Zeitgenossen.



2.

Nietzsche ist kein «Denker» im gewöhnlichen Sinne des Wortes. Für die
fragwürdigen und tiefdringenden Fragen, die er der Welt und dem Leben
gegenüber zu stellen hat, reicht das bloße Denken nicht aus. Für diese Fragen
müssen alle Kräfte der menschlichen Natur entfesselt werden; die denkende
Betrachtung allein ist ihnen nicht gewachsen. Zu bloß erdachten Gründen für eine
Meinung hat Nietzsche kein Vertrauen. «Es gibt ein Mißtrauen in mir gegen
Dialektik, selbst gegen Gründe», schreibt er am 2. Dezember 1887 an Georg
Brandes. (Vgl. dessen «Menschen und Werke», S. 212.) Wer ihn um die Gründe
seiner Ansichten fragt, für den hat er «Zarathustras» Antwort bereit: «Du fragst
warum? Ich gehöre nicht zu denen, welche man nach ihrem Warum fragen darf.»
Nicht ob eine Ansicht logisch bewiesen werden kann, ist für ihn maßgebend,
sondern ob sie auf alle Kräfte der menschlichen Persönlichkeit so wirkt, daß sie für
das Leben Wert hat. Er läßt einen Gedanken nur gelten, wenn er ihn geeignet
findet, zur Entwickelung des Lebens beizutragen. Den Menschen so gesund als
möglich, so machtvoll als möglich, so schöpferisch als möglich zu sehen, ist sein
Wunsch. Wahrheit, Schönheit, alle Ideale haben nur Wert und gehen den Menschen
nur etwas an, insofern sie lebenfördernd sind.

Die Frage nach dem Werte der Wahrheit tritt in mehreren Schriften Nietzsches auf.
In der verwegensten Form wird sie in seinem Buche: «Jenseits von Gut und Böse»
gestellt. «Der Wille zur Wahrheit, der uns noch zu manchem Wagnisse verführen
wird, jene berühmte Wahrhaftigkeit, von der alle Philosophen bisher mit
Ehrerbietung geredet haben: was für Fragen hat dieser Wille zur Wahrheit uns
schon vorgelegt! Welche wunderlichen schlimmen fragwürdigen Fragen! Das ist
bereits eine lange Geschichte – und doch scheint es, daß sie kaum eben angefangen
hat. Was Wunder, wenn wir endlich auch mißtrauisch werden, die Geduld
verlieren, uns ungeduldig umdrehn? Daß wir von dieser Sphinx auch unsrerseits
das Fragen lernen? Wer ist das eigentlich, der uns hier Fragen stellt? Was in uns
will eigentlich ‘zur Wahrheit’? – In der Tat, wir machten lange halt vor der Frage
nach der Ursache dieses Willens – bis wir, zuletzt, vor einer noch gründlicheren
Frage ganz und gar stehen blieben. Wir fragten nach dem Werte dieses Willens.
Gesetzt, wir wollen Wahrheit: warum nicht lieber Unwahrheit?»

Das ist ein Gedanke von kaum zu überbietender Kühnheit. Stellt man daneben, was
ein anderer kühner «Grübler und Rätselfreund», Johann Gottlieb Fichte, von dem
Streben nach Wahrheit sagt, so sieht man erst, wie tief aus dem Wesen der
menschlichen Natur Nietzsche seine Vorstellungen heraufholt.



«Ich bin dazu berufen» – sagt Fichte – «der Wahrheit Zeugnis zu geben; an
meinem Leben und an meinen Schicksalen liegt nichts; an den Wirkungen meines
Lebens liegt unendlich viel. Ich bin ein Priester der Wahrheit; ich bin in ihrem
Solde; ich habe mich verbindlich gemacht, alles für sie zu tun und zu wagen und zu
leiden.» (Fichte, Vorlesungen «Über die Bestimmung des Gelehrten», vierte
Vorlesung.) Diese Worte sprechen das Verhältnis aus, in das sich die edelsten
Geister der abendländischen neueren Kultur zur Wahrheit setzen. Nietzsches
angeführtem Ausspruch gegenüber erscheinen sie oberflächlich. Man kann gegen
sie einwenden: Ist es denn nicht möglich, daß die Unwahrheit wertvollere
Wirkungen für das Leben hat, als die Wahrheit? Ist es ausgeschlossen, daß die
Wahrheit dem Leben schadet? Hat sich Fichte diese Fragen gestellt? Haben es
andere getan, die «der Wahrheit Zeugnis» gegeben haben?

Nietzsche aber stellt diese Fragen. Und er glaubt über sie erst dann ins Reine zu
kommen, wenn er das Streben nach Wahrheit nicht als bloße Verstandessache
behandelt, sondern nach den Instinkten sucht, die dieses Streben erzeugen. Denn es
könnte ja wohl sein, daß sich diese Instinkte der Wahrheit nur als Mittel bedienten,
um etwas zu erreichen, was höher steht, als die Wahrheit. Nietzsche findet,
nachdem er «lange genug den Philosophen zwischen die Zeilen und auf die Finger
gesehn» hat: «Das meiste bewußte Denken eines Philosophen ist durch seine
Instinkte heimlich geführt und in bestimmte Bahnen gezwungen.» Die Philosophen
glauben, die letzte Triebfeder ihres Tuns sei das Streben nach Wahrheit. Sie
glauben dies, weil sie nicht auf den Grund der menschlichen Natur zu sehen
vermögen. In Wirklichkeit wird das Streben nach Wahrheit gelenkt von dem
Willen zur Macht. Mit Hilfe der Wahrheit soll die Macht und Lebensfülle der
Persönlichkeit erhöht werden. Das bewußte Denken des Philosophen ist der
Meinung: die Erkenntnis der Wahrheit sei ein letztes Ziel; der unbewußte Instinkt,
der das Denken treibt, strebt nach Förderung des Lebens. Für diesen Instinkt ist
«die Falschheit eines Urteils noch kein Einwand gegen ein Urteil»; für ihn kommt
allein die Frage in Betracht: «wie weit es lebenfördernd, lebenerhaltend, Art-
erhaltend, vielleicht gar Art-züchtend ist» («Jenseits von Gut und Böse», § 3 und
4). «‹Wille zur Wahrheit› heißt ihr's, ihr Weisesten, was euch treibt und brünstig
macht?

Wille zur Denkbarkeit alles Seienden: also heiße ich euren Willen!

Alles Seiende wollt ihr erst denkbar machen: denn ihr zweifelt mit gutem
Mißtrauen, ob es schon denkbar ist.

Aber es soll sich euch fügen und biegen! So will's euer Wille. Glatt soll es werden
und dem Geiste untertan, als sein Spiegel und Widerbild.



Das ist euer ganzer Wille, ihr Weisesten, als ein Wille zur Macht ...»
(«Zarathustra», 2. Teil, «Von der Selbstüberwindung».)

Die Wahrheit soll die Welt dem Geiste untertan machen und dadurch dem Leben
dienen. Nur als Lebensbedingung hat sie einen Wert. – Kann man nicht aber noch
weiter gehen und fragen: was ist das Leben selbst wert? Nietzsche hält eine solche
Frage für unmöglich. Daß alles Lebende so machtvoll, so inhaltreich leben will, als
irgend möglich ist, nimmt er als eine Tatsache hin, über die er nicht weiter grübelt.
Die Lebensinstinkte fragen nicht nach dem Werte des Lebens. Sie fragen nur:
welche Mittel gibt es, um die Macht ihres Trägers zu erhöhen. « Urteile,
Werturteile über das Leben, für oder wider, können zuletzt niemals wahr sein: sie
haben nur Wert als Symptome, sie kommen nur als Symptome in Betracht – an sich
sind solche Urteile Dummheiten. Man muß durchaus seine Finger darnach
ausstrecken und den Versuch machen, die erstaunliche Finesse zu fassen, daß der
Wert des Lebens nicht abgeschätzt werden kann. Von einem Lebenden nicht, weil
ein solcher Partei, ja sogar Streitobjekt ist, und nicht Richter; von einem Toten
nicht, aus einem andren Grunde. – Von seiten eines Philosophen im Wert des
Lebens ein Problem sehen, bleibt dergestalt sogar ein Einwurf gegen ihn, ein
Fragezeichen an seiner Weisheit, eine Unweisheit. » – («Götzen-Dämmerung»,
«Das Problem des Sokrates».) Die Frage nach dem Werte des Lebens existiert nur
für eine mangelhaft ausgebildete, kranke Persönlichkeit. Wer allseitig entwickelt
ist, lebt, ohne zu fragen, wieviel sein Leben wert ist.

Weil Nietzsche die beschriebenen Ansichten hat, deshalb legt er auf logische
Beweisgründe für ein Urteil wenig Gewicht. Nicht darauf kommt es ihm an, ob sich
das Urteil logisch beweisen läßt, sondern wie gut sich unter seinem Einflusse leben
läßt. Nicht allein der Verstand, sondern die ganze Persönlichkeit des Menschen soll
befriedigt werden. Die besten Gedanken sind diejenigen, welche alle Kräfte der
menschlichen Natur in eine ihnen angemessene Bewegung bringen.

Nur Gedanken dieser Art haben für Nietzsche Interesse. Er ist kein philosophischer
Kopf, sondern ein «Honigsammler des Geistes», der die «Bienenkörbe» der
Erkenntnis aufsucht und heimzubringen sucht, was dem Leben frommt.



3.

In Nietzsches Persönlichkeit sind diejenigen Instinkte vorherrschend, die den
Menschen zu einem gebietenden, herrischen Wesen machen. Ihm gefällt alles, was
Macht bekundet; ihm mißfällt alles, was Schwäche verrät. Er fühlt sich nur so lange
glücklich, als er sich in Lebensbedingungen befindet, die seine Kraft erhöhen. Er
liebt Hemmnisse, Widerstände für seine Tätigkeit, weil er sich bei ihrer
Überwindung seiner Macht bewußt wird. Er sucht die beschwerlichsten Wege auf,
die der Mensch gehen kann. Ein Grundzug seines Charakters ist in dem Spruche
ausgedrückt, den er der zweiten Ausgabe seiner «Fröhlichen Wissenschaft» auf das
Titelblatt gesetzt hat:

«Ich wohne in meinem eignen Haus,
Hab’ niemandem nie nichts nachgemacht

Und – lachte noch jeden Meister aus,
Der nicht sich selber ausgelacht.»

Jede Art von Unterordnung unter eine fremde Macht empfindet Nietzsche als
Schwäche. Und über das, was eine «fremde Macht» ist, denkt er anders als
mancher, der sich als «unabhängigen, freien Geist» bezeichnet. Nietzsche
empfindet es als Schwäche, wenn der Mensch sich in seinem Denken und Handeln
sogenannten «ewigen, ehernen» Gesetzen der Vernunft unterwirft. Was die allseitig
entwickelte Persönlichkeit tut, das läßt sie sich von keiner Moralwissenschaft
vorschreiben, sondern allein von den Antrieben des eigenen Selbst. Der Mensch ist
in dem Augenblicke schon schwach, in dem er nach Gesetzen und Regeln sucht,
nach denen er denken und handeln soll. Der Starke bestimmt die Art seines
Denkens und Handelns aus seinem eigenen Wesen heraus.

Diese Ansicht spricht Nietzsche am schroffsten in Sätzen aus, um derentwillen ihn
kleinlich denkende Menschen geradezu als einen gefährlichen Geist bezeichnet
haben: «Als die christlichen Kreuzfahrer im Orient auf jenen unbesiegbaren
Assassinenorden stießen, jenen Freigeisterorden par excellence, dessen unterste
Grade in einem Gehorsame lebten, wie einen gleichen kein Mönchsorden erreicht
hat, da bekamen sie auf irgend welchem Wege auch einen Wink über jenes Symbol
und Kerbholzwort, das nur den obersten Graden, als deren Sekretum, vorbehalten
war: ‘Nichts ist wahr, alles ist erlaubt.’



Wohlan, das war Freiheit des Geistes, damit war der Wahrheit selbst der Glaube
gekündigt» ... («Genealogie der Moral», 3. Abhandlung, § 24.) Daß diese Sätze die
Empfindungen einer vornehmen, einer Herrennatur zum Ausdruck bringen, die sich
die Erlaubnis, frei, nach ihren eigenen Gesetzen zu leben, durch keine Rücksicht
auf ewige Wahrheiten und Vorschriften der Moral verkümmern lassen will, fühlen
diejenigen Menschen nicht, die, ihrer Art nach, zur Unterwürfigkeit geeignet sind.
Eine Persönlichkeit, wie die Nietzsches ist, verträgt auch jene Tyrannen nicht, die
in der Form abstrakter Sittengebote auftreten. Ich bestimme, wie ich denken, wie
ich handeln will, sagt eine solche Natur.

Es gibt Menschen, die ihre Berechtigung, sich «Freidenker» zu nennen, davon
herleiten, daß sie sich in ihrem Denken und Handeln nicht solchen Gesetzen
unterwerfen, die von anderen Menschen herrühren, sondern nur den «ewigen
Gesetzen der Vernunft», den «unumstößlichen Pflichtbegriffen» oder dem «Willen
Gottes». Nietzsche sieht solche Menschen nicht als wahrhaft starke
Persönlichkeiten an. Denn auch sie denken und handeln nicht nach ihrer eigenen
Natur, sondern nach den Befehlen einer höheren Autorität. Ob der Sklave der
Willkür seines Herrn, der Religiöse den geoffenbarten Wahrheiten eines Gottes
oder der Philosoph den Aussprüchen der Vernunft folgt, das ändert nichts an dem
Umstande, daß sie alle Gehorchende sind. Was befiehlt, ist dabei gleichgültig; das
ausschlaggebende ist, daß überhaupt befohlen wird, daß der Mensch sich nicht
selbst die Richtung für sein Tun gibt, sondern der Meinung ist, es gebe eine Macht,
welche ihm diese Richtung vorzeichnet.

Der starke, wahrhaft freie Mensch will die Wahrheit nicht empfangen – er will sie
schaffen; er will sich nichts «erlauben» lassen, er will nicht gehorchen. «Die
eigentlichen Philosophen aber sind Befehlende und Gesetzgeber: sie sagen: ‘so
soll es sein!’; sie bestimmen erst das Wohin? und Wozu? des Menschen und
verfügen dabei über die Vorarbeit aller philosophischen Arbeiter, aller
Überwältiger der Vergangenheit, – sie greifen mit schöpferischer Hand nach der
Zukunft, und alles, was ist und war, wird ihnen dabei zum Mittel, zum Werkzeug,
zum Hammer. Ihr ‘Erkennen’ ist Schaffen, ihr Schaffen ist eine Gesetzgebung, ihr
Wille zur Wahrheit ist – Wille zur Macht. – Gibt es heute solche Philosophen? Gab
es schon solche Philosophen? Muß es nicht solche Philosophen geben?» («Jenseits
von Gut und Böse», § 211.)



4.

Ein besonderes Zeichen menschlicher Schwäche sieht Nietzsche in jeder Art von
Glauben an ein Jenseits, an eine andere Welt, als die ist, in der der Mensch lebt.
Man kann, nach seiner Ansicht, dem Leben keinen größeren Schaden tun, als wenn
man sein Leben im Diesseits im Hinblick auf ein anderes Leben im Jenseits
einrichtet. Man kann sich keiner größeren Verirrung hingeben, als wenn man hinter
den Erscheinungen dieser Welt Wesenheiten annimmt, die der menschlichen
Erkenntnis unzugänglich sind, und die als der eigentliche Urgrund, als das
Bestimmende alles Daseins gelten sollen. Durch eine solche Annahme verdirbt man
sich die Freude an dieser Welt. Man würdigt sie zum Scheine, zu einem bloßen
Abglanz eines Unzugänglichen herab. Man erklärt die uns bekannte Welt, die für
uns allein wirkliche, für einen nichtigen Traum und schreibt die wahre Wirklichkeit
einer erträumten, erdichteten anderen Welt zu. Man erklärt die menschlichen Sinne
für Betrüger, die uns Scheinbilder statt Wirklichkeiten liefern.

Nur aus der Schwäche kann eine solche Ansicht stammen. Denn der Starke, der fest
in der Wirklichkeit wurzelt, der seine Freude am Leben hat, wird es sich nicht in
den Sinn kommen lassen, eine andere Wirklichkeit zu erdichten. Er ist mit dieser
Welt beschäftigt und bedarf keiner andern. Aber die Leidenden, die Kranken, die
unzufrieden sind mit diesem Leben, nehmen ihre Zuflucht zum Jenseits. Was ihnen
das Diesseits entzogen hat, soll ihnen das Jenseits bieten. Der Starke, der Gesunde,
der entwickelte und taugliche Sinne hat, um die Gründe dieser Welt in ihr selber
aufzusuchen, der bedarf zur Erklärung der Erscheinungen, innerhalb derer er lebt,
keiner jenseitigen Gründe und Wesenheiten. Der Schwache, der mit verkrüppelten
Augen und Ohren die Wirklichkeit wahrnimmt, der braucht Ursachen hinter den
Erscheinungen.

Aus dem Leiden und der kranken Sehnsucht ist der Glaube an das Jenseits geboren.
Aus dem Unvermögen, die wirkliche Welt zu durchschauen, sind alle Annahmen
von «Dingen an sich» erwachsen.

Alle, welche Grund haben, das wirkliche Leben zu verneinen, sagen Ja zu einem
erdichteten. Nietzsche will ein Jasager gegenüber der Wirklichkeit sein. Diese
Welt will er durchforschen nach allen Richtungen, er will sich einbohren in die
Tiefen des Daseins; von einem andern Leben will er nichts wissen. Ihn kann selbst
das Leiden nicht veranlassen, Nein zum Leben zu sagen; denn auch das Leiden ist
ihm ein Mittel der Erkenntnis.



«Nicht anders, als es ein Reisender macht, der sich vorsetzt, zu einer bestimmten
Stunde aufzuwachen, und sich dann ruhig dem Schlafe überläßt: so ergeben wir
Philosophen, gesetzt, daß wir krank werden, uns zeitweilig mit Leib und Seele der
Krankheit – wir machen gleichsam vor uns die Augen zu. Und wie jener weiß, daß
irgend etwas nicht schläft, irgend etwas die Stunden abzählt und ihn aufwecken
wird, so wissen auch wir, daß der entscheidende Augenblick uns wach finden wird,
– daß dann etwas hervorspringt und den Geist auf der Tat ertappt, ich meine auf
der Schwäche oder Umkehr oder Ergebung oder Verhärtung oder Verdüsterung,
und wie alle die krankhaften Zustände des Geistes heißen, welche in gesunden
Tagen den Stolz des Geistes wider sich haben... Man lernt nach einer derartigen
Selbst-Befragung, Selbst-Versuchung, mit einem feineren Auge nach allem,
worüber überhaupt bisher philosophiert worden ist, hinsehn ...» Vorrede zur
zweiten Ausgabe der «Fröhlichen Wissenschaft».)



5.

Dieser lebens- und wirklichkeitsfreundliche Sinn Nietzsches zeigt sich auch in
seinen Anschauungen über die Menschen und ihre gegenseitigen Beziehungen. Auf
diesem Gebiete ist Nietzsche vollkommener Individualist. Jeder Mensch gilt ihm
als eine Welt für sich, ein Unikum. Das wunderlich bunte Mancherlei, das zum
«Einerlei» vereinigt ist und uns als ein bestimmter Mensch entgegentritt, kann kein
noch so seltsamer Zufall ein zweites Mal in gleicher Weise zusammenschütteln.
(«Schopenhauer als Erzieher», 1.) Die wenigsten Menschen sind jedoch geneigt,
ihre nur einmal vorhandenen Eigentümlichkeiten zu entfalten. Sie fürchten sich vor
der Einsamkeit, in die sie dadurch gedrängt werden. Es ist bequemer und
gefahrloser, in gleicher Weise wie die Mitmenschen zu leben; man findet dann
immer Gesellschaft. Wer auf seine eigene Art sich einrichtet, wird von anderen
nicht verstanden und findet keine Genossen. Für Nietzsche hat die Einsamkeit
einen besonderen Reiz. Er liebt es, die Heimlichkeiten des eigenen Innern
aufzusuchen. Er flieht die Gemeinschaft der Menschen. Seine Gedankengänge sind
zumeist Bohrversuche nach Schätzen, die tief in seiner Persönlichkeit verborgen
liegen. Das Licht, das andere ihm bieten, verschmäht er; die Luft, die man da atmet,
wo das «Gemeinsame der Menschen», die «Regel Mensch» lebt, will er nicht
mitatmen. Er trachtet instinktiv nach seiner «Burg und Heimlichkeit, wo er von der
Menge, den vielen, den allermeisten erlöst ist». («Jenseits von Gut und Böse», §
26.) In seiner «Fröhlichen Wissenschaft» klagt er, daß es ihm schwer ist, seine
Mitmenschen zu «verdauen»; und in «Jenseits von Gut und Böse» (§ 282) verrät er,
daß er zumeist gefährliche Verdauungsstörungen davontrug, wenn er sich an Tische
setzte, an denen die Kost des «Allgemein-Menschlichen» genossen wurde. Die
Menschen dürfen Nietzsche nicht zu nahe kommen, wenn er sie ertragen soll.



6.

Nietzsche erklärt einen Gedanken, ein Urteil in derjenigen Form für gültig, zu der
die freiwaltenden Lebensinstinkte ihre Zustimmung geben. Ansichten, für die das
Leben sich entscheidet, läßt er sich durch keine logischen Zweifel nehmen.
Dadurch erhält sein Denken einen sichern, freien Zug. Es wird nicht beirrt durch
Bedenken wie: ob eine Behauptung auch «objektiv» wahr ist, ob sie die Grenzen
des menschlichen Erkenntnisvermögens nicht überschreitet und so weiter. Wenn
Nietzsche den Wert eines Urteiles für das Leben erkannt hat, dann fragt er nicht
mehr nach einer weiteren «objektiven» Bedeutung und Gültigkeit desselben. Und
wegen Grenzen des Erkennens macht er sich keine Sorgen. Er ist der Ansicht, daß
ein gesundes Denken das schafft, was es schaffen kann, und sich nicht mit der
nutzlosen Frage abquält: was kann ich nicht?

Wer den Wert eines Urteils nach dem Grade bestimmen will, in dem es das Leben
fördert, kann diesen Grad natürlich nur durch seine eigenen, persönlichen
Lebenstriebe und Lebensinstinkte festsetzen. Er kann nie mehr sagen wollen, als: in
bezug auf meine Lebensinstinkte halte ich dieses bestimmte Urteil für ein
wertvolles. Und Nietzsche will auch nie etwas anderes sagen, wenn er eine Ansicht
ausspricht. Gerade dieses sein Verhältnis zu seiner Gedankenwelt wirkt so
wohltuend auf den freiheitlich gesinnten Leser. Es gibt Nietzsches Schriften den
Charakter anspruchsloser, bescheidener Vornehmheit. Wie abstoßend und
unbescheiden klingt es daneben, wenn andere Denker glauben, ihre Person sei das
Organ, durch das der Welt ewige, unumstößliche Wahrheiten verkündet werden.
Man kann in Nietzsches Werken Sätze finden, die ein starkes Selbstbewußtsein
ausdrücken, zum Beispiel: «Ich habe der Menschheit das tiefste Buch gegeben, das
sie besitzt, meinen Zarathustra: ich gebe ihr über kurzem das unabhängigste. » –
(«Götzen-Dämmerung», « Streifzüge eines Unzeitgemäßen», § 51.) Was besagt
dies aber aus seinem Munde? Ich habe es gewagt, ein Buch zu schreiben, dessen
Inhalt tiefer aus dem Wesen einer Persönlichkeit geholt ist, als das sonst bei
ähnlichen Büchern der Fall ist; und ich werde ein Buch liefern, das unabhängiger
von jedem fremden Urteil ist, als andere philosophische Schriften; denn ich werde
über die wichtigsten Dinge bloß aussprechen, wie sich meine persönlichen Instinkte
zu ihnen verhalten. Das ist vornehme Bescheidenheit. Sie geht freilich denen wider
den Geschmack, deren verlogene Demut sagt: ich bin nichts, mein Werk ist alles;
ich bringe nichts von persönlichem Empfinden in meine Bücher, sondern ich
spreche bloß aus, was die reine Vernunft mich aussprechen heißt. Solche Menschen
wollen ihre Person verleugnen, um behaupten zu können, daß ihre Aussprüche die
eines höheren Geistes sind. Nietzsche hält seine Gedanken für Erzeugnisse seiner
Person und für nicht mehr.



7.

Die Fachphilosophen mögen über Nietzsche lächeln oder ihre Meinungen über die
«Gefahren» seiner «Weltanschauung» zum besten geben. Manche dieser Geister,
die nichts sind als personifizierte Lehrbücher der Logik, können natürlich
Nietzsches aus den mächtigsten, unmittelbarsten Lebensimpulsen entspringendes
Schaffen nicht loben. Nietzsche mit seinen kühnen Gedankensprüngen trifft
jedenfalls auf tiefere Geheimnisse der menschlichen Natur, als mancher logische
Denker mit seinem vorsichtigen Kriechen. Was nutzt alle Logik, wenn sie mit ihren
Begriffsnetzen nur einen wertlosen Inhalt fängt? Wenn uns wertvolle Gedanken
mitgeteilt werden, dann erfreuen wir uns an ihnen, wenn sie auch nicht mit
logischen Fäden verknüpft sind. Das Heil des Lebens hängt nicht allein von der
Logik ab, sondern auch von der Gedankenerzeugung. Unsere Fachphilosophie ist
gegenwärtig unfruchtbar genug, und sie könnte die Belebung mit Gedanken eines
mutigen, kühnen Schriftstellers, wie es Nietzsche ist, sehr wohl brauchen. Die
Entwickelungskraft dieser Fachphilosophie ist gelähmt durch den Einfluß, den das
Kantsche Denken auf sie genommen hat. Sie hat durch diesen Einfluß alle
Ursprünglichkeit, allen Mut verloren. Kant hat aus der Schulphilosophie seiner Zeit
den Begriff von Wahrheiten, die aus der «reinen Vernunft» stammen, übernommen.
Er hat zu zeigen versucht, daß wir durch solche Wahrheit nichts wissen können von
Dingen, die jenseits unserer Erfahrung liegen, von «Dingen an sich». Seit einem
Jahrhundert ist nun unermeßlicher Scharfsinn aufgewendet worden, um diesen
Kantschen Gedanken nach allen Seiten durchzudenken. Die Erzeugnisse dieses
Scharfsinns sind allerdings oft dürftig und trivial. Übersetzte man die Banalitäten
manches philosophischen Buches der Gegenwart aus den Schulformeln in eine
gesunde Sprache, so würde sich ein solcher Inhalt gegenüber manchem kurzen
Aphorismus Nietzsches armselig genug ausnehmen. Dieser konnte im Hinblick auf
die Philosophie der Gegenwart mit einem gewissen Recht den stolzen Satz
aussprechen: « Mein Ehrgeiz ist, in zehn Sätzen zu sagen, was jeder andere in
einem Buche sagt – was jeder andere in einem Buche mehr sagt ...»



8.

Wie Nietzsche in seinen eigenen Meinungen nichts geben will als ein Erzeugnis
seiner persönlichen Instinkte und Triebe, so sind ihm auch fremde Ansichten nichts
weiter als Symptome, aus denen er auf die in einzelnen Menschen oder ganzen
Völkern, Rassen und so weiter vorwaltenden Instinkte schließt. Er macht sich
nichts mit Diskussionen oder Widerlegungen fremder Meinungen zu schaffen.
Aber er sucht die Instinkte auf, die sich in diesen Meinungen aussprechen. Er sucht
die Charaktere der Persönlichkeiten oder Völker aus ihren Ansichten zu erkennen.
Ob eine Ansicht auf das Vorwalten der Instinkte für Gesundheit, Tapferkeit,
Vornehmheit, Lebensfreude hinweist, oder ob sie aus ungesunden, sklavischen,
müden, lebensfeindlichen Instinkten entspringt, das interessiert ihn. Wahrheiten an
sich sind ihm gleichgültig; er kümmert sich darum, wie die Menschen ihre
Wahrheiten ihren Instinkten gemäß ausbilden, und wie sie damit ihre Lebensziele
fördern. Die natürlichen Ursachen der menschlichen Ansichten will er aufsuchen.

Nach dem Sinne jener Idealisten, die der Wahrheit einen selbständigen Wert
zuerkennen, die ihr einen «reinen, höheren Ursprung» als den aus den Instinkten
geben wollen, ist Nietzsches Bestreben allerdings nicht. Er erklärt die
menschlichen Ansichten als das Ergebnis natürlicher Kräfte, wie der Naturforscher
die Einrichtung des Auges aus dem Zusammenwirken natürlicher Ursachen erklärt.
Eine Erklärung der geistigen Entwickelung der Menschheit aus besonderen
sittlichen Zwecken, Idealen, aus einer sittlichen Weltordnung erkennt er
ebensowenig an, wie der Naturforscher der Gegenwart die Erklärung anerkennt,
daß die Natur das Auge deswegen in einer bestimmten Weise gebaut hat, weil sie
den Zweck hatte, dem Organismus ein Organ zum Sehen anzuerschaffen. In jedem
Ideal sieht Nietzsche nur den Ausdruck für einen Instinkt, der sich auf eine
bestimmte Art seine Befriedigung sucht, wie der moderne Naturforscher in der
zweckmäßigen Einrichtung eines Organes das Ergebnis organischer
Bildungsgesetze sieht. Wenn es gegenwärtig noch Naturforscher und Philosophen
gibt, die jedes Schaffen der Natur nach Zwecken ablehnen, aber vor dem sittlichen
Idealismus halt machen und in der Geschichte die Verwirklichung eines göttlichen
Willens, einer idealen Ordnung der Dinge sehen, so ist dies eine Instinkthalbheit.
Solchen Personen fehlt für die Beurteilung geistiger Vorgänge der richtige Blick,
während sie ihn in der Beobachtung von Naturvorgängen zeigen. Wenn ein Mensch
glaubt, er strebe ein Ideal an, das nicht aus der Wirklichkeit stammt, so glaubt er
dies nur, weil er den Instinkt nicht kennt, aus dem dieses Ideal entsteht.



Nietzsche ist Anti-Idealist in dem Sinne, wie der moderne Naturforscher Gegner
der Annahme von Zwecken ist, die die Natur verwirklichen soll. Er spricht
ebensowenig von sittlichen Zwecken, wie der Naturforscher von Naturzwecken
spricht. Nietzsche hält es nicht für weiser, zu sagen: der Mensch soll ein sittliches
Ideal verwirklichen, wie zu erklären: der Stier hat Hörner, damit er stoßen könne.
Er betrachtet den einen wie den andern Ausspruch als Produkt einer Welterklärung,
welche von «göttlicher Vorsehung», «weiser Allmacht», statt von natürlichen
Wirkungen spricht.

Diese Welterklärung ist ein Hemmschuh für alles gesunde Denken; sie schafft
einen erdichteten, idealen Nebel, der das natürliche, auf die Beobachtung der
Wirklichkeit gerichtete Sehvermögen hindert, die Weltvorgänge zu durchschauen;
sie stumpft endlich völlig allen Wirklichkeitssinn ab.



9.

Wenn Nietzsche sich in einen geistigen Kampf einläßt, so will er nicht fremde
Meinungen als solche widerlegen, sondern er tut es, weil diese Meinungen auf
schädliche, naturwidrige Instinkte hinweisen, die er bekämpfen will. Er hat dabei
eine ähnliche Absicht, wie sie jemand hat, der eine schädliche Naturwirkung
bekämpft oder ein gefährliches Naturwesen vertilgt. Er baut nicht auf die
«überzeugende» Kraft der Wahrheit, sondern darauf, daß er den Gegner besiegen
wird, wenn dieser die ungesunden, schädlichen Instinkte, er aber die gesunden,
lebenfördernden hat. Er sucht nach keiner weiteren Rechtfertigung eines solchen
Kampfes, wenn seine Instinkte die des Gegners als schädlich empfinden. Er glaubt
nicht als Vertreter irgend einer Idee kämpfen zu müssen, sondern er kämpft, weil
ihn seine Instinkte dazu treiben. Zwar ist das bei keinem geistigen Kampfe anders,
aber gewöhnlich sind sich die Kämpfer der wirklichen Triebfedern ebensowenig
bewußt, wie die Philosophen sich ihres «Willens zur Macht» oder die Anhänger der
sittlichen Weltordnung der natürlichen Ursachen ihrer sittlichen Ideale. Sie
glauben, daß lediglich Meinung gegen Meinung kämpft, und verhüllen ihre
wirklichen Motive durch Begriffsmäntel. Sie nennen auch die Instinkte des
Gegners nicht, die ihnen unsympathisch sind, ja diese kommen ihnen vielleicht gar
nicht zum Bewußtsein. Kurz, die Kräfte, die eigentlich feindlich gegen einander
gerichtet sind, treten gar nicht offen hervor. Nietzsche nennt rücksichtslos die
Instinkte des Gegners, die ihm zuwider sind, und er nennt auch die Instinkte, die er
ihnen entgegensetzt. Wer dies Zynismus nennen will, der mag es tun. Er soll aber
nur nicht übersehen, daß es in aller menschlichen Tätigkeit niemals etwas anderes
als solchen Zynismus gegeben hat, und daß alle idealistischen Wahngewebe von
diesem Zynismus gewebt sind.



II. Der Übermensch

10.

Alles Streben des Menschen besteht, wie das eines jeden Lebewesens, darin, von
der Natur eingepflanzte Triebe und Instinkte in der besten Weise zu befriedigen.
Wenn die Menschen nach Tugend, Gerechtigkeit, Erkenntnis und Kunst streben, so
geschieht dies deshalb, weil Tugend, Gerechtigkeit und so weiter Mittel sind, durch
die die menschlichen Instinkte sich so entwickeln können, wie es deren Natur
entsprechend ist. Die Instinkte würden ohne diese Mittel verkümmern. Es ist nun
eine Eigentümlichkeit des Menschen, daß er diesen Zusammenhang seiner
Lebensbedingungen mit seinen natürlichen Trieben vergißt und jene Mittel zu
einem naturgemäßen, machtvollen Leben als etwas ansieht, das an sich einen
unbedingten Wert hat. Der Mensch sagt dann: Tugend, Gerechtigkeit, Erkenntnis
und so weiter müssen um ihrer selbst willen erstrebt werden. Sie haben nicht
dadurch einen Wert, daß sie dem Leben dienen, sondern vielmehr das Leben
erhalte erst einen Wert dadurch, daß es nach jenen idealen Gütern strebt. Der
Mensch sei nicht dazu da, nach Maßgabe seiner Instinkte zu leben, wie das Tier;
sondern er solle seine Instinkte dadurch adeln, daß er sie in den Dienst höherer
Zwecke stelle. Auf diese Weise kommt der Mensch dazu, das, was er selbst erst zur
Befriedigung seiner Triebe geschaffen hat, als Ideale anzubeten, die seinem Leben
erst die rechte Weihe geben. Er fordert Unterwerfung unter die Ideale, die er höher
schätzt, als sich selbst. Er löst sich los von dem Mutterboden der Wirklichkeit und
will seinem Dasein einen höheren Sinn und Zweck geben. Er erfindet einen
unnatürlichen Ursprung für seine Ideale. Er nennt sie den «Willen Gottes», die
«ewigen sittlichen Gebote». Er will die «Wahrheit um der Wahrheit willen», «die
Tugend um der Tugend willen» anstreben. Er betrachtet sich als einen guten
Menschen erst dann, wenn es ihm angeblich gelungen ist, seine Selbstsucht, das
heißt seine natürlichen Instinkte zu bändigen und selbstlos einem idealen Ziele zu
folgen. Einem solchen Idealisten gilt der Mensch als unedel und «böse», der es bis
zu solcher Selbstüberwindung nicht gebracht hat.

Nun stammen ursprünglich alle Ideale aus natürlichen Instinkten. Auch was der
Christ als Tugend ansieht, die ihm Gott geoffenbart hat, ist ursprünglich von
Menschen erfunden, um irgendwelche Instinkte zu befriedigen. Der natürliche
Ursprung ist vergessen und der göttliche hinzugedichtet worden. Ähnlich verhält es
sich mit den Tugenden, die die Philosophen und Moralprediger aufstellen.



Wenn die Menschen bloß gesunde Instinkte hätten und diesen gemäß ihre Ideale
bestimmten, so würde der theoretische Irrtum über den Ursprung dieser Ideale nicht
schaden. Die Idealisten hätten zwar falsche Ansichten über die Herkunft ihrer
Ziele, aber diese Ziele selbst wären gesund, und das Leben müßte gedeihen. Aber
es gibt ungesunde Instinkte, die nicht auf Stärkung, Förderung des Lebens, sondern
auf dessen Schwächung, Verkümmerung abzielen. Diese bemächtigen sich des
genannten theoretischen Irrtums und machen ihn zum praktischen Lebenszwecke.
Sie verleiten den Menschen, zu sagen: ein vollkommener Mensch ist nicht
derjenige, der sich selbst, seinem Leben dienen will, sondern derjenige, der sich der
Verwirklichung eines Ideals hingibt. Unter dem Einfluß dieser Instinkte bleibt der
Mensch nicht bloß dabei stehen, irrtümlich seinen Zielen einen un- oder
übernatürlichen Ursprung anzudichten, sondern er macht sich wirklich solche
Ideale zurecht oder übernimmt sie von anderen, die nicht den Bedürfnissen des
Lebens dienen. Er strebt nicht mehr darnach, die in seiner Persönlichkeit liegenden
Kräfte ans Tageslicht zu ziehen, sondern er lebt nach einem seiner Natur
aufgezwungenen Musterbilde. Ob er dieses Ziel einer Religion entnimmt, oder ob
er es selbst auf Grund gewisser, nicht in seiner Natur liegenden Voraussetzungen
bestimmt: darauf kommt es nicht an. Der Philosoph, der einen allgemeinen Zweck
der Menschheit im Auge hat und aus diesem seine sittlichen Ideale ableitet, legt der
menschlichen Natur ebenso Fesseln an, wie der Religionsstifter, der den Menschen
sagt: dies ist das Ziel, das euch Gott gesetzt hat; und dem müßt ihr folgen. Es ist
auch gleichgültig, ob der Mensch sich vorsetzt, ein Ebenbild Gottes zu werden,
oder ob er ein Ideal des «vollkommenen Menschen» erfindet und diesem möglichst
ähnlich werden will. Wirklich ist nur der einzelne Mensch und die Triebe und
Instinkte dieses einzelnen Menschen. Nur wenn er auf die Bedürfnisse seiner
eigenen Person sein Augenmerk richtet, kann der Mensch erfahren, was seinem
Leben frommt. Der einzelne Mensch wird nicht «vollkommen», wenn er sich
verleugnet und einem Vorbilde ähnlich wird, sondern wenn er das verwirklicht,
was in ihm zur Verwirklichung drängt. Die menschliche Tätigkeit erhält nicht erst
einen Sinn, wenn sie einem unpersönlichen, äußeren Zwecke dient; sie hat ihren
Sinn in sich selbst.

Der Anti-Idealist wird zwar auch in der ungesunden Abkehr des Menschen von
seinen ureigenen Instinkten noch eine Instinktäußerung erblicken. Er weiß, daß der
Mensch selbst das Instinktwidrige nur aus Instinkt vollbringen kann. Er wird aber
doch die Instinktwidrigkeit bekämpfen, wie der Arzt eine Krankheit bekämpft,
trotzdem er weiß, daß sie naturgemäß aus bestimmten Ursachen entstanden ist. Es
darf also dem Anti-Idealisten nicht der Einwurf gemacht werden: du behauptest,
alles, was der Mensch erstrebt, also auch alle Ideale, seien naturgemäß entstanden;
dennoch bekämpfst du den Idealismus.



Gewiß entstehen Ideale ebenso naturgemäß wie Krankheiten; aber der Gesunde
bekämpft den Idealismus, wie er die Krankheit bekämpft. Der Idealist aber sieht die
Ideale als etwas an, das gehegt und gepflegt werden muß.

Der Glaube, daß der Mensch vollkommen erst wird, wenn er «höheren» Zwecken
dient, ist, nach Nietzsches Meinung, etwas, das überwunden werden muß. Der
Mensch muß sich auf sich selbst besinnen und erkennen, daß er Ideale nur
erschaffen hat, um sich zu dienen. Naturgemäß leben, ist gesünder, als Idealen
nachjagen, die angeblich nicht aus der Wirklichkeit stammen. Den Menschen, der
nicht unpersönlichen Zielen dient, sondern der den Zweck und Sinn seines Daseins
in sich selbst sucht, der solche Tugenden zu den seinigen macht, die seiner
Kraftentfaltung, seiner Machtvollkommenheit dienen – diesen Menschen stellt
Nietzsche höher als den selbstlosen Idealisten.

Dies ist es, was er durch seinen «Zarathustra» verkündet. Das souveräne
Individuum, das weiß, daß es nur aus seiner Natur heraus leben kann, und das in
einer seinem Wesen entsprechenden Lebensgestaltung sein persönliches Ziel sieht,
ist für Nietzsche der Übermensch, im Gegensatz zu dem Menschen, der glaubt:
ihm sei das Leben geschenkt, um einem außer ihm selbst liegenden Zwecke zu
dienen.

Den Übermenschen, das heißt den Menschen, der naturgemäß zu leben versteht,
lehrt Zarathustra. Er lehrt die Menschen, ihre Tugenden als ihre Geschöpfe
betrachten; er heißt sie diejenigen verachten, die ihre Tugenden höher als sich
selbst achten.

Zarathustra ist in die Einsamkeit gegangen, um sich frei zu machen von der Demut,
in der sich die Menschen beugen vor ihren Tugenden. Er geht erst wieder unter
Menschen, als er die Tugenden verachten gelernt hat, die das Leben bändigen und
nicht dem Leben dienen wollen. Er bewegt sich nun leicht wie ein Tänzer, denn er
folgt nur sich und seinem Willen und achtet nicht auf die Linien, die ihm von den
Tugenden vorgezeichnet werden. Nicht schwer mehr lastet der Glaube auf seinem
Rücken, daß es unrecht sei, nur sich selbst zu folgen. Zarathustra schläft nun nicht
mehr, um von Idealen zu träumen; er ist ein Wachender, der der Wirklichkeit sich
frei gegenüberstellt. Ein schmutziger Strom ist ihm der Mensch, der sich selbst
verloren hat und vor seinen eigenen Geschöpfen im Staube liegt. Der Übermensch
ist ihm ein Meer, das diesen Strom aufnimmt, ohne selbst unrein zu werden.



Denn der Übermensch hat sich selbst gefunden; er erkennt sich als Herrn und
Schöpfer seiner Tugenden. Zarathustra hat das Große erlebt, daß ihm alle Tugend
zum Ekel geworden ist, die über den Menschen gesetzt wird.

«Was ist das Größte, das ihr erleben könnt? Das ist die Stunde der großen
Verachtung. Die Stunde, in der euch auch euer Glück zum Ekel wird und ebenso
eure Vernunft und eure Tugend.»



11.

Die Weisheit Zarathustras ist nicht nach dem Sinne der «modernen Gebildeten».
Sie möchten alle Menschen einander gleich machen. Wenn alle nur nach einem
Ziele streben, sagen sie, dann ist Zufriedenheit und Glück auf Erden. Der Mensch
soll zurückhalten, so fordern sie, seine besonderen persönlichen Wünsche und nur
der Allgemeinheit, dem gemeinsamen Glücke dienen. Friede und Ruhe wird dann
auf der Erde herrschen. Wenn jeder die gleichen Bedürfnisse hat, dann stört keiner
die Kreise des andern. Nicht sich und seine individuellen Ziele soll der Einzelne im
Auge haben, sondern nach der einmal bestimmten Schablone sollen alle leben.
Verschwinden soll alles einzelne Leben, und Glieder der gemeinsamen
Weltordnung sollen alle werden.

«Kein Hirt und Eine Herde! Jeder will das gleiche, jeder ist gleich: wer anders
fühlt, geht freiwillig ins Irrenhaus.

‹Ehemals war alle Welt irre› – sagen die Feinsten und blinzeln.

Man ist klug und weiß alles, was geschehn ist: so hat man kein Ende zu spotten.
Man zankt sich noch, aber man versöhnt sich bald; sonst verdirbt es den Magen.»

Zarathustra ist zu lange Einsiedler gewesen, um solcher Weisheit zu huldigen. Er
hat die eigenartigen Töne gehört, die aus dem Innern der Persönlichkeit erklingen,
wenn der Mensch abseits steht von dem Lärm des Marktes, wo einer nur die Worte
des andern nachspricht. Und er möchte es den Menschen in die Ohren rufen: höret
auf die Stimmen, die nur in jedem Einzelnen von euch erklingen. Denn die nur sind
naturgemäß, die nur sagen jedem, was er vermag. Ein Feind des Lebens, des
reichen, vollen Lebens, ist derjenige, welcher diese Stimmen ungehört verhallen
läßt und auf das gemeinsame Geschrei der Menschen hört. Zu den Freunden der
Gleichheit aller Menschen will Zarathustra nicht sprechen. Sie könnten ihn nur
mißverstehen. Denn sie würden glauben, daß sein Übermensch jenes ideale
Musterbild sei, dem alle gleich werden sollen. Aber Zarathustra will den Menschen
keine Vorschriften darüber machen, wie sie sein sollen; er will nur jeden Einzelnen
auf sich selbst verweisen und ihm sagen: überlasse dich dir selbst, folge nur dir
allein, stelle dich über Tugend, Weisheit und Erkenntnis. Zu solchen, die sich
suchen wollen, spricht Zarathustra; nicht einer Menge, die ein gemeinsames Ziel
sucht, sondern solchen Gefährten gelten seine Worte, die gleich ihm einen eigenen
Weg gehen. Sie allein verstehen ihn, denn sie wissen, daß er nicht sagen will: seht,
dies ist der Übermensch, werdet wie er, sondern: seht, ich habe mich gesucht; so
bin ich, wie ich es euch lehre; geht hin und sucht euch ebenso, dann habt ihr den
Übermenschen.



«Den Einsiedlern werde ich mein Lied singen und den Zweisiedlern; und wer noch
Ohren hat für Unerhörtes, dem will ich sein Herz schwer machen mit meinem
Glücke.»



12.

Zwei Tiere: die Schlange, als das klügste, und der Adler, als das stolzeste Tier,
begleiten Zarathustra. Sie sind die Symbole seiner Instinkte. Klugheit schätzt
Zarathustra, denn sie lehrt den Menschen, die verschlungenen Pfade der
Wirklichkeit finden; sie lehrt ihn kennen, was er zum Leben braucht. Und auch den
Stolz liebt Zarathustra, denn der Stolz bringt die Selbstachtung des Menschen
hervor, durch die dieser dazu kommt, sich selbst als den Sinn und Zweck seines
Daseins zu betrachten. Der Stolze stellt seine Weisheit, seine Tugend nicht über
sich selbst. Der Stolz bewahrt den Menschen davor, sich selbst zu vergessen über
«höheren, heiligeren» Zielen. Lieber noch als den Stolz möchte Zarathustra die
Klugheit verlieren. Denn die Klugheit, die nicht von Stolz begleitet ist, sieht sich
nicht als Menschenwerk an. Wem der Stolz und die Selbstachtung fehlt, der glaubt,
seine Klugheit sei ihm vom Himmel geschenkt. Ein solcher sagt: ein Tor ist der
Mensch, und er hat nur so viel Weisheit, als ihm der Himmel schenken will.

«Und wenn mich einst meine Klugheit verläßt: ach, sie liebt es, davonzufliegen! –
möge mein Stolz dann noch mit meiner Torheit fliegen!»



13.

Drei Verwandlungen muß der menschliche Geist durchmachen, bis er sich selbst
gefunden hat. Dies lehrt Zarathustra. Ehrfürchtig ist der Geist zuerst. Er nennt
Tugend, was auf ihm lastet. Er erniedrigt sich, um seine Tugend zu erhöhen. Er
sagt: alle Weisheit ist bei Gott, und Gottes Wegen muß ich folgen. Gott legt mir das
Schwerste auf, um meine Kraft zu prüfen, ob sie auch stark sei und geduldig
ausharre. Nur der Geduldige ist stark. Gehorchen will ich, sagt der Geist auf dieser
Stufe, und ausführen die Gebote des Weltengeistes, ohne zu fragen, was der Sinn
dieser Gebote ist. Der Geist fühlt den Druck, den eine höhere Macht auf ihn ausübt.
Nicht seine Wege geht der Geist, sondern die Wege dessen, dem er dient. Es
kommt die Zeit, wo der Geist inne wird, daß kein Gott zu ihm redet. Dann will er
frei sein und Herr in seiner eigenen Welt. Er sucht nach einer Richtschnur für seine
Geschicke. Er frägt nicht mehr den Weltengeist, wie er sein Leben einrichten solle.
Aber nach einem festen Gesetz, nach einem heiligen «du sollst» strebt er. Er sucht
nach einem Maßstab, um den Wert der Dinge zu messen; er sucht nach einem
Unterscheidungszeichen von Gut und Böse. Es muß eine Regel für mein Leben
geben, die nicht von mir, von meinem Willen abhängt, so spricht der Geist auf
dieser Stufe. Dieser Regel will ich mich fügen. Frei bin ich, meint der Geist, aber
nur frei, um einer solchen Regel zu gehorchen.

Auch diese Stufe überwindet der Geist. Er wird wie das Kind, das bei seinem
Spielen nicht fragt: wie soll ich dies oder jenes machen, sondern das nur seinen
Willen ausführt, das nur sich selbst folgt. «Seinen Willen will nun der Geist, seine
Welt gewinnt sich der Weltverlorene. Drei Verwandlungen nannte ich euch des
Geistes: wie der Geist zum Kamele ward, und zum Löwen das Kamel, und der
Löwe zuletzt zum Kinde. – Also sprach Zarathustra.»



14.

Was wollen die Weisen, die die Tugend über den Menschen stellen? fragt
Zarathustra. Sie sagen: die Ruhe der Seele kann nur haben, wer seine Pflicht getan
hat, wer dem heiligen «du sollst» gefolgt ist. Tugendhaft soll der Mensch sein,
damit er nach getaner Pflicht träumen könne von erfüllten Idealen und keine
Gewissensbisse fühle. Ein Mensch mit Gewissensbissen gleicht, sagen die
Tugendhaften, einem Schlafenden, dem böse Träume die Nachtruhe stören.
«Wenige wissen das: aber man muß alle Tugenden haben, um gut zu schlafen.
Werde ich falsch Zeugnis reden? Werde ich ehebrechen? Werde ich mich gelüsten
lassen meines Nächsten Magd? Das alles vertrüge sich schlecht mit gutem Schlafe
Friede mit Gott und dem Nachbar: so will es der gute Schlaf Und Friede auch noch
mit des Nachbars Teufel! Sonst geht er bei dir des Nachts um.»

Nicht was sein Trieb ihn heißt, tut der Tugendhafte, sondern was Seelenruhe
bewirkt. Er lebt, um in Ruhe über das Leben träumen zu können. Noch lieber ist es
ihm, wenn den Schlaf, den er Seelenruhe nennt, gar kein Traum stört. Das heißt:
dem Tugendhaften ist es am liebsten, wenn er irgendwoher die Regeln seines
Handelns erhält und im übrigen seine Ruhe genießen kann. «Seine Weisheit heißt:
wachen, um gut zu schlafen. Und wahrlich, hätte das Leben keinen Sinn, und
müßte ich Unsinn wählen, so wäre auch mir dies der wählenswürdigste Unsinn»,
spricht Zarathustra.

Auch für Zarathustra gab es eine Zeit, da er glaubte, ein außerhalb der Welt
wohnender Geist, ein Gott, habe die Welt geschaffen. Einen unzufriedenen,
leidenden Gott dachte sich Zarathustra. Um sich eine Befriedigung zu verschaffen,
um von seinem Leiden loszukommen, habe Gott die Welt erschaffen, meinte einst
Zarathustra. Aber er hat einsehen gelernt, daß es ein Wahnbild war, das er sich
selbst geschaffen hatte. «Ach, ihr Brüder, dieser Gott, den ich schuf, war
Menschen-Werk und Menschen-Wahnsinn gleich allen Göttern!» Zarathustra hat
seine Sinne gebrauchen und die Welt betrachten gelernt. Und zufrieden wurde er
mit der Welt; nicht mehr schweiften seine Gedanken ins Jenseits. Blind war er
ehemals und konnte die Welt nicht sehen, deshalb suchte er sein Heil außerhalb der
Welt. Aber Zarathustra hat sehen gelernt und erkennen, daß die Welt in sich selbst
ihren Sinn habe. «Einen neuen Stolz lehrte mich mein Ich, den lehre ich die
Menschen: nicht mehr den Kopf in den Sand der himmlischen Dinge zu stecken,
sondern frei ihn zu tragen, einen Erden-Kopf, der der Erde Sinn schafft!»



15.

In Leib und Seele haben die Idealisten den Menschen gespalten, in Idee und
Wirklichkeit haben sie alles Dasein geteilt. Und sie haben die Seele, den Geist, die
Idee zu einem besonders Wertvollen gemacht, um die Wirklichkeit, den Leib
umsomehr verachten zu können. Zarathustra aber sagt: Nur eine Wirklichkeit, nur
einen Leib gibt es, und die Seele ist nur etwas am Leibe, die Idee nur etwas an der
Wirklichkeit. Eine Einheit sind Leib und Seele des Menschen; aus einer Wurzel
entspringen Körper und Geist. Der Geist ist nur da, weil ein Körper da ist, der
Kräfte hat, an sich den Geist zu entwickeln. Wie die Pflanze an sich die Blüte, so
entfaltet der Körper an sich den Geist.

«Hinter deinen Gedanken und Gefühlen, mein Bruder, steht ein mächtiger Gebieter,
ein unbekannter Weiser der heißt Selbst. In deinem Leibe wohnt er, dein Leib ist
er.»

Wer einen Sinn hat für das Wirkliche, der sucht den Geist, die Seele in und an dem
Wirklichen, er sucht die Vernunft in dem Wirklichen; nur wer die Wirklichkeit für
geistlos, für «bloß natürlich», für «roh» hält, der gibt dem Geiste, der Seele ein
besonderes Dasein. Er macht die Wirklichkeit zur bloßen Wohnung des Geistes.
Einem solchen fehlt aber auch der Sinn für die Wahrnehmung des Geistes selbst.
Nur weil er den Geist in der Wirklichkeit nicht sieht, sucht er ihn anderswo.

«Es ist mehr Vernunft in deinem Leibe, als in deiner besten Weisheit Der Leib ist
eine große Vernunft, eine Vielheit mit Einem Sinne, ein Krieg und ein Frieden,
eine Herde und ein Hirt. Werkzeug deines Leibes ist auch deine kleine Vernunft,
mein Bruder, die du ‘Geist’ nennst, ein kleines Werk- und Spielzeug deiner großen
Vernunft.»

Ein Tor ist, wer die Blüte von der Pflanze reißt und glaubt, die abgerissene Blüte
werde nun sich noch zur Frucht entwickeln. Ein Tor ist ebenso, wer den Geist von
der Natur absondert und glaubt, ein solcher abgesonderter Geist könne noch
schaffen.

Menschen mit kranken Instinkten haben die Scheidung von Geist und Körper
vorgenommen. Ein kranker Instinkt nur kann sagen: mein Reich ist nicht von dieser
Welt. Eines gesunden Instinktes Reich ist nur diese Welt.



16.

Was für Ideale haben sie doch geschaffen, diese Verächter der Wirklichkeit! Fassen
wir sie ins Auge, die Ideale der Asketen, die da sagen: wendet ab euren Blick vom
Diesseits und schaut nach dem Jenseits! Was bedeuten asketische Ideale? Mit
dieser Frage und den Vermutungen, mit denen er sie beantwortet, hat uns Nietzsche
am tiefsten hineinblicken lassen in sein von der abendländischen neueren Kultur
unbefriedigtes Herz. («Genealogie der Moral», 3. Abhandlung.)

Wenn ein Künstler, wie zum Beispiel Richard Wagner, in der letzten Zeit seines
Schaffens, Anhänger des asketischen Ideales wird, so hat das nicht viel zu
bedeuten. Der Künstler steht sein ganzes Leben hindurch über seinen Schöpfungen.
Er sieht von oben herab auf seine Wirklichkeiten. Er schafft Wirklichkeiten, die
nicht seine Wirklichkeit sind. «Ein Homer hätte keinen Achill, ein Goethe keinen
Faust gedichtet, wenn Homer ein Achill, und wenn Goethe ein Faust gewesen
wäre.» («Genealogie», 3. Abhandlung, § 4.) Wenn nun ein solcher Künstler sein
eigenes Dasein einmal ernst nimmt, sich selbst und seine persönlichen Ansichten in
Wirklichkeit umsetzen will, so ist es kein Wunder, wenn etwas sehr Unreales
entsteht. Richard Wagner hat über seine Kunst vollständig umgelernt, als ihm die
Philosophie Schopenhauers bekannt wurde. Vorher hielt er die Musik für ein
Ausdrucksmittel, das etwas braucht, dem es Ausdruck verschafft, das Drama. In
seiner Schrift «Oper und Drama», die 183 1 geschrieben ist, spricht er aus, daß der
größte Irrtum, dem man sich in bezug auf die Oper hingeben kann, der ist, «daß ein
Mittel des Ausdrucks (die Musik) zum Zwecke, der Zweck des Ausdrucks (das
Drama) aber zum Mittel gemacht war.»

Er bekannte sich zu einer andern Ansicht, nachdem er Schopenhauers Lehre von
der Musik kennen gelernt hatte. Schopenhauer ist der Ansicht, daß durch die Musik
das Wesen der Dinge selbst zu uns spricht. Der ewige Wille, der in allen Dingen
lebt, er wird in allen anderen Künsten nur in seinen Abbildern, in den Ideen,
verkörpert; die Musik ist kein bloßes Bild des Willens: in ihr gibt sich der Wille
unmittelbar kund. Was uns in allen unseren Vorstellungen nur im Abglanz
erscheint: der ewige Grund alles Seins, der Wille, ihn glaubt Schopenhauer in den
Klängen der Musik unmittelbar zu vernehmen. Kunde aus dem Jenseits bringt für
Schopenhauer die Musik. Diese Ansicht wirkte auf Richard Wagner. Nicht mehr
als Ausdrucksmittel wirklicher menschlicher Leidenschaften, wie sie im Drama
verkörpert sind, ließ er die Musik gelten, sondern als «eine Art Mundstück des ‹An-
sich› der Dinge, ein Telephon des Jenseits».



Richard Wagner glaubte jetzt nicht mehr die Wirklichkeit in Tönen auszudrücken;
«er redete fürderhin nicht nur Musik, dieser Bauchredner Gottes, – er redete
Metaphysik: was Wunder, daß er endlich eines Tages asketische Ideale redete?...»
(«Genealogie», 3. Abhandlung, § 5.)

Hätte Richard Wagner bloß seine Ansicht über die Bedeutung der Musik geändert,
so hätte Nietzsche keinen Anlaß, ihm etwas vorzuwerfen. Nietzsche könnte dann
höchstens sagen: Wagner hat außer seinen Kunstwerken auch noch allerlei
verkehrte Theorien über die Kunst geschaffen. Daß aber Wagner in der letzten Zeit
seines Schaffens den Schopenhauerschen Jenseitsglauben auch in seinen
Kunstwerken verkörpert hat, daß er seine Musik dazu verwendet hat, die Flucht vor
der Wirklichkeit zu verherrlichen: das ging Nietzsche wider den Geschmack.

Aber der «Fall Wagner» besagt nichts, wenn es sich um die Bedeutung der
Verherrlichung des Jenseits auf Kosten des Diesseits, wenn es sich um die
Bedeutung der asketischen Ideale handelt. Künstler stehen nicht auf eigenen Füßen.
Wie Richard Wagner von Schopenhauer abhängig ist, so waren die Künstler «zu
allen Zeiten Kammerdiener einer Moral oder Philosophie oder Religion».

Anders ist es, wenn die Philosophen für die Verachtung der Wirklichkeit, für die
asketischen Ideale eintreten. Sie tun das aus einem tiefen Instinkte heraus.

Schopenhauer hat diesen Instinkt verraten durch die Beschreibung, die er von dem
Schaffen und Genießen eines Kunstwerkes gibt. «Daß also das Kunstwerk die
Auffassung der Ideen, in welcher der ästhetische Genuß besteht, so sehr erleichtert,
beruht nicht bloß darauf, daß die Kunst durch Hervorhebung des Wesentlichen und
Aussonderung des Unwesentlichen die Dinge deutlicher und charakteristischer
darstellt, sondern ebenso sehr darauf, daß das zur rein Objektiven Auffassung des
Wesens der Dinge erforderte gänzliche Schweigen des Willens am sichersten
dadurch erreicht wird, daß das angeschaute Objekt selbst gar nicht im Gebiete
der Dinge liegt, welche einer Beziehung zum Willen fähig sind.» («Ergänzungen
zum 3. Buch der ‘Welt als Wille und Vorstellung»‘, Kap. 30.) «Wann aber äußerer
Anlaß oder innere Stimmung uns plötzlich aus dem endlosen Strome des Wollens
heraushebt, die Erkenntnis dem Sklavendienste des Willens entreißt, die
Aufmerksamkeit nun nicht mehr auf die Motive des Wollens gerichtet wird,
sondern die Dinge frei von ihrer Beziehung auf den Willen auffaßt, also ohne
Interesse, ohne Subjektivität, rein objektiv sie betrachtet, ihnen ganz hingegeben,
sofern sie bloß Vorstellungen, nicht sofern sie Motive sind: dann ist... der
schmerzenlose Zustand, den Epikuros als das höchste Gut und als den Zustand der
Götter pries, eingetreten:



denn wir sind für jenen Augenblick des schnöden Willensdranges entledigt, wir
feiern den Sabbat der Zuchthausarbeit des Wollens, das Rad des Ixion steht still.»
(«Welt als Wille und Vorstellung», § 38.)

Dies ist eine Beschreibung einer Art des ästhetischen Genusses, die nur bei dem
Philosophen vorkommt. Nietzsche stellt ihr gegenüber eine andere Beschreibung,
«die ein wirklicher Zuschauer und Artist gemacht hat – Stendhal», der das Schöne
«une promesse de bonheur» nennt. Schopenhauer möchte alles Willensinteresse,
alles wirkliche Leben ausschalten, wenn es sich um die Betrachtung eines
Kunstwerkes handelt, und nur mit dem Geiste genießen; Stendhal sieht in dem
Kunstwerke ein Versprechen von Glück, also einen Hinweis auf das Leben, und
sieht in diesem Zusammenhang der Kunst mit dem Leben den Wert der Kunst.

Kant fordert vom schönen Kunstwerk, daß es ohne Interesse gefalle, das heißt daß
es uns heraushebe aus dem wirklichen Leben und einen rein geistigen Genuß
gewähre.

Was sucht der Philosoph in dem künstlerischen Genuß? Erlösung von der
Wirklichkeit. In eine Wirklichkeit-fremde Stimmung will der Philosoph durch das
Kunstwerk versetzt werden. Er verrät dadurch seinen Grundinstinkt. Der Philosoph
fühlt sich in den Augenblicken am wohlsten, in denen er von der Wirklichkeit
loskommen kann. Seine Ansicht vom ästhetischen Genuß zeigt, daß er die
Wirklichkeit nicht liebt.

Nicht was der dem Leben zugewandte Zuschauer von dem Kunstwerke verlangt,
sagen uns die Philosophen in ihren Theorien, sondern nur, was ihnen selbst
angemessen ist. Und dem Philosophen ist die Abkehr von dem Leben sehr
förderlich. Er will sich seine verschlungenen Gedankenwege nicht durchkreuzen
lassen von der Wirklichkeit. Das Denken gedeiht besser, wenn sich der Philosoph
von dem Leben abkehrt. Es ist nun kein Wunder, wenn dieser philosophische
Grundinstinkt geradezu zu einer lebensfeindlichen Stimmung wird. Wir finden eine
solche Stimmung bei der Mehrzahl der Philosophen ausgebildet. Und nahe liegt es,
daß der Philosoph seine eigene Antipathie gegen das Leben zu einer Lehre
ausbildet und fordert, daß sich alle Menschen zu einer solchen Lehre bekennen.
Schopenhauer hat dieses getan. Er fand, daß der Lärm der Welt seine
Gedankenarbeit störte. Er empfand, daß man über die Wirklichkeit am besten
nachdenken kann, wenn man dieser Wirklichkeit entflieht. Zugleich vergaß er, daß
alles Denken über die Wirklichkeit doch nur dann einen Wert hat, wenn es aus
dieser Wirklichkeit entspringt.



Er beachtete nicht, daß das Zurückziehen des Philosophen von der Wirklichkeit nur
geschehen kann, damit die entfernt von dem Leben entstandenen philosophischen
Gedanken dann dem Leben um so besser dienen können. Wenn der Philosoph den
Grundinstinkt, der nur ihm als Philosophen förderlich ist, der ganzen Menschheit
aufdrängen will, dann wird er zu einem Feinde des Lebens.

Der Philosoph, der die Weltflucht nicht als Mittel betrachtet, umweltfreundliche
Gedanken zu schaffen, sondern als Zweck, als Ziel, kann nur Wertloses schaffen.
Der wahre Philosoph flieht auf der einen Seite die Wirklichkeit nur, um sich auf der
andern um so tiefer in sie einzubohren. Aber es ist begreiflich, daß dieser
Grundinstinkt den Philosophen leicht dazu verführen kann, die Weltflucht als
solche für wertvoll zu halten. Dann wird der Philosoph zu einem Anwalt der
Weltverneinung. Er lehrt Abkehr vom Leben, asketisches Ideal. Er findet: «Ein
gewisser Asketismus... eine harte und heitere Entsagsamkeit besten Willens gehört
zu den günstigen Bedingungen höchster Geistigkeit, insgleichen auch zu deren
natürlichsten Folgen: so wird es von vornherein nicht wundernehmen, wenn das
asketische Ideal gerade von den Philosophen nie ohne einige Voreingenommenheit
behandelt worden ist.» («Genealogie der Moral», 3. Abhandlung, § 9.)



17.

Einen andern Ursprung haben die asketischen Ideale der Priester. Was bei dem
Philosophen durch das Überwuchern eines bei ihm berechtigten Triebes entsteht,
das bildet das Grundideal des priesterlichen Wirkens. Der Priester sieht in der
Hingabe des Menschen an das wirkliche Leben einen Irrtum; er verlangt, daß man
dieses Leben gering achte gegenüber einem andern Leben, das von höheren als
bloß natürlichen Kräften gelenkt wird. Der Priester leugnet, daß das wirkliche
Leben einen Sinn in sich selbst habe, und er fordert, daß ihm dieser Sinn verliehen
werde durch Einimpfung eines höheren Willens. Er sieht das Leben in der
Zeitlichkeit als unvollkommen an und stellt ihm ein ewiges, vollkommenes Leben
gegenüber. Abkehr von der Zeitlichkeit und Einkehr in das Ewige, Unwandelbare
lehrt der Priester. Ich möchte als besonders bezeichnend für die priesterliche
Denkweise einige Sätze aus dem berühmten Buche «Die deutsche Theologie»
anführen, das aus dem 14. Jahrhundert stammt und von dem Luther sagt, daß er aus
keinem Buche, die Bibel und den heiligen Augustin ausgenommen, mehr gelernt
habe, was Gott, Christus und der Mensch sei, als aus diesem. Auch Schopenhauer
findet, daß der Geist des Christentums in diesem Buche vollkommen und kräftig
ausgesprochen ist. Nachdem der Verfasser, der uns unbekannt ist,
auseinandergesetzt hat, daß alle Dinge der Welt nur ein Unvollkommenes und
Geteiltes seien gegenüber dem Vollkommenen, «das in sich und in seinem Wesen
alle Wesen begriffen und beschlossen hat, und ohne das und außer dem kein
wahres Wesen ist und in dem alle Dinge ihr Wesen haben», führt er aus, daß der
Mensch in dieses Wesen nur eindringen kann, wenn er «Kreatürlichkeit,
Geschaffenheit, Ichheit, Selbstheit und dergleichen alles verloren» und in sich
zunichte gemacht hat. Was von dem Vollkommenen ausgeflossen ist und was der
Mensch als seine wirkliche Welt erkennt, das wird folgendermaßen charakterisiert:
«Das ist kein wahres Wesen und hat kein Wesen anders denn in dem
Vollkommenen, sondern es ist ein Zufall oder ein Glanz und ein Schein, der kein
Wesen ist oder kein Wesen hat anders als in dem Feuer, wo der Glanz ausfließt,
oder in der Sonne, oder in einem Lichte. – Die Schrift spricht und der Glaube und
die Wahrheit: Sünde sei nichts anders, denn daß sich die Kreatur abkehrt von dem
unwandelbaren Gute und kehret sich zu dem wandelbaren, das ist: daß sie sich
kehrt von dem Vollkommenen zu dem Geteilten und Unvollkommenen und
allermeist zu sich selber. Nun merke. Wenn sich die Kreatur etwas Gutes annimmt,
als Wesens, Lebens, Wissens, Erkennens, Vermögens und kürzlich alles dessen,
das man gut nennen soll, und meint, daß sie das sei oder daß es das Ihre sei oder
ihr zugehöre oder daß es von ihr sei: so oft und viel das geschieht, so kehrt sie
sich ab. (1)



Was tat der Teufel anders asketische Priester ist der Tröster und Arzt derjenigen,
die am Leben leiden. Er tröstet sie dadurch, daß er ihnen sagt: dieses Leben, an
dem ihr leidet, ist nicht das wahre Leben; das wahre Leben ist denjenigen, die an
diesem Leben leiden, viel leichter erreichbar als den Gesunden, die an diesem
Leben hängen und sich ihm hingeben. Durch solche Aussprüche züchtet der
Priester die Verachtung, die Verleumdung dieses wirklichen Lebens. Er bringt
endlich die Gesinnung hervor, die sagt: um das wahre Leben zu erreichen, muß
dieses wirkliche Leben verneint werden. In der Verbreitung dieser Gesinnung sucht
der asketische Priester seine Stärke. Er beseitigt durch die Züchtung dieser
Gesinnung eine große Gefahr, die den Gesunden, Starken, Selbstbewußten von den
Verunglückten, Niedergeworfenen, Zerbrochenen droht. Die letzteren hassen die
Gesunden und die leiblich und seelisch Glücklichen, die ihre Kräfte aus der Natur
nehmen. Diesen Haß, der sich dadurch äußern müßte, daß die Schwachen gegen die
Starken einen fortwährenden Vernichtungskrieg führten, sucht der Priester
niederzuhalten. Er stellt deshalb die Starken als diejenigen hin, die ein wertloses,
menschenunwürdiges Leben führen und behauptet dagegen, daß das wahre Leben
allein denen erreichbar ist, die von dem Erdenleben geschädigt werden. «Der
asketische Priester muß uns als der vorherbestimmte Heiland, Hirt und Anwalt der
kranken Herde gelten: damit erst verstehen wir seine ungeheure historische
Mission. Die Herrschaft über Leidende ist sein Reich, auf sie weist ihn sein
Instinkt an, in ihr hat er seine eigenste Kunst, seine Meisterschaft, seine Art von
Glück.» («Genealogie», 3. Abhandlung, § 15.) Es ist kein Wunder, wenn eine
solche Denkweise endlich dazu führt, daß ihre Anhänger nicht nur das Leben
verachten, sondern geradezu auf seine Zerstörung hinarbeiten. Wenn den Menschen
gesagt wird, nur der Leidende, der Schwache kann wirklich zu einem höheren
Leben kommen, so wird endlich das Leiden, die Schwäche gesucht werden. Sich
selbst Schmerz zuzufügen, den Willen in sich ganz ertöten, das wird Ziel des
Lebens werden. Die Opfer dieser Gesinnung sind die Heiligen. «Völlige
Keuschheit und Entsagung aller Wollust für den, welcher eigentliche Heiligkeit
anstrebt; Wegwerfung alles Eigentums, Verlassung jedes Wohnortes, aller
Angehörigen, tiefe, gänzliche Einsamkeit, zugebracht in stillschweigender
Betrachtung, mit freiwilliger Buße und schrecklicher, langsamer Selbstpeinigung,
zur gänzlichen Mortifikation des Willens, welche zuletzt bis zum freiwilligen Tode
geht durch Hunger, auch durch Entgegengehen den Krokodilen, durch
Herabstürzen vom geheiligten Felsengipfel im Himalaya, durch lebendig
Begrabenwerden, auch durch Hinwerfung unter die Räder des unter Gesang, Jubel
und Tanz der Bajaderen die Götterbilder umherfahrenden ungeheuren Wagens»,
dies sind die letzten Früchte der asketischen Gesinnung. (Schopenhauer, «Welt als
Wille und Vorstellung», § 68.)



Diese Denkweise ist dem Leiden am Leben entsprungen, und sie richtet ihre
Waffen gegen das Leben. Wenn der Gesunde, Lebensfrohe von ihr angesteckt wird,
dann tilgt sie bei ihm die gesunden, starken Instinkte aus. Nietzsches Werk gipfelt
darinnen, dieser Lehre gegenüber etwas anderes geltend zu machen, eine Ansicht
für Gesunde, Wohlgeratene. Mögen die Mißratenen, Verdorbenen in der Lehre der
asketischen Priester ihr Heil suchen; die Gesunden will Nietzsche um sich sammeln
und ihnen eine Meinung sagen, die ihnen besser zu Gesichte steht, als jedes
lebensfeindliche Ideal.



18.

Auch in den Pflegern der modernen Wissenschaft steckt noch das asketische Ideal.
Zwar rühmt sich diese Wissenschaft, alle alten Glaubensvorstellungen über Bord
geworfen zu haben und sich nur an die Wirklichkeit zu halten. Sie will nichts gelten
lassen, was sich nicht zählen, berechnen, wägen, sehen und greifen läßt. Daß man
auf diese Weise «das Dasein zu einer Rechenknechts-Übung und Stubenhockerei
für Mathematiker» herabwürdigt, ist den modernen Gelehrten gleichgültig.
(«Fröhliche Wissenschaft», § 373.) Ein Recht, die vor seinen Sinnen und seiner
Vernunft vorüberziehenden Vorkommnisse der Welt zu interpretieren, so daß er sie
mit seinem Denken beherrschen kann, schreibt sich ein solcher Gelehrter nicht zu.
Er sagt: die Wahrheit muß von meiner Interpretationskunst unabhängig sein, und
ich habe die Wahrheit nicht zu schaffen, sondern ich muß sie mir von den
Erscheinungen der Welt diktieren lassen.

Wozu diese moderne Wissenschaft zuletzt gelangt, wenn sie sich alles
Zurechtlegens der Welterscheinungen enthält, das hat ein Anhänger dieser
Wissenschaft (Richard Wahle) in einem soeben erschienenen Buche («Das Ganze
der Philosophie und ihr Ende») ausgesprochen: «Was könnte der Geist, der, ins
Weltgehäuse spähend und in sich die Fragen nach dem Wesen und dem Ziele des
Geschehens herumwälzte, endlich als Antwort finden? Es ist ihm widerfahren, daß
er, wie er so scheinbar im Gegensatze zur umgebenden Welt dastand, sich auflöste
und in einer Flucht von Vorkommnissen mit allen Vorkommnissen zusammenfloß.
Er ‘wußte’ nicht mehr die Welt; er sagte, ich bin nicht sicher, daß Wissende da
sind, sondern Vorkommnisse sind da schlechthin. Sie kommen freilich in solcher
Weise, daß der Begriff eines Wissens vorschnell, ungerechtfertigt, entstehen
konnte.

Und ‘Begriffe’ huschten empor, um Licht in die Vorkommnisse zu bringen, aber es
waren Irrlichter, Seelen der Wünsche nach Wissen, erbärmliche, in ihrer Evidenz
nichtssagende Postulate einer unausgefüllten Wissensform. Unbekannte Faktoren
müssen im Wechsel walten. Über ihre Natur war Dunkel gebreitet. Vorkommnisse
sind der Schleier des Wahrhaften.»

Daß die menschliche Persönlichkeit in die Vorkommnisse der Wirklichkeit einen
Sinn hineinlegen könne und die unbekannten Faktoren, die im Wechsel der
Ereignisse walten, aus eigenem Vermögen ergänzen könne, daran denken die
modernen Gelehrten nicht. Sie wollen nicht die Flucht der Erscheinungen durch die
Ideen interpretieren, die aus ihrer Persönlichkeit stammen.



Sie wollen die Erscheinungen bloß beobachten und beschreiben, aber nicht deuten.
Sie wollen bei dem Tatsächlichen stehen bleiben und es der schöpferischen
Phantasie nicht gestatten, sich ein in sich gegliedertes Bild von der Wirklichkeit zu
machen.

Wenn ein phantasievoller Naturforscher, wie zum Beispiel Ernst Haeckel, aus den
Ergebnissen einzelner Beobachtungen ein Gesamtbild der Entwickelung des
organischen Lebens auf der Erde entwirft, dann fallen diese Fanatiker der
Tatsächlichkeit über ihn her und zeihen ihn der Versündigung an der Wahrheit. Die
Bilder, die er von dem Leben in der Natur entwirft, können sie nicht mit Augen
sehen, oder mit Händen greifen. Ihnen ist das unpersönliche Urteil lieber, als das
durch den Geist der Persönlichkeit gefärbte. Sie möchten bei ihren Beobachtungen
am liebsten die Persönlichkeit ganz ausschalten.

Es ist das asketische Ideal, das die Fanatiker der Tatsächlichkeit beherrscht. Sie
wollen eine Wahrheit jenseits des persönlichen, individuellen Urteiles. Was der
Mensch in die Dinge «hineinphantasieren» kann, bekümmert sie nicht; die
«Wahrheit» ist ihnen etwas absolut Vollkommenes, ein Gott; der Mensch soll sie
entdecken, sich ihr ergeben, aber sie nicht schaffen. Die Naturforscher und die
Geschichtsschreiber sind gegenwärtig von dem gleichen Geiste des asketischen
Ideals beseelt. Überall Aufzählen, Beschreiben von Tatsachen, und nichts darüber.
Jedes Zurechtlegen der Tatsachen ist verpönt. Alles persönliche Urteilen soll
unterbleiben.

Unter diesen modernen Gelehrten finden sich auch Atheisten. Diese Atheisten sind
aber keine freieren Geister als ihre Zeitgenossen, die an Gott glauben. Mit den
Mitteln der modernen Wissenschaft läßt sich das Dasein Gottes nicht beweisen. Hat
sich doch eine der Leuchten moderner Wissenschaft (Du Bois-Reymond) über die
Annahme einer «Weltseele» also geäußert: bevor der Naturforscher sich zu einer
solchen Annahme entschließt, verlangt er, «daß ihm irgendwo in der Welt, in
Neuroglia gebettet und mit warmem arteriellen Blut unter richtigem Drucke
gespeist, ein dem geistigen Vermögen solcher Seele an Umfang entsprechendes
Konvolut von Ganglien-Kugeln und Nervenfasern gezeigt» werde («Grenzen des
Naturerkennens»). Die moderne Wissenschaft lehnt den Glauben an Gott ab, weil
dieser Glaube neben dem Glauben an die «objektive Wahrheit» nicht bestehen
kann. Diese «objektive Wahrheit» ist aber nichts anderes als ein neuer Gott, der
über den alten gesiegt hat.



«Der unbedingte redliche Atheismus (– und seine Luft allein atmen wir, wir
geistigeren Menschen dieses Zeitalters!) steht demgemäß nicht im Gegensatz zu
jenem [asketischen] Ideale, wie es den Anschein hat; er ist vielmehr nur eine seiner
letzten Entwickelungsphasen, eine seiner Schlußformen und inneren Folge-
richtigkeiten, – er ist die Ehrfurcht gebietende Katastrophe einer zweitausend-
jährigen Zucht zur Wahrheit, welche am Schlusse sich die Lüge im Glauben an
Gott verbietet.» («Genealogie», 3. Abhandlung, § 27.) Der Christ sucht die
Wahrheit in Gott, weil er Gott für den Quell aller Wahrheit hält; der moderne
Atheist lehnt den Glauben an Gott ab, weil ihm sein Gott, sein Ideal von Wahrheit
diesen Glauben verbietet. Der moderne Geist sieht in Gott eine menschliche
Schöpfung; in der «Wahrheit» sieht er etwas, was ohne alles menschliche Zutun
durch sich selbst besteht. Der wirklich «freie Geist» geht noch weiter. Er fragt:
«Was bedeutet aller Wille zur Wahrheit?» Wozu Wahrheit? Alle Wahrheit
entsteht doch dadurch, daß der Mensch über die Erscheinungen der Welt
nachdenkt, sich Gedanken über die Dinge bildet. Der Mensch selbst ist der
Schöpfer der Wahrheit. Der «freie Geist» kommt zum Bewußtsein seines Schaffens
der Wahrheit. Er betrachtet die Wahrheit nicht mehr als etwas, dem er sich
unterordnet; er betrachtet sie als sein Geschöpf.



19.

Die mit schwachen, mißratenen Erkenntnisinstinkten ausgestatteten Menschen
wagen es nicht, aus der Begriffe bildenden Macht ihrer Persönlichkeit heraus den
Welterscheinungen einen Sinn unterzulegen. Sie wollen, daß ihnen die
«Gesetzmäßigkeit der Natur» als Tatbestand vor die Sinne trete. Ein subjektives,
der Einrichtung des menschlichen Geistes gemäß geformtes Weltbild scheint ihnen
wertlos. Aber die bloße Beobachtung der Vorkommnisse in der Welt liefert uns nur
ein zusammenhangloses und doch nicht in Einzelheiten gesondertes Weltbild. Dem
bloßen Beobachter der Dinge erscheint kein Gegenstand, kein Geschehnis
wichtiger, bedeutungsvoller als das andere. Das rudimentäre Organ eines
Organismus, das vielleicht dann, wenn wir darüber nachgedacht haben, ohne alle
Bedeutung für die Entwickelung des Lebens erscheint, steht gerade mit demselben
Anspruch auf Beachtung da, wie der edelste Teil des Organismus, so lange wir bloß
den objektiven Tatbestand beschauen. Ursache und Wirkung sind aufeinander-
folgende Erscheinungen, die ineinander überfließen, ohne durch etwas getrennt zu
sein, so lange wir sie bloß beobachten. Erst wenn wir mit unserem Denken
einsetzen, die ineinander fließenden Erscheinungen sondern und gedanklich
aufeinander beziehen, wird ein gesetzmäßiger Zusammenhang sichtbar. Erst das
Denken erklärt die eine Erscheinung für die Ursache, die andere für die Wirkung.
Wir sehen einen Regentropfen auf den Erdboden fallen und eine Vertiefung
hervorrufen. Ein Wesen, das nicht denken kann, wird hier nicht Ursache und
Wirkung sehen, sondern nur eine Aufeinanderfolge von Erscheinungen. Ein
denkendes Wesen isoliert die Erscheinungen, bringt die isolierten Fakten in ein
Verhältnis und bezeichnet das eine Faktum als Ursache, das andere als Wirkung.
Durch die Beobachtung wird der Intellekt angeregt, Gedanken zu produzieren und
diese mit den beobachteten Tatsachen zu einem gedankenvollen Weltbilde zu
verschmelzen. Der Mensch tut dies, weil er die Summe der Beobachtungen
gedanklich beherrschen will. Ein ihm gegenüberstehendes Gedankenleeres drückt
auf ihn wie eine unbekannte Macht. Er widersetzt sich dieser Macht, überwindet
sie, indem er sie denkbar macht. Auch alles Zählen, Wägen und Berechnen der
Erscheinungen geschieht aus demselben Grunde. Es ist der Wille zur Macht, der
sich in dem Erkenntnistriebe auslebt. (Ich habe den Erkenntnisprozeß im einzelnen
dargestellt in meinen beiden Schriften: «Wahrheit und Wissenschaft» und «Die
Philosophie der Freiheit».)

Der stumpfe, schwache Intellekt will sich nicht eingestehen, daß er es selbst ist, der
als Äußerung seines Strebens nach Macht die Erscheinungen interpretiert. Er hält
auch seine Interpretation für einen Tatbestand. Und er fragt: wie der Mensch dazu
kommt, einen solchen Tatbestand in der Wirklichkeit zu finden.



Er fragt zum Beispiel: wie kommt es, daß der Intellekt in zwei aufeinander
folgenden Erscheinungen Ursache und Wirkung anerkennt? Alle Erkenntnis-
theoretiker von Locke, Hume, Kant bis auf die Gegenwart haben sich mit dieser
Frage beschäftigt. Die Spitzfindigkeiten, die sie auf diese Untersuchung verwendet
haben, sind unfruchtbar geblieben. Die Erklärung ist gegeben in dem Streben des
menschlichen Intellekts nach Macht, Die Frage ist gar nicht: sind Urteile,
Gedanken über die Erscheinungen möglich, sondern: hat der menschliche Intellekt
solche Urteile nötig? Weil er sie nötig hat, deshalb wendet er sie an, und nicht weil
sie möglich sind. Es kommt darauf an, «zu begreifen, daß zum Zweck der
Erhaltung von Wesen unserer Art solche Urteile als wahr geglaubt werden müssen;
weshalb sie natürlich noch falsche Urteile sein könnten!» («Jenseits von Gut und
Böse», § II.) «Und wir sind grundsätzlich geneigt zu behaupten, daß die falschesten
Urteile... uns die unentbehrlichsten sind, daß ohne ein Geltenlassen der logischen
Fiktionen, ohne ein Messen der Wirklichkeit an der rein erfundenen Welt des
Unbedingten, Sich-selbst-Gleichen, ohne eine beständige Fälschung der Welt durch
die Zahl der Mensch nicht leben könnte, – daß Verzichtleisten auf falsche Urteile
ein Verzichtleisten auf Leben, eine Verneinung des Lebens wäre.» (Ebenda, § 4.)
Wem dieser Ausspruch paradox erscheint, der besinne sich darauf, wie fruchtbar
die Anwendung der Geometrie auf die Wirklichkeit ist, obgleich es nirgends in der
Welt wirklich geometrisch regelmäßige Linien, Flächen und so weiter gibt.

Wenn der stumpfe, schwache Intellekt einsieht, daß alle Urteile über die Dinge aus
ihm selbst stammen, durch ihn produziert und mit den Beobachtungen
verschmolzen werden, dann hat er nicht den Mut, diese Urteile rückhaltslos
anzuwenden. Er sagt: Urteile solcher Art können uns keine Erkenntnis von dem
«wahren Wesen» der Dinge vermitteln. Dieses «wahre Wesen» bleibt daher unserer
Erkenntnis verschlossen.

Noch in einer anderen Art sucht der schwache Intellekt zu beweisen, daß durch das
menschliche Erkennen kein Feststehendes gewonnen werden kann. Er sagt: Der
Mensch sieht, hört, tastet die Dinge und Vorgänge. Was er dabei wahrnimmt, sind
Eindrücke auf seine Sinnesorgane. Wenn er eine Farbe, einen Ton wahrnimmt, so
kann er nur sagen: mein Auge, mein Ohr werden in einer gewissen Art bestimmt,
Farbe, Ton wahrzunehmen. Nicht etwas außer ihm nimmt der Mensch wahr,
sondern nur eine Bestimmung, eine Modifikation seiner eigenen Organe. In der
Wahrnehmung werden das Auge, das Ohr und so weiter dazu veranlaßt, in einer
gewissen Weise zu empfinden; sie werden in einen bestimmten Zustand versetzt.
Diese Zustände seiner eigenen Organe nimmt der Mensch als Farben, Töne,
Gerüche und so weiter wahr. In aller Wahrnehmung nimmt der Mensch nur seine
eigenen Zustände wahr.



Was er Außenwelt nennt, ist nur aus diesen seinen Zuständen zusammengesetzt; ist
also im eigentlichen Sinne sein Werk. Die Dinge, die ihn veranlassen, aus sich
heraus die Außenwelt zu spinnen, kennt er nicht; nur ihre Wirkungen auf seine
Organe. Einem von dem Menschen geträumten Traume gleich, der durch ein
Unbekanntes veranlaßt wird, erscheint die Welt in dieser Beleuchtung.

Wenn dieser Gedanke konsequent zu Ende gedacht wird, so zieht er folgenden
Nachsatz nach sich. Auch seine Organe kennt der Mensch nur, insofern er sie
wahrnimmt; sie sind Glieder in seiner Wahrnehmungswelt. Und seines eigenen
Selbst wird sich der Mensch nur bewußt, insofern er die Bilder der Welt aus sich
herausspinnt. Traumbilder nimmt er wahr und inmitten dieser Traumbilder ein
«Ich», an dem diese Traumbilder vorüberziehen. Jedes Traumbild erscheint in
Begleitung dieses «Ich». Man kann auch sagen: jedes Traumbild erscheint inmitten
der Traumwelt immer in Beziehung auf dieses «Ich». Dieses «Ich» haftet als
Bestimmung, als Eigenschaft an den Traumbildern. Es ist somit, als Bestimmung
von Traumbildern, selbst ein Traumhaftes. J. G. Fichte faßt diese Ansicht in die
Worte zusammen: «Was durch das Wissen und aus dem Wissen entsteht, ist nur ein
Wissen. Alles Wissen aber ist nur Abbildung, und es wird in ihm immer etwas
gefordert, das dem Bilde entspreche. Diese Forderung kann durch kein Wissen
befriedigt werden; und ein System des Wissens ist notwendig, ein System bloßer
Bilder, ohne alle Realität, Bedeutung und Zweck.» «Alle Realität» ist für Fichte
ein wunderbarer «Traum, ohne ein Leben, von welchem geträumt wird, und ohne
einen Geist, dem da träumt»; ein Traum, «der in einem Traume von sich selbst
zusammenhängt». («Bestimmung des Menschen», 2. Buch.)

Was hat diese ganze Gedankenkette für eine Bedeutung? Ein schwacher Intellekt,
der sich nicht unterfangen will, der Welt aus sich heraus einen Sinn zu geben, sucht
diesen Sinn in der Welt der Beobachtungen. Er kann ihn da natürlich nicht finden,
weil die bloße Beobachtung gedankenleer ist.

Der starke, produktive Intellekt verwendet seine Begriffswelt dazu, die
Beobachtungen zu deuten; der schwache, unproduktive Intellekt erklärt sich selbst
für zu ohnmächtig, um das zu tun und sagt: ich kann in den Erscheinungen der ~
keinen Sinn finden; sie sind bloße Bilder, die an mir vorüberziehen. Der Sinn des
Daseins muß außerhalb, jenseits der Erscheinungswelt gesucht werden. Dadurch
wird die Erscheinungswelt, das heißt die menschliche Wirklichkeit für einen
Traum, eine Täuschung, ein Nichts erklärt und das «wahre Wesen» der
Erscheinungen wird in einem «Ding an sich» gesucht, bis zu dem keine
Beobachtung, kein Erkennen reicht, das heißt von dem sich der Erkennende keine
Vorstellung machen kann.



Dieses «wahre Wesen» ist also für den Erkennenden ein völlig leerer Gedanke, der
Gedanke an ein Nichts. Traum ist bei jenen Philosophen, die von dem «Ding an
sich» sprechen, die Erscheinungswelt. Nichts ist aber das, was sie als das «wahre
Wesen» dieser Erscheinungswelt ansehen. Die ganze philosophische Bewegung,
die von dem «Ding an sich» spricht und die in der neueren Zeit sich namentlich auf
Kant stützt, ist der Glaube an das Nichts, ist philosophischer Nihilismus.



20.

Wenn der starke Geist nach der Ursache eines menschlichen Handelns und
Vollbringens sucht, so findet er diese immer in dem Willen zur Macht der
einzelnen Persönlichkeit. Der Mensch mit schwachem, mutlosem Intellekt will dies
aber nicht zugeben. Er fühlt sich nicht kräftig genug, sich zum Herrn und
Richtunggeber seines Handelns zu machen. Er deutet die Triebe, die ihn lenken, als
Gebote einer fremden Macht. Er sagt nicht: ich handle, wie ich will; sondern er
sagt: ich handle gemäß einem Gebote, wie ich soll. Er will sich nicht befehlen, er
will gehorchen. Auf der einen Stufe der Entwickelung sehen die Menschen ihre
Antriebe zum Handeln als Gebote Gottes an, auf einer andern Stufe glauben sie in
ihrem Innern eine Stimme zu vernehmen, die ihnen gebietet. Sie wagen es im
letzteren Falle nicht, zu sagen: ich bin es selbst, der da befiehlt; sie behaupten: in
mir spricht ein höherer Wille sich aus. Daß sein Gewissen ihm in jedem einzelnen
Falle sagt, wie er handeln soll, ist die Meinung des einen; daß ein kategorischer
Imperativ ihm befiehlt, behauptet ein anderer. Hören wir, was J. G. Fichte sagt: «Es
soll schlechthin etwas geschehen, weil es nun einmal geschehen soll: dasjenige,
was das Gewissen nun eben von mir ... fordert; daß es geschehe, dazu, lediglich
dazu bin ich da; um es zu erkennen, habe ich Verstand: um es zu vollbringen,
Kraft.» («Bestimmung des Menschen», 3. Buch.) Ich führe mit Vorliebe J. G.
Fichtes Aussprüche an, weil er mit eiserner Konsequenz die Meinung der
«Schwachen und Mißratenen» bis ans Ende gedacht hat. Wozu diese Meinungen
zuletzt führen, kann man nur erkennen, wenn man sie da aufsucht, wo sie zu Ende
gedacht worden sind; auf die Halben, die jeden Gedanken nur bis in seine Mitte
denken, kann man sich nicht stützen.

Nicht in der Einzelpersönlichkeit wird von denen, die in der angedeuteten Weise
denken, der Quell des Wissens gesucht; sondern jenseits dieser Persönlichkeit in
eine «Willen an sich». Eben dieser «Wille an sich» soll als «Stimme Gottes» oder
«als Stimme des Gewissens», «kategorischer Imperativ» und so weiter zu dem
Einzelnen sprechen. Er soll der universelle Lenker des menschlichen Handelns und
der Urquell der Sittlichkeit sein und auch die Zwecke des sittlichen Handelns
bestimmen. «Ich sage, das Gebot des Handelns selbst ist es, welches durch sich
selbst mir einen Zweck setzt: dasselbe in mir, was mich nötigt, zu denken, daß ich
so handeln solle, nötigt mich, zu glauben, daß aus diesem Handeln etwas erfolgen
werde; es eröffnet dem Auge die Aussicht auf eine andere Welt.» «Wie ich im
Gehorsam lebe, lebe ich zugleich in der Anschauung seines Zweckes, lebe ich in
der bessern Welt, die er mir verheißt.» (Fichte, «Die Bestimmung des Menschen»,
3. Buch.)



Der also Denkende will sich nicht selbst sein Ziel setzen; er will von dem höheren
Willen, dem er gehorcht, sich zu einem Ziele führen lassen. Er will sich seines
Eigenwillens entledigen und sich zum Werkzeug «höherer» Zwecke machen. In
Worten, die zu den schönsten Erzeugnissen des Sinnes für Gehorsam und Demut
gehören, die mir bekannt sind, schildert Fichte die Hingabe an den «ewigen Willen
an sich». «Erhabener, lebendiger Wille, den kein Name nennt und kein Begriff
umfaßt, wohl darf ich mein Gemüt zu dir erheben; denn du und ich sind nicht
getrennt. Deine Stimme ertönt in mir, die meinige tönt in dir wieder; und alle
meine Gedanken, wenn sie nur wahr und gut sind, sind in dir gedacht. – In dir,
dem Unbegreiflichen, werde ich mir selbst, und wird mir die Welt vollkommen
begreiflich, alle Rätsel meines Daseins werden gelöst, und die vollendetste
Harmonie entsteht in meinem Geiste.» «Ich verhülle vor dir mein Angesicht und
lege die Hand auf den Mund. Wie du für dich selbst bist und dir selbst erscheinst,
kann ich nie einsehen, so gewiß ich nie du selbst werden kann. Nach tausendmal
tausend durchlebten Geisterleben werde ich dich noch ebensowenig begreifen als
jetzt, in dieser Hütte von Erde.» («Bestimmung des Menschen», 3. Buch.)

Wohin dieser Wille den Menschen zuletzt führen will, das kann der Einzelne nicht
wissen. Wer an diesen Willen glaubt, gesteht also damit, daß er über die
Endzwecke seines Handelns nichts weiß. Die Ziele, die sich der Einzelne schafft,
sind aber für einen solchen Gläubigen eines höheren Willens keine «wahren» Ziele.
Er setzt somit an die Stelle der durch das Individuum geschaffenen positiven
Einzelziele einen Endzweck der ganzen Menschheit, dessen Gedankeninhalt aber
ein Nichts ist. Ein solcher Gläubiger ist moralischer Nihilist. Er ist in der
schlimmsten Art von Unwissenheit befangen, die sich erdenken läßt. Nietzsche
wollte diese Art von Unwissenheit in einem besonderen Buche seines unvollendet
gebliebenen Werkes «Der Wille zur Macht» behandeln. (Vgl. Anhang zu Band VIII
der Gesamtausgabe von Nietzsches Werken.)

Die Lobpreisung des moralischen Nihilismus finden wir wieder in Fichtes
«Bestimmung des Menschen» (3. Buch):

«Ich will nicht versuchen, was mir durch das Wesen der Endlichkeit versagt ist,
und was mir zu nichts nützen würde; wie du an dir selbst bist, will ich nicht wissen.
Aber deine Beziehungen und Verhältnisse zu mir, dem Endlichen, und zu allem
Endlichen, liegen offen vor meinem Auge: werde ich, was ich sein soll! – und sie
umgeben mich in hellerer Klarheit, als das Bewußtsein meines eignen Daseins. Du
wirkest in mir die Erkenntnis von meiner Pflicht, von meiner Bestimmung in der
Reihe der vernünftigen Wesen; wie, das weiß ich nicht, noch bedarf ich es zu
wissen.



Du weißt und erkennst, was ich denke und will; wie du wissen kannst, – durch
welchen Akt du dieses Bewußtsein zustande bringst, darüber verstehe ich nichts;
ja ich weiß sogar sehr wohl, daß der Begriff eines Akts, und eines besonderen Akts
des Bewußtseins nur von mir gilt, nicht aber von dir, dem Unendlichen. Du willst,
denn du willst, daß mein freier Gehorsam Folgen habe in alle Ewigkeit; den Akt
deines Willens begreift ich nicht, und weiß nur so viel, daß er nicht ähnlich ist dem
meinigen. Du tust, und dein Wille selbst ist Tat; aber deine Wirkungsweise ist der,
die ich allein zu denken vermag, geradezu entgegengesetzt. Du lebest und bist,
denn du weißt, willst und wirkest, allgegenwärtig der endlichen Vernunft; aber du
bist nicht, wie ich alle Ewigkeiten hindurch allein ein Sein werde denken
können.»

Dem moralischen Nihilismus stellt Nietzsche die Ziele gegenüber, die der
schaffende Einzelwille sich setzt. Den Lehrern der Ergebung ruft Zarathustra zu:
«Diese Lehrer der Ergebung! Überall hin, wo es klein und krank und grindig ist,
kriechen sie, gleich Läusen; und nur mein Ekel hindert mich, sie zu knacken.
Wohlan! Dies ist meine Predigt für ihre Ohren: ich bin Zarathustra, der Gottlose,
der da spricht: ‘wer ist gottloser denn ich, daß ich mich seiner Unterweisung
freue?’ Ich bin Zarathustra, der Gottlose: wo finde ich meinesgleichen? Und alle
die sind meinesgleichen, die sich selber ihren Willen geben und alle Ergebung
von sich abtun.»



21.

Die starke Persönlichkeit, die Ziele schafft, ist rücksichtslos in der Ausführung
derselben. Die schwache Persönlichkeit dagegen führt nur das aus, wozu der Wille
Gottes oder die «Stimme des Gewissens» oder der «kategorische Imperativ» Ja
sagt. Was diesem Ja entspricht, bezeichnet der Schwache als gut, was diesem Ja
zuwider ist als böse. Der Starke kann dieses «gut und bös» nicht anerkennen; denn
er erkennt diejenige Macht nicht an, von der sich der Schwache sein Gutes und
Böses bestimmen läßt. Was er, der Starke, will, ist für ihn gut; er führt es durch
gegen alle widerstrebenden Mächte. Was ihn in dieser Durchführung stört, das
sucht er zu überwinden. Er glaubt nicht, daß ein «ewiger Weltwille» alle einzelnen
Willensentschlüsse zu einer großen Harmonie lenkt; aber er ist der Ansicht, daß
alle menschliche Entwickelung aus den Willensimpulsen der Einzel-
persönlichkeiten sich ergibt, und daß ein ewiger Krieg besteht zwischen den
einzelnen Willensäußerungen, in dem immer der stärkere Wille über den
schwächeren siegt. Von den Schwachen und Mutlosen wird die starke
Persönlichkeit, die sich selbst Gesetz und Zweck geben will, als böse, als sündhaft
bezeichnet. Sie erregt Furcht, denn sie durchbricht die hergebrachten Ordnungen;
sie nennt wertlos, was die Schwachen gewohnt sind, wertvoll zu nennen, und sie
erfindet Neues, vor ihr Unbekanntes, das sie als wertvoll bezeichnet. «Jede
individuelle Handlung, jede individuelle Denkweise erregt Schauder; es ist gar
nicht auszurechnen, was gerade die selteneren, ausgesuchteren, ursprünglicheren
Geister im ganzen Verlauf der Geschichte dadurch gelitten haben müssen, daß sie
immer als die bösen und gefährlichen empfunden wurden, ja daß sie sich selber so
empfanden. Unter der Herrschaft der Sittlichkeit der Sitte hat die Originalität jeder
Art ein böses Gewissen bekommen; bis diesen Augenblick ist der Himmel der
Besten noch dadurch verdüsterter, als er sein müßte.» («Morgenröte», § 9.)

Der wahrhaft freie Geist faßt schlechthin erste Entschlüsse; der unfreie entscheidet
sich nach dem Herkommen. «Sittlichkeit ist nichts anderes (also namentlich nicht
mehr!), als Gehorsam gegen Sitten, welcher Art diese auch sein mögen; Sitten aber
sind die herkömmliche Art zu handeln und abzuschätzen.» («Morgenröte», § 9.)
Dieses Herkommen ist es, was von den Moralisten als «ewiger Wille»,
«kategorischer Imperativ» gedeutet wird. Jedes Herkommen ist aber das Ergebnis
der naturgemäßen Triebe und Impulse einzelner Menschen, ganzer Stämme, Völker
und so weiter. Es ist ebenso das Produkt natürlicher Ursachen, wie etwa die
Witterungsverhältnisse einzelner Gegenden. Der freie Geist erklärt sich durch
dieses Herkommen nicht gebunden. Er hat seine individuellen Triebe und Impulse,
und diese sind nicht weniger berechtigt als die der anderen.



Er setzt diese Impulse in Handlungen um, wie eine Wolke Regen auf die
Erdoberfläche sendet, wenn die Ursachen dazu vorhanden sind. Der freie Geist
steht jenseits dessen, was das Herkommen als gut und böse ansieht. Er schafft
sich selbst sein Gut und Böse.

«Als ich zu den Menschen kam, da fand ich sie sitzen auf einem alten Dünkel: Alle
dünkten sich lange schon zu wissen, was dem Menschen gut und böse sei. Eine alte
müde Sache dünkte ihn alles Reden von Tugend; und wer gut schlafen wollte, der
sprach vor dem Schlafengehen noch von ‹Gut› und ‹Böse›. Diese Schläferei störte
ich auf, als ich lehrte: was gut und böse ist, das weiß noch niemand – es sei denn
der Schaffende! – Das aber ist der, welcher des Menschen Ziel schafft und der Erde
ihren Sinn gibt und ihre Zukunft: dieser erst schafft es, daß etwas gut und böse ist.»
(«Zarathustra», 3. Teil, «Von alten und neuen Tafeln.»)

Auch dann wenn der freie Geist handelt, wie es dem Herkommen gemäß ist, dann
tut er es, weil er die herkömmlichen Motive zu den seinigen machen will, und weil
er es in bestimmten Fällen nicht für nötig hält. an die Stelle des Herkömmlichen
etwas Neues zu setzen.



22.

Der Starke sucht in der Durchsetzung seines schaffenden Selbst seine
Lebensaufgabe. Diese Selbstsucht unterscheidet ihn von den Schwachen, die in der
selbstlosen Hingabe an das, was sie das Gute nennen, die Sittlichkeit sehen. Die
Schwachen predigen die Selbstlosigkeit als die höchste Tugend. Ihre
Selbstlosigkeit ist aber nur die Folge ihres Mangels an Schaffenskraft. Hätten sie
ein schaffendes Selbst, so würden sie dieses auch durchsetzen wollen. Der Starke
liebt den Krieg, denn er braucht den Krieg, um seine Schöpfungen gegen die
widerstrebenden Mächte durchzusetzen.

«Euren Feind sollt ihr suchen, euren Krieg sollt ihr führen und für eure Gedanken!
Und wenn euer Gedanke unterliegt, so soll eure Redlichkeit darüber noch Triumph
rufen! Ihr sollt den Frieden lieben als Mittel zu neuen Kriegen. Und den kurzen
Frieden mehr als den langen. Euch rate ich nicht zur Arbeit, sondern zum Kampfe.
Euch rate ich nicht zum Frieden, sondern zum Siege. Eure Arbeit sei ein Kampf,
euer Friede sei ein Sieg! Ihr sagt, die gute Sache sei es, die sogar den Krieg
heilige? Ich sage euch: der gute Krieg ist es, der jede Sache heiligt. Der Krieg und
der Mut haben mehr große Dinge getan, als die Nächstenliebe. Nicht euer
Mitleiden, sondern eure Tapferkeit rettete bisher die Verunglückten.»
(«Zarathustra», 1. Teil. «Vom Krieg und Kriegsvolke.»)

Unerbittlich und ohne Schonung des Widerstrebenden handelt der Schaffende. Er
kennt nicht die Tugend der Leidenden: das Mitleid. Aus seiner Kraft kommen die
Antriebe des Schaffenden, nicht aus dem Gefühle des fremden Leidens. Daß die
Kraft siege, dafür setzt er sich ein, nicht daß das Leidende, Schwache gepflegt
werde. Schopenhauer hat die ganze Welt für ein Lazarett erklärt, und die aus dem
Mitgefühle mit den Leidenden entspringenden Handlungen für die höchsten
Tugenden. Er hat damit die Moral des Christentums in anderer Form
ausgesprochen, als dieses selbst es tut. Der Schaffende fühlt sich nicht berufen,
Krankenwärterdienste zu verrichten. Die Tüchtigen, Gesunden können nicht um der
Schwachen, Kranken willen da sein. Das Mitleid schwächt die Kraft, den Mut, die
Tapferkeit.

Das Mitleid sucht gerade das zu erhalten, was der Starke überwinden will: die
Schwäche, das Leiden. Der Sieg des Starken über das Schwache ist der Sinn aller
menschlichen wie aller natürlichen Entwickelung. «Leben selbst ist wesentlich
Aneignung, Verletzung, Überwältigung des Fremden und Schwächeren,
Unterdrückung, Härte, Aufzwängung eigner Formen, Einverleibung und
mindestens, mildestens, Ausbeutung.» («Jenseits von Gut und Böse», § 259.)



«Und wollt ihr nicht Schicksale sein und Unerbittliche: wie könntet ihr mit mir –
siegen? Und wenn eure Härte nicht blitzen und schneiden und zerschneiden will:
wie könntet ihr einst mit mir – schaffen? Die Schaffenden nämlich sind hart. Und
Seligkeit muß es euch dünken, eure Hand auf Jahrtausende zu drücken wie auf
Wachs – Seligkeit, auf dem Willen von Jahrtausenden zu schreiben wie auf Erz –
härter als Erz, edler als Erz. Ganz hart ist allein das Edelste. Diese neue Tafel, o
meine Brüder, stelle ich über euch: werdet hart!» («Zarathustra», 3. Teil. «Von
alten und neuen Tafeln.»)

Der freie Geist macht keinen Anspruch auf Mitleid. Wer ihn bemitleiden wollte,
den müßte er fragen: hältst du mich für so schwach, daß ich mein Leid nicht selbst
tragen kann? Ihm geht jedes Mitleid gegen die Scham. Nietzsche bringt den
Widerwillen des Starken gegen das Mitleiden im vierten Teil seines «Zarathustra»
zur Anschauung. Zarathustra kommt auf seinen Wanderungen in ein Tal, das
«Schlangentod» heißt. Kein Lebewesen findet sich hier. Nur eine Art häßlicher
grüner Schlangen kommt hierher, um zu sterben. Dieses Tal hat der «häßlichste
Mensch» aufgesucht. Dieser will von keinem Wesen gesehen werden wegen seiner
Häßlichkeit. In diesem Tal sieht ihn niemand außer Gott. Aber auch dessen Anblick
kann er nicht ertragen. Das Bewußtsein, daß Gottes Blicke in alle Räume dringen,
ist ihm zur Last. Er hat deshalb Gott getötet, das heißt er hat den Glauben an Gott
in sich ertötet. Er ist zum Atheisten geworden wegen seiner Häßlichkeit. Als
Zarathustra diesen Menschen sieht, überfällt ihn noch einmal das, was er für immer
in sich getilgt zu haben glaubt: das Mitleid mit der furchtbaren Häßlichkeit. Dies ist
eine Versuchung Zarathustras. Er weist aber das Gefühl des Mitleids bald zurück
und wird wieder hart. Der häßlichste Mensch sagt zu ihm: Deine Härte ehrt meine
Häßlichkeit. Ich bin zu reich an Häßlichkeit, um irgend eines Menschen Mitleid zu
ertragen. Mitleid geht gegen die Scham.

Wer Mitleid braucht, kann nicht allein stehen, und der freie Geist will vollständig
auf sich selbst gestellt sein.



23.

Mit der Aufzeigung des natürlichen Willens zur Macht als Ursache der
menschlichen Handlungen geben sich die Schwachen nicht zufrieden. Sie suchen
nicht bloß nach natürlichen Zusammenhängen in der Menschenentwickelung,
sondern sie suchen das Verhältnis der menschlichen Handlungen zu dem, was sie
als den «Willen an sich», die «ewige, sittliche Weltordnung» nennen. Wer dieser
Weltordnung zuwiderhandelt, dem sprechen sie eine Schuld zu. Und sie begnügen
sich auch nicht damit, eine Handlung nach ihren natürlichen Folgen zu bewerten,
sondern sie machen den Anspruch darauf, daß eine schuldvolle Handlung auch
moralische Folgen, Strafen nach sich ziehe. Sie nennen sich selbst schuldig, wenn
sie ihr Handeln mit der sittlichen Weltordnung nicht in Übereinstimmung finden;
sie wenden sich mit Abscheu von dem Quell des Bösen in sich ab und nennen dies
Gefühl böses Gewissen. Alle diese Begriffe läßt die starke Persönlichkeit nicht
gelten. Sie kümmert sich nur um die natürlichen Folgen ihrer Handlungen. Sie
fragt: wieviel ist meine Handlungsweise für das Leben wert? Entspricht sie dem,
was ich gewollt habe? Der Starke kann sich grämen, wenn ihm eine Handlung
fehlschlägt, wenn das Resultat seinen Absichten nicht entspricht. Aber er klagt sich
nicht an. Denn er mißt seine Handlungsweise nicht an außernatürlichen Maßstäben.
Er weiß, daß er so handelt, wie es seinen natürlichen Trieben entspricht, und kann
höchstens bedauern, daß diese nicht besser sind. Ebenso hält er es mit der
Beurteilung fremder Handlungen. Ein moralisches Abschätzen der Handlungen
kennt er nicht. Er ist Immoralist. Was das Herkommen als böse bezeichnet, sieht
der Immoralist ebenso als Ausfluß menschlicher Instinkte an, wie das Gute. Die
Strafe gilt ihm nicht als moralisch bedingt, sondern nur als ein Mittel, Instinkte
gewisser Menschen, die andern schädlich sind, auszurotten. Die Gesellschaft straft
nach Ansicht des Immoralisten nicht deswegen, weil sie ein «moralisches Recht»
hat, die Schuld zu sühnen, sondern allein, weil sie sich stärker erweist, als der
Einzelne, welcher der Gesamtheit widerstrebende Instinkte hat. Die Macht der
Gesellschaft steht gegen die Macht des Einzelnen. Dies ist der natürliche
Zusammenhang einer «bösen» Handlung des Einzelnen mit der Rechtsprechung der
Gesellschaft und der Bestrafung dieses Einzelnen. Es ist der Wille zur Macht, das
heißt zum Ausleben jener Instinkte, die bei der Mehrzahl der Menschen vorhanden
sind, der sich in der Rechtspflege einer Gesellschaft äußert. Der Sieg einer
Mehrheit über einen Einzelnen ist jede Bestrafung. Siegte der Einzelne über die
Gesellschaft, so müßte seine Handlungsweise als gut, die der andern als böse
bezeichnet werden. Das jeweilige Recht drückt nur aus, was die Gesellschaft eben
als die beste Grundlage ihres Willens zur Macht anerkennt.



24.

Weil Nietzsche in der menschlichen Handlungsweise nur einen Ausfluß der
Instinkte sieht, und diese letzteren bei verschiedenen Menschen verschieden sind,
scheint es ihm notwendig, daß auch deren Handlungsweisen verschieden sind.
Nietzsche ist deshalb ein entschiedener Gegner des demokratischen Grundsatzes:
Gleiche Rechte und gleiche Pflichten für alle. Die Menschen sind ungleich, deshalb
müssen auch ihre Rechte und Pflichten ungleich sein. Der natürliche Gang der
Weltgeschichte wird stets starke und schwache, schaffende und unfruchtbare
Menschen aufweisen. Und die Starken werden immer dazu berufen sein, den
Schwachen die Ziele zu bestimmen. Ja noch mehr: die Starken werden sich der
Schwachen als Mittel zum Zwecke, das heißt als Sklaven bedienen. Nietzsche
spricht natürlich nicht von einem «moralischen» Recht der Starken zur Haltung von
Sklaven. «Moralische» Rechte erkennt er nicht an. Sondern er ist der Meinung, daß
die Überwindung des Schwächeren durch den Stärkeren, die er für das Prinzip alles
Lebens hält, notwendig zur Sklaverei führen muß.

Es ist auch natürlich, daß sich der Überwundene gegen den Überwinder auflehnt.
Wenn diese Auflehnung sich nicht durch die Tat äußern kann, so äußert sie sich
wenigstens im Gefühle. Und der Ausdruck dieses Gefühles ist die Rache, die stets
in den Herzen derer wohnt, die in irgend einer Weise von den besser Veranlagten
überwunden worden sind. Als Ausfluß dieser Rache sieht Nietzsche die moderne
sozialdemokratische Bewegung an. Der Sieg dieser Bewegung würde ihm eine
Erhöhung der Mißratenen, Übel-Weggekommenen zu Ungunsten der Besseren
sein. Gerade das Gegenteil strebt Nietzsche an: die Pflege der starken,
selbstherrlichen Persönlichkeit. Und er haßt die Sucht, die alles gleich machen und
die souveräne Individualität in dem Meere der allgemeinen Mittelmäßigkeit
verschwinden lassen will.

Nicht alle sollen dasselbe haben und genießen, meint Nietzsche, sondern jeder soll
haben und genießen, was er nach Maßgabe seiner persönlichen Stärke erreichen
kann.



25.

Was der Mensch wert ist, hängt allein von dem Wert seiner Instinkte ab. Durch
nichts anderes kann der Wert des Menschen bestimmt werden. Man spricht von
dem Werte der Arbeit. Die Arbeit soll den Menschen adeln. Aber die Arbeit hat an
sich gar keinen Wert. Nur dadurch, daß sie dem Menschen dient, erhält sie einen
Wert. Nur insofern sich die Arbeit als natürliche Folge der menschlichen
Neigungen darstellt, ist sie des Menschen würdig. Wer sich zum Diener der Arbeit
macht, entwürdigt sich. Nur der Mensch, der nicht sich selbst seinen Wert
bestimmen kann, sucht diesen Wert an der Größe seines Werkes abzumessen. Es ist
charakteristisch für das demokratische Bürgertum der neueren Zeit, daß es in der
Wertbemessung des Menschen sich nach dessen Arbeit richtet. Sogar Goethe ist
von dieser Gesinnung nicht frei. Läßt er doch seinen Faust die volle Befriedigung
in dem Bewußtsein getaner Arbeit finden.



26.

Auch die Kunst hat nach Nietzsches Meinung nur Wert, wenn sie dem Leben des
Einzelmenschen dient. Auch hier vertritt Nietzsche die Ansicht der starken
Persönlichkeit und lehnt alles ab, was die schwachen Instinkte über die Kunst
aussprechen. Fast alle deutschen Ästhetiker vertreten den Standpunkt der
schwachen Instinkte. Die Kunst soll ein «Unendliches» im «Endlichen», ein
«Ewiges» im «Zeitlichen», eine «Idee» in der «Wirklichkeit» darstellen. Für
Schelling zum Beispiel ist alle sinnliche Schönheit nur ein Abglanz jener
unendlichen Schönheit, die wir nie mit den Sinnen wahrnehmen können. Das
Kunstwerk ist nicht um seiner selbst willen und durch das, was es ist, schön,
sondern weil es die Idee der Schönheit abbildet. Das sinnliche Bild ist nur ein
Ausdrucksmittel, nur die Form für einen übersinnlichen Inhalt. Und Hegel nennt
das Schöne «das sinnliche Scheinen der Idee». Ähnliches kann man auch bei den
andern deutschen Ästhetikern finden. Für Nietzsche ist die Kunst ein
lebenförderndes Element, und nur, wenn sie dieses ist, hat sie Berechtigung. Wer
das Leben, wie er es unmittelbar wahrnimmt, nicht ertragen kann, der formt es sich
nach seinem Bedürfnisse um, und damit schafft er ein Kunstwerk. Und was will der
Genießende vom Kunstwerk? Er will Erhöhung seiner Lebensfreude, Stärkung
seiner Lebenskräfte, Befriedigung von Bedürfnissen, die ihm die Wirklichkeit nicht
befriedigt. Aber er will, wenn sein Sinn auf das Wirkliche gerichtet ist, nicht durch
das Kunstwerk den Abglanz des Göttlichen, Überirdischen erblicken. Hören wir,
wie Nietzsche den Eindruck schildert, den Bizets Carmen auf ihn gemacht: «Ich
werde ein besserer Mensch, wenn mir dieser Bizet zuredet. Auch ein besserer
Musikant, ein besserer Zuhörer. Kann man überhaupt noch besser zuhören? – Ich
vergrabe meine Ohren noch unter diese Musik, ich höre deren Ursache. Es scheint
mir, daß ich ihre Entstehung erlebe – ich zittere vor Gefahren, die irgend ein
Wagnis begleiten, ich bin entzückt über Glücksfälle, an denen Bizet unschuldig ist.
– Und seltsam! im Grunde denke ich nicht daran, oder weiß es nicht, wie sehr ich
daran denke. Denn ganz andere Gedanken laufen mir währenddem durch den
Kopf... Hat man bemerkt, daß die Musik den Geist frei macht? dem Gedanken
Flügel gibt? daß man um so mehr Philosoph wird, je mehr man Musiker wird? –
Der graue Himmel der Abstraktion wie von Blitzen durchzuckt; das Licht stark
genug für alles Filigran der Dinge; die großen Probleme nahe zum Greifen; die
Welt wie von einem Berge aus überblickt. – Ich definierte eben das philosophische
Pathos. – Und unversehens fallen mir Antworten in den Schoß, ein kleiner Hagel
von Eis und Weisheit, von gelösten Problemen ... Wo bin ich? – Bizet macht mich
fruchtbar. Alles Gute macht mich fruchtbar. Ich habe keine andre Dankbarkeit, ich
habe auch keinen andern Beweis dafür, was gut ist.» – («Der Fall Wagner», § 1.)



Weil Richard Wagners Musik eine solche Wirkung nicht auf ihn machte, deshalb
lehnte sie Nietzsche ab: «Meine Einwände gegen die Musik Wagners sind
physiologische Einwände... Meine ‹Tatsache›, mein ‹petit fait vrai› ist, daß ich
nicht mehr leicht atme, wenn diese Musik erst auf mich wirkt; daß alsbald mein
Fuß gegen sie böse wird und revoltiert: er hat das Bedürfnis nach Takt, Tanz,
Marsch... er verlangt von der Musik vorerst die Entzückungen, welche in gutem
Gehn, Schreiten, Tanzen liegen. Protestiert aber nicht auch mein Magen? mein
Herz? mein Blutlauf? Betrübt sich nicht mein Eingeweide? Werde ich nicht
unversehens heiser dabei?... Und so frage ich mich: was will eigentlich mein ganzer
Leib von der Musik überhaupt?... Ich glaube, seine Erleichterung: wie als ob alle
animalischen Funktionen durch leichte, kühne, ausgelaßne, selbstgewisse
Rhythmen beschleunigt werden sollten; wie als ob das eherne, das bleierne Leben
durch goldene zärtliche ölgleiche Melodien seine Schwere verlieren sollte. Meine
Schwermut will in den Verstecken und Abgründen der Vollkommenheit ausruhn:
dazu brauche ich Musik.» («Nietzsche contra Wagner». Kap.: «Wo ich Einwände
mache») – Im Anfange seiner schriftstellerischen Laufbahn täuschte sich Nietzsche
über das, was seine Instinkte von der Kunst verlangen, deshalb war er damals ein
Anhänger Wagners. Er hat sich durch das Studium der Schopenhauerschen
Philosophie zum Idealismus verführen lassen. Er glaubte einige Zeit hindurch an
den Idealismus und täuschte sich künstliche Bedürfnisse, ideale Bedürfnisse vor.
Erst im weiteren Verlaufe seines Lebens merkte er, daß aller Idealismus seinen
Trieben gerade entgegengesetzt ist. Er wurde nun aufrichtiger gegen sich selbst. Er
sprach aus, wie er selbst empfand. Und das konnte nur zur vollständigen
Ablehnung von Wagners Musik führen, die ja immer mehr den asketischen
Charakter annahm, den wir bereits als Kennzeichen von Wagners letztem
Wirkensziel aufgeführt haben.

Die Ästhetiker, die es der Kunst zur Aufgabe machen, die Idee zu versinnlichen,
das Göttliche zu verkörpern, vertreten auf diesem Gebiete eine ähnliche Ansicht
wie die philosophischen Nihilisten auf dem Gebiete der Erkenntnis und der Moral.
Sie suchen in den Kunstobjekten ein Jenseitiges, das sich aber vor dem
Wirklichkeitssinn in ein Nichts auflöst. Es gibt auch einen ästhetischen
Nihilismus.

Diesem steht die Ästhetik der starken Persönlichkeit gegenüber, die in der Kunst
ein Abbild der Wirklichkeit, eine höhere Wirklichkeit sieht, die der Mensch lieber
genießt als die Alltäglichkeit.



27.

Zwei Menschentypen stellt Nietzsche einander gegenüber: den Schwachen und den
Starken. Der erstere sucht die Erkenntnis als einen objektiven Tatbestand, der von
der Außenwelt in seinen Geist einfließen soll. Er läßt sich sein Gutes und Böses
von einem «ewigen Weltwillen» oder einem «kategorischen Imperativ» diktieren.
Er bezeichnet jede nicht von diesem Weltwillen, sondern nur von dem
schöpferischen Eigenwillen bestimmte Handlung als Sünde, die eine moralische
Strafe nach sich ziehen muß. Er möchte für alle Menschen gleiche Rechte
dekretieren und den Wert des Menschen nach einem äußeren Maßstabe bestimmen.
Er möchte endlich in der Kunst ein Abbild des Göttlichen, eine Kunde aus dem
Jenseits erblicken. Der Starke dagegen sieht alle Erkenntnis als den Ausdruck des
Willens zur Macht an. Er sucht durch die Erkenntnis die Dinge denkbar und sich
dadurch untertan zu machen. Er weiß, daß er selbst der Schöpfer der Wahrheit ist;
daß niemand als er selbst sein Gutes und sein Böses schaffen kann. Er betrachtet
die Handlungen des Menschen als Folgen natürlicher Triebe und läßt sie gelten als
Naturereignisse, die niemals als Sünden zu betrachten sind und nicht eine
moralische Verurteilung verdienen. Er sucht den Wert des Menschen in der
Tüchtigkeit seiner Instinkte. Einen Menschen mit den Instinkten für Gesundheit,
Geist, Schönheit, Ausdauer, Vornehmheit schätzt er höher als einen solchen mit
den Instinkten für Schwäche, Häßlichkeit, Sklaverei. Er beurteilt ein Kunstwerk
nach dem Grade, in dem es zur Steigerung seiner Kräfte beiträgt.

Diesen letzteren Menschentypus versteht Nietzsche unter seinem Übermenschen.
Solche Übermenschen konnten bisher nur durch das Zusammentreffen zufälliger
Umstände entstehen. Ihre Entwickelung zum bewußten Ziele der Menschheit zu
machen, ist die Absicht, die Zarathustra hat. Man sah bisher das Ziel der
menschlichen Entwickelung in irgendwelchen Idealen. Hier hält Nietzsche eine
Änderung der Anschauungen für nötig. Der «höherwertigere Typus ist oft genug
schon dagewesen: aber als ein Glücksfall, als eine Ausnahme, niemals als gewollt.
Vielmehr ist er gerade am besten gefürchtet worden, er war bisher beinahe das
Furchtbare; – und aus der Furcht heraus wurde der umgekehrte Typus gewollt,
gezüchtet, erreicht: das Haustier, das Herdentier, das kranke Tier Mensch – der
Christ ...» («Antichrist», § 3.)

Zarathustras Weisheit soll diesen Übermenschen, zu dem jener andere Typus nur
ein Übergang ist, lehren.



Nietzsche nennt diese Weisheit eine dionysische. Es ist eine Weisheit, die nicht
dem Menschen von außen gegeben wird; es ist eine selbstgeschaffene Weisheit.
Der dionysische Weise forscht nicht; er schafft. Er steht nicht als Betrachter außer
der Welt, die er erkennen will; er ist Eins geworden mit seiner Erkenntnis. Er sucht
nicht nach einem Gotte; was er sich noch als göttlich vorstellen kann, ist nur er
selbst als Schöpfer seiner eigenen Welt. Wenn dieser Zustand auf alle Kräfte des
menschlichen Organismus sich erstreckt, so gibt das den dionysischen Menschen,
dem es unmöglich ist, irgendeine Suggestion nicht zu verstehen; er übersieht kein
Zeichen des Affekts, er hat den höchsten Grad des verstehenden und erratenden
Instinktes, wie er den höchsten Grad von Mitteilungskunst besitzt. Er geht in jede
Haut, in jeden Affekt ein: er verwandelt sich beständig. Dem dionysischen Weisen
steht der bloße Betrachter gegenüber, der sich immer außerhalb seiner
Erkenntnisobjekte stehend glaubt, als objektiver, leidender Zuschauer. Dem
dionysischen Menschen steht der apollinische gegenüber, der «vor allem das Auge
erregt hält, so daß es die Kraft der Vision bekommt». Visionen, Bilder von Dingen,
die jenseits der Menschen-Wirklichkeit stehen, erstrebt der apollinische Geist, nicht
eine durch ihn selbst geschaffene Weisheit.



28.

Die apollinische Weisheit hat den Charakter des Ernstes. Sie empfindet die
Herrschaft des Jenseits, das sie nur im Bilde besitzt, als einen schweren Druck, als
eine ihr widerstrebende Macht. Ernst ist die apollinische Weisheit, denn sie glaubt
sich im Besitze einer Kunde aus dem Jenseits, wenn diese auch nur durch Bilder,
Visionen vermittelt sein soll. Schwer beladen mit seiner Erkenntnis wandelt der
apollinische Geist einher, denn er trägt eine Bürde, die aus einer andern Welt
stammt. Und den Ausdruck der Würde nimmt er an, denn vor den Kundgebungen
des Unendlichen muß jedes Lachen verstummen.

Dieses Lachen aber charakterisiert den dionysischen Geist. Er weiß, daß alles, was
er Weisheit nennt, nur seine Weisheit ist, von ihm erfunden, um sich das Leben
leicht zu machen. Nur dieses Eine soll ja seine Weisheit sein: ein Mittel, das ihm
erlaubt, zum Leben Ja zu sagen. Dem dionysischen Menschen ist der Geist der
Schwere zuwider, weil er das Leben nicht erleichtert, sondern niederdrückt. Die
selbstgeschaffene Weisheit ist eine heitere Weisheit, denn wer sich selbst seine
Bürde schafft, der schafft sich nur eine solche, die er auch leicht tragen kann. Mit
der selbstgeschaffenen Weisheit bewegt sich der dionysische Geist leicht durch die
Welt wie ein Tänzer.

«Daß ich aber der Weisheit gut bin und oft zu gut: das macht, sie erinnert mich gar
sehr an das Leben! Sie hat ihr Auge, ihr Lachen und sogar ihr goldnes
Angelrütchen: was kann ich dafür, daß die beiden sich so ähnlich sehn?» «In dein
Auge schaute ich jüngst, o Leben: Gold sah ich in deinem Nacht-Auge blinken –
mein Herz stand still vor dieser Wollust: – einen goldenen Kahn sah ich blinken auf
nächtigen Gewässern, einen sinkenden, trinkenden, wieder winkenden goldenen
Schaukel-Kahn! Nach meinem Fuße, dem tanzwütigen, warfst du einen Blick,
einen lachenden, fragenden, schmelzenden Schaukel-Blick: Zweimal nur regtest du
deine Klapper mit kleinen Händen – da schaukelte mein Fuß vor Tanz-Wut. –
Meine Fersen bäumten sich, meine Zehen horchten, dich zu verstehen: doch trägt
der Tänzer sein Ohr – in seinen Zehen!» («Zarathustra», 2. u. 3. Teil. «Die
Tanzlieder.»)



29.

Weil der dionysische Geist aus sich selbst alle Antriebe seines Tuns entnimmt und
keiner äußeren Macht gehorcht, ist er ein freier Geist. Denn ein freier Geist ist
derjenige, der nur seiner Natur folgt. Nun ist allerdings in Nietzsches Werken nur
die Rede von Instinkten als den Antrieben des freien Geistes. Ich glaube, daß hier
Nietzsche mit einem Namen eine Reihe von Antrieben zusammengefaßt hat, die
eine mehr ins Einzelne gehende Betrachtung erfordern. Nietzsche nennt Instinkte
sowohl die bei den Tieren vorhandenen Triebe zur Ernährung und Selbsterhaltung,
wie auch die höchsten Antriebe der menschlichen Natur, zum Beispiel den
Erkenntnistrieb, den Trieb, nach sittlichen Maßstäben zu handeln, den Trieb, sich
an Kunstwerken zu ergötzen und so weiter. Nun sind zwar alle diese Triebe
Äußerungsformen einer und derselben Grundkraft. Aber sie stellen doch
verschiedene Stufen in der Entwickelung dieser Kraft dar. Die moralischen
Antriebe zum Beispiel sind eine besondere Stufe der Instinkte. Wenn auch
zugegeben werden kann, daß sie nur höhere Formen sinnlicher Instinkte sind, so
treten sie doch im Menschen auf eine besondere Art ins Dasein. Dies zeigt sich
darin, daß es dem Menschen möglich ist, Handlungen zu vollführen, die nicht
unmittelbar auf sinnliche Instinkte zurückzuführen sind, sondern nur auf jene
Antriebe, die eben als höhere Formen des Instinktes zu bezeichnen sind. Der
Mensch schafft sich Antriebe seines Handelns, die nicht aus seinen sinnlichen
Trieben abzuleiten sind, sondern nur aus dem bewußten Denken. Er setzt sich
individuelle Zwecke vor, aber er setzt sich diese mit Bewußtsein vor. Und es ist ein
großer Unterschied, ob er einem unbewußt entstandenen und erst hinterher in das
Bewußtsein aufgenommenen Instinkte oder einem Gedanken folgt, den er von
vornherein mit vollem Bewußtsein produziert hat. Wenn ich esse, weil mein
Nahrungstrieb mich drängt, so ist dies etwas wesentlich anderes, als wenn ich eine
mathematische Aufgabe löse. Die denkende Erfassung der Welterscheinungen stellt
eine besondere Form des allgemeinen Wahrnehmungsvermögens dar. Sie
unterscheidet sich von der bloßen sinnlichen Wahrnehmung. Dem Menschen sind
nun die höheren Entwickelungsformen des Instinktlebens ebenso natürlich wie die
niederen. Stehen beide nicht im Einklange, dann ist er zur Unfreiheit verurteilt. Es
kann der Fall eintreten, daß eine schwache Persönlichkeit mit vollkommen
gesunden sinnlichen Instinkten nur schwache geistige Instinkte hat. Dann wird sie
zwar in bezug auf ihr Sinnenleben ihre eigene Individualität entfalten, aber die
gedanklichen Antriebe ihres Handelns wird sie aus dem Herkommen entlehnen. Es
kann eine Disharmonie beider Triebwelten entstehen. Die sinnlichen Triebe
drängen zum Ausleben der eigenen Persönlichkeit, die geistigen Antriebe stehen in
dem Banne einer äußeren Autorität.



Das Geistesleben einer solchen Persönlichkeit wird von den sinnlichen, das
sinnliche Leben von den geistigen Instinkten tyrannisiert. Denn beide Gewalten
gehören nicht zusammen, sind nicht aus einer Wesenheit erwachsen. Zur wirklich
freien Persönlichkeit gehört also nicht nur ein gesund entwickeltes individuelles
sinnliches Triebleben, sondern auch die Fähigkeit, sich die gedanklichen Antriebe
für das Leben zu schaffen. Erst derjenige Mensch ist vollkommen frei, der auch
Gedanken produzieren kann, die zum Handeln führen. Ich habe das Vermögen, rein
gedankliche Triebfedern des Handelns zu schaffen, in meiner Schrift «Die
Philosophie der Freiheit» die «moralische Phantasie» genannt. Nur wer diese
moralische Phantasie hat, ist wirklich frei, denn der Mensch muß nach bewußten
Triebfedern handeln. Und wenn er solche nicht selbst produzieren kann, dann muß
er sich dieselben von äußeren Autoritäten oder von dem in Form der
Gewissensstimme in ihm sprechenden Herkommen geben lassen. Ein Mensch, der
sich bloß seinen sinnlichen Instinkten überläßt, handelt wie ein Tier; ein Mensch,
der seine sinnlichen Instinkte unter fremde Gedanken stellt, handelt unfrei; erst der
Mensch, der sich selbst Seine moralischen Ziele schafft, handelt frei. Die
moralische Phantasie fehlt in Nietzsches Ausführungen. Wer dessen Gedanken zu
Ende denkt, muß notwendig auf diesen Begriff kommen. Aber andererseits ist es
auch eine unbedingte Notwendigkeit, daß dieser Begriff der Nietzscheschen
Weltanschauung eingefügt wird. Sonst könnte gegen dieselbe immerfort
eingewendet werden: Zwar ist der dionysische Mensch kein Knecht des
Herkommens oder des «jenseitigen Willens», aber er ist ein Knecht seiner eigenen
Instinkte.

Nietzsche hat seinen Blick auf das Ursprüngliche, Eigenpersönliche im Menschen
gerichtet. Er suchte dieses Eigenpersönliche herauszulösen aus dem Mantel des
Unpersönlichen, in den es eine wirklichkeitsfeindliche Weltanschauung eingehüllt
hat. Aber er ist nicht dazu gekommen, die Stufen des Lebens innerhalb der
Persönlichkeit selbst zu unterscheiden. Er hat deshalb die Bedeutung des
Bewußtseins für die menschliche Persönlichkeit unterschätzt. «Die Bewußtheit ist
die letzte und späteste Entwickelung des Organischen und folglich auch das
Unfertigste und Unkräftigste daran. Aus der Bewußtheit stammen unzählige
Fehlgriffe, welche machen, daß ein Tier, ein Mensch zugrunde geht, früher als es
nötig wäre, ‘über das Geschick’, wie Homer sagt. Wäre nicht der erhaltende
Verband der Instinkte so überaus viel mächtiger, diente er nicht im ganzen als
Regulator: an ihrem verkehrten Urteilen und Phantasieren mit offenen Augen, an
ihrer Ungründlichkeit und Leichtgläubigkeit, kurz eben an ihrer Bewußtheit müßte
die Menschheit zugrunde gehen», sagt Nietzsche. («Fröhliche Wissenschaft», § II.)



Dies ist zwar durchaus zuzugeben; aber nicht minder wahr ist es, daß der Mensch
nur insoweit frei ist, als er sich gedankliche Triebfedern seines Handelns innerhalb
des Bewußtseins schaffen kann.

Die Betrachtung der gedanklichen Triebfedern führt aber noch weiter. Es ist eine
Tatsache der Erfahrung, daß diese gedanklichen Triebfedern, die die Menschen aus
sich heraus produzieren, bei den einzelnen Individuen doch bis zu einem gewissen
Grade eine Übereinstimmung zeigen. Auch wenn der einzelne Mensch ganz frei
aus sich heraus Gedanken schafft, so stimmen diese in gewisser Weise mit den
Gedanken anderer Menschen überein. Daraus folgt für den Freien die
Berechtigung, anzunehmen, daß die Harmonie in der menschlichen Gesellschaft
von selbst eintritt, wenn sie aus souveränen Individuen besteht. Er kann diese
Meinung dem Verteidiger der Unfreiheit gegenüberstellen, der glaubt, daß die
Handlungen einer Mehrheit von Menschen nur zusammenstimmen, wenn sie durch
eine äußere Gewalt nach einem gemeinsamen Ziele hingelenkt werden. Der freie
Geist ist deshalb durchaus kein Anhänger jener Ansicht, welche die tierischen
Triebe absolut frei walten lassen und alle gesetzlichen Ordnungen deshalb
abschaffen will. Aber er verlangt absolute Freiheit für diejenigen, die nicht bloß
ihren tierischen Instinkten folgen wollen, sondern die imstande sind, moralische
Triebfedern, ihr eigenes Gutes und Böses, zu schaffen.

Nur wer Nietzsche nicht so weit durchdrungen hat, daß er die letzten
Konsequenzen von dessen Weltanschauung zu ziehen vermag, trotzdem sie
Nietzsche nicht selbst gezogen hat, kann in ihm einen Menschen sehen, der «mit
einer gewissen stilistischen Wollust zu enthüllen den Mut gefunden hat, was bisher
etwa im geheimsten Seelengrunde grandioser Verbrechertypen ... verborgen
gelauert haben mag». (Ludwig Stein, «Friedrich Nietzsches Weltanschauung und
ihre Gefahren», S. 5.) Noch immer ist die Durchschnittsbildung eines deutschen
Professors nicht so weit, das Große einer Persönlichkeit von deren kleinen
Irrtümern abzutrennen. Sonst könnte man es nicht erleben, daß die Kritik eines
solchen Professors gerade gegen diese kleinen Irrtümer sich richtet. Ich denke,
wahrhafte Bildung nimmt das Große einer Persönlichkeit auf und verbessert kleine
Irrtümer oder denkt halbfertige Gedanken zu Ende.



Anmerkungen:

(1) oder was war sein Fall und Abkehren anders, denn daß er sich annahm, er wäre
auch etwas und etwas wäre sein und ihm gehörte auch etwas zu? Dies Annehmen
und sein Ich und sein Mich, sein Mir und sein Mein, das war sein Abkehren und
sein Fall. Also ist es noch... Denn alles das, was man für gut hält oder gut nennen
soll, das gehört niemand zu, denn allein dem ewigen wahren Gut, der Gott allein
ist, und wer sich dessen annimmt, der tut Unrecht und wider Gott.» (1., 2., 4. Kap.
der «Deutsch. Theol.», 3. Aufl., übersetzt von Pfeiffer.) Diese Sätze sprechen die
Gesinnung jedes Priesters aus. Sie sprechen den eigentlichen Charakter der
Priesterlichkeit aus. Und dieser Charakter ist das Gegenteil desjenigen, den
Nietzsche als den höherwertigen, den lebenswürdigen bezeichnet. Der
höherwertige Typus Mensch will alles, was er ist, nur durch sich sein; er will, daß
alles, was er für gut hält und gut nennt, niemand zugehört, denn ihm selbst. Aber
jene minderwertige Gesinnung ist kein Ausnahmefall. «Sie ist eine der breitesten
und längsten Tatsachen, die es gibt. Von einem fernen Gestirn aus gelesen, würde
vielleicht die Majuskel-Schrift unsres Erden-Daseins zu dem Schluß verführen, die
Erde sei der eigentlich asketische Stern, ein Winkel mißvergnügter, hochmütiger
und widriger Geschöpfe, die einen tiefen Verdruß an sich, an der Erde, an allem
Leben gar nicht los würden.» («Genealogie der Moral», 3. Abhandlung, § 11.) Der
asketische Priester ist deshalb eine Notwendigkeit, weil die Mehrzahl der
Menschen an einer «Hemmung und Ermüdung» der Lebenskräfte leidet, weil sie an
der Wirklichkeit leidet.



III. Nietzsches Entwicklungsgang

30.

Ich habe Nietzsches Ansichten vom Übermenschen so dargestellt, wie sie uns in
seinen letzten Schriften: «Zarathustra» (1883–1884), «Jenseits von Gut und Böse»
(1886), «Genealogie der Moral» (1887), «Der Fall Wagner» (1888), «Götzen-
Dämmerung» (1889) entgegentreten. In dem unvollendet gebliebenen Werke: «Der
Wille zur Macht, Versuch einer Umwertung aller Werte», dessen erster Teil
«Antichrist» im achten Bande der Gesamtausgabe erschienen ist, hätten sie wohl
ihren philosophisch prägnantesten Ausdruck gefunden. Aus der Disposition, die im
Anhange zu dem erwähnten Band abgedruckt ist, ist das deutlich zu erkennen. Sie
heißt:

1. Der Antichrist. Versuch einer Kritik des Christentums.

2. Der freie Geist. Kritik der Philosophie als einer nihilistischen Bewegung.

3. Der Immoralist. Kritik der verhängnisvollsten Art von Unwissenheit, der Moral.

4. Dionysos. Philosophie der ewigen Wiederkunft.

Nietzsche hat seine Gedanken nicht sogleich im Beginne seiner schriftstellerischen
Laufbahn in der ihnen ureigensten Form zum Ausdruck gebracht. Er stand anfangs
unter dem Einflusse des deutschen Idealismus, namentlich in der Form, in der ihn
Schopenhauer und Richard Wagner vertreten haben. In Schopenhauerschen und
Wagnerschen Formeln drückt er sich in seinen ersten Schriften aus. Wer aber durch
dieses Formelwesen hindurch auf den Kern der Nietzscheschen Gedanken zu
blicken vermag, der findet in diesen Schriften dieselben Absichten und Ziele, die in
den späteren Werken zum Ausdruck kommen. Man kann von Nietzsches
Entwickelung nicht sprechen, ohne an den freiesten Denker erinnert zu werden, den
die neuzeitliche Menschheit hervorgebracht hat, an Max Stirner. Es ist eine
traurige Wahrheit, daß dieser Denker, der im vollsten Sinne dem entspricht, was
Nietzsche von dem Übermenschen fordert, nur von wenigen erkannt und gewürdigt
worden ist. Er hat bereits in den vierziger Jahren dieses Jahrhunderts Nietzsches
Weltanschauung ausgesprochen. Allerdings nicht in solch gesättigten Herzenstönen
wie Nietzsche, aber dafür in kristallklaren Gedanken, neben denen sich Nietzsches
Aphorismen allerdings oft wie ein bloßes Stammeln ausnehmen.



Welchen Weg hätte Nietzsche genommen, wenn nicht Schopenhauer, sondern Max
Stirner sein Erzieher geworden wäre! In Nietzsches Schriften ist keinerlei Einfluß
Stirners zu bemerken. Aus eigener Kraft mußte sich Nietzsche aus dem deutschen
Idealismus heraus zu einer der Stirnerschen gleichen Weltauffassung durchringen.

Stirner ist wie Nietzsche der Ansicht, daß die Triebkräfte des menschlichen Lebens
nur in der einzelnen, wirklichen Persönlichkeit gesucht werden können. Er lehnt
alle Gewalten ab, die die Einzelpersönlichkeit von außen formen, bestimmen
wollen. Er verfolgt den Gang der Weltgeschichte und findet den Grundirrtum der
bisherigen Menschheit darin, daß sie nicht die Pflege und Kultur der individuellen
Persönlichkeit, sondern andere, unpersönliche Ziele und Zwecke sich vorsetzte. Er
sieht die wahre Befreiung des Menschen darin, daß dieser allen solchen Zielen
keine höhere Realität zugesteht, sondern sich dieser Ziele als Mittel zu seiner
Selbstpflege bedient. Der freie Mensch bestimmt sich seine Zwecke; er besitzt
seine Ideale; er läßt sich nicht von ihnen besitzen. Der Mensch, der nicht als freie
Persönlichkeit über seinen Idealen waltet, steht unter dem Einflusse derselben, wie
der Irrsinnige, der an fixen Ideen leidet. Es ist für Stirner einerlei, ob sich der
Mensch einbildet, der «König von China», oder ob «ein behaglicher Bürger sich
einbildet, es sei seine Bestimmung, ein guter Christ, ein gläubiger Protestant, ein
loyaler Bürger, ein tugendhafter Mensch usw. zu sein – das ist beides ein und
dieselbe ‹fixe Idee›. Wer es nie versucht und gewagt hat, kein guter Christ, kein
gläubiger Protestant, kein tugendhafter Mensch usw. zu sein, der ist in der
Gläubigkeit, Tugendhaftigkeit usw. gefangen und befangen.»

Man braucht nur einige Sätze aus Stirners Buch: «Der Einzige und sein Eigentum»
zu lesen, um zu sehen, wie verwandt seine Anschauung der Nietzscheschen ist. Ich
führe einige Stellen aus diesem Buche an, die besonders bezeichnend für Stirners
Denkweise sind.

«Vorchristliche und christliche Zeit verfolgen ein entgegengesetztes Ziel; jene will
das Reale idealisieren, diese das Ideale realisieren, jene sucht den ‹heiligen Geist›,
diese den ‹verklärten Leib›. Daher schließt jene mit der Unempfindlichkeit gegen
das Reale, mit der ‹Weltverachtung›; diese wird mit der Abwerfung des Idealen,
mit der ‹Geistesverachtung› enden.

Wie der Zug der Heiligung oder Reinigung durch die alte Welt geht (die
Waschungen und so weiter), so geht der der Verleiblichung durch die christliche:
der Gott stürzt sich in diese Welt, wird Fleisch und will sie erlösen, das heißt mit
sich erfüllen; da er aber ‹die Idee› oder ‹der Geist› ist, so führt man (zum Beispiel
Hegel) am Schlusse die Idee in alles, in die Welt, ein und beweist, ‹daß die Idee,
daß Vernunft in allem sei›.



Dem, was die heidnischen Stoiker als ‹den Weisen› aufstellten, entspricht in der
heutigen Bildung ‹der Mensch›, jener wie dieser ein – fleischloses Wesen. Der
unwirkliche ‹Weise›, dieser leiblose ‹Heilige›, der Stoiker, wurde eine wirkliche
Person, ein leiblicher ‹Heiliger›, in dem fleischgewordenen Gotte; der unwirkliche
‹Mensch›, das leiblose Ich, wird wirklich werden im leibhaftigen Ich, in Mir.

Daß der Einzelne für sich eine Weltgeschichte ist und an der übrigen
Weltgeschichte sein Eigentum besitzt, das geht übers Christliche hinaus. Dem
Christen ist die Weltgeschichte das Höhere, weil sie die Geschichte Christi oder
‹des Menschen› ist; dem Egoisten hat nur seine Geschichte Wert, weil er nur sich
entwickeln will, nicht die Menschheits-Idee, nicht den Plan Gottes, nicht die
Absichten der Vorsehung, nicht die Freiheit und dergleichen. Er sieht sich nicht für
ein Werkzeug der Idee oder ein Gefäß Gottes an, er erkennt keinen Beruf an, er
wähnt nicht, zur Fortentwickelung der Menschheit dazusein und sein Scherflein
dazu beitragen zu müssen, sondern er lebt sich aus, unbesorgt darum, wie gut oder
schlecht die Menschheit dabei fahre. Ließe es nicht das Mißverständnis zu, als
sollte ein Naturzustand gepriesen werden, so könnte man an Lenaus ‹Drei
Zigeuner› erinnern. – Was, bin Ich dazu in der Welt, um Ideen zu realisieren? Um
etwa zur Verwirklichung der Idee ‹Staat› durch mein Bürgertum das Meinige zu
tun, oder durch die Ehe, als Ehegatte und Vater, die Idee der Familie zu einem
Dasein zu bringen? Was ficht Mich ein solcher Beruf an! Ich lebe so wenig nach
einem Berufe, als die Blume nach einem Berufe wächst und duftet

Das Ideal ‹der Mensch› ist realisiert, wenn die christliche Anschauung umschlägt
in den Satz: ‹Ich, dieser Einzige, bin der Mensch.› Die Begriffsfrage: ‹was ist der
Mensch?› – hat sich dann in die persönliche umgesetzt: ‹wer ist der Mensch?› Bei
‹was› suchte man den Begriff, um ihn zu realisieren; bei ‹wer› ist's überhaupt keine
Frage mehr, sondern die Antwort im Fragenden gleich persönlich vorhanden: die
Frage beantwortet sich von selbst.

Man sagt von Gott: ‹Namen nennen Dich nicht.› Das gilt von Mir: kein Begriff
drückt Mich aus, nichts, was man als mein Wesen angibt, erschöpft Mich; es sind
nur Namen. Gleichfalls sagt man von Gott, er sei vollkommen und habe keinen
Beruf, nach Vollkommenheit zu streben. Auch das gilt allein von Mir.

Eigner bin Ich meiner Gewalt, und Ich bin es dann, wenn Ich Mich als Einzigen
weiß. Im Einzigen kehrt selbst der Eigner in sein schöpferisches Nichts zurück, aus
welchem er geboren wird. Jedes höhere Wesen über Mir, sei es Gott, sei es der
Mensch, schwächt das Gefühl meiner Einzigkeit und erbleicht erst vor der Sonne
dieses Bewußtseins:



Stell’ Ich auf Mich, den Einzigen, meine Sache, dann steht sie auf dem
vergänglichen, dem sterblichen Schöpfer seiner, der sich selbst verzehrt, und Ich
darf sagen:

‹Ich hab’ mein’ Sach’ auf nichts gestellt.›»

Dieser auf sich selbst gestellte, nur aus sich heraus schaffende Eigner ist
Nietzsches Übermensch.



31.

Diese Stirnerschen Gedanken wären das geeignete Gefäß gewesen, in das
Nietzsche sein reiches Empfindungsleben hätte gießen können. Statt dessen suchte
er in Schopenhauers Begriffswelt die Leiter, auf der er zu seiner Gedankenwelt
hinaufkletterte.

Aus zwei Wurzeln stammt, nach Schopenhauers Meinung, unsere gesamte
Welterkenntnis. Aus dem Vorstellungsleben und aus der Wahrnehmung des
Willens, der in uns selbst als Handelnder auftritt. Das «Ding an sich» liegt jenseits
der Welt unserer Vorstellung. Denn die Vorstellung ist nur die Wirkung, die das
«Ding an sich» auf mein Erkenntnisorgan ausübt. Nur die Eindrücke kenne ich, die
die Dinge auf mich machen, nicht die Dinge selbst. Und diese Eindrücke sind eben
meine Vorstellungen. Ich kenne keine Sonne und keine Erde, sondern nur ein
Auge, das eine Sonne sieht, und eine Hand, die eine Erde fühlt. Der Mensch weiß
nur: «daß die Welt, welche ihn umgibt, nur als Vorstellung da ist, das heißt
durchweg nur in Beziehung auf ein anderes, das Vorstellende, welches er selbst
ist». (Schopenhauer, «Welt als Wille und Vorstellung») Aber der Mensch stellt die
Welt nicht bloß vor, sondern er wirkt auch in ihr; er wird sich seines Willens
bewußt, und er erfährt, daß dasjenige, welches er in sich als Wille empfindet, von
außen als Bewegung seines Leibes wahrgenommen werden kann, das heißt der
Mensch nimmt sein eigenes Wirken doppelt wahr, von innen als Vorstellung, von
außen als Wille. Schopenhauer schließt daraus, daß es der Wille selbst ist, der in
der wahrgenommenen Leibesaktion als Vorstellung erscheint. Und er behauptet
dann weiter, daß nicht nur der Vorstellung des eigenen Leibes und seiner
Bewegungen ein Wille zugrunde liege, sondern daß dies auch bei allen übrigen
Vorstellungen der Fall sei. Die ganze Welt ist also, nach Schopenhauers Ansicht,
dem Wesen nach Wille und erscheint unserem Intellekt als Vorstellung. Dieser
Wille, behauptet Schopenhauer weiter, ist in allen Dingen ein einheitlicher. Nur
unser Intellekt verursacht, daß wir eine Mehrheit von besonderen Dingen
wahrnehmen.

Durch seinen Willen hängt der Mensch, nach dieser Anschauung, mit dem
einheitlichen Weltwesen zusammen. Insofern der Mensch wirkt, wirkt in ihm der
einheitliche Urwille. Als einzelne, besondere Persönlichkeit existiert der Mensch
nur in seiner eigenen Vorstellung; im Wesen ist er identisch mit dem einheitlichen
Weltengrunde.



Nehmen wir an, daß in Nietzsche, als er die Schopenhauersche Philosophie kennen
lernte, schon der Gedanke des Übermenschen unbewußt, instinktiv vorhanden war,
so konnte ihn diese Willenslehre allerdings nur sympathisch berühren. In dem
menschlichen Willen war ihm ein Element gegeben, das den Menschen unmittelbar
an der Schöpfung des Weltinhaltes teilnehmen ließ. Als Wollender ist der Mensch
nicht bloß ein außerhalb des Weltinhaltes stehender Zuschauer, der sich Bilder des
Wirklichen macht, sondern er ist selbst ein Schaffender. In ihm waltet die göttliche
Kraft, über die hinaus es keine andere gibt.



32.

Aus diesen Anschauungen heraus bildeten sich bei Nietzsche die beiden Ideen von
der apollinischen und der dionysischen Weltbetrachtung. Sie wendete er auf das
griechische Kunstleben an, das er demgemäß aus zwei Wurzeln entstehen ließ: aus
einer Kunst des Vorstellens und einer Kunst des Wollens. Wenn der Vorstellende
seine Vorstellungswelt idealisiert und seine idealisierten Vorstellungen in
Kunstwerken verkörpert, so entsteht die apollinische Kunst. Er verleiht den
einzelnen Vorstellungsobjekten dadurch, daß er ihnen die Schönheit einprägt, den
Schein des Ewigen. Aber er bleibt innerhalb der Vorstellungswelt stehen. Der
dionysische Künstler sucht nicht nur in seinen Kunstwerken die Schönheit
auszudrücken, sondern er ahmt selbst das schöpferische Wirken des Weltwillens
nach. Er sucht in seinen eigenen Bewegungen den Weltgeist abzubilden. Er macht
sich zur sichtbaren Verkörperung des Willens. Er wird selbst Kunstwerk. «Singend
und tanzend äußert sich der Mensch als Mitglied einer höheren Gemeinsamkeit: er
hat das Gehen und Sprechen verlernt und ist auf dem Wege, tanzend in die Lüfte
emporzusteigen. Aus seinen Gebärden spricht die Verzauberung.» («Geburt der
Tragödie», § 1.) In diesem Zustande vergißt der Mensch sich selbst, er fühlt sich
nicht mehr als Individuum, er läßt in sich den allgemeinen Weltwillen walten. In
dieser Weise deutet Nietzsche die Feste, die zu Ehren des Gottes Dionysus durch
die Dionysusdiener veranstaltet wurden. In dem Dionysusdiener sieht Nietzsche
das Urbild des dionysischen Künstlers. Nun stellt er sich vor, daß die älteste
dramatische Kunst der Griechen dadurch entstanden ist, daß eine höhere
Vereinigung des Dionysischen mit dem Apollinischen sich vollzogen hat. Auf diese
Weise erklärt er den Ursprung der ersten griechischen Tragödie. Er nimmt an, daß
die Tragödie aus dem tragischen Chore entstanden ist. Der dionysische Mensch
wird zum Zuschauer, zum Betrachter eines Bildes, das ihn selbst darstellt. Der
Chor ist die Selbstspiegelung eines dionysisch erregten Menschen, das heißt der
dionysische Mensch sieht seine dionysische Erregung durch ein apollinisches
Kunstwerk abgebildet. Die Darstellung des Dionysischen im apollinischen Bilde ist
die primitive Tragödie. Voraussetzung einer solchen Tragödie ist, daß in ihrem
Schöpfer ein lebendiges Bewußtsein von dem Zusammenhang des Menschen mit
den Urgewalten der Welt vorhanden ist. Ein solches Bewußtsein spricht sich als
Mythus aus. Das Mythische muß der Gegenstand der ältesten Tragödie sein. Tritt
nun in der Entwickelung eines Volkes der Zeitpunkt ein, wo der zersetzende
Verstand das lebendige Gefühl für den Mythus zerstört, so ist der Tod des
Tragischen die notwendige Folge.



33.

In der Entwickelung des Griechentums trat, nach Nietzsches Meinung, mit Sokrates
dieser Zeitpunkt ein. Sokrates war ein Feind alles instinktiven, mit den
Naturgewalten im Bunde stehenden Lebens. Er ließ nur dasjenige gelten, was der
Verstand denkend zu beweisen vermag, was lehrbar ist. Damit war dem Mythus der
Krieg erklärt. Und der von Nietzsche als Schüler des Sokrates bezeichnete
Euripides zerstörte die Tragödie, weil sein Schaffen nicht mehr, wie das des
Äschylos, aus den dionysischen Instinkten, sondern aus dem kritischen Verstande
entsprang. Statt der Nachbildung der Willensbewegungen des Weltgeistes findet
sich bei Euripides die verständige Verknüpfung einzelner Vorgänge innerhalb der
tragischen Handlung. Ich frage nicht nach der historischen Rechtfertigung dieser
Nietzscheschen Ideen. Er ist ihretwegen von einem klassischen Philologen scharf
angegriffen worden. Nietzsches Beschreibung der griechischen Kultur läßt sich
vergleichen mit der Schilderung, die ein Mensch von einer Landschaft gibt, die er
von dem Gipfel eines Berges aus betrachtet; eine philologische Darstellung mit
einer Beschreibung, die der Wanderer gibt, der jedes einzelne Fleckchen besucht.
Von dem Berge aus verschiebt sich manches eben nach den Gesetzen der Optik.



34.

Was hier in Betracht kommt, ist die Frage: was für eine Aufgabe stellte sich
Nietzsche in seiner «Geburt der Tragödie»? Nietzsche ist der Ansicht, daß die
älteren Griechen die Leiden des Daseins sehr gut gekannt haben. «Es geht die alte
Sage, daß König Midas lange Zeit nach dem weisen Silen, dem Begleiter des
Dionysus, im Walde gejagt habe, ohne ihn zu fangen. Als er ihm endlich in die
Hände gefallen ist, fragt der König, was für den Menschen das Allerbeste und
Allervorzüglichste sei. Starr und unbeweglich schweigt der Dämon, bis er, durch
den König gezwungen, endlich unter gellem Lachen in diese Worte ausbricht:
‹Elendes Eintagsgeschlecht, des Zufalls Kinder und der Mühsal, was zwingst du
mich, dir zu sagen, was nicht zu hören für dich das Ersprießlichste ist? Das
allerbeste ist für dich gänzlich unerreichbar: nicht geboren zu sein, nicht zu sein,
nichts zu sein. Das zweitbeste aber ist für dich – bald zu sterben.›» («Geburt der
Tragödie», § 3.) In dieser Sage findet Nietzsche eine Grundempfindung der
Griechen ausgedrückt. Er hält es für eine Oberflächlichkeit, wenn man die
Griechen als das beständig heitere, kindlich tändelnde Volk hinstellt. Aus der
tragischen Grundempfindung heraus mußte den Griechen der Drang entstehen,
etwas zu schaffen, wodurch das Dasein erträglich wird. Sie suchten nach einer
Rechtfertigung des Daseins – und fanden diese in ihrer Götterwelt und in der
Kunst. Nur durch das Gegenbild der olympischen Götter und der Kunst wurde den
Griechen die rauhe Wirklichkeit erträglich. Die Grundfrage in der «Geburt der
Tragödie» ist also für Nietzsche: Inwiefern ist die griechische Kunst lebenfördernd,
lebenerhaltend gewesen? Nietzsches Grundinstinkt macht sich somit in bezug auf
die Kunst als lebenfördernde Macht schon in diesem ersten Werke geltend.



35.

Noch ein anderer Grundinstinkt Nietzsches ist in diesem Werke schon zu
beobachten. Es ist die Abneigung gegen die bloß logischen Geister, deren
Persönlichkeit vollständig unter der Herrschaft ihres Verstandes steht. Aus dieser
Abneigung stammt Nietzsches Meinung, daß der sokratische Geist der Zerstörer
der griechischen Kultur ist. Das Logische gilt Nietzsche nur als eine Form, in der
sich die Persönlichkeit äußert. Wenn zu dieser Form nicht noch andere
Äußerungsweisen treten, so erscheint die Persönlichkeit als Krüppel, als
Organismus, an dem notwendige Organe verstümmelt sind. Weil Nietzsche in
Kants Schriften nur den grübelnden Verstand entdecken konnte, nennt er Kant
einen «verwachsenen Begriffskrüppel». Nur wenn die Logik der Ausdruck für die
tieferen Grundinstinkte einer Persönlichkeit ist, läßt sie Nietzsche gelten. Sie muß
ein Ausfluß des Über-Logischen in der Persönlichkeit sein. Nietzsche hat an der
Ablehnung des sokratischen Geistes immer festgehalten. Wir lesen in der «Götzen-
Dämmerung»: «Mit Sokrates schlägt der griechische Geschmack zu Gunsten der
Dialektik um: was geschieht da eigentlich? Vor allem wird ein vornehmer
Geschmack besiegt; der Pöbel kommt mit der Dialektik oben auf. Vor Sokrates
lehnte man in der guten Gesellschaft die dialektischen Manieren ab: sie galten als
schlechte Manieren, sie stellten bloß.» («Problem des Sokrates», § 5.) Wo nicht
kräftige Grundinstinkte für eine Sache sprechen, da tritt der beweisende Verstand
ein und sucht sie durch Advokatenkünste zu stützen.



36.

Einen Erneuerer des dionysischen Geistes glaubte Nietzsche in Richard Wagner zu
erkennen. Er hat aus diesem Glauben heraus die vierte seiner «Unzeitgemäßen
Betrachtungen»: «Richard Wagner in Bayreuth», 1876, geschrieben. Er hielt in
dieser Zeit noch an der Deutung des dionysischen Geistes fest, die er sich in
Gemäßheit der Schopenhauerschen Philosophie gebildet hatte. Er glaubte noch, daß
die Wirklichkeit nur menschliche Vorstellung sei und jenseits dieser
Vorstellungswelt das Wesen der Dinge in Form des Urwillens liege. Und der
schaffende dionysische Geist war ihm noch nicht der aus sich heraus schaffende,
sondern der sich selbst vergessende, in dem Urwollen aufgehende Mensch. Bilder
des waltenden Urwillens, von einem an diesen Urwillen hingegebenen
dionysischen Geiste geschaffen, waren ihm Wagners Musikdramen.

Und da Schopenhauer in der Musik ein unmittelbares Abbild des Willens sah, so
glaubte auch Nietzsche in der Musik das beste Ausdrucksmittel für einen
dionysisch schaffenden Geist sehen zu sollen. Die Sprache der zivilisierten Völker
schien ihm erkrankt. Sie kann nicht mehr der schlichte Ausdruck der Gefühle sein,
denn die Worte mußten allmählich immer mehr dazu verwendet werden, der
Ausdruck für die zunehmende Verstandesbildung der Menschen zu werden.
Dadurch aber ist die Bedeutung der Worte abstrakt, arm geworden. Sie können
nicht mehr ausdrücken, was der aus dem Urwillen heraus schaffende dionysische
Geist empfindet. Dieser kann daher in dem Wortdrama sich nicht mehr
aussprechen. Er muß andere Ausdrucksmittel, vor allem die Musik, aber auch die
anderen Künste zu Hilfe rufen. Der dionysische Geist wird zum dithyrambischen
Dramatiker, «diesen Begriff so voll genommen, daß er zugleich den Schauspieler,
Dichter, Musiker umfaßt». «Wie man sich nun auch die Entwickelung des
Urdramatikers vorstellen möge, in seiner Reife und Vollendung ist er ein Gebilde
ohne jede Hemmung und Lücke: der eigentlich freie Künstler, der gar nicht anders
kann, als in allen Künsten zugleich denken, der Mittler und Versöhner zwischen
scheinbar getrennten Sphären, der Wiederhersteller einer Ein- und Gesamtheit des
künstlerischen Vermögens, welches gar nicht erraten und erschlossen, sondern nur
durch die Tat gezeigt werden kann.» («Richard Wagner in Bayreuth», § 7.) Als
dionysischen Geist verehrte Nietzsche Richard Wagner. Und nur in dem von
Nietzsche in der eben genannten Schrift angegebenen Sinne kann Wagner als
dionysischer Geist bezeichnet werden. Seine Instinkte sind auf das Jenseits
gerichtet; er will die Stimme des Jenseits durch seine Musik erklingen lassen. Ich
habe bereits (S. 84f.) darauf hingewiesen, daß sich Nietzsche später selbst fand und
imstande war, seine auf das Diesseits gerichteten Instinkte in ihrer Eigenart zu
erkennen.



Er hatte ursprünglich die Wagnersche Kunst mißverstanden, weil er sich selbst
mißverstanden hatte, weil er seine Instinkte durch die Schopenhauersche
Philosophie hatte tyrannisieren lassen. Wie ein Krankheitsprozeß erschien ihm
später diese Unterordnung seiner Instinkte unter eine fremde Geistesmacht. Er
fand, daß er auf seine Instinkte nicht gehört hatte und sich durch eine ihm
unangemessene Meinung hatte verführen lassen, eine Kunst auf diese Instinkte
wirken zu lassen, die ihnen nur zum Nachteil gereichen konnte, die sie krank
machen mußte.



37.

Nietzsche hat den Einfluß, den die seinen Grundtrieben widersprechende
Schopenhauersche Philosophie auf ihn genommen, selbst geschildert in seiner
dritten «Unzeitgemäßen Betrachtung», «Schopenhauer als Erzieher» (1874), zu
einer Zeit, als er noch an diese Philosophie glaubte. Nietzsche suchte einen
Erzieher. Der rechte Erzieher kann nur der sein, der auf den zu Erziehenden so
wirkt, daß dessen innerster Wesenskern sich aus der Persönlichkeit heraus
entwickelt. Auf jeden Menschen wirkt seine Zeit mit ihren Kulturmitteln ein. Er
nimmt auf, was die Zeit an Bildungsstoff bietet. Aber es frägt sich, wie er sich
inmitten dieses von außen auf ihn Eindringenden selbst finden kann; wie er das aus
sich herausspinnen kann, was er und nur er und kein anderer sein kann. «Der
Mensch, welcher nicht zur Masse gehören will, braucht nur aufzuhören, gegen sich
bequem zu sein; er folge seinem Gewissen, welches ihm zuruft: ‹sei du selbst! Das
bis du alles nicht, was du jetzt tust, meinst, begehrst»›, so spricht der Mensch zu
sich, der eines Tages findet, daß er sich immer nur damit begnügt hat,
Bildungsstoff von außen aufzunehmen. («Schopenhauer als Erzieher», § 1.)
Nietzsche fand sich selbst, wenn auch zunächst noch nicht in seiner ihm
ureigensten Gestalt, durch das Studium der Schopenhauerschen Philosophie.
Nietzsche strebte unbewußt danach, einfach und ehrlich seinen Grundtrieben
gemäß sich auszusprechen. Er fand um sich nur Menschen, die in den
Bildungsformeln der Zeit sich ausdrückten, die ihr eigenes Wesen durch diese
Formeln verhüllten. In Schopenhauer fand Nietzsche aber einen Menschen, der den
Mut hatte, seine persönlichen Empfindungen der Welt gegenüber zum Inhalte
seiner Philosophie zu machen: «Das kräftige Wohlgefühl des Sprechenden» umfing
Nietzsche beim ersten Lesen von Schopenhauers Sätzen. «Hier ist eine immer
gleichartige stärkende Luft, so fühlen wir; hier ist eine gewisse unnachahmliche
Unbefangenheit und Natürlichkeit, wie sie Menschen haben, die in sich zu Hause
und zwar in einem sehr reichen Hause Herren sind: im Gegensatze zu den
Schriftstellern, welche sich selbst am meisten wundern, wenn sie einmal geistreich
waren, und deren Vortrag dadurch etwas Unruhiges und Naturwidriges bekommt.»
«Schopenhauer redet mit sich: oder wenn man sich durchaus einen Zuhörer denken
will, so denke man sich den Sohn, welchen der Vater unterweist. Es ist ein
redliches, derbes, gutmütiges Aussprechen, vor einem Hörer, der mit Liebe hört.»
(«Schopenhauer», § 2.) Daß er einen Menschen, der sich seinen innersten
Instinkten gemäß ausspricht, reden hörte, das war es, was Nietzsche zu
Schopenhauer hinzog.



Nietzsche sah in Schopenhauer eine starke Persönlichkeit, die nicht durch die
Philosophie in einen bloßen Verstandesmenschen umgewandelt wird, sondern die
das Logische nur zum Ausdrucke des Überlogischen, des Instinktiven in sich
macht. «Die Sehnsucht nach starker Natur, nach gesunder und einfacher
Menschheit war bei ihm eine Sehnsucht nach sich selbst,. und sobald er die Zeit ~
sich besiegt hatte, mußte er auch, mit erstauntem Auge, den Genius in sich
erblicken.» («Schopenhauer», § 3.) In Nietzsches Geist arbeitete schon damals das
Streben nach der Idee des Übermenschen, der sich selbst sucht, als den Sinn seines
Daseins, und einen solchen Suchenden fand er in Schopenhauer. In solchen
Menschen sieht er den Zweck, und zwar den einzigen Zweck des Weltdaseins
erreicht; die Natur scheint ihm an einem Ziele angekommen zu sein, wenn sie einen
solchen Menschen hervorgebracht hat. «Die Natur, die nie springt, macht [hier]
ihren einzigen Sprung, und zwar einen Freudensprung, denn sie fühlt sich zum
erstenmal am Ziele, dort nämlich, wo sie begreift, daß sie verlernen müsse, Ziele
zu haben.» («Schopenhauer», § 5.) In diesem Satze liegt der Keim zur Konzeption
des Übermenschen. Nietzsche wollte, als er diesen Satz niederschrieb, schon genau
dasselbe, was er später mit seinem Zarathustra wollte; aber ihm fehlte noch die
Kraft, dieses Wollen in einer eigenen Sprache auszusprechen. Er sah schon, als er
sein Schopenhauerbuch schrieb, den Grundgedanken der Kultur in der Erzeugung
des Übermenschen.



38.

In der Entwickelung der persönlichen Instinkte der Einzelmenschen sieht also
Nietzsche das Ziel aller menschlichen Entwickelung. Was dieser Entwickelung
entgegenarbeitet, erscheint ihm als die eigentlichste Versündigung an der
Menschheit. Es gibt aber etwas im Menschen, das auf ganz natürliche Weise seiner
freien Entwickelung widerstrebt. Der Mensch läßt sich nicht allein durch die in
jedem einzelnen Augenblicke in ihm tätigen Triebe bestimmen, sondern auch durch
alles das, was in seinem Gedächtnisse sich angesammelt hat. Der Mensch erinnert
sich an seine eigenen Erlebnisse, er sucht sich ein Bewußtsein der Erlebnisse seines
Volkes, Stammes, ja der ganzen Menschheit durch den Betrieb der Geschichte zu
verschaffen. Der Mensch ist ein historisches Wesen. Die Tiere leben unhistorisch;
sie folgen den Trieben, die in dem einzelnen Augenblicke in ihnen wirken. Der
Mensch läßt sich durch seine Vergangenheit bestimmen. Wenn er irgend etwas
unternehmen will, frägt er sich: welche Erfahrungen habe ich oder ein anderer mit
einem ähnlichen Unternehmen schon gemacht? Der Antrieb zu einer Handlung
kann durch die Erinnerung an ein Erlebnis vollständig abgetötet werden. Für
Nietzsche entsteht aus der Beobachtung dieser Tatsache die Frage: inwiefern wirkt
das Erinnerungsvermögen des Menschen auf sein Leben fördernd, und inwiefern
wirkt es nachteilig ein? Die Erinnerung, die auch Dinge zu umfassen sucht, die der
Mensch nicht selbst erlebt hat, lebt als historischer Sinn, als Studium des
Vergangenen in dem Menschen. Nietzsche fragt: inwiefern wirkt der historische
Sinn lebenfördernd? Die Antwort auf diese Frage sucht er zu geben in seiner
zweiten «Unzeitgemäßen Betrachtung»: «Vom Nutzen und Nachteil der Historie
für das Leben» (1874). Die Veranlassung zu dieser Schrift war Nietzsches
Wahrnehmung, daß der historische Sinn bei seinen Zeitgenossen, namentlich bei
den Gelehrten unter denselben, ein hervorstechendes Charaktermerkmal geworden
war. Die Vertiefung in die Vergangenheit fand Nietzsche überall gepriesen. Nur
durch Erkenntnis der Vergangenheit soll der Mensch imstande sein, zu
unterscheiden, was ihm möglich, was ihm unmöglich ist: dieses
Glaubensbekenntnis drang ihm in die Ohren. Nur wer weiß, wie sich ein Volk
entwickelt hat, kann ermessen, was für seine Zukunft förderlich ist: diesen Ruf
hörte Nietzsche. Ja selbst die Philosophen wollten nicht mehr Neues erdenken,
sondern lieber die Gedanken ihrer Vorfahren studieren. Dieser historische Sinn
wirkt lähmend auf das gegenwärtige Schaffen. Wer bei jedem Impuls, der sich in
ihm regt, erst zu bestimmen sucht, wozu ein ähnlicher Impuls in der Vergangenheit
geführt hat, in dem erschlaffen die Kräfte, bevor sie gewirkt haben.



«Denkt euch das äußerste Beispiel, einen Menschen, der die Kraft zu vergessen gar
nicht besäße, der verurteilt wäre, überall ein Werden zu sehen: ein solcher glaubt
nicht mehr an sein eigenes Sein, glaubt nicht mehr an sich, sieht alles in bewegte
Punkte auseinanderfließen und verliert sich in diesem Strome des Werdens ... Zu
allem Handeln gehört Vergessen: wie zum Leben alles Organischen nicht nur
Licht, sondern auch Dunkel gehört. Ein Mensch, der durch und durch nur historisch
empfinden wollte, wäre dem ähnlich, der sich des Schlafens zu enthalten
gezwungen würde, oder dem Tiere, das nur vom Wiederkäuen und immer
wiederholtem Wiederkäuen fortleben sollte.» («Historie», § 1.) Nietzsche ist der
Meinung, daß der Mensch nur so viel Geschichte vertragen kann, als dem Maße
seiner schöpferischen Kräfte entspricht. Die starke Persönlichkeit führt ihre
Intentionen aus, trotzdem sie sich an die Erlebnisse der Vergangenheit erinnert, ja
sie wird vielleicht gerade durch die Erinnerung an diese Erlebnisse eine Stärkung
ihrer Kraft erfahren. Die Kräfte des schwachen Menschen aber werden durch den
historischen Sinn ausgelöscht. Um den Grad zu bestimmen und durch ihn dann die
Grenze, «an der das Vergangene vergessen werden muß, wenn es nicht zum
Totengräber des Gegenwärtigen werden soll, müßte man genau wissen, wie groß
die plastische Kraft eines Menschen, eines Volkes, einer Kultur ist; ich meine jene
Kraft, aus sich heraus eigenartig zu wachsen, Vergangenes und Fremdes
umzubilden und einzuverleiben». («Historie», § 1.)

Nietzsche ist der Ansicht, daß das Historische nur insofern gepflegt werden soll, als
es für die Gesundheit eines Einzelnen, eines Volkes oder einer Kultur nötig ist.
Worauf es ihm ankommt, ist: «besser lernen, Historie zum Zwecke des Lebens zu
treiben!» («Historie», § 1.) Er spricht dem Menschen das Recht zu, die Geschichte
so zu treiben, daß sie möglichst zur Förderung der Antriebe einer bestimmten
Gegenwart wirkt. Von diesem Gesichtspunkte aus ist er ein Gegner jener
Geschichtsbetrachtung, die nur in der «historischen Objektivität» ihr Heil sucht, die
nur sehen und erzählen will, wie es in der Vergangenheit «tatsächlich» zugegangen
ist, die nur «die ‹reine folgenlose› Erkenntnis oder, deutlicher, die Wahrheit, bei
der nichts herauskommt», sucht («Historie», § 6.) Eine solche Betrachtung kann
nur aus einer schwachen Persönlichkeit entspringen, deren Empfindungen nicht
flut- und ebbe-artig auf- und abwogen, wenn sie den Strom der Ereignisse an sich
vorübergehen sieht. Eine solche Persönlichkeit «ist zum nachtönenden Passivum
geworden, das durch sein Ertönen wieder auf andre derartige Passiva wirkt: bis
endlich die ganze Luft einer Zeit von solchen durcheinander schwirrenden zarten
und verwandten Nachklängen erfüllt ist». («Historie», § 6.) Daß aber eine solche
schwache Persönlichkeit wirklich die Kräfte nachempfinden kann, die in den
Menschen der Vergangenheit gewaltet haben, glaubt Nietzsche nicht:



«Doch scheint es mir, daß man gleichsam nur die Obertöne jedes originalen
geschichtlichen Haupttons vernimmt: das Derbe und Mächtige des Originals ist aus
dem sphärisch-dünnen und spitzen Saitenklange nicht mehr zu erraten. Dafür
weckte der Originalton meistens Taten, Nöte, Schrecken, dieser lullt uns ein und
macht uns zu weichlichen Genießern; es ist, als ob man die heroische Symphonie
für zwei Flöten eingerichtet und zum Gebrauch von träumenden Opiumrauchern
bestimmt habe.» («Historie», § 6.) Nur der kann die Vergangenheit wirklich
verstehen, der auch in der Gegenwart machtvoll lebt, der kräftige Instinkte hat,
durch die er die Instinkte der Vorfahren erraten und erschließen kann. Dieser
kümmert sich weniger um das Tatsächliche, als um das, was aus den Tatsachen sich
erraten läßt. «Es wäre eine Geschichtsschreibung zu denken, die keinen Tropfen
der gemeinen empirischen Wahrheit in sich hat und doch im höchsten Grade auf
das Prädikat der Objektivität Anspruch machen dürfte.» («Historie», §6.) Der
Meister einer solchen Geschichtsschreibung wäre der, der überall in den
historischen Personen und Ereignissen das aufsuchte, was hinter dem bloß
Tatsächlichen steckt. Dazu muß er aber ein mächtiges Eigenleben führen, denn
Instinkte und Triebe kann man unmittelbar nur an der eigenen Person beobachten.
«Nur aus der höchsten Kraft der Gegenwart dürft ihr das Vergangne deuten: nur
in der stärksten Anspannung eurer edelsten Eigenschaften werdet ihr erraten, was
in dem Vergangnen wissens- und bewahrungswürdig und groß ist. Gleiches durch
Gleiches! Sonst zieht ihr das Vergangne zu euch nieder.» «Also: Geschichte
schreibt der Erfahrene und Überlegene. Wer nicht einiges größer und höher erlebt
hat als alle, wird auch nichts Großes und Hohes aus der Vergangenheit zu deuten
wissen.» («Historie», § 6.)

Dem Überhandnehmen des historischen Sinnes in der Gegenwart gegenüber macht
Nietzsche geltend, «daß der Mensch vor allem zu leben lerne, und nur im Dienste
des erlernten Lebens die Historie gebrauche». («Historie», § 10.) Er will vor allen
Dingen eine «Gesundheitslehre des Lebens», und die Historie soll nur insoweit
getrieben werden, als sie einer solchen Gesundheitslehre förderlich ist.

Was ist an der Geschichtsbetrachtung lebenfördernd? Diese Frage stellt Nietzsche
stellt Nietzsche in seiner «Historie», und er steht damit bereits auf dem Boden, den
er in dem S. 20 f. angeführten Satz aus «Jenseits von Gut und Böse» bezeichnet.



39.

In besonders starkem Grade wirkt der gesunden Entwickelung der
Eigenpersönlichkeit jene Gesinnung entgegen, die in dem bürgerlichen Philister zur
Erscheinung kommt. Ein Philister ist der Gegensatz zu einem Menschen, der in
dem freien Ausleben seiner Anlagen Befriedigung findet. Der Philister will dieses
Ausleben nur insoweit gelten lassen, als es einem gewissen Durchschnittsmaß der
menschlichen Begabung entspricht. So lange der Philister innerhalb seiner Grenzen
bleibt, ist gegen ihn nichts einzuwenden. Wer ein Durchschnittsmensch bleiben
will, der hat das mit sich abzumachen. Nietzsche fand unter seinen Zeitgenossen
solche, die ihre philisterhafte Gesinnung zur Normalgesinnung für alle Menschen
machen wollten, die ihre Philisterhaftigkeit als das einzige, wahre Menschentum
ansahen. Zu ihnen rechnet er Dav. Friedr. Strauß, den Ästhetiker Friedr. Theodor
Vischer und andere. Vischer, glaubt er, habe das Philisterbekenntnis unumwunden
abgelegt in einer Rede, die er zum Andenken Hölderlins gehalten hat. Er sieht es in
den Worten:

«Er (Hölderlin) war eine der unbewaffneten Seelen, er war der Werther
Griechenlands, ein hoffnungslos Verliebter; es war ein Leben voll Weichheit und
Sehnsucht, aber auch Kraft und Inhalt war in seinem Willen, und Größe, Fülle und
Leben in seinem Stil, der da und dort sogar an Äschylus gemahnt. Nur hatte sein
Geist zu wenig vom Harten; es fehlte ihm als Waffe der Humor; er konnte es nicht
ertragen, daß man noch kein Barbar ist, wenn man ein Philister ist.» («David
Strauß», § 2.) Der Philister will hervorragenden Menschen nicht geradezu die
Existenzberechtigung absprechen; aber er meint: sie gehen an der Wirklichkeit
zugrunde, wenn sie sich nicht abzufinden wissen mit den Einrichtungen, die der
Durchschnittsmensch seinen Bedürfnissen entsprechend geschaffen hat. Diese
Einrichtungen seien einmal das Einzige, was wirklich, was vernünftig ist, und in sie
müsse sich auch der große Mensch fügen. Aus dieser Philistergesinnung heraus hat
David Strauß sein Buch «Der alte und der neue Glaube» geschrieben. Gegen dieses
Buch oder vielmehr gegen die in ihm zum Ausdruck gekommene Gesinnung
wendet sich die erste der Nietzscheschen «Unzeitgemäßen Betrachtungen»:

«David Strauß, der Bekenner und der Schriftsteller» (1873). Der Eindruck der
neueren naturwissenschaftlichen Errungenschaften auf den Philister ist ein solcher,
daß er sagt: «Der christliche Ausblick auf ein unsterbliches, himmlisches Leben ist,
samt den anderen Tröstungen [der christlichen Religion], unrettbar dahingefallen.»
(«David Strauß», § 4.)



Er will sich das Leben auf der Erde gemäß den Vorstellungen der
Naturwissenschaft behaglich, das heißt so behaglich, wie es dem Philister
entspricht, einrichten. Nun zeigt der Philister, wie man glücklich und zufrieden sein
kann, trotzdem man weiß, daß kein höherer Geist über den Sternen waltet, sondern
die starren, gefühllosen Kräfte der Natur über alles Weltgeschehen herrschen. «Wir
haben während der letzten Jahre lebendigen Anteil genommen an dem großen
nationalen Krieg und der Aufrichtung des deutschen Staates, und wir finden uns
durch diese so unerwartete als herrliche Wendung der Geschicke unsrer
vielgeprüften Nation im Innersten erhoben. Dem Verständnis dieser Dinge helfen
wir durch geschichtliche Studien nach, die jetzt mittels einer Reihe anziehend und
volkstümlich geschriebener Geschichtswerke auch dem Nichtgelehrten leicht
gemacht sind; dabei suchen wir unsere Naturerkenntnisse zu erweitern, wozu es an
gemeinverständlichen Hilfsmitteln gleichfalls nicht fehlt; und endlich finden wir in
den Schriften unsrer großen Dichter, bei den Aufführungen der Werke unsrer
großen Musiker eine Anregung für Geist und Gemüt, für Phantasie und Humor, die
nichts zu wünschen übrig läßt. So leben wir, so wandeln wir beglückt.» (Strauß,
«Der alte und neue Glaube», § 88.)

Es ist das Evangelium des trivialsten Lebensgenusses, das aus diesen Worten
spricht. Alles, was über das Triviale hinausgeht, nennt der Philister ungesund.
Strauß sagt von der «Neunten Symphonie» Beethovens, daß diese nur bei denen
beliebt sei, welchen «das Barocke als das Geniale, das Formlose als das Erhabene
gilt» («Der alte und neue Glaube», § 109); von Schopenhauer weiß der Messias des
Philistertums zu verkünden, daß man an eine so «ungesunde und unersprießliche»
Philosophie wie die Schopenhauersche keine Gründe, sondern höchstens nur Worte
und Scherze verschwenden dürfe. («David Strauß», § 6.) Gesund nennt der
Philister nur das, was der Durchschnittsbildung entspricht.

Als sittliches Urgebot stellt Strauß den Satz auf: «Alles sittliche Handeln ist ein
Sich-bestimmen des Einzelnen nach der Idee der Gattung.» («Der alte und neue
Glaube», § 74.) Nietzsche erwidert darauf: «Ins Deutliche und Greifbare übertragen
heißt das nur: Lebe als Mensch, und nicht als Affe oder Seehund! Dieser Imperativ
ist leider nur durchaus unbrauchbar und kraftlos, weil unter dem Begriff Mensch
das Mannigfaltigste zusammen im Joche geht, zum Beispiel der Patagonier und der
Magister Strauß, und weil niemand wagen wird, mit gleichem Rechte zu sagen:
lebe als Patagonier! und: lebe als Magister Strauß!» («David Strauß», § 7.)



Es ist ein Ideal, und zwar ein Ideal jämmerlichster Art, das Strauß den Menschen
vorsetzen will. Und Nietzsche protestiert dagegen; er protestiert, weil in ihm ein
lebhafter Instinkt ruft: lebe nicht, wie der Magister Strauß, sondern lebe, wie es dir
angemessen ist!



40.

Erst in der Schrift: «Menschliches, Allzumenschliches» (1878) erscheint Nietzsche
frei von dem Einflusse der Schopenhauerschen Denkweise. Er hat es aufgegeben,
übernatürliche Ursachen für die natürlichen Ereignisse zu suchen; er strebt nach
natürlichen Erklärungsgründen. Er sieht jetzt alles Menschenleben als eine Art
natürlichen Geschehens an; in dem Menschen sieht er das höchste Naturprodukt.
Man lebt «zuletzt unter den Menschen und mit sich wie in der Natur, ohne Lob,
Vorwürfe, Ereiferung, an vielem sich wie an einem Schauspiel weidend, vor dem
man sich bisher nur zu fürchten hatte. Man wäre die Emphasis los und würde die
Anstachelung des Gedankens, daß man nicht nur Natur oder mehr als Natur sei,
nicht weiter empfinden ... vielmehr muß ein Mensch, von dem in solchem Maße die
gewöhnlichen Fesseln des Lebens abgefallen sind, daß er nur deshalb weiterlebt,
um immer besser zu erkennen, auf vieles, ja fast auf alles, was bei den anderen
Menschen Wert hat, ohne Neid und Verdruß verzichten können, ihm muß als der
wünschenswerteste Zustand jenes freie, furchtlose Schweben über Menschen,
Sitten, Gesetzen und den herkömmlichen Schätzungen der Dinge genügen.»
(«Menschliches» 1. § 34.) Nietzsche hat bereits allen Glauben an Ideale
aufgegeben; er sieht in den menschlichen Handlungen nur noch Folgen natürlicher
Ursachen, und in dem Erkennen dieser Ursachen findet er seine Befriedigung. Er
findet, daß man eine unrichtige Vorstellung von den Dingen bekommt, wenn man
bloß das an ihnen sieht, was von dem Lichte der idealistischen Erkenntnis
beleuchtet wird. Es entgeht einem dann das, was von den Dingen im Schatten liegt.
Nietzsche will jetzt nicht nur die Sonnen–, sondern auch die Schattenseite der
Dinge kennen lernen. Aus diesem Streben ging die Schrift: «Der Wanderer und
sein Schatten» hervor (1879). Er will in diesem Buche die Erscheinungen des
Lebens von allen Seiten erfassen. Er ist «Wirklichkeitsphilosoph» im besten Sinne
des Wortes geworden.

In der «Morgenröte» (1881) schildert er den moralischen Prozeß in der
Menschheitsentwickelung als einen Naturvorgang. Schon in dieser Schrift zeigt er,
daß es keine überirdische sittliche Weltordnung, keine ewigen Gesetze des Guten
und Bösen gibt, und daß alle Sittlichkeit entsprungen ist aus den in den Menschen
waltenden natürlichen Trieben und Instinkten. Nun war die Bahn frei gemacht für
den originellen Wandergang Nietzsches. Wenn keine außermenschliche Macht dem
Menschen eine bindende Verpflichtung auferlegen kann, dann ist er berechtigt, das
eigene Schaffen frei walten zu lassen. Diese Erkenntnis ist das Leitmotiv der
«Fröhlichen Wissenschaft» (1882).



Keine Fessel ist nun dieser «freien» Erkenntnis Nietzsches mehr angelegt. Er fühlt
sich berufen, neue Werte zu schaffen, nachdem er den Ursprung der alten erkannt
und gefunden hat, daß sie nur menschliche, keine göttlichen Werte sind. Er wagt es
jetzt, das zu verwerfen, was seinen Instinkten widerspricht, und anderes an die
Stelle zu setzen, was seinen Trieben gemäß ist: «Wir Neuen, Namenlosen,
Schlechtverständlichen, wir Frühgeburten einer noch unbewiesenen Zukunft – wir
bedürfen zu einem neuen Zwecke auch eines neuen Mittels, nämlich einer neuen
Gesundheit, einer stärkeren gewitzteren zäheren verwegeneren lustigeren, als alle
Gesundheiten bisher waren. Wessen Seele darnach dürstet, den ganzen Umfang der
bisherigen Werte und Wünschbarkeiten erlebt und alle Küsten dieses idealischen
‹Mittelmeeres› umschifft zu haben, wer aus den Abenteuern der eigensten
Erfahrungen wissen will, wie es einem Eroberer und Entdecker des Ideals zumute
ist ... der hat zu allererst Eins nötig, die große Gesundheit... Und nun, nachdem wir
lange dergestalt unterwegs waren, wir Argonauten des Ideals, mutiger vielleicht, als
klug ist ... will es uns scheinen, als ob wir, zum Lohn dafür, ein noch unentdecktes
Land vor uns haben ... Wie könnten wir uns, nach solchen Ausblicken und mit
einem solchen Heißhunger in Gewissen und Wissen, noch am gegenwärtigen
Menschen genügen lassen?» («Fröhliche Wissenschaft», § 382.)



41.

Aus der in den vorstehenden Sätzen charakterisierten Stimmung heraus erwuchs
Nietzsche das Bild seines Übermenschen. Es ist das Gegenbild des
Gegenwartsmenschen; es ist vor allem das Gegenbild des Christen. Im Christentum
ist der Widerspruch gegen die Pflege des starken Lebens Religion geworden.
(«Antichrist», § 5.) Der Stifter dieser Religion lehrte: daß vor Gott das verächtlich
ist, was vor den Menschen Wert hat. In dem «Gottesreich» will der Christ alles
verwirklicht finden, was ihm auf Erden mangelhaft erscheint. Das Christentum ist
die Religion, die dem Menschen alle Sorge für das irdische Leben benehmen will:
es ist die Religion der Schwachen, die sich gerne als Gebot vorsetzen lassen:
«Widerstrebe nicht dem Bösen und dulde alles Ungemach», weil sie nicht stark
genug sind zum Widerstande. Der Christ hat keinen Sinn für die vornehme
Persönlichkeit, die aus ihrer eigenen Wirklichkeit ihre Kraft schöpfen will. Er
glaubt, der Blick für das Menschenreich verderbe die Sehkraft für das Gottesreich.
Auch die vorgeschritteneren Christen, die nicht mehr glauben, daß sie am Ende der
Tage in ihrer leibhaftigen Gestalt wieder auferstehen werden, um entweder in das
Paradies aufgenommen oder in die Hölle verstoßen zu werden, träumen von
«göttlicher Vorsehung», von einer «übersinnlichen» Ordnung der Dinge. Auch sie
sind der Ansicht, daß sich der Mensch über seine bloß irdischen Ziele erheben und
in ein ideales Reich einfügen müsse. Sie glauben, daß das Leben einen rein
geistigen Hintergrund habe, und daß es erst dadurch einen Wert erhalte. Nicht die
Instinkte für Gesundheit, Schönheit, Wachstum, Wohlgeratenheit, Dauer, für
Häufung von Kräften will das Christentum pflegen, sondern den Haß gegen den
Geist, gegen Stolz, Mut, Vornehmheit, gegen das Selbstvertrauen und die Freiheit
des Geistes, den Haß gegen die Freuden der sinnlichen Welt, gegen die Freude und
Heiterkeit der Wirklichkeit, in der der Mensch lebt. («Antichrist», § 21.) Das
Christentum bezeichnet das Natürliche geradezu als «verwerflich». Im christlichen
Gotte ist ein jenseitiges Wesen, das heißt ein Nichts vergöttlicht, es ist der Wille
zum Nichts heilig gesprochen. («Antichrist», § 8.) Deshalb bekämpft Nietzsche im
ersten Buche seiner «Umwertung aller Werte» das Christentum. Und er wollte im
zweiten und dritten Buche auch die Philosophie und Moral der Schwachen
bekämpfen, die sich nur in der Rolle von Abhängigen wohlgefallen. Weil der
Typus des Menschen, den Nietzsche gezüchtet sehen will, das diesseitige Leben
nicht gering schätzt, sondern dieses Leben mit Liebe umfaßt und es zu hoch stellt,
um glauben zu können, daß es nur einmal gelebt werden solle, deshalb ist er «nach
der Ewigkeit brünstig» («Zarathustra», 3. Teil, «Die sieben Siegel») und möchte,
daß dieses Leben unendlich oft gelebt werden könne. Nietzsche läßt seinen
«Zarathustra» den «Lehrer der ewigen Wiederkunft» sein.



«Siehe, wir wissen ..., daß alle Dinge ewig wiederkehren und wir selber mit, und
daß wir schon ewige Male dagewesen sind, und alle Dinge mit uns.»
(«Zarathustra», 3. Teil, «Der Genesende».)

Eine bestimmte Meinung darüber zu haben, welche Vorstellung Nietzsche mit dem
Worte «ewige Wiederkunft» verknüpfte, scheint mir gegenwärtig nicht möglich zu
sein. Man wird darüber erst Genaueres sagen können, wenn die Aufzeichnungen
Nietzsches zu den unvollendeten Teilen seines «Willens zur Macht» in der zweiten
Abteilung der Gesamtausgabe seiner Werke vorliegen werden.



Die Philosophie Nietzsches als psycho-pathologisches Problem

I.

Nicht um die Behauptungen der Gegner Friedrich Nietzsches zu vermehren, ist das
Folgende geschrieben, sondern in der Absicht, einen Beitrag zur Erkenntnis dieses
Mannes von einem Gesichtspunkte aus zu liefern, der zweifellos bei der
Beurteilung seiner merkwürdigen Gedankengänge in Betracht kommt. Wer sich in
die Weltanschauung Friedrich Nietzsches vertieft, wird auf zahlreiche Probleme
stoßen, die nur vom Standpunkte der Psycho-Pathologie einer Aufhellung fähig
sind. Andererseits dürfte es gerade für die Psychiatrie von Wichtigkeit sein, sich
mit einer bedeutenden Persönlichkeit zu beschäftigen, die einen unermeßlich
großen Einfluß auf die Zeitkultur gewonnen hat. Auch trägt dieser Einfluß ein
wesentlich anderes Gepräge als die Wirkungen, die sonst von Philosophen auf ihre
Schüler ausgegangen sind. Denn Nietzsche wirkt auf seine Zeitgenossen nicht
durch die logische Kraft seiner Argumente. Die Ausbreitung seiner Anschauungen
ist vielmehr auf dieselben Gründe zurückzuführen, die es Schwärmern und
Fanatikern aller Zeiten möglich machen, ihre Rollen in der Welt zu spielen. Was
hier geboten werden soll, ist nicht etwa eine vollständige Erklärung des
Geisteszustandes Friedrich Nietzsches vom psychiatrischen Gesichtspunkt aus.
Eine solche Erklärung ist heute noch nicht möglich, weil ein vollständiges und
treues klinisches Krankheitsbild noch nicht vorliegt. Alles, was von seiner
Krankheitsgeschichte bisher in die Öffentlichkeit gedrungen ist, trägt den Charakter
des Lückenhaften und Widerspruchsvollen. Was aber heute durchaus möglich ist,
das ist die Betrachtung der Philosophie Nietzsches unter dem Gesichtswinkel der
Psycho-Pathologie. Die eigentliche Arbeit des Psychiaters wird vielleicht gerade da
einsetzen, wo diejenige des Psychologen, die hier geliefert werden soll, aufhört.
Diese Arbeit ist aber zu der vollkommenen Lösung des „Problems Nietzsche“
durchaus notwendig. Nur auf Grund einer solchen psycho-pathologischen
Symptomatologie wird der Psychiater seine Aufgabe lösen können. (1)

Eine Eigenschaft, die sich durch Nietzsches ganzes Wirken hindurchzieht, ist der
Mangel des Sinnes für objektive Wahrheit. Was die Wissenschaft als Wahrheit
anstrebt, das war für ihn im Grunde nie vorhanden. In der Zeit, die kurz vor dem
Ausbruche des völligen Wahnsinnes liegt, steigerte sich dieser Mangel zu einem
förmlichen Haß auf alles, was man logische Begründung nennt. «Honette Dinge
tragen wie honette Menschen ihre Gründe nicht so in der Hand. Es ist unanständig,
alle fünf Finger zu zeigen. Was sich erst beweisen lassen muß, ist wenig wert», sagt
er in der 1888, kurz vor der Erkrankung geschriebenen «Götzen-Dämmerung»
(Band VIII der Gesamtausgabe).



Weil ihm dieser Wahrheitssinn fehlte, hat er nie den Kampf durchgemacht, den so
viele durchzumachen haben, die durch ihre Entwickelung zum Aufgeben
anerzogener Meinungen gezwungen sind. Als er mit siebzehn Jahren konfirmiert
wird, ist er vollkommen gottgläubig. Ja, noch drei Jahre später, als er das
Gymnasium in Schulpforta verläßt, schreibt er: «Ihm, dem ich das Meiste
verdanke, bringe ich die Erstlinge meines Dankes; was kann ich ihm anderes opfern
als die warme Empfindung meines Herzens, das lebhafter als je seine Liebe
wahrnimmt, seine Liebe, die mich diese schönste Stunde meines Daseins erleben
ließ? Behüte er mich auch fernerhin, der treue Gott!» (E. Förster-Nietzsche: «Das
Leben Friedrich Nietzsches», I. S. 194.) In kurzer Zeit wird aus dem Gottgläubigen
ein vollkommener Atheist, ohne inneren Kampf. In den Lebenserinnerungen, die er
1888 unter dem Titel «Ecce homo» aufzeichnet, spricht er von seinen inneren
Kämpfen. «Religiöse Schwierigkeiten», sagt er da, «kenne ich nicht aus
Erfahrung...» «‹Gott›, ‹Unsterblichkeit der Seele›, ‹Erlösung›, ‹Jenseits›, lauter
Begriffe, denen ich keine Aufmerksamkeit, auch keine Zeit geschenkt habe, selbst
als Kind nicht, – ich war vielleicht nie kindlich genug dazu? – Ich kenne den
Atheismus durchaus nicht als Ergebnis, noch weniger als Ereignis: er versteht sich
bei mir aus Instinkt.» (M. G. Conrad: «Ketzerblut», S. 182.) Es ist bezeichnend für
Nietzsches Geisteskonstitution, daß er hier behauptet, er habe selbst als Kind den
angeführten religiösen Vorstellungen keine Aufmerksamkeit geschenkt. Aus der
Biographie, die seine Schwester geliefert hat, wissen wir, daß ihn seine
Klassenkameraden wegen seiner religiösen Äußerungen den «kleinen Pastor»
genannt haben. Aus alledem geht hervor, daß er die religiösen Überzeugungen
seiner Jugend mit großer Leichtigkeit überwunden hat.

Der psychologische Prozeß, durch den Nietzsche zu dem Inhalte seiner
Anschauungen kommt, ist nicht derjenige, den ein Mensch durchmacht, der auf
objektive Wahrheit ausgeht. Man kann das bereits an der Art beobachten, wie er zu
den grundlegenden Ideen seines ersten Werkes «Die Geburt der Tragödie aus dem
Geiste der Musik» kommt. Nietzsche nimmt an, daß der alten griechischen Kunst
zwei Triebe zugrunde liegen: Der apollonische und der dionysische. Durch den
apollonischen Trieb liefert der Mensch ein schönes Abbild der Welt, ein Werk der
ruhigen Betrachtung. Durch den dionysischen Trieb versetzt sich der Mensch in
einen Rauschzustand; er betrachtet nicht allein die Welt; er durchdringt sich mit
den ewigen Mächten des Seins und bringt diese selbst in seiner Kunst zum
Ausdrucke. Das Epos, das plastische Bildwerk, sind Erzeugnisse der apollinischen
Kunst. Das lyrische, das musikalische Kunstwerk entspringen dem dionysischen
Triebe. Der dionysisch gestimmte Mensch durchdringt sich mit dem Weltgeiste und
bringt dessen Wesen durch seine eigenen Äußerungen zum Vorschein. Er wird
selbst Kunstwerk.



«Singend und tanzend äußert sich der Mensch als Mitglied einer höheren
Gemeinsamkeit: Er hat das Gehen und Sprechen verlernt und ist auf dem Wege,
tanzend in die Lüfte emporzufliegen. Aus seinen Gebärden spricht die
Verzauberung». («Geburt der Tragödie», § 1) In diesem dionysischen Zustande
vergißt der Mensch sich selbst, er fühlt sich nicht mehr als Individuum, sondern als
ein Organ des allgemeinen Weltwillens. In den Festspielen, die zu Ehren des Gottes
Dionysus veranstaltet wurden, sieht Nietzsche dionysische Äußerungen des
menschlichen Geistes. Er stellt sich nun vor, daß die dramatische Kunst bei den
Griechen aus solchen Spielen entstanden ist. Eine höhere Vereinigung des
Dionysischen mit dem Apollinischen habe sich vollzogen. Im ältesten Drama
wurde ein apollinisches Abbild des dionysisch erregten Menschen geschaffen.

Zu solchen Vorstellungen ist Nietzsche durch die Schopenhauersche Philosophie
gekommen. Er hat einfach die «Welt als Wille und Vorstellung» in das
Künstlerische umgesetzt. Die Welt der Vorstellung ist nicht die wirkliche; sie ist
nur ein subjektives Abbild, das unsere Seele von den Dingen erschafft. Durch
Betrachtung kommt der Mensch nach Schopenhauers Meinung überhaupt nicht zu
dem eigentlichen Wesen der Welt. Dieses enthüllt sich ihm in seinem Willen. Die
Kunst der Vorstellung ist die apollinische; die des Willens die dionysische.
Nietzsche brauchte nur einen kleinen Schritt über Schopenhauer hinauszugehen,
und er war dort angelangt, wo er in der «Geburt der Tragödie» steht. Schopenhauer
selbst hat der Musik schon eine Ausnahmestellung unter den Künsten angewiesen.
Er nennt alle anderen Künste bloße Abbilder des Willens; die Musik nennt er eine
unmittelbare Äußerung des Urwillens selbst.

Nun hat Schopenhauer niemals auf Nietzsche so gewirkt, daß man sagen könnte,
dieser wurde sein Anhänger. In der Schrift «Schopenhauer als Erzieher» schildert
Nietzsche den Eindruck, den er von der Lehre des pessimistischen Philosophen
erhalten hat: «Schopenhauer redet mit sich, oder wenn man sich durchaus einen
Zuhörer denken will, so denke man sich den Sohn, welchen der Vater unterweist.
Es ist ein redliches, derbes, gutmütiges Aussprechen, vor einem Hörer, der mit
Liebe hört. Solche Schriftsteller fehlen uns. Das kräftige Wohlgefühl des
Sprechenden umfängt uns beim ersten Tone seiner Stimme; es geht uns ähnlich wie
beim Eintritt in den Hochwald, wir atmen tief und fühlen uns auf einmal wiederum
wohl. Hier ist eine immer gleichartige, stärkende Luft, so fühlen wir; hier ist eine
gewisse unnachahmliche Unbefangenheit und Natürlichkeit, wie sie Menschen
haben, die in sich zu Hause, und zwar in einem sehr reichen Hause Herren sind.»
Dieser ästhetische Eindruck ist ausschlaggebend für Nietzsches Stellung zu
Schopenhauer. Um die Lehre war es ihm gar nicht zu tun.



Unter den Aufzeichnungen, die er sich zu derselben Zeit gemacht hat, als er die
hymnusartige Schrift «Schopenhauer als Erzieher» verfaßte, findet man die
folgende: «Ich bin ferne davon zu glauben, daß ich Schopenhauer richtig
verstanden habe, sondern nur mich selber habe ich durch Schopenhauer ein
weniges besser verstehen gelernt; das ist es, weshalb ich ihm die größte
Dankbarkeit schuldig bin. Aber überhaupt scheint es mir nicht so wichtig zu sein,
wie man es jetzt nimmt, daß bei irgend einem Philosophen genau ergründet und ans
Licht gebracht werde, was er eigentlich im strengsten Wortverstande gelehrt habe,
was nicht: eine solche Erkenntnis ist wenigstens nicht für Menschen geeignet,
welche eine Philosophie für ihr Leben, nicht eine neue Gelehrsamkeit für ihr
Gedächtnis suchen: und zuletzt bleibt es mir unwahrscheinlich, daß so etwas
wirklich ergründet werden kann.» (Nietzsches Werke, Band X, S. 285f.)

Nietzsche baut also seine Ideen über die «Geburt der Tragödie» auf der Grundlage
eines philosophischen Lehrgebäudes auf, von dem er es dahingestellt sein läßt, ob
er es richtig verstanden hat. Er sucht nicht nach logischer, sondern lediglich nach
ästhetischer Befriedigung.

Ein weiterer Beleg für seinen Mangel an Wahrheitssinn liefert sein Verhalten
während der Abfassung der Schrift «Richard Wagner in Bayreuth» im Jahre 1876.
Er schrieb in dieser Zeit nicht nur alles nieder, was er zum Lobe Wagners
vorzubringen hatte, sondern manche der Ideen, die er dann später im «Fall
Wagner» gegen Wagner vorbrachte. In die Schrift «Richard Wagner in Bayreuth»
nahm er nur dasjenige auf, was zur Verherrlichung Richard Wagners und seiner
Kunst dienen konnte; die argen, ketzerischen Urteile hielt er zunächst in seinem
Pulte zurück. So verfährt natürlich nicht jemand, der Sinn für objektive Wahrheit
hat. Nicht eine wahre Charakteristik Wagners wollte Nietzsche liefern, sondern ein
Loblied wollte er dem Meister singen.

Höchst bezeichnend ist, wie Nietzsche sich verhält, als ihm 1876 in Paul Ree eine
Persönlichkeit entgegentritt, die eine Reihe derjenigen Probleme, welche wie
namentlich die ethischen auch im Interessenkreise Nietzsches lagen, ganz im Geiste
streng objektiver Wissenschaftlichkeit betrachtete. Diese Art, die Dinge anzusehen,
wirkte auf Nietzsche wie eine neue Offenbarung. Er bewundert diese reine
Wahrheitsforschung, die frei von allem Romantizismus ist. Fräulein Malwida von
Meysenbug, die geistvolle Verfasserin der «Memoiren einer Idealistin», erzählt in
ihrem vor kurzem erschienenen Buche: «Der Lebensabend einer Idealistin» von
Nietzsches Stellung zu Rées Betrachtungsweise im Jahre 1876. Sie gehörte damals
zu dem Kreise von Menschen in Sorrent, innerhalb dessen sich Nietzsche und Rées
näher traten.



«Wie sehr seine (Rées) Art, die philosophischen Probleme zu erklären, auf
Nietzsche Eindruck machte, ersah ich aus manchen Gesprächen.» Sie teilt eine
Stelle aus einem solchen Gespräche mit: «Es sei – sagte Nietzsche – der Irrtum
aller Religionen, eine transzendentale Einheit hinter der Erscheinung zu suchen,
und das sei auch der Irrtum der Philosophie und des Schopenhauerschen
Gedankens von der Einheit des Willens zum Leben. Die Philosophie sei ein ebenso
ungeheurer Irrtum wie die Religion. Das allein Wertvolle und Gültige sei die
Wissenschaft, welche allmählich Stein an Stein füge, um ein sicheres Gebäude
aufzuführen.» Dies spricht eine deutliche Sprache. Nietzsche, dem selbst der Sinn
für objektive Wahrheit mangelte, vergötterte ihn geradezu, als er ihm bei jemand
anderem entgegentritt. Als Folge tritt aber bei ihm nun nicht etwa selbst die
Hinwendung zur objektiven Wissenschaftlichkeit auf. Die Art seines eigenen
Produzierens bleibt dieselbe, die sie vorher war. Auch jetzt wirkt also die Wahrheit
nicht durch ihre logische Natur auf ihn, sondern sie macht ihm einen ästhetisch
wohlgefälligen Eindruck. Er singt in seinen beiden Bänden «Menschliches,
Allzumenschliches» (1878) der objektiven Wissenschaftlichkeit ein Loblied nach
dem andern; er selbst aber wendet die Methode dieser Wissenschaftlichkeit
durchaus nicht an. Ja, er schreitet auf seiner Bahn in der Weise fort, daß er 1881
auf dem Standpunkte anlangte, aller Wahrheit den Krieg zu erklären. Nietzsche
stellt nämlich in dieser Zeit eine Behauptung auf, durch die er sich in bewußten
Gegensatz stellt zu den Anschauungen, welche die Naturwissenschaft vertritt.
Diese Behauptung ist seine vielbesprochene Lehre von der «Ewigen Wiederkunft»
aller Dinge. Er fand in Dührings «Kursus der Philosophie» eine Ausführung, die
den Beweis liefern sollte, daß eine ewige Wiederholung gleicher Weltereignisse
mit den Grundsätzen der Mechanik nicht vereinbar sei. Gerade dies reizte ihn, eine
solche ewige, periodische Wiederholung gleicher Weltereignisse anzunehmen.
Alles, was heute geschieht, soll schon unzählige Male dagewesen sein, und soll
sich unzählige Male wiederholen. Er spricht in dieser Zeit auch aus, welchen Reiz
es für ihn hat, zu allgemein anerkannten Wahrheiten die Gegenmeinungen
aufzustellen. «Was ist die Reaktion der Meinungen? Wenn eine Meinung aufhört,
interessant zu sein, so sucht man ihr einen Reiz zu verleihen, indem man sie an ihre
Gegenmeinung hält. Gewöhnlich aber verführt die Gegenmeinung und macht nun
neue Bekenner: sie ist inzwischen interessanter geworden.» (Nietzsches Werke,
Band XI, S. 65.) Und weil er einsieht, daß seine Gegenmeinung zu den alten
naturwissenschaftlichen Wahrheiten nicht stimmt, stellt er die Behauptung auf, daß
diese Wahrheiten selbst nicht Wahrheiten, sondern Irrtümer seien, welche die
Menschen nur angenommen hätten, weil sie sich im Leben nützlich erwiesen. Die
Grundwahrheiten der Mechanik und Naturwissenschaft seien eigentlich Irrtümer;
dies wollte er in einem Werke ausführen, zu dem er 1881 den Plan entwarf.



Das alles versuchte er nur um der Idee von der «Ewigen Wiederkehr» willen. Die
logisch zwingende Kraft der Wahrheit sollte geleugnet werden, um eine dem
Wesen dieser Wahrheit zuwiderlaufende Gegenmeinung aufstellen zu können.

Allmählich nahm Nietzsches Kampf gegen die Wahrheit noch stärkere
Dimensionen an. In der Schrift «Jenseits von Gut und Böse» fragt er 1885 bereits,
ob denn die Wahrheit überhaupt irgend einen Wert habe. «Der Wille zur Wahrheit,
der uns noch zu manchem Wagnisse verführen wird, jene berühmte Wahrhaftigkeit,
von der alle Philosophen bisher mit Ehrerbietung geredet haben, was für Fragen hat
dieser Wille zur Wahrheit uns schon vorgelegt? Welche wunderlichen, schlimmen,
fragwürdigen Fragen? Das ist bereits eine lange Geschichte – und doch scheint es,
daß sie kaum eben angefangen hat ... Gesetzt, wir wollen Wahrheit, warum nicht
lieber Unwahrheit?»

Solche Fragen können selbstverständlich auch bei einem durchaus logischen Kopfe
auftreten. Die Erkenntnistheorie hat sich mit diesen Fragen zu beschäftigen. Bei
einem wirklichen Denker tritt aber als natürliche Folge des Auftauchens solcher
Fragen die Untersuchung nach den Quellen des menschlichen Erkennens ein. Für
ihn beginnt eine Welt subtilster, philosophischer Probleme. Das alles ist bei
Nietzsche nicht der Fall. Er tritt überhaupt in kein Verhältnis zu diesen Fragen, das
mit Logik etwas zu tun hat. «Ich erwarte immer noch, daß ein philosophischer Arzt
im ausnahmsweisen Sinne des Wortes – ein solcher, der dem Probleme der
Gesamt-Gesundheit von Volk, Zeit, Rasse, Menschheit nachzugehen hat – einmal
den Mut haben wird, meinen Verdacht auf die Spitze zu bringen und den Satz zu
wagen: Bei allem Philosophieren handelte es sich bisher gar nicht um ‹Wahrheit›,
sondern um etwas anderes, sagen wir um Gesundheit, Zukunft, Wachstum Macht,
Leben ...» So schrieb Nietzsche im Herbste 1886. (In der Vorrede zur zweiten
Auflage der «Fröhlichen Wissenschaft».) Man sieht, in Nietzsche ist die Neigung
vorhanden, einen Gegensatz von Lebensnützlichkeit, Gesundheit, Macht und so
weiter und Wahrheit zu empfinden. Dem natürlichen Empfinden entspricht es, hier
nicht einen Gegensatz, sondern eine Harmonie anzunehmen. Es erscheint bei
Nietzsche die Frage nach dem Werte der Wahrheit nicht als ein
erkenntnistheoretisches Bedürfnis, sondern eben als ein Ausfluß seines Mangels an
objektivem Wahrheitssinn überhaupt. Grotesk tritt das zutage in einem Satze, der
auch in der eben genannten Vorrede steht:



«Und was unsre Zukunft betrifft: man wird uns schwerlich wieder auf den Pfaden
jener ägyptischen Jünglinge finden, welche nachts Tempel unsicher machen,
Bildsäulen umarmen und durchaus alles, was mit guten Gründen verdeckt gehalten
wird, entschleiern, aufdecken, in helles Licht stellen wollen. Nein, dieser schlechte
Geschmack, dieser Wille zur Wahrheit, zur ‹Wahrheit um jeden Preis›, dieser
Jünglings-Wahnsinn in der Liebe zur Wahrheit – ist uns verleidet.» Aus dieser
seiner Abneigung gegen die Wahrheit entsprang Nietzsches Haß gegen Sokrates.
Der Trieb nach Objektivität in diesem Geiste hatte für ihn etwas geradezu
Abstoßendes. In seiner «Götzen-Dämmerung» (1888) kommt das in der schärfsten
Weise zum Ausdrucke: «Sokrates gehörte seiner Herkunft nach zum niedersten
Volk: Sokrates war Pöbel. Man weiß, man sieht es selbst noch, wie häßlich er war
... Sokrates war ein Mißverständnis.»

Man vergleiche die philosophische Skepsis anderer Persönlichkeiten mit dem
Kampfe gegen die Wahrheit, den Nietzsche führt. Gewöhnlich liegt dieser Skepsis
gerade ein ausgesprochener Sinn für die Wahrheit zugrunde. Der Trieb nach
Wahrheit treibt den Philosophen, ihren Wert, ihre Quellen, ihre Grenzen zu
erforschen. Bei Nietzsche ist dieser Trieb nicht vorhanden. Und die Art, wie er den
Erkenntnisproblemen zu Leibe geht, ist nur ein Erzeugnis seines fehlerhaften
Wahrheitssinnes. Daß ein solcher Mangel in einer genialen Persönlichkeit in
anderer Weise zum Vorschein kommt, als in einer untergeordneten, ist begreiflich.
So groß auch der Abstand ist zwischen Nietzsche und dem psychopathisch
Minderwertigen, dem im alltäglichen Leben der Sinn für Wahrheit fehlt, qualitativ
hat man es hier wie dort mit derselben ans Pathologische mindestens grenzenden
psychologischen Eigentümlichkeit zu tun.



II.

In Nietzsches Gedankenwelt offenbart sich ein Zerstörungstrieb, der ihn in der
Beurteilung gewisser Anschauungen und Überzeugungen weit über das
hinausgehen ließ, was als Kritik psychologisch begreiflich erscheint. Es ist
bezeichnend, daß sich der weitaus größte Teil alles dessen, was Nietzsche
geschrieben hat, als Ergebnis dieses zerstörenden Triebes darstellt. In der «Geburt
der Tragödie» wird die ganze abendländische Kulturentwickelung von Sokrates
und Euripides bis zu Schopenhauer und Richard Wagner als ein Irrweg hingestellt.
Die «Unzeitgemäßen Betrachtungen», an denen er 1873 zu arbeiten begann,
werden mit der entschiedenen Absicht begonnen, «die ganze Tonleiter» seiner
«Feindseligkeiten abzusingen». Von den zwanzig projektierten sind vier dieser
Betrachtungen fertig geworden. Zwei davon sind Kampfschriften, die in
grausamster Weise die Schwächen des angegriffenen Gegners oder der Nietzsche
unsympathischen Anschauung aufspüren, ohne sich im Geringsten um die relative
Berechtigung des Bekämpften zu kümmern. Die beiden anderen sind zwar
Lobeshymnen auf zwei Persönlichkeiten; doch hat Nietzsche im Jahre 1888 (im
«Fall Wagner») nicht nur alles zurückgenommen, was er zur Verherrlichung
Wagners 1876 gesagt hat, sondern er hat das Erscheinen der Wagnerschen Kunst,
die er zuerst als Rettung und Wiedergeburt der ganzen abendländischen Kultur
pries, später als die größte Gefahr für diese Kultur hingestellt. Und auch über
Schopenhauer schreibt er 1888: «Er hat, der Reihe nach, die Kunst, den Heroismus,
das Genie, die Schönheit, ... den Willen zur Wahrheit, die Tragödie als
Folgeerscheinung der ‹Verneinung› oder der Verneinungs-Bedürftigkeit des
‹Willens› interpretiert – die größte psychologische Falschmünzerei, die es, das
Christentum abgerechnet, in der Geschichte gibt. Genauer zugesehn ist er darin
bloß der Erbe der christlichen Interpretation: nur daß er auch das vom Christentum
Abgelehnte, die großen Kultur-Tatsachen der Menschheit noch in einem
christlichen, das heißt nihilistischen Sinne gutzuheißen wußte.» Also selbst
Erscheinungen gegenüber, die Nietzsche einmal bewundert hat, ruht sein
Zerstörungstrieb nicht. Auch in den vier Schriften, die von 1878 bis 1882
erscheinen, überwiegt die Tendenz, anerkannte Richtungen zu zerstören, wesentlich
dasjenige, was Nietzsche selbst Positives vorbringt. Es kommt ihm fast gar nicht
darauf an, nach neuen Einsichten zu suchen, als vielmehr darauf, die bestehenden
zu erschüttern. Er schreibt 1888 im «Ecce homo» über das Zerstörungswerk, das er
1876 mit «Menschliches, Allzumenschliches» begann: «Ein Irrtum nach dem
andern wird gelassen aufs Eis gelegt, das Ideal wird nicht widerlegt – es erfriert...



Hier zum Beispiel erfriert ‹das Genie›; eine Ecke weiter erfriert ‹der Heilige›; unter
einem dicken Eiszapfen erfriert ‹der Held›; am Schlusse erfriert ‹der Glaube›, die
sogenannte ‹Überzeugung›, auch das ‹Mitleiden› kühlt sich bedeutend ab – fast
überall erfriert das ‹Ding an sich ...»› «Menschliches, Allzumenschliches..., mit
dem ich bei mir allem eingeschleppten ‹höheren Schwindel›, ‹Idealismus›,
‹schönem Gefühl› und andren Weiblichkeiten ein jähes Ende bereitete ...» Diese
Zerstörungssucht treibt Nietzsche dazu, die Opfer, auf die er verfallen ist, mit
geradezu blinder Wut zu verfolgen. Er bringt für eine Idee, für eine Persönlichkeit,
die er ablehnen zu müssen glaubt, Urteile auf, die in gar keinem Verhältnisse zu
den Gründen stehen, die er für seine Ablehnung anzuführen hat. Die Art, wie er
gegnerische Meinungen verfolgt, ist nicht dem Grade, sondern nur der Art nach
verschieden von derjenigen, wie typische Querulanten ihre Gegner verfolgen. Es
kommt dabei weniger auf den Inhalt der Urteile an, die Nietzsche vorbringt. Man
kann ihm bezüglich dieses Inhaltes oftmals Recht geben. Aber man wird selbst in
Fällen, wo er zweifellos bis zu einem gewissen Grade im Recht ist, zugeben
müssen, daß der Weg, auf dem er zu seinen Urteilen gelangt, eine Verzerrung im
psychologischen Sinne darstellt. Nur das Faszinierende seiner Ausdrucksform, nur
die künstlerische Behandlung der Sprache kann bei Nietzsche über diese Tatsache
hinwegtäuschen. Die intellektuelle Zerstörungslust Nietzsches wird aber besonders
klar, wenn man bedenkt, wie wenig positive Ideen er den Anschauungen
entgegenzusetzen vermag, die er angreift. Er behauptet von der ganzen bisherigen
Kultur, sie habe ein ganz falsches Menschenideal verwirklicht; er setzt diesem
verwerflichen Typus Mensch seine Vorstellung des «Übermenschen» entgegen. Als
Beispiel eines Übermenschen schwebt ihm ein echter Zerstörer vor: Cesare Borgia.
Sich einen solchen Zerstörer in einer wichtigen historischen Rolle vorzustellen,
bereitet ihm eine wahre geistige Wollust. «Ich sehe die Möglichkeit vor mir, von
einem vollkommen überirdischen Zauber und Farbenreiz – es scheint mir, daß sie
in allen Schaudern raffinierter Schönheit erglänzt, daß eine Kunst in ihr am Werke
ist, so göttlich, so teufelsmäßig-göttlich, daß man Jahrtausende umsonst nach einer
zweiten solchen Möglichkeit durchsucht; ich sehe ein Schauspiel, so sinnreich, so
wunderbar paradox zugleich, daß alle Gottheiten des Olymps einen Anlaß zu einem
unsterblichen Gelächter gehabt hätten – Cesare Borgia als Papst... Versteht man
mich? Wohlan, das wäre der Sieg gewesen, nach dem ich heute verlange – damit
war das Christentum abgeschafft!» (Nietzsches Werke, Band VIII) Wie bei
Nietzsche der Sinn für Zerstörung den für Aufbau überwiegt, das geht aus der
Disposition seines letzten Werkes hervor, seiner «Umwertung aller Werte». Drei
Viertel davon sollen rein negative Arbeit leisten.



Er will bieten eine Vernichtung des Christentums unter dem Titel «Der Antichrist»,
eine Vernichtung aller bisherigen Philosophie, die er eine «nihilistische
Bewegung» nannte, unter der Überschrift: «Der freie Geist», und eine Vernichtung
aller bisherigen Moralbegriffe: «Der Immoralist». Er nannte diese Moralbegriffe
die «verhängnisvollste Art von Unwissenheit». Erst das letzte Kapitel kündet etwas
Positives an: «Dionysos, Philosophie der ewigen Wiederkunft.» (Nietzsches
Werke, Band VIII, S. III, Anhang.) Für diesen positiven Teil seiner Philosophie hat
er aber nie einen erheblichen Inhalt gewinnen können.

Nietzsche schreckt nicht vor den ärgsten Widersprüchen zurück, wenn es sich
darum handelt, irgend eine Vorstellungsrichtung, eine Kulturerscheinung zu
zerstören. Als es ihm 1888 im «Antichrist» darum zu tun ist, die Schädlichkeit des
Christentums darzustellen, setzt er dieses mit folgenden Worten in Gegensatz zu
den älteren Kulturerscheinungen: «Die ganze Arbeit der antiken Kultur umsonst:
ich habe kein Wort dafür, das mein Gefühl über etwas so Ungeheures ausdrückt ...
Wozu Griechen? Wozu Römer? – Alle Voraussetzungen zu einer gelehrten Kultur,
alle wissenschaftlichen Methoden waren bereits da, man hatte die große, die
unvergleichliche Kunst, gut zu lesen, bereits festgestellt – diese Voraussetzung zur
Tradition der Kultur, zur Einheit der Wissenschaft; die Naturwissenschaft im
Bunde mit der Mathematik und Mechanik war auf dem allerbesten Wege – der
Tatsachensinn, der letzte und wertvollste aller Sinne, hatte seine Schulen, seine
bereits Jahrhunderte alte Tradition! ... – Und nicht durch ein Natur-Ereignis über
Nacht verschüttet! . .. Sondern von listigen, heimlichen, unsichtbaren, blutarmen
Vampyren zuschanden gemacht!... – Man lese nur irgend einen christlichen
Agitator, den heiligen Augustin zum Beispiel, um zu begreifen, um zu riechen, was
für unsaubere Gesellen damit obenauf gekommen sind.» (Werke, Band VIII,
S.307/308.) Die Kunst, zu lesen, hat Nietzsche gründlich verachtet bis zu dem
Zeitpunkte, wo er sie verteidigte, um das Christentum zu bekämpfen. Es sei nur
einer seiner Sätze über diese Kunst angeführt: «Mir steht nun einmal fest, daß eine
einzige Zeile geschrieben zu haben, welche es verdient, von Gelehrten späterer Zeit
kommentiert zu werden, das Verdienst des größten Kritikers aufwiegt. Es liegt eine
tiefe Bescheidenheit im Philologen. Texte verbessern ist eine unterhaltende Arbeit
für Gelehrte, es ist ein Rebusraten; aber man sollte es für keine zu wichtige Sache
ansehen. Schlimm, wenn das Altertum weniger deutlich zu uns redete, weil eine
Million Worte im Wege stünden!» (Werke, Band X, S. 341.) Und über den Bund
des Tatsachensinnes mit Mathematik und Mechanik bringt Nietzsche 1882 in seiner
«Fröhlichen Wissenschaft» folgendes vor:



«Daß allein eine Welt-Interpretation im Rechte sei ... die Zählen, Rechnen, Wägen,
Sehen und Greifen und nichts weiter zuläßt, das ist eine Plumpheit und Naivität,
gesetzt, daß es keine Geisteskrankheit, kein Idiotismus ist.»

«Wollen wir uns wirklich dergestalt das Dasein zu einer Rechenknechts-Übung und
Stubenhockerei für Mathematiker herabwürdigen lassen?» (Werke, Band V, S.
330/331.)



III.

In unverkennbarer Weise kann man bei Nietzsche eine gewisse Inkohärenz der
Vorstellungen beobachten. Wo nur logische Vorstellungsassoziationen am Platze
wären, treten bei ihm Gedankenzusammenhänge auf, die auf bloß äußerlichen,
zufälligen Merkmalen, zum Beispiel Klangähnlichkeit der Worte, oder auf
metaphorischen Beziehungen beruhen, die an der Stelle, wo die Begriffe gebraucht
werden, gleichgültig sind. An einer Stelle in «Also sprach Zarathustra», wo die
Zukunfts- den Gegenwartsmenschen gegenübergestellt werden, finden wir folgende
Ausschweifung der Phantasie: «Dem Winde tut mir gleich, wenn er aus seinen
Berghöhlen stürzt: nach seiner eigenen Pfeife will er tanzen, die Meere zittern und
hüpfen unter seinen Fußstapfen. Der den Eseln Flügel gibt, der Löwinnen melkt,
gelobt sei dieser gute unbändige Geist, der allem Heute und allem Pöbel wie ein
Sturmwind kommt, – der Distel- und Tiftelköpfen feind ist und allen welken
Blättern und Unkräutern: gelobt sei dieser wilde gute freie Sturmgeist, welcher auf
Mooren und Trübsalen wie auf Wiesen tanzt! Der die Pöbel-Schwindhunde haßt
und alles mißratene düstere Gezücht: gelobt sei dieser Geist aller freien Geister, der
lachende Sturm, welcher allen Schwarzsüchtigen, Schwärsüchtigen Staub in die
Augen bläst!» (Werke, Band VI, S. 429 f) Im «Antichrist» findet sich folgender
Gedanke, in dem das Wort «Wahrheit» in ganz äußerlichem Sinne den Anlaß zu
einer Ideenassoziation an einer wichtigen Stelle gibt: «Habe ich noch zu sagen, daß
im ganzen Neuen Testament bloß eine einzige Figur vorkommt, die man ehren
muß? Pilatus, der römische Statthalter. Einen Judenhandel ernst zu nehmen – dazu
überredet er sich nicht. Ein Jude mehr oder weniger – was liegt daran?... Der
vornehme Hohn eines Römers, vor dem ein unverschämter Mißbrauch mit dem
Worte «Wahrheit» getrieben wird, hat das Neue Testament mit dem einzigen Worte
bereichert, das Wert hat ... das seine Kritik, seine Vernichtung selbst ist: ‹Was ist
Wahrheit!› ...» (Werke, Band VIII, S. 280 f) Es gehört durchaus in die Klasse
inkohärenter Vorstellungsassoziationen, wenn in «Jenseits von Gut und Böse» am
Schlusse einer Abhandlung über den Wert der deutschen Kultur folgender Satz
steht, der hier mehr sein soll als eine stilistische Pointe: «Es ist für ein Volk klug,
sich für tief, für ungeschickt, für gutmütig, für redlich, für unklug geltend zu
machen, gelten zu lassen: es könnte sogar – tief sein! Zuletzt: man soll seinem
Namen Ehre machen – man heißt nicht umsonst, das ‹tiusche› Volk, das Täusche-
Volk...»



Je intimer man sich mit Nietzsches Gedankenentwickelung beschäftigt, desto mehr
kommt man zu der Überzeugung, daß es hier überall Absprünge gibt von dem, was
noch psychologisch erklärbar ist. Der Trieb, sich zu isolieren, sich von der
Außenwelt abzuschließen, liegt tief in seiner geistigen Organisation begründet. Er
spricht sich im «Ecce homo» selbst charakteristisch genug darüber aus: «Mir eignet
eine vollkommen unheimliche Reizbarkeit des Reinlichkeits-Instinktes, so daß ich
die Nähe oder – was sage ich? – das Innerlichste, die ‹Eingeweide› jeder Seele
physiologisch wahrnehme – rieche. Ich habe an dieser Reizbarkeit psychologische
Fühlhörner, mit denen ich jedes Geheimnis betaste und in die Hand bekomme: der
viele verborgene Schmutz auf dem Grunde mancher Natur, vielleicht in schlechtem
Blut bedingt, aber durch Erziehung übertüncht, wird mir fast bei der ersten
Berührung schon bewußt. Wenn ich recht beobachtet habe, empfinden solche
meiner Reinlichkeit unzuträgliche Naturen die Vorsicht meines Ekels auch
ihrerseits: sie werden damit nicht wohlriechender... Das macht mir aus dem
Verkehr mit Menschen keine kleine Gedulds-Probe; meine Humanität besteht nicht
darin, mitzufühlen, wie der Mensch ist, sondern es auszuhalten, daß ich ihn
mitfühle... Meine Humanität ist eine beständige Selbstüberwindung. – Aber ich
habe Einsamkeit nötig, will sagen, Genesung, Rückkehr zu mir, [146] den Atem
einer freien leichten spielenden Luft ... Der Ekel am Menschen, am ‹Gesindel› war
immer meine größte Gefahr.» – (M. G. Conrad: «Ketzerblut», S. 183f) Solche
Triebe liegen seinen Lehren über «Jenseits von Gut und Böse» und einer ganzen
Reihe seiner anderen Gedanken zugrunde. Er will eine Kaste vornehmer Menschen
erziehen, die aus dem Bereiche ihrer völligen Willkür heraus sich ihre Lebensziele
setzen. Und die ganze Geschichte ist ihm nur ein Mittel, solche wenigen
Herrennaturen zu züchten, die sich der ganzen übrigen Menschenmasse als Mittel
zu ihren persönlichen Zwecken bedienen. «Man mißversteht das Raubtier und den
Raubmenschen (zum Beispiele Cesare Borgia) gründlich, man mißversteht die
‹Natur›, so lange man noch nach einer ‹Krankhaftigkeit› im Grunde dieser
gesündesten aller tropischen Untiere und Gewächse sucht, oder gar nach einer
eingeborenen ‹Hölle› –: wie es bisher fast alle Moralisten getan haben», heißt es im
§ 197 von «Jenseits von Gut und Böse». Nietzsche sieht es als Wesentliches einer
richtigen Aristokratie an, daß sie «mit gutem Wissen das Opfer einer Unzahl
Menschen hinnimmt, welche um ihretwillen zu unvollständigen Menschen, zu
Sklaven, zu Werkzeugen herabgedrückt und vermindert werden müssen». (§ 258
von «Jenseits von Gut und Böse».) Aus dieser Quelle stammt bei Nietzsche auch
seine ans Engherzige grenzende Beurteilung der sozialen Frage. Die Arbeiter
müssen nach seiner Meinung Herde bleiben, sie dürfen nicht dazu erzogen werden,
sich als Zweck zu betrachten.



«Man hat die Instinkte, vermöge deren ein Arbeiter als Stand möglich, sich selber
möglich wird, durch die unverantwortlichste Gedankenlosigkeit in Grund und
Boden zerstört. Man hat den Arbeiter militärtüchtig gemacht, man hat ihm das
Koalitions-Recht, das politische Stimmrecht gegeben: was Wunder, wenn der
Arbeiter seine Existenz heute bereits als Notstand (moralisch ausgedrückt als
Unrecht –) empfindet? Aber was will man? nochmals gefragt. Will man einen
Zweck, muß man auch die Mittel wollen: will man Sklaven, so ist man ein Narr,
wenn man sie zu Herren erzieht.» (Werke, Band VIII, S. 153.)

In der letzten Phase seines Schaffens stellte er dann vollends die eigene Person in
den Mittelpunkt des Weltgeschehens. «Dies Buch gehört den Wenigsten. Vielleicht
lebt selbst noch keiner von ihnen. Es mögen die sein, welche meinen Zarathustra
verstehen: wie dürfte ich mich mit denen verwechseln, für welche heute schon
Ohren wachsen? – Erst das Übermorgen gehört mir. Einige werden posthum
geboren. Die Bedingungen, unter denen man mich versteht und dann mit
Notwendigkeit versteht – ich kenne sie nur zu genau ... Neue Ohren für neue
Musik. Neue Augen für das Fernste. Ein neues Gewissen für bisher stumm
gebliebene Wahrheiten ... Wohlan! Das allein sind meine Leser, meine rechten
Leser, meine vorherbestimmten Leser: was liegt am Rest? – Der Rest ist bloß
Menschheit. – Man muß der Menschheit überlegen sein durch Kraft, durch Höhe
der Seele – durch Verachtung ... (Werke, Band VIII, S. 215 f) Es bedeutet nur eine
Steigerung solcher Vorstellungen, wenn Nietzsche sich zuletzt mit Dionysos
identifiziert.

So konnte Nietzsche nur denken, weil ihm in seiner Isolierung jede Vorstellung
fehlte, inwiefern seine Anschauungen nur Nuancen dessen sind, was sich auch
sonst im Geistesleben des neunzehnten Jahrhunderts zur Herrschaft herauf-
gearbeitet hat. Auch fehlte ihm jede Erkenntnis des Zusammenhanges seiner Ideen
mit dem wissenschaftlichen Bestande seines Zeitalters. Was für andere sich als
Konsequenz gewisser Voraussetzungen ergibt, steht in seinem Gedankensysteme
isoliert da und wächst in dieser Isolierung zu einer Intensität an, die seinen
Lieblingsansichten durchaus den Charakter von Zwangsvorstellungen verleiht.
Seine ganze biologische Auffassung der Moralbegriffe trägt diesen Charakter. Die
ethischen Begriffe sollen nichts anderes sein als Äußerungen physiologischer
Prozesse. «Was ist Moralität! Ein Mensch, ein Volk hat eine physiologische
Veränderung erlitten, empfindet diese im Gemeingefühl und deutet sie sich in der
Sprache seiner Affekte und nach dem Grade seiner Kenntnisse aus, ohne zu
merken, daß der Sitz der Veränderung in der Physis ist. Wie als ob einer Hunger
hat und meint, mit Begriffen und Gebräuchen, mit Lob und Tadel ihn zu
beschwichtigen!» (Werke, Band XII, S. 35.)



Solche für eine naturwissenschaftliche Weltanschauung feststehende Begriffe
wirken auf Nietzsche als Zwangsvorstellungen, und er spricht von ihnen nicht mit
der Ruhe des Erkennenden, der die Tragweite seiner Ideen zu bemessen in der Lage
ist, sondern mit der Leidenschaft des Fanatikers und Schwärmers. Der Gedanke
von der Auslese der Besten im menschlichen «Kampf ums Dasein», dieser in der
Darwinistischen Literatur der letzten Jahrzehnte ganz heimische Gedanke, erscheint
bei Nietzsche als die Idee des «Übermenschen». Der Kampf gegen den
«Jenseitsglauben», den Nietzsche so leidenschaftlich in seinem «Zarathustra» führt:

er ist nur eine andere Form des Kampfes, den die materialistische und monistische
Naturlehre führt. Neu an Nietzsches Ideen ist im Grunde nur der Gefühlston, der
sich bei ihm an die Vorstellungen knüpft. Und dieser Gefühlston ist in seiner
Intensität nur zu begreifen, wenn man annimmt, daß diese Vorstellungen aus ihrem
systematischen Zusammenhange gerissen, wie Zwangsideen auf ihn wirken. So
auch ist nur die häufige Wiederholung derselben Vorstellung zu erklären, so der
unmotivierte Charakter, mit dem gewisse Gedanken oft auftreten. Dieses völlig
Unmotivierte können wir besonders an seiner Idee von der «Ewigen Wiederkunft»
aller Dinge und Vorgänge bemerken. Wie ein Komet tritt diese Idee in seinen
Werken aus der Zeit von 1882–1888 immer wieder auf. Nirgends erscheint sie in
einem inneren Zusammenhange mit dem, was er sonst vorbringt. Zu ihrer
Begründung wird so gut wie nichts vorgebracht. Überall aber wird sie wie eine
Lehre vorgetragen, die geeignet ist, die allertiefsten Erschütterungen in der ganzen
menschlichen Kultur hervorzurufen.

Man kann Nietzsches Geisteskonstitution nicht mit den Begriffen der Psychologie
verstehen; man muß die Psycho-Pathologie zu Hilfe rufen. Mit dieser Behauptung
soll nichts gegen das Genialische seines Schaffens gesagt werden. Am wenigsten
soll damit über Wahrheit oder Irrtum in seinen Ideen selbst etwas entschieden
werden. Nietzsches Genie hat mit dieser Untersuchung überhaupt nichts zu tun.
Das Genialische erscheint bei ihm durch ein pathologisches Medium hindurch.

Nicht die Genialität Friedrich Nietzsches soll aus seiner kranken Konstitution
erklärt werden. Nietzsche war Genie, trotzdem er krank war. Ein anderes ist es, die
Genialität selbst als krankhaften Geisteszustand erklären; ein anderes die
Gesamtpersönlichkeit eines Menschen von Genie unter Berücksichtigung des
Morbiden in seinem Wesen begreifen. Man kann ein Anhänger der Ideen
Nietzsches sein und doch der Meinung, daß die Art, wie er diese Ideen findet,
miteinander verbindet, wie er sie bewertet und vertritt, nur durch psycho-
pathologische Begriffe zu verstehen ist.



Man kann seinen schönen, großen Charakter, seine merkwürdige
Denkerphysiognomie bewundern und doch zugeben, daß in diesen Charakter, in
diese Physiognomie morbide Faktoren eingreifen. Das Problem Nietzsche hat
gerade dadurch sein großes Interesse, weil ein genialer Mensch Jahre hindurch mit
morbiden Elementen kämpft, weil er große Gedanken nur in einem
Zusammenhange vorzubringen vermag, der durch die Psycho-Pathologie erklärbar
wird. Nicht das Genie selbst, nur die Äußerungsform des Genies soll auf diesem
Wege erklärt werden. Die Medizin wird mit ihren Mitteln wichtiges beizutragen
haben zur Erklärung des Geistesbildes Nietzsches. Auch auf die Psycho-Pathologie
der Massen wird ein Licht fallen, wenn erst die Geistesart Nietzsches selbst
verstanden wird. Es ist ja klar, daß nicht der Inhalt von Nietzsches Lehre dieser so
viele Anhänger zugetragen hat, sondern daß ihre Wirkung vielfach gerade auf der
ungesunden Art beruht, wie Nietzsche seine Ideen vertreten hat. Wie ihm seine
Gedanken zumeist nicht ein Mittel waren, die Welt und den Menschen zu
begreifen, sondern psychische Entladungen, durch die er sich berauschen wollte, so
ist das auch bei vielen seiner Anhänger der Fall. Man sehe, wie er selbst das
Verhältnis der in seiner «Fröhlichen Wissenschaft» zusammengestellten Gedanken
zu seiner Empfindung schildert. «‹Fröhliche Wissenschaft›: das bedeutet die
Saturnalien eines Geistes, der einem furchtbaren langen Drucke geduldig
widerstanden hat – geduldig, streng, kalt, ohne sich zu unterwerfen, aber ohne
Hoffnung –, und der jetzt mit einem Male von der Hoffnung angefallen wird, von
der Hoffnung auf Gesundheit, von der Trunkenheit der Genesung. Was Wunder,
daß dabei viel Unvernünftiges und Närrisches ans Licht kommt, viel mutwillige
Zärtlichkeit, selbst auf Probleme verschwendet, die ein stachliches Fell haben und
nicht danach angetan sind, geliebkost und gelockt zu werden. Dies ganze Buch ist
eben nichts als eine Lustbarkeit nach langer Entbehrung und Ohnmacht, das
Frohlocken der wiederkehrenden Kraft, des neu erwachten Glaubens ...»
(Nietzsches Werke, Band V, S. 3f) Nicht um Wahrheit handelt es sich in diesem
Buche, sondern um Auffindung von Gedanken, an denen ein kranker Geist ein
Heilmittel für sich, ein Erheiterungsmittel haben kann.

Ein Geist, der durch seine Gedanken die Welt- und Menschenentwickelung
begreifen will, braucht neben der Gabe der Phantasie, die ihn auf diese Gedanken
bringt, auch die Selbstzucht, die Selbstkritik, durch die den Gedanken ihre
Bedeutung, ihre Tragweite, ihr Zusammenhang angewiesen wird. Diese Selbstzucht
ist bei Nietzsche nicht in großem Maße vorhanden. Die Ideen stürmen bei ihm
darauf los, ohne durch Selbstkritik in Schranken gewiesen zu werden. Zwischen der
Produktivität und der Logik besteht bei ihm kein Wechselverhältnis. Der Intuition
steht nicht ein entsprechendes Maß von kritischer Besonnenheit zur Seite.



So berechtigt es ist, den psychopathischen Ursprung gewisser religiöser
Vorstellungen und Sekten aufzuweisen, so berechtigt ist es auch, die Persönlichkeit
eines Menschen auf einen solchen Ursprung hin zu prüfen, der aus den in der
Psychologie in Betracht kommenden Gesetzen nicht zu erklären ist.



Anmerkung:

(1) Der Autor dieses Aufsatzes glaubt sich berufen, Nietzsches Anschauungen von
diesem Standpunkte aus zu betrachten, denn er hat bereits vor längerer Zeit ein Bild
dieser Anschauungen in seiner Schrift „Friedrich Nietzsche, ein Kämpfer gegen
seine Zeit“ geliefert, das diesem Geiste objektiv gerecht zu werden suchte, und in
dem er sich von jedem Seitenblick auf eine psycho-pathologische Erklärung fern
hielt. Der Verfasser will sich von seinen früher ausgesprochenen Überzeugungen
nicht etwa trennen, sondern nur das Problem von einer anderen Seite erfassen.



Friedrich Nietzsches Persönlichkeit und die Psycho-Pathologie

I.

«Wie die psychischen Vorgänge den Gehirnerregungen parallel gehen, geht die
physiologische Psychologie der Hirnphysiologie parallel. Wo die letztere ihr
genügende Erkenntnis noch nicht bietet, wird die physiologische Psychologie die
psychischen Erscheinungen wohl provisorisch rein als solche erforschen dürfen,
jedoch immer geleitet von dem Gedanken, daß auch für diese psychischen
Erscheinungen wenigstens die Möglichkeit eines Parallelismus zu zerebralen
Vorgängen nachgewiesen werden muß.» Auch wenn man diesen Satz Theodor
Ziehens (vgl. dessen «Leitfaden der physiologischen Psychologie», S. 2) nicht
unbedingt unterschreibt, wird man doch zugeben müssen, daß er sich für die
Methode der Psychologie außerordentlich fruchtbar erwiesen hat. Unter dem
Einflusse der Anschauung, welche er ausdrückt, ist diese Wissenschaft zu wirklich
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen gelangt. Aber man wird sich auch klar
darüber sein müssen, welch bedeutungsvolles Licht auf den Zusammenhang der
psychischen Erscheinungen mit den entsprechenden physiologischen Vorgängen
gerade die Beobachtung pathologischer Seelenerscheinungen wirft. Das
pathologische Experiment hat sowohl der Psychologie wie der Physiologie die
größten Dienste geleistet. Die abnormen Tatsachen des Seelenlebens klären uns
über die normalen auf. Besonders wichtig muß es aber erscheinen, die abnormen
Erscheinungen bis in die Gebiete hinein zu verfolgen, in denen sich die
Seelentätigkeit bis zu den höchsten geistigen Leistungen steigert.

Eine Persönlichkeit wie die Nietzsches bietet zu einer solchen Betrachtung
besondere Anhaltspunkte. Ein morbider Kern in seiner Persönlichkeit gab ihm
immer und immer wieder Veranlassung, auf die physiologische Grundlage seiner
Vorstellungen zurückzugehen. Er hat abwechselnd alle Töne angeschlagen, von der
poetischen Diktion bis zu den höchsten Gipfeln der begrifflichen Abstraktion. Er
spricht sich mit aller Schärfe darüber aus, wie seine Vorstellungsweise mit seinen
körperlichen Zuständen zusammenhängt. «Im Jahre 1879 legte ich meine Basler
Professur nieder, lebte den Sommer über wie ein Schatten in St. Moritz und den
nächsten Winter, den sonnenärmsten meines Lebens, als Schatten in Naumburg.
Dies war mein Minimum. In meinem sechsunddreißigsten Lebensjahre kam ich auf
den niedrigsten Punkt meiner Vitalität – ich lebte noch, doch ohne drei Schritte
weit vor mich zu sehen. ‹Der Wanderer und sein Schatten› entstand währenddem.
Unzweifelhaft, ich verstand mich damals auf Schatten ... Im Winter darauf, meinem
ersten Genueser Winter, brachte jene Versüßung und Vergeistigung, die mit einer
extremen Armut an Blut und Muskel beinahe bedingt ist, die ‹Morgenröte› hervor.



Die vollkommene Helle und Heiterkeit, selbst Exuberanz des Geistes, welche das
genannte Werk widerspiegelt, verträgt sich bei mir nicht nur mit der tiefsten
physiologischen Schwäche, sondern sogar mit einem Exzeß von Schmerzgefühl.»
«Mitten in Martern, die ein ununterbrochner dreitägiger Gehirn-Schmerz samt
mühseligem Schleim-Erbrechen mit sich bringt, – besaß ich eine Dialektiker-
Klarheit par excellence und dachte Dinge sehr kaltblütig durch, zu denen ich in
gesünderen Verhältnissen nicht Kletterer, nicht raffiniert, nicht kalt genug bin.
Meine Leser wissen vielleicht, inwiefern ich Dialektik als Dekadenz-Symptome
betrachte, zum Beispiel im allerberühmtesten Fall: im Fall des Sokrates.» – (Vgl.
M. G. Conrad: «Ketzerblut», S. 186, und Elisabeth Förster-Nietzsche: «Das Leben
Friedrich Nietzsches» II, I, S. 328.)

Nietzsche betrachtet den Wechsel seiner Vorstellungsarten geradezu als das
Ergebnis der Veränderlichkeit in seinen körperlichen Zuständen. «Ein Philosoph,
der den Gang durch viele Gesundheiten gemacht hat und immer wieder macht, ist
auch durch ebensoviele Philosophien hindurchgegangen: er kann eben nicht
anders, als seinen Zustand jedesmal in die geistigste Form und Ferne umzusetzen, –
diese Kunst der Transfiguration ist eben Philosophie.» (Werke, Band V, S. 8.) In
seinen 1888 niedergeschriebenen Lebenserinnerungen «Ecce homo» spricht
Nietzsche davon, wie er aus der Krankheit heraus den Antrieb erhalten hat, eine
optimistische Weltauffassung in sich auszubilden: «Denn man gebe acht darauf: die
Jahre meiner niedrigsten Vitalität waren es, wo ich aufhörte, Pessimist zu sein: der
Instinkt der Selbst-Wiederherstellung verbot mir eine Philosophie der Armut und
Entmutigung.» (Elisabeth Förster-Nietzsche, «Das Leben Friedrich Nietzsches» II,
I. S. 338f)

Das Widerspruchsvollste in Nietzsches Ideenwelt erscheint von diesem
Gesichtspunkte aus begreiflich. In Gegensätzen bewegte sich seine physische
Natur. «Man hat nämlich, vorausgesetzt, daß man eine Person ist, notwendig auch
die Philosophie seiner Person: doch gibt es da einen erheblichen Unterschied. Bei
dem einen sind es seine Mängel, welche philosophieren, bei dem andern seine
Reichtümer und Kräfte.» (Werke, Band V, S. 5.) Bei Nietzsche selbst ist es
abwechselnd einmal das eine, einmal das andere. Solange er sich im Vollbesitz der
Jugendkraft befand, nahm er den «Pessimismus des neunzehnten Jahrhunderts als
Symptom einer höheren Kraft des Gedankens, einer siegreichen Fülle des Lebens»;
er nahm die tragische Erkenntnis, die er bei Schopenhauer vorfand, als «den
schönsten Luxus unserer Kultur, als deren kostbarste, vornehmste, gefährlichste Art
Verschwendung, aber immerhin auf Grund ihres Überreichtums, als ihren
erlaubten Luxus.»



Einen solch erlaubten Luxus konnte er in der tragischen Erkenntnis nicht mehr
sehen, als das Morbide in seinem Leben die Oberhand bekam. Deswegen schafft er
sich nunmehr eine Philosophie der höchstmöglichen Lebensbejahung. Er brauchte
nun eine Weltanschauung der «Selbstbejahung, der Selbstverherrlichung», eine
Herrenmoral; er brauchte die Philosophie der «Ewigen Wiederkunft». «Ich komme
wieder, mit dieser Sonne, mit dieser Erde, mit diesem Adler, mit dieser Schlange –
nicht zu einem neuen Leben oder besseren Leben oder ähnlichen Leben: – ich
komme ewig wieder zu diesem gleichen und seligen Leben, im größten und auch
im kleinsten.» – «Denn ein Göttertisch ist die Erde, und zitternd von
schöpferischen neuen Worten und Götterwürfen: O, wie sollte ich nicht nach der
Ewigkeit brünstig sein und nach dem hochzeitlichen Ring der Ringe, – dem Ring
der Wiederkunft?» («Zarathustra», III. Teil.) Die unsicheren Angaben, die wir über
Nietzsches Vorfahren besitzen, machen ein befriedigendes Urteil darüber leider
unmöglich, wie viel von Nietzsches geistiger Eigentümlichkeit auf Vererbung
zurückzuführen ist. Mit Unrecht ist öfter darauf hingewiesen worden, daß sein
Vater an einer Gehirnkrankheit gestorben ist. Dieser hat sich die Krankheit erst
nach Nietzsches Geburt durch einen Unfall zugezogen. Nicht unwichtig scheint
aber doch zu sein, daß Nietzsche selbst auf ein morbides Element bei seinem Vater
hinweist. «Mein Vater starb mit sechsunddreißig Jahren: er war zart, liebenswürdig
und morbid, wie ein nur zum Vorübergehen bestimmtes Wesen, – eher eine gütige
Erinnerung an das Leben, als das Leben selbst.» – (M. G. Conrad, «Ketzerblut», S.
179.) Wenn Nietzsche davon spricht, daß in ihm etwas Dekadentes neben etwas
Gesundem lebt, so denkt er offenbar selbst daran, das erstere von seinem Vater, das
letztere von seiner Mutter herzuleiten, die eine kerngesunde Frau war.

In Nietzsches Seelenleben finden sich eine Reihe von ans Pathologische
grenzenden Zügen, die an Heinrich Heine und an Leopardi erinnern, die auch
sonst viel ähnliches mit ihm haben. Heine wurde von Jugend auf von düstersten
Melancholien gequält, litt an traumartigen Zuständen; und auch er wußte später aus
der elendesten Körperverfassung, aus zunehmendem Siechtum die Ideen zu
schöpfen, die denen Nietzsches nicht ferne stehen. Ja, man findet in Heine geradezu
einen Vorläufer Nietzsches in bezug auf die Gegenüberstellung von apollinischer
oder ruhig betrachtender Lebensauffassung (vgl. «Die Philosophie Friedrich
Nietzsches als psycho-pathologisches Problem», oben, S.127) und dionysisch-
dithyrambischer Lebensbejahung. Und auch Heines Geistesleben bleibt vom
psychologischen Gesichtspunkte aus unerklärlich, wenn man nicht den
pathologischen Kern in seiner Natur berücksichtigt, den er von seinem Vater ererbt
hat, der eine degenerative, wie ein Schatten durchs Leben schleichende
Persönlichkeit war.



Besonders auffällig sind die Ähnlichkeiten in den physiologischen Charakteren
Leopardis und Nietzsches. Dieselbe Feinfühligkeit gegenüber Wetter und
Jahreszeit, Ort und Umgebung findet sich bei beiden. Leopardi fühlt die geringsten
Veränderungen in Thermometer- und Barometerstand. Er konnte nur im Sommer
produzieren; er zog umher, stets nach dem für sein Schaffen geeignetsten
Aufenthaltsort zu suchen. Nietzsche spricht sich über solche Eigentümlichkeiten
seiner Natur in folgender Weise aus: «Jetzt, wo ich die Wirkungen klimatischen
und meteorologischen Ursprungs aus langer Übung an mir als an einem sehr feinen
und zuverlässigen Instrumente ablese und bei einer kurzen Reise schon, etwa von
Turin nach Mailand, den Wechsel in den Graden der Luftfeuchtigkeit physiologisch
bei mir nachrechne, denke ich mit Schrecken an die unheimliche Tatsache, daß
mein Leben bis auf die letzten zehn Jahre, die lebensgefährlichen Jahre, immer sich
nur in falschen und mir geradezu verbotenen Orten abgespielt hat. Naumburg,
Schulpforta, Thüringen überhaupt, Leipzig, Base], Venedig – ebensoviele
Unglücks-Orte für meine Physiologie ...» Mit dieser außergewöhnlichen
Sensibilität hängt bei Leopardi sowohl wie bei Nietzsche eine Mißachtung aller
altruistischen Gefühle zusammen. Für beide gehört es zu den Überwindungen, die
Menschen zu ertragen. Aus Nietzsches eigenen Worten kann man ersehen, daß ihm
die Scheu vor starken Eindrücken vor Reisen, die seiner Empfindlichkeit zu viel
zumuten, das Mißtrauen gegen die selbstlosen Triebe einflößt. Er sagt: «Ich werfe
den Mitleidigen vor, daß ihnen die Scham, die Ehrfurcht, das Zartgefühl vor
Distanzen leicht abhanden kommt.» Auch für Leopardi war es gewiß, daß ein
erträglicher Mensch nur selten zu finden ist; er begegnete dem Elend mit Ironie und
Bitterkeit, wie Nietzsche es zu seinem Grundsatz machte: «Die Schwachen und
Mißratenen sollen zugrunde gehen: erster Satz unserer Menschenliebe. Und man
soll ihnen noch dazu helfen.» (Werke, Band VIII, S 218.) Nietzsche sagt vom
Leben, es sei «wesentlich Aneignung, Verletzung, Überwältigung des Fremden und
Schwächeren, Unterdrückung, Härte, Aufzwängung eigner Formen, Einverleibung
und mindestens, mildestens, Ausbeutung». («Jenseits von Gut und Böse», § 259.)
Ebenso ist das Leben für Leopardi ein unaufhörlicher, furchtbarer Kampf, in dem
die einen die andern zertreten.

Wie sehr bei beiden diese Gedanken in das Pathologische hinüberspielen, das geht
aus der vollständig irrationalen Art hervor, wie sie zu ihnen kommen. Nicht durch
logische Erwägungen, wie etwa der Nationalökonom Malthus und der Philosoph
Hobbes, oder durch sorgfältige Beobachtungen wie Darwin werden sie zu dem
Gedanken des Kampfes ums Dasein getrieben, sondern durch die erwähnte,
hochgesteigerte Sensibilität, welche die Ursache ist, daß jeder äußere Reiz als
feindlicher Eingriff mit einem heftigen Abwehraffekt beantwortet wird.



Man kann das bei Nietzsche ganz klar nachweisen. Er findet den Gedanken des
Kampfes ums Dasein bei Darwin. Er lehnt ihn nicht ab; aber er deutet ihn so um,
wie es seiner gesteigerten Sensibilität entspricht: «Gesetzt aber, es gibt diesen
Kampf – und in der Tat, er kommt vor – so läuft er leider umgekehrt aus, als die
Schule Darwins wünscht, als man vielleicht mit ihr wünschen dürfte: nämlich zu
Ungunsten der Starken, der Bevorrechtigten, der glücklichen Ausnahmen. Die
Gattungen wachsen nicht in der Vollkommenheit: die Schwachen werden immer
wieder über die Starken Herr, – das macht, sie sind die große Zahl, sie sind auch
klüger ... Darwin hat den Geist vergessen (– das ist englisch!), die Schwachen
haben mehr Geist... Wer die Stärke hat, entschlägt sich des Geistes.» (Werke,
Band VIII. S. 128.)

Ohne Zweifel bedingen sich bis zu einem gewissen Grade die gesteigerte
Sensibilität und der Trieb, seine Beobachtungen vorzugsweise auf die eigene
Persönlichkeit zu lenken. Allseitig gesunde und harmonische Naturen wie zum
Beispiel Goethe finden sogar in der weitgehenden Selbstbeobachtung etwas
Bedenkliches. In vollem Gegensätze zu Nietzsches Vorstellungsart steht Goethes
Ansicht: «Nehmen wir das bedeutende Wort vor: erkenne dich selbst, so müssen
wir es nicht im asketischen Sinne auslegen. Es ist keineswegs die Heautognosie
unserer modernen Hypochondristen, Humoristen und Heautontimorumenen damit
gemeint; sondern es heißt ganz einfach: gib einigermaßen acht auf dich selbst,
nimm Notiz von dir selbst, damit du gewahr werdest, wie du zu deinesgleichen und
der Welt zu stehen kommst. Hierzu bedarf es keiner psychologischen Quälereien;
jeder tüchtige Mensch weiß und erfährt, was es heißen soll; es ist ein guter Rat, der
einem jeden praktisch zum größten Vorteil gereicht ... Wie kann man sich kennen
lernen? Durch Betrachten niemals, wohl aber durch Handeln. Versuche, deine
Pflicht zu tun, und du weißt gleich, was an dir ist.» Nun wissen wir, daß auch
Goethe eine feine Sensibilität besaß. Aber er besaß zugleich das notwendige
Gegengewicht: die Fähigkeit, die er selbst in bezug auf andere am trefflichsten in
einem Gespräche mit Eckermann am 20. Dezember 1829 beschrieben hat: «Das
Außerordentliche, was ausgezeichnete Talente leisten, setzt eine sehr zarte
Organisation voraus, damit sie seltener Empfindungen fähig sein ... mögen. Nun ist
eine solche Organisation im Konflikt mit der Welt und den Elementen leicht gestört
und verletzt, und wer nicht, wie Voltaire, mit großer Sensibilität eine
außerordentliche Zähigkeit verbindet, ist leicht einer fortgesetzten Kränklichkeit
unterworfen.» Diese Zähigkeit fehlt Naturen wie Nietzsche und Leopardi. Sie
würden sich an ihre Eindrücke, an die auf sie ausgeübten Reize völlig verlieren,
wenn sie sich nicht künstlich gegen die Außenwelt abschließen würden, ja sich ihr
feindlich gegenüberstellten.



Man vergleiche mit der Überwindung, die Nietzsche im Umgang mit Menschen
brauchte, Goethes Wohlgefallen an diesem Umgang, das er mit den Worten
schildert: «Geselligkeit lag in meiner Natur; deswegen ich bei vielfachem
Unternehmen mir Mitarbeiter gewann und mich ihnen zum Mitarbeiter bildete und
so das Glück erreichte, mich in ihnen und sie in mir fortleben zu sehen.»



II.

Eine im Geistesleben Nietzsches höchst auffallende Erscheinung ist die stets bei
ihm latent vorhandene, zuweilen aber deutlich hervortretende Verdoppelung des
Selbstbewußtseins. Das «zwei Seelen wohnen, ach! in meiner Brust» grenzt bei
ihm ans Pathologische. Er kann den Ausgleich zwischen den «zwei Seelen» nicht
herbeiführen. Seine Polemiken sind kaum anders als von diesem Gesichtspunkte
aus zu verstehen. Er trifft mit seinen Urteilen fast niemals wirklich den Gegner. Er
legt sich das, was er angreifen will, erst in der merkwürdigsten Art zurecht und
kämpft dann gegen ein Wahnbild, das der Wirklichkeit recht ferne steht. Man
begreift dies erst, wenn man erwägt, daß er im Grunde nie gegen einen äußeren
Feind, sondern gegen sich selbst kämpft. Und er kämpft am heftigsten, wenn er zu
einer anderen Zeit selbst auf dem Standpunkt gestanden hat, den er als
gegnerischen ansieht, oder wenn dieser Standpunkt wenigstens eine bestimmende
Rolle in seinem Seelenleben spielt. Sein Feldzug gegen Wagner ist nur ein Feldzug
gegen sich selbst. Er hat sich in einer Zeit, in der er zwischen sich widerstreitenden
Ideenkreisen hin- und hergeworfen wurde, halb unwillkürlich an Wagner
angeschlossen. Er wurde mit ihm persönlich befreundet. Wagner wuchs in seinen
Augen ins Unermeßliche. Er nennt ihn seinen «Jupiter», bei dem er von Zeit zu
Zeit aufatmet: «Ein fruchtbares, reiches, erschütterndes Leben, ganz abweichend
und unerhört unter mittleren Sterblichen! Dafür steht er auch da, festgewurzelt
durch eigene Kraft, mit seinem Blick immer drüber hinweg über alles Ephemere,
und unzeitgemäß im schönsten Sinne.» (E. Förster-Nietzsche, «Das Leben
Friedrich Nietzsches», II, I, S. 16.) Nietzsche bildete nunmehr in sich eine
Philosophie aus, von der er sich sagen konnte, daß sie sich vollständig mit Wagners
Kunstrichtung und Lebensauffassung deckt. Er identifiziert sich vollständig mit
Wagner. Er betrachtet ihn als den ersten großen Erneuerer der tragischen Kultur,
die einst im alten Griechenland einen bedeutsamen Anfang erlebt hat, die aber
durch die klügelnde Verstandesweisheit Sokrates' und durch die Einseitigkeit Platos
zurückgedrängt worden sein soll und nur noch einmal im Zeitalter der Renaissance
eine Wiederbelebung von kurzer Dauer erfahren hatte. Was er als Wagners Mission
erkannt zu haben glaubt, macht Nietzsche zum Inhalt seines eigenen Wirkens. Nun
kann man aber in seinen «Nachgelassenen Schriften» sehen, wie er unter dem
Einfluß Wagners sein zweites Ich vollkommen zurückdrängt. Innerhalb dieser
Schriften finden sich Ausführungen aus der Zeit vor und wahrend seiner Wagner-
Begeisterung, die in der ganz entgegengesetzten Richtung des Empfindens und
Denkens sich bewegen. Dennoch formt er sich von Wagner ein Idealbild, das nicht
in Wirklichkeit, sondern nur in seiner Phantasie lebt. Und in diesem Idealbild geht
sein Ich vollständig auf. Später treten in diesem Ich die Vorstellungskreise auf, die
den Gegensatz zur Wagnerschen Anschauungsweise bilden.



Er wird nun im wahren Sinne des Wortes der heftigste Gegner seiner eigenen
Gedankenwelt. Denn er bekämpft nicht den Wagner der Wirklichkeit; er bekämpft
das Bild, das er sich früher von Wagner gemacht hat. Seine Leidenschaftlichkeit,
seine Ungerechtigkeit ist nur verständlich, wenn man sieht, wie er deshalb so heftig
wird, weil er etwas bekämpft, das ihn selbst seiner Meinung nach ruiniert hat, das
ihn von seinem eigentlichen Wege abgebracht hat. Hätte er wie ein anderer
Zeitgenosse Wagners diesem objektiv gegenübergestanden, so wäre er vielleicht
auch später dessen Gegner geworden. Aber er wäre der ganzen Angelegenheit
ruhiger, kühler abwägend gegenüber gestanden. Es kommt ihm auch zum
Bewußtsein, daß er nicht von Wagner loskommen will, sondern nur von seinem
eigenen «Ich», wie es sich in einer bestimmten Zeit ausgebildet hat. Er sagt:
«Wagner den Rücken zu kehren, war für mich ein Schicksal; irgend etwas nachher
wieder gern zu haben, ein Sieg. Niemand war vielleicht gefährlicher mit der
Wagnerei verwachsen, niemand hat sich härter gegen sie gewehrt, niemand sich
mehr gefreut, von ihr los zu sein. Eine lange Geschichte! – Will man ein Wort
dafür? – Wenn ich Moralist wäre, wer weiß, wie ich’s nennen würde! Vielleicht
Selbstüberwindung. – Was verlangt ein Philosoph am ersten und letzten von sich?
Seine Zeit in sich zu überwinden, «zeitlos» zu werden. Womit also hat er seinen
härtesten Strauß zu bestehn? Mit dem, worin gerade er das Kind seiner Zeit ist.
Wohlan! Ich bin so gut wie Wagner das Kind dieser Zeit, will sagen ein décadent:
nur daß ich das begriff, nur daß ich mich dagegen wehrte. Der Philosoph in mir
wehrte sich dagegen.» (Werke, Band VIII)

Noch klarer spricht er in folgenden Worten aus, wie er die Zweiteilung seines Ich
und den unvermittelten Gegensatz der Gedankenwelten in seinem Bewußtsein
empfand: «Wer seine Zeit angreift, kann nur sich angreifen: was kann er denn
sehen, wenn nicht sich? So kann man im andern auch nur sich verherrlichen.
Selbstvernichtung, Selbstvergötterung, Selbstverachtung – das ist unser Richten,
Lieben, Hassen.» (Werke, Band XI, S. 92.)

Im Herbst 1888 kann sich Nietzsche mit dem Inhalt seiner Schrift «Richard
Wagner in Bayreuth» gar nicht mehr anders abfinden, als daß er sich zurechtlegt: er
habe gar nicht Wagner gemeint, sondern sich selbst. «Ein Psychologe dürfte noch
hinzufügen, daß, was ich in jungen Jahren bei Wagnerischer Musik gehört habe,
nichts überhaupt mit Wagner zu tun hat; daß, wenn ich die dionysische Musik
beschrieb, ich das beschrieb, was ich gehört hatte, – daß ich instinktiv alles in den
neuen Geist übersetzen und transfigurieren mußte, den ich in mir trug.



Der Beweis dafür, so stark als nur ein Beweis sein kann, ist meine Schrift
‹Wagner in Bayreuth›: an allen psychologisch entscheidenden Stellen ist nur von
mir die Rede, – man darf rücksichtslos meinen Namen oder das Wort ‹Zarathustra›
hinstellen, wo der Text das Wort Wagner gibt. Das ganze Bild des
dithyrambischen Künstlers ist das Bild des präexistenten Dichters des
‹Zarathustra›, mit abgründlicher Tiefe hingezeichnet und ohne einen Augenblick
die Wagnersche Realität auch nur zu berühren. Wagner selbst hatte einen Begriff
davon; er erkannte sich in der Schrift nicht wieder.» (E. Förster-Nietzsche, «Das
Leben Friedrich Nietzsches», II, 1, S. 259.)

Nietzsche kämpft fast immer, wo er kämpft, gegen sich selbst. Als er in der ersten
Zeit seines schriftstellerischen Wirkens heftig gegen die Philologie zu Felde zog:
da war es der Philologe in ihm, den er bekämpfte, dieser ausgezeichnete Philologe,
der vor der Ablegung des Doktorexamens bereits zum Universitätsprofessor
ernannt worden war. Als er, von 1876 ab, mit seinem Kampf gegen die Ideale
begann, da hatte er seinen eigenen Idealismus im Auge. Und als er am Ende seiner
Schriftstellerlaufbahn seinen beispiellos heftigen «Antichrist» schrieb, da war es
wieder nichts anderes als das heimliche Christliche in ihm selber, wodurch er
herausgefordert wurde. Er hatte keinen besonderen Kampf in sich selbst führen
müssen, um vom Christentum loszukommen. Aber er ist auch nur mit der Vernunft,
mit der einen Seite seines Wesens losgekommen; mit seinem Herzen, mit seiner
Gefühlswelt, in seiner praktischen Lebensführung blieb er den christlichen
Vorstellungen treu. Er trat als leidenschaftlichster Gegner einer Seite seines
eigenen Wesens auf. «Man muß das Verhängnis aus der Nähe gesehen haben, noch
besser, man muß es an sich erlebt, man muß an ihm fast zugrunde gegangen sein,
um hier keinen Spaß mehr zu verstehen, die Freigeisterei unserer Herren
Naturforscher und Physiologen ist in meinen Augen ein Spaß – ihnen fehlt die
Leidenschaft in diesen Dingen, das Leiden an ihnen.» Wie Nietzsche den Zwiespalt
in seinem Innern fühlte, und wie er sich ohnmächtig wußte, die verschiedenen
Mächte seines Innern in einer Einheit des Bewußtseins auszugleichen, das zeigt der
Schluß eines Gedichtes aus dem Sommer 1888, also aus der Zeit kurz vor der
Katastrophe:



«Jetzt –
zwischen zwei Nichtse

eingekrümmt,
ein Fragezeichen,

ein müdes Rätsel –
ein Rätsel für Raubvogel...

– sie werden dich schon ‹lösen›,
sie hungern schon nach deiner ‹Lösung›,

sie flattern schon um dich, ihr Rätsel,
um dich, Gehenkter! ...

Oh Zarathustra!
Selbstkenner!
Selbsthenker.»

(Werke, Band VIII, S. 369)

Diese Unsicherheit über sich selbst drückt sich bei Nietzsche auch darin aus, daß er
am Ende seiner Laufbahn geradezu seine ganze Entwickelung umdeutet. Seine
Weltanschauung hat eine ihrer Quellen im griechischen Altertume. Man kann
überall in seinen Schriften nachweisen, einen wie großen Einfluß die Griechen auf
ihn gehabt haben. Er wird nicht müde, die Höhe der griechischen Kultur
fortwährend zu betonen. 1875 schreibt er: «Die Griechen als das einzig geniale
Volk der Weltgeschichte; auch als Lernende sind sie dies, sie verstehn dies am
besten und wissen nicht bloß zu schmücken und zu putzen mit dem Entlehnten: wie
es die Römer tun. – Das Genie macht alle Halbbegabten tributpflichtig: so
schickten Perser selbst ihre Gesandtschaften an die griechischen Orakel. – Wie
stechen die Römer durch ihren trocknen Ernst gegen die genialen Griechen ab!»
(Werke, Band X, S. 352.) Und welch schöne Worte fand er 1873 für die ersten
griechischen Philosophen: «Jedes Volk wird beschämt, wenn man auf eine so
wunderbar idealisierte Philosophengesellschaft hinweist, wie die der
altgriechischen Meister Thales, Anaximander, Heraklit, Parmenides, Anaxagoras,
Empedokles, Demokrit und Sokrates. Alle jene Männer sind ganz aus einem Stein
gehauen. Zwischen ihrem Denken und ihrem Charakter herrscht strenge
Notwendigkeit... So bilden sie zusammen das, was Schopenhauer im Gegensatz zu
der Gelehrten-Republik eine Genialen-Republik genannt hat: ein Riese ruft dem
anderen durch die öden Zwischenräume der Zeiten zu, und ungestört durch
mutwilliges, lärmendes Gezwerge, welches unter ihnen wegkriecht, setzt sich das
hohe Geistergespräch fort... Gleich das erste Erlebnis der Philosophie auf
griechischem Boden, die Sanktion der sieben Weisen, ist eine deutliche und
unvergeßliche Linie am Bilde des Hellenischen. Andere Völker haben Heilige, die
Griechen haben Weise ...



Das Urteil jener Philosophen über das Leben und das Dasein überhaupt besagt so
sehr viel mehr als ein modernes Urteil, weil sie das Leben in einer üppigen
Vollendung vor sich hatten, und weil bei ihnen nicht wie bei uns das Gefühl des
Denkers sich verwirrt in dem Zwiespalt des Wunsches nach Freiheit, Schönheit,
Größe des Lebens und des Triebes nach Wahrheit, die nur fragt: was ist das Leben
überhaupt wert?» (Werke, Band X, S. 7 ff..) Immer stand Nietzsche dieser
griechische Weise als ein Ideal vor Augen; er suchte ihm mit der einen Seite seines
Wesens gleichzukommen; mit der andern aber verleugnet er ihn. In der «Götzen-
Dämmerung» (1888) (Werke, Band VIII, S.167) lesen wir nach der Schilderung
dessen, was er den Römern verdanken will: «Den Griechen verdanke ich durchaus
keine verwandt starken Eindrücke; und, um es geradezu herauszusagen, sie können
uns nicht sein, was die Römer sind. Man lernt nicht von den Griechen – ihre Art ist
zu fremd, sie ist auch zu flüssig, um imperativisch, um ‹klassisch› zu wirken. Wer
hätte je an einem Griechen schreiben gelernt! Wer hätte es je ohne die Römer
gelernt! ... Die prachtvoll geschmeidige Leiblichkeit, der verwegene Realismus und
Immoralismus, der dem Hellenen eignet, ist eine Not, nicht eine ‹Natur› gewesen.
Er folgte erst, er war nicht von Anfang an da. Und mit Festen und Künsten wollte
man auch nichts anderes, als sich obenauf fühlen, sich obenauf zeigen: es sind
Mittel, sich selber zu verherrlichen, unter Umständen vor sich Furcht zu machen...
Die Griechen auf deutsche Manier nach ihren Philosophen beurteilen, etwa die
Biedermännerei der sokratischen Schulen zu Aufschlüssen darüber benützen, was
im Grunde hellenisch sei.... Die Philosophen sind ja die décadents des
Griechentums ...»

Man wird über manche Ausführungen Nietzsches erst volle Klarheit gewinnen,
wenn man die Tatsache, daß seine philosophischen Gedanken auf
Selbstbeobachtung beruhen, zusammenhält mit der andern, daß dieses Selbst kein
in sich harmonisches, sondern ein in sich zersplittertes war. Diese Zersplitterung
brachte er auch in seine Welterklärung. Im Hinblicke auf sich konnte er sagen:
«Müssen wir es uns nicht eingestehn, wir Künstler, daß es eine unheimliche
Verschiedenheit in uns gibt, daß unser Geschmack und andrerseits unsre
schöpferische Kraft auf eine wunderliche Weise für sich stehn, für sich stehn
bleiben und ein Wachstum für sich haben, – ich will sagen, ganz verschiedene
Grade und Tempi von alt, jung, reif, mürbe, faul? So daß zum Beispiel ein Musiker
zeitlebens Dinge schaffen könnte, die dem, was sein verwöhntes Zuhörer-Ohr,
Zuhörer-Herz schätzt, schmeckt, vorzieht, widersprechen: – er brauchte noch nicht
einmal um diesen Widerspruch zu wissen!» (Werke, Band V, S. 323.) Dies ist eine
Erklärung der Künstlernatur nach Nietzsches eigener Wesenheit gebildet. Ein
ähnliches begegnet uns bei ihm in allen seinen Schriften.



Es ist kein Zweifel, daß man in manchen Fällen zu weit geht, wenn man
Erscheinungen des Seelenlebens mit pathologischen Begriffen in Zusammenhang
bringt; bei einer Persönlichkeit wie Nietzsche zeigt sich, daß die Weltanschauung
nur durch einen solchen Zusammenhang volle Erklärung findet. So nützlich es in
mancher Beziehung sein mag, an dem Satz Diltheys («Dichterische
Einbildungskraft und Wahnsinn», Leipzig 1886) festzuhalten: «Das Genie ist keine
pathologische Erscheinung, sondern der gesunde, der vollkommene Mensch», so
verfehlt wäre es, sich jede solche Betrachtung, wie sie hier über Nietzsche geliefert
worden ist, durch ein derartiges Dogma abzuschneiden.



Die Persönlichkeit Friedrich Nietzsches
Eine Gedächtnisrede

Seltsam, innerhalb der Schwärmerei für Nietzsche in unseren Tagen, muß jemand
erscheinen, der mit seinen Gefühlen nicht weniger als viele andere zu der
eigenartigen Persönlichkeit hingezogen wird und der sich dennoch den tiefen
Widerspruch unablässig vor Augen halten muß, welcher besteht zwischen der Art
dieses Geistes und den Ideen und Empfindungen derer, die sich wie Bekenner
seiner Weltanschauung gebärden. Ein solch abseits Stehender muß vor allen
Dingen des Gegensatzes gedenken in dem Verhältnis der Zeitgenossen zu
Nietzsche vor einem Jahrzehnt, als die Nacht des Wahnsinns über den «Kämpfer
gegen seine Zeit» hereinbrach, und demjenigen, das bestand, als ihn am 25. August
1900 der Tod von uns nahm. Scheint doch das völlige Gegenteil bei dem
eingetreten zu sein, was Nietzsche über seine Wirkung bei den Zeitgenossen in den
letzten Tagen seines Schaffens vorausgesagt hat. Der erste Teil des Buches, durch
das er die Werte von Jahrtausenden umzuprägen gedachte, sein «Antichrist», lag
bei seiner Erkrankung fertig vor. Er hebt mit den Worten an: « Dies Buch gehört
den Wenigsten. Vielleicht lebt selbst noch keiner von ihnen. Es mögen die sein,
welche meinen Zarathustra verstehn: wie durfte ich mich mit denen verwechseln,
für welche heute schon Ohren wachsen? – Erst das Übermorgen gehört mir. Einige
werden posthum geboren.» Es war, als ob bei seinem Tode das «Übermorgen»
schon da gewesen wäre. Man muß in dieses scheinbare «Übermorgen» die
Zarathustra-Worte hineinrufen: «Ihr sagt, ihr glaubt an Zarathustra? Aber was liegt
an Zarathustra? Ihr seid meine Gläubigen: aber was liegt an allen Gläubigen! – – –
Nun heiße ich euch, mich verlieren und euch finden; und erst, wenn ihr mich alle
verleugnet habt, will ich euch wiederkehren.» Ob Nietzsche, wenn er heute in
frischem Schaffen noch lebte, mit größerem Wohlgefallen auf diejenigen blicken
würde, die ihn zweifelnd verehren, oder auf andere – wer dürfte wagen, das zu
entscheiden. Aber erlaubt muß es sein, gerade heute über die Köpfe seiner
gegenwärtigen Verehrer hinweg auf die Zeit zu blicken, in der er sich einsam und
unverstanden fühlte inmitten des ihn umgebenden Geisteslebens und in der einige
lebten, die es als eine Blasphemie empfunden hätten, sich seine «Gläubigen» zu
nennen, weil er ihnen als ein Geist erschienen ist, dem man nicht aufdringlich mit
einem «Ja» oder «Nein» begegnet, sondern wie ein Erdbeben im Reiche des
Geistes, das aufrüttelt zu Fragen, für welche vorzeitige Antworten nur unreifen
Früchten gleichen könnten. Viel erschütternder, als die Nachricht von seinem Tode
jetzt, trafen vor etwas mehr als zehn Jahren die «Ohren», die den damaligen
Nietzsche-Verehrern «gewachsen» waren, zwei Nachrichten, die sich in nicht allzu
großer zeitlicher Entfernung folgten. Die eine betraf einen Zyklus von
Vorlesungen, den Georg Brandes über die Weltanschauung Nietzsches an der
Universität in Kopenhagen im Jahre 1888 gehalten hat.



Nietzsche empfand diese Anerkennung als eine solche, wie sie von den «Einigen»
ausgehen mußte, die «posthum geboren» werden. Er empfand sich aus seiner
Einsamkeit in einer Art gerissen, die seinem Geiste entsprach. Er wollte nicht
gewertet: er wollte «beschrieben», charakterisiert sein. Und bald auf diese
Nachricht folgte die andere, daß der also seiner Einsamkeit entrissene Geist dem
furchtbaren Schicksal geistiger Umnachtung verfallen sei.

Und während er selbst nicht mehr mitwirken konnte, hatten die Zeitgenossen
Muße, die Umrisse seines Bildes zu schärfen. Durch die Betrachtung seiner
Persönlichkeit konnte sich ihnen das Zeitbild immer mehr ausprägen, von dem sein
Geist wie eine Böcklinsche Gestalt sich abhebt. Es durften die Ideenwelten in
seiner Seele beleuchtet werden mit dem Lichte, das die Geistes-Sterne von der
zweiten Jahrhundert-Hälfte auf sie warfen. Da trat mit völliger Klarheit hervor,
worinnen er eigentlich groß ist. Es trat aber auch hervor, warum er so einsam
wandeln mußte. Seine Wesensanlage führte ihn über Höhen des Geisteslebens. Er
schritt dahin wie einer, den nur das Wesentliche der Menschheitsentwickelung
etwas angeht. Aber dieses Wesentliche berührte ihn so, wie andere Menschen nur
die intimsten Angelegenheiten ihrer Seele. Wie auf den Gemütern anderer nur ganz
persönliche Erlebnisse lasten, so unmittelbar, so einschneidend zogen durch seine
Seele die großen Kulturfragen, die gewaltigen Erkenntnis-Bedürfnisse seines
Zeitalters. Was viele seiner Zeitgenossen mit dem Kopfe allein durchlebten, das
wurde ihm eine persönliche Herzenssache.

Die griechische Kultur, die Weltanschauung Schopenhauers, das Musikdrama
Wagners, die Erkenntnisse der neueren Naturwissenschaften lösten bei ihm
Gefühle aus, so persönlich, so tief wie bei anderen die Erlebnisse einer starken
Liebesleidenschaft. Was das ganze Zeitalter an Hoffnungen und Zweifeln, an
Versuchungen und Erkenntnisfreuden durchlebte, das durchlebte Nietzsche in
einsamer Höhe auf seine besondere Art. Er fand keine neuen Ideen: aber er litt und
freute sich an den Ideen seiner Zeit in einer Weise, die unterschieden war von der
seiner Zeitgenossen. Ihnen war es auferlegt, die Ideen zu gebären: vor ihm erstand
die schwere Frage: wie läßt sich mit diesen Ideen leben?

Sein Bildungsgang hatte Nietzsche zum Philologen gemacht. Er hatte sich in die
große Welt der griechischen Geisteskultur so vertieft, daß sein Lehrer Ritschl ihn
der Universität Basel, die den jungen Gelehrten berief, bevor er Doktor geworden
war, mit den Worten empfehlen durfte: Friedrich Nietzsche kann alles, was er will.
– Er leistete wohl im Sinne der Anforderungen, die man an Philologen stellt, das
Vorzüglichste. Aber sein Verhältnis zur griechischen Kultur war nicht nur das eines
Philologen.



Er lebte nicht bloß mit dem Geiste im alten Hellas; er ging mit seinem Herzen
völlig in griechischem Denken und Fühlen auf die griechischen Kulturträger
blieben nicht die Gegenstände seines Studiums; sie wurden seine persönlichen
Freunde. In der ersten Zeit seiner Basler Lehrtätigkeit arbeitete er eine Schrift über
die Philosophen des tragischen Zeitalters vor Sokrates aus. Sie ist aus seinem
Nachlasse veröffentlicht worden. Er schreibt nicht wie ein Gelehrter über Thales,
Heraklit und Parmenides; er unterredet sich mit diesen Gestalten der Vorzeit wie
mit Persönlichkeiten, denen sein Herz intim zugetan ist. Die Leidenschaft, die er
für sie empfindet, läßt ihn zum Fremdling werden in der abendländischen Kultur,
die, nach seiner Empfindung, seit Sokrates andere Wege eingeschlagen hat als in
jenen alten Zeiten. Sokrates wird Nietzsches Feind, weil er die große tragische
Grundstimmung seiner Vorgänger abgestumpft hat. Der lehrhafte Geist des
Sokrates strebte nach dem Begreifen der Wirklichkeit. Er wollte die Versöhnung
mit dem Leben durch die Tugend. Nichts aber kann, im Sinne Nietzsches, den
Menschen mehr herabziehen als die Hinnahme des Lebens, wie es ist. Das Leben
kann nicht mit sich selbst versöhnen. Der Mensch kann dies Leben nur ertragen,
wenn er über dasselbe hinausschafft. Das haben die Griechen vor Sokrates
begriffen. Ihre Grundstimmung glaubte Nietzsche ausgedrückt zu finden in den
Worten, die nach der Sage der weise Silen, der Begleiter des Dionysus, auf die
Frage zur Antwort gab, was für die Menschen das Beste sei. «Elendes
Eintagsgeschlecht, des Zufalls Kinder und der Mühsal, was zwingst du mich, dir zu
sagen, was nicht zu hören für dich das Ersprießlichste ist? Das allerbeste ist für
dich gänzlich unerreichbar: nicht geboren zu sein, nicht zu sein, nichts zu sein. Das
zweitbeste aber ist für dich – bald zu sterben.» Einen Trost gegenüber dem Leben
suchte die alte griechische Kunst und Weisheit. Nicht dieser Lebensgemeinschaft
wollten die Dionysusdiener angehören, sondern einer höheren. Das drückte sich für
Nietzsche in ihrem Kultus aus. «Singend und tanzend äußert sich der Mensch als
Mitglied einer höheren Gemeinsamkeit: Er hat das Gehen und Sprechen verlernt
und ist auf dem Wege, tanzend in die Lüfte emporzufliegen.» Zwei Wege hat der
Mensch, die ihn über das Dasein hinwegführen: er kann in seliger Verzauberung,
wie in einem Rauschzustand, das Dasein vergessen, und «singend und tanzend»
sich mit der Allseele eins fühlen; oder er kann an einem Idealbild der Wirklichkeit,
wie an einem Traum, der leicht über das Dasein hinweghuscht, seine Befriedigung
suchen. Als dionysischen und apollinischen Stimmungszustand charakterisiert
Nietzsche diese beiden Wege. Die neuere Kultur hat aber, seit Sokrates, die
Versöhnung mit dem Dasein gesucht, und dadurch den Menschenwert erniedrigt.
Kein Wunder, daß Nietzsche sich mit solchen Gefühlen einsam in dieser neueren
Kultur fühlte.



Zwei Persönlichkeiten schienen ihn aus dieser Einsamkeit zu reißen.
Schopenhauers Anschauung von dem Unwert des Daseins und Richard Wagner
begegneten ihm auf seinem Lebenswege. Wie er sich zu beiden stellte, beleuchtet
hell das Wesen seines Geistes. Zu Schopenhauer empfand er eine Hingebung, wie
sie inniger nicht zu denken ist. Und doch blieb ihm dessen Lehre fast
bedeutungslos. Der Frankfurter Weise hat unzählige Anhänger gehabt, die gläubig
hinnahmen, was er gesagt hat. Nietzsche gehörte unter diese Gläubigen wohl nie. In
derselben Zeit, in der er seinen Hymnus «Schopenhauer als Erzieher» in die Welt
hinaussandte, schrieb er sich insgeheim seine schweren Bedenken gegen des
Philosophen Ansichten auf. Nicht wie zu einem Lehrer blickte er zu ihm auf; er
liebte ihn wie einen Vater. Er empfand das Heroische seiner Gedanken auch da, wo
er ihnen nicht zustimmte. Sein Verhältnis zu Schopenhauer war zu intim, um den
äußeren Glauben an ihn, das Bekenntnis zu ihm nötig zu haben. Er liebte seinen
«Erzieher» so, daß er die eigenen Gedanken ihm beilegte, um sie bei einem anderen
verehren zu können. Er wollte nicht in Gedanken mit einer Persönlichkeit
übereinstimmen; er wollte in Freundschaft mit einem andern leben. – Dieser Wille
zog ihn auch zu Richard Wagner. Was waren doch alle die Gestalten des
vorsokratischen Griechentums, mit denen er hatte in Freundschaft leben wollen? Es
waren doch nur Schatten aus einer fernen Vergangenheit. Und Nietzsche strebte
nach Leben, nach der unmittelbaren Freundschaft tragischer Menschen. Tot und
abstrakt blieb ihm die griechische Kultur bei allem Leben, das ihr seine Phantasie
einzuhauchen versuchte. Eine Sehnsucht blieben ihm die griechischen
Geistesheroen, eine Erfüllung war ihm Richard Wagner, der ihm in seiner
Persönlichkeit, in seiner Kunst, in seiner Weltanschauung die alte Griechenwelt
wieder zu erwecken schien. Nietzsche verlebte die herrlichsten Tage, wenn er von
Basel aus das Wagnersche Ehepaar auf dessen Triebschener Landgut aufsuchen
durfte. Was der Philologe im Geiste gesucht hatte, griechische Luft zum Atmen,
hier glaubte er sie in Wirklichkeit zu finden. Er konnte ein persönliches Verhältnis
finden zu einer Welt, die er vordem in der Vorstellung gesucht hatte. Er konnte
intim erleben, was er sich sonst nur in Gedanken hätte vorzaubern können. Wie
seine Heimat empfand er das Triebschener Idyll. Wie bezeichnend sind die Worte,
mit denen er dieses sein Empfinden in bezug auf Wagner umschreibt: «Ein
fruchtbares, reiches, erschütterndes Leben, ganz abweichend und unerhört unter
mittleren Sterblichen! Dafür steht er auch da, festgewurzelt durch eigne Kraft, mit
seinem Blick drüber hinweg über alles Ephemere, und unzeitgemäß im schönsten
Sinne.»



In Richard Wagners Persönlichkeit glaubte Nietzsche die höheren Welten zu haben,
die ihm das Leben so erträglich machen konnten, wie er sich das im Sinne der alten
griechischen Weltanschauung dachte. Hat er aber damit nicht gerade in seinem
Sinne den größten Irrtum begangen? Er hatte ja im Leben gesucht, was seinen
Voraussetzungen nach das Leben nie bieten konnte. Über das Leben wollte er
hinaus; und er stürzte sich mit aller Kraft in das Leben, das Wagner lebte. Es ist
deshalb begreiflich, daß sein größtes Erlebnis zugleich seine bitterste Enttäuschung
werden mußte. Um in Wagner finden zu können, was er suchte, mußte er sich die
wirkliche Persönlichkeit Wagners erst zum Idealbild vergrößern. Was Wagner nie
hat sein können, das hat Nietzsche aus ihm gemacht. Er hat nicht den wirklichen
Wagner gesehen und verehrt, er hat sein die Wirklichkeit weit überragendes Bild
verehrt. Als dann Wagner erreicht hatte, was er erstrebte, als er an seinem Ziele
angekommen war: da empfand Nietzsche die Disharmonie zwischen seinem und
dem wirklichen Wagner. Und er fiel von Wagner ab. Psychologisch richtig deutet
aber nur der diesen Abfall, der sagt: Nietzsche ist nicht von dem wirklichen
Wagner abgefallen, denn er war ja niemals dessen Anhänger; er wurde sich nur klar
über seine Täuschung. Was er in Wagner gesucht hatte, das konnte er in ihm
nimmermehr finden; das hatte mit Wagner nichts zu tun, das mußte als eine höhere
Welt von aller Wirklichkeit losgelöst werden. Nietzsche hat dann später die
Notwendigkeit seines scheinbaren Abfalles von Wagner selbst gekennzeichnet. Er
spricht aus, daß, was er «in jungen Jahren bei Wagnerscher Musik gehört habe,
nichts überhaupt mit Wagner zu tun» habe. « Daß wenn ich die dionysische Musik
beschrieb, ich das beschrieb, was ich gehört hatte, daß ich instinktiv alles in den
neuen Geist übersetzen und transfigurieren mußte, den ich in mir trug. Der Beweis
dafür, so stark als nur ein Beweis sein kann, ist meine Schrift ‹Wagner in
Bayreuth›: an allen psychologisch entscheidenden Stellen ist nur von mir die Rede,
man darf rücksichtslos meinen Namen, oder das Wort ‹Zarathustra› hinstellen, wo
der Text das Wort Wagner gibt. Das ganze Bild des dithyrambischen Künstlers ist
das Bild des präexistenten Dichters des ‹Zarathustra› mit abgründlicher Tiefe
hingezeichnet, und ohne einen Augenblick die Wagnersche Realität auch nur zu
berühren. Wagner selbst hatte einen Begriff davon; er erkannte sich in der Schrift
nicht wieder.»

Im «Zarathustra» zeichnete Nietzsche die Welt, die er bei Wagner vergebens
gesucht hatte, losgelöst von aller Wirklichkeit. In ein anderes Verhältnis setzte er
sein «Zarathustra-Ideal» zur Wirklichkeit als seine früheren Ideale. Er hatte ja mit
der unmittelbaren Abkehr von dem Dasein schlechte Erfahrungen gemacht. Daß er
diesem Dasein doch unrecht getan haben müsse und daß es sich deshalb so bitter an
ihm gerächt habe, diese Vorstellung gewann in ihm immer mehr die Oberhand.



Die Enttäuschung, die ihm sein Idealismus bereitet hatte, trieb ihn in eine
feindliche Stimmung gegenüber allem Idealismus hinein. Seine Werke in der Zeit
nach seinem Abfall von Wagner werden zu Anklagen gegen die Ideale. «Ein Irrtum
nach dem andern wird gelassen aufs Eis gelegt, das Ideal wird nicht widerlegt – es
erfriert.» So spricht er sich 1888 über das Ziel seines 1878 erschienenen Werkes
«Menschliches, Allzumenschliches» aus. Nietzsche sucht zunächst Zuflucht bei der
Wirklichkeit. Er vertieft sich in die neuere Naturwissenschaft, um durch sie eine
echte Führerin in die Wirklichkeit zu gewinnen. Alle jenseitigen Welten, die den
Menschen von dieser Wirklichkeit abführen, werden ihm nunmehr zu
verabscheuungswürdigen Hinterwelten, erzeugt aus der Phantastik schwacher
Menschen, die nicht Kraft genug haben, ihre Befriedigung aus dem unmittelbaren
frischen Dasein zu holen. Die Naturwissenschaft hat den Menschen an das Ende
einer rein natürlichen Entwickelung gestellt. Alles, was unter ihm ist, hat dadurch,
daß es den Menschen aus sich erzeugte, einen höheren Sinn bekommen. Der
Mensch soll nun nicht diesen seinen Sinn verleugnen und sich zum Abbild eines
Jenseitigen machen wollen. Er soll begreifen, daß er nicht der Sinn einer
überirdischen Macht, sondern der «Sinn der Erde» ist. Was er über das erstreben
will, was da ist, soll er nicht in Feindschaft gegen das Daseiende erstreben. In der
Wirklichkeit selbst sucht Nietzsche auch die Keime zu dem Höheren, das die
Wirklichkeit erträglich machen soll. Nicht einem göttlichen Wesen nachstreben soll
der Mensch; aus seiner Wirklichkeit heraus soll er sich eine höhere Daseinsweise
gebären. Diese Wirklichkeit selbst trägt über sich hinaus; das Menschentum
vermag zum Übermenschentum zu werden. Entwickelung ist immer gewesen.
Entwickelung soll auch der Mensch treiben. Die Gesetze der Entwickelung sind
größer, umfassender als alles, was sich schon entwickelt hat. Man muß nicht allein
hinschauen auf das, was da ist; man muß auf die Urkräfte zurückgehen, welche das
Wirkliche erzeugt haben. Eine alte Weltanschauung hat geforscht, wie «Gut und
Böse» in die Welt gekommen sind. Sie glaubte, hinter das Dasein zurückgehen zu
müssen, um «im Ewigen» die Gründe für «Gut und Böse» zu entdecken. Aber mit
dem «Ewigen», mit dem «Jenseitigen» mußte Nietzsche auch die «ewige» Geltung
von «Gut und Böse» von sich weisen. Der Mensch ist durch Natürliches geworden;
und mit ihm sind «Gut und Böse» geworden. Menschenschöpfung ist «Gut und
Böse». Und tiefer als das Geschaffene ist der Schöpfer. Der «Mensch» steht
«jenseits von Gut und Böse». Er hat das eine zum Guten, das andere zum Bösen
gemacht. Er darf sich nicht fesseln lassen durch sein bisheriges «Gut und Böse». Er
kann den Weg der Entwickelung weiter schreiten, den er bisher gegangen ist. Er ist
aus dem Wurm zum Menschen geworden; er kann vom Menschen zum
Übermenschen werden. Er kann ein neues Gutes und Böses schaffen. Er darf die
gegenwärtigen Werte «umwerten».



Aus der Arbeit an seiner «Umwertung aller Werte» ist Nietzsche durch die geistige
Umnachtung gerissen worden. Entwickelung des Wurmes zum Menschen war die
Vorstellung, die er aus der neueren Naturwissenschaft gewonnen hat. Er wurde
nicht selbst zum Forscher; er hat die Idee der Entwickelung von anderen
übernommen. Ihnen war sie Vernunftangelegenheit. Ihm wurde sie
Herzensangelegenheit. Die anderen führten den Geisteskampf gegen alte
Vorurteile. Nietzsche fragte sich: Wie er mit der neuen Idee leben könne. Sein
Kampf spielte sich ganz in seiner Seele ab. Er brauchte die Weiterentwickelung
zum Übermenschen, um den Menschen zu ertragen. So hatte sein sensitives Gemüt
auf einsamer Höhe für sich die Naturerkenntnisse zu überwinden, die er in sich
aufgenommen hatte. In seiner letzten Schaffensepoche sucht Nietzsche aus der
Wirklichkeit selbst zu gewinnen, was er früher in der Illusion, in einem idealen
Gebiet zu erreichen glaubte. Das Leben erhält eine Aufgabe, die fest in dem Leben
wurzelt und doch über dieses Leben hinausführt. Man kann in dem unmittelbaren
Dasein, im wirklichen Leben nicht stehen bleiben; auch nicht in dem von der
Naturwissenschaft durchleuchteten. Auch an diesem Leben muß gelitten sein. Das
blieb Nietzsches Meinung. Auch der «Übermensch» ist ein Mittel, das Dasein zu
ertragen. Das alles weist darauf hin, daß Nietzsche zum «Leiden am Dasein»
geboren war. In dem Aufsuchen nach Trostgründen bestand sein Genie. Der Kampf
um Weltanschauungen hat oft Märtyrer erzeugt. Nietzsche hat keine neuen
Weltanschauungsideen hervorgebracht. Man wird immer mehr erkennen, daß sein
Genie nicht in der Produktion neuer Gedanken liegt. Er hat aber an den Gedanken
seiner Umwelt tief gelitten. Er hat für diese Leiden die hinreißenden Töne seines
«Zarathustra» gefunden. Er wurde zum Dichter der neuen Weltanschauung; die
Hymnen auf den «Übermenschen» sind die persönliche, die dichterische Antwort
auf die Fragen und Erkenntnisse der neueren Naturwissenschaft. Alles, was das
neunzehnte Jahrhundert an Ideen hervorgebracht hat, wäre auch ohne Nietzsche da.
Er wird der Zukunft nicht ein origineller Philosoph, nicht ein Religionsstifter oder
Prophet sein; er wird ihr ein Märtyrer der Erkenntnis sein, der in der Dichtung
Worte fand, um zu sagen, was er litt.


	Cover - Bildnis von Nietzsche
	Cave - Dieses ebook ist nur zum nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!
	Titelseite mit Bildnis von Nietzsche
	INHALT
	Vorrede zur ersten Auflage
	Nietzsches Werke
	I. DER  CHARAKTER
	01.
	02.
	03.
	04.
	05.
	06.
	07.
	08.
	09.

	II. DER  ÜBERMENSCH
	10.
	11.
	12.
	13.
	14.
	15.
	16.
	17.
	18.
	19.
	20.
	21.
	22.
	23.
	24.
	25.
	26.
	27.
	28.
	29.
	Anmerkungen

	III. NIETZSCHES  ENTWICKLUNGSGANG
	30.
	31.
	32.
	33.
	34.
	35.
	36.
	37.
	38.
	39.
	40.
	41.

	Die Philosophie Nietzsches als psycho-pathologisches Problem
	I.
	II.
	III.
	Anmerkung

	Friedrich Nietzsches Persönlichkeit und die Psycho-Pathologie
	I.
	II.

	Die Persönlichkeit Friedrich Nietzsches - Eine Gedächtnisrede



