FRIEDRICH NIETZSCHE

Ein Kédmpfer gegen seine Zeit




Dieses ebook ist nur

zum nichtkommer ziellen Gebrauch bestimmt!



Rudolf Steiner
GA 05
Friedrich Nietzsche

Ein Kampfer gegen seine Zeit

Dornach, (CH). Rudolf-Steiner-Verlag, 1963



INHALT

Vorrede zur ersten Auflage
Nietzsches Werke

l. Der Charakter
1.  Der Ubermensch

[11.  Nietzsches Entwicklungsgang

1. Die Philosophie Nietzsches als Psycho-pathologisches Problem
Friedrich Nietzsches Personlichkeit und die Psycho-Pathologie
3. Die Personlichkeit Friedrich Nietzsches — Eine Gedachtnisrede



Vorrede zur ersten Auflage

Als ich vor sechs Jahren die Werke Friedrich Nietzsches kennen lernte, waren in
mir bereits Ideen ausgebildet, die den seinigen &hnlich sind. Unabhéngig von ihm
und auf anderen Wegen als er, bin ich zu Anschauungen gekommen, die im
Einklang stehen mit dem, was Nietzsche in seinen Schriften: «Zarathustra»,
«Jenseits von Gut und Bdse», «Genealogie der Moral» und «Gotzen-Dammerung»
ausgesprochen hat. Schon in meinem 1886 erschienenen kleinen Buche
«Erkenntnistheorie der Goetheschen Weltanschauung» kommt dieselbe Gesinnung
zum Ausdruck wie in den genannten Werken Nietzsches.

Dies ist der Grund, warum ich mich gedrangt fuhlte, ein Bild von dem
Vorstellungs- und Empfindungsleben Nietzsches zu zeichnen. Ich glaube, dal3 ein
solches Bild Nietzsche am &hnlichsten dann wird, wenn man es seinen erwahnten
letzten Schriften gemald schafft. So habe ich es getan. Die friheren Schriften
Nietzsches zeigen uns ihn als Suchenden. Er stellt sich uns in ihnen dar als rastlos
aufwarts Strebender. In seinen letzten Schriften sehen wir ihn auf dem Gipfel
angelangt, der eine seiner ureigenen Geistesart angemessene Hohe hat. In den
meisten der bis jetzt Uber Nietzsche erschienenen Schriften wird dessen
Entwickelung so dargestellt, als ob er in den verschiedenen Zeiten seiner
Schriftstellerlaufbahn voneinander mehr oder weniger abweichende Meinungen
gehabt hétte. Ich habe zu zeigen versucht, dal3 von einem Meinungswechsel bei
Nietzsche nicht die Rede sein kann, sondern nur von einer Aufwérts-Bewegung,
von der naturgemal3en Entwickelung einer Personlichkeit, die noch nicht die ihren
Anschauungen entsprechende Ausdrucksform gefunden hatte, als sie ihre ersten
Schriften schrieb.

Das Endziel von Nietzsches Wirken ist die Zeichnung des Typus «Ubermenschy».
Diesen Typus zu charakterisieren, habe ich als eine der Hauptaufgaben meiner
Schrift betrachtet. Mein Bild des Ubermenschen ist genau das Gegenteil des
Zerrbildes geworden, das in dem augenblicklich verbreitetsten Buche Uber
Nietzsche von Frau Lou Andreas-Salomé entworfen ist. Man kann nichts dem
Nietzscheschen Geiste mehr Zuwiderlaufendes in die Welt setzen, als das
mystische Ungetiim, das Frau Salomé aus dem Ubermenschen gemacht hat. Mein
Buch zeigt, dald in Nietzsches Ideen nirgends auch nur die geringste Spur von
Mystik anzutreffen ist.



Auf die Widerlegung der Ansicht von Frau Salomé, dal3 Nietzsches Gedanken in
«Menschliches, Allzumenschliches» von den Ausfihrungen Paul Rées, des
Verfassers der «Psychologischen Beobachtungen» und des «Ursprungs der
moralischen Empfindungen» und so weiter, beeinflufdt seien, habe ich mich nicht
eingelassen. Ein so mittelmaliger Kopf wie Paul Rée konnte auf Nietzsche keinen
bedeutenden Eindruck machen. Ich wirde diese Dinge auch hier nicht berthren,
wenn nicht das Buch von Frau Salomé so viel beigetragen hétte, geradezu
widerwartige Ansichten Uber Nietzsche zu verbreiten. Fritz Koegel, der
ausgezeichnete Herausgeber von Nietzsches Werken, hat im «Magazin fir
Literatur» diesem Machwerke die gebtihrende Abfertigung angedeihen lassen.

Ich kann diese kurze Vorrede nicht beschlief3en, ohne Frau Forster-Nietzsche, der
Schwester Nietzsches, herzlichst zu danken fir die vielen Freundlichkeiten, die ich
von ihr wahrend der Zeit erfahren habe, in der meine Schrift entstanden ist. Denim
«Nietzsche-Archiv» in Naumburg verlebten Stunden verdanke ich die Stimmung,
aus der heraus die folgenden Gedanken geschrieben sind.

Weimar, April 1895

Rudolf Steiner



Nietzsches Werke

Ich fdhre hier zur Orientierung die bis jetzt erschienenen und fir meine
Ausfihrungen in Betracht kommenden Schriften Nietzsches an und flige zu jeder
einzelnen die Jahreszahl des Erscheinens der ersten Auflage hinzu.

,Die Geburt der Tragodie. Oder: Griechentum und Pessimismus.“ Die 1. Aufl.
erschien 1872. Eine neue Ausgabe mit vorgedrucktem ,, Versuch einer Selbstkritik*
erschien 1886.

, Unzeitgemal3e Betrachtungen.” , Erstes Stlick: David Strauf3, der Bekenner und
der Schriftsteller 1. Aufl. 1873. — ,, Zweites Stiick: Vom Nutzen und Nachteil der
Historie fir das Leben” 1. Aufl. 1874. — , Drittes Stiick: Schopenhauer als Erzieher”
1. Aufl. 1874. — , Viertes Stiick: Richard Wagner in Bayreuth” 1. Aufl. 1876.

»Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fur freie Geister* 1. Band. 1. Aufl.
1878. Eine neue Ausgabe mit einer einfihrenden Vorrede erschien 1886.

»Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fir freie Geister* 2. Band. Die
beiden Abteilungen dieses Buches: ,Vermischte Meinungen und Spriche’ und
»Der Wanderer und sein Schatten” erschienen zuerst jede als besonderes Buch. Die
erste 1879 unter dem Titel: , Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fur freie
Geister. Anhang: Vermischte Meinungen und Spriche*, die zweite 1880. Beide
Abteilungen wurden 1886 zu einem Bande vereinigt, der mit einer einfhrenden
Vorrede verseshen wurde und der den Titel trug: , Menschliches,
Allzumenschliches. Ein Buch fir freie Geister. Zweiter Band. Neue Ausgabe mit
einer einfihrenden Vorrede.”

»Morgenréte. Gedanken Uber die moralischen Vorurteile® 1. Aufl. 1881. Neue
Ausgabe mit einer einftihrenden Vorrede 1887.

,Die frohliche Wissenschaft® (,La gaya scienza*). 1. Aufl. 1882. Neue Ausgabe
mit einer Vorrede 1887.

»Also sprach Zarathustra.“ Die Teile erschienen zuerst einzeln: 1. Teil 1883; 2. Teil
1883; 3. Teil 1884. Die erste Gesamtausgabe der drei Teile erschien 1886. Der
vierte Tell erschien 1885 in 40 Abzlgen blof3 fir Freunde und erst 1891 als 1. Aufl.

»Jenseits von Gut und Bose.* Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. 1. Aufl.
1886.

»Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift.“ 1.Aufl. 1887.
Der Fall Wagner. Ein Musikanten-Problem. 1. Aufl. 1888.



» GOtzen-Dammerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert.* 1. Aufl.
18809.

» Nietzsche contra Wagner. Aktenstlicke eines Psychologen.“ Erschien 1895 in der
Gesamtausgabe zum ersten Mal. 1888 bereits einmal gedruckt, aber nicht
ausgegeben.

,Der Antichrist. Versuch einer Kritik des Christentums.” Das erste Buch des
unvollendeten Werkes Nietzsches ,Der Wille zur Macht“. In der Gesamtausgabe
(1895) zum erstenmal gedruckt.

,Gedichte.” In der Gesamtausgabe 1895.

Eine Gesamtausgabe von Nietzsches Werken in 8 Bénden ist 1895 bei C. G.
Naumann in Leipzig erschienen. In derselben sind enthalten: ,Die Geburt der
Tragodie®, 4. Aufl.; die ,, Unzeitgeméal3en Betrachtungen“, 3. Aufl.; ,, Menschliches.
Allzumenschliches*, 1. u. 2. Bd., 4. Aufl.; ,Morgenréte” 14 2. Aufl.; ,Fréhliche
Wissenschaft, 2. Aufl.; , Zarathustra“, 4. Aufl.; , Jenseits von Gut und Bose", 5.
Aufl.; ,Genealogie der Moral®, 4. Aufl.; ,Der Fall Wagner”, 3 Aufl.; , Gotzen-
Dammerung®, 3. Aufl.; ,, Nietzsche contra Wagner”; ,, Antichrist*; , Gedichte".

Die Verotffentlichung der noch ungedruckten Arbeiten Nietzsches sowie seiner
Entwirfe zu Arbeiten, seiner Fragmente und so weliter steht bevor.



|. Der Charakter

Friedrich Nietzsche charakterisiert sich selbst als einsamen Gribler und
Rétselfreund, als unzeitgemafie Personlichkeit. Wer auf solchen eigenen Wegen
geht, wie er, «begegnet niemandem: das bringen die ‘eigenen Wege' mit sich.
Niemand kommt, ihm dabei zu helfen; mit allem, was ihm von Gefahr, Zufall,
Bosheit und schlechtem Wetter zustof3t, muf3 er allein fertig werden», sagt er in der
Vorrede zur zweiten Ausgabe seiner «Morgenréte». Aber reizvoll ist es, ihm in
seine Einsamkeit zu folgen. Die Worte, die er Uber sein Verhdtnis zu
Schopenhauer ausgesprochen hat, méchte ich tber das meinige zu Nietzsche sagen:
«lch gehore zu den Lesern Nietzsches, welche, nachdem sie die erste Seite von ihm
gelesen haben, mit Bestimmtheit wissen, dal3 sie alle Seiten lesen und auf jedes
Wort horen werden, das er Uberhaupt gesagt hat. Mein Vertrauen zu ihm war sofort
da... Ich verstand ihn, als ob er fir mich geschrieben hétte: um mich verstandlich,
aber unbescheiden und toricht auszudriicken.» Man kann so sprechen und weit
davon entfernt sein, sich als «Glaubigen» der Nietzscheschen Weltanschauung zu
bekennen. Weiter allerdings nicht, als Nietzsche davon entfernt war, sich solche
«Glaubige» zu winschen. Legt er doch seinem «Zarathustra» die Worte in den
Mund:

«lhr sagt, ihr glaubt an Zarathustra? Aber was liegt an Zarathustra! 1hr seid meine
Glaubigen: aber was liegt an allen Glaubigen!

Ihr hattet euch noch nicht gesucht: da fandet ihr mich. So tun alle Glaubigen;
darum ist es so wenig mit allem Glauben. Nun heil3e ich euch, mich verlieren und
euch finden; und erst, wenn ihr mich alle verleugnet habt, will ich euch
wiederkehren. »

Nietzsche ist kein Messias und Religionsstifter; er kann deshalb sich wohl Freunde
seiner Meinungen winschen; Bekenner seiner Lehren aber, die ihr eigenes Selbst
aufgeben, um das seinige zu finden, kann er nicht wollen.

In Nietzsches Personlichkeit finden sich Instinkte, denen ganze Vorstellungskreise
seiner Zeitgenossen zuwider sind. Von den wichtigsten Kulturideen derjenigen, in
deren Mitte er sich entwickelt hat, wendet er sich ab mit einem instinktiven
Widerwillen; und zwar nicht so, wie man eine Behauptung ablehnt, in der man
einen logischen Widerspruch entdeckt hat, sondern wie man sich von einer Farbe
abwendet, die dem Auge Schmerz verursacht.



Der Widerwille geht von dem unmittelbaren Gefuihl aus; die bewufte Uberlegung
kommt zunéchst gar nicht in Betracht. Was andere Menschen empfinden, wenn
ihnen die Gedanken:

Schuld, Gewissenshil3, Stinde, jenseitiges Leben, Ideal, Seligkeit, Vaterland durch
den Kopf gehen, wirkt auf Nietzsche unangenehm. Die instinktive Art der
Abneigung gegen die genannten Vorstellungen unterscheidet Nietzsche auch von
den sogenannten «Freigeistern» der Gegenwart. Diese kennen alle
Verstandeseinwande gegen die «alten Wahnvorstellungen»; aber wie selten findet
sich einer, der von sich sagen kann: seine | nstinkte hangen nicht mehr an ihnen!
Gerade die Instinkte sind es, die den Freigeistern der Gegenwart bdse Streiche
spielen. Das Denken nimmt einen von den Uberlieferten Ideen unabhéngigen
Charakter an, aber die Instinkte kdnnen sich diesem veranderten Charakter des
Verstandes nicht anpassen. Diese «freien Geister» setzen irgend einen Begriff der
modernen Wissenschaft an die Stelle einer dlteren Vorstellung; aber sie sprechen so
von ihm, dal3 man erkennt: der Verstand geht einen andern Weg als die Instinkte.
Der Verstand sucht in dem Stoffe, in der Kraft, in der Naturgesetzlichkeit den
Urgrund der Erscheinungen; die Instinkte aber verleiten dazu, diesen Wesen
gegenuber dasselbe zu empfinden, was andere ihrem personlichen Gotte gegenuber
empfinden. Geister dieser Art wehren sich gegen den Vorwurf der Gottesleugnung;
aber sie tun es nicht deshalb, weil ihre Weltauffassung sie auf etwas fuhrt, was mit
irgend einer Gottesvorstellung Ubereinstimmt, sondern weil sie von ihren
Vorfahren die Eigenschaft ererbt haben, bei dem Worte «Gottesleugner» ein
instinktives Gruseln zu empfinden. Grof3e Naturforscher betonen, dal3 sie die
Vorstellungen: Gott, Unsterblichkeit nicht verbannen, sondern nur im Sinne der
modernen Wissenschaft umgestalten wollen. Ihre Instinkte sind eben hinter ihrem
Verstande zurtickgeblieben.

Eine grof3e Zahl dieser «freien Geister» vertritt die Ansicht, dal’3 der Wille des
Menschen unfrei ist. Sie sagen: der Mensch mul3 in einem bestimmten Falle so
handeln, wie es sein Charakter und die auf ihn einwirkenden Verhaltnisse
bedingen. Man halte aber Umschau bel diesen Gegnern der Ansicht vom «freien
Willen», und man wird finden, dal3 sich die Instinkte dieser «Freigeister» von dem
Vollbringer einer «bdsen» Tat geradeso mit Abscheu abwenden, wie es die
Instinkte der anderen tun, die der Meinung sind: der «freie Wille» kénne sich nach
Belieben dem Guten oder dem Bosen zuwenden.



Der Widerspruch zwischen Verstand und Instinkt ist das Merkmal unserer
«modernen Geister». Auch in den freiesten Denkern der Gegenwart leben noch die
von der christlichen Orthodoxie gepflanzten I nstinkte. Genau die entgegengesetzten
sind in Nietzsches Natur wirksam. Er braucht nicht erst dartiber nachzudenken, ob
es Griinde gegen die Annahme eines personlichen Weltenlenkers gibt. Sein Instinkt
Ist zu stolz, um sich vor einem solchen zu beugen; deshalb lehnt er eine derartige
Vorstellung ab. Er spricht mit seinem Zarathustra: «Aber dal3 ich euch ganz mein
Herz offenbare, ihr Freunde: wenn es Gotter gabe, wie hielte ich's aus, kein Gott zu
sein! Also gibt es keine Gotter.» Sich selbst oder einen andern wegen einer
begangenen Handlung «schuldig» zu sprechen, dazu drangt ihn nichts in seinem
Innern. Um ein solches «schuldig» unstatthaft zu finden, dazu braucht er keine
Theorie vom «freien» oder «unfreien» Willen.

Auch die patriotischen Empfindungen seiner deutschen Volksgenossen sind
Nietzsches Instinkten zuwider. Er kann sein Empfinden und Denken nicht abhangig
machen von den Gedankenkreisen des Volkes, innerhalb dessen er geboren und
erzogen ist; auch nicht von der Zeit, in der er lebt. «Es ist so kleinstadtisch», sagt er
in seiner Schrift «Schopenhauer as Erzieher», «sich zu Ansichten verpflichten,
welche ein paar hundert Meilen weiter schon nicht mehr verpflichten. Orient und
Okzident sind Kreidestriche, die uns jemand vor unsre Augen hinmalt, um unsere
Furchtsamkeit zu narren. Ich will den Versuch machen, zur Freiheit zu kommen,
sagt sich die junge Seele; und da sollte es sie hindern, dal3 zufallig zwei Nationen
sich hassen und bekriegen, oder dal3 ein Meer zwischen zwei Erdteilen liegt, oder
dal’ rings um sie eine Religion gelehrt wird, welche doch vor ein paar tausend
Jahren nicht bestand.» Die Empfindungen der Deutschen wahrend des Krieges im
Jahre 1870 fanden in seiner Seele einen so geringen Widerhall, dal3 er, «wéahrend
die Donner der Schlacht von Warth Uber Europa weggingen», in einem Winkel der
Alpen sal}, «sehr vergribelt und verratselt, folglich sehr bekimmert und
unbekimmert zugleich», und seine Gedanken Uber die Griechen niederschrieb. Und
as er einige Wochen darauf sich selbst «unter den Mauern von Metz» befand, war
er «immer noch nicht losgekommen von den Fragezeichen», die er zum Leben und
«der griechischen Kunst gesetzt hatte». (Vgl. «Versuch einer Selbstkritik» in der
zweiten Auflage seiner «Geburt der Tragodie».) Als der Krieg zu Ende war,
stimmte er so wenig in die Begeisterung seiner deutschen Zeitgenossen tber den
errungenen Sieg ein, dal3 er schon im Jahre 1873 in seiner Schrift Uber David
Straufd von den «schlimmen und geféhrlichen Folgen» des siegreich beendeten
Kampfes sprach.



Er stellte es sogar als einen Wahn hin, dal3 auch die deutsche Kultur in diesem
Kampfe gesiegt habe, und er nannte diesen Wahn geféhrlich, weil, wenn er
innerhalb des deutschen Volkes herrschend wird, die Gefahr vorhanden ist, den
Sieg «in eine vollige Niederlage zu verwandeln: in die Niederlage, ja Exstirpation
des deutschen Geistes zugunsten des ‘Deutschen Reiches .» Das ist Nietzsches
Gesinnung in einer Zeit, in der ganz Europa voll ist von nationaler Begeisterung. Es
ist die Gesinnung einer unzeitgemal3en Personlichkeit, eines Kampfers gegen seine
Zeit. Aulder dem Angefihrten lief3e sich noch vieles nennen, was in Nietzsches
Empfindungs- und Vorstellungsleben anders ist, als in dem seiner Zeitgenossen.



2.

Nietzsche ist kein «Denker» im gewdhnlichen Sinne des Wortes. Fur die
fragwlrdigen und tiefdringenden Fragen, die er der Welt und dem Leben
gegenuber zu stellen hat, reicht das blof3e Denken nicht aus. Fur diese Fragen
missen alle Krafte der menschlichen Natur entfesselt werden; die denkende
Betrachtung allein ist ihnen nicht gewachsen. Zu blof3 erdachten Grinden fir eine
Meinung hat Nietzsche kein Vertrauen. «Es gibt ein Mif3trauen in mir gegen
Dialektik, selbst gegen Grinde», schreibt er am 2. Dezember 1887 an Georg
Brandes. (Vgl. dessen «Menschen und Werke», S. 212.) Wer ihn um die Grinde
seiner Ansichten fragt, fir den hat er «Zarathustras» Antwort bereit: «Du fragst
warum? Ich gehdre nicht zu denen, welche man nach ihrem Warum fragen darf.»
Nicht ob eine Ansicht logisch bewiesen werden kann, ist fir ihn mal3gebend,
sondern ob sie auf alle Kréafte der menschlichen Personlichkeit so wirkt, dal3 sie fir
das Leben Wert hat. Er 183t einen Gedanken nur gelten, wenn er ihn geeignet
findet, zur Entwickelung des Lebens beizutragen. Den Menschen so gesund als
maoglich, so machtvoll als moglich, so schopferisch als moglich zu sehen, ist sein
Wunsch. Wahrheit, Schdnheit, alle Ideale haben nur Wert und gehen den Menschen
nur etwas an, insofern sie lebenfdrdernd sind.

Die Frage nach dem Werte der Wahrheit tritt in mehreren Schriften Nietzsches auf.
In der verwegensten Form wird sie in seinem Buche: «Jenseits von Gut und Bdse»
gestellt. «Der Wille zur Wahrheit, der uns noch zu manchem Wagnisse verfihren
wird, jene berthmte Wahrhaftigkeit, von der alle Philosophen bisher mit
Ehrerbietung geredet haben: was fir Fragen hat dieser Wille zur Wahrheit uns
schon vorgelegt! Welche wunderlichen schlimmen fragwirdigen Fragen! Das ist
bereits eine lange Geschichte — und doch scheint es, dal3 sie kaum eben angefangen
hat. Was Wunder, wenn wir endlich auch mifdtrauisch werden, die Geduld
verlieren, uns ungeduldig umdrehn? Dald wir von dieser Sphinx auch unsrerseits
das Fragen lernen? Wer ist das eigentlich, der uns hier Fragen stellt? Was in uns
will eigentlich *zur Wahrheit'? — In der Tat, wir machten lange halt vor der Frage
nach der Ursache dieses Willens — bis wir, zuletzt, vor einer noch grindlicheren
Frage ganz und gar stehen blieben. Wir fragten nach dem Werte dieses Willens.
Gesetzt, wir wollen Wahrheit: warum nicht lieber Unwahrheit?»

Das ist ein Gedanke von kaum zu Uberbietender Kthnheit. Stellt man daneben, was
eln anderer kiihner «Gribler und Rétselfreund», Johann Gottlieb Fichte, von dem
Streben nach Wahrheit sagt, so sieht man erst, wie tief aus dem Wesen der
menschlichen Natur Nietzsche seine Vorstellungen heraufholt.



«lch bin dazu berufen» — sagt Fichte — «der Wahrheit Zeugnis zu geben; an
meinem Leben und an meinen Schicksalen liegt nichts; an den Wirkungen meines
Lebens liegt unendlich viel. Ich bin ein Priester der Wahrheit; ich bin in ihrem
Solde; ich habe mich verbindlich gemacht, alles fir sie zu tun und zu wagen und zu
leiden.» (Fichte, Vorlesungen «Uber die Bestimmung des Gelehrten», vierte
Vorlesung.) Diese Worte sprechen das Verhdltnis aus, in das sich die edelsten
Geister der abendlandischen neueren Kultur zur Wahrheit setzen. Nietzsches
angefuhrtem Ausspruch gegeniber erscheinen sie oberflachlich. Man kann gegen
sie einwenden: Ist es denn nicht moglich, dal3 die Unwahrheit wertvollere
Wirkungen fir das Leben hat, as die Wahrheit? Ist es ausgeschlossen, dal? die
Wahrheit dem Leben schadet? Hat sich Fichte diese Fragen gestellt? Haben es
andere getan, die «der Wahrheit Zeugnis» gegeben haben?

Nietzsche aber stellt diese Fragen. Und er glaubt Gber sie erst dann ins Reine zu
kommen, wenn er das Streben nach Wahrheit nicht als blof3e Verstandessache
behandelt, sondern nach den Instinkten sucht, die dieses Streben erzeugen. Denn es
konnte ja wohl sein, dal? sich diese Instinkte der Wahrheit nur als Mittel bedienten,
um etwas zu erreichen, was hoher steht, als die Wahrheit. Nietzsche findet,
nachdem er «lange genug den Philosophen zwischen die Zeilen und auf die Finger
gesehn» hat: «Das meiste bewufdte Denken eines Philosophen ist durch seine
Instinkte heimlich geftihrt und in bestimmte Bahnen gezwungen.» Die Philosophen
glauben, die letzte Triebfeder ihres Tuns sei das Streben nach Wahrheit. Sie
glauben dies, weil sie nicht auf den Grund der menschlichen Natur zu sehen
vermodgen. In Wirklichkeit wird das Streben nach Wahrheit gelenkt von dem
Willen zur Macht. Mit Hilfe der Wahrheit soll die Macht und Lebensfiille der
Personlichkeit erhoht werden. Das bewufdte Denken des Philosophen ist der
Meinung: die Erkenntnis der Wahrheit sei ein letztes Ziel; der unbewuf3te Instinkt,
der das Denken treibt, strebt nach Forderung des Lebens. Fur diesen Instinkt ist
«die Falschheit eines Urteils noch kein Einwand gegen ein Urteil»; fir ihn kommt
alein die Frage in Betracht: «wie weit es Iebenférdernd, Iebenerhaltend, Art-
erhaltend, vielleicht gar Art-ziichtend ist» («Jenseits von Gut und Bose», 8 3 und
4). «Wille zur Wahrheit> heifdt ihr's, ihr Weisesten, was euch treibt und brinstig
macht?

Wille zur Denkbarkeit alles Seienden: also heif3e ich euren Willen!

Alles Seiende wollt ihr erst denkbar machen: denn ihr zweifelt mit gutem
Mi3trauen, ob es schon denkbar ist.

Aber es soll sich euch fugen und biegen! So will's euer Wille. Glatt soll es werden
und dem Geiste untertan, als sein Spiegel und Widerbild.



Das ist euer ganzer Wille, ihr Weisesten, als ein Wille zur Macht ..»
(«Zarathustra», 2. Teil, «Von der Selbstiberwindung.)

Die Wahrheit soll die Welt dem Geiste untertan machen und dadurch dem Leben
dienen. Nur als Lebensbedingung hat sie einen Wert. — Kann man nicht aber noch
weiter gehen und fragen: was ist das Leben selbst wert? Nietzsche hélt eine solche
Frage fur unmoglich. Dal3 alles Lebende so machtvoll, so inhaltreich leben will, als
irgend moglich ist, nimmt er als eine Tatsache hin, tGber die er nicht weiter gribelt.
Die Lebensinstinkte fragen nicht nach dem Werte des Lebens. Sie fragen nur:
welche Mittel gibt es, um die Macht ihres Tréagers zu erhéhen. « Urteile,
Werturteile Uber das Leben, fur oder wider, kdnnen zuletzt niemals wahr sein: sie
haben nur Wert als Symptome, sie kommen nur als Symptome in Betracht — an sich
sind solche Urteile Dummheiten. Man mul3 durchaus seine Finger darnach
ausstrecken und den Versuch machen, die erstaunliche Finesse zu fassen, dal3 der
Wert des Lebens nicht abgeschatzt werden kann. VVon einem Lebenden nicht, weil
ein solcher Partel, ja sogar Streitobjekt ist, und nicht Richter; von einem Toten
nicht, aus einem andren Grunde. — Von seiten eines Philosophen im Wert des
Lebens ein Problem sehen, bleibt dergestalt sogar ein Einwurf gegen ihn, ein
Fragezeichen an seiner Weisheit, eine Unweisheit. » — («G0Otzen-Dammerung»,
«Das Problem des Sokrates».) Die Frage nach dem Werte des Lebens existiert nur
fUr eine mangelhaft ausgebildete, kranke Personlichkeit. Wer allseitig entwickelt
ist, lebt, ohne zu fragen, wieviel sein Leben wert ist.

Weil Nietzsche die beschriebenen Ansichten hat, deshalb legt er auf logische
Beweisgrinde fur ein Urtell wenig Gewicht. Nicht darauf kommt esihm an, ob sich
das Urtell logisch beweisen 1813, sondern wie gut sich unter seinem Einflusse leben
|&3t. Nicht allein der Verstand, sondern die ganze Personlichkeit des Menschen soll
befriedigt werden. Die besten Gedanken sind diejenigen, welche alle Kréfte der
menschlichen Natur in eine ihnen angemessene Bewegung bringen.

Nur Gedanken dieser Art haben fur Nietzsche Interesse. Er ist kein philosophischer
Kopf, sondern ein «Honigsammler des Geistes», der die «Bienenkérbe» der
Erkenntnis aufsucht und heimzubringen sucht, was dem Leben frommt.



3.

In Nietzsches Personlichkeit sind digenigen Instinkte vorherrschend, die den
Menschen zu einem gebietenden, herrischen Wesen machen. I1hm gefallt alles, was
Macht bekundet; ihm mi3fallt alles, was Schwéache verrét. Er fuhlt sich nur so lange
glicklich, als er sich in Lebensbedingungen befindet, die seine Kraft erhdhen. Er
liebt Hemmnisse, Widerstande fiur seine Tatigkeit, weil er sich bei ihrer
Uberwindung seiner Macht bewuRt wird. Er sucht die beschwerlichsten Wege auf,
die der Mensch gehen kann. Ein Grundzug seines Charakters ist in dem Spruche
ausgedrickt, den er der zweiten Ausgabe seiner «Frohlichen Wissenschaft» auf das
Titelblatt gesetzt hat:

«lch wohne in meinem eignen Haus,
Hab' niemandem nie nichts nachgemacht
Und — lachte noch jeden Meister aus,
Der nicht sich selber ausgelacht.»

Jede Art von Unterordnung unter eine fremde Macht empfindet Nietzsche als
Schwéche. Und Uber das, was eine «fremde Macht» ist, denkt er anders als
mancher, der sich als «unabhéngigen, freien Geist» bezeichnet. Nietzsche
empfindet es als Schwéache, wenn der Mensch sich in seinem Denken und Handeln
sogenannten «ewigen, ehernen» Gesetzen der Vernunft unterwirft. Was die allseitig
entwickelte Personlichkeit tut, das |at sie sich von keiner Moralwissenschaft
vorschreiben, sondern allein von den Antrieben des eigenen Selbst. Der Mensch ist
in dem Augenblicke schon schwach, in dem er nach Gesetzen und Regeln sucht,
nach denen er denken und handeln soll. Der Starke bestimmt die Art seines
Denkens und Handelns aus seinem eigenen Wesen heraus.

Diese Ansicht spricht Nietzsche am schroffsten in Sétzen aus, um derentwillen ihn
kleinlich denkende Menschen geradezu als einen geféhrlichen Geist bezeichnet
haben: «Als die christlichen Kreuzfahrer im Orient auf jenen unbesiegbaren
Assassinenorden stief3en, jenen Freigeisterorden par excellence, dessen unterste
Grade in einem Gehorsame lebten, wie einen gleichen kein Monchsorden erreicht
hat, da bekamen sie auf irgend welchem Wege auch einen Wink tber jenes Symbol
und Kerbholzwort, das nur den obersten Graden, als deren Sekretum, vorbehalten
war: ‘Nichtsist wahr, allesist erlaubt.’



Wohlan, das war Freiheit des Geistes, damit war der Wahrheit selbst der Glaube
geklUndigt» ... («Genealogie der Moral», 3. Abhandlung, 8 24.) Dal3 diese Sétze die
Empfindungen einer vornehmen, einer Herrennatur zum Ausdruck bringen, die sich
die Erlaubnis, frei, nach ihren eigenen Gesetzen zu leben, durch keine Ricksicht
auf ewige Wahrheiten und Vorschriften der Moral verkiimmern lassen will, fihlen
digienigen Menschen nicht, die, ihrer Art nach, zur Unterwurfigkeit geeignet sind.
Eine Personlichkeit, wie die Nietzsches ist, vertragt auch jene Tyrannen nicht, die
in der Form abstrakter Sittengebote auftreten. 1ch bestimme, wie ich denken, wie
ich handeln will, sagt eine solche Natur.

Es gibt Menschen, die ihre Berechtigung, sich «Freidenker» zu nennen, davon
herleiten, dal3 sie sich in ihrem Denken und Handeln nicht solchen Gesetzen
unterwerfen, die von anderen Menschen herrihren, sondern nur den «ewigen
Gesetzen der Vernunft», den «unumstoillichen Pflichtbegriffen» oder dem «Willen
Gottes». Nietzsche sient solche Menschen nicht als wahrhaft starke
Personlichkeiten an. Denn auch sie denken und handeln nicht nach ihrer eigenen
Natur, sondern nach den Befehlen einer hoheren Autoritét. Ob der Sklave der
Willkdr seines Herrn, der Religiose den geoffenbarten Wahrheiten eines Gottes
oder der Philosoph den Ausspriichen der Vernunft folgt, das andert nichts an dem
Umstande, dali3 sie alle Gehorchende sind. Was befiehlt, ist dabei gleichgliltig; das
ausschlaggebende ist, dal3 Uberhaupt befohlen wird, dal3 der Mensch sich nicht
selbst die Richtung fir sein Tun gibt, sondern der Meinung ist, es gebe eine Macht,
welche ihm diese Richtung vorzeichnet.

Der starke, wahrhaft freie Mensch will die Wahrheit nicht empfangen — er will sie
schaffen; er will sich nichts «erlauben» lassen, er will nicht gehorchen. «Die
eigentlichen Philosophen aber sind Befehlende und Gesetzgeber: sie sagen: ‘so
soll es sein!’; sie bestimmen erst das Wohin? und Wozu? des Menschen und
verfigen dabei Uber die Vorarbeit aller philosophischen Arbeiter, aller
Uberwaltiger der Vergangenheit, — sie greifen mit schopferischer Hand nach der
Zukunft, und alles, was ist und war, wird ihnen dabei zum Mittel, zum Werkzeug,
zum Hammer. Ihr ‘Erkennen’ ist Schaffen, ihr Schaffen ist eine Gesetzgebung, ihr
Wille zur Wahrheit ist — Wille zur Macht. — Gibt es heute solche Philosophen? Gab
es schon solche Philosophen? Mufl3 es nicht solche Philosophen geben?» («Jenseits
von Gut und Bése», § 211.)



4.

Ein besonderes Zeichen menschlicher Schwéche sieht Nietzsche in jeder Art von
Glauben an ein Jenseits, an eine andere Welt, als die ist, in der der Mensch lebt.
Man kann, nach seiner Ansicht, dem Leben keinen grof3eren Schaden tun, als wenn
man sein Leben im Diesseits im Hinblick auf ein anderes Leben im Jenseits
einrichtet. Man kann sich keiner grof3eren Verirrung hingeben, als wenn man hinter
den Erscheinungen dieser Welt Wesenheiten annimmt, die der menschlichen
Erkenntnis unzuganglich sind, und die als der eigentliche Urgrund, als das
Bestimmende alles Daseins gelten sollen. Durch eine solche Annahme verdirbt man
sich die Freude an dieser Welt. Man wirdigt sie zum Scheine, zu einem blof3en
Abglanz eines Unzuganglichen herab. Man erklart die uns bekannte Welt, die fir
uns allein wirkliche, fir einen nichtigen Traum und schreibt die wahre Wirklichkeit
einer ertraumten, erdichteten anderen Welt zu. Man erklart die menschlichen Sinne
fUr Betriger, die uns Scheinbilder statt Wirklichkeiten liefern.

Nur aus der Schwéache kann eine solche Ansicht stammen. Denn der Starke, der fest
in der Wirklichkeit wurzelt, der seine Freude am Leben hat, wird es sich nicht in
den Sinn kommen lassen, eine andere Wirklichkeit zu erdichten. Er ist mit dieser
Welt beschéftigt und bedarf keiner andern. Aber die Leidenden, die Kranken, die
unzufrieden sind mit diesem Leben, nehmen ihre Zuflucht zum Jenseits. Was ihnen
das Diessaits entzogen hat, soll ihnen das Jenseits bieten. Der Starke, der Gesunde,
der entwickelte und taugliche Sinne hat, um die Griinde dieser Welt in ihr selber
aufzusuchen, der bedarf zur Erklarung der Erscheinungen, innerhalb derer er lebt,
keiner jenseitigen Grinde und Wesenheiten. Der Schwache, der mit verkrippelten
Augen und Ohren die Wirklichkeit wahrnimmt, der braucht Ursachen hinter den
Erscheinungen.

Aus dem Leiden und der kranken Sehnsucht ist der Glaube an das Jenseits geboren.
Aus dem Unvermogen, die wirkliche Welt zu durchschauen, sind alle Annahmen
von «Dingen an sich» erwachsen.

Alle, welche Grund haben, das wirkliche Leben zu verneinen, sagen Ja zu einem
erdichteten. Nietzsche will ein Jasager gegenuber der Wirklichkeit sein. Diese
Welt will er durchforschen nach allen Richtungen, er will sich einbohren in die
Tiefen des Daseins; von einem andern Leben will er nichts wissen. Ihn kann selbst
das Leiden nicht veranlassen, Nein zum Leben zu sagen; denn auch das Leiden ist
ihm ein Mittel der Erkenntnis.



«Nicht anders, als es ein Reisender macht, der sich vorsetzt, zu einer bestimmten
Stunde aufzuwachen, und sich dann ruhig dem Schlafe Uberlaf3t: so ergeben wir
Philosophen, gesetzt, dal3 wir krank werden, uns zeitweilig mit Leib und Seele der
Krankheit — wir machen gleichsam vor uns die Augen zu. Und wie jener weil3, daf
irgend etwas nicht schléft, irgend etwas die Stunden abzahlt und ihn aufwecken
wird, so wissen auch wir, dal3 der entscheidende Augenblick uns wach finden wird,
— dal} dann etwas hervorspringt und den Geist auf der Tat ertappt, ich meine auf
der Schwéche oder Umkehr oder Ergebung oder Verhértung oder Verdisterung,
und wie alle die krankhaften Zustande des Geistes heil3en, welche in gesunden
Tagen den Stolz des Geistes wider sich haben... Man lernt nach einer derartigen
Selbst-Befragung, Selbst-Versuchung, mit einem feineren Auge nach allem,
woritber Uberhaupt bisher philosophiert worden ist, hinsehn ..» Vorrede zur
zweiten Ausgabe der «Frohlichen Wissenschaft».)



5.

Dieser lebens- und wirklichkeitsfreundliche Sinn Nietzsches zeigt sich auch in
seinen Anschauungen Uber die Menschen und ihre gegenseitigen Beziehungen. Auf
diesem Gebiete ist Nietzsche vollkommener Individualist. Jeder Mensch gilt ihm
as eine Welt fur sich, ein Unikum. Das wunderlich bunte Mancherlei, das zum
«Einerlei» vereinigt ist und uns als ein bestimmter Mensch entgegentritt, kann kein
noch so seltsamer Zufall ein zweites Mal in gleicher Weise zusammenschtitteln.
(«Schopenhauer als Erzieher», 1.) Die wenigsten Menschen sind jedoch geneigt,
ihre nur einmal vorhandenen Eigenttimlichkeiten zu entfalten. Sie flrchten sich vor
der Einsamkeit, in die sie dadurch gedréangt werden. Es ist bequemer und
gefahrloser, in gleicher Weise wie die Mitmenschen zu leben; man findet dann
immer Gesellschaft. Wer auf seine eigene Art sich einrichtet, wird von anderen
nicht verstanden und findet keine Genossen. Fir Nietzsche hat die Einsamkeit
einen besonderen Reiz. Er liebt es, die Heimlichkeiten des eigenen Innern
aufzusuchen. Er flieht die Gemeinschaft der Menschen. Seine Gedankengange sind
zumeist Bohrversuche nach Schétzen, die tief in seiner Personlichkeit verborgen
liegen. Das Licht, das andere ihm bieten, verschmaht er; die Luft, die man da atmet,
wo das «Gemeinsame der Menschen», die «Regel Mensch» lebt, will er nicht
mitatmen. Er trachtet instinktiv nach seiner «Burg und Heimlichkeit, wo er von der
Menge, den vielen, den allermeisten erldst ist». («Jenseits von Gut und Bose», 8
26.) In seiner «Frohlichen Wissenschaft» klagt er, dald es ihm schwer ist, seine
Mitmenschen zu «verdauen»; und in «Jenseits von Gut und Bdse» (8 282) verrét er,
dal3 er zumeist gefahrliche Verdauungsstérungen davontrug, wenn er sich an Tische
setzte, an denen die Kost des «Allgemein-Menschlichen» genossen wurde. Die
Menschen durfen Nietzsche nicht zu nahe kommen, wenn er sie ertragen soll.



6.

Nietzsche erklart einen Gedanken, ein Urtell in derjenigen Form fir gultig, zu der
die freiwaltenden Lebensinstinkte ihre Zustimmung geben. Ansichten, fir die das
Leben sich entscheidet, 183 er sich durch keine logischen Zweifel nehmen.
Dadurch erhdlt sein Denken einen sichern, freien Zug. Es wird nicht beirrt durch
Bedenken wie: ob eine Behauptung auch «objektiv» wahr ist, ob sie die Grenzen
des menschlichen Erkenntnisvermdgens nicht Uberschreitet und so weiter. Wenn
Nietzsche den Wert eines Urteiles fur das Leben erkannt hat, dann fragt er nicht
mehr nach einer weiteren «objektiven» Bedeutung und Giiltigkeit desselben. Und
wegen Grenzen des Erkennens macht er sich keine Sorgen. Er ist der Ansicht, dal3
ein gesundes Denken das schafft, was es schaffen kann, und sich nicht mit der
nutzlosen Frage abquélt: was kann ich nicht?

Wer den Wert eines Urtells nach dem Grade bestimmen will, in dem es das Leben
fordert, kann diesen Grad naturlich nur durch seine eigenen, personlichen
L ebenstriebe und Lebensinstinkte festsetzen. Er kann nie mehr sagen wollen, as: in
bezug auf meine Lebensinstinkte halte ich dieses bestimmte Urteill fir ein
wertvolles. Und Nietzsche will auch nie etwas anderes sagen, wenn er eine Ansicht
ausspricht. Gerade dieses sein Verhdltnis zu seiner Gedankenwelt wirkt so
wohltuend auf den freiheitlich gesinnten Leser. Es gibt Nietzsches Schriften den
Charakter anspruchsloser, bescheidener Vornehmheit. Wie abstoRend und
unbescheiden klingt es daneben, wenn andere Denker glauben, ihre Person sei das
Organ, durch das der Welt ewige, unumstoldliche Wahrheiten verkiindet werden.
Man kann in Nietzsches Werken Sétze finden, die ein starkes Selbstbewul3tsein
ausdrticken, zum Beispiel: «lch habe der Menschheit das tiefste Buch gegeben, das
sie besitzt, meinen Zarathustra: ich gebe ihr Gber kurzem das unabhangigste. » —
(«Gotzen-Dammerung», « Streifziige eines Unzeitgemél3en», § 51.) Was besagt
dies aber aus seinem Munde? Ich habe es gewagt, ein Buch zu schreiben, dessen
Inhalt tiefer aus dem Wesen einer Personlichkeit geholt ist, als das sonst bel
ahnlichen Blchern der Fall ist; und ich werde ein Buch liefern, das unabhangiger
von jedem fremden Urteil ist, als andere philosophische Schriften; denn ich werde
Uber die wichtigsten Dinge blol3 aussprechen, wie sich meine personlichen Instinkte
zu ihnen verhalten. Das ist vornehme Bescheidenheit. Sie geht freilich denen wider
den Geschmack, deren verlogene Demut sagt: ich bin nichts, mein Werk ist ales;
ich bringe nichts von personlichem Empfinden in meine Bicher, sondern ich
spreche blof3 aus, was die reine Vernunft mich aussprechen heif3t. Solche Menschen
wollen ihre Person verleugnen, um behaupten zu konnen, dal3 ihre Ausspriiche die
eines hoheren Geistes sind. Nietzsche hélt seine Gedanken fir Erzeugnisse seiner
Person und fur nicht mehr.



1.

Die Fachphilosophen mdgen Uber Nietzsche l&cheln oder ihre Meinungen Uber die
«Gefahren» seiner «Weltanschauung» zum besten geben. Manche dieser Geister,
die nichts sind als personifizierte Lehrblcher der Logik, kdnnen nattrlich
Nietzsches aus den méchtigsten, unmittelbarsten Lebensimpulsen entspringendes
Schaffen nicht loben. Nietzsche mit seinen kihnen Gedankenspringen trifft
jedenfalls auf tiefere Geheimnisse der menschlichen Natur, als mancher logische
Denker mit seinem vorsichtigen Kriechen. Was nutzt alle Logik, wenn sie mit ihren
Begriffsnetzen nur einen wertlosen Inhalt fangt? Wenn uns wertvolle Gedanken
mitgeteilt werden, dann erfreuen wir uns an ihnen, wenn sie auch nicht mit
logischen Faden verknlpft sind. Das Heil des Lebens hangt nicht allein von der
Logik ab, sondern auch von der Gedankenerzeugung. Unsere Fachphilosophie ist
gegenwartig unfruchtbar genug, und sie konnte die Belebung mit Gedanken eines
mutigen, kihnen Schriftstellers, wie es Nietzsche ist, sehr wohl brauchen. Die
Entwickelungskraft dieser Fachphilosophie ist gelahmt durch den Einfluf3, den das
Kantsche Denken auf sie genommen hat. Sie hat durch diesen Einflu3 alle
Urspringlichkeit, allen Mut verloren. Kant hat aus der Schulphilosophie seiner Zeit
den Begriff von Wahrheiten, die aus der «reinen Vernunft» stammen, Gbernommen.
Er hat zu zeigen versucht, dal3 wir durch solche Wahrheit nichts wissen konnen von
Dingen, die jenseits unserer Erfahrung liegen, von «Dingen an sich». Seit einem
Jahrhundert ist nun unermefdlicher Scharfsinn aufgewendet worden, um diesen
Kantschen Gedanken nach allen Seiten durchzudenken. Die Erzeugnisse dieses
Scharfsinns sind allerdings oft diirftig und trivial. Ubersetzte man die Banalitéten
manches philosophischen Buches der Gegenwart aus den Schulformeln in eine
gesunde Sprache, so wirde sich ein solcher Inhalt gegeniber manchem kurzen
Aphorismus Nietzsches armselig genug ausnehmen. Dieser konnte im Hinblick auf
die Philosophie der Gegenwart mit einem gewissen Recht den stolzen Satz
aussprechen: « Mein Ehrgeiz ist, in zehn Sitzen zu sagen, was jeder andere in
einem Buche sagt — was jeder andere in einem Buche mehr sagt ...»



8.

Wie Nietzsche in seinen eigenen Meinungen nichts geben will als ein Erzeugnis
seiner personlichen Instinkte und Triebe, so sind ihm auch fremde Ansichten nichts
welter als Symptome, aus denen er auf die in einzelnen Menschen oder ganzen
Volkern, Rassen und so weiter vorwaltenden Instinkte schlief3t. Er macht sich
nichts mit Diskussionen oder Widerlegungen fremder Meinungen zu schaffen.
Aber er sucht die Instinkte auf, die sich in diesen Meinungen aussprechen. Er sucht
die Charaktere der Personlichkeiten oder Volker aus ihren Ansichten zu erkennen.
Ob ene Ansicht auf das Vorwalten der Instinkte fir Gesundheit, Tapferkeit,
Vornehmheit, Lebensfreude hinweist, oder ob sie aus ungesunden, sklavischen,
muden, lebensfeindlichen Instinkten entspringt, das interessiert ihn. Wahrheiten an
sich sind ihm gleichglltig; er kiimmert sich darum, wie die Menschen ihre
Wahrheiten ihren Instinkten gemal3 ausbilden, und wie sie damit ihre Lebensziele
fordern. Die natlrlichen Ursachen der menschlichen Ansichten will er aufsuchen.

Nach dem Sinne jener lIdealisten, die der Wahrheit einen selbstandigen Wert
zuerkennen, die ihr einen «reinen, héheren Ursprung» als den aus den Instinkten
geben wollen, ist Nietzsches Bestreben allerdings nicht. Er erklart die
menschlichen Ansichten als das Ergebnis natirlicher Kréfte, wie der Naturforscher
die Einrichtung des Auges aus dem Zusammenwirken naturlicher Ursachen erklért.
Eine Erkl&rung der geistigen Entwickelung der Menschheit aus besonderen
sittlichen Zwecken, Idealen, aus einer sittlichen Weltordnung erkennt er
ebensowenig an, wie der Naturforscher der Gegenwart die Erklérung anerkennt,
dal3 die Natur das Auge deswegen in einer bestimmten Weise gebaut hat, well sie
den Zweck hatte, dem Organismus ein Organ zum Sehen anzuerschaffen. In jedem
Ideal sieht Nietzsche nur den Ausdruck fir einen Instinkt, der sich auf eine
bestimmte Art seine Befriedigung sucht, wie der moderne Naturforscher in der
zweckmalBigen Einrichtung eines Organes das Ergebnis organischer
Bildungsgesetze sieht. Wenn es gegenwartig noch Naturforscher und Philosophen
gibt, die jedes Schaffen der Natur nach Zwecken ablehnen, aber vor dem sittlichen
Idealismus halt machen und in der Geschichte die Verwirklichung eines gottlichen
Willens, einer idealen Ordnung der Dinge sehen, so ist dies eine Instinkthalbheit.
Solchen Personen fehlt fir die Beurteilung geistiger Vorgange der richtige Blick,
wahrend sie ihn in der Beobachtung von Naturvorgéangen zeigen. Wenn ein Mensch
glaubt, er strebe ein Ideal an, das nicht aus der Wirklichkeit stammt, so glaubt er
dies nur, weil er den Instinkt nicht kennt, aus dem dieses Ideal entsteht.



Nietzsche ist Anti-ldealist in dem Sinne, wie der moderne Naturforscher Gegner
der Annahme von Zwecken ist, die die Natur verwirklichen soll. Er spricht
ebensowenig von sittlichen Zwecken, wie der Naturforscher von Naturzwecken
spricht. Nietzsche hélt es nicht fir weiser, zu sagen: der Mensch soll ein sittliches
Ideal verwirklichen, wie zu erkléren: der Stier hat Horner, damit er stol3en konne.
Er betrachtet den einen wie den andern Ausspruch als Produkt einer Welterkl&rung,
welche von «gottlicher Vorsehung», «weiser Allmacht», statt von natlrlichen
Wirkungen spricht.

Diese Welterklarung ist ein Hemmschuh fir alles gesunde Denken; sie schafft
einen erdichteten, idealen Nebel, der das natirliche, auf die Beobachtung der
Wirklichkeit gerichtete Sehvermogen hindert, die Weltvorgange zu durchschauen;
sie stumpft endlich vadllig allen Wirklichkeitssinn ab.



0.

Wenn Nietzsche sich in einen geistigen Kampf einlafdt, so will er nicht fremde
Meinungen als solche widerlegen, sondern er tut es, weil diese Meinungen auf
schadliche, naturwidrige Instinkte hinweisen, die er bek&mpfen will. Er hat dabei
eine dhnliche Absicht, wie sie jemand hat, der eine schadliche Naturwirkung
bekampft oder ein gefahrliches Naturwesen vertilgt. Er baut nicht auf die
«Uberzeugende» Kraft der Wahrheit, sondern darauf, dal3 er den Gegner besiegen
wird, wenn dieser die ungesunden, schadlichen Instinkte, er aber die gesunden,
lebenfordernden hat. Er sucht nach keiner weiteren Rechtfertigung eines solchen
Kampfes, wenn seine Instinkte die des Gegners als schadlich empfinden. Er glaubt
nicht als Vertreter irgend einer Idee k&dmpfen zu mssen, sondern er kampft, weil
ihn seine Instinkte dazu treiben. Zwar ist das bel keinem geistigen Kampfe anders,
aber gewohnlich sind sich die Kampfer der wirklichen Triebfedern ebensowenig
bewul3t, wie die Philosophen sich ihres «Willens zur Macht» oder die Anhanger der
sittlichen Weltordnung der natirlichen Ursachen ihrer sittlichen Ideale. Sie
glauben, dal3 lediglich Meinung gegen Meinung ké&mpft, und verhtllen ihre
wirklichen Motive durch Begriffsmantel. Sie nennen auch die Instinkte des
Gegners nicht, die ihnen unsympathisch sind, ja diese kommen ihnen vielleicht gar
nicht zum Bewul3tsein. Kurz, die Kréfte, die eigentlich feindlich gegen einander
gerichtet sind, treten gar nicht offen hervor. Nietzsche nennt ricksichtslos die
Instinkte des Gegners, die ihm zuwider sind, und er nennt auch die Instinkte, die er
ihnen entgegensetzt. Wer dies Zynismus nennen will, der mag es tun. Er soll aber
nur nicht tbersehen, dal? es in aller menschlichen Tétigkeit niemals etwas anderes
als solchen Zynismus gegeben hat, und dal3 alle idealistischen Wahngewebe von
diesem Zynismus gewebt sind.



|I. Der Ubermensch

10.

Alles Streben des Menschen besteht, wie das eines jeden Lebewesens, darin, von
der Natur eingepflanzte Triebe und Instinkte in der besten Weise zu befriedigen.
Wenn die Menschen nach Tugend, Gerechtigkeit, Erkenntnis und Kunst streben, so
geschieht dies deshalb, weil Tugend, Gerechtigkeit und so weiter Mittel sind, durch
die die menschlichen Instinkte sich so entwickeln kénnen, wie es deren Natur
entsprechend ist. Die Instinkte wirden ohne diese Mittel verkiimmern. Es ist nun
eine Eigentumlichkeit des Menschen, dal3 er diesen Zusammenhang seiner
L ebensbedingungen mit seinen natirlichen Trieben vergif3t und jene Mittel zu
einem naturgemal3en, machtvollen Leben als etwas ansieht, das an sich einen
unbedingten Wert hat. Der Mensch sagt dann: Tugend, Gerechtigkeit, Erkenntnis
und so weiter missen um ihrer selbst willen erstrebt werden. Sie haben nicht
dadurch einen Wert, dal3 sie dem Leben dienen, sondern vielmehr das Leben
erhalte erst einen Wert dadurch, dal3 es nach jenen idealen Gltern strebt. Der
Mensch sel nicht dazu da, nach Mal3gabe seiner Instinkte zu leben, wie das Tier;
sondern er solle seine Instinkte dadurch adeln, dal3 er sie in den Dienst héherer
Zwecke stelle. Auf diese Weise kommt der Mensch dazu, das, was er selbst erst zur
Befriedigung seiner Triebe geschaffen hat, als Ideale anzubeten, die seinem Leben
erst die rechte Weihe geben. Er fordert Unterwerfung unter die Ideale, die er hoher
schétzt, als sich selbst. Er 10st sich los von dem Mutterboden der Wirklichkeit und
will seinem Dasein einen htheren Sinn und Zweck geben. Er erfindet einen
unnattrlichen Ursprung fir seine ldeale. Er nennt sie den «Willen Gottes», die
«ewigen sittlichen Gebote». Er will die «Wahrheit um der Wahrheit willen», «die
Tugend um der Tugend willen» anstreben. Er betrachtet sich als einen guten
Menschen erst dann, wenn es ihm angeblich gelungen ist, seine Selbstsucht, das
heil3t seine natirlichen Instinkte zu bandigen und selbstlos einem idealen Ziele zu
folgen. Einem solchen Idealisten gilt der Mensch als unedel und «bdse», der es bis
zu solcher Selbstiiberwindung nicht gebracht hat.

Nun stammen urspriinglich alle Ideale aus natirlichen Instinkten. Auch was der
Christ als Tugend ansieht, die ihm Gott geoffenbart hat, ist urspringlich von
Menschen erfunden, um irgendwelche Instinkte zu befriedigen. Der natirliche
Ursprung ist vergessen und der géttliche hinzugedichtet worden. Ahnlich verhélt es
sich mit den Tugenden, die die Philosophen und Moralprediger aufstellen.



Wenn die Menschen blof3 gesunde Instinkte hétten und diesen gemal} ihre Ideale
bestimmten, so wirde der theoretische Irrtum Uber den Ursprung dieser |deale nicht
schaden. Die Idealisten hdtten zwar falsche Ansichten Uber die Herkunft ihrer
Ziele, aber diese Ziele selbst wéren gesund, und das Leben miildte gedeihen. Aber
es gibt ungesunde I nstinkte, die nicht auf Starkung, Forderung des Lebens, sondern
auf dessen Schwachung, Verkimmerung abzielen. Diese beméchtigen sich des
genannten theoretischen Irrtums und machen ihn zum praktischen Lebenszwecke.
Sie verleiten den Menschen, zu sagen: ein vollkommener Mensch ist nicht
derjenige, der sich selbst, seinem Leben dienen will, sondern derjenige, der sich der
Verwirklichung eines Ideals hingibt. Unter dem Einflul3 dieser Instinkte bleibt der
Mensch nicht blof3 dabei stehen, irrtimlich seinen Zielen einen un- oder
Ubernattirlichen Ursprung anzudichten, sondern er macht sich wirklich solche
Ideale zurecht oder Ubernimmt sie von anderen, die nicht den Bedirfnissen des
Lebens dienen. Er strebt nicht mehr darnach, die in seiner Personlichkeit liegenden
Kréfte ans Tageslicht zu ziehen, sondern er lebt nach einem seiner Natur
aufgezwungenen Musterbilde. Ob er dieses Ziel einer Religion entnimmt, oder ob
er es selbst auf Grund gewisser, nicht in seiner Natur liegenden Voraussetzungen
bestimmt: darauf kommt es nicht an. Der Philosoph, der einen allgemeinen Zweck
der Menschheit im Auge hat und aus diesem seine sittlichen Ideale ableitet, legt der
menschlichen Natur ebenso Fesseln an, wie der Religionsstifter, der den Menschen
sagt: dies ist das Ziel, das euch Gott gesetzt hat; und dem mufdt ihr folgen. Es ist
auch gleichguiltig, ob der Mensch sich vorsetzt, ein Ebenbild Gottes zu werden,
oder ob er ein Ideal des «vollkommenen M enschen» erfindet und diesem mdglichst
ahnlich werden will. Wirklich ist nur der einzelne Mensch und die Triebe und
Instinkte dieses einzelnen Menschen. Nur wenn er auf die BedUrfnisse seiner
eigenen Person sein Augenmerk richtet, kann der Mensch erfahren, was seinem
Leben frommt. Der einzelne Mensch wird nicht «vollkommen», wenn er sich
verleugnet und einem Vorbilde dhnlich wird, sondern wenn er das verwirklicht,
was in ihm zur Verwirklichung drangt. Die menschliche Tétigkeit erhdlt nicht erst
einen Sinn, wenn sie einem unpersonlichen, aulleren Zwecke dient; sie hat ihren
Sinnin sich selbst.

Der Anti-ldealist wird zwar auch in der ungesunden Abkehr des Menschen von
seinen ureigenen Instinkten noch eine Instinktaul3erung erblicken. Er weil3, dal3 der
Mensch selbst das Instinktwidrige nur aus Instinkt vollbringen kann. Er wird aber
doch die Instinktwidrigkeit bekampfen, wie der Arzt eine Krankheit bekampft,
trotzdem er weil3, dal? sie naturgemald aus bestimmten Ursachen entstanden ist. Es
darf also dem Anti-lIdealisten nicht der Einwurf gemacht werden: du behauptest,
ales, was der Mensch erstrebt, also auch alle Ideale, seien naturgemal? entstanden;
dennoch bek&mpfst du den Idealismus.



Gewil3 entstehen Ideale ebenso naturgemald wie Krankheiten; aber der Gesunde
bekampft den Idealismus, wie er die Krankheit bekampft. Der Idealist aber sieht die
Ideale als etwas an, das gehegt und gepflegt werden mulfi.

Der Glaube, dal3 der Mensch vollkommen erst wird, wenn er «hoheren» Zwecken
dient, ist, nach Nietzsches Meinung, etwas, das tUberwunden werden mul3. Der
Mensch muld sich auf sich selbst besinnen und erkennen, daf3 er Ideale nur
erschaffen hat, um sich zu dienen. Naturgemal? leben, ist gesiinder, als Idealen
nachjagen, die angeblich nicht aus der Wirklichkeit stammen. Den Menschen, der
nicht unpersonlichen Zielen dient, sondern der den Zweck und Sinn seines Daseins
in sich selbst sucht, der solche Tugenden zu den seinigen macht, die seiner
Kraftentfaltung, seiner Machtvollkommenheit dienen — diesen Menschen stellt
Nietzsche hoher als den selbstlosen Idealisten.

Dies ist es, was e durch seinen «Zarathustra» verkiindet. Das souverane
Individuum, das well3, dal3 es nur aus seiner Natur heraus leben kann, und das in
einer seinem Wesen entsprechenden L ebensgestaltung sein personliches Ziel sieht,
ist fir Nietzsche der Ubermensch, im Gegensatz zu dem Menschen, der glaubt:
ihm sei das Leben geschenkt, um einem aul3er ihm selbst liegenden Zwecke zu
dienen.

Den Ubermenschen, das heift den Menschen, der naturgemal zu leben versteht,
lehrt Zarathustra. Er lehrt die Menschen, ihre Tugenden als ihre Geschdpfe
betrachten; er heildt sie digenigen verachten, die ihre Tugenden hoher als sich
selbst achten.

Zarathustraist in die Einsamkeit gegangen, um sich frel zu machen von der Demuit,
in der sich die Menschen beugen vor ihren Tugenden. Er geht erst wieder unter
Menschen, als er die Tugenden verachten gelernt hat, die das Leben bandigen und
nicht dem Leben dienen wollen. Er bewegt sich nun leicht wie ein Tanzer, denn er
folgt nur sich und seinem Willen und achtet nicht auf die Linien, die ihm von den
Tugenden vorgezeichnet werden. Nicht schwer mehr lastet der Glaube auf seinem
Ricken, dal3 es unrecht sai, nur sich selbst zu folgen. Zarathustra schlaft nun nicht
mehr, um von Idealen zu traumen; er ist ein Wachender, der der Wirklichkeit sich
frel gegenlberstellt. Ein schmutziger Strom ist ihm der Mensch, der sich selbst
verloren hat und vor seinen eigenen Geschopfen im Staube liegt. Der Ubermensch
ist ihm ein Meer, das diesen Strom aufnimmt, ohne selbst unrein zu werden.



Denn der Ubermensch hat sich selbst gefunden; er erkennt sich als Herrn und
Schopfer seiner Tugenden. Zarathustra hat das Grol3e erlebt, dal3 ihm alle Tugend
zum Ekel geworden ist, die Uber den Menschen gesetzt wird.

«Was ist das Grolte, das ihr erleben konnt? Das ist die Stunde der grofden
Verachtung. Die Stunde, in der euch auch euer Glick zum Ekel wird und ebenso

eure Vernunft und eure Tugend.»



11.

Die Weisheit Zarathustras ist nicht nach dem Sinne der «modernen Gebildetens».
Sie mochten alle Menschen einander gleich machen. Wenn alle nur nach einem
Ziele streben, sagen sie, dann ist Zufriedenheit und Glick auf Erden. Der Mensch
soll zurtickhalten, so fordern sie, seine besonderen personlichen Winsche und nur
der Allgemeinheit, dem gemeinsamen Gliicke dienen. Friede und Ruhe wird dann
auf der Erde herrschen. Wenn jeder die gleichen Bedirfnisse hat, dann stort keiner
die Kreise des andern. Nicht sich und seine individuellen Ziele soll der Einzelne im
Auge haben, sondern nach der einmal bestimmten Schablone sollen alle leben.
Verschwinden soll alles einzelne Leben, und Glieder der gemeinsamen
Weltordnung sollen alle werden.

«Kein Hirt und Eine Herde! Jeder will das gleiche, jeder ist gleich: wer anders
fuhlt, geht freiwillig ins Irrenhaus.

<Ehemals war alle Welt irre> — sagen die Feinsten und blinzeln.

Man ist klug und weil3 alles, was geschehn ist: so hat man kein Ende zu spotten.
Man zankt sich noch, aber man versthnt sich bald; sonst verdirbt es den Magen.»

Zarathustra ist zu lange Einsiedler gewesen, um solcher Weisheit zu huldigen. Er
hat die eigenartigen Tone gehort, die aus dem Innern der Personlichkeit erklingen,
wenn der Mensch abseits steht von dem Larm des Marktes, wo einer nur die Worte
des andern nachspricht. Und er méchte es den Menschen in die Ohren rufen: horet
auf die Stimmen, die nur in jedem Einzelnen von euch erklingen. Denn die nur sind
naturgemal3, die nur sagen jedem, was er vermag. Ein Feind des Lebens, des
reichen, vollen Lebens, ist derjenige, welcher diese Stimmen ungehort verhallen
lakt und auf das gemeinsame Geschrei der Menschen hort. Zu den Freunden der
Gleichheit aller Menschen will Zarathustra nicht sprechen. Sie kdnnten ihn nur
miRverstehen. Denn sie wirden glauben, da sein Ubermensch jenes ideale
Musterbild sei, dem alle gleich werden sollen. Aber Zarathustra will den Menschen
keine Vorschriften dartiber machen, wie sie sein sollen; er will nur jeden Einzelnen
auf sich selbst verweisen und ihm sagen: Uberlasse dich dir selbst, folge nur dir
dlein, stelle dich Uber Tugend, Weisheit und Erkenntnis. Zu solchen, die sich
suchen wollen, spricht Zarathustra; nicht einer Menge, die ein gemeinsames Ziel
sucht, sondern solchen Gefahrten gelten seine Worte, die gleich ihm einen eigenen
Weg gehen. Sie alein verstehen ihn, denn sie wissen, dal3 er nicht sagen will: seht,
dies ist der Ubermensch, werdet wie er, sondern: seht, ich habe mich gesucht; so
bin ich, wie ich es euch lehre; geht hin und sucht euch ebenso, dann habt ihr den
Ubermenschen.



«Den Einsiedlern werde ich mein Lied singen und den Zweisiedlern; und wer noch
Ohren hat fur Unerhdrtes, dem will ich sein Herz schwer machen mit meinem
Glicke.»



12.

Zwei Tiere: die Schlange, als das klugste, und der Adler, als das stolzeste Tier,
begleiten Zarathustra. Sie sind die Symbole seiner Instinkte. Klugheit schatzt
Zarathustra, denn sie lehrt den Menschen, die verschlungenen Pfade der
Wirklichkeit finden; sie lehrt ihn kennen, was er zum Leben braucht. Und auch den
Stolz liebt Zarathustra, denn der Stolz bringt die Selbstachtung des Menschen
hervor, durch die dieser dazu kommt, sich selbst als den Sinn und Zweck seines
Daseins zu betrachten. Der Stolze stellt seine Weisheit, seine Tugend nicht Uber
sich selbst. Der Stolz bewahrt den Menschen davor, sich selbst zu vergessen Uber
«hoheren, heiligeren» Zielen. Lieber noch als den Stolz mdchte Zarathustra die
Klugheit verlieren. Denn die Klugheit, die nicht von Stolz begleitet ist, sieht sich
nicht als Menschenwerk an. Wem der Stolz und die Selbstachtung fehlt, der glaubt,
seine Klugheit sei ihm vom Himmel geschenkt. Ein solcher sagt: ein Tor ist der
Mensch, und er hat nur so viel Weisheit, als ihm der Himmel schenken will.

«Und wenn mich einst meine Klugheit verla(t: ach, sie liebt es, davonzufliegen! —
maoge mein Stolz dann noch mit meiner Torheit fliegen!»



13.

Drei Verwandlungen mul3 der menschliche Geist durchmachen, bis er sich selbst
gefunden hat. Dies lehrt Zarathustra. Ehrfirchtig ist der Geist zuerst. Er nennt
Tugend, was auf ihm lastet. Er erniedrigt sich, um seine Tugend zu erhdhen. Er
sagt: alle Weisheit ist bel Gott, und Gottes Wegen muf3 ich folgen. Gott legt mir das
Schwerste auf, um meine Kraft zu prifen, ob sie auch stark sel und geduldig
ausharre. Nur der Geduldige ist stark. Gehorchen will ich, sagt der Geist auf dieser
Stufe, und ausfiihren die Gebote des Weltengeistes, ohne zu fragen, was der Sinn
dieser Gebote ist. Der Geist fuhlt den Druck, den eine hthere Macht auf ihn austibt.
Nicht seine Wege geht der Geist, sondern die Wege dessen, dem er dient. Es
kommt die Zeit, wo der Geist inne wird, dal3 kein Gott zu ihm redet. Dann will er
frei sein und Herr in seiner eigenen Welt. Er sucht nach einer Richtschnur fir seine
Geschicke. Er fragt nicht mehr den Weltengeist, wie er sein Leben einrichten solle.
Aber nach einem festen Gesetz, nach einem heiligen «du sollst» strebt er. Er sucht
nach einem Mal3stab, um den Wert der Dinge zu messen; er sucht nach einem
Unterscheidungszeichen von Gut und Bose. Es mul3 eine Regel fir mein Leben
geben, die nicht von mir, von meinem Willen abhangt, so spricht der Geist auf
dieser Stufe. Dieser Regel will ich mich flgen. Frel bin ich, meint der Geist, aber
nur frei, um einer solchen Regel zu gehorchen.

Auch diese Stufe Uberwindet der Geist. Er wird wie das Kind, das bei seinem
Spielen nicht fragt: wie soll ich dies oder jenes machen, sondern das nur seinen
Willen ausfihrt, das nur sich selbst folgt. «Seinen Willen will nun der Geist, seine
Welt gewinnt sich der Weltverlorene. Drel Verwandlungen nannte ich euch des
Geistes: wie der Geist zum Kamele ward, und zum Lowen das Kamel, und der
Lowe zuletzt zum Kinde. — Also sprach Zarathustra.»



14,

Was wollen die Weisen, die die Tugend Uber den Menschen stellen? fragt
Zarathustra. Sie sagen: die Ruhe der Seele kann nur haben, wer seine Pflicht getan
hat, wer dem heiligen «du sollst» gefolgt ist. Tugendhaft soll der Mensch sein,
damit er nach getaner Pflicht traumen konne von erflllten Idealen und keine
Gewissensbisse fihle. Ein Mensch mit Gewissenshissen gleicht, sagen die
Tugendhaften, einem Schlafenden, dem btse Traume die Nachtruhe stéren.
«Wenige wissen das: aber man mul3 alle Tugenden haben, um gut zu schlafen.
Werde ich falsch Zeugnis reden? Werde ich ehebrechen? Werde ich mich gelUsten
lassen meines Nachsten Magd? Das alles vertriige sich schlecht mit gutem Schlafe
Friede mit Gott und dem Nachbar: so will es der gute Schlaf Und Friede auch noch
mit des Nachbars Teufel! Sonst geht er bei dir des Nachts um.»

Nicht was sein Trieb ihn heil3t, tut der Tugendhafte, sondern was Seelenruhe
bewirkt. Er lebt, um in Ruhe Uber das Leben trdumen zu konnen. Noch lieber ist es
ihm, wenn den Schlaf, den er Seelenruhe nennt, gar kein Traum stort. Das heilt:
dem Tugendhaften ist es am liebsten, wenn er irgendwoher die Regeln seines
Handelns erhélt und im dbrigen seine Ruhe genief3en kann. «Seine Weisheit heilt:
wachen, um gut zu schlafen. Und wahrlich, héatte das Leben keinen Sinn, und
mufdte ich Unsinn wahlen, so ware auch mir dies der wahlenswrdigste Unsinn»,
spricht Zarathustra.

Auch fir Zarathustra gab es eine Zeit, da er glaubte, ein aul3erhalb der Welt
wohnender Geist, ein Gott, habe die Welt geschaffen. Einen unzufriedenen,
leidenden Gott dachte sich Zarathustra. Um sich eine Befriedigung zu verschaffen,
um von seinem Leiden loszukommen, habe Gott die Welt erschaffen, meinte einst
Zarathustra. Aber er hat einsehen gelernt, dal3 es ein Wahnbild war, das er sich
selbst geschaffen hatte. «Ach, ihr Bruder, dieser Gott, den ich schuf, war
Menschen-Werk und Menschen-Wahnsinn gleich allen Gottern!» Zarathustra hat
seine Sinne gebrauchen und die Welt betrachten gelernt. Und zufrieden wurde er
mit der Welt; nicht mehr schwelften seine Gedanken ins Jenseits. Blind war er
ehemals und konnte die Welt nicht sehen, deshalb suchte er sein Heil aul3erhalb der
WEelt. Aber Zarathustra hat sehen gelernt und erkennen, dal3 die Welt in sich selbst
ithren Sinn habe. «Einen neuen Stolz lehrte mich mein Ich, den lehre ich die
Menschen: nicht mehr den Kopf in den Sand der himmlischen Dinge zu stecken,
sondern frei ihn zu tragen, einen Erden-Kopf, der der Erde Sinn schafft!»



15.

In Leib und Seele haben die Idealisten den Menschen gespalten, in Idee und
Wirklichkeit haben sie alles Dasein geteilt. Und sie haben die Seele, den Geist, die
Idee zu einem besonders Wertvollen gemacht, um die Wirklichkeit, den Leib
umsomehr verachten zu kénnen. Zarathustra aber sagt: Nur eine Wirklichkeit, nur
einen Leib gibt es, und die Seele ist nur etwas am Leibe, die Idee nur etwas an der
Wirklichkeit. Eine Einheit sind Leib und Seele des Menschen; aus einer Wurzel
entspringen Korper und Geist. Der Geist ist nur da, weil ein Koérper da ist, der
Kréfte hat, an sich den Geist zu entwickeln. Wie die Pflanze an sich die Blite, so
entfaltet der Korper an sich den Geist.

«Hinter deinen Gedanken und Gefiihlen, mein Bruder, steht ein méchtiger Gebieter,
ein unbekannter Weiser der heifdt Selbst. In deinem Leibe wohnt er, dein Leib ist
er.»

Wer einen Sinn hat fur das Wirkliche, der sucht den Geist, die Seele in und an dem
Wirklichen, er sucht die Vernunft in dem Wirklichen; nur wer die Wirklichkeit fiir
geistlos, fur «blof3 natlrlich», fir «roh» hélt, der gibt dem Geiste, der Seele ein
besonderes Dasein. Er macht die Wirklichkeit zur blof3en Wohnung des Geistes.
Einem solchen fehlt aber auch der Sinn fir die Wahrnehmung des Geistes selbst.
Nur weil er den Geist in der Wirklichkeit nicht sieht, sucht er ihn anderswo.

«Es ist mehr Vernunft in deinem Leibe, als in deiner besten Weisheit Der Leib ist
eine grofl3e Vernunft, eine Vielheit mit Einem Sinne, ein Krieg und ein Frieden,
eine Herde und ein Hirt. Werkzeug deines Leibes ist auch deine kleine Vernunft,
mein Bruder, die du ‘Geist’ nennst, ein kleines Werk- und Spielzeug deiner grof3en
Vernunft.»

Ein Tor ist, wer die Blite von der Pflanze reif3t und glaubt, die abgerissene Blite
werde nun sich noch zur Frucht entwickeln. Ein Tor ist ebenso, wer den Geist von
der Natur absondert und glaubt, ein solcher abgesonderter Geist kdnne noch
schaffen.

Menschen mit kranken Instinkten haben die Scheidung von Geist und Korper
vorgenommen. Ein kranker Instinkt nur kann sagen: mein Reich ist nicht von dieser
WEelt. Eines gesunden Instinktes Reich ist nur diese Welt.



16.

Was fir Ideale haben sie doch geschaffen, diese Veréchter der Wirklichkeit! Fassen
wir sie ins Auge, die Ideale der Asketen, die da sagen: wendet ab euren Blick vom
Diesseits und schaut nach dem Jenseits! Was bedeuten asketische Ideale? Mit
dieser Frage und den Vermutungen, mit denen er sie beantwortet, hat uns Nietzsche
am tiefsten hineinblicken lassen in sein von der abendlandischen neueren Kultur
unbefriedigtes Herz. («Genealogie der Moral», 3. Abhandliung.)

Wenn ein Klnstler, wie zum Beispiel Richard Wagner, in der letzten Zeit seines
Schaffens, Anhénger des asketischen ldeales wird, so hat das nicht viel zu
bedeuten. Der Kinstler steht sein ganzes Leben hindurch tGber seinen Schopfungen.
Er sient von oben herab auf seine Wirklichkeiten. Er schafft Wirklichkeiten, die
nicht seine Wirklichkeit sind. «Ein Homer hétte keinen Achill, ein Goethe keinen
Faust gedichtet, wenn Homer ein Achill, und wenn Goethe ein Faust gewesen
wére.» («Genealogie», 3. Abhandlung, 8§ 4.) Wenn nun ein solcher Kinstler sein
eigenes Dasein einmal ernst nimmt, sich selbst und seine personlichen Ansichtenin
Wirklichkeit umsetzen will, so ist es kein Wunder, wenn etwas sehr Unreales
entsteht. Richard Wagner hat Uber seine Kunst vollstandig umgelernt, als ihm die
Philosophie Schopenhauers bekannt wurde. Vorher hielt er die Musik fir ein
Ausdrucksmittel, das etwas braucht, dem es Ausdruck verschafft, das Drama. In
seiner Schrift «Oper und Drama», die 183 1 geschrieben ist, spricht er aus, dal3 der
grofte Irrtum, dem man sich in bezug auf die Oper hingeben kann, der ist, «dal3 ein
Mittel des Ausdrucks (die Musik) zum Zwecke, der Zweck des Ausdrucks (das
Drama) aber zum Mittel gemacht war.»

Er bekannte sich zu einer andern Ansicht, nachdem er Schopenhauers Lehre von
der Musik kennen gelernt hatte. Schopenhauer ist der Ansicht, dal3 durch die Musik
das Wesen der Dinge selbst zu uns spricht. Der ewige Wille, der in allen Dingen
lebt, er wird in allen anderen Kinsten nur in seinen Abbildern, in den Ideen,
verkorpert; die Musik ist kein blofRes Bild des Willens: in ihr gibt sich der Wille
unmittelbar kund. Was uns in allen unseren Vorstellungen nur im Abglanz
erscheint: der ewige Grund alles Seins, der Wille, ihn glaubt Schopenhauer in den
Kléngen der Musik unmittelbar zu vernehmen. Kunde aus dem Jenseits bringt fur
Schopenhauer die Musik. Diese Ansicht wirkte auf Richard Wagner. Nicht mehr
als Ausdrucksmittel wirklicher menschlicher Leidenschaften, wie sie im Drama
verkorpert sind, lief er die Musik gelten, sondern als «eine Art Mundstlick des <An-
sich> der Dinge, ein Telephon des Jenseits».



Richard Wagner glaubte jetzt nicht mehr die Wirklichkeit in Tonen auszudriicken;
«er redete furderhin nicht nur Musik, dieser Bauchredner Gottes, — er redete
Metaphysik: was Wunder, dal? er endlich eines Tages asketische | deale redete?...»
(«Genealogie», 3. Abhandlung, § 5.)

Hétte Richard Wagner blof3 seine Ansicht ber die Bedeutung der Musik geandert,
so hétte Nietzsche keinen Anlal3, ihm etwas vorzuwerfen. Nietzsche kdnnte dann
hochstens sagen: Wagner hat aul3er seinen Kunstwerken auch noch allerlel
verkehrte Theorien Uber die Kunst geschaffen. Dal3 aber Wagner in der letzten Zeit
seines Schaffens den Schopenhauerschen Jenseitsglauben auch in  seinen
Kunstwerken verkorpert hat, dal? er seine Musik dazu verwendet hat, die Flucht vor
der Wirklichkeit zu verherrlichen: das ging Nietzsche wider den Geschmack.

Aber der «Fall Wagner» besagt nichts, wenn es sich um die Bedeutung der
Verherrlichung des Jenseits auf Kosten des Diesseits, wenn es sich um die
Bedeutung der asketischen Ideale handelt. Kinstler stehen nicht auf eigenen Fif3en.
Wie Richard Wagner von Schopenhauer abhangig ist, so waren die Kinstler «zu
allen Zeiten Kammerdiener einer Moral oder Philosophie oder Religion.

Anders ist es, wenn die Philosophen fir die Verachtung der Wirklichkeit, fur die
asketischen Ideale eintreten. Sie tun das aus einem tiefen I nstinkte heraus.

Schopenhauer hat diesen Instinkt verraten durch die Beschreibung, die er von dem
Schaffen und Genief3en eines Kunstwerkes gibt. «Dal} also das Kunstwerk die
Auffassung der Ideen, in welcher der asthetische Genul} besteht, so sehr erleichtert,
beruht nicht blof3 darauf, dal3 die Kunst durch Hervorhebung des Wesentlichen und
Aussonderung des Unwesentlichen die Dinge deutlicher und charakteristischer
darstellt, sondern ebenso sehr darauf, dafl? das zur rein Objektiven Auffassung des
Wesens der Dinge erforderte ganzliche Schweigen des Willens am sichersten
dadurch erreicht wird, dal3 das angeschaute Objekt selbst gar nicht im Gebiete
der Dinge liegt, welche einer Beziehung zum Willen fahig sind.» («Erganzungen
zum 3. Buch der ‘Welt als Wille und Vorstellung»‘, Kap. 30.) «Wann aber auf3erer
Anlal3 oder innere Stimmung uns plétzlich aus dem endlosen Strome des Wollens
heraushebt, die Erkenntnis dem Sklavendienste des Willens entreifldt, die
Aufmerksamkeit nun nicht mehr auf die Motive des Wollens gerichtet wird,
sondern die Dinge frei von ihrer Beziehung auf den Willen auffal3t, also ohne
I nteresse, ohne Subjektivitat, rein objektiv sie betrachtet, ihnen ganz hingegeben,
sofern sie blof3 Vorstellungen, nicht sofern sie Motive sind: dann ist... der
schmerzenlose Zustand, den Epikuros als das htéchste Gut und als den Zustand der
Gotter pries, eingetreten:



denn wir sind fir jenen Augenblick des schnden Willensdranges entledigt, wir
feiern den Sabbat der Zuchthausarbeit des Wollens, das Rad des Ixion steht still.»
(«Welt als Wille und Vorstellung», § 38.)

Dies ist eine Beschreibung einer Art des asthetischen Genusses, die nur bei dem
Philosophen vorkommt. Nietzsche stellt ihr gegentiber eine andere Beschreibung,
«die ein wirklicher Zuschauer und Artist gemacht hat — Stendhal», der das Schone
«une promesse de bonheur» nennt. Schopenhauer mochte alles Willensinteresse,
alles wirkliche Leben ausschalten, wenn es sich um die Betrachtung eines
Kunstwerkes handelt, und nur mit dem Geiste genief3en; Stendhal sieht in dem
Kunstwerke ein Versprechen von Gluck, aso einen Hinweis auf das Leben, und
sieht in diesem Zusammenhang der Kunst mit dem Leben den Wert der Kunst.

Kant fordert vom schénen Kunstwerk, dal3 es ohne I nteresse gefalle, das heilt dal3
es uns heraushebe aus dem wirklichen Leben und einen rein geistigen Genuf3
gewahre.

Was sucht der Philosoph in dem kinstlerischen Genul3? Erlésung von der
Wirklichkeit. In eine Wirklichkeit-fremde Stimmung will der Philosoph durch das
Kunstwerk versetzt werden. Er verrat dadurch seinen Grundinstinkt. Der Philosoph
fuhlt sich in den Augenblicken am wohlsten, in denen er von der Wirklichkeit
loskommen kann. Seine Ansicht vom asthetischen Genul3 zeigt, dal} er die
Wirklichkeit nicht liebt.

Nicht was der dem Leben zugewandte Zuschauer von dem Kunstwerke verlangt,
sagen uns die Philosophen in ihren Theorien, sondern nur, was ihnen selbst
angemessen ist. Und dem Philosophen ist die Abkehr von dem Leben sehr
forderlich. Er will sich seine verschlungenen Gedankenwege nicht durchkreuzen
lassen von der Wirklichkeit. Das Denken gedeiht besser, wenn sich der Philosoph
von dem Leben abkehrt. Es ist nun kein Wunder, wenn dieser philosophische
Grundinstinkt geradezu zu einer lebensfeindlichen Stimmung wird. Wir finden eine
solche Stimmung bei der Mehrzahl der Philosophen ausgebildet. Und nahe liegt es,
dal} der Philosoph seine eigene Antipathie gegen das Leben zu einer Lehre
ausbildet und fordert, dal3 sich alle Menschen zu einer solchen Lehre bekennen.
Schopenhauer hat dieses getan. Er fand, dal3 der Larm der Welt seine
Gedankenarbeit storte. Er empfand, dal3 man Uber die Wirklichkeit am besten
nachdenken kann, wenn man dieser Wirklichkeit entflieht. Zugleich vergal3 er, daf
ales Denken Uber die Wirklichkeit doch nur dann einen Wert hat, wenn es aus
dieser Wirklichkeit entspringt.



Er beachtete nicht, dal3 das Zurtickziehen des Philosophen von der Wirklichkeit nur
geschehen kann, damit die entfernt von dem Leben entstandenen philosophischen
Gedanken dann dem Leben um so besser dienen kdnnen. Wenn der Philosoph den
Grundinstinkt, der nur ihm als Philosophen forderlich ist, der ganzen Menschheit
aufdrangen will, dann wird er zu einem Feinde des Lebens.

Der Philosoph, der die Weltflucht nicht als Mittel betrachtet, umweltfreundliche
Gedanken zu schaffen, sondern als Zweck, als Ziel, kann nur Wertloses schaffen.
Der wahre Philosoph flieht auf der einen Seite die Wirklichkeit nur, um sich auf der
andern um so tiefer in sie einzubohren. Aber es ist begreiflich, dald3 dieser
Grundinstinkt den Philosophen leicht dazu verfuhren kann, die Weltflucht als
solche fur wertvoll zu halten. Dann wird der Philosoph zu einem Anwalt der
Weltverneinung. Er lehrt Abkehr vom Leben, asketisches Ideal. Er findet: «Ein
gewisser Asketismus... eine harte und heitere Entsagsamkeit besten Willens gehort
zu den ginstigen Bedingungen hdchster Geistigkeit, insgleichen auch zu deren
nattrlichsten Folgen: so wird es von vornherein nicht wundernehmen, wenn das
asketische Ideal gerade von den Philosophen nie ohne einige V oreingenommenheit
behandelt worden ist.» («Genealogie der Moral», 3. Abhandlung, § 9.)



17.

Einen andern Ursprung haben die asketischen Ideale der Priester. Was bei dem
Philosophen durch das Uberwuchern eines bei ihm berechtigten Triebes entsteht,
das bildet das Grundideal des priesterlichen Wirkens. Der Priester sieht in der
Hingabe des Menschen an das wirkliche Leben einen Irrtum; er verlangt, daf3 man
dieses Leben gering achte gegentiber einem andern Leben, das von héheren als
blof3 nattrlichen Kraften gelenkt wird. Der Priester leugnet, daf’3 das wirkliche
Leben einen Sinn in sich selbst habe, und er fordert, dal3 ihm dieser Sinn verliehen
werde durch Einimpfung eines hoheren Willens. Er sient das Leben in der
Zeitlichkeit als unvollkommen an und stellt ihm ein ewiges, vollkommenes Leben
gegentber. Abkehr von der Zeitlichkeit und Einkehr in das Ewige, Unwandelbare
lehrt der Priester. Ich mochte als besonders bezeichnend fir die priesterliche
Denkweise einige Sétze aus dem berihmten Buche «Die deutsche Theologie»
anftihren, das aus dem 14. Jahrhundert stammt und von dem Luther sagt, dal3 er aus
keinem Buche, die Bibel und den heiligen Augustin ausgenommen, mehr gelernt
habe, was Gott, Christus und der Mensch sei, als aus diesem. Auch Schopenhauer
findet, dal} der Geist des Christentums in diesem Buche vollkommen und kraftig
ausgesprochen ist. Nachdem der Verfasser, der uns unbekannt ist,
auseinandergesetzt hat, daf3 alle Dinge der Welt nur ein Unvollkommenes und
Geteiltes seien gegeniber dem Vollkommenen, «das in sich und in seinem Wesen
alle Wesen begriffen und beschlossen hat, und ohne das und auf3er dem kein
wahres Wesen ist und in dem alle Dinge ihr Wesen haben», fihrt er aus, dal3 der
Mensch in dieses Wesen nur eindringen kann, wenn er «Kreatrlichkeit,
Geschaffenheit, Ichheit, Selbstheit und dergleichen alles verloren» und in sich
zunichte gemacht hat. Was von dem Vollkommenen ausgeflossen ist und was der
Mensch als seine wirkliche Welt erkennt, das wird folgendermal3en charakterisiert:
«Das ist kein wahres Wesen und hat kein Wesen anders denn in dem
Vollkommenen, sondern es ist ein Zufall oder ein Glanz und ein Schein, der kein
Wesen ist oder kein Wesen hat anders als in dem Feuer, wo der Glanz ausflieft,
oder in der Sonne, oder in einem Lichte. — Die Schrift spricht und der Glaube und
die Wahrheit: Slnde sei nichts anders, denn dal3 sich die Kreatur abkehrt von dem
unwandelbaren Gute und kehret sich zu dem wandelbaren, das ist: daf3 sie sich
kehrt von dem Vollkommenen zu dem Geteilten und Unvollkommenen und
allermeist zu sich selber. Nun merke. Wenn sich die Kreatur etwas Gutes annimmt,
als Wesens, Lebens, Wissens, Erkennens, Vermogens und kirzlich alles dessen,
das man gut nennen soll, und meint, dal’ sie das sei oder dal3 es das | hre sei oder
ihr zugehore oder dal’ es von ihr sai: so oft und viel das geschieht, so kehrt sie
sich ab. (1)



Was tat der Teufel anders asketische Priester ist der Troster und Arzt derjenigen,
die am Leben leiden. Er trostet sie dadurch, dal3 er ihnen sagt: dieses Leben, an
dem ihr leidet, ist nicht das wahre Leben; das wahre Leben ist denjenigen, die an
diesem Leben leiden, viel leichter erreichbar as den Gesunden, die an diesem
Leben hangen und sich ihm hingeben. Durch solche Ausspriiche zlichtet der
Priester die Verachtung, die Verleumdung dieses wirklichen Lebens. Er bringt
endlich die Gesinnung hervor, die sagt: um das wahre Leben zu erreichen, mul3
dieses wirkliche Leben verneint werden. In der Verbreitung dieser Gesinnung sucht
der asketische Priester seine Starke. Er beseitigt durch die Zichtung dieser
Gesinnung eine grof3e Gefahr, die den Gesunden, Starken, Selbstbewuf3ten von den
Verungliickten, Niedergeworfenen, Zerbrochenen droht. Die letzteren hassen die
Gesunden und die leiblich und seelisch Glicklichen, die ihre Kréfte aus der Natur
nehmen. Diesen Hal3, der sich dadurch &uf3ern miifdte, dal? die Schwachen gegen die
Starken einen fortwéhrenden Vernichtungskrieg fuhrten, sucht der Priester
niederzuhalten. Er stellt deshalb die Starken als digjenigen hin, die ein wertloses,
menschenunwirdiges Leben fuhren und behauptet dagegen, dal3 das wahre Leben
alein denen erreichbar ist, die von dem Erdenleben geschadigt werden. «Der
asketische Priester muf3 uns als der vorherbestimmte Heiland, Hirt und Anwalt der
kranken Herde gelten: damit erst verstehen wir seine ungeheure historische
Mission. Die Herrschaft Uber Leidende ist sein Reich, auf sie weist ihn sein
Instinkt an, in ihr hat er seine eigenste Kunst, seine Meisterschaft, seine Art von
Glick.» («Genealogie», 3. Abhandlung, 8§ 15.) Es ist kein Wunder, wenn eine
solche Denkweise endlich dazu fihrt, dal3 ihre Anhanger nicht nur das Leben
verachten, sondern geradezu auf seine Zerstorung hinarbeiten. Wenn den Menschen
gesagt wird, nur der Leidende, der Schwache kann wirklich zu einem hoheren
Leben kommen, so wird endlich das Leiden, die Schwéache gesucht werden. Sich
selbst Schmerz zuzufiigen, den Willen in sich ganz ertéten, das wird Ziel des
Lebens werden. Die Opfer dieser Gesinnung sind die Heiligen. «Vollige
Keuschheit und Entsagung aller Wollust fir den, welcher eigentliche Heiligkeit
anstrebt; Wegwerfung alles Eigentums, Verlassung jedes Wohnortes, aller
Angehdrigen, tiefe, ganzliche Einsamkeit, zugebracht in stillschweigender
Betrachtung, mit freiwilliger Bul3e und schrecklicher, langsamer Selbstpeinigung,
zur ganzlichen Mortifikation des Willens, welche zuletzt bis zum freiwilligen Tode
geht durch Hunger, auch durch Entgegengehen den Krokodilen, durch
Herabstirzen vom geheiligten Felsengipfel im Himalaya, durch lebendig
Begrabenwerden, auch durch Hinwerfung unter die Rader des unter Gesang, Jubel
und Tanz der Bgjaderen die Gotterbilder umherfahrenden ungeheuren Wagens»,
dies sind die letzten Friichte der asketischen Gesinnung. (Schopenhauer, «Welt als
Wille und Vorstellung», § 68.)



Diese Denkweise ist dem Leiden am Leben entsprungen, und sie richtet ihre
Waffen gegen das Leben. Wenn der Gesunde, Lebensfrohe von ihr angesteckt wird,
dann tilgt sie bel ihm die gesunden, starken Instinkte aus. Nietzsches Werk gipfelt
darinnen, dieser Lehre gegentber etwas anderes geltend zu machen, eine Ansicht
fir Gesunde, Wohlgeratene. Mdgen die Mil3ratenen, Verdorbenen in der Lehre der
asketischen Priester ihr Heil suchen; die Gesunden will Nietzsche um sich sammeln
und ihnen eine Meinung sagen, die ihnen besser zu Gesichte steht, als jedes
lebensfeindliche Ideal.



18.

Auch in den Pflegern der modernen Wissenschaft steckt noch das asketische Ideal.
Zwar riuhmt sich diese Wissenschaft, alle aten Glaubensvorstellungen Uber Bord
geworfen zu haben und sich nur an die Wirklichkeit zu halten. Sie will nichts gelten
lassen, was sich nicht z&hlen, berechnen, wagen, sehen und greifen 1&3t. Dal3 man
auf diese Weise «das Dasein zu einer Rechenknechts-Ubung und Stubenhockeresi
fir Mathematiker» herabwirdigt, ist den modernen Gelehrten gleichglltig.
(«Froéhliche Wissenschaft», § 373.) Ein Recht, die vor seinen Sinnen und seiner
Vernunft voriberziehenden Vorkommnisse der Welt zu interpretieren, so dal3 er sie
mit seinem Denken beherrschen kann, schreibt sich ein solcher Gelehrter nicht zu.
Er sagt: die Wahrheit mufl3 von meiner Interpretationskunst unabhangig sein, und
ich habe die Wahrheit nicht zu schaffen, sondern ich mul3 sie mir von den
Erscheinungen der Welt diktieren lassen.

Wozu diese moderne Wissenschaft zuletzt gelangt, wenn sie sich alles
Zurechtlegens der Welterscheinungen enthdlt, das hat ein Anhanger dieser
Wissenschaft (Richard Wahle) in einem soeben erschienenen Buche («Das Ganze
der Philosophie und ihr Ende») ausgesprochen: «Was konnte der Geist, der, ins
Weltgehause spadhend und in sich die Fragen nach dem Wesen und dem Ziele des
Geschehens herumwalzte, endlich als Antwort finden? Es ist ihm widerfahren, daf3
er, wie er so scheinbar im Gegensatze zur umgebenden Welt dastand, sich aufloste
und in einer Flucht von Vorkommnissen mit allen Vorkommnissen zusammenflof3.
Er ‘wuldte’ nicht mehr die Welt; er sagte, ich bin nicht sicher, dal? Wissende da
sind, sondern Vorkommnisse sind da schlechthin. Sie kommen freilich in solcher
Weise, dal? der Begriff eines Wissens vorschnell, ungerechtfertigt, entstehen
konnte.

Und ‘Begriffe’ huschten empor, um Licht in die Vorkommnisse zu bringen, aber es
waren Irrlichter, Seelen der Wiinsche nach Wissen, erbarmliche, in ihrer Evidenz
nichtssagende Postulate einer unausgefullten Wissensform. Unbekannte Faktoren
miissen im Wechsel walten. Uber ihre Natur war Dunkel gebreitet. Vorkommnisse
sind der Schleier des Wahrhaften.»

Dal? die menschliche Personlichkeit in die Vorkommnisse der Wirklichkeit einen
Sinn hineinlegen kénne und die unbekannten Faktoren, die im Wechsel der
Ereignisse walten, aus eigenem Vermodgen erganzen konne, daran denken die
modernen Gelehrten nicht. Sie wollen nicht die Flucht der Erscheinungen durch die
Ideen interpretieren, die aus ihrer Personlichkeit stammen.



Sie wollen die Erscheinungen blof3 beobachten und beschreiben, aber nicht deuten.
Sie wollen bei dem Tatsachlichen stehen bleiben und es der schopferischen
Phantasie nicht gestatten, sich ein in sich gegliedertes Bild von der Wirklichkeit zu
machen.

Wenn ein phantasievoller Naturforscher, wie zum Beispiel Ernst Haeckel, aus den
Ergebnissen einzelner Beobachtungen ein Gesamtbild der Entwickelung des
organischen Lebens auf der Erde entwirft, dann fallen diese Fanatiker der
Tatséchlichkeit Uber ihn her und zeihen ihn der Versiindigung an der Wahrheit. Die
Bilder, die er von dem Leben in der Natur entwirft, kbnnen sie nicht mit Augen
sehen, oder mit Handen greifen. Ihnen ist das unpersonliche Urtell lieber, als das
durch den Geist der Personlichkeit geféarbte. Sie mdchten bei ihren Beobachtungen
am liebsten die Personlichkeit ganz ausschalten.

Es ist das asketische Ideal, das die Fanatiker der Tats&chlichkeit beherrscht. Sie
wollen eine Wahrheit jenseits des personlichen, individuellen Urteiles. Was der
Mensch in die Dinge «hineinphantasieren» kann, bekimmert sie nicht; die
«Wahrheit» ist ihnen etwas absolut Vollkommenes, ein Gott; der Mensch soll sie
entdecken, sich ihr ergeben, aber sie nicht schaffen. Die Naturforscher und die
Geschichtsschreiber sind gegenwértig von dem gleichen Geiste des asketischen
|deals beseelt. Uberall Aufzahlen, Beschreiben von Tatsachen, und nichts dariiber.
Jedes Zurechtlegen der Tatsachen ist verpont. Alles personliche Urteilen soll
unterbleiben.

Unter diesen modernen Gelehrten finden sich auch Atheisten. Diese Atheisten sind
aber keine freieren Geister als ihre Zeitgenossen, die an Gott glauben. Mit den
Mitteln der modernen Wissenschaft 1803t sich das Dasein Gottes nicht beweisen. Hat
sich doch eine der Leuchten moderner Wissenschaft (Du Bois-Reymond) Uber die
Annahme einer «Weltseele» also geaul3ert: bevor der Naturforscher sich zu einer
solchen Annahme entschliefdt, verlangt er, «daf3 ihm irgendwo in der Welt, in
Neuroglia gebettet und mit warmem arteriellen Blut unter richtigem Drucke
gespeist, ein dem geistigen Vermogen solcher Seele an Umfang entsprechendes
Konvolut von Ganglien-Kugeln und Nervenfasern gezeigt» werde («Grenzen des
Naturerkennens»). Die moderne Wissenschaft lehnt den Glauben an Gott ab, weil
dieser Glaube neben dem Glauben an die «objektive Wahrheit» nicht bestehen
kann. Diese «objektive Wahrheit» ist aber nichts anderes als ein neuer Gott, der
Uber den alten gesiegt hat.



«Der unbedingte redliche Atheismus (— und seine Luft allein atmen wir, wir
geistigeren Menschen dieses Zeitalters!) stent demgemal3 nicht im Gegensatz zu
jenem [asketischen] Ideale, wie es den Anschein hat; er ist vielmehr nur eine seiner
letzten Entwickelungsphasen, eine seiner Schlul3formen und inneren Folge-
richtigkeiten, — er ist die Ehrfurcht gebietende Katastrophe einer zweitausend-
jahrigen Zucht zur Wahrheit, welche am Schlusse sich die Lige im Glauben an
Gott verbietet.» («Genealogie», 3. Abhandlung, 8 27.) Der Christ sucht die
Wahrheit in Gott, weil er Gott fur den Quell aller Wahrheit halt; der moderne
Atheist lehnt den Glauben an Gott ab, weil ihm sein Gott, sein Ideal von Wahrheit
diesen Glauben verbietet. Der moderne Geist sieht in Gott eine menschliche
Schopfung; in der «Wahrheit» sieht er etwas, was ohne alles menschliche Zutun
durch sich selbst besteht. Der wirklich «freie Geist» geht noch weiter. Er fragt:
«Was bedeutet aller Wille zur Wahrheit?» Wozu Wahrheit? Alle Wahrheit
entsteht doch dadurch, da® der Mensch Uber die Erscheinungen der Welt
nachdenkt, sich Gedanken Uber die Dinge bildet. Der Mensch selbst ist der
Schopfer der Wahrheit. Der «freie Geist» kommt zum Bewul3tsein seines Schaffens
der Wahrheit. Er betrachtet die Wahrheit nicht mehr als etwas, dem er sich
unterordnet; er betrachtet sie als sein Geschopf.



19.

Die mit schwachen, mildratenen Erkenntnisinstinkten ausgestatteten Menschen
wagen es nicht, aus der Begriffe bildenden Macht ihrer Personlichkeit heraus den
Welterscheinungen einen Sinn unterzulegen. Sie wollen, daf3 ihnen die
«Gesetzmaldigkeit der Natur» als Tatbestand vor die Sinne trete. Ein subjektives,
der Einrichtung des menschlichen Geistes gemal3 geformtes Weltbild scheint ihnen
wertlos. Aber die blofRe Beobachtung der Vorkommnisse in der Welt liefert uns nur
ein zusammenhangloses und doch nicht in Einzelheiten gesondertes Weltbild. Dem
blol3en Beobachter der Dinge erscheint kein Gegenstand, kein Geschehnis
wichtiger, bedeutungsvoller als das andere. Das rudimentdre Organ eines
Organismus, das vielleicht dann, wenn wir dartiber nachgedacht haben, ohne alle
Bedeutung fur die Entwickelung des Lebens erscheint, steht gerade mit demselben
Anspruch auf Beachtung da, wie der edelste Teil des Organismus, so lange wir blof3
den objektiven Tatbestand beschauen. Ursache und Wirkung sind aufeinander-
folgende Erscheinungen, die ineinander Uberflief3en, ohne durch etwas getrennt zu
sein, so lange wir sie blol3 beobachten. Erst wenn wir mit unserem Denken
einsetzen, die ineinander flieRenden Erscheinungen sondern und gedanklich
aufeinander beziehen, wird ein gesetzmalliger Zusammenhang sichtbar. Erst das
Denken erklart die eine Erscheinung fur die Ursache, die andere fur die Wirkung.
Wir sehen einen Regentropfen auf den Erdboden fallen und eine Vertiefung
hervorrufen. Ein Wesen, das nicht denken kann, wird hier nicht Ursache und
Wirkung sehen, sondern nur eine Aufeinanderfolge von Erscheinungen. Ein
denkendes Wesen isoliert die Erscheinungen, bringt die isolierten Fakten in ein
Verhédltnis und bezeichnet das eine Faktum als Ursache, das andere als Wirkung.
Durch die Beobachtung wird der Intellekt angeregt, Gedanken zu produzieren und
diese mit den beobachteten Tatsachen zu einem gedankenvollen Weltbilde zu
verschmelzen. Der Mensch tut dies, well er die Summe der Beobachtungen
gedanklich beherrschen will. Ein ihm gegeniberstehendes Gedankenleeres driickt
auf ihn wie eine unbekannte Macht. Er widersetzt sich dieser Macht, Uberwindet
sie, indem er sie denkbar macht. Auch alles Zahlen, Wéagen und Berechnen der
Erscheinungen geschieht aus demselben Grunde. Es ist der Wille zur Macht, der
sich in dem Erkenntnistriebe auslebt. (Ich habe den Erkenntnisprozeld im einzelnen
dargestellt in meinen beiden Schriften: «Wahrheit und Wissenschaft» und «Die
Philosophie der Freiheit».)

Der stumpfe, schwache Intellekt will sich nicht eingestehen, dal? er es selbst ist, der
als AuRerung seines Strebens nach Macht die Erscheinungen interpretiert. Er halt
auch seine Interpretation fur einen Tatbestand. Und er fragt: wie der Mensch dazu
kommt, einen solchen Tatbestand in der Wirklichkeit zu finden.



Er fragt zum Beispiel: wie kommt es, dal3 der Intellekt in zwei aufeinander
folgenden Erscheinungen Ursache und Wirkung anerkennt? Alle Erkenntnis-
theoretiker von Locke, Hume, Kant bis auf die Gegenwart haben sich mit dieser
Frage beschéaftigt. Die Spitzfindigkeiten, die sie auf diese Untersuchung verwendet
haben, sind unfruchtbar geblieben. Die Erklarung ist gegeben in dem Streben des
menschlichen Intellekts nach Macht, Die Frage ist gar nicht: sind Urtelle,
Gedanken Uber die Erscheinungen moglich, sondern: hat der menschliche Intellekt
solche Urteile n6tig? Weill er sie nétig hat, deshalb wendet er sie an, und nicht weil
sie moglich sind. Es kommt darauf an, «zu begreifen, dal3 zum Zweck der
Erhaltung von Wesen unserer Art solche Urteile als wahr geglaubt werden muissen;
weshalb sie nattrlich noch falsche Urteile sein kdnnten!» («Jenseits von Gut und
Bdse», §11.) «Und wir sind grundsétzlich geneigt zu behaupten, daf’ die falschesten
Urteile... uns die unentbehrlichsten sind, dal3 ohne ein Geltenlassen der logischen
Fiktionen, ohne ein Messen der Wirklichkeit an der rein erfundenen Welt des
Unbedingten, Sich-selbst-Gleichen, ohne eine bestandige Falschung der Welt durch
die Zahl der Mensch nicht leben konnte, — dal3 Verzichtleisten auf falsche Urteile
ein Verzichtleisten auf Leben, eine Verneinung des Lebens wére.» (Ebenda, § 4.)
Wem dieser Ausspruch paradox erscheint, der besinne sich darauf, wie fruchtbar
die Anwendung der Geometrie auf die Wirklichkeit ist, obgleich es nirgends in der
Welt wirklich geometrisch regelmaidige Linien, Flachen und so weiter gibt.

Wenn der stumpfe, schwache Intellekt einsieht, dal? alle Urteile Gber die Dinge aus
ihm selbst stammen, durch ihn produziert und mit den Beobachtungen
verschmolzen werden, dann hat er nicht den Mut, diese Urteile rickhaltslos
anzuwenden. Er sagt: Urteile solcher Art kénnen uns keine Erkenntnis von dem
«wahren Wesen» der Dinge vermitteln. Dieses «wahre Wesen» bleibt daher unserer
Erkenntnis verschlossen.

Noch in einer anderen Art sucht der schwache Intellekt zu beweisen, dal? durch das
menschliche Erkennen kein Feststehendes gewonnen werden kann. Er sagt: Der
Mensch sieht, hort, tastet die Dinge und Vorgange. Was er dabei wahrnimmt, sind
Eindriicke auf seine Sinnesorgane. Wenn er eine Farbe, einen Ton wahrnimmt, so
kann er nur sagen: mein Auge, mein Ohr werden in einer gewissen Art bestimmit,
Farbe, Ton wahrzunehmen. Nicht etwas auf3er ihm nimmt der Mensch wahr,
sondern nur eine Bestimmung, eine Modifikation seiner eigenen Organe. In der
Wahrnehmung werden das Auge, das Ohr und so weiter dazu veranlaldt, in einer
gewissen Weise zu empfinden; sie werden in einen bestimmten Zustand versetzt.
Diese Zustande seiner eigenen Organe nimmt der Mensch als Farben, Tone,
Gertche und so weiter wahr. In aller Wahrnehmung nimmt der Mensch nur seine
eigenen Zustande wahr.



Was er AulRenwelt nennt, ist nur aus diesen seinen Zustanden zusammengesetzt; ist
also im eigentlichen Sinne sein Werk. Die Dinge, die ihn veranlassen, aus sich
heraus die AulRenwelt zu spinnen, kennt er nicht; nur ihre Wirkungen auf seine
Organe. Einem von dem Menschen getrdumten Traume gleich, der durch ein
Unbekanntes veranlaldt wird, erscheint die Welt in dieser Beleuchtung.

Wenn dieser Gedanke konsequent zu Ende gedacht wird, so zieht er folgenden
Nachsatz nach sich. Auch seine Organe kennt der Mensch nur, insofern er sie
wahrnimmt; sie sind Glieder in seiner Wahrnehmungswelt. Und seines eigenen
Selbst wird sich der Mensch nur bewuf3t, insofern er die Bilder der Welt aus sich
herausspinnt. Traumbilder nimmt er wahr und inmitten dieser Traumbilder ein
«Ich», an dem diese Traumbilder voriberziehen. Jedes Traumbild erscheint in
Begleitung dieses «lch». Man kann auch sagen: jedes Traumbild erscheint inmitten
der Traumwelt immer in Beziehung auf dieses «lch». Dieses «lch» haftet als
Bestimmung, als Eigenschaft an den Traumbildern. Es ist somit, als Bestimmung
von Traumbildern, selbst ein Traumhaftes. J. G. Fichte fal3t diese Ansicht in die
Worte zusammen: «Was durch das Wissen und aus dem Wissen entsteht, ist nur ein
Wissen. Alles Wissen aber ist nur Abbildung, und es wird in ihm immer etwas
gefordert, das dem Bilde entspreche. Diese Forderung kann durch kein Wissen
befriedigt werden; und ein System des Wissens ist notwendig, ein System blof3er
Bilder, ohne alle Realitat, Bedeutung und Zweck.» «Alle Realitéat» ist flr Fichte
ein wunderbarer «Traum, ohne ein Leben, von welchem getrdumt wird, und ohne
einen Geist, dem da traumt»; ein Traum, «der in einem Traume von sich selbst
zusammenhangt». («Bestimmung des Menschen», 2. Buch.)

Was hat diese ganze Gedankenkette fur eine Bedeutung? Ein schwacher Intellekt,
der sich nicht unterfangen will, der Welt aus sich heraus einen Sinn zu geben, sucht
diesen Sinn in der Welt der Beobachtungen. Er kann ihn da nattrlich nicht finden,
well die blof3e Beobachtung gedankenleer ist.

Der starke, produktive Intellekt verwendet seine Begriffswelt dazu, die
Beobachtungen zu deuten; der schwache, unproduktive Intellekt erklart sich selbst
flr zu ohnméchtig, um das zu tun und sagt: ich kann in den Erscheinungen der ~
keinen Sinn finden; sie sind blof3e Bilder, die an mir voriberziehen. Der Sinn des
Daseins muld aul3erhalb, jenseits der Erscheinungswelt gesucht werden. Dadurch
wird die Erscheinungswelt, das heif3t die menschliche Wirklichkeit fur einen
Traum, eine Tauschung, ein Nichts erklart und das <«wahre Wesen» der
Erscheinungen wird in einem «Ding an sich» gesucht, bis zu dem keine
Beobachtung, kein Erkennen reicht, das heil3t von dem sich der Erkennende keine
Vorstellung machen kann.



Dieses «wahre Wesen» ist also fir den Erkennenden ein vollig leerer Gedanke, der
Gedanke an ein Nichts. Traum ist bei jenen Philosophen, die von dem «Ding an
sich» sprechen, die Erscheinungswelt. Nichts ist aber das, was sie als das «wahre
Wesen» dieser Erscheinungswelt ansehen. Die ganze philosophische Bewegung,
die von dem «Ding an sich» spricht und die in der neueren Zeit sich namentlich auf
Kant stiitzt, ist der Glaube an das Nichts, ist philosophischer Nihilismus.



20.

Wenn der starke Geist nach der Ursache eines menschlichen Handelns und
Vollbringens sucht, so findet er diese immer in dem Willen zur Macht der
einzelnen Personlichkeit. Der Mensch mit schwachem, mutlosem Intellekt will dies
aber nicht zugeben. Er fuhlt sich nicht kr&ftig genug, sich zum Herrn und
Richtunggeber seines Handelns zu machen. Er deutet die Triebe, die ihn lenken, als
Gebote einer fremden Macht. Er sagt nicht: ich handle, wie ich will; sondern er
sagt: ich handle gemal3 einem Gebote, wie ich soll. Er will sich nicht befehlen, er
will gehorchen. Auf der einen Stufe der Entwickelung sehen die Menschen ihre
Antriebe zum Handeln als Gebote Gottes an, auf einer andern Stufe glauben sie in
ihrem Innern eine Stimme zu vernehmen, die ihnen gebietet. Sie wagen es im
letzteren Falle nicht, zu sagen: ich bin es selbst, der da befiehlt; sie behaupten: in
mir spricht ein hdherer Wille sich aus. Dal3 sein Gewissen ihm in jedem einzelnen
Falle sagt, wie er handeln soll, ist die Meinung des einen; dal3 ein kategorischer
Imperativ ihm befiehlt, behauptet ein anderer. Horen wir, was J. G. Fichte sagt: «ES
soll schlechthin etwas geschehen, weil es nun einmal geschehen soll: dasjenige,
was das Gewissen nun eben von mir ... fordert; dal3 es geschehe, dazu, lediglich
dazu bin ich da; um es zu erkennen, habe ich Verstand: um es zu vollbringen,
Kraft.» («Bestimmung des Menschen», 3. Buch.) Ich fihre mit Vorliebe J. G.
Fichtes Ausspriche an, weil e mit eiserner Konsequenz die Meinung der
«Schwachen und MiR3ratenen» bis ans Ende gedacht hat. Wozu diese Meinungen
zuletzt fuhren, kann man nur erkennen, wenn man sie da aufsucht, wo sie zu Ende
gedacht worden sind; auf die Halben, die jeden Gedanken nur bis in seine Mitte
denken, kann man sich nicht stitzen.

Nicht in der Einzelpersonlichkeit wird von denen, die in der angedeuteten Weise
denken, der Quell des Wissens gesucht; sondern jenseits dieser Personlichkeit in
eine «Willen an sich». Eben dieser «Wille an sich» soll als «Stimme Gottes» oder
«as Stimme des Gewissens», «kategorischer Imperativ» und so weiter zu dem
Einzelnen sprechen. Er soll der universelle Lenker des menschlichen Handelns und
der Urquell der Sittlichkeit sein und auch die Zwecke des sittlichen Handelns
bestimmen. «lch sage, das Gebot des Handelns selbst ist es, welches durch sich
selbst mir einen Zweck setzt: dasselbe in mir, was mich nétigt, zu denken, daf3 ich
so handeln solle, nétigt mich, zu glauben, dal3 aus diesem Handeln etwas erfolgen
werde; es eroffnet dem Auge die Aussicht auf eine andere Welt.» «Wie ich im
Gehorsam lebe, lebe ich zugleich in der Anschauung seines Zweckes, lebe ich in
der bessern Welt, die er mir verheif3t.» (Fichte, «Die Bestimmung des Menschen»,
3. Buch.)



Der also Denkende will sich nicht selbst sein Ziel setzen; er will von dem hoheren
Willen, dem er gehorcht, sich zu einem Ziele fihren lassen. Er will sich seines
Eigenwillens entledigen und sich zum Werkzeug «htherer» Zwecke machen. In
Worten, die zu den schonsten Erzeugnissen des Sinnes fir Gehorsam und Demut
gehdren, die mir bekannt sind, schildert Fichte die Hingabe an den «ewigen Willen
an sich». «Erhabener, lebendiger Wille, den kein Name nennt und kein Begriff
umfaldt, wohl darf ich mein Gemit zu dir erheben; denn du und ich sind nicht
getrennt. Deine Stimme ertont in mir, die meinige tont in dir wieder; und alle
meine Gedanken, wenn sie nur wahr und gut sind, sind in dir gedacht. — In dir,
dem Unbegreiflichen, werde ich mir selbst, und wird mir die Welt vollkommen
begreiflich, alle Rétsel meines Daseins werden gelost, und die vollendetste
Harmonie entsteht in meinem Geiste.» «lch verhille vor dir mein Angesicht und
lege die Hand auf den Mund. Wie du fir dich selbst bist und dir selbst erscheinst,
kann ich nie einsehen, so gewil3 ich nie du selbst werden kann. Nach tausendmal
tausend durchlebten Geisterleben werde ich dich noch ebensowenig begreifen als
jetzt, in dieser Hiitte von Erde.» («Bestimmung des Menschen», 3. Buch.)

Wohin dieser Wille den Menschen zuletzt fiihren will, das kann der Einzelne nicht
wissen. Wer an diesen Willen glaubt, gesteht also damit, dal3 er Uber die
Endzwecke seines Handelns nichts weil3. Die Ziele, die sich der Einzelne schafft,
sind aber fir einen solchen Glaubigen eines htheren Willens keine «wahren» Ziele.
Er setzt somit an die Stelle der durch das Individuum geschaffenen positiven
Einzelziele einen Endzweck der ganzen Menschheit, dessen Gedankeninhalt aber
ein Nichts ist. Ein solcher Glaubiger ist moralischer Nihilist. Er ist in der
schlimmsten Art von Unwissenheit befangen, die sich erdenken lal3t. Nietzsche
wollte diese Art von Unwissenheit in einem besonderen Buche seines unvollendet
gebliebenen Werkes «Der Wille zur Macht» behandeln. (Vgl. Anhang zu Band V|
der Gesamtausgabe von Nietzsches Werken.)

Die Lobpreisung des moralischen Nihilismus finden wir wieder in Fichtes
«Bestimmung des Menschen» (3. Buch):

«lch will nicht versuchen, was mir durch das Wesen der Endlichkeit versagt ist,
und was mir zu nichts nitzen wirde; wie du an dir selbst bist, will ich nicht wissen.
Aber deine Beziehungen und Verhdltnisse zu mir, dem Endlichen, und zu alem
Endlichen, liegen offen vor meinem Auge: werde ich, was ich sein soll! — und sie
umgeben mich in hellerer Klarheit, als das Bewul3tsein meines eignen Daseins. Du
wirkest in mir die Erkenntnis von meiner Pflicht, von meiner Bestimmung in der
Reihe der verninftigen Wesen; wie, das well3 ich nicht, noch bedarf ich es zu
wissen.



Du weifd und erkennst, was ich denke und will; wie du wissen kannst, — durch
welchen Akt du dieses Bewultsein zustande bringst, dartiber verstehe ich nichts;
jaich weil3 sogar sehr wohl, dal3 der Begriff eines Akts, und eines besonderen Akts
des Bewul3tseins nur von mir gilt, nicht aber von dir, dem Unendlichen. Du willst,
denn du willst, dal3 mein freier Gehorsam Folgen habe in alle Ewigkeit; den Akt
deines Willens begreift ich nicht, und weil3 nur so viel, dald er nicht &hnlich ist dem
meinigen. Du tust, und dein Wille selbst ist Tat; aber deine Wirkungsweise ist der,
die ich allein zu denken vermag, geradezu entgegengesetzt. Du lebest und bist,
denn du weil3t, willst und wirkest, allgegenwartig der endlichen Vernunft; aber du
bist nicht, wie ich alle Ewigkeiten hindurch allein ein Sein werde denken
kénnen.»

Dem moralischen Nihilismus stellt Nietzsche die Ziele gegeniber, die der
schaffende Einzelwille sich setzt. Den Lehrern der Ergebung ruft Zarathustra zu:
«Diese Lehrer der Ergebung! Uberall hin, wo es klein und krank und grindig ist,
kriechen sie, gleich Lausen; und nur mein Ekel hindert mich, sie zu knacken.
Wohlan! Dies ist meine Predigt fir ihre Ohren: ich bin Zarathustra, der Gottlose,
der da spricht: ‘wer ist gottloser denn ich, dal3 ich mich seiner Unterweisung
freue? Ich bin Zarathustra, der Gottlose: wo finde ich meinesgleichen? Und alle
die sind meinesgleichen, die sich selber ihren Willen geben und alle Ergebung
von sich abtun.»



21.

Die starke Personlichkeit, die Ziele schafft, ist ricksichtslos in der Ausfihrung
derselben. Die schwache Personlichkeit dagegen fihrt nur das aus, wozu der Wille
Gottes oder die «Stimme des Gewissens» oder der «kategorische Imperativ» Ja
sagt. Was diesem Ja entspricht, bezeichnet der Schwache als gut, was diesem Ja
zuwider ist als bdse. Der Starke kann dieses «gut und bds» nicht anerkennen; denn
er erkennt digenige Macht nicht an, von der sich der Schwache sein Gutes und
Bdses bestimmen 183t. Was er, der Starke, will, ist fur ihn gut; er fihrt es durch
gegen alle widerstrebenden Méachte. Was ihn in dieser Durchfihrung stort, das
sucht er zu Uberwinden. Er glaubt nicht, dal3 ein «ewiger Weltwille» alle einzelnen
Willensentschllisse zu einer grof3en Harmonie lenkt; aber er ist der Ansicht, dal
adle menschliche Entwickelung aus den Willensimpulsen der Einzel-
personlichkeiten sich ergibt, und dal3 ein ewiger Krieg besteht zwischen den
einzelnen Willensdul3erungen, in dem immer der starkere Wille Uber den
schwéacheren siegt. Von den Schwachen und Mutlosen wird die starke
Personlichkelt, die sich selbst Gesetz und Zweck geben will, als bose, als stindhaft
bezeichnet. Sie erregt Furcht, denn sie durchbricht die hergebrachten Ordnungen;
sie nennt wertlos, was die Schwachen gewohnt sind, wertvoll zu nennen, und sie
erfindet Neues, vor ihr Unbekanntes, das sie als wertvoll bezeichnet. «Jede
individuelle Handlung, jede individuelle Denkweise erregt Schauder; es ist gar
nicht auszurechnen, was gerade die selteneren, ausgesuchteren, ursprunglicheren
Geister im ganzen Verlauf der Geschichte dadurch gelitten haben mtssen, dal sie
immer als die bosen und geféhrlichen empfunden wurden, ja dal3 sie sich selber so
empfanden. Unter der Herrschaft der Sittlichkeit der Sitte hat die Originalitat jeder
Art ein boses Gewissen bekommen; bis diesen Augenblick ist der Himmel der
Besten noch dadurch verdisterter, als er sein miidte.» («<Morgenréte», 8 9.)

Der wahrhaft freie Geist faldt schlechthin erste Entschllisse; der unfreie entscheidet
sich nach dem Herkommen. «Sittlichkeit ist nichts anderes (also namentlich nicht
mehr!), als Gehorsam gegen Sitten, welcher Art diese auch sein mdgen; Sitten aber
sind die herkdbmmliche Art zu handeln und abzuschétzen.» («Morgenréte», 8§ 9.)
Dieses Herkommen ist es, was von den Moralisten als «ewiger Wille»,
«kategorischer Imperativ» gedeutet wird. Jedes Herkommen ist aber das Ergebnis
der naturgemal3en Triebe und I mpulse einzelner Menschen, ganzer Stamme, V 6lker
und so weiter. Es ist ebenso das Produkt natirlicher Ursachen, wie etwa die
Witterungsverhéltnisse einzelner Gegenden. Der freie Geist erklart sich durch
dieses Herkommen nicht gebunden. Er hat seine individuellen Triebe und Impulse,
und diese sind nicht weniger berechtigt als die der anderen.



Er setzt diese Impulse in Handlungen um, wie eine Wolke Regen auf die
Erdoberflache sendet, wenn die Ursachen dazu vorhanden sind. Der frele Geist
steht jenseits dessen, was das Herkommen als gut und bdse ansieht. Er schafft
sich selbst sein Gut und Bose.

«Als ich zu den Menschen kam, da fand ich sie sitzen auf einem alten Dinkel: Alle
diinkten sich lange schon zu wissen, was dem Menschen gut und bdse sei. Eine alte
mide Sache diinkte ihn alles Reden von Tugend; und wer gut schlafen wollte, der
sprach vor dem Schlafengehen noch von «Gut> und <B6se>. Diese Schléferei storte
ich auf, als ich lehrte: was gut und bdse ist, das weil3 noch niemand — es sei denn
der Schaffende! — Das aber ist der, welcher des Menschen Ziel schafft und der Erde
ihren Sinn gibt und ihre Zukunft: dieser erst schafft es, dald etwas gut und bose ist.»
(«Zarathustra», 3. Teil, «Von alten und neuen Tafeln.»)

Auch dann wenn der freie Geist handelt, wie es dem Herkommen gemal3 ist, dann
tut er es, weil er die herkdmmlichen Motive zu den seinigen machen will, und weil
er es in bestimmten Fallen nicht fir nétig hélt. an die Stelle des Herkdbmmlichen
etwas Neues zu setzen.



22.

Der Starke sucht in der Durchsetzung seines schaffenden Selbst seine
L ebensaufgabe. Diese Selbstsucht unterscheidet ihn von den Schwachen, die in der
selbstlosen Hingabe an das, was sie das Gute nennen, die Sittlichkeit sehen. Die
Schwachen predigen die Selbstlosigkeit als die hochste Tugend. lhre
Selbstlosigkeit ist aber nur die Folge ihres Mangels an Schaffenskraft. Hétten sie
ein schaffendes Selbst, so wirden sie dieses auch durchsetzen wollen. Der Starke
liebt den Krieg, denn er braucht den Krieg, um seine Schopfungen gegen die
widerstrebenden Mé&chte durchzusetzen.

«Euren Feind sollt ihr suchen, euren Krieg sollt ihr fihren und fir eure Gedanken!
Und wenn euer Gedanke unterliegt, so soll eure Redlichkeit dartiber noch Triumph
rufen! Ihr sollt den Frieden lieben als Mittel zu neuen Kriegen. Und den kurzen
Frieden mehr als den langen. Euch rate ich nicht zur Arbeit, sondern zum Kampfe.
Euch rate ich nicht zum Frieden, sondern zum Siege. Eure Arbeit sei ein Kampf,
euer Friede sei ein Sieg! lhr sagt, die gute Sache sel es, die sogar den Krieg
heilige? Ich sage euch: der gute Krieg ist es, der jede Sache heiligt. Der Krieg und
der Mut haben mehr grofRe Dinge getan, als die Né&chstenliebe. Nicht euer
Mitleiden, sondern eure Tapferkeit rettete bisher die Verunglickten.»
(«Zarathustra», 1. Teil. «Wom Krieg und Kriegsvolke.»)

Unerbittlich und ohne Schonung des Widerstrebenden handelt der Schaffende. Er
kennt nicht die Tugend der Leidenden: das Mitleid. Aus seiner Kraft kommen die
Antriebe des Schaffenden, nicht aus dem Geflihle des fremden Leidens. Dali3 die
Kraft siege, daflr setzt er sich ein, nicht dal3 das Leidende, Schwache gepflegt
werde. Schopenhauer hat die ganze Welt fir ein Lazarett erklart, und die aus dem
Mitgefliihle mit den Leidenden entspringenden Handlungen fir die hochsten
Tugenden. Er hat damit die Moral des Christentums in anderer Form
ausgesprochen, als dieses selbst es tut. Der Schaffende fuhlt sich nicht berufen,
Krankenwarterdienste zu verrichten. Die Tuchtigen, Gesunden kénnen nicht um der
Schwachen, Kranken willen da sein. Das Mitleid schwécht die Kraft, den Mut, die
Tapferkeit.

Das Mitleid sucht gerade das zu erhalten, was der Starke Uberwinden will: die
Schwaéche, das Leiden. Der Sieg des Starken Uber das Schwache ist der Sinn aller
menschlichen wie aller natirlichen Entwickelung. «Leben selbst ist wesentlich
Aneignung, Verletzung, Uberwéltigung des Fremden und Schwacheren,
Unterdrickung, Hérte, Aufzwéngung eigner Formen, Einverleibung und
mindestens, mildestens, Ausbeutung.» («Jenseits von Gut und Bose», 8§ 259.)



«Und wollt ihr nicht Schicksale sein und Unerbittliche: wie konntet ihr mit mir —
siegen? Und wenn eure Harte nicht blitzen und schneiden und zerschneiden will:
wie konntet ihr einst mit mir — schaffen? Die Schaffenden namlich sind hart. Und
Seligkeit muld es euch dinken, eure Hand auf Jahrtausende zu driicken wie auf
Wachs — Seligkeit, auf dem Willen von Jahrtausenden zu schreiben wie auf Erz —
hérter als Erz, edler als Erz. Ganz hart ist alein das Edelste. Diese neue Tafel, o
meine Bruder, stelle ich Gber euch: werdet hart!» («Zarathustra», 3. Teil. «Von
alten und neuen Tafeln.»)

Der freie Geist macht keinen Anspruch auf Mitleid. Wer ihn bemitleiden wollte,
den mufite er fragen: haltst du mich fir so schwach, daf3 ich mein Leid nicht selbst
tragen kann? Ihm geht jedes Mitleild gegen die Scham. Nietzsche bringt den
Widerwillen des Starken gegen das Mitleiden im vierten Teil seines «Zarathustra»
zur Anschauung. Zarathustra kommt auf seinen Wanderungen in ein Tal, das
«Schlangentod» heif3t. Kein Lebewesen findet sich hier. Nur eine Art hallicher
griner Schlangen kommt hierher, um zu sterben. Dieses Tal hat der «hallichste
Mensch» aufgesucht. Dieser will von keinem Wesen gesehen werden wegen seiner
HaRlichkeit. In diesem Tal sieht ihn niemand aul3er Gott. Aber auch dessen Anblick
kann er nicht ertragen. Das Bewul3tsein, dal3 Gottes Blicke in alle Raume dringen,
ist ihm zur Last. Er hat deshalb Gott getétet, das heildt er hat den Glauben an Gott
in sich ertbtet. Er ist zum Atheisten geworden wegen seiner Haldlichkeit. Als
Zarathustra diesen Menschen sieht, tUberféllt ihn noch einmal das, was er fir immer
in sich getilgt zu haben glaubt: das Mitleid mit der furchtbaren HaR3lichkeit. Dies ist
eine Versuchung Zarathustras. Er weist aber das Gefuhl des Mitleids bald zuriick
und wird wieder hart. Der haidlichste Mensch sagt zu ihm: Deine Harte ehrt meine
HaRlichkeit. Ich bin zu reich an HaRlichkeit, um irgend eines Menschen Mitleid zu
ertragen. Mitleid geht gegen die Scham.

Wer Mitleid braucht, kann nicht allein stehen, und der freie Geist will vollstandig
auf sich selbst gestellt sein.



23.

Mit der Aufzeigung des natirlichen Willens zur Macht als Ursache der
menschlichen Handlungen geben sich die Schwachen nicht zufrieden. Sie suchen
nicht blof3 nach nattrlichen Zusammenhéngen in der Menschenentwickelung,
sondern sie suchen das Verhédltnis der menschlichen Handlungen zu dem, was sie
als den «Willen an sich», die «ewige, sittliche Weltordnung» nennen. Wer dieser
Weltordnung zuwiderhandelt, dem sprechen sie eine Schuld zu. Und sie begniigen
sich auch nicht damit, eine Handlung nach ihren natrlichen Folgen zu bewerten,
sondern sie machen den Anspruch darauf, dal3 eine schuldvolle Handlung auch
moralische Folgen, Strafen nach sich ziehe. Sie nennen sich selbst schuldig, wenn
sie ihr Handeln mit der sittlichen Weltordnung nicht in Ubereinstimmung finden;
sie wenden sich mit Abscheu von dem Quell des Bosen in sich ab und nennen dies
Gefuhl boses Gewissen. Alle diese Begriffe laldt die starke Personlichkeit nicht
gelten. Sie kiimmert sich nur um die nattrlichen Folgen ihrer Handlungen. Sie
fragt: wieviel ist meine Handlungsweise fir das Leben wert? Entspricht sie dem,
was ich gewollt habe? Der Starke kann sich gramen, wenn ihm eine Handlung
fehlschl&gt, wenn das Resultat seinen Absichten nicht entspricht. Aber er klagt sich
nicht an. Denn er mif3t seine Handlungsweise nicht an aul3ernatirlichen Mal3staben.
Er well3, dal? er so handelt, wie es seinen natlrlichen Trieben entspricht, und kann
hochstens bedauern, dal3 diese nicht besser sind. Ebenso hélt er es mit der
Beurteilung fremder Handlungen. Ein moralisches Abschétzen der Handlungen
kennt er nicht. Er ist Immoralist. Was das Herkommen als bose bezeichnet, sieht
der Immoralist ebenso als Ausfluld menschlicher Instinkte an, wie das Gute. Die
Strafe gilt ihm nicht als moralisch bedingt, sondern nur als ein Mittel, Instinkte
gewisser Menschen, die andern schéadlich sind, auszurotten. Die Gesellschaft straft
nach Ansicht des Immoralisten nicht deswegen, weil sie ein «moralisches Recht»
hat, die Schuld zu sihnen, sondern allein, weil sie sich stérker erweist, als der
Einzelne, welcher der Gesamtheit widerstrebende Instinkte hat. Die Macht der
Gesellschaft steht gegen die Macht des Einzelnen. Dies ist der natlrliche
Zusammenhang einer «bdsen» Handlung des Einzelnen mit der Rechtsprechung der
Gesellschaft und der Bestrafung dieses Einzelnen. Es ist der Wille zur Macht, das
heil3t zum Ausleben jener Instinkte, die bei der Mehrzahl der Menschen vorhanden
sind, der sich in der Rechtspflege einer Gesellschaft aufl3ert. Der Sieg einer
Mehrheit Uber einen Einzelnen ist jede Bestrafung. Siegte der Einzelne Uber die
Gesellschaft, so mufte seine Handlungsweise als gut, die der andern als bdse
bezeichnet werden. Das jeweilige Recht driickt nur aus, was die Gesellschaft eben
als die beste Grundlage ihres Willens zur Macht anerkennt.



24.

Weil Nietzsche in der menschlichen Handlungsweise nur einen Ausflul® der
Instinkte sieht, und diese letzteren bei verschiedenen Menschen verschieden sind,
scheint es ihm notwendig, dal? auch deren Handlungsweisen verschieden sind.
Nietzsche ist deshalb ein entschiedener Gegner des demokratischen Grundsatzes:
Gleiche Rechte und gleiche Pflichten fir alle. Die Menschen sind ungleich, deshalb
mussen auch ihre Rechte und Pflichten ungleich sein. Der natlrliche Gang der
Weltgeschichte wird stets starke und schwache, schaffende und unfruchtbare
Menschen aufweisen. Und die Starken werden immer dazu berufen sein, den
Schwachen die Ziele zu bestimmen. Ja noch mehr: die Starken werden sich der
Schwachen als Mittel zum Zwecke, das heildt als Sklaven bedienen. Nietzsche
spricht nattrlich nicht von einem «moralischen» Recht der Starken zur Haltung von
Sklaven. «Moralische» Rechte erkennt er nicht an. Sondern er ist der Meinung, daf
die Uberwindung des Schwacheren durch den Starkeren, die er fir das Prinzip alles
L ebens halt, notwendig zur Sklaverei fihren mul3.

Es ist auch natiirlich, daR sich der Uberwundene gegen den Uberwinder auflehnt.
Wenn diese Auflehnung sich nicht durch die Tat auf3ern kann, so aul3ert sie sich
wenigstens im Gefiihle. Und der Ausdruck dieses Geflihles ist die Rache, die stets
in den Herzen derer wohnt, die in irgend einer Weise von den besser Veranlagten
uberwunden worden sind. Als Ausfluf dieser Rache sieht Nietzsche die moderne
sozialdemokratische Bewegung an. Der Sieg dieser Bewegung wirde ihm eine
Erhohung der MiRratenen, Ubel-Weggekommenen zu Ungunsten der Besseren
sein. Gerade das Gegenteil strebt Nietzsche an: die Pflege der starken,
selbstherrlichen Personlichkeit. Und er haldt die Sucht, die alles gleich machen und
die souverdne Individualitd in dem Meere der allgemeinen Mittelmaidigkeit
verschwinden lassen will.

Nicht alle sollen dasselbe haben und genief3en, meint Nietzsche, sondern jeder soll
haben und genief3en, was er nach Maligabe seiner personlichen Stéarke erreichen
kann.



25.

Was der Mensch wert ist, hangt allein von dem Wert seiner Instinkte ab. Durch
nichts anderes kann der Wert des Menschen bestimmt werden. Man spricht von
dem Werte der Arbeit. Die Arbeit soll den Menschen adeln. Aber die Arbeit hat an
sich gar keinen Wert. Nur dadurch, dal3 sie dem Menschen dient, erhdlt sie einen
Wert. Nur insofern sich die Arbeit als natUrliche Folge der menschlichen
Neigungen darstellt, ist sie des Menschen wirdig. Wer sich zum Diener der Arbeit
macht, entwirdigt sich. Nur der Mensch, der nicht sich selbst seinen Wert
bestimmen kann, sucht diesen Wert an der Grof3e seines Werkes abzumessen. Es ist
charakteristisch fur das demokratische Birgertum der neueren Zeit, dal3 es in der
Wertbemessung des Menschen sich nach dessen Arbeit richtet. Sogar Goethe ist
von dieser Gesinnung nicht frei. Lal3t er doch seinen Faust die volle Befriedigung
in dem Bewul3tsein getaner Arbeit finden.



26.

Auch die Kunst hat nach Nietzsches Meinung nur Wert, wenn sie dem Leben des
Einzelmenschen dient. Auch hier vertritt Nietzsche die Ansicht der starken
Personlichkeit und lehnt alles ab, was die schwachen Instinkte Uber die Kunst
aussprechen. Fast alle deutschen Asthetiker vertreten den Standpunkt der
schwachen Instinkte. Die Kunst soll ein «Unendliches» im «Endlichen», ein
«Ewiges» im «Zeitlichen», eine «ldee» in der «Wirklichkeit» darstellen. Fr
Schelling zum Beispiel ist alle sinnliche Schonheit nur ein Abglanz jener
unendlichen Schonheit, die wir nie mit den Sinnen wahrnehmen kdnnen. Das
Kunstwerk ist nicht um seiner selbst willen und durch das, was es ist, schon,
sondern weil es die Idee der Schonheit abbildet. Das sinnliche Bild ist nur ein
Ausdrucksmittel, nur die Form fir einen tbersinnlichen Inhalt. Und Hegel nennt
das Schone «das sinnliche Scheinen der 1dee». Ahnliches kann man auch bei den
andern deutschen Asthetikern finden. Fir Nietzsche ist die Kunst ein
lebenforderndes Element, und nur, wenn sie dieses ist, hat sie Berechtigung. Wer
das Leben, wie er es unmittelbar wahrnimmt, nicht ertragen kann, der formt es sich
nach seinem Bedurfnisse um, und damit schafft er ein Kunstwerk. Und was will der
Genief3ende vom Kunstwerk? Er will Erhdhung seiner Lebensfreude, Starkung
seiner Lebenskrafte, Befriedigung von Bedirfnissen, die ihm die Wirklichkeit nicht
befriedigt. Aber er will, wenn sein Sinn auf das Wirkliche gerichtet ist, nicht durch
das Kunstwerk den Abglanz des Goéttlichen, Uberirdischen erblicken. Horen wir,
wie Nietzsche den Eindruck schildert, den Bizets Carmen auf ihn gemacht: «lch
werde ein besserer Mensch, wenn mir dieser Bizet zuredet. Auch ein besserer
Musikant, ein besserer Zuhorer. Kann man Uberhaupt noch besser zuhdren? — Ich
vergrabe meine Ohren noch unter diese Musik, ich hore deren Ursache. Es scheint
mir, dal? ich ihre Entstehung erlebe — ich zittere vor Gefahren, die irgend ein
Wagnis begleiten, ich bin entziickt Gber Glicksfalle, an denen Bizet unschuldig ist.
— Und seltsam! im Grunde denke ich nicht daran, oder weil3 es nicht, wie sehr ich
daran denke. Denn ganz andere Gedanken laufen mir wahrenddem durch den
Kopf... Hat man bemerkt, daf3 die Musik den Geist frei macht? dem Gedanken
Fllgel gibt? dal3 man um so mehr Philosoph wird, je mehr man Musiker wird? —
Der graue Himmel der Abstraktion wie von Blitzen durchzuckt; das Licht stark
genug fur alles Filigran der Dinge; die grof3en Probleme nahe zum Greifen; die
WEelt wie von einem Berge aus Uberblickt. — Ich definierte eben das philosophische
Pathos. — Und unversehens fallen mir Antworten in den Schol3, ein kleiner Hagel
von Eis und Weisheit, von geldsten Problemen ... Wo bin ich? — Bizet macht mich
fruchtbar. Alles Gute macht mich fruchtbar. Ich habe keine andre Dankbarkeit, ich
habe auch keinen andern Beweis daftir, was gut ist.» — («<Der Fall Wagner», § 1.)



Well Richard Wagners Musik eine solche Wirkung nicht auf ihn machte, deshalb
lehnte sie Nietzsche ab: «Meine Einwénde gegen die Musik Wagners sind
physiologische Einwande... Meine <Tatsache>, mein «<petit fait vrai> ist, daf3 ich
nicht mehr leicht atme, wenn diese Musik erst auf mich wirkt; dal3 alsbald mein
Ful3 gegen sie bose wird und revoltiert: er hat das Bedlrfnis nach Takt, Tanz,
Marsch... er verlangt von der Musik vorerst die Entziickungen, welche in gutem
Gehn, Schreiten, Tanzen liegen. Protestiert aber nicht auch mein Magen? mein
Herz? mein Blutlauf? Betribt sich nicht mein Eingeweide? Werde ich nicht
unversehens heiser dabei?... Und so frage ich mich: was will eigentlich mein ganzer
Leib von der Musik Uberhaupt?... Ich glaube, seine Erleichterung: wie als ob alle
animalischen Funktionen durch leichte, kihne, ausgelaldne, selbstgewisse
Rhythmen beschleunigt werden sollten; wie als ob das eherne, das bleierne Leben
durch goldene zértliche 6lgleiche Melodien seine Schwere verlieren sollte. Meine
Schwermut will in den Verstecken und Abgriinden der Vollkommenheit ausruhn:
dazu brauche ich Musik.» («Nietzsche contra Wagner». Kap.: «Wo ich Einwande
mache») — Im Anfange seiner schriftstellerischen Laufbahn tduschte sich Nietzsche
Uber das, was seine Instinkte von der Kunst verlangen, deshalb war er damals ein
Anhénger Wagners. Er hat sich durch das Studium der Schopenhauerschen
Philosophie zum Idealismus verfihren lassen. Er glaubte einige Zeit hindurch an
den Idealismus und tauschte sich kiinstliche Bedurfnisse, ideale BedUrfnisse vor.
Erst im weiteren Verlaufe seines Lebens merkte er, dald aller Idealismus seinen
Trieben gerade entgegengesetzt ist. Er wurde nun aufrichtiger gegen sich selbst. Er
sprach aus, wie er selbst empfand. Und das konnte nur zur vollstdndigen
Ablehnung von Wagners Musik fihren, die ja immer mehr den asketischen
Charakter annahm, den wir bereits als Kennzeichen von Wagners letztem
Wirkensziel aufgefihrt haben.

Die Asthetiker, die es der Kunst zur Aufgabe machen, die Idee zu versinnlichen,
das Gdattliche zu verkérpern, vertreten auf diesem Gebiete eine dhnliche Ansicht
wie die philosophischen Nihilisten auf dem Gebiete der Erkenntnis und der Moral.
Sie suchen in den Kunstobjekten ein Jenseitiges, das sich aber vor dem
Wirklichkeitssinn in ein Nichts auflést. Es gibt auch einen asthetischen
Nihilismus.

Diesem steht die Asthetik der starken Personlichkeit gegeniiber, die in der Kunst
ein Abbild der Wirklichkeit, eine hohere Wirklichkeit sieht, die der Mensch lieber
genieldt als die Alltaglichkeit.



21.

Zwei Menschentypen stellt Nietzsche einander gegentber: den Schwachen und den
Starken. Der erstere sucht die Erkenntnis als einen objektiven Tatbestand, der von
der AuBenwelt in seinen Geist einflief3en soll. Er 183t sich sein Gutes und Boses
von einem «ewigen Weltwillen» oder einem «kategorischen Imperativ» diktieren.
Er bezeichnet jede nicht von diesem Weltwillen, sondern nur von dem
schopferischen Eigenwillen bestimmte Handlung als Siinde, die eine moralische
Strafe nach sich ziehen mul3. Er mdchte fir alle Menschen gleiche Rechte
dekretieren und den Wert des Menschen nach einem duf3eren Mal3stabe bestimmen.
Er mdchte endlich in der Kunst ein Abbild des Géttlichen, eine Kunde aus dem
Jenseits erblicken. Der Starke dagegen sieht alle Erkenntnis als den Ausdruck des
Willens zur Macht an. Er sucht durch die Erkenntnis die Dinge denkbar und sich
dadurch untertan zu machen. Er well3, dal3 er selbst der Schopfer der Wahrheit ist;
dal? niemand als er selbst sein Gutes und sein Bdses schaffen kann. Er betrachtet
die Handlungen des Menschen als Folgen natlrlicher Triebe und |&l3t sie gelten als
Naturereignisse, die niemals als Sinden zu betrachten sind und nicht eine
moralische Verurteilung verdienen. Er sucht den Wert des Menschen in der
Tuchtigkeit seiner Instinkte. Einen Menschen mit den Instinkten fir Gesundheit,
Geist, Schonheit, Ausdauer, Vornehmheit schétzt er hdher als einen solchen mit
den Instinkten fir Schwéache, HaRklichkeit, Sklaverei. Er beurteilt ein Kunstwerk
nach dem Grade, in dem es zur Steigerung seiner Kréafte beitragt.

Diesen letzteren Menschentypus versteht Nietzsche unter seinem Ubermenschen.
Solche Ubermenschen konnten bisher nur durch das Zusammentreffen zufalliger
Umstande entstehen. Ihre Entwickelung zum bewul3ten Ziele der Menschheit zu
machen, ist die Absicht, die Zarathustra hat. Man sah bisher das Ziel der
menschlichen Entwickelung in irgendwelchen ldealen. Hier hélt Nietzsche eine
Anderung der Anschauungen fir nétig. Der «hoherwertigere Typus ist oft genug
schon dagewesen: aber als ein Glucksfall, als eine Ausnahme, niemals als gewollt.
Vielmehr ist er gerade am besten geflrchtet worden, er war bisher beinahe das
Furchtbare; — und aus der Furcht heraus wurde der umgekehrte Typus gewollt,
gezlchtet, erreicht: das Haustier, das Herdentier, das kranke Tier Mensch — der
Christ ...» («Antichrist», 8 3.)

Zarathustras Weisheit soll diesen Ubermenschen, zu dem jener andere Typus nur
ein Ubergang ist, lehren.



Nietzsche nennt diese Weisheit eine dionysische. Es ist eine Weisheit, die nicht
dem Menschen von aul3en gegeben wird; es ist eine selbstgeschaffene Weisheit.
Der dionysische Weise forscht nicht; er schafft. Er steht nicht als Betrachter aul3er
der Welt, die er erkennen will; er ist Eins geworden mit seiner Erkenntnis. Er sucht
nicht nach einem Gotte; was er sich noch als géttlich vorstellen kann, ist nur er
selbst als Schopfer seiner eigenen Welt. Wenn dieser Zustand auf alle Kréafte des
menschlichen Organismus sich erstreckt, so gibt das den dionysischen Menschen,
dem es unmoglich ist, irgendeine Suggestion nicht zu verstehen; er tbersieht kein
Zeichen des Affekts, er hat den hochsten Grad des verstehenden und erratenden
Instinktes, wie er den hochsten Grad von Mitteilungskunst besitzt. Er geht in jede
Haut, in jeden Affekt ein: er verwandelt sich bestandig. Dem dionysischen Weisen
steht der blo3e Betrachter gegeniber, der sich immer aulRerhalb seiner
Erkenntnisobjekte stehend glaubt, as objektiver, leidender Zuschauer. Dem
dionysischen Menschen steht der apollinische gegentiber, der «vor allem das Auge
erregt hélt, so dal3 es die Kraft der Vision bekommt». Visionen, Bilder von Dingen,
die jenseits der Menschen-Wirklichkeit stehen, erstrebt der apollinische Geist, nicht
eine durch ihn selbst geschaffene Weisheit.



28.

Die apollinische Weisheit hat den Charakter des Ernstes. Sie empfindet die
Herrschaft des Jenseits, das sie nur im Bilde besitzt, als einen schweren Druck, als
eine ihr widerstrebende Macht. Ernst ist die apollinische Weisheit, denn sie glaubt
sich im Besitze einer Kunde aus dem Jenseits, wenn diese auch nur durch Bilder,
Visionen vermittelt sein soll. Schwer beladen mit seiner Erkenntnis wandelt der
apollinische Geist einher, denn er tragt eine Blrde, die aus einer andern Welt
stammt. Und den Ausdruck der Wirde nimmt er an, denn vor den Kundgebungen
des Unendlichen mul3 jedes Lachen verstummen.

Dieses Lachen aber charakterisiert den dionysischen Geist. Er weil3, dal3 alles, was
er Weisheit nennt, nur seine Weisheit ist, von ihm erfunden, um sich das Leben
leicht zu machen. Nur dieses Eine soll ja seine Weisheit sein: ein Mittel, das ihm
erlaubt, zum Leben Ja zu sagen. Dem dionysischen Menschen ist der Geist der
Schwere zuwider, weil er das Leben nicht erleichtert, sondern niederdrtickt. Die
selbstgeschaffene Weisheit ist eine heitere Weisheit, denn wer sich selbst seine
Birde schafft, der schafft sich nur eine solche, die er auch leicht tragen kann. Mit
der selbstgeschaffenen Weisheit bewegt sich der dionysische Geist leicht durch die
Welt wie ein Tanzer.

«Dal3 ich aber der Weisheit gut bin und oft zu gut: das macht, sie erinnert mich gar
sehr an das Leben! Sie hat ihr Auge, ihr Lachen und sogar ihr goldnes
Angelritchen: was kann ich dafir, daf3 die beiden sich so dhnlich sehn?» «In dein
Auge schaute ich juingst, o Leben: Gold sah ich in deinem Nacht-Auge blinken —
mein Herz stand still vor dieser Wollust: — einen goldenen Kahn sah ich blinken auf
nachtigen Gewassern, einen sinkenden, trinkenden, wieder winkenden goldenen
Schaukel-Kahn! Nach meinem Fuf3e, dem tanzwditigen, warfst du einen Blick,
einen lachenden, fragenden, schmelzenden Schaukel-Blick: Zweimal nur regtest du
deine Klapper mit kleinen Handen — da schaukelte mein Fuld vor Tanz-Wut. —
Meine Fersen baumten sich, meine Zehen horchten, dich zu verstehen: doch tragt
der Tanzer sein Ohr — in seinen Zehen!» («Zarathustra», 2. u. 3. Teil. «Die
Tanzlieder.»)



29,

Weil der dionysische Geist aus sich selbst ale Antriebe seines Tuns entnimmt und
keiner &ul3eren Macht gehorcht, ist er ein freler Geist. Denn ein freier Geist ist
derjenige, der nur seiner Natur folgt. Nun ist allerdings in Nietzsches Werken nur
die Rede von Instinkten als den Antrieben des freien Geistes. Ich glaube, dal3 hier
Nietzsche mit einem Namen eine Reihe von Antrieben zusammengefaldt hat, die
eine mehr ins Einzelne gehende Betrachtung erfordern. Nietzsche nennt Instinkte
sowohl die bei den Tieren vorhandenen Triebe zur Erndhrung und Selbsterhaltung,
wie auch die hochsten Antriebe der menschlichen Natur, zum Beispiel den
Erkenntnistrieb, den Trieb, nach sittlichen Mal3stdben zu handeln, den Trieb, sich
an Kunstwerken zu ergdtzen und so weiter. Nun sind zwar alle diese Triebe
AuRerungsformen einer und derselben Grundkraft. Aber sie stellen doch
verschiedene Stufen in der Entwickelung dieser Kraft dar. Die moralischen
Antriebe zum Beispiel sind eine besondere Stufe der Instinkte. Wenn auch
zugegeben werden kann, dal3 sie nur hdhere Formen sinnlicher Instinkte sind, so
treten sie doch im Menschen auf eine besondere Art ins Dasein. Dies zeigt sich
darin, daf3 es dem Menschen mdglich ist, Handlungen zu vollfihren, die nicht
unmittelbar auf sinnliche Instinkte zuriickzufihren sind, sondern nur auf jene
Antriebe, die eben als hohere Formen des Instinktes zu bezeichnen sind. Der
Mensch schafft sich Antriebe seines Handelns, die nicht aus seinen sinnlichen
Trieben abzuleiten sind, sondern nur aus dem bewufdten Denken. Er setzt sich
individuelle Zwecke vor, aber er setzt sich diese mit Bewul3tsein vor. Und esist ein
grol3er Unterschied, ob er einem unbewuf3t entstandenen und erst hinterher in das
Bewul3tsein aufgenommenen Instinkte oder einem Gedanken folgt, den er von
vornherein mit vollem Bewul3tsein produziert hat. Wenn ich esse, well mein
Nahrungstrieb mich drangt, so ist dies etwas wesentlich anderes, als wenn ich eine
mathematische Aufgabe |10se. Die denkende Erfassung der Welterscheinungen stellt
eine besondere Form des allgemeinen Wahrnehmungsvermogens dar. Sie
unterscheidet sich von der blof3en sinnlichen Wahrnehmung. Dem Menschen sind
nun die hoheren Entwickelungsformen des Instinktlebens ebenso natirlich wie die
niederen. Stehen beide nicht im Einklange, dann ist er zur Unfreiheit verurteilt. Es
kann der Fall eintreten, dal3 eine schwache Personlichkeit mit vollkommen
gesunden sinnlichen Instinkten nur schwache geistige Instinkte hat. Dann wird sie
zwar in bezug auf ihr Sinnenleben ihre eigene Individualitét entfalten, aber die
gedanklichen Antriebe ihres Handelns wird sie aus dem Herkommen entlehnen. Es
kann eine Disharmonie beider Triebwelten entstehen. Die sinnlichen Triebe
drangen zum Ausleben der eigenen Personlichkeit, die geistigen Antriebe stehen in
dem Banne einer aul3eren Autoritét.



Das Geistesleben einer solchen Personlichkeit wird von den sinnlichen, das
sinnliche Leben von den geistigen Instinkten tyrannisiert. Denn beide Gewalten
gehoren nicht zusammen, sind nicht aus einer Wesenheit erwachsen. Zur wirklich
freien Personlichkeit gehort also nicht nur ein gesund entwickeltes individuelles
sinnliches Triebleben, sondern auch die Fahigkeit, sich die gedanklichen Antriebe
fir das Leben zu schaffen. Erst derjenige Mensch ist vollkommen frei, der auch
Gedanken produzieren kann, die zum Handeln fihren. Ich habe das Vermogen, rein
gedankliche Triebfedern des Handelns zu schaffen, in meiner Schrift «Die
Philosophie der Freiheit» die «moralische Phantasie» genannt. Nur wer diese
moralische Phantasie hat, ist wirklich frei, denn der Mensch muf3 nach bewufl3ten
Triebfedern handeln. Und wenn er solche nicht selbst produzieren kann, dann mul3
er sich dieselben von &ul3eren Autoritdéten oder von dem in Form der
Gewissensstimme in ihm sprechenden Herkommen geben lassen. Ein Mensch, der
sich blof3 seinen sinnlichen Instinkten Gberlal3t, handelt wie ein Tier; ein Mensch,
der seine sinnlichen Instinkte unter fremde Gedanken stellt, handelt unfrei; erst der
Mensch, der sich selbst Seine moralischen Ziele schafft, handelt frei. Die
moralische Phantasie fehlt in Nietzsches Ausfuhrungen. Wer dessen Gedanken zu
Ende denkt, muf3 notwendig auf diesen Begriff kommen. Aber andererseits ist es
auch eine unbedingte Notwendigkeit, dal3 dieser Begriff der Nietzscheschen
Weltanschauung eingefligt wird. Sonst konnte gegen dieselbe immerfort
eingewendet werden: Zwar ist der dionysische Mensch kein Knecht des
Herkommens oder des «jenseitigen Willens», aber er ist ein Knecht seiner eigenen
I nstinkte.

Nietzsche hat seinen Blick auf das Urspriingliche, Eigenpersonliche im Menschen
gerichtet. Er suchte dieses Eigenpersonliche herauszulbsen aus dem Mantel des
Unpersonlichen, in den es eine wirklichkeitsfeindliche Weltanschauung eingehdillt
hat. Aber er ist nicht dazu gekommen, die Stufen des Lebens innerhalb der
Personlichkeit selbst zu unterscheiden. Er hat deshalb die Bedeutung des
Bewultseins fur die menschliche Personlichkeit unterschatzt. «Die Bewul3theit ist
die letzte und spéteste Entwickelung des Organischen und folglich auch das
Unfertigste und Unkréftigste daran. Aus der Bewuftheit stammen unzahlige
Fehlgriffe, welche machen, dal? ein Tier, ein Mensch zugrunde geht, friher als es
notig wére, ‘Uber das Geschick’, wie Homer sagt. Wére nicht der erhaltende
Verband der Instinkte so Uberaus viel méchtiger, diente er nicht im ganzen als
Regulator: an ihrem verkehrten Urteilen und Phantasieren mit offenen Augen, an
ihrer Ungrindlichkeit und Leichtglaubigkeit, kurz eben an ihrer Bewul3theit mufite
die Menschheit zugrunde gehen», sagt Nietzsche. («Fréhliche Wissenschaft», §11.)



Dies ist zwar durchaus zuzugeben; aber nicht minder wahr ist es, dal3 der Mensch
nur insoweit frei ist, als er sich gedankliche Triebfedern seines Handelns innerhalb
des Bewul3tseins schaffen kann.

Die Betrachtung der gedanklichen Triebfedern fihrt aber noch weiter. Es ist eine
Tatsache der Erfahrung, dali’ diese gedanklichen Triebfedern, die die Menschen aus
sich heraus produzieren, bei den einzelnen Individuen doch bis zu einem gewissen
Grade eine Ubereinstimmung zeigen. Auch wenn der einzelne Mensch ganz frei
aus sich heraus Gedanken schafft, so stimmen diese in gewisser Weise mit den
Gedanken anderer Menschen Uberein. Daraus folgt fur den Freilen die
Berechtigung, anzunehmen, dal3 die Harmonie in der menschlichen Gesellschaft
von selbst eintritt, wenn sie aus souveranen Individuen besteht. Er kann diese
Meinung dem Verteidiger der Unfreiheit gegentberstellen, der glaubt, daf3 die
Handlungen einer Mehrheit von Menschen nur zusammenstimmen, wenn sie durch
eine aulRere Gewalt nach einem gemeinsamen Ziele hingelenkt werden. Der freie
Geist ist deshalb durchaus kein Anhanger jener Ansicht, welche die tierischen
Triebe absolut frei walten lassen und alle gesetzlichen Ordnungen deshalb
abschaffen will. Aber er verlangt absolute Freiheit fir diejenigen, die nicht blof3
ihren tierischen Instinkten folgen wollen, sondern die imstande sind, moralische
Triebfedern, ihr eigenes Gutes und Boses, zu schaffen.

Nur wer Nietzsche nicht so weit durchdrungen hat, da3 er die letzten
Konsequenzen von dessen Weltanschauung zu ziehen vermag, trotzdem sie
Nietzsche nicht selbst gezogen hat, kann in ihm einen Menschen sehen, der «mit
einer gewissen stilistischen Wollust zu enthtillen den Mut gefunden hat, was bisher
etwa im geheimsten Seelengrunde grandioser Verbrechertypen ... verborgen
gelauert haben mag». (Ludwig Stein, «Friedrich Nietzsches Weltanschauung und
ihre Gefahren», S. 5.) Noch immer ist die Durchschnittshildung eines deutschen
Professors nicht so weit, das Grole einer Personlichkeit von deren kleinen
[rrttimern abzutrennen. Sonst kdnnte man es nicht erleben, dal? die Kritik eines
solchen Professors gerade gegen diese kleinen Irrtimer sich richtet. Ich denke,
wahrhafte Bildung nimmt das Grof3e einer Personlichkeit auf und verbessert kleine
Irrtiimer oder denkt halbfertige Gedanken zu Ende.




Anmerkungen:

(1) oder was war sein Fall und Abkehren anders, denn dal3 er sich annahm, er ware
auch etwas und etwas ware sein und ihm gehorte auch etwas zu? Dies Annehmen
und sein Ich und sein Mich, sein Mir und sein Mein, das war sein Abkehren und
sein Fall. Also ist es noch... Denn alles das, was man fir gut halt oder gut nennen
soll, das gehort niemand zu, denn allein dem ewigen wahren Gut, der Gott allein
ist, und wer sich dessen annimmt, der tut Unrecht und wider Gott.» (1., 2., 4. Kap.
der «Deutsch. Theol.», 3. Aufl., Ubersetzt von Pfeiffer.) Diese Sitze sprechen die
Gesinnung jedes Priesters aus. Sie sprechen den eigentlichen Charakter der
Priesterlichkeit aus. Und dieser Charakter ist das Gegenteil desjenigen, den
Nietzsche als den hoherwertigen, den Iebenswirdigen bezeichnet. Der
hoherwertige Typus Mensch will alles, was er ist, nur durch sich sein; er will, dal3
ales, was er fur gut halt und gut nennt, niemand zugehort, denn ihm selbst. Aber
jene minderwertige Gesinnung ist kein Ausnahmefall. «Sie ist eine der breitesten
und langsten Tatsachen, die es gibt. Von einem fernen Gestirn aus gelesen, wirde
vielleicht die Majuskel-Schrift unsres Erden-Daseins zu dem Schlufd verfiihren, die
Erde sei der eigentlich asketische Stern, ein Winkel mifl3vergntigter, hochmUtiger
und widriger Geschopfe, die einen tiefen Verdrul® an sich, an der Erde, an allem
Leben gar nicht los wiirden.» («Genealogie der Moral», 3. Abhandlung, 8§ 11.) Der
asketische Priester ist deshalb eine Notwendigkeit, weil die Mehrzahl der
Menschen an einer <cHemmung und Ermidung» der Lebenskrafte leidet, weil sie an
der Wirklichkeit leidet.



[11. Nietzsches Entwicklungsgang

30.

Ich habe Nietzsches Ansichten vom Ubermenschen so dargestellt, wie sie uns in
seinen letzten Schriften: «Zarathustra» (1883-1884), «Jenseits von Gut und Bdse»
(1886), «Genealogie der Moral» (1887), «Der Fall Wagner» (1888), «Gotzen-
Dammerung» (1889) entgegentreten. In dem unvollendet gebliebenen Werke: «Der
Wille zur Macht, Versuch einer Umwertung aller Werte», dessen erster Teil
«Antichrist» im achten Bande der Gesamtausgabe erschienen ist, hétten sie wohl
ihren philosophisch pragnantesten Ausdruck gefunden. Aus der Disposition, die im
Anhange zu dem erwadhnten Band abgedruckt ist, ist das deutlich zu erkennen. Sie
heil3t:

1. Der Antichrist. Versuch einer Kritik des Christentums.

2. Der freie Geist. Kritik der Philosophie als einer nihilistischen Bewegung.

3. Der Immoralist. Kritik der verhangnisvollsten Art von Unwissenheit, der Moral.
4. Dionysos. Philosophie der ewigen Wiederkunft.

Nietzsche hat seine Gedanken nicht sogleich im Beginne seiner schriftstellerischen
Laufbahn in der ihnen ureigensten Form zum Ausdruck gebracht. Er stand anfangs
unter dem Einflusse des deutschen Idealismus, namentlich in der Form, in der ihn
Schopenhauer und Richard Wagner vertreten haben. In Schopenhauerschen und
Wagnerschen Formeln drickt er sich in seinen ersten Schriften aus. Wer aber durch
dieses Formelwesen hindurch auf den Kern der Nietzscheschen Gedanken zu
blicken vermag, der findet in diesen Schriften dieselben Absichten und Ziele, diein
den spateren Werken zum Ausdruck kommen. Man kann von Nietzsches
Entwickelung nicht sprechen, ohne an den freiesten Denker erinnert zu werden, den
die neuzeitliche Menschheit hervorgebracht hat, an Max Stirner. Es ist eine
traurige Wahrheit, dal3 dieser Denker, der im vollsten Sinne dem entspricht, was
Nietzsche von dem Ubermenschen fordert, nur von wenigen erkannt und gewdirdigt
worden ist. Er hat bereits in den vierziger Jahren dieses Jahrhunderts Nietzsches
Weltanschauung ausgesprochen. Allerdings nicht in solch geséttigten Herzenstnen
wie Nietzsche, aber daftr in kristallklaren Gedanken, neben denen sich Nietzsches
Aphorismen allerdings oft wie ein blof3es Stammeln ausnehmen.



Welchen Weg hétte Nietzsche genommen, wenn nicht Schopenhauer, sondern Max
Stirner sein Erzieher geworden ware! In Nietzsches Schriften ist keinerlei Einflul
Stirners zu bemerken. Aus eigener Kraft mufite sich Nietzsche aus dem deutschen
Idealismus heraus zu einer der Stirnerschen gleichen Weltauffassung durchringen.

Stirner ist wie Nietzsche der Ansicht, dal3 die Triebkréfte des menschlichen Lebens
nur in der einzelnen, wirklichen Personlichkeit gesucht werden konnen. Er lehnt
ale Gewalten ab, die die Einzelpersonlichkeit von auf3en formen, bestimmen
wollen. Er verfolgt den Gang der Weltgeschichte und findet den Grundirrtum der
bisherigen Menschheit darin, dal3 sie nicht die Pflege und Kultur der individuellen
Personlichkeit, sondern andere, unpersonliche Ziele und Zwecke sich vorsetzte. Er
sieht die wahre Befreiung des Menschen darin, dal} dieser allen solchen Zielen
keine hohere Realitét zugesteht, sondern sich dieser Ziele als Mittel zu seiner
Selbstpflege bedient. Der freie Mensch bestimmt sich seine Zwecke; er besitzt
seine ldeale; er |&3t sich nicht von ihnen besitzen. Der Mensch, der nicht als freie
Personlichkeit Uber seinen Idealen waltet, steht unter dem Einflusse derselben, wie
der Irrsinnige, der an fixen Ideen leidet. Es ist fur Stirner einerlei, ob sich der
Mensch einbildet, der «Konig von China», oder ob «ein behaglicher Blrger sich
einbildet, es sei seine Bestimmung, ein guter Christ, ein glaubiger Protestant, ein
loyaler Burger, ein tugendhafter Mensch usw. zu sein — das ist beides ein und
dieselbe «fixe Idee>. Wer es nie versucht und gewagt hat, kein guter Christ, kein
glaubiger Protestant, kein tugendhafter Mensch usw. zu sein, der ist in der
Glaubigkeit, Tugendhaftigkeit usw. gefangen und befangen.»

Man braucht nur einige Sétze aus Stirners Buch: «Der Einzige und sein Eigentum»
zu lesen, um zu sehen, wie verwandt seine Anschauung der Nietzscheschen ist. Ich
fihre einige Stellen aus diesem Buche an, die besonders bezeichnend fir Stirners
Denkweise sind.

«Vorchristliche und christliche Zeit verfolgen ein entgegengesetztes Ziel; jene will
das Reale idealisieren, diese das |deale realisieren, jene sucht den <heiligen Geisb,
diese den «verklarten Leib>. Daher schliefdt jene mit der Unempfindlichkeit gegen
das Reale, mit der <Weltverachtung>; diese wird mit der Abwerfung des Idealen,
mit der <Geistesverachtung> enden.

Wie der Zug der Heiligung oder Reinigung durch die alte Welt geht (die
Waschungen und so weiter), so geht der der Verleiblichung durch die christliche:
der Gott sturzt sich in diese Welt, wird Fleisch und will sie erlésen, das heif3t mit
sich erflillen; da er aber «die |dee> oder «der Geist> ist, so fuihrt man (zum Beispiel
Hegel) am Schlusse die Idee in alles, in die Welt, ein und beweist, «<dal’ die Idee,
dal3 Vernunft in allem seb>.



Dem, was die heidnischen Stoiker als <den Weisen> aufstellten, entspricht in der
heutigen Bildung «der Mensch», jener wie dieser ein — fleischloses Wesen. Der
unwirkliche <Weise>, dieser leiblose <Hellige>, der Stoiker, wurde eine wirkliche
Person, ein leiblicher <Heiliger>, in dem fleischgewordenen Gotte; der unwirkliche
<Menschy, das leiblose Ich, wird wirklich werden im leibhaftigen Ich, in Mir.

Dald der Einzelne fur sich eine Weltgeschichte ist und an der Ubrigen
Weltgeschichte sein Eigentum besitzt, das geht tbers Christliche hinaus. Dem
Christen ist die Weltgeschichte das Hohere, well sie die Geschichte Christi oder
<des Menschen> ist; dem Egoisten hat nur seine Geschichte Wert, weil er nur sich
entwickeln will, nicht die Menschheits-ldee, nicht den Plan Gottes, nicht die
Absichten der Vorsehung, nicht die Freiheit und dergleichen. Er sieht sich nicht fir
ein Werkzeug der Idee oder ein Gefal3 Gottes an, er erkennt keinen Beruf an, er
wahnt nicht, zur Fortentwickelung der Menschheit dazusein und sein Scherflein
dazu beitragen zu miissen, sondern er lebt sich aus, unbesorgt darum, wie gut oder
schlecht die Menschheit dabei fahre. Lief3e es nicht das Mil3versténdnis zu, als
sollte ein Naturzustand gepriesen werden, so kdnnte man an Lenaus <Drei
Zigeuners> erinnern. — Was, bin Ich dazu in der Welt, um Ideen zu realisieren? Um
etwa zur Verwirklichung der Idee <Staat> durch mein Birgertum das Meinige zu
tun, oder durch die Ehe, als Ehegatte und Vater, die Idee der Familie zu einem
Dasein zu bringen? Was ficht Mich ein solcher Beruf an! Ich lebe so wenig nach
einem Berufe, als die Blume nach einem Berufe wéchst und duftet

Das Ideal «der Mensch» ist realisiert, wenn die christliche Anschauung umschlagt
in den Satz: <Ich, dieser Einzige, bin der Mensch.> Die Begriffsfrage: <was ist der
Mensch? — hat sich dann in die personliche umgesetzt: «wer ist der Mensch? Bel
«was suchte man den Begriff, um ihn zu realisieren; bei <wer> ist's Uberhaupt keine
Frage mehr, sondern die Antwort im Fragenden gleich personlich vorhanden: die
Frage beantwortet sich von selbst.

Man sagt von Gott: <Namen nennen Dich nicht.> Das gilt von Mir: kein Begriff
drtickt Mich aus, nichts, was man als mein Wesen angibt, erschopft Mich; es sind
nur Namen. Gleichfalls sagt man von Gott, er sei vollkommen und habe keinen
Beruf, nach Vollkommenheit zu streben. Auch das gilt allein von Mir.

Eigner bin Ich meiner Gewalt, und Ich bin es dann, wenn Ich Mich als Einzigen
weild. Im Einzigen kehrt selbst der Eigner in sein schopferisches Nichts zurlick, aus
welchem er geboren wird. Jedes hohere Wesen Uber Mir, sel es Gott, sei es der
Mensch, schwécht das Gefuhl meiner Einzigkeit und erbleicht erst vor der Sonne
dieses Bewul3tseins:



Stell’ Ich auf Mich, den Einzigen, meine Sache, dann steht sie auf dem
verganglichen, dem sterblichen Schopfer seiner, der sich selbst verzehrt, und Ich
darf sagen:

<lch hab’ mein’ Sach’ auf nichts gestellt.>»

Dieser auf sich selbst gestellte, nur aus sich heraus schaffende Eigner ist
Nietzsches Ubermensch.



31.

Diese Stirnerschen Gedanken wéaren das geeignete Gefdd gewesen, in das
Nietzsche sein reiches Empfindungsleben hétte giel3en kdnnen. Statt dessen suchte
er in Schopenhauers Begriffswelt die Leiter, auf der er zu seiner Gedankenwelt
hinaufkletterte.

Aus zwei Wurzeln stammt, nach Schopenhauers Meinung, unsere gesamte
Welterkenntnis. Aus dem Vorstellungsleben und aus der Wahrnehmung des
Willens, der in uns selbst als Handelnder auftritt. Das «Ding an sich» liegt jenseits
der Welt unserer Vorstellung. Denn die Vorstellung ist nur die Wirkung, die das
«Ding an sich» auf mein Erkenntnisorgan ausiibt. Nur die Eindrticke kenne ich, die
die Dinge auf mich machen, nicht die Dinge selbst. Und diese Eindrticke sind eben
meine Vorstellungen. Ich kenne keine Sonne und keine Erde, sondern nur ein
Auge, das eine Sonne sieht, und eine Hand, die eine Erde fuhlt. Der Mensch weil3
nur: «dal3 die Welt, welche ihn umgibt, nur als Vorstellung da ist, das heil3
durchweg nur in Beziehung auf ein anderes, das Vorstellende, welches er selbst
ist». (Schopenhauer, «Welt als Wille und Vorstellung») Aber der Mensch stellt die
WEelt nicht blof3 vor, sondern er wirkt auch in ihr; er wird sich seines Willens
bewuf3t, und er erfahrt, dal3 dasienige, welches er in sich als Wille empfindet, von
aul3en als Bewegung seines Leibes wahrgenommen werden kann, das heildt der
Mensch nimmt sein eigenes Wirken doppelt wahr, von innen als Vorstellung, von
aulRen als Wille. Schopenhauer schliefdt daraus, dal? es der Wille selbst ist, der in
der wahrgenommenen Leibesaktion als Vorstellung erscheint. Und er behauptet
dann weiter, dal3 nicht nur der Vorstellung des eigenen Leibes und seiner
Bewegungen ein Wille zugrunde liege, sondern dafl3 dies auch bei allen Ubrigen
Vorstellungen der Fall sei. Die ganze Welt ist also, nach Schopenhauers Ansicht,
dem Wesen nach Wille und erscheint unserem Intellekt als Vorstellung. Dieser
Wille, behauptet Schopenhauer weiter, ist in allen Dingen ein einheitlicher. Nur
unser Intellekt verursacht, dal3 wir eine Mehrheit von besonderen Dingen
wahrnehmen.

Durch seinen Willen héngt der Mensch, nach dieser Anschauung, mit dem
einheitlichen Weltwesen zusammen. Insofern der Mensch wirkt, wirkt in ihm der
einheitliche Urwille. Als einzelne, besondere Personlichkeit existiert der Mensch
nur in seiner eigenen Vorstellung; im Wesen ist er identisch mit dem einheitlichen
Weltengrunde.



Nehmen wir an, dal3 in Nietzsche, als er die Schopenhauersche Philosophie kennen
lernte, schon der Gedanke des Ubermenschen unbewuft, instinktiv vorhanden war,
so konnte ihn diese Willenslehre allerdings nur sympathisch beridihren. In dem
menschlichen Willen war ihm ein Element gegeben, das den Menschen unmittelbar
an der Schopfung des Weltinhaltes teilnehmen lief3. Als Wollender ist der Mensch
nicht blof3 ein auRerhalb des Weltinhaltes stehender Zuschauer, der sich Bilder des
Wirklichen macht, sondern er ist selbst ein Schaffender. In ihm waltet die gottliche
Kraft, Gber die hinaus es keine andere gibt.



32

Aus diesen Anschauungen heraus bildeten sich bei Nietzsche die beiden Ideen von
der apollinischen und der dionysischen Weltbetrachtung. Sie wendete er auf das
griechische Kunstleben an, das er demgemal? aus zwei Wurzeln entstehen lief3: aus
einer Kunst des Vorstellens und einer Kunst des Wollens. Wenn der Vorstellende
seine Vorstellungswelt idealisiert und seine idealisierten Vorstellungen in
Kunstwerken verkorpert, so entsteht die apollinische Kunst. Er verleiht den
einzelnen Vorstellungsobjekten dadurch, dal? er ihnen die Schonheit einpragt, den
Schein des Ewigen. Aber er bleibt innerhalb der Vorstellungswelt stehen. Der
dionysische Kinstler sucht nicht nur in seinen Kunstwerken die Schonheit
auszudrticken, sondern er ahmt selbst das schopferische Wirken des Weltwillens
nach. Er sucht in seinen eigenen Bewegungen den Weltgeist abzubilden. Er macht
sich zur sichtbaren Verkorperung des Willens. Er wird selbst Kunstwerk. «Singend
und tanzend &uf3ert sich der Mensch als Mitglied einer hoheren Gemeinsamkeit: er
hat das Gehen und Sprechen verlernt und ist auf dem Wege, tanzend in die LUfte
emporzusteigen. Aus seinen Gebarden spricht die Verzauberung.» («Geburt der
Tragbdie», 8 1.) In diesem Zustande vergil3t der Mensch sich selbst, er fihlt sich
nicht mehr als Individuum, er 183t in sich den allgemeinen Weltwillen walten. In
dieser Weise deutet Nietzsche die Feste, die zu Ehren des Gottes Dionysus durch
die Dionysusdiener veranstaltet wurden. In dem Dionysusdiener sieht Nietzsche
das Urbild des dionysischen Kinstlers. Nun stellt er sich vor, dal3 die éteste
dramatische Kunst der Griechen dadurch entstanden ist, dald eine hohere
Vereinigung des Dionysischen mit dem Apollinischen sich vollzogen hat. Auf diese
Weise erklért er den Ursprung der ersten griechischen Tragodie. Er nimmt an, dal3
die Tragddie aus dem tragischen Chore entstanden ist. Der dionysische Mensch
wird zum Zuschauer, zum Betrachter eines Bildes, das ihn selbst darstellt. Der
Chor ist die Selbstspiegelung eines dionysisch erregten Menschen, das heif3t der
dionysische Mensch sieht seine dionysische Erregung durch ein apollinisches
Kunstwerk abgebildet. Die Darstellung des Dionysischen im apollinischen Bilde ist
die primitive Tragodie. Voraussetzung einer solchen Tragodie ist, dal3 in ihrem
Schopfer ein lebendiges Bewul3tsein von dem Zusammenhang des Menschen mit
den Urgewalten der Welt vorhanden ist. Ein solches Bewul3tsein spricht sich als
Mythus aus. Das Mythische muf3 der Gegenstand der &ltesten Tragodie sein. Tritt
nun in der Entwickelung eines Volkes der Zeitpunkt ein, wo der zersetzende
Verstand das lebendige Gefthl fir den Mythus zerstort, so ist der Tod des
Tragischen die notwendige Folge.



33.

In der Entwickelung des Griechentums trat, nach Nietzsches Meinung, mit Sokrates
dieser Zeitpunkt ein. Sokrates war ein Feind alles instinktiven, mit den
Naturgewalten im Bunde stehenden Lebens. Er liel3 nur dasjenige gelten, was der
Verstand denkend zu beweisen vermag, was lehrbar ist. Damit war dem Mythus der
Krieg erklart. Und der von Nietzsche as Schuler des Sokrates bezeichnete
Euripides zerstorte die Tragodie, weil sein Schaffen nicht mehr, wie das des
Aschylos, aus den dionysischen Instinkten, sondern aus dem kritischen Verstande
entsprang. Statt der Nachbildung der Willensbewegungen des Weltgeistes findet
sich bel Euripides die verstandige Verknupfung einzelner Vorgange innerhalb der
tragischen Handlung. Ich frage nicht nach der historischen Rechtfertigung dieser
Nietzscheschen Ideen. Er ist ihretwegen von einem klassischen Philologen scharf
angegriffen worden. Nietzsches Beschreibung der griechischen Kultur 183t sich
vergleichen mit der Schilderung, die ein Mensch von einer Landschaft gibt, die er
von dem Gipfel eines Berges aus betrachtet; eine philologische Darstellung mit
einer Beschreibung, die der Wanderer gibt, der jedes einzelne Fleckchen besucht.
Von dem Berge aus verschiebt sich manches eben nach den Gesetzen der Optik.



34,

Was hier in Betracht kommt, ist die Frage: was fur eine Aufgabe stellte sich
Nietzsche in seiner «Geburt der Tragodie»? Nietzsche ist der Ansicht, dal} die
dlteren Griechen die Leiden des Daseins sehr gut gekannt haben. «Es geht die alte
Sage, dal3 Konig Midas lange Zeit nach dem weisen Silen, dem Begleiter des
Dionysus, im Walde gejagt habe, ohne ihn zu fangen. Als er ihm endlich in die
Hande gefallen ist, fragt der Konig, was fir den Menschen das Allerbeste und
Allervorziiglichste sei. Starr und unbeweglich schweigt der Damon, bis er, durch
den Konig gezwungen, endlich unter gellem Lachen in diese Worte ausbricht:
<Elendes Eintagsgeschlecht, des Zufalls Kinder und der Mihsal, was zwingst du
mich, dir zu sagen, was nicht zu horen fir dich das Erspriefdlichste ist? Das
alerbeste ist fur dich ganzlich unerreichbar: nicht geboren zu sein, nicht zu sein,
nichts zu sein. Das zweitbeste aber ist fur dich — bald zu sterben.>» («Geburt der
Tragodie», 8§ 3.) In dieser Sage findet Nietzsche eine Grundempfindung der
Griechen ausgedrickt. Er halt es fur eine Oberfl&chlichkeit, wenn man die
Griechen als das bestandig heitere, kindlich tandelnde Volk hinstellt. Aus der
tragischen Grundempfindung heraus mufdte den Griechen der Drang entstehen,
etwas zu schaffen, wodurch das Dasein ertrglich wird. Sie suchten nach einer
Rechtfertigung des Daseins — und fanden diese in ihrer Gotterwelt und in der
Kunst. Nur durch das Gegenbild der olympischen Goétter und der Kunst wurde den
Griechen die rauhe Wirklichkeit ertrglich. Die Grundfrage in der «Geburt der
Tragodie» ist also fur Nietzsche: Inwiefern ist die griechische Kunst lebenfordernd,
lebenerhaltend gewesen? Nietzsches Grundinstinkt macht sich somit in bezug auf
die Kunst als lebenférdernde Macht schon in diesem ersten Werke geltend.



35.

Noch ein anderer Grundinstinkt Nietzsches ist in diesem Werke schon zu
beobachten. Es ist die Abneigung gegen die blol3 logischen Geister, deren
Personlichkeit vollstandig unter der Herrschaft ihres Verstandes steht. Aus dieser
Abneigung stammt Nietzsches Meinung, dal3 der sokratische Geist der Zerstorer
der griechischen Kultur ist. Das Logische gilt Nietzsche nur as eine Form, in der
sich die Personlichkeit auRert. Wenn zu dieser Form nicht noch andere
AuRerungsweisen treten, so erscheint die Personlichkeit als Krippel, als
Organismus, an dem notwendige Organe verstimmelt sind. Weil Nietzsche in
Kants Schriften nur den gribelnden Verstand entdecken konnte, nennt er Kant
einen «verwachsenen Begriffskrippel». Nur wenn die Logik der Ausdruck fur die
tieferen Grundinstinkte einer Personlichkeit ist, [al%t sie Nietzsche gelten. Sie mul3
ein AusfluR des Uber-Logischen in der Personlichkeit sein. Nietzsche hat an der
Ablehnung des sokratischen Geistes immer festgehalten. Wir lesen in der «Go6tzen-
Dammerung»: «Mit Sokrates schlégt der griechische Geschmack zu Gunsten der
Dialektik um: was geschieht da eigentlich? Vor allem wird ein vornehmer
Geschmack besiegt; der Pobel kommt mit der Dialektik oben auf. Vor Sokrates
lehnte man in der guten Gesellschaft die dialektischen Manieren ab: sie galten als
schlechte Manieren, sie stellten bloR.» («Problem des Sokrates», § 5.) Wo nicht
kraftige Grundinstinkte fir eine Sache sprechen, da tritt der beweisende Verstand
ein und sucht sie durch Advokatenktinste zu stiitzen.



36.

Einen Erneuerer des dionysischen Geistes glaubte Nietzsche in Richard Wagner zu
erkennen. Er hat aus diesem Glauben heraus die vierte seiner «Unzeitgemalden
Betrachtungen»: «Richard Wagner in Bayreuth», 1876, geschrieben. Er hielt in
dieser Zeit noch an der Deutung des dionysischen Geistes fest, die er sich in
Gemédl3heit der Schopenhauerschen Philosophie gebildet hatte. Er glaubte noch, dal3
die Wirklichkeit nur menschliche Vorstellung sei und jenseits dieser
Vorstellungswelt das Wesen der Dinge in Form des Urwillens liege. Und der
schaffende dionysische Geist war ihm noch nicht der aus sich heraus schaffende,
sondern der sich selbst vergessende, in dem Urwollen aufgehende Mensch. Bilder
des waltenden Urwillens, von einem an diesen Urwillen hingegebenen
dionysischen Geiste geschaffen, waren ihm Wagners Musikdramen.

Und da Schopenhauer in der Musik ein unmittelbares Abbild des Willens sah, so
glaubte auch Nietzsche in der Musik das beste Ausdrucksmittel fir einen
dionysisch schaffenden Geist sehen zu sollen. Die Sprache der zivilisierten Volker
schien ihm erkrankt. Sie kann nicht mehr der schlichte Ausdruck der Geftihle sein,
denn die Worte mufdten allméhlich immer mehr dazu verwendet werden, der
Ausdruck fur die zunehmende Verstandeshbildung der Menschen zu werden.
Dadurch aber ist die Bedeutung der Worte abstrakt, arm geworden. Sie kénnen
nicht mehr ausdriicken, was der aus dem Urwillen heraus schaffende dionysische
Geist empfindet. Dieser kann daher in dem Wortdrama sich nicht mehr
aussprechen. Er mul? andere Ausdrucksmittel, vor allem die Musik, aber auch die
anderen Kunste zu Hilfe rufen. Der dionysische Geist wird zum dithyrambischen
Dramatiker, «diesen Begriff so voll genommen, dal er zugleich den Schauspieler,
Dichter, Musiker umfaldt». «Wie man sich nun auch die Entwickelung des
Urdramatikers vorstellen moge, in seiner Reife und Vollendung ist er ein Gebilde
ohne jede Hemmung und Lcke: der eigentlich freie Kinstler, der gar nicht anders
kann, als in allen Kinsten zugleich denken, der Mittler und Versdhner zwischen
scheinbar getrennten Spharen, der Wiederhersteller einer Ein- und Gesamtheit des
kinstlerischen Vermogens, welches gar nicht erraten und erschlossen, sondern nur
durch die Tat gezeigt werden kann.» («Richard Wagner in Bayreuth», § 7.) Als
dionysischen Geist verehrte Nietzsche Richard Wagner. Und nur in dem von
Nietzsche in der eben genannten Schrift angegebenen Sinne kann Wagner als
dionysischer Geist bezeichnet werden. Seine Instinkte sind auf das Jenseits
gerichtet; er will die Stimme des Jenseits durch seine Musik erklingen lassen. Ich
habe bereits (S. 84f.) darauf hingewiesen, dal3 sich Nietzsche spéter selbst fand und
imstande war, seine auf das Diesseits gerichteten Instinkte in ihrer Eigenart zu
erkennen.



Er hatte urspriinglich die Wagnersche Kunst mif3verstanden, weil er sich selbst
mif3verstanden hatte, weil er seine Instinkte durch die Schopenhauersche
Philosophie hatte tyrannisieren lassen. Wie ein Krankheitsprozel3 erschien ihm
spéter diese Unterordnung seiner Instinkte unter eine fremde Geistesmacht. Er
fand, dal® er auf seine Instinkte nicht gehort hatte und sich durch eine ihm
unangemessene Meinung hatte verfiihren lassen, eine Kunst auf diese Instinkte
wirken zu lassen, die ihnen nur zum Nachteil gereichen konnte, die sie krank
machen mulite.



37.

Nietzsche hat den EinfluR, den die seinen Grundtrieben widersprechende
Schopenhauersche Philosophie auf ihn genommen, selbst geschildert in seiner
dritten «UnzeitgeméRen Betrachtung», «Schopenhauer als Erzieher» (1874), zu
einer Zeit, ads er noch an diese Philosophie glaubte. Nietzsche suchte einen
Erzieher. Der rechte Erzieher kann nur der sein, der auf den zu Erziehenden so
wirkt, dal} dessen innerster Wesenskern sich aus der Personlichkeit heraus
entwickelt. Auf jeden Menschen wirkt seine Zeit mit ihren Kulturmitteln ein. Er
nimmt auf, was die Zeit an Bildungsstoff bietet. Aber es fragt sich, wie er sich
inmitten dieses von auf3en auf ihn Eindringenden selbst finden kann; wie er das aus
sich herausspinnen kann, was er und nur er und kein anderer sein kann. «Der
Mensch, welcher nicht zur Masse gehdren will, braucht nur aufzuhéren, gegen sich
bequem zu sein; er folge seinem Gewissen, welches ihm zuruft: <sel du selbst! Das
bis du alles nicht, was du jetzt tust, meinst, begehrst»», so spricht der Mensch zu
sich, der eines Tages findet, da? er sich immer nur damit begnigt hat,
Bildungsstoff von aufRen aufzunehmen. («Schopenhauer als Erzieher», 8§ 1))
Nietzsche fand sich selbst, wenn auch zundchst noch nicht in seiner ihm
ureigensten Gestalt, durch das Studium der Schopenhauerschen Philosophie.
Nietzsche strebte unbewul3t danach, einfach und ehrlich seinen Grundtrieben
geméald sich auszusprechen. Er fand um sich nur Menschen, die in den
Bildungsformeln der Zeit sich ausdriickten, die ihr eigenes Wesen durch diese
Formeln verhillten. In Schopenhauer fand Nietzsche aber einen Menschen, der den
Mut hatte, seine personlichen Empfindungen der Welt gegeniber zum Inhalte
seiner Philosophie zu machen: «Das kréftige Wohlgefthl des Sprechenden» umfing
Nietzsche beim ersten Lesen von Schopenhauers Sétzen. «Hier ist eine immer
gleichartige stérkende Luft, so fuhlen wir; hier ist eine gewisse unnachahmliche
Unbefangenheit und Naturlichkeit, wie sie Menschen haben, die in sich zu Hause
und zwar in einem sehr reichen Hause Herren sind: im Gegensatze zu den
Schriftstellern, welche sich selbst am meisten wundern, wenn sie einmal geistreich
waren, und deren Vortrag dadurch etwas Unruhiges und Naturwidriges bekommt.»
«Schopenhauer redet mit sich: oder wenn man sich durchaus einen Zuhorer denken
will, so denke man sich den Sohn, welchen der Vater unterweist. ES ist ein
redliches, derbes, gutmiutiges Aussprechen, vor einem Hoérer, der mit Liebe hort.»
(«Schopenhauer», § 2.) Dald er einen Menschen, der sich seinen innersten
Instinkten gemald ausspricht, reden horte, das war es, was Nietzsche zu
Schopenhauer hinzog.



Nietzsche sah in Schopenhauer eine starke Personlichkeit, die nicht durch die
Philosophie in einen blof3en Verstandesmenschen umgewandelt wird, sondern die
das Logische nur zum Ausdrucke des Uberlogischen, des Instinktiven in sich
macht. «Die Sehnsucht nach starker Natur, nach gesunder und einfacher
Menschheit war bei ihm eine Sehnsucht nach sich selbst,. und sobald er die Zeit ~
sich besiegt hatte, muf3te er auch, mit erstauntem Auge, den Genius in sich
erblicken.» («Schopenhauer», 8§ 3.) In Nietzsches Geist arbeitete schon damals das
Streben nach der Idee des Ubermenschen, der sich selbst sucht, als den Sinn seines
Daseins, und einen solchen Suchenden fand er in Schopenhauer. In solchen
Menschen sieht er den Zweck, und zwar den einzigen Zweck des Weltdaseins
erreicht; die Natur scheint ihm an einem Ziele angekommen zu sein, wenn sie einen
solchen Menschen hervorgebracht hat. «Die Natur, die nie springt, macht [hier]
ihren einzigen Sprung, und zwar einen Freudensprung, denn sie fuhlt sich zum
erstenmal am Ziele, dort namlich, wo sie begreift, dal? sie verlernen musse, Ziele
zu haben.» («Schopenhauer», 8 5.) In diesem Satze liegt der Keim zur Konzeption
des Ubermenschen. Nietzsche wollte, als er diesen Satz niederschrieb, schon genau
dasselbe, was er spater mit seinem Zarathustra wollte; aber ihm fehlte noch die
Kraft, dieses Wollen in einer eigenen Sprache auszusprechen. Er sah schon, als er
sein Schopenhauerbuch schrieb, den Grundgedanken der Kultur in der Erzeugung
des Ubermenschen.



38.

In der Entwickelung der personlichen Instinkte der Einzelmenschen sieht also
Nietzsche das Ziel aller menschlichen Entwickelung. Was dieser Entwickelung
entgegenarbeitet, erscheint ihm als die eigentlichste Versiindigung an der
Menschheit. Es gibt aber etwas im Menschen, das auf ganz nattirliche Weise seiner
freien Entwickelung widerstrebt. Der Mensch &3t sich nicht allein durch die in
jedem einzelnen Augenblicke in ihm tétigen Triebe bestimmen, sondern auch durch
ales das, was in seinem Gedachtnisse sich angesammelt hat. Der Mensch erinnert
sich an seine eigenen Erlebnisse, er sucht sich ein Bewul3tsein der Erlebnisse seines
Volkes, Stammes, ja der ganzen Menschheit durch den Betrieb der Geschichte zu
verschaffen. Der Mensch ist ein historisches Wesen. Die Tiere leben unhistorisch;
sie folgen den Trieben, die in dem einzelnen Augenblicke in ihnen wirken. Der
Mensch &3t sich durch seine Vergangenheit bestimmen. Wenn er irgend etwas
unternehmen will, fragt er sich: welche Erfahrungen habe ich oder ein anderer mit
einem &dhnlichen Unternehmen schon gemacht? Der Antrieb zu einer Handlung
kann durch die Erinnerung an ein Erlebnis vollstandig abgetttet werden. Fur
Nietzsche entsteht aus der Beobachtung dieser Tatsache die Frage: inwiefern wirkt
das Erinnerungsvermogen des Menschen auf sein Leben fordernd, und inwiefern
wirkt es nachteilig ein? Die Erinnerung, die auch Dinge zu umfassen sucht, die der
Mensch nicht selbst erlebt hat, lebt als historischer Sinn, als Studium des
Vergangenen in dem Menschen. Nietzsche fragt: inwiefern wirkt der historische
Sinn lebenférdernd? Die Antwort auf diese Frage sucht er zu geben in seiner
zweiten «Unzeitgemalien Betrachtung»: «Vom Nutzen und Nachteil der Historie
fir das Leben» (1874). Die Veranlassung zu dieser Schrift war Nietzsches
Wahrnehmung, dal? der historische Sinn bel seinen Zeitgenossen, namentlich bel
den Gelehrten unter denselben, ein hervorstechendes Charaktermerkmal geworden
war. Die Vertiefung in die Vergangenheit fand Nietzsche Uberall gepriesen. Nur
durch Erkenntnis der Vergangenheit soll der Mensch imstande sein, zu
unterscheiden, was ihm mdoglich, was ihm unmdglich ist: dieses
Glaubensbekenntnis drang ihm in die Ohren. Nur wer weil3, wie sich ein Volk
entwickelt hat, kann ermessen, was fur seine Zukunft forderlich ist: diesen Ruf
horte Nietzsche. Ja selbst die Philosophen wollten nicht mehr Neues erdenken,
sondern lieber die Gedanken ihrer Vorfahren studieren. Dieser historische Sinn
wirkt 18hmend auf das gegenwartige Schaffen. Wer bei jedem Impuls, der sich in
ihm regt, erst zu bestimmen sucht, wozu ein dhnlicher Impuls in der Vergangenheit
gefhrt hat, in dem erschlaffen die Kréfte, bevor sie gewirkt haben.



«Denkt euch das aul3erste Beispiel, einen Menschen, der die Kraft zu vergessen gar
nicht beséide, der verurteilt ware, Uberall ein Werden zu sehen: ein solcher glaubt
nicht mehr an sein eigenes Sein, glaubt nicht mehr an sich, sieht alles in bewegte
Punkte auseinanderflief3en und verliert sich in diesem Strome des Werdens ... Zu
alem Handeln gehdrt Vergessen: wie zum Leben alles Organischen nicht nur
Licht, sondern auch Dunkel gehdrt. Ein Mensch, der durch und durch nur historisch
empfinden wollte, ware dem &hnlich, der sich des Schlafens zu enthalten
gezwungen wirde, oder dem Tiere, das nur vom Wiederkduen und immer
wiederholtem Wiederkduen fortleben sollte.» («Historie», 8§ 1.) Nietzsche ist der
Meinung, dal3 der Mensch nur so viel Geschichte vertragen kann, als dem Mal3e
seiner schopferischen Krafte entspricht. Die starke Personlichkeit fuhrt ihre
Intentionen aus, trotzdem sie sich an die Erlebnisse der Vergangenheit erinnert, ja
sie wird vielleicht gerade durch die Erinnerung an diese Erlebnisse eine Starkung
ihrer Kraft erfahren. Die Kréafte des schwachen Menschen aber werden durch den
historischen Sinn ausgel 6scht. Um den Grad zu bestimmen und durch ihn dann die
Grenze, «an der das Vergangene vergessen werden mufd, wenn es nicht zum
Totengraber des Gegenwaértigen werden soll, mufdte man genau wissen, wie grof3
die plastische Kraft eines Menschen, eines Volkes, einer Kultur ist; ich meine jene
Kraft, aus sich heraus eigenartig zu wachsen, Vergangenes und Fremdes
umzubilden und einzuverleiben». («Historie», § 1.)

Nietzsche ist der Ansicht, dafl3 das Historische nur insofern gepflegt werden soll, als
es fur die Gesundheit eines Einzelnen, eines Volkes oder einer Kultur nétig ist.
Worauf es ihm ankommt, ist: «besser lernen, Historie zum Zwecke des Lebens zu
treiben!» («Historie», 8 1.) Er spricht dem Menschen das Recht zu, die Geschichte
so zu treiben, dal3 sie moglichst zur Forderung der Antriebe einer bestimmten
Gegenwart wirkt. Von diesem Gesichtspunkte aus ist er ein Gegner jener
Geschichtsbetrachtung, die nur in der «historischen Objektivitét» ihr Heil sucht, die
nur sehen und erzahlen will, wie es in der Vergangenheit «tatsachlich» zugegangen
ist, die nur «die <reine folgenlose> Erkenntnis oder, deutlicher, die Wahrheit, bel
der nichts herauskommt», sucht («Historie», 8§ 6.) Eine solche Betrachtung kann
nur aus einer schwachen Personlichkeit entspringen, deren Empfindungen nicht
flut- und ebbe-artig auf- und abwogen, wenn sie den Strom der Ereignisse an sich
vorubergehen sieht. Eine solche Personlichkeit «ist zum nachtonenden Passivum
geworden, das durch sein Ertonen wieder auf andre derartige Passiva wirkt: bis
endlich die ganze Luft einer Zeit von solchen durcheinander schwirrenden zarten
und verwandten Nachklangen erflllt ist». («Historie», 8 6.) Dal3 aber eine solche
schwache Personlichkeit wirklich die Krafte nachempfinden kann, die in den
Menschen der Vergangenheit gewaltet haben, glaubt Nietzsche nicht:



«Doch scheint es mir, da3 man gleichsam nur die Obertbne jedes originalen
geschichtlichen Haupttons vernimmt: das Derbe und Mé&chtige des Originals ist aus
dem sphérisch-diinnen und spitzen Saitenklange nicht mehr zu erraten. Dafir
weckte der Originalton meistens Taten, Note, Schrecken, dieser lullt uns ein und
macht uns zu weichlichen Genief3ern; es ist, als ob man die heroische Symphonie
fir zwel Floten eingerichtet und zum Gebrauch von trdumenden Opiumrauchern
bestimmt habe.» («Historie», 8 6.) Nur der kann die Vergangenheit wirklich
verstehen, der auch in der Gegenwart machtvoll lebt, der kraftige Instinkte hat,
durch die er die Instinkte der Vorfahren erraten und erschlief3en kann. Dieser
kimmert sich weniger um das Tatséchliche, als um das, was aus den Tatsachen sich
erraten 183t. «Es wéare eine Geschichtsschreibung zu denken, die keinen Tropfen
der gemeinen empirischen Wahrheit in sich hat und doch im héchsten Grade auf
das Pradikat der Objektivitat Anspruch machen dirfte.» («Historie», 86.) Der
Meister einer solchen Geschichtsschreibung ware der, der Uberall in den
historischen Personen und Ereignissen das aufsuchte, was hinter dem blof3
Tats&chlichen steckt. Dazu muf er aber ein méchtiges Eigenleben fihren, denn
Instinkte und Triebe kann man unmittelbar nur an der eigenen Person beobachten.
«Nur aus der hochsten Kraft der Gegenwart dirft ihr das Vergangne deuten: nur
in der starksten Anspannung eurer edelsten Eigenschaften werdet ihr erraten, was
in dem Vergangnen wissens- und bewahrungswirdig und grof3 ist. Gleiches durch
Gleiches! Sonst zieht ihr das Vergangne zu euch nieder.» «Also: Geschichte
schreibt der Erfahrene und Uberlegene. Wer nicht einiges groRer und hoher erlebt
hat als alle, wird auch nichts Grof3es und Hohes aus der Vergangenheit zu deuten
wissen.» («Historie», § 6.)

Dem Uberhandnehmen des historischen Sinnes in der Gegenwart gegeniiber macht
Nietzsche geltend, «dal? der Mensch vor allem zu leben lerne, und nur im Dienste
des erlernten Lebens die Historie gebrauche». («Historie», 8 10.) Er will vor allen
Dingen eine «Gesundheitsiehre des Lebens», und die Historie soll nur insoweit
getrieben werden, als sie einer solchen Gesundheitslehre forderlich ist.

Was ist an der Geschichtsbetrachtung lebenférdernd? Diese Frage stellt Nietzsche
stellt Nietzsche in seiner «Historie», und er steht damit bereits auf dem Boden, den
erindem S. 20 f. angefiihrten Satz aus «Jenseits von Gut und Bose» bezeichnet.



39.

In besonders starckem Grade wirkt der gesunden Entwickelung der
Eigenpersonlichkeit jene Gesinnung entgegen, die in dem birgerlichen Philister zur
Erscheinung kommt. Ein Philister ist der Gegensatz zu einem Menschen, der in
dem freien Ausleben seiner Anlagen Befriedigung findet. Der Philister will dieses
Ausleben nur insoweit gelten lassen, als es einem gewissen Durchschnittsmal3 der
menschlichen Begabung entspricht. So lange der Philister innerhalb seiner Grenzen
bleibt, ist gegen ihn nichts einzuwenden. Wer ein Durchschnittsmensch bleiben
will, der hat das mit sich abzumachen. Nietzsche fand unter seinen Zeitgenossen
solche, die ihre philisterhafte Gesinnung zur Normalgesinnung fir alle Menschen
machen wollten, die ihre Philisterhaftigkeit als das einzige, wahre Menschentum
ansahen. Zu ihnen rechnet er Dav. Friedr. StrauR, den Asthetiker Friedr. Theodor
Vischer und andere. Vischer, glaubt er, habe das Philisterbekenntnis unumwunden
abgelegt in einer Rede, die er zum Andenken Holderlins gehalten hat. Er sieht esin
den Worten:

«Er (HOolderlin) war eine der unbewaffneten Seelen, er war der Werther
Griechenlands, ein hoffnungslos Verliebter; es war ein Leben voll Weichheit und
Sehnsucht, aber auch Kraft und Inhalt war in seinem Willen, und Grof3e, Fille und
Leben in seinem Stil, der da und dort sogar an Aschylus gemahnt. Nur hatte sein
Geist zu wenig vom Harten; es fehlte ihm als Waffe der Humor; er konnte es nicht
ertragen, dal3 man noch kein Barbar ist, wenn man ein Philister ist.» («David
Straul®», § 2.) Der Philister will hervorragenden Menschen nicht geradezu die
Existenzberechtigung absprechen; aber er meint: sie gehen an der Wirklichkeit
zugrunde, wenn sie sich nicht abzufinden wissen mit den Einrichtungen, die der
Durchschnittsmensch seinen Bedirfnissen entsprechend geschaffen hat. Diese
Einrichtungen seien einmal das Einzige, was wirklich, was verninftig ist, und in sie
mUsse sich auch der grof3e Mensch fligen. Aus dieser Philistergesinnung heraus hat
David Strauf3 sein Buch «Der alte und der neue Glaube» geschrieben. Gegen dieses
Buch oder vielmehr gegen die in ihm zum Ausdruck gekommene Gesinnung
wendet sich die erste der Nietzscheschen «Unzeitgemal3en Betrachtungens:

«David Straul3, der Bekenner und der Schriftsteller» (1873). Der Eindruck der
neueren naturwissenschaftlichen Errungenschaften auf den Philister ist ein solcher,
dal3 er sagt: «Der christliche Ausblick auf ein unsterbliches, himmlisches Leben ist,
samt den anderen Tréstungen [der christlichen Religion], unrettbar dahingefallen.»
(«David StrauR®», § 4.)



Er will sich das Leben auf der Erde gemald den Vorstellungen der
Naturwissenschaft behaglich, das heif3t so behaglich, wie es dem Philister
entspricht, einrichten. Nun zeigt der Philister, wie man glticklich und zufrieden sein
kann, trotzdem man weil3, dal3 kein hdherer Geist Uber den Sternen waltet, sondern
die starren, gefuihllosen Kréfte der Natur Uber alles Weltgeschehen herrschen. «Wir
haben wahrend der letzten Jahre lebendigen Anteil genommen an dem grof3en
nationalen Krieg und der Aufrichtung des deutschen Staates, und wir finden uns
durch diese so unerwartete als herrliche Wendung der Geschicke unsrer
vielgepruften Nation im Innersten erhoben. Dem Verstandnis dieser Dinge helfen
wir durch geschichtliche Studien nach, die jetzt mittels einer Reihe anziehend und
volkstimlich geschriebener Geschichtswerke auch dem Nichtgelehrten leicht
gemacht sind; dabel suchen wir unsere Naturerkenntnisse zu erweitern, wozu es an
gemeinverstandlichen Hilfsmitteln gleichfalls nicht fehlt; und endlich finden wir in
den Schriften unsrer grof3en Dichter, bel den Auffihrungen der Werke unsrer
grof3en Musiker eine Anregung fur Geist und Gemiit, fir Phantasie und Humor, die
nichts zu winschen Ubrig 1&%3t. So leben wir, so wandeln wir begltckt.» (Strauf3,
«Der alte und neue Glaube», § 88.)

Es ist das Evangelium des trivialsten Lebensgenusses, das aus diesen Worten
spricht. Alles, was Uber das Triviale hinausgeht, nennt der Philister ungesund.
Straul3 sagt von der «Neunten Symphonie» Beethovens, dal3 diese nur bei denen
beliebt sei, welchen «das Barocke als das Geniale, das Formlose als das Erhabene
gilt» («Der alte und neue Glaube», § 109); von Schopenhauer weil3 der Messias des
Philistertums zu verkiinden, dal3 man an eine so «ungesunde und unersprief3liche»
Philosophie wie die Schopenhauersche keine Griinde, sondern héchstens nur Worte
und Scherze verschwenden durfe. («David Strauf®», 8 6.) Gesund nennt der
Philister nur das, was der Durchschnittsbildung entspricht.

Als sittliches Urgebot stellt Straufd den Satz auf: «Alles sittliche Handeln ist ein
Sich-bestimmen des Einzelnen nach der Idee der Gattung.» («Der alte und neue
Glaube», § 74.) Nietzsche erwidert darauf: «Ins Deutliche und Greifbare Ubertragen
heil3t das nur: Lebe als Mensch, und nicht als Affe oder Seehund! Dieser Imperativ
ist leider nur durchaus unbrauchbar und kraftlos, weil unter dem Begriff Mensch
das Mannigfaltigste zusammen im Joche geht, zum Beispiel der Patagonier und der
Magister Strauf3, und weil niemand wagen wird, mit gleichem Rechte zu sagen:
lebe als Patagonier! und: lebe als Magister Strauf3!» («David Strauf®», § 7.)



Esist ein Ideal, und zwar ein Ideal jammerlichster Art, das Straul3 den Menschen

vorsetzen will. Und Nietzsche protestiert dagegen; er protestiert, well in ihm ein
lebhafter Instinkt ruft: lebe nicht, wie der Magister Straul3, sondern lebe, wie es dir

angemessen ist!



40.

Erst in der Schrift: «Menschliches, Allzumenschliches» (1878) erscheint Nietzsche
frel von dem Einflusse der Schopenhauerschen Denkweise. Er hat es aufgegeben,
ubernatlrliche Ursachen fir die natUrlichen Ereignisse zu suchen; er strebt nach
natUrlichen Erklarungsgrinden. Er sieht jetzt alles Menschenleben als eine Art
nattrlichen Geschehens an; in dem Menschen sieht er das hochste Natur produkt.
Man lebt «zuletzt unter den Menschen und mit sich wie in der Natur, ohne Lob,
Vorwirfe, Ereiferung, an vielem sich wie an einem Schauspiel weidend, vor dem
man sich bisher nur zu firchten hatte. Man wére die Emphasis los und wrde die
Anstachelung des Gedankens, dal3 man nicht nur Natur oder mehr als Natur sei,
nicht weiter empfinden ... vielmehr muf3 ein Mensch, von dem in solchem Mal3e die
gewohnlichen Fesseln des Lebens abgefallen sind, dal3 er nur deshalb weiterlebt,
um immer besser zu erkennen, auf vieles, ja fast auf alles, was bel den anderen
Menschen Wert hat, ohne Neid und Verdrul3 verzichten konnen, ihm mul3 als der
wunschenswerteste Zustand jenes freie, furchtlose Schweben Uber Menschen,
Sitten, Gesetzen und den herkdmmlichen Schétzungen der Dinge gentigen.»
(«Menschliches» 1. 8 34.) Nietzsche hat bereits allen Glauben an I|deale
aufgegeben; er sieht in den menschlichen Handlungen nur noch Folgen nattirlicher
Ursachen, und in dem Erkennen dieser Ursachen findet er seine Befriedigung. Er
findet, dal3 man eine unrichtige Vorstellung von den Dingen bekommt, wenn man
blol3 das an ihnen sieht, was von dem Lichte der idealistischen Erkenntnis
beleuchtet wird. Es entgeht einem dann das, was von den Dingen im Schatten liegt.
Nietzsche will jetzt nicht nur die Sonnen—, sondern auch die Schattenseite der
Dinge kennen lernen. Aus diesem Streben ging die Schrift: «Der Wanderer und
sein Schatten» hervor (1879). Er will in diesem Buche die Erscheinungen des
Lebens von allen Seiten erfassen. Er ist «Wirklichkeitsphilosoph» im besten Sinne
des Wortes geworden.

In der «Morgenréte» (1881) schildert er den moralischen Prozef3 in der
M enschheitsentwickelung als einen Naturvorgang. Schon in dieser Schrift zeigt er,
dal? es keine Uberirdische sittliche Weltordnung, keine ewigen Gesetze des Guten
und BoOsen gibt, und dal3 alle Sittlichkeit entsprungen ist aus den in den Menschen
waltenden natirlichen Trieben und Instinkten. Nun war die Bahn frei gemacht fur
den originellen Wandergang Nietzsches. Wenn keine aul3ermenschliche Macht dem
Menschen eine bindende Verpflichtung auferlegen kann, dann ist er berechtigt, das
eigene Schaffen frel walten zu lassen. Diese Erkenntnis ist das Leitmotiv der
«Frohlichen Wissenschaft» (1882).



Keine Fessel ist nun dieser «freien» Erkenntnis Nietzsches mehr angelegt. Er fuhit
sich berufen, neue Werte zu schaffen, nachdem er den Ursprung der alten erkannt
und gefunden hat, daf3 sie nur menschliche, keine gottlichen Werte sind. Er wagt es
jetzt, das zu verwerfen, was seinen Instinkten widerspricht, und anderes an die
Stelle zu setzen, was seinen Trieben gemal ist: «Wir Neuen, Namenlosen,
Schlechtverstandlichen, wir Frihgeburten einer noch unbewiesenen Zukunft — wir
bedirfen zu einem neuen Zwecke auch eines neuen Mittels, namlich einer neuen
Gesundheit, einer starkeren gewitzteren zéheren verwegeneren lustigeren, als alle
Gesundheiten bisher waren. Wessen Seele darnach dirstet, den ganzen Umfang der
bisherigen Werte und Winschbarkeiten erlebt und alle Kisten dieses idealischen
<Mittelmeeres umschifft zu haben, wer aus den Abenteuern der eigensten
Erfahrungen wissen will, wie es einem Eroberer und Entdecker des Ideals zumute
ist ... der hat zu allererst Eins nétig, die grof3e Gesundheit... Und nun, nachdem wir
lange dergestalt unterwegs waren, wir Argonauten des Ideals, mutiger vielleicht, als
Klug ist ... will es uns scheinen, als ob wir, zum Lohn dafir, ein noch unentdecktes
Land vor uns haben ... Wie kdnnten wir uns, nach solchen Ausblicken und mit
einem solchen Heil3hunger in Gewissen und Wissen, noch am gegenwartigen
Menschen geniigen lassen?» («Fréhliche Wissenschaft», § 382.)



41.

Aus der in den vorstehenden Satzen charakterisierten Stimmung heraus erwuchs
Nietzsche das Bild seines Ubermenschen. Es ist das Gegenbild des
Gegenwartsmenschen; esist vor allem das Gegenbild des Christen. Im Christentum
ist der Widerspruch gegen die Pflege des starken Lebens Religion geworden.
(«Antichrist», 8 5.) Der Stifter dieser Religion lehrte: dal3 vor Gott das verachtlich
ist, was vor den Menschen Wert hat. In dem «Gottesreich» will der Christ alles
verwirklicht finden, was ihm auf Erden mangelhaft erscheint. Das Christentum ist
die Religion, die dem Menschen alle Sorge fir das irdische Leben benehmen will:
es ist die Religion der Schwachen, die sich gerne als Gebot vorsetzen lassen:
«Widerstrebe nicht dem Bosen und dulde alles Ungemach», weil sie nicht stark
genug sind zum Widerstande. Der Christ hat keinen Sinn fir die vornehme
Personlichkeit, die aus ihrer eigenen Wirklichkeit ihre Kraft schopfen will. Er
glaubt, der Blick fir das Menschenreich verderbe die Sehkraft fur das Gottesreich.
Auch die vorgeschritteneren Christen, die nicht mehr glauben, dal? sie am Ende der
Tage in ihrer leibhaftigen Gestalt wieder auferstehen werden, um entweder in das
Paradies aufgenommen oder in die Holle verstol3en zu werden, trdumen von
«gottlicher Vorsehung», von einer «Ubersinnlichen» Ordnung der Dinge. Auch sie
sind der Ansicht, dal’3 sich der Mensch Uber seine blol3 irdischen Ziele erheben und
in ein ideales Reich einfligen misse. Sie glauben, dal3 das Leben einen rein
geistigen Hintergrund habe, und dal? es erst dadurch einen Wert erhalte. Nicht die
Instinkte fir Gesundheit, Schonheit, Wachstum, Wohlgeratenheit, Dauer, fir
Haufung von Kréften will das Christentum pflegen, sondern den Hal3 gegen den
Geist, gegen Stolz, Mut, Vornehmheit, gegen das Selbstvertrauen und die Freiheit
des Geistes, den Hal3 gegen die Freuden der sinnlichen Welt, gegen die Freude und
Heiterkeit der Wirklichkeit, in der der Mensch lebt. («Antichrist», § 21.) Das
Christentum bezeichnet das Natirliche geradezu als «verwerflich». Im christlichen
Gotte ist ein jenseitiges Wesen, das heilét ein Nichts vergottlicht, es ist der Wille
zum Nichts heilig gesprochen. («Antichrist», § 8.) Deshalb bekampft Nietzsche im
ersten Buche seiner «Umwertung aller Werte» das Christentum. Und er wollte im
zweiten und dritten Buche auch die Philosophie und Moral der Schwachen
bekampfen, die sich nur in der Rolle von Abhéngigen wohlgefallen. Weil der
Typus des Menschen, den Nietzsche gezlichtet sehen will, das diesseitige Leben
nicht gering schétzt, sondern dieses Leben mit Liebe umfalét und es zu hoch stellt,
um glauben zu kénnen, dal? es nur einmal gelebt werden solle, deshalb ist er «nach
der Ewigkeit brinstig» («Zarathustra», 3. Teil, «Die sieben Siegel») und mdchte,
dald dieses Leben unendlich oft gelebt werden kénne. Nietzsche |&3t seinen
«Zarathustra» den «Lehrer der ewigen Wiederkunft» sein.



«Siehe, wir wissen ..., dal3 alle Dinge ewig wiederkehren und wir selber mit, und
dald wir schon ewige Male dagewesen sind, und alle Dinge mit uns.»
(«Zarathustra», 3. Teil, «Der Genesende».)

Eine bestimmte Meinung dariber zu haben, welche Vorstellung Nietzsche mit dem
Worte «ewige Wiederkunft» verknUpfte, scheint mir gegenwartig nicht moglich zu
sein. Man wird darlber erst Genaueres sagen kdnnen, wenn die Aufzeichnungen
Nietzsches zu den unvollendeten Teilen seines «Willens zur Macht» in der zweiten
Abteilung der Gesamtausgabe seiner Werke vorliegen werden.



Die Philosophie Nietzsches al s psycho-pathol ogisches Problem
l.

Nicht um die Behauptungen der Gegner Friedrich Nietzsches zu vermehren, ist das
Folgende geschrieben, sondern in der Absicht, einen Beitrag zur Erkenntnis dieses
Mannes von einem Gesichtspunkte aus zu liefern, der zweifellos bei der
Beurteilung seiner merkwirdigen Gedankengange in Betracht kommt. Wer sich in
die Weltanschauung Friedrich Nietzsches vertieft, wird auf zahlreiche Probleme
stol3en, die nur vom Standpunkte der Psycho-Pathologie einer Aufhellung fahig
sind. Andererseits durfte es gerade fur die Psychiatrie von Wichtigkeit sein, sich
mit einer bedeutenden Personlichkeit zu beschéftigen, die einen unermefilich
grof3en Einflu® auf die Zeitkultur gewonnen hat. Auch tragt dieser Einflu® ein
wesentlich anderes Gepréage als die Wirkungen, die sonst von Philosophen auf ihre
Schiler ausgegangen sind. Denn Nietzsche wirkt auf seine Zeitgenossen nicht
durch die logische Kraft seiner Argumente. Die Ausbreitung seiner Anschauungen
ist vielmehr auf dieselben Grinde zurickzufiihren, die es Schwarmern und
Fanatikern aller Zeiten moglich machen, ihre Rollen in der Welt zu spielen. Was
hier geboten werden soll, ist nicht etwa eine vollstandige Erklérung des
Geisteszustandes Friedrich Nietzsches vom psychiatrischen Gesichtspunkt aus.
Eine solche Erklarung ist heute noch nicht moglich, well ein vollstandiges und
treues klinisches Krankheitsbild noch nicht vorliegt. Alles, was von seiner
K rankheitsgeschichte bisher in die Offentlichkeit gedrungen ist, tragt den Charakter
des Luckenhaften und Widerspruchsvollen. Was aber heute durchaus méglich ist,
das ist die Betrachtung der Philosophie Nietzsches unter dem Gesichtswinkel der
Psycho-Pathologie. Die eigentliche Arbeit des Psychiaters wird vielleicht gerade da
einsetzen, wo digjenige des Psychologen, die hier geliefert werden soll, aufhort.
Diese Arbeit ist aber zu der vollkommenen Lésung des , Problems Nietzsche"
durchaus notwendig. Nur auf Grund einer solchen psycho-pathologischen
Symptomatologie wird der Psychiater seine Aufgabe |6sen kénnen. (1)

Eine Eigenschaft, die sich durch Nietzsches ganzes Wirken hindurchzieht, ist der
Mangel des Sinnes fir objektive Wahrheit. Was die Wissenschaft als Wahrheit
anstrebt, das war fur ihn im Grunde nie vorhanden. In der Zeit, die kurz vor dem
Ausbruche des volligen Wahnsinnes liegt, steigerte sich dieser Mangel zu einem
formlichen Hal3 auf alles, was man logische Begriindung nennt. «Honette Dinge
tragen wie honette Menschen ihre Grinde nicht so in der Hand. Es ist unanstandig,
ale funf Finger zu zeigen. Was sich erst beweisen lassen muf3, ist wenig wert», sagt
er in der 1888, kurz vor der Erkrankung geschriebenen «Gotzen-Dammerung»
(Band V111 der Gesamtausgabe).



Weil ihm dieser Wahrheitssinn fehlte, hat er nie den Kampf durchgemacht, den so
viele durchzumachen haben, die durch ihre Entwickelung zum Aufgeben
anerzogener Meinungen gezwungen sind. Als er mit siebzehn Jahren konfirmiert
wird, ist er vollkommen gottglaubig. Ja, noch drel Jahre spéter, als er das
Gymnasium in Schulpforta verlal3t, schreibt er: «lhm, dem ich das Meiste
verdanke, bringe ich die Erstlinge meines Dankes; was kann ich ihm anderes opfern
as die warme Empfindung meines Herzens, das lebhafter als je seine Liebe
wahrnimmt, seine Liebe, die mich diese schonste Stunde meines Daseins erleben
liel3? Behtte er mich auch fernerhin, der treue Gott!» (E. Forster-Nietzsche: «Das
Leben Friedrich Nietzsches», |. S. 194.) In kurzer Zeit wird aus dem Gottglaubigen
ein vollkommener Atheist, ohne inneren Kampf. In den Lebenserinnerungen, die er
1888 unter dem Titel «Ecce homo» aufzeichnet, spricht er von seinen inneren
Kampfen. «Religibse Schwierigkeiten», sagt er da, «kenne ich nicht aus
Erfahrung...» «Gott>, <Unsterblichkeit der Seele>, <Erlésung>, <Jenseits>, lauter
Begriffe, denen ich keine Aufmerksamkeit, auch keine Zeit geschenkt habe, selbst
as Kind nicht, — ich war vielleicht nie kindlich genug dazu? — Ich kenne den
Atheismus durchaus nicht als Ergebnis, noch weniger als Ereignis: er versteht sich
bei mir aus Instinkt.» (M. G. Conrad: «Ketzerblut», S. 182.) Es ist bezeichnend fir
Nietzsches Geisteskonstitution, dald er hier behauptet, er habe selbst als Kind den
angefuhrten religiosen Vorstellungen keine Aufmerksamkeit geschenkt. Aus der
Biographie, die seine Schwester geliefert hat, wissen wir, dal3 ihn seine
Klassenkameraden wegen seiner religiosen AuRerungen den «kleinen Pastor»
genannt haben. Aus alledem geht hervor, dai er die religiosen Uberzeugungen
seiner Jugend mit grof3er Leichtigkeit Gberwunden hat.

Der psychologische Prozel3, durch den Nietzsche zu dem Inhalte seiner
Anschauungen kommt, ist nicht derjenige, den ein Mensch durchmacht, der auf
objektive Wahrheit ausgeht. Man kann das bereits an der Art beobachten, wie er zu
den grundlegenden Ideen seines ersten Werkes «Die Geburt der Tragodie aus dem
Geiste der Musik» kommt. Nietzsche nimmt an, dal3 der alten griechischen Kunst
zwei Triebe zugrunde liegen: Der apollonische und der dionysische. Durch den
apollonischen Trieb liefert der Mensch ein schones Abbild der Welt, ein Werk der
ruhigen Betrachtung. Durch den dionysischen Trieb versetzt sich der Mensch in
einen Rauschzustand; er betrachtet nicht allein die Welt; er durchdringt sich mit
den ewigen Mé&chten des Seins und bringt diese selbst in seiner Kunst zum
Ausdrucke. Das Epos, das plastische Bildwerk, sind Erzeugnisse der apollinischen
Kunst. Das lyrische, das musikalische Kunstwerk entspringen dem dionysischen
Triebe. Der dionysisch gestimmte Mensch durchdringt sich mit dem Weltgeiste und
bringt dessen Wesen durch seine eigenen AuRerungen zum Vorschein. Er wird
selbst Kunstwerk.



«Singend und tanzend auflert sich der Mensch als Mitglied einer hoheren
Gemeinsamkeit: Er hat das Gehen und Sprechen verlernt und ist auf dem Wege,
tanzend in die Lufte emporzufliegen. Aus seinen Gebéarden spricht die
Verzauberung». («Geburt der Tragddie», 8 1) In diesem dionysischen Zustande
vergif3t der Mensch sich selbst, er fuhlt sich nicht mehr als Individuum, sondern als
ein Organ des allgemeinen Weltwillens. In den Festspielen, die zu Ehren des Gottes
Dionysus veranstaltet wurden, sieht Nietzsche dionysische AuRerungen des
menschlichen Geistes. Er stellt sich nun vor, dal3 die dramatische Kunst bei den
Griechen aus solchen Spielen entstanden ist. Eine hohere Vereinigung des
Dionysischen mit dem Apollinischen habe sich vollzogen. Im &ltesten Drama
wurde ein apollinisches Abbild des dionysisch erregten Menschen geschaffen.

Zu solchen Vorstellungen ist Nietzsche durch die Schopenhauersche Philosophie
gekommen. Er hat einfach die «Welt as Wille und Vorstellung» in das
Kunstlerische umgesetzt. Die Welt der Vorstellung ist nicht die wirkliche; sie ist
nur ein subjektives Abbild, das unsere Seele von den Dingen erschafft. Durch
Betrachtung kommt der Mensch nach Schopenhauers Meinung berhaupt nicht zu
dem eigentlichen Wesen der Welt. Dieses enthillt sich ihm in seinem Willen. Die
Kunst der Vorstellung ist die apollinische; die des Willens die dionysische.
Nietzsche brauchte nur einen kleinen Schritt tGber Schopenhauer hinauszugehen,
und er war dort angelangt, wo er in der «Geburt der Tragodie» steht. Schopenhauer
selbst hat der Musik schon eine Ausnahmestellung unter den Kiinsten angewiesen.
Er nennt alle anderen Kinste blof3e Abbilder des Willens; die Musik nennt er eine
unmittel bare AuRerung des Urwillens selbst.

Nun hat Schopenhauer niemals auf Nietzsche so gewirkt, dal3 man sagen konnte,
dieser wurde sein Anhanger. In der Schrift «Schopenhauer als Erzieher» schildert
Nietzsche den Eindruck, den er von der Lehre des pessimistischen Philosophen
erhalten hat: «Schopenhauer redet mit sich, oder wenn man sich durchaus einen
Zuhorer denken will, so denke man sich den Sohn, welchen der Vater unterweist.
Es ist ein redliches, derbes, gutmitiges Aussprechen, vor einem Horer, der mit
Liebe hort. Solche Schriftsteller fehlen uns. Das kraftige Wohlgefihl des
Sprechenden umfangt uns beim ersten Tone seiner Stimme; es geht uns @hnlich wie
beim Eintritt in den Hochwald, wir atmen tief und fihlen uns auf einmal wiederum
wohl. Hier ist eine immer gleichartige, starkende Luft, so fuhlen wir; hier ist eine
gewisse unnachahmliche Unbefangenheit und Natirlichkeit, wie sie Menschen
haben, die in sich zu Hause, und zwar in einem sehr reichen Hause Herren sind.»
Dieser &sthetische Eindruck ist ausschlaggebend fir Nietzsches Stellung zu
Schopenhauer. Um die Lehre war esihm gar nicht zu tun.



Unter den Aufzeichnungen, die er sich zu derselben Zeit gemacht hat, als er die
hymnusartige Schrift «Schopenhauer als Erzieher» verfaldte, findet man die
folgende: «lch bin ferne davon zu glauben, dal3 ich Schopenhauer richtig
verstanden habe, sondern nur mich selber habe ich durch Schopenhauer ein
weniges besser verstehen gelernt; das ist es, weshalb ich ihm die grofdte
Dankbarkeit schuldig bin. Aber Gberhaupt scheint es mir nicht so wichtig zu sein,
wie man es jetzt nimmt, dal3 bel irgend einem Philosophen genau ergriindet und ans
Licht gebracht werde, was er eigentlich im strengsten Wortverstande gelehrt habe,
was nicht: eine solche Erkenntnis ist wenigstens nicht fur Menschen geeignet,
welche eine Philosophie fir ihr Leben, nicht eine neue Gelehrsamkeit fir ihr
Gedachtnis suchen: und zuletzt bleibt es mir unwahrscheinlich, daf3 so etwas
wirklich ergriindet werden kann.» (Nietzsches Werke, Band X, S. 285f.)

Nietzsche baut also seine Ideen Uber die «Geburt der Tragtdie» auf der Grundlage
eines philosophischen Lehrgebaudes auf, von dem er es dahingestellt sein 1&aft, ob
er es richtig verstanden hat. Er sucht nicht nach logischer, sondern lediglich nach
asthetischer Befriedigung.

Ein weiterer Beleg fir seinen Mangel an Wahrheitssinn liefert sein Verhalten
wahrend der Abfassung der Schrift «Richard Wagner in Bayreuth» im Jahre 1876.
Er schrieb in dieser Zeit nicht nur alles nieder, was er zum Lobe Wagners
vorzubringen hatte, sondern manche der Ideen, die er dann spéaer im «Fall
Wagner» gegen Wagner vorbrachte. In die Schrift «Richard Wagner in Bayreuth»
nahm er nur dasjenige auf, was zur Verherrlichung Richard Wagners und seiner
Kunst dienen konnte; die argen, ketzerischen Urteile hielt er zunéchst in seinem
Pulte zurtick. So verfahrt nattrlich nicht jemand, der Sinn fir objektive Wahrheit
hat. Nicht eine wahre Charakteristik Wagners wollte Nietzsche liefern, sondern ein
Loblied wollte er dem Meister singen.

Hochst bezeichnend ist, wie Nietzsche sich verhdlt, als ihm 1876 in Paul Ree eine
Personlichkeit entgegentritt, die eine Relhe derjenigen Probleme, welche wie
namentlich die ethischen auch im Interessenkreise Nietzsches lagen, ganz im Geiste
streng objektiver Wissenschaftlichkeit betrachtete. Diese Art, die Dinge anzusehen,
wirkte auf Nietzsche wie eine neue Offenbarung. Er bewundert diese reine
Wahrheitsforschung, die frel von allem Romantizismus ist. Fraulein Malwida von
Meysenbug, die geistvolle Verfasserin der «Memoiren einer Idealistiny», erzahlt in
ihrem vor kurzem erschienenen Buche: «Der Lebensabend einer Idealistin» von
Nietzsches Stellung zu Rées Betrachtungsweise im Jahre 1876. Sie gehorte damals
zu dem Kreise von Menschen in Sorrent, innerhalb dessen sich Nietzsche und Rées
naher traten.



«Wie sehr seine (Rées) Art, die philosophischen Probleme zu erkléaren, auf
Nietzsche Eindruck machte, ersah ich aus manchen Gesprachen.» Sie teilt eine
Stelle aus einem solchen Gespréche mit: «ES sei — sagte Nietzsche — der Irrtum
aler Religionen, eine transzendentale Einheit hinter der Erscheinung zu suchen,
und das sei auch der Irrtum der Philosophie und des Schopenhauerschen
Gedankens von der Einheit des Willens zum Leben. Die Philosophie sei ein ebenso
ungeheurer Irrtum wie die Religion. Das alein Wertvolle und Gliltige sei die
Wissenschaft, welche allmahlich Stein an Stein flige, um ein sicheres Gebaude
aufzufUhren.» Dies spricht eine deutliche Sprache. Nietzsche, dem selbst der Sinn
fir objektive Wahrheit mangelte, vergotterte ihn geradezu, als er ihm bei jemand
anderem entgegentritt. Als Folge tritt aber bel ihm nun nicht etwa selbst die
Hinwendung zur objektiven Wissenschaftlichkeit auf. Die Art seines eigenen
Produzierens bleibt dieselbe, die sie vorher war. Auch jetzt wirkt also die Wahrheit
nicht durch ihre logische Natur auf ihn, sondern sie macht ihm einen &sthetisch
wohlgefélligen Eindruck. Er singt in seinen beiden Bénden «Menschliches,
Allzumenschliches» (1878) der objektiven Wissenschaftlichkeit ein Loblied nach
dem andern; er selbst aber wendet die Methode dieser Wissenschaftlichkeit
durchaus nicht an. Ja, er schreitet auf seiner Bahn in der Weise fort, dal3 er 1881
auf dem Standpunkte anlangte, aller Wahrheit den Krieg zu erkléren. Nietzsche
stellt ndmlich in dieser Zeit eine Behauptung auf, durch die er sich in bewuf3ten
Gegensatz stellt zu den Anschauungen, welche die Naturwissenschaft vertritt.
Diese Behauptung ist seine vielbesprochene Lehre von der «Ewigen Wiederkunft»
aler Dinge. Er fand in Duhrings «Kursus der Philosophie» eine Ausfihrung, die
den Beweis liefern sollte, dal3 eine ewige Wiederholung gleicher Weltereignisse
mit den Grundsétzen der Mechanik nicht vereinbar sei. Gerade dies reizte ihn, eine
solche ewige, periodische Wiederholung gleicher Weltereignisse anzunehmen.
Alles, was heute geschieht, soll schon unzéhlige Male dagewesen sein, und soll
sich unzahlige Male wiederholen. Er spricht in dieser Zeit auch aus, welchen Reiz
es fur ihn hat, zu allgemein anerkannten Wahrheiten die Gegenmeinungen
aufzustellen. «Was ist die Reaktion der Meinungen? Wenn eine Meinung aufhort,
interessant zu sein, so sucht man ihr einen Reiz zu verleihen, indem man sie an ihre
Gegenmeinung halt. Gewohnlich aber verfihrt die Gegenmeinung und macht nun
neue Bekenner: sie ist inzwischen interessanter geworden.» (Nietzsches Werke,
Band XI, S. 65.) Und welil er einsieht, dal3 seine Gegenmeinung zu den alten
naturwissenschaftlichen Wahrheiten nicht stimmt, stellt er die Behauptung auf, daf
diese Wahrheiten selbst nicht Wahrheiten, sondern Irrtimer seien, welche die
Menschen nur angenommen hétten, weil sie sich im Leben nitzlich erwiesen. Die
Grundwahrheiten der Mechanik und Naturwissenschaft seien eigentlich Irrtimer;
dies wollte er in einem Werke ausfihren, zu dem er 1881 den Plan entwarf.



Das alles versuchte er nur um der Idee von der «<Ewigen Wiederkehr» willen. Die
logisch zwingende Kraft der Wahrheit sollte geleugnet werden, um eine dem
Wesen dieser Wahrheit zuwiderlaufende Gegenmeinung aufstellen zu knnen.

Allmahlich nahm Nietzsches Kampf gegen die Wahrheit noch starkere
Dimensionen an. In der Schrift «Jenseits von Gut und Bose» fragt er 1885 bereits,
ob denn die Wahrheit Gberhaupt irgend einen Wert habe. «Der Wille zur Wahrheit,
der uns noch zu manchem Wagnisse verfihren wird, jene berihmte Wahrhaftigkeit,
von der alle Philosophen bisher mit Ehrerbietung geredet haben, was fir Fragen hat
dieser Wille zur Wahrheit uns schon vorgelegt? Welche wunderlichen, schlimmen,
fragwurdigen Fragen? Das ist bereits eine lange Geschichte — und doch scheint es,
dal’ sie kaum eben angefangen hat ... Gesetzt, wir wollen Wahrheit, warum nicht
lieber Unwahrheit?»

Solche Fragen kénnen selbstverstandlich auch bei einem durchaus logischen Kopfe
auftreten. Die Erkenntnistheorie hat sich mit diesen Fragen zu beschéftigen. Bei
einem wirklichen Denker tritt aber als natirliche Folge des Auftauchens solcher
Fragen die Untersuchung nach den Quellen des menschlichen Erkennens ein. Fur
ihn beginnt eine Welt subtilster, philosophischer Probleme. Das alles ist bel
Nietzsche nicht der Fall. Er tritt Gberhaupt in kein Verhédltnis zu diesen Fragen, das
mit Logik etwas zu tun hat. «lch erwarte immer noch, dal3 ein philosophischer Arzt
im ausnahmsweisen Sinne des Wortes — ein solcher, der dem Probleme der
Gesamt-Gesundheit von Volk, Zeit, Rasse, Menschheit nachzugehen hat — einmal
den Mut haben wird, meinen Verdacht auf die Spitze zu bringen und den Satz zu
wagen: Bei allem Philosophieren handelte es sich bisher gar nicht um <Wahrheit>,
sondern um etwas anderes, sagen wir um Gesundheit, Zukunft, Wachstum Macht,
Leben ...» So schrieb Nietzsche im Herbste 1886. (In der Vorrede zur zweiten
Auflage der «Fréhlichen Wissenschaft».) Man sieht, in Nietzsche ist die Neigung
vorhanden, einen Gegensatz von Lebensnitzlichkeit, Gesundheit, Macht und so
weiter und Wahrheit zu empfinden. Dem nattirlichen Empfinden entspricht es, hier
nicht einen Gegensatz, sondern eine Harmonie anzunehmen. Es erscheint bei
Nietzsche die Frage nach dem Werte der Wahrheit nicht als ein
erkenntnistheoretisches Bedirfnis, sondern eben als ein Ausflul? seines Mangels an
objektivem Wahrheitssinn Uberhaupt. Grotesk tritt das zutage in einem Satze, der
auch in der eben genannten V orrede steht:



«Und was unsre Zukunft betrifft: man wird uns schwerlich wieder auf den Pfaden
jener agyptischen Jinglinge finden, welche nachts Tempel unsicher machen,
Bildsdulen umarmen und durchaus alles, was mit guten Griinden verdeckt gehalten
wird, entschleiern, aufdecken, in helles Licht stellen wollen. Nein, dieser schlechte
Geschmack, dieser Wille zur Wahrheit, zur <Wahrheit um jeden Preis, dieser
Jinglings-Wahnsinn in der Liebe zur Wahrheit — ist uns verleidet.» Aus dieser
seiner Abneigung gegen die Wahrheit entsprang Nietzsches Hal3 gegen Sokrates.
Der Trieb nach Objektivitat in diesem Geiste hatte fur ihn etwas geradezu
Abstol3endes. In seiner «Gotzen-Dammerung» (1888) kommt das in der scharfsten
Weise zum Ausdrucke: «Sokrates gehotrte seiner Herkunft nach zum niedersten
Volk: Sokrates war Pdbel. Man weil3, man sieht es selbst noch, wie haidlich er war
... Sokrates war ein Mif3verstandnis.»

Man vergleiche die philosophische Skepsis anderer Personlichkeiten mit dem
Kampfe gegen die Wahrheit, den Nietzsche fuhrt. Gewoéhnlich liegt dieser Skepsis
gerade ein ausgesprochener Sinn fur die Wahrheit zugrunde. Der Trieb nach
Wahrheit treibt den Philosophen, ihren Wert, ihre Quellen, ihre Grenzen zu
erforschen. Bei Nietzsche ist dieser Trieb nicht vorhanden. Und die Art, wie er den
Erkenntnisproblemen zu Lelbe geht, ist nur ein Erzeugnis seines fehlerhaften
Wahrheitssinnes. Dal3 ein solcher Mangel in einer genialen Personlichkeit in
anderer Weise zum Vorschein kommt, als in einer untergeordneten, ist begreiflich.
So grol3 auch der Abstand ist zwischen Nietzsche und dem psychopathisch
Minderwertigen, dem im alltaglichen Leben der Sinn fir Wahrheit fehlt, qualitativ
hat man es hier wie dort mit derselben ans Pathologische mindestens grenzenden
psychologischen Eigentimlichkeit zu tun.



In Nietzsches Gedankenwelt offenbart sich ein Zerstérungstrieb, der ihn in der
Beurteilung gewisser Anschauungen und Uberzeugungen weit Uber das
hinausgehen lief3, was als Kritik psychologisch begreiflich erscheint. Es ist
bezeichnend, dal3 sich der weitaus grofite Teil alles dessen, was Nietzsche
geschrieben hat, als Ergebnis dieses zerstbrenden Triebes darstellt. In der «Geburt
der Tragodie» wird die ganze abendlandische Kulturentwickelung von Sokrates
und Euripides bis zu Schopenhauer und Richard Wagner als ein Irrweg hingestellt.
Die «Unzeitgemal3en Betrachtungen», an denen er 1873 zu arbeiten begann,
werden mit der entschiedenen Absicht begonnen, «die ganze Tonleiter» seiner
«Feindseligkeiten abzusingen». Von den zwanzig projektierten sind vier dieser
Betrachtungen fertig geworden. Zwei davon sind Kampfschriften, die in
grausamster Weise die Schwachen des angegriffenen Gegners oder der Nietzsche
unsympathischen Anschauung aufspuren, ohne sich im Geringsten um die relative
Berechtigung des Bekampften zu kimmern. Die beiden anderen sind zwar
Lobeshymnen auf zwei Personlichkeiten; doch hat Nietzsche im Jahre 1888 (im
«Fall Wagner») nicht nur alles zurtickgenommen, was er zur Verherrlichung
Wagners 1876 gesagt hat, sondern er hat das Erscheinen der Wagnerschen Kunst,
die er zuerst als Rettung und Wiedergeburt der ganzen abendlandischen Kultur
pries, spéter als die grofdte Gefahr fur diese Kultur hingestellt. Und auch Uber
Schopenhauer schreibt er 1888: «Er hat, der Reihe nach, die Kunst, den Heroismus,
das Genie, die Schonheit, ... den Willen zur Wahrheit, die Tragddie als
Folgeerscheinung der <Verneinung> oder der Verneinungs-Bedurftigkeit des
Willens interpretiert — die grofdte psychologische Falschmiinzerel, die es, das
Christentum abgerechnet, in der Geschichte gibt. Genauer zugesehn ist er darin
blof3 der Erbe der christlichen Interpretation: nur daf3 er auch das vom Christentum
Abgelennte, die grofRen Kultur-Tatsachen der Menschheit noch in einem
christlichen, das heif3t nihilistischen Sinne gutzuheif?en wufldte.» Also selbst
Erscheinungen gegentiber, die Nietzsche einmal bewundert hat, ruht sein
Zerstorungstrieb nicht. Auch in den vier Schriften, die von 1878 bis 1882
erscheinen, Uberwiegt die Tendenz, anerkannte Richtungen zu zerstoren, wesentlich
dasjenige, was Nietzsche selbst Positives vorbringt. Es kommt ihm fast gar nicht
darauf an, nach neuen Einsichten zu suchen, als vielmehr darauf, die bestehenden
zu erschuttern. Er schreibt 1888 im «Ecce homo» Uber das Zerstérungswerk, das er
1876 mit «Menschliches, Allzumenschliches» begann: «Ein Irrtum nach dem
andern wird gelassen aufs Eis gelegt, das Ideal wird nicht widerlegt — es erfriert...



Hier zum Beispiel erfriert «das Genie>; eine Ecke weiter erfriert «der Heilige>; unter
einem dicken Eiszapfen erfriert <der Held>; am Schlusse erfriert <der Glaube>, die
sogenannte <Uberzeugungy, auch das <Mitleiden> kiihit sich bedeutend ab — fast
Uberall erfriert das <Ding an sich ...» «Menschliches, Allzumenschliches..., mit
dem ich bei mir allem eingeschleppten <hdheren Schwindel>, <ldealismus,
«schonem Gefihl> und andren Welblichkeiten ein jahes Ende bereitete ...» Diese
Zerstorungssucht treibt Nietzsche dazu, die Opfer, auf die er verfallen ist, mit
geradezu blinder Wut zu verfolgen. Er bringt fUr eine Idee, fUr eine Personlichkeit,
die er ablehnen zu missen glaubt, Urteile auf, die in gar keinem Verhaltnisse zu
den Grinden stehen, die er fir seine Ablehnung anzufiihren hat. Die Art, wie er
gegnerische Meinungen verfolgt, ist nicht dem Grade, sondern nur der Art nach
verschieden von derjenigen, wie typische Querulanten ihre Gegner verfolgen. Es
kommt dabei weniger auf den Inhalt der Urtelle an, die Nietzsche vorbringt. Man
kann ihm beztglich dieses Inhaltes oftmals Recht geben. Aber man wird selbst in
Féllen, wo er zweifellos bis zu einem gewissen Grade im Recht ist, zugeben
muUssen, dal3 der Weg, auf dem er zu seinen Urteilen gelangt, eine Verzerrung im
psychologischen Sinne darstellt. Nur das Faszinierende seiner Ausdrucksform, nur
die kiuinstlerische Behandlung der Sprache kann bel Nietzsche Uber diese Tatsache
hinwegtauschen. Die intellektuelle Zerstrungslust Nietzsches wird aber besonders
klar, wenn man bedenkt, wie wenig positive Ideen er den Anschauungen
entgegenzusetzen vermag, die er angreift. Er behauptet von der ganzen bisherigen
Kultur, sie habe ein ganz falsches Menschenideal verwirklicht; er setzt diesem
verwerflichen Typus Mensch seine Vorstellung des «Ubermenschen» entgegen. Als
Beispiel eines Ubermenschen schwebt ihm ein echter Zerstérer vor: Cesare Borgia.
Sich einen solchen Zerstorer in einer wichtigen historischen Rolle vorzustellen,
bereitet ihm eine wahre geistige Wollust. «Ich sehe die Mdglichkeit vor mir, von
einem vollkommen Uberirdischen Zauber und Farbenreiz — es scheint mir, dal3 sie
in allen Schaudern raffinierter Schonheit erglanzt, dal3 eine Kunst in ihr am Werke
Ist, so gottlich, so teufelsmaldig-gottlich, dal3 man Jahrtausende umsonst nach einer
zweiten solchen Mdglichkeit durchsucht; ich sehe ein Schauspiel, so sinnreich, so
wunderbar paradox zugleich, dal3 ale Gottheiten des Olymps einen Anlal3 zu einem
unsterblichen Geléachter gehabt hétten — Cesare Borgia als Papst... Versteht man
mich? Wohlan, das wére der Sieg gewesen, nach dem ich heute verlange — damit
war das Christentum abgeschafft!» (Nietzsches Werke, Band VIII) Wie bei
Nietzsche der Sinn fir Zerstérung den fur Aufbau Uberwiegt, das geht aus der
Disposition seines letzten Werkes hervor, seiner «Umwertung aller Werte». Drel
Viertel davon sollen rein negative Arbeit leisten.



Er will bieten eine Vernichtung des Christentums unter dem Titel «Der Antichrist»,
eine Vernichtung aller bisherigen Philosophie, die er eine «nihilistische
Bewegung» nannte, unter der Uberschrift: «Der freie Geist», und eine Vernichtung
aler bisherigen Moralbegriffe: «Der Immoralist». Er nannte diese Moralbegriffe
die «verhangnisvollste Art von Unwissenheit». Erst das letzte Kapitel kiindet etwas
Positives an: «Dionysos, Philosophie der ewigen Wiederkunft.» (Nietzsches
Werke, Band V111, S. 111, Anhang.) Fur diesen positiven Teil seiner Philosophie hat
er aber nie einen erheblichen Inhalt gewinnen kdnnen.

Nietzsche schreckt nicht vor den argsten Widerspriichen zurlick, wenn es sich
darum handelt, irgend eine Vorstellungsrichtung, eine Kulturerscheinung zu
zerstoren. Als es ihm 1888 im «Antichrist» darum zu tun ist, die Schadlichkeit des
Christentums darzustellen, setzt er dieses mit folgenden Worten in Gegensatz zu
den alteren Kulturerscheinungen: «Die ganze Arbeit der antiken Kultur umsonst:
ich habe kein Wort daftir, das mein Gefiihl Gber etwas so Ungeheures ausdriickt ...
Wozu Griechen? Wozu Romer? — Alle V oraussetzungen zu einer gelehrten Kultur,
alle wissenschaftlichen Methoden waren bereits da, man hatte die grof3e, die
unvergleichliche Kunst, gut zu lesen, bereits festgestellt — diese V oraussetzung zur
Tradition der Kultur, zur Einheit der Wissenschaft; die Naturwissenschaft im
Bunde mit der Mathematik und Mechanik war auf dem allerbesten Wege — der
Tatsachensinn, der letzte und wertvollste aller Sinne, hatte seine Schulen, seine

bereits Jahrhunderte alte Tradition! ... — Und nicht durch ein Natur-Ereignis Uber
Nacht verschittet! . .. Sondern von listigen, heimlichen, unsichtbaren, blutarmen
Vampyren zuschanden gemacht!... — Man lese nur irgend einen christlichen

Agitator, den heiligen Augustin zum Beispiel, um zu begreifen, um zu riechen, was
fir unsaubere Gesellen damit obenauf gekommen sind.» (Werke, Band VIII,
S.307/308.) Die Kunst, zu lesen, hat Nietzsche griindlich verachtet bis zu dem
Zeitpunkte, wo er sie verteidigte, um das Christentum zu bekéampfen. Es sel nur
einer seiner Sétze Uber diese Kunst angefihrt: «Mir steht nun einmal fest, dal3 eine
einzige Zeile geschrieben zu haben, welche es verdient, von Gelehrten spéterer Zeit
kommentiert zu werden, das Verdienst des grofdten Kritikers aufwiegt. Es liegt eine
tiefe Bescheidenheit im Philologen. Texte verbessern ist eine unterhaltende Arbeit
fUr Gelehrte, es ist ein Rebusraten; aber man sollte es fir keine zu wichtige Sache
ansehen. Schlimm, wenn das Altertum weniger deutlich zu uns redete, weil eine
Million Worte im Wege stiinden!» (Werke, Band X, S. 341.) Und Uber den Bund
des Tatsachensinnes mit Mathematik und Mechanik bringt Nietzsche 1882 in seiner
«Frohlichen Wissenschaft» folgendes vor:



«Dal3 allein eine Welt-Interpretation im Rechte sei ... die Zahlen, Rechnen, Wé&gen,
Sehen und Greifen und nichts weiter zuldldt, das ist eine Plumpheit und Naivitét,
gesetzt, dal? es keine Geisteskrankheit, kein Idiotismus ist.»

«Wollen wir uns wirklich dergestalt das Dasein zu einer Rechenknechts-Ubung und
Stubenhockerei fir Mathematiker herabwirdigen lassen?» (Werke, Band V, S
330/331))



In unverkennbarer Weise kann man bei Nietzsche eine gewisse Inkoharenz der
Vorstellungen beobachten. Wo nur logische Vorstellungsassoziationen am Platze
waren, treten bei ihm Gedankenzusammenhange auf, die auf blol3 &uferlichen,
zufdlligen Merkmalen, zum Beispiel Klangdhnlichkeit der Worte, oder auf
metaphorischen Beziehungen beruhen, die an der Stelle, wo die Begriffe gebraucht
werden, gleichglltig sind. An einer Stelle in «Also sprach Zarathustra», wo die
Zukunfts- den Gegenwartsmenschen gegentibergestellt werden, finden wir folgende
Ausschweifung der Phantasie: «kDem Winde tut mir gleich, wenn er aus seinen
Berghohlen stirzt: nach seiner eigenen Pfeife will er tanzen, die Meere zittern und
hipfen unter seinen Ful3stapfen. Der den Eseln Fligel gibt, der Lowinnen melkt,
gelobt sei dieser gute unbandige Geist, der allem Heute und allem Pobel wie ein
Sturmwind kommt, — der Distel- und Tiftelkdpfen feind ist und allen welken
Blattern und Unkrautern: gelobt sei dieser wilde gute freie Sturmgeist, welcher auf
Mooren und Tribsalen wie auf Wiesen tanzt! Der die Pobel-Schwindhunde hal3t
und alles mil¥ratene diistere Gezicht: gelobt sei dieser Geist aller freien Geister, der
lachende Sturm, welcher allen Schwarzstichtigen, Schwarsiichtigen Staub in die
Augen blast!» (Werke, Band VI, S. 429 f) Im «Antichrist» findet sich folgender
Gedanke, in dem das Wort «Wahrheit» in ganz auf3erlichem Sinne den Anlal3 zu
einer ldeenassoziation an einer wichtigen Stelle gibt: «Habe ich noch zu sagen, dal3
im ganzen Neuen Testament blol3 eine einzige Figur vorkommt, die man ehren
mul3? Pilatus, der romische Statthalter. Einen Judenhandel ernst zu nehmen — dazu
Uberredet er sich nicht. Ein Jude mehr oder weniger — was liegt daran?... Der
vornehme Hohn eines ROmers, vor dem ein unverschamter Mil3brauch mit dem
Worte «Wahrheit» getrieben wird, hat das Neue Testament mit dem einzigen Worte
bereichert, das Wert hat ... das seine Kritik, seine Vernichtung selbst ist: <Was ist
Wahrheit!> ...» (Werke, Band VIII, S. 280 f) Es gehort durchaus in die Klasse
inkoharenter V orstellungsassoziationen, wenn in «Jenseits von Gut und Bdse» am
Schlusse einer Abhandlung tber den Wert der deutschen Kultur folgender Satz
steht, der hier mehr sein soll als eine stilistische Pointe: «Es ist fur ein Volk klug,
sich fur tief, fur ungeschickt, fur gutmuitig, fur redlich, fur unklug geltend zu
machen, gelten zu lassen: es konnte sogar — tief sein! Zuletzt: man soll seinem
Namen Ehre machen — man heil3t nicht umsonst, das <tiusche> Volk, das Tausche-
Volk...»



Je intimer man sich mit Nietzsches Gedankenentwickelung beschéftigt, desto mehr
kommt man zu der Uberzeugung, daf? es hier tiberall Abspriinge gibt von dem, was
noch psychologisch erklarbar ist. Der Trieb, sich zu isolieren, sich von der
AulRenwelt abzuschliefden, liegt tief in seiner geistigen Organisation begriindet. Er
spricht sich im «Ecce homo» selbst charakteristisch genug darlber aus: «Mir eignet
eine vollkommen unheimliche Reizbarkeit des Reinlichkeits-Instinktes, so dal3 ich
die Nahe oder — was sage ich? — das Innerlichste, die <Eingeweide> jeder Seele
physiologisch wahrnehme — rieche. Ich habe an dieser Reizbarkeit psychologische
Fuhlhorner, mit denen ich jedes Geheimnis betaste und in die Hand bekomme: der
viele verborgene Schmutz auf dem Grunde mancher Natur, vielleicht in schlechtem
Blut bedingt, aber durch Erziehung Ubertincht, wird mir fast bei der ersten
Berthrung schon bewufd. Wenn ich recht beobachtet habe, empfinden solche
meiner Reinlichkeit unzutragliche Naturen die Vorsicht meines Ekels auch
ihrerseits: sie werden damit nicht wohlriechender... Das macht mir aus dem
Verkehr mit Menschen keine kleine Gedulds-Probe; meine Humanitét besteht nicht
darin, mitzuftihlen, wie der Mensch ist, sondern es auszuhalten, dald ich ihn
mitfthle... Meine Humanitét ist eine besténdige Selbstiberwindung. — Aber ich
habe Einsamkeit notig, will sagen, Genesung, Rickkehr zu mir, [146] den Atem
einer freien leichten spielenden Luft ... Der Ekel am Menschen, am <«Gesindel> war
immer meine grofite Gefahr.» — (M. G. Conrad: «Ketzerblut», S. 183f) Solche
Triebe liegen seinen Lehren Uber «Jenseits von Gut und Bdse» und einer ganzen
Reihe seiner anderen Gedanken zugrunde. Er will eine Kaste vornehmer Menschen
erziehen, die aus dem Bereiche ihrer volligen Willkir heraus sich ihre Lebensziele
setzen. Und die ganze Geschichte ist ihm nur ein Mittel, solche wenigen
Herrennaturen zu zichten, die sich der ganzen Ubrigen Menschenmasse als Mittel
zu ihren personlichen Zwecken bedienen. «Man mil3versteht das Raubtier und den
Raubmenschen (zum Beispiele Cesare Borgia) grindlich, man milRversteht die
<Natur>, so lange man noch nach einer <Krankhaftigkeit> im Grunde dieser
gesiindesten aller tropischen Untiere und Gewéchse sucht, oder gar nach einer
eingeborenen <Holle> —: wie es bisher fast alle Moralisten getan haben», heil3t esim
8 197 von «Jenseits von Gut und Bdse». Nietzsche sieht es als Wesentliches einer
richtigen Aristokratie an, dal3 sie «mit gutem Wissen das Opfer einer Unzahl
Menschen hinnimmt, welche um ihretwillen zu unvollstdndigen Menschen, zu
Sklaven, zu Werkzeugen herabgedriickt und vermindert werden muissen». (8 258
von «Jenseits von Gut und Bdse».) Aus dieser Quelle stammt bei Nietzsche auch
seine ans Engherzige grenzende Beurteilung der sozialen Frage. Die Arbeiter
mUssen nach seiner Meinung Herde bleiben, sie dirfen nicht dazu erzogen werden,
sich als Zweck zu betrachten.



«Man hat die Instinkte, vermoge deren ein Arbeiter als Stand mdglich, sich selber
maoglich wird, durch die unverantwortlichste Gedankenlosigkeit in Grund und
Boden zerstort. Man hat den Arbeiter militértlichtig gemacht, man hat ihm das
Koalitions-Recht, das politische Stimmrecht gegeben: was Wunder, wenn der
Arbeiter seine Existenz heute bereits als Notstand (moralisch ausgedrickt als
Unrecht —) empfindet? Aber was will man? nochmals gefragt. Will man einen
Zweck, mufd man auch die Mittel wollen: will man Sklaven, so ist man ein Narr,
wenn man sie zu Herren erzieht.» (Werke, Band VllIlI, S. 153.)

In der letzten Phase seines Schaffens stellte er dann vollends die eigene Person in
den Mittelpunkt des Weltgeschehens. «Dies Buch gehtrt den Wenigsten. Vielleicht
lebt selbst noch keiner von ihnen. Es mogen die sein, welche meinen Zarathustra
verstehen: wie dirfte ich mich mit denen verwechseln, fir welche heute schon
Ohren wachsen? — Erst das Ubermorgen gehort mir. Einige werden posthum
geboren. Die Bedingungen, unter denen man mich versteht und dann mit
Notwendigkeit verstent — ich kenne sie nur zu genau ... Neue Ohren flur neue
Musik. Neue Augen fir das Fernste. Ein neues Gewissen fur bisher stumm
gebliebene Wahrheiten ... Wohlan! Das allein sind meine Leser, meine rechten
Leser, meine vorherbestimmten Leser: was liegt am Rest? — Der Rest ist blol
Menschheit. — Man mul3 der Menschheit Uberlegen sein durch Kraft, durch Hohe
der Seele — durch Verachtung ... (Werke, Band VIII, S. 215 f) Es bedeutet nur eine
Steigerung solcher Vorstellungen, wenn Nietzsche sich zuletzt mit Dionysos
identifiziert.

So konnte Nietzsche nur denken, weil ihm in seiner Isolierung jede Vorstellung
fehlte, inwiefern seine Anschauungen nur Nuancen dessen sind, was sich auch
sonst im Geistesleben des neunzehnten Jahrhunderts zur Herrschaft herauf-
gearbeitet hat. Auch fehlte ihm jede Erkenntnis des Zusammenhanges seiner |deen
mit dem wissenschaftlichen Bestande seines Zeitalters. Was fur andere sich als
Konsequenz gewisser Voraussetzungen ergibt, steht in seinem Gedankensysteme
isoliert da und wéachst in dieser Isolierung zu einer Intensitét an, die seinen
Lieblingsansichten durchaus den Charakter von Zwangsvorstellungen verleiht.
Seine ganze biologische Auffassung der Moralbegriffe tragt diesen Charakter. Die
ethischen Begriffe sollen nichts anderes sein als AuRerungen physiologischer
Prozesse. «Was ist Moralitat! Ein Mensch, ein Volk hat eine physiologische
Veranderung erlitten, empfindet diese im Gemeingefiihl und deutet sie sich in der
Sprache seiner Affekte und nach dem Grade seiner Kenntnisse aus, ohne zu
merken, dal3 der Sitz der Veranderung in der Physis ist. Wie als ob einer Hunger
hat und meint, mit Begriffen und Gebrauchen, mit Lob und Tadel ihn zu
beschwichtigen!» (Werke, Band XII, S. 35.)



Solche fir eine naturwissenschaftliche Weltanschauung feststehende Begriffe
wirken auf Nietzsche als Zwangsvorstellungen, und er spricht von ihnen nicht mit
der Ruhe des Erkennenden, der die Tragweite seiner Ideen zu bemessen in der Lage
ist, sondern mit der Leidenschaft des Fanatikers und Schwarmers. Der Gedanke
von der Auslese der Besten im menschlichen «Kampf ums Dasein», dieser in der
Darwinistischen Literatur der letzten Jahrzehnte ganz heimische Gedanke, erscheint
bei Nietzsche als die ldee des «Ubermenschen». Der Kampf gegen den
«Jenseitsglauben», den Nietzsche so leidenschaftlich in seinem «Zarathustra» fihrt:

er ist nur eine andere Form des Kampfes, den die materialistische und monistische
Naturlehre fuhrt. Neu an Nietzsches Ideen ist im Grunde nur der Geflihlston, der
sich bel ihm an die Vorstellungen knipft. Und dieser Gefiihlston ist in seiner
Intensitét nur zu begreifen, wenn man annimmt, daf’ diese Vorstellungen aus ihrem
systematischen Zusammenhange gerissen, wie Zwangsideen auf ihn wirken. So
auch ist nur die haufige Wiederholung derselben Vorstellung zu erkléaren, so der
unmotivierte Charakter, mit dem gewisse Gedanken oft auftreten. Dieses vollig
Unmotivierte kdnnen wir besonders an seiner Idee von der «Ewigen Wiederkunft»
aler Dinge und Vorgange bemerken. Wie ein Komet tritt diese Idee in seinen
Werken aus der Zeit von 1882-1888 immer wieder auf. Nirgends erscheint sie in
einem inneren Zusammenhange mit dem, was er sonst vorbringt. Zu ihrer
Begriindung wird so gut wie nichts vorgebracht. Uberall aber wird sie wie eine
Lehre vorgetragen, die geeignet ist, die allertiefsten Erschitterungen in der ganzen
menschlichen Kultur hervorzurufen.

Man kann Nietzsches Geisteskonstitution nicht mit den Begriffen der Psychologie
verstehen; man mul3 die Psycho-Pathologie zu Hilfe rufen. Mit dieser Behauptung
soll nichts gegen das Genialische seines Schaffens gesagt werden. Am wenigsten
soll damit Uber Wahrheit oder Irrtum in seinen Ideen selbst etwas entschieden
werden. Nietzsches Genie hat mit dieser Untersuchung Uberhaupt nichts zu tun.
Das Genialische erscheint bei ihm durch ein pathologisches Medium hindurch.

Nicht die Genialitét Friedrich Nietzsches soll aus seiner kranken Konstitution
erklart werden. Nietzsche war Genie, trotzdem er krank war. Ein anderes ist es, die
Genialitdt selbst als krankhaften Geisteszustand erklaren; ein anderes die
Gesamtpersonlichkeit eines Menschen von Genie unter Bericksichtigung des
Morbiden in seinem Wesen begreifen. Man kann ein Anhanger der Ideen
Nietzsches sein und doch der Meinung, dal3 die Art, wie er diese Ideen findet,
miteinander verbindet, wie er sie bewertet und vertritt, nur durch psycho-
pathologische Begriffe zu verstehen ist.



Man kann seinen schonen, groRen Charakter, seine merkwirdige
Denkerphysiognomie bewundern und doch zugeben, dal3 in diesen Charakter, in
diese Physiognomie morbide Faktoren eingreifen. Das Problem Nietzsche hat
gerade dadurch sein grof3es Interesse, well ein genialer Mensch Jahre hindurch mit
morbiden Elementen ka&mpft, weil er grofRe Gedanken nur in enem
Zusammenhange vorzubringen vermag, der durch die Psycho-Pathologie erklarbar
wird. Nicht das Genie selbst, nur die AuRerungsform des Genies soll auf diesem
Wege erklart werden. Die Medizin wird mit ihren Mitteln wichtiges beizutragen
haben zur Erklarung des Geisteshildes Nietzsches. Auch auf die Psycho-Pathologie
der Massen wird ein Licht fallen, wenn erst die Geistesart Nietzsches selbst
verstanden wird. Es ist ja klar, dal? nicht der I nhalt von Nietzsches Lehre dieser so
viele Anhéanger zugetragen hat, sondern dal3 ihre Wirkung vielfach gerade auf der
ungesunden Art beruht, wie Nietzsche seine Ideen vertreten hat. Wie ihm seine
Gedanken zumeist nicht ein Mittel waren, die Welt und den Menschen zu
begreifen, sondern psychische Entladungen, durch die er sich berauschen wollte, so
ist das auch bei vielen seiner Anhanger der Fall. Man sehe, wie er selbst das
Verhdltnis der in seiner «Frohlichen Wissenschaft» zusammengestellten Gedanken
zu seiner Empfindung schildert. «Froéhliche Wissenschaft>: das bedeutet die
Saturnalien eines Geistes, der einem furchtbaren langen Drucke geduldig
widerstanden hat — geduldig, streng, kalt, ohne sich zu unterwerfen, aber ohne
Hoffnung —, und der jetzt mit einem Male von der Hoffnung angefallen wird, von
der Hoffnung auf Gesundheit, von der Trunkenheit der Genesung. Was Wunder,
dal? dabel viel Unverniinftiges und Néarrisches ans Licht kommt, viel mutwillige
Zartlichkelt, selbst auf Probleme verschwendet, die ein stachliches Fell haben und
nicht danach angetan sind, geliebkost und gelockt zu werden. Dies ganze Buch ist
eben nichts als eine Lustbarkeit nach langer Entbehrung und Ohnmacht, das
Frohlocken der wiederkehrenden Kraft, des neu erwachten Glaubens ...»
(Nietzsches Werke, Band V, S. 3f) Nicht um Wahrheit handelt es sich in diesem
Buche, sondern um Auffindung von Gedanken, an denen ein kranker Geist ein
Heilmittel flr sich, ein Erheiterungsmittel haben kann.

Ein Geist, der durch seine Gedanken die Welt- und Menschenentwickelung
begreifen will, braucht neben der Gabe der Phantasie, die ihn auf diese Gedanken
bringt, auch die Selbstzucht, die Selbstkritik, durch die den Gedanken ihre
Bedeutung, ihre Tragweite, ihr Zusammenhang angewiesen wird. Diese Selbstzucht
ist bei Nietzsche nicht in groRem Mal3e vorhanden. Die Ideen stirmen bei ihm
darauf los, ohne durch Selbstkritik in Schranken gewiesen zu werden. Zwischen der
Produktivitdt und der Logik besteht bei ihm kein Wechselverhdltnis. Der Intuition
steht nicht ein entsprechendes Mal3 von kritischer Besonnenheit zur Seite.



So berechtigt es ist, den psychopathischen Ursprung gewisser religiGser
Vorstellungen und Sekten aufzuweisen, so berechtigt ist es auch, die Personlichkeit
eines Menschen auf einen solchen Ursprung hin zu prifen, der aus den in der
Psychologie in Betracht kommenden Gesetzen nicht zu erklaren ist.




Anmerkung:

(1) Der Autor dieses Aufsatzes glaubt sich berufen, Nietzsches Anschauungen von
diesem Standpunkte aus zu betrachten, denn er hat bereits vor langerer Zeit ein Bild
dieser Anschauungen in seiner Schrift , Friedrich Nietzsche, ein Kampfer gegen
seine Zeit* geliefert, das diesem Geiste objektiv gerecht zu werden suchte, und in
dem er sich von jedem Seitenblick auf eine psycho-pathologische Erklarung fern
hielt. Der Verfasser will sich von seinen frither ausgesprochenen Uberzeugungen
nicht etwa trennen, sondern nur das Problem von einer anderen Seite erfassen.



Friedrich Nietzsches Per sonlichkeit und die Psycho-Pathologie
l.

«Wie die psychischen Vorgange den Gehirnerregungen parallel gehen, geht die
physiologische Psychologie der Hirnphysiologie parallel. Wo die letztere ihr
gentigende Erkenntnis noch nicht bietet, wird die physiologische Psychologie die
psychischen Erscheinungen wohl provisorisch rein als solche erforschen dirfen,
jedoch immer geleitet von dem Gedanken, dal? auch fir diese psychischen
Erscheinungen wenigstens die Moglichkeit eines Parallelismus zu zerebralen
Vorgangen nachgewiesen werden muf3.» Auch wenn man diesen Satz Theodor
Ziehens (vgl. dessen «Leitfaden der physiologischen Psychologie», S. 2) nicht
unbedingt unterschreibt, wird man doch zugeben missen, dal3 er sich fur die
Methode der Psychologie aul3erordentlich fruchtbar erwiesen hat. Unter dem
Einflusse der Anschauung, welche er ausdriickt, ist diese Wissenschaft zu wirklich
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen gelangt. Aber man wird sich auch klar
dartber sein missen, welch bedeutungsvolles Licht auf den Zusammenhang der
psychischen Erscheinungen mit den entsprechenden physiologischen Vorgangen
gerade die Beobachtung pathologischer Seelenerscheinungen wirft. Das
pathologische Experiment hat sowohl der Psychologie wie der Physiologie die
grolten Dienste geleistet. Die abnormen Tatsachen des Seelenlebens klaren uns
Uber die normalen auf. Besonders wichtig muf3 es aber erscheinen, die abnormen
Erscheinungen bis in die Gebiete hinein zu verfolgen, in denen sich die
Seelentétigkeit bis zu den hdchsten geistigen Leistungen steigert.

Eine Personlichkeit wie die Nietzsches bietet zu einer solchen Betrachtung
besondere Anhaltspunkte. Ein morbider Kern in seiner Personlichkeit gab ihm
immer und immer wieder Veranlassung, auf die physiologische Grundlage seiner
Vorstellungen zurtickzugehen. Er hat abwechselnd alle Tone angeschlagen, von der
poetischen Diktion bis zu den htéchsten Gipfeln der begrifflichen Abstraktion. Er
spricht sich mit aller Schérfe dartiber aus, wie seine Vorstellungsweise mit seinen
korperlichen Zustédnden zusammenhangt. «Im Jahre 1879 legte ich meine Basler
Professur nieder, lebte den Sommer Uber wie ein Schatten in St. Moritz und den
néchsten Winter, den sonnenarmsten meines Lebens, als Schatten in Naumburg.
Dies war mein Minimum. In meinem sechsunddreif3igsten Lebensjahre kam ich auf
den niedrigsten Punkt meiner Vitalitét — ich lebte noch, doch ohne drei Schritte
weit vor mich zu sehen. <Der Wanderer und sein Schatten> entstand wahrenddem.
Unzweifelhaft, ich verstand mich damals auf Schatten ... Im Winter darauf, meinem
ersten Genueser Winter, brachte jene VersiiRung und Vergeistigung, die mit einer
extremen Armut an Blut und Muskel beinahe bedingt ist, die <M orgenréte> hervor.



Die vollkommene Helle und Heiterkeit, selbst Exuberanz des Geistes, welche das
genannte Werk widerspiegelt, vertragt sich bel mir nicht nur mit der tiefsten
physiologischen Schwéche, sondern sogar mit einem Exzeld von Schmerzgefihl.»
«Mitten in Martern, die ein ununterbrochner dreitagiger Gehirn-Schmerz samt
mihseligem Schleim-Erbrechen mit sich bringt, — besal} ich eine Dialektiker-
Klarheit par excellence und dachte Dinge sehr kaltblitig durch, zu denen ich in
gesiinderen Verhaltnissen nicht Kletterer, nicht raffiniert, nicht kalt genug bin.
Meine Leser wissen vielleicht, inwiefern ich Dialektik als Dekadenz-Symptome
betrachte, zum Beispiel im allerberihmtesten Fall: im Fall des Sokrates.» — (Vgl.
M. G. Conrad: «Ketzerblut», S. 186, und Elisabeth Forster-Nietzsche: «Das Leben
Friedrich Nietzsches» 11, |, S. 328.)

Nietzsche betrachtet den Wechsel seiner Vorstellungsarten geradezu als das
Ergebnis der Veranderlichkeit in seinen korperlichen Zusténden. «Ein Philosoph,
der den Gang durch viele Gesundheiten gemacht hat und immer wieder macht, ist
auch durch ebensoviele Philosophien hindurchgegangen: er kann eben nicht
anders, als seinen Zustand jedesmal in die geistigste Form und Ferne umzusetzen, —
diese Kunst der Transfiguration ist eben Philosophie.» (Werke, Band V, S. 8.) In
seinen 1888 niedergeschriebenen Lebenserinnerungen «Ecce homo» spricht
Nietzsche davon, wie er aus der Krankheit heraus den Antrieb erhalten hat, eine
optimistische Weltauffassung in sich auszubilden: «Denn man gebe acht darauf: die
Jahre meiner niedrigsten Vitalitét waren es, wo ich aufhorte, Pessimist zu sein: der
Instinkt der Selbst-Wiederherstellung verbot mir eine Philosophie der Armut und
Entmutigung.» (Elisabeth Forster-Nietzsche, «Das Leben Friedrich Nietzsches» 11,
l. S. 338f)

Das W.iderspruchsvollste in Nietzsches Ideenwelt erscheint von diesem
Gesichtspunkte aus begreiflich. In Gegensdtzen bewegte sich seine physische
Natur. «Man hat ndmlich, vorausgesetzt, dal3 man eine Person ist, notwendig auch
die Philosophie seiner Person: doch gibt es da einen erheblichen Unterschied. Bei
dem einen sind es seine Mangel, welche philosophieren, bei dem andern seine
Reichtimer und Kréfte» (Werke, Band V, S. 5.) Bel Nietzsche selbst ist es
abwechselnd einmal das eine, einmal das andere. Solange er sich im Vollbesitz der
Jugendkraft befand, nahm er den «Pessimismus des neunzehnten Jahrhunderts als
Symptom einer hdheren Kraft des Gedankens, einer siegreichen Fille des Lebens»;
er nahm die tragische Erkenntnis, die er bei Schopenhauer vorfand, als «den
schdnsten Luxus unserer Kultur, als deren kostbarste, vornehmste, gefahrlichste Art
Verschwendung, aber immerhin auf Grund ihres Uberreichtums, als ihren
erlaubten Luxus.»



Einen solch erlaubten Luxus konnte er in der tragischen Erkenntnis nicht mehr
sehen, als das Morbide in seinem Leben die Oberhand bekam. Deswegen schafft er
sich nunmehr eine Philosophie der hochstmoglichen Lebensbejahung. Er brauchte
nun eine Weltanschauung der «Selbstbejahung, der Selbstverherrlichung», eine
Herrenmoral; er brauchte die Philosophie der «Ewigen Wiederkunft». «lch komme
wieder, mit dieser Sonne, mit dieser Erde, mit diesem Adler, mit dieser Schlange —
nicht zu einem neuen Leben oder besseren Leben oder @hnlichen Leben: — ich
komme ewig wieder zu diesem gleichen und seligen Leben, im gréfdten und auch
im Kkleinsten.» — «Denn ein Gottertisch ist die Erde, und zitternd von
schdpferischen neuen Worten und Gotterwirfen: O, wie sollte ich nicht nach der
Ewigkeit brinstig sein und nach dem hochzeitlichen Ring der Ringe, — dem Ring
der Wiederkunft?» («Zarathustra», I11. Teil.) Die unsicheren Angaben, die wir tber
Nietzsches Vorfahren besitzen, machen ein befriedigendes Urteil dartber leider
unmoglich, wie viel von Nietzsches geistiger Eigentumlichkeit auf Vererbung
zurtickzufUhren ist. Mit Unrecht ist 6fter darauf hingewiesen worden, dal3 sein
Vater an einer Gehirnkrankheit gestorben ist. Dieser hat sich die Krankheit erst
nach Nietzsches Geburt durch einen Unfall zugezogen. Nicht unwichtig scheint
aber doch zu sein, dal? Nietzsche selbst auf ein morbides Element bel seinem Vater
hinweist. «Mein Vater starb mit sechsunddreif3ig Jahren: er war zart, liebenswirdig
und morbid, wie ein nur zum V ortibergehen bestimmtes Wesen, — eher eine gitige
Erinnerung an das Leben, als das Leben selbst.» — (M. G. Conrad, «Ketzerblut», S.
179.) Wenn Nietzsche davon spricht, daf3 in ihm etwas Dekadentes neben etwas
Gesundem lebt, so denkt er offenbar selbst daran, das erstere von seinem Vater, das
letztere von seiner M utter herzuleiten, die eine kerngesunde Frau war.

In Nietzsches Seelenleben finden sich eine Reihe von ans Pathologische
grenzenden Zugen, die an Heinrich Heine und an Leopardi erinnern, die auch
sonst viel dahnliches mit ihm haben. Heine wurde von Jugend auf von distersten
Melancholien gequdlt, litt an traumartigen Zustanden; und auch er wuldte spéter aus
der elendesten Korperverfassung, aus zunehmendem Siechtum die Ideen zu
schdpfen, die denen Nietzsches nicht ferne stehen. Ja, man findet in Heine geradezu
einen Vorlaufer Nietzsches in bezug auf die Gegenuberstellung von apollinischer
oder ruhig betrachtender Lebensauffassung (vgl. «Die Philosophie Friedrich
Nietzsches als psycho-pathologisches Problem», oben, S.127) und dionysisch-
dithyrambischer Lebensbegjahung. Und auch Heines Geistesleben bleibt vom
psychologischen Gesichtspunkte aus unerklarlich, wenn man nicht den
pathologischen Kern in seiner Natur berticksichtigt, den er von seinem Vater ererbt
hat, der eine degenerative, wie en Schatten durchs Leben schleichende
Personlichkeit war.



Besonders auffallig sind die Ahnlichkeiten in den physiologischen Charakteren
Leopardis und Nietzsches. Dieselbe Feinfuhligkeit gegeniber Wetter und
Jahreszeit, Ort und Umgebung findet sich bei beiden. Leopardi fuhlt die geringsten
Verénderungen in Thermometer- und Barometerstand. Er konnte nur im Sommer
produzieren; er zog umher, stets nach dem fir sein Schaffen geeignetsten
Aufenthaltsort zu suchen. Nietzsche spricht sich Uber solche Eigenttimlichkeiten
seiner Natur in folgender Weise aus: «Jetzt, wo ich die Wirkungen klimatischen
und meteorologischen Ursprungs aus langer Ubung an mir als an einem sehr feinen
und zuverlassigen Instrumente ablese und bei einer kurzen Reise schon, etwa von
Turin nach Mailand, den Wechsel in den Graden der Luftfeuchtigkeit physiologisch
bei mir nachrechne, denke ich mit Schrecken an die unheimliche Tatsache, dafi3
mein Leben bis auf die letzten zehn Jahre, die lebensgefahrlichen Jahre, immer sich
nur in falschen und mir geradezu verbotenen Orten abgespielt hat. Naumburg,
Schulpforta, Thiringen Uberhaupt, Leipzig, Base], Venedig — ebensoviele
Unglicks-Orte fur meine Physiologie ...» Mit dieser auergewdhnlichen
Sensibilitdt hangt bei Leopardi sowohl wie bel Nietzsche eine Mif3achtung aller
altruistischen Gefiihle zusammen. Fir beide gehort es zu den Uberwindungen, die
Menschen zu ertragen. Aus Nietzsches eigenen Worten kann man ersehen, dal3 ihm
die Scheu vor starken Eindriicken vor Reisen, die seiner Empfindlichkeit zu viel
zumuten, das Mif3trauen gegen die selbstlosen Triebe einfloft. Er sagt: «lch werfe
den Mitleidigen vor, daf3 ihnen die Scham, die Ehrfurcht, das Zartgefthl vor
Distanzen leicht abhanden kommt.» Auch fir Leopardi war es gewil3, dal3 ein
ertraglicher Mensch nur selten zu finden ist; er begegnete dem Elend mit Ironie und
Bitterkeit, wie Nietzsche es zu seinem Grundsatz machte: «Die Schwachen und
MiRratenen sollen zugrunde gehen: erster Satz unserer Menschenliebe. Und man
soll ihnen noch dazu helfen.» (Werke, Band VIII, S 218.) Nietzsche sagt vom
L eben, es sei «wesentlich Aneignung, Verletzung, Uberwaltigung des Fremden und
Schwécheren, Unterdriickung, Harte, Aufzwangung eigner Formen, Einverleibung
und mindestens, mildestens, Ausbeutung». («Jenseits von Gut und Bdse», § 259.)
Ebenso ist das Leben fur Leopardi ein unaufhorlicher, furchtbarer Kampf, in dem
die einen die andern zertreten.

Wie sehr bel beiden diese Gedanken in das Pathologische hintiberspielen, das geht
aus der vollsténdig irrationalen Art hervor, wie sie zu ihnen kommen. Nicht durch
logische Erwéagungen, wie etwa der Nationalobkonom Malthus und der Philosoph
Hobbes, oder durch sorgféaltige Beobachtungen wie Darwin werden sie zu dem
Gedanken des Kampfes ums Dasein getrieben, sondern durch die erwahnte,
hochgesteigerte Sensibilitét, welche die Ursache ist, dal3 jeder &ul3ere Reiz als
feindlicher Eingriff mit einem heftigen Abwehraffekt beantwortet wird.



Man kann das bei Nietzsche ganz klar nachweisen. Er findet den Gedanken des
Kampfes ums Dasein bei Darwin. Er lehnt ihn nicht ab; aber er deutet ihn so um,
wie es seiner gesteigerten Sensibilitét entspricht: «Gesetzt aber, es gibt diesen
Kampf — und in der Tat, er kommt vor — so |auft er leider umgekehrt aus, als die
Schule Darwins winscht, als man vielleicht mit ihr winschen durfte: namlich zu
Ungunsten der Starken, der Bevorrechtigten, der glicklichen Ausnahmen. Die
Gattungen wachsen nicht in der Vollkommenheit: die Schwachen werden immer
wieder Uber die Starken Herr, — das macht, sie sind die grol3e Zahl, sie sind auch
kltiger ... Darwin hat den Geist vergessen (— das ist englisch!), die Schwachen
haben mehr Geist... Wer die Stérke hat, entschlagt sich des Geistes.» (Werke,
Band VIII. S. 128.)

Ohne Zweifel bedingen sich bis zu einem gewissen Grade die gesteigerte
Sensibilitdt und der Trieb, seine Beobachtungen vorzugsweise auf die eigene
Personlichkeit zu lenken. Allseitig gesunde und harmonische Naturen wie zum
Beispiel Goethe finden sogar in der weitgehenden Selbstbeobachtung etwas
Bedenkliches. In vollem Gegensétze zu Nietzsches Vorstellungsart steht Goethes
Ansicht: «Nehmen wir das bedeutende Wort vor: erkenne dich selbst, so missen
wir es nicht im asketischen Sinne auslegen. Es ist keineswegs die Heautognosie
unserer modernen Hypochondristen, Humoristen und Heautontimorumenen damit
gemeint; sondern es heildt ganz einfach: gib einigermal3en acht auf dich selbst,
nimm Notiz von dir selbst, damit du gewahr werdest, wie du zu deinesgleichen und
der Welt zu stehen kommst. Hierzu bedarf es keiner psychologischen Quéalereien;
jeder tlichtige Mensch well3 und erfahrt, was es heil3en soll; es ist ein guter Rat, der
einem jeden praktisch zum grofdten Vorteil gereicht ... Wie kann man sich kennen
lernen? Durch Betrachten niemals, wohl aber durch Handeln. Versuche, deine
Pflicht zu tun, und du weil3t gleich, was an dir ist.» Nun wissen wir, daf3 auch
Goethe eine feine Sensibilitdt besal’. Aber er besald zugleich das notwendige
Gegengewicht: die Fahigkeit, die er selbst in bezug auf andere am trefflichsten in
einem Gesprache mit Eckermann am 20. Dezember 1829 beschrieben hat: «Das
Aul3erordentliche, was ausgezeichnete Talente leisten, setzt eine sehr zarte
Organisation voraus, damit sie seltener Empfindungen fahig sein ... mdgen. Nun ist
eine solche Organisation im Konflikt mit der Welt und den Elementen leicht gestort
und verletzt, und wer nicht, wie Voltaire, mit grol3er Sensibilitét eine
aulRerordentliche Zahigkeit verbindet, ist leicht einer fortgesetzten Kranklichkeit
unterworfen.» Diese Zahigkeit fehlt Naturen wie Nietzsche und Leopardi. Sie
wurden sich an ihre Eindriicke, an die auf sie ausgetibten Reize vollig verlieren,
wenn sie sich nicht kinstlich gegen die AulRenwelt abschliel3en wirden, ja sich ihr
feindlich gegenlberstellten.



Man vergleiche mit der Uberwindung, die Nietzsche im Umgang mit Menschen
brauchte, Goethes Wohlgefallen an diesem Umgang, das er mit den Worten
schildert: «Geselligkeit lag in meiner Natur; deswegen ich bel vielfachem
Unternehmen mir Mitarbeiter gewann und mich ihnen zum Mitarbeiter bildete und
so das Glick erreichte, mich in ihnen und sie in mir fortleben zu sehen.»



Eine im Geistesleben Nietzsches hochst auffallende Erscheinung ist die stets bel
ihm latent vorhandene, zuweilen aber deutlich hervortretende Verdoppelung des
Selbstbewulitseins. Das «zwei Seelen wohnen, ach! in meiner Brust» grenzt bei
ihm ans Pathologische. Er kann den Ausgleich zwischen den «zwel Seelen» nicht
herbeiftihren. Seine Polemiken sind kaum anders als von diesem Gesichtspunkte
aus zu verstehen. Er trifft mit seinen Urteilen fast niemals wirklich den Gegner. Er
legt sich das, was er angreifen will, erst in der merkwdirdigsten Art zurecht und
kampft dann gegen ein Wahnbild, das der Wirklichkeit recht ferne steht. Man
begreift dies erst, wenn man erwagt, dal3 er im Grunde nie gegen einen auf3eren
Feind, sondern gegen sich selbst kdampft. Und er kampft am heftigsten, wenn er zu
einer anderen Zeit selbst auf dem Standpunkt gestanden hat, den er als
gegnerischen ansieht, oder wenn dieser Standpunkt wenigstens eine bestimmende
Rolle in seinem Seelenleben spielt. Sein Feldzug gegen Wagner ist nur ein Feldzug
gegen sich selbst. Er hat sich in einer Zeit, in der er zwischen sich widerstreitenden
Ideenkreisen hin- und hergeworfen wurde, halb unwillkdrlich an Wagner
angeschlossen. Er wurde mit ihm persdnlich befreundet. Wagner wuchs in seinen
Augen ins Unermefiliche. Er nennt ihn seinen «Jupiter», bei dem er von Zeit zu
Zeit aufatmet: «Ein fruchtbares, reiches, erschitterndes Leben, ganz abweichend
und unerhort unter mittleren Sterblichen! Dafir steht er auch da, festgewurzelt
durch eigene Kraft, mit seinem Blick immer driber hinweg Uber alles Ephemere,
und unzeitgema? im schonsten Sinne» (E. Forster-Nietzsche, «Das Leben
Friedrich Nietzsches», II, I, S. 16.) Nietzsche bildete nunmehr in sich eine
Philosophie aus, von der er sich sagen konnte, dal3 sie sich vollstéandig mit Wagners
Kunstrichtung und Lebensauffassung deckt. Er identifiziert sich vollstandig mit
Wagner. Er betrachtet ihn als den ersten grof3en Erneuerer der tragischen Kultur,
die einst im alten Griechenland einen bedeutsamen Anfang erlebt hat, die aber
durch die kltgelnde V erstandesweisheit Sokrates' und durch die Einseitigkeit Platos
zurtckgedrangt worden sein soll und nur noch einmal im Zeitalter der Renaissance
eine Wiederbelebung von kurzer Dauer erfahren hatte. Was er als Wagners Mission
erkannt zu haben glaubt, macht Nietzsche zum Inhalt seines eigenen Wirkens. Nun
kann man aber in seinen «Nachgelassenen Schriften» sehen, wie er unter dem
Einfluld Wagners sein zweites Ich vollkommen zurlickdréangt. Innerhalb dieser
Schriften finden sich Ausfiihrungen aus der Zeit vor und wahrend seiner Wagner-
Begeisterung, die in der ganz entgegengesetzten Richtung des Empfindens und
Denkens sich bewegen. Dennoch formt er sich von Wagner ein Idealbild, das nicht
in Wirklichkeit, sondern nur in seiner Phantasie lebt. Und in diesem Idealbild geht
sein Ich vollstandig auf. Spéter treten in diesem Ich die Vorstellungskreise auf, die
den Gegensatz zur Wagnerschen Anschauungsweise bilden.



Er wird nun im wahren Sinne des Wortes der heftigste Gegner seiner eigenen
Gedankenwelt. Denn er bekampft nicht den Wagner der Wirklichkeit; er bekampft
das Bild, das er sich friiher von Wagner gemacht hat. Seine Leidenschaftlichkeit,
seine Ungerechtigkeit ist nur verstandlich, wenn man sieht, wie er deshalb so heftig
wird, weil er etwas bekampft, das ihn selbst seiner Meinung nach ruiniert hat, das
ihn von seinem eigentlichen Wege abgebracht hat. Hétte er wie ein anderer
Zeitgenosse Wagners diesem objektiv gegenlibergestanden, so wére er vielleicht
auch spéter dessen Gegner geworden. Aber er ware der ganzen Angelegenheit
ruhiger, kihler abwagend gegeniber gestanden. Es kommt ihm auch zum
Bewultsein, dal? er nicht von Wagner loskommen will, sondern nur von seinem
eigenen «Ich», wie es sich in einer bestimmten Zeit ausgebildet hat. Er sagt:
«Wagner den Ricken zu kehren, war flr mich ein Schicksal; irgend etwas nachher
wieder gern zu haben, ein Sieg. Niemand war vielleicht gefdhrlicher mit der
Wagnerei verwachsen, niemand hat sich harter gegen sie gewehrt, niemand sich
mehr gefreut, von ihr los zu sein. Eine lange Geschichte! — Will man ein Wort
dafir? — Wenn ich Moralist ware, wer weil3, wie ich’s nennen wurde! Vielleicht
Selbsttiberwindung. — Was verlangt ein Philosoph am ersten und letzten von sich?
Seine Zeit in sich zu Uberwinden, «zeitlos» zu werden. Womit also hat er seinen
hértesten Straul® zu bestehn? Mit dem, worin gerade er das Kind seiner Zeit ist.
Wohlan! Ich bin so gut wie Wagner das Kind dieser Zeit, will sagen ein décadent:
nur dal3 ich das begriff, nur daf3 ich mich dagegen wehrte. Der Philosoph in mir
wehrte sich dagegen.» (Werke, Band V1)

Noch klarer spricht er in folgenden Worten aus, wie er die Zweiteilung seines Ich
und den unvermittelten Gegensatz der Gedankenwelten in seinem Bewuldtsein
empfand: «Wer seine Zeit angreift, kann nur sich angreifen: was kann er denn
sehen, wenn nicht sich? So kann man im andern auch nur sich verherrlichen.
Selbstvernichtung, Selbstvergétterung, Selbstverachtung — das ist unser Richten,
Lieben, Hassen.» (Werke, Band X1, S. 92.)

Im Herbst 1888 kann sich Nietzsche mit dem Inhalt seiner Schrift «Richard
Wagner in Bayreuth» gar nicht mehr anders abfinden, als dal3 er sich zurechtlegt: er
habe gar nicht Wagner gemeint, sondern sich selbst. «Ein Psychologe diirfte noch
hinzufiigen, dal3, was ich in jungen Jahren bei Wagnerischer Musik gehort habe,
nichts Uberhaupt mit Wagner zu tun hat; daf3, wenn ich die dionysische Musik
beschrieb, ich das beschrieb, was ich gehort hatte, — dal? ich instinktiv alles in den
neuen Geist Ubersetzen und transfigurieren mufite, den ich in mir trug.



Der Beweis dafur, so stark als nur ein Beweis sein kann, ist meine Schrift
<Wagner in Bayreuth>: an allen psychologisch entscheidenden Stellen ist nur von
mir die Rede, — man darf riicksichtslos meinen Namen oder das Wort <Zarathustra»
hinstellen, wo der Text das Wort Wagner gibt. Das ganze Bild des
dithyrambischen Kuinstlers ist das Bild des préexistenten Dichters des
«Zarathustra», mit abgrundlicher Tiefe hingezeichnet und ohne einen Augenblick
die Wagnersche Realitét auch nur zu berthren. Wagner selbst hatte einen Begriff
davon; er erkannte sich in der Schrift nicht wieder.» (E. Forster-Nietzsche, «Das
Leben Friedrich Nietzsches», I1, 1, S. 259.)

Nietzsche kampft fast immer, wo er kdmpft, gegen sich selbst. Als er in der ersten
Zeit seines schriftstellerischen Wirkens heftig gegen die Philologie zu Felde zog:
dawar es der Philologe in ihm, den er bekampfte, dieser ausgezeichnete Philologe,
der vor der Ablegung des Doktorexamens bereits zum Universitétsprofessor
ernannt worden war. Als er, von 1876 ab, mit seinem Kampf gegen die Ideale
begann, da hatte er seinen eigenen Idealismus im Auge. Und als er am Ende seiner
Schriftstellerlaufbahn seinen beispiellos heftigen «Antichrist» schrieb, da war es
wieder nichts anderes als das heimliche Christliche in ihm selber, wodurch er
herausgefordert wurde. Er hatte keinen besonderen Kampf in sich selbst fuhren
mussen, um vom Christentum loszukommen. Aber er ist auch nur mit der Vernunft,
mit der einen Seite seines Wesens losgekommen; mit seinem Herzen, mit seiner
Gefthlswelt, in seiner praktischen Lebensfihrung blieb er den christlichen
Vorstellungen treu. Er trat als leidenschaftlichster Gegner einer Seite seines
eigenen Wesens auf. «Man mul} das Verhangnis aus der Nahe gesehen haben, noch
besser, man mul3 es an sich erlebt, man muf3 an ihm fast zugrunde gegangen sein,
um hier keinen Spald mehr zu verstehen, die Freigeisterei unserer Herren
Naturforscher und Physiologen ist in meinen Augen ein Spaf3 — ihnen fehlt die
L eidenschaft in diesen Dingen, das Leiden an ihnen.» Wie Nietzsche den Zwiespalt
in seinem Innern fuhlte, und wie er sich ohnméachtig wuldte, die verschiedenen
Méchte seines Innern in einer Einheit des Bewul3tseins auszugleichen, das zeigt der
Schiufd eines Gedichtes aus dem Sommer 1888, also aus der Zeit kurz vor der
Katastrophe:



«Jetzt —
zwischen zwel Nichtse
eingekrimmt,
ein Fragezeichen,
ein mides Rétsel —
ein Rétsel fur Raubvogel...

— sie werden dich schon <l 6sen,
sie hungern schon nach deiner <L 6sung,
sie flattern schon um dich, ihr Rétsel,
um dich, Gehenkter! ...

Oh Zarathustral
Selbstkenner!
Selbsthenker.»

(Werke, Band VIII, S. 369)

Diese Unsicherheit tber sich selbst driickt sich bei Nietzsche auch darin aus, dal3 er
am Ende seiner Laufbahn geradezu seine ganze Entwickelung umdeutet. Seine
Weltanschauung hat eine ihrer Quellen im griechischen Altertume. Man kann
uberall in seinen Schriften nachweisen, einen wie grof3en Einflul? die Griechen auf
ihn gehabt haben. Er wird nicht mide, die H6he der griechischen Kultur
fortwahrend zu betonen. 1875 schreibt er: «Die Griechen als das einzig geniale
Volk der Weltgeschichte; auch als Lernende sind sie dies, sie verstehn dies am
besten und wissen nicht blof3 zu schmiicken und zu putzen mit dem Entlehnten: wie
es die Romer tun. — Das Genie macht alle Halbbegabten tributpflichtig: so
schickten Perser selbst ihre Gesandtschaften an die griechischen Orakel. — Wie
stechen die Romer durch ihren trocknen Ernst gegen die genialen Griechen ab!»
(Werke, Band X, S. 352.) Und welch schone Worte fand er 1873 fir die ersten
griechischen Philosophen: «Jedes Volk wird beschamt, wenn man auf eine so
wunderbar idealisierte  Philosophengesellschaft hinweist, wie die der
altgriechischen Meister Thales, Anaximander, Heraklit, Parmenides, Anaxagoras,
Empedokles, Demokrit und Sokrates. Alle jene Manner sind ganz aus einem Stein
gehauen. Zwischen ihrem Denken und ihrem Charakter herrscht strenge
Notwendigkeit... So bilden sie zusammen das, was Schopenhauer im Gegensatz zu
der Gelehrten-Republik eine Genialen-Republik genannt hat: ein Riese ruft dem
anderen durch die 0den Zwischenrdume der Zeiten zu, und ungestort durch
mutwilliges, larmendes Gezwerge, welches unter ihnen wegkriecht, setzt sich das
hohe Geistergesprach fort... Gleich das erste Erlebnis der Philosophie auf
griechischem Boden, die Sanktion der sieben Weisen, ist eine deutliche und
unvergefdliche Linie am Bilde des Hellenischen. Andere Vdlker haben Heilige, die
Griechen haben Weise ...



Das Urteil jener Philosophen Uber das Leben und das Dasein tberhaupt besagt so
sehr viel mehr als ein modernes Urteil, weil sie das Leben in einer Uppigen
Vollendung vor sich hatten, und weil bei ihnen nicht wie bei uns das Gefiihl des
Denkers sich verwirrt in dem Zwiespalt des Wunsches nach Freiheit, Schonheit,
Grole des Lebens und des Triebes nach Wahrheit, die nur fragt: was ist das Leben
Uberhaupt wert? (Werke, Band X, S. 7 ff..) Immer stand Nietzsche dieser
griechische Weise als ein Ideal vor Augen; er suchte ihm mit der einen Seite seines
Wesens gleichzukommen; mit der andern aber verleugnet er ihn. In der «Goétzen-
Dammerung» (1888) (Werke, Band VIII, S.167) lesen wir nach der Schilderung
dessen, was er den Romern verdanken will: «Den Griechen verdanke ich durchaus
keine verwandt starken Eindriicke; und, um es geradezu herauszusagen, sie konnen
uns nicht sein, was die Romer sind. Man lernt nicht von den Griechen —ihre Art ist
zu fremd, sie ist auch zu flUssig, um imperativisch, um <klassisch> zu wirken. Wer
hétte je an einem Griechen schreiben gelernt! Wer hétte es je ohne die Romer
gelernt! ... Die prachtvoll geschmeidige Leiblichkeit, der verwegene Realismus und
Immoralismus, der dem Hellenen eignet, ist eine Not, nicht eine <Natur> gewesen.
Er folgte erst, er war nicht von Anfang an da. Und mit Festen und Kinsten wollte
man auch nichts anderes, als sich obenauf fuhlen, sich obenauf zeigen: es sind
Mittel, sich selber zu verherrlichen, unter Umstanden vor sich Furcht zu machen...
Die Griechen auf deutsche Manier nach ihren Philosophen beurteilen, etwa die
Biedermannerei der sokratischen Schulen zu Aufschliissen dartiber benitzen, was
im Grunde hellenisch sei.... Die Philosophen sind ja die décadents des
Griechentums ...»

Man wird Uber manche Ausfihrungen Nietzsches erst volle Klarheit gewinnen,
wenn man die Tatsache, dald seine philosophischen Gedanken auf
Selbstbeobachtung beruhen, zusammenhalt mit der andern, dal3 dieses Selbst kein
in sich harmonisches, sondern ein in sich zersplittertes war. Diese Zersplitterung
brachte er auch in seine Welterklarung. Im Hinblicke auf sich konnte er sagen:
«Missen wir es uns nicht eingestehn, wir Kinstler, dal3 es eine unheimliche
Verschiedenheit in uns gibt, dal3 unser Geschmack und andrerseits unsre
schopferische Kraft auf eine wunderliche Weise fur sich stehn, fir sich stehn
bleiben und ein Wachstum fir sich haben, — ich will sagen, ganz verschiedene
Grade und Tempi von alt, jung, reif, mirbe, faul? So dal3 zum Beispiel ein Musiker
zeitlebens Dinge schaffen konnte, die dem, was sein verwohntes Zuhorer-Ohr,
Zuhorer-Herz schétzt, schmeckt, vorzieht, widersprechen: — er brauchte noch nicht
einmal um diesen Widerspruch zu wissen!» (Werke, Band V, S. 323.) Dies ist eine
Erklarung der Kunstlernatur nach Nietzsches eigener Wesenheit gebildet. Ein
ahnliches begegnet uns bei ihm in allen seinen Schriften.



Es ist kein Zweifel, da3 man in manchen Fallen zu weit geht, wenn man
Erscheinungen des Seelenlebens mit pathologischen Begriffen in Zusammenhang
bringt; bel einer Persdnlichkeit wie Nietzsche zeigt sich, dal3 die Weltanschauung
nur durch einen solchen Zusammenhang volle Erkléarung findet. So nitzlich es in
mancher Beziehung sein mag, an dem Satz Diltheys («Dichterische
Einbildungskraft und Wahnsinn», Leipzig 1886) festzuhalten: «Das Genie ist keine
pathologische Erscheinung, sondern der gesunde, der vollkommene Mensch», so
verfehlt wére es, sich jede solche Betrachtung, wie sie hier Uber Nietzsche geliefert
worden ist, durch ein derartiges Dogma abzuschneiden.



Die Per sonlichkeit Friedrich Nietzsches
Eine Gedachtnisrede

Seltsam, innerhalb der Schwarmerei fur Nietzsche in unseren Tagen, muf3 jemand
erscheinen, der mit seinen Gefihlen nicht weniger als viele andere zu der
eigenartigen Personlichkeit hingezogen wird und der sich dennoch den tiefen
Widerspruch unabléssig vor Augen halten muf3, welcher besteht zwischen der Art
dieses Geistes und den Ideen und Empfindungen derer, die sich wie Bekenner
seiner Weltanschauung gebarden. Ein solch abseits Stehender muf3 vor alen
Dingen des Gegensatzes gedenken in dem Verhdtnis der Zeitgenossen zu
Nietzsche vor einem Jahrzehnt, als die Nacht des Wahnsinns tber den «Kampfer
gegen seine Zeit» hereinbrach, und demjenigen, das bestand, als ihn am 25. August
1900 der Tod von uns nahm. Scheint doch das vdllige Gegenteil bel dem
eingetreten zu sein, was Nietzsche Uber seine Wirkung bel den Zeitgenossen in den
letzten Tagen seines Schaffens vorausgesagt hat. Der erste Teil des Buches, durch
das er die Werte von Jahrtausenden umzupragen gedachte, sein «Antichrist», lag
bei seiner Erkrankung fertig vor. Er hebt mit den Worten an: « Dies Buch gehort
den Wenigsten. Vielleicht lebt selbst noch keiner von ihnen. Es mdgen die sein,
welche meinen Zarathustra verstehn: wie durfte ich mich mit denen verwechseln,
fur welche heute schon Ohren wachsen? — Erst das Ubermorgen gehért mir. Einige
werden posthum geboren.» Es war, als ob bei seinem Tode das «Ubermorgens»
schon da gewesen ware. Man muB in dieses scheinbare «Ubermorgen» die
Zarathustra-Worte hineinrufen: «lhr sagt, ihr glaubt an Zarathustra? Aber was liegt
an Zarathustra? I hr seid meine Glaubigen: aber was liegt an allen Glaubigen! — — —
Nun heil3e ich euch, mich verlieren und euch finden; und erst, wenn ihr mich alle
verleugnet habt, will ich euch wiederkehren.» Ob Nietzsche, wenn er heute in
frischem Schaffen noch lebte, mit gréf3erem Wohlgefallen auf digenigen blicken
wurde, die ihn zweifelnd verehren, oder auf andere — wer dirfte wagen, das zu
entscheiden. Aber erlaubt mu3 es sein, gerade heute Uber die Kopfe seiner
gegenwartigen Verehrer hinweg auf die Zeit zu blicken, in der er sich einsam und
unverstanden fuhlte inmitten des ihn umgebenden Geisteslebens und in der einige
lebten, die es als eine Blasphemie empfunden hétten, sich seine «Glaubigen» zu
nennen, weil er ihnen als ein Geist erschienen ist, dem man nicht aufdringlich mit
einem «Ja» oder «Nein» begegnet, sondern wie ein Erdbeben im Reiche des
Geistes, das aufriittelt zu Fragen, fur welche vorzeitige Antworten nur unreifen
Frichten gleichen konnten. Viel erschitternder, als die Nachricht von seinem Tode
jetzt, trafen vor etwas mehr als zehn Jahren die «Ohren», die den damaligen
Nietzsche-Verehrern «gewachsen» waren, zwei Nachrichten, die sich in nicht allzu
grol3er zeitlicher Entfernung folgten. Die eine betraf einen Zyklus von
Vorlesungen, den Georg Brandes Uber die Weltanschauung Nietzsches an der
Universitét in Kopenhagen im Jahre 1888 gehalten hat.



Nietzsche empfand diese Anerkennung als eine solche, wie sie von den «Einigen»
ausgehen muf3te, die «posthum geboren» werden. Er empfand sich aus seiner
Einsamkeit in einer Art gerissen, die seinem Geiste entsprach. Er wollte nicht
gewertet: er wollte «beschrieben», charakterisiert sein. Und bald auf diese
Nachricht folgte die andere, dal3 der also seiner Einsamkeit entrissene Geist dem
furchtbaren Schicksal geistiger Umnachtung verfallen sai.

Und wahrend er selbst nicht mehr mitwirken konnte, hatten die Zeitgenossen
Mul3e, die Umrisse seines Bildes zu scharfen. Durch die Betrachtung seiner
Personlichkeit konnte sich ihnen das Zeitbild immer mehr auspragen, von dem sein
Geist wie eine Bocklinsche Gestalt sich abhebt. Es durften die Ideenwelten in
seiner Seele beleuchtet werden mit dem Lichte, das die Geistes-Sterne von der
zweiten Jahrhundert-Hélfte auf sie warfen. Da trat mit volliger Klarheit hervor,
worinnen er eigentlich grof3 ist. Es trat aber auch hervor, warum er so einsam
wandeln muféte. Seine Wesensanlage fuhrte ihn Gber Hohen des Geisteslebens. Er
schritt dahin wie einer, den nur das Wesentliche der Menschheitsentwickelung
etwas angeht. Aber dieses Wesentliche berihrte ihn so, wie andere Menschen nur
die intimsten Angelegenheiten ihrer Seele. Wie auf den GemUtern anderer nur ganz
personliche Erlebnisse lasten, so unmittelbar, so einschneidend zogen durch seine
Seele die grofRen Kulturfragen, die gewaltigen Erkenntnis-Bedirfnisse seines
Zeitalters. Was viele seiner Zeitgenossen mit dem Kopfe allein durchlebten, das
wurde ihm eine persdnliche Herzenssache.

Die griechische Kultur, die Weltanschauung Schopenhauers, das Musikdrama
Wagners, die Erkenntnisse der neueren Naturwissenschaften losten bei ihm
Geflihle aus, so personlich, so tief wie bei anderen die Erlebnisse einer starken
Liebesleidenschaft. Was das ganze Zeitalter an Hoffnungen und Zweifeln, an
Versuchungen und Erkenntnisfreuden durchlebte, das durchlebte Nietzsche in
einsamer HOhe auf seine besondere Art. Er fand keine neuen Ideen: aber er litt und
freute sich an den Ideen seiner Zeit in einer Weise, die unterschieden war von der
seiner Zeitgenossen. Ihnen war es auferlegt, die Ideen zu gebéren: vor ihm erstand
die schwere Frage: wie lafdt sich mit diesen | deen leben?

Sein Bildungsgang hatte Nietzsche zum Philologen gemacht. Er hatte sich in die
grol3e Welt der griechischen Geisteskultur so vertieft, dal3 sein Lehrer Ritschl ihn
der Universitdt Basel, die den jungen Gelehrten berief, bevor er Doktor geworden
war, mit den Worten empfehlen durfte: Friedrich Nietzsche kann alles, was er will.
— Er leistete wohl im Sinne der Anforderungen, die man an Philologen stellt, das
Vorzuglichste. Aber sein Verhaltnis zur griechischen Kultur war nicht nur das eines
Philologen.



Er lebte nicht blo3 mit dem Geiste im alten Hellas; er ging mit seinem Herzen
vollig in griechischem Denken und Fihlen auf die griechischen Kulturtrager
blieben nicht die Gegenstande seines Studiums,; sie wurden seine personlichen
Freunde. In der ersten Zeit seiner Basler Lehrtétigkeit arbeitete er eine Schrift Gber
die Philosophen des tragischen Zeitalters vor Sokrates aus. Sie ist aus seinem
Nachlasse vertffentlicht worden. Er schreibt nicht wie ein Gelehrter Uber Thales,
Heraklit und Parmenides; er unterredet sich mit diesen Gestalten der Vorzeit wie
mit Personlichkeiten, denen sein Herz intim zugetan ist. Die Leidenschaft, die er
fur sie empfindet, 1&3t ihn zum Fremdling werden in der abendlandischen Kultur,
die, nach seiner Empfindung, seit Sokrates andere Wege eingeschlagen hat als in
jenen alten Zeiten. Sokrates wird Nietzsches Feind, weil er die grol3e tragische
Grundstimmung seiner Vorganger abgestumpft hat. Der lehrhafte Geist des
Sokrates strebte nach dem Begreifen der Wirklichkeit. Er wollte die Versthnung
mit dem Leben durch die Tugend. Nichts aber kann, im Sinne Nietzsches, den
Menschen mehr herabziehen als die Hinnahme des Lebens, wie es ist. Das Leben
kann nicht mit sich selbst versbhnen. Der Mensch kann dies Leben nur ertragen,
wenn er Uber dasselbe hinausschafft. Das haben die Griechen vor Sokrates
begriffen. lhre Grundstimmung glaubte Nietzsche ausgedriickt zu finden in den
Worten, die nach der Sage der weise Silen, der Begleiter des Dionysus, auf die
Frage zur Antwort gab, was fir die Menschen das Beste sel. «Elendes
Eintagsgeschlecht, des Zufalls Kinder und der M iihsal, was zwingst du mich, dir zu
sagen, was nicht zu horen fir dich das Erspriefdlichste ist? Das allerbeste ist fur
dich ganzlich unerreichbar: nicht geboren zu sein, nicht zu sein, nichts zu sein. Das
zweitbeste aber ist fur dich — bald zu sterben.» Einen Trost gegentiber dem Leben
suchte die alte griechische Kunst und Weisheit. Nicht dieser Lebensgemeinschaft
wollten die Dionysusdiener angehtren, sondern einer hdheren. Das drtickte sich fir
Nietzsche in ihrem Kultus aus. «Singend und tanzend &uf3ert sich der Mensch als
Mitglied einer hoheren Gemeinsamkeit: Er hat das Gehen und Sprechen verlernt
und ist auf dem Wege, tanzend in die Lifte emporzufliegen.» Zwel Wege hat der
Mensch, die ihn Uber das Dasein hinwegfihren: er kann in seliger Verzauberung,
wie in einem Rauschzustand, das Dasein vergessen, und «singend und tanzend»
sich mit der Allseele eins flihlen; oder er kann an einem Idealbild der Wirklichkeit,
wie an einem Traum, der leicht Gber das Dasein hinweghuscht, seine Befriedigung
suchen. Als dionysischen und apollinischen Stimmungszustand charakterisiert
Nietzsche diese beiden Wege. Die neuere Kultur hat aber, seit Sokrates, die
Versbhnung mit dem Dasein gesucht, und dadurch den Menschenwert erniedrigt.
Kein Wunder, dal3 Nietzsche sich mit solchen Geflihlen einsam in dieser neueren
Kultur fahlte.



Zwei Personlichkeiten schienen ihn aus dieser Einsamkeit zu reil3en.
Schopenhauers Anschauung von dem Unwert des Daseins und Richard Wagner
begegneten ihm auf seinem Lebenswege. Wie er sich zu beiden stellte, beleuchtet
hell das Wesen seines Geistes. Zu Schopenhauer empfand er eine Hingebung, wie
sie inniger nicht zu denken ist. Und doch blieb ihm dessen Lehre fast
bedeutungslos. Der Frankfurter Weise hat unzéhlige Anhanger gehabt, die glaubig
hinnahmen, was er gesagt hat. Nietzsche gehdrte unter diese Glaubigen wohl nie. In
derselben Zeit, in der er seinen Hymnus «Schopenhauer als Erzieher» in die Welt
hinaussandte, schrieb er sich insgeheim seine schweren Bedenken gegen des
Philosophen Ansichten auf. Nicht wie zu einem Lehrer blickte er zu ihm auf; er
liebte ihn wie einen Vater. Er empfand das Heroische seiner Gedanken auch da, wo
er ihnen nicht zustimmte. Sein Verhaltnis zu Schopenhauer war zu intim, um den
auReren Glauben an ihn, das Bekenntnis zu ihm nétig zu haben. Er liebte seinen
«Erzieher» so, dal? er die eigenen Gedanken ihm beilegte, um sie bei einem anderen
verehren zu konnen. Er wollte nicht in Gedanken mit einer Personlichkeit
Ubereinstimmen; er wollte in Freundschaft mit einem andern leben. — Dieser Wille
zog ihn auch zu Richard Wagner. Was waren doch alle die Gestalten des
vorsokratischen Griechentums, mit denen er hatte in Freundschaft leben wollen? Es
waren doch nur Schatten aus einer fernen Vergangenheit. Und Nietzsche strebte
nach Leben, nach der unmittelbaren Freundschaft tragischer Menschen. Tot und
abstrakt blieb ihm die griechische Kultur bel allem Leben, das ihr seine Phantasie
einzuhauchen versuchte. Eine Sehnsucht blieben ihm die griechischen
Geistesheroen, eine Erfullung war ihm Richard Wagner, der ihm in seiner
Personlichkeit, in seiner Kunst, in seiner Weltanschauung die alte Griechenwelt
wieder zu erwecken schien. Nietzsche verlebte die herrlichsten Tage, wenn er von
Basel aus das Wagnersche Ehepaar auf dessen Triebschener Landgut aufsuchen
durfte. Was der Philologe im Geiste gesucht hatte, griechische Luft zum Atmen,
hier glaubte er sie in Wirklichkeit zu finden. Er konnte ein personliches Verhdltnis
finden zu einer Welt, die er vordem in der Vorstellung gesucht hatte. Er konnte
intim erleben, was er sich sonst nur in Gedanken hétte vorzaubern kénnen. Wie
seine Heimat empfand er das Triebschener Idyll. Wie bezeichnend sind die Worte,
mit denen er dieses sein Empfinden in bezug auf Wagner umschreibt: «Ein
fruchtbares, reiches, erschitterndes Leben, ganz abweichend und unerhort unter
mittleren Sterblichen! Dafir steht er auch da, festgewurzelt durch eigne Kraft, mit
seinem Blick driber hinweg Uber alles Ephemere, und unzeitgemald im schonsten
Sinne.»



In Richard Wagners Personlichkeit glaubte Nietzsche die hoheren Welten zu haben,
die ihm das Leben so ertraglich machen konnten, wie er sich das im Sinne der alten
griechischen Weltanschauung dachte. Hat er aber damit nicht gerade in seinem
Sinne den grofdten Irrtum begangen? Er hatte ja im Leben gesucht, was seinen
Voraussetzungen nach das Leben nie bieten konnte. Uber das Leben wollte er
hinaus; und er stiirzte sich mit aller Kraft in das Leben, das Wagner lebte. Es ist
deshalb begreiflich, daf3 sein grofites Erlebnis zugleich seine bitterste Enttauschung
werden mufdte. Um in Wagner finden zu kénnen, was er suchte, mufite er sich die
wirkliche Personlichkeit Wagners erst zum Idealbild vergrof3ern. Was Wagner nie
hat sein konnen, das hat Nietzsche aus ihm gemacht. Er hat nicht den wirklichen
Wagner gesehen und verehrt, er hat sein die Wirklichkeit weit Uberragendes Bild
verehrt. Als dann Wagner erreicht hatte, was er erstrebte, as er an seinem Ziele
angekommen war: da empfand Nietzsche die Disharmonie zwischen seinem und
dem wirklichen Wagner. Und er fiel von Wagner ab. Psychologisch richtig deutet
aber nur der diesen Abfall, der sagt: Nietzsche ist nicht von dem wirklichen
Wagner abgefallen, denn er war ja niemals dessen Anhanger; er wurde sich nur klar
Uber seine Tauschung. Was er in Wagner gesucht hatte, das konnte er in ihm
nimmermehr finden; das hatte mit Wagner nichts zu tun, das mufdte als eine hdhere
Welt von aller Wirklichkeit losgelost werden. Nietzsche hat dann spéter die
Notwendigkeit seines scheinbaren Abfalles von Wagner selbst gekennzeichnet. Er
spricht aus, dal3, was er «in jungen Jahren bei Wagnerscher Musik gehdrt habe,
nichts Uberhaupt mit Wagner zu tun» habe. « Dal3 wenn ich die dionysische Musik
beschrieb, ich das beschrieb, was ich gehdrt hatte, dal ich instinktiv alles in den
neuen Geist Ubersetzen und transfigurieren muidte, den ich in mir trug. Der Beweis
dafir, so stark als nur ein Bewels sein kann, ist meine Schrift <Wagner in
Bayreuths: an allen psychologisch entscheidenden Stellen ist nur von mir die Rede,
man darf ricksichtslos meinen Namen, oder das Wort «Zarathustra> hinstellen, wo
der Text das Wort Wagner gibt. Das ganze Bild des dithyrambischen Kinstlers ist
das Bild des préexistenten Dichters des <Zarathustra» mit abgrindlicher Tiefe
hingezeichnet, und ohne einen Augenblick die Wagnersche Realitat auch nur zu
berihren. Wagner selbst hatte einen Begriff davon; er erkannte sich in der Schrift
nicht wieder.»

Im «Zarathustra» zeichnete Nietzsche die Welt, die er bei Wagner vergebens
gesucht hatte, losgelost von aller Wirklichkeit. In ein anderes Verhaltnis setzte er
sein «Zarathustra-1deal» zur Wirklichkeit als seine friheren Ideale. Er hatte ja mit
der unmittelbaren Abkehr von dem Dasein schlechte Erfahrungen gemacht. Dal3 er
diesem Dasein doch unrecht getan haben muisse und dal3 es sich deshalb so bitter an
ihm geracht habe, diese Vorstellung gewann in ihm immer mehr die Oberhand.



Die Enttéauschung, die ihm sein ldealismus bereitet hatte, trieb ihn in eine
feindliche Stimmung gegenlber allem Idealismus hinein. Seine Werke in der Zeit
nach seinem Abfall von Wagner werden zu Anklagen gegen die Ideale. «Ein Irrtum
nach dem andern wird gelassen aufs Eis gelegt, das Ideal wird nicht widerlegt — es
erfriert.» So spricht er sich 1888 Uber das Ziel seines 1878 erschienenen Werkes
«Menschliches, Allzumenschliches» aus. Nietzsche sucht zundchst Zuflucht bei der
Wirklichkeit. Er vertieft sich in die neuere Naturwissenschaft, um durch sie eine
echte Fuhrerin in die Wirklichkeit zu gewinnen. Alle jenseitigen Welten, die den
Menschen von dieser Wirklichkeit abfuhren, werden ihm nunmehr zu
verabscheuungswirdigen Hinterwelten, erzeugt aus der Phantastik schwacher
Menschen, die nicht Kraft genug haben, ihre Befriedigung aus dem unmittelbaren
frischen Dasein zu holen. Die Naturwissenschaft hat den Menschen an das Ende
einer rein natUrlichen Entwickelung gestellt. Alles, was unter ihm ist, hat dadurch,
dald es den Menschen aus sich erzeugte, einen hdheren Sinn bekommen. Der
Mensch soll nun nicht diesen seinen Sinn verleugnen und sich zum Abbild eines
Jenseitigen machen wollen. Er soll begreifen, dal3 er nicht der Sinn einer
uberirdischen Macht, sondern der «Sinn der Erde» ist. Was er Uber das erstreben
will, was da ist, soll er nicht in Feindschaft gegen das Daseiende erstreben. In der
Wirklichkeit selbst sucht Nietzsche auch die Keime zu dem Hoheren, das die
Wirklichkeit ertraglich machen soll. Nicht einem géttlichen Wesen nachstreben sol
der Mensch; aus seiner Wirklichkeit heraus soll er sich eine hohere Daseinsweise
gebaren. Diese Wirklichkeit selbst trégt dber sich hinaus; das Menschentum
vermag zum Ubermenschentum zu werden. Entwickelung ist immer gewesen.
Entwickelung soll auch der Mensch treiben. Die Gesetze der Entwickelung sind
groler, umfassender als alles, was sich schon entwickelt hat. Man muf3 nicht allein
hinschauen auf das, was da ist; man muf3 auf die Urkrafte zurtickgehen, welche das
Wirkliche erzeugt haben. Eine alte Weltanschauung hat geforscht, wie «Gut und
Bdse» in die Welt gekommen sind. Sie glaubte, hinter das Dasein zurlickgehen zu
mussen, um «im Ewigen» die Grinde fur «Gut und Bose» zu entdecken. Aber mit
dem «Ewigen», mit dem «Jenseitigen» muféte Nietzsche auch die «ewige» Geltung
von «Gut und Bose» von sich weisen. Der Mensch ist durch Nattrliches geworden;
und mit ihm sind «Gut und Bdse» geworden. Menschenschdpfung ist «Gut und
Bbdse». Und tiefer als das Geschaffene ist der Schopfer. Der «Mensch» steht
«enseits von Gut und Bose». Er hat das eine zum Guten, das andere zum Bosen
gemacht. Er darf sich nicht fesseln lassen durch sein bisheriges «Gut und Bose». Er
kann den Weg der Entwickelung weiter schreiten, den er bisher gegangen ist. Er ist
aus dem Wurm zum Menschen geworden; er kann vom Menschen zum
Ubermenschen werden. Er kann ein neues Gutes und Boses schaffen. Er darf die
gegenwartigen Werte «umwertens.



Aus der Arbeit an seiner «Umwertung aller Werte» ist Nietzsche durch die geistige
Umnachtung gerissen worden. Entwickelung des Wurmes zum Menschen war die
Vorstellung, die er aus der neueren Naturwissenschaft gewonnen hat. Er wurde
nicht selbst zum Forscher; er hat die Idee der Entwickelung von anderen
ubernommen. |hnen war sie Vernunftangelegenheit. |hm wurde sie
Herzensangelegenheit. Die anderen fihrten den Geisteskampf gegen alte
Vorurteile. Nietzsche fragte sich: Wie er mit der neuen Idee Ieben kdnne. Sein
Kampf spielte sich ganz in seiner Seele ab. Er brauchte die Weiterentwickelung
zum Ubermenschen, um den Menschen zu ertragen. So hatte sein sensitives Gemiit
auf einsamer Hohe fir sich die Naturerkenntnisse zu tUberwinden, die er in sich
aufgenommen hatte. In seiner letzten Schaffensepoche sucht Nietzsche aus der
Wirklichkeit selbst zu gewinnen, was er friher in der Illusion, in einem idealen
Gebiet zu erreichen glaubte. Das Leben erhdlt eine Aufgabe, die fest in dem Leben
wurzelt und doch Uber dieses Leben hinausfiihrt. Man kann in dem unmittelbaren
Dasein, im wirklichen Leben nicht stehen bleiben; auch nicht in dem von der
Naturwissenschaft durchleuchteten. Auch an diesem Leben mul3 gelitten sein. Das
blieb Nietzsches Meinung. Auch der «Ubermensch» ist ein Mittel, das Dasein zu
ertragen. Das alles weist darauf hin, daf3 Nietzsche zum «Leiden am Dasein»
geboren war. In dem Aufsuchen nach Trostgrinden bestand sein Genie. Der Kampf
um Weltanschauungen hat oft Maéartyrer erzeugt. Nietzsche hat keine neuen
Weltanschauungsideen hervorgebracht. Man wird immer mehr erkennen, dal3 sein
Genie nicht in der Produktion neuer Gedanken liegt. Er hat aber an den Gedanken
seiner Umwelt tief gelitten. Er hat fir diese Leiden die hinreil3enden Tone seines
«Zarathustra» gefunden. Er wurde zum Dichter der neuen Weltanschauung; die
Hymnen auf den «Ubermenschen» sind die personliche, die dichterische Antwort
auf die Fragen und Erkenntnisse der neueren Naturwissenschaft. Alles, was das
neunzehnte Jahrhundert an Ideen hervorgebracht hat, wére auch ohne Nietzsche da.
Er wird der Zukunft nicht ein origineller Philosoph, nicht ein Religionsstifter oder
Prophet sein; er wird ihr ein Martyrer der Erkenntnis sein, der in der Dichtung
Worte fand, um zu sagen, was e litt.



	Cover - Bildnis von Nietzsche
	Cave - Dieses ebook ist nur zum nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!
	Titelseite mit Bildnis von Nietzsche
	INHALT
	Vorrede zur ersten Auflage
	Nietzsches Werke
	I. DER  CHARAKTER
	01.
	02.
	03.
	04.
	05.
	06.
	07.
	08.
	09.

	II. DER  ÜBERMENSCH
	10.
	11.
	12.
	13.
	14.
	15.
	16.
	17.
	18.
	19.
	20.
	21.
	22.
	23.
	24.
	25.
	26.
	27.
	28.
	29.
	Anmerkungen

	III. NIETZSCHES  ENTWICKLUNGSGANG
	30.
	31.
	32.
	33.
	34.
	35.
	36.
	37.
	38.
	39.
	40.
	41.

	Die Philosophie Nietzsches als psycho-pathologisches Problem
	I.
	II.
	III.
	Anmerkung

	Friedrich Nietzsches Persönlichkeit und die Psycho-Pathologie
	I.
	II.

	Die Persönlichkeit Friedrich Nietzsches - Eine Gedächtnisrede



