


Dieses ebook ist nur zum
nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!



RUDOLF STEINER GESAMTAUSGABE 

VORTRAGE 

VORTRÀGE VOR MITGLIEDERN 

DER ANTHROPOSOPHISCHEN GESELLSCHAFT 



RUDOLF STEINER 

Der Mensch 

irn Lichte von Okkultismus, 

Theosophie und Philosophie 

Zehn Vortrage, gehalten in Kristiania (Oslo) 

vom 2. bis 12. Juni 1912 

1993 

RUDOLF STEINER VERLAG 
DORNACH l SCHWEIZ 



Nach vom Vortragenden nicht durchgesehenen Nachschriften 
herausgegeben von der Rudolf Steiner-N achlaBverwaltung 

Die Herausgabe besorgte Johann Waeger 

l. Auflage (Zyklus XXII), Berlin 1913 

2. Auflage, Berlin 1930 

3. , neu durchgesehene Auflage 
Gesamtausgabe Dornach 1956 

4. Auflage, Gesamtausgabe Dornach 1973 

5. Auflage, neu durchgesehen 
und erganzt um Notizbucheintragungen 

Gesamtausgabe Dornach 1993 

Bibliographie-Nr. 137 

Alle Rechte bei der Rudolf Steiner-NachlaBverwaltung, Dornach/Schweiz · 
© 1993 by Rudolf Steiner-N achlaBverwaltung, Dornach/Schweiz 

Printed in Germany by Greiserdruck, Rastatt 

ISBN 3-7274-1371-9 



Zu den Veroffentlichungen 
aus dem Vortragswerk von Rudolf Steiner 

Die Gesamtausgabe der Werke Rudolf Steiners (1861-1925) gliedert 
sich iri die drei groBen Abteilungen: Schriften- Vortdige- Kiinst­
lerisches Werk (siehe die Ùbersicht am SchluB cles Bandes). 

Von den in den Jahren 1900 bis 1924 sowohl offentlich wie fiir 
Mitglieder der Theosophischen, spater Anthroposophischen Gesell­
schaft zahlreichen frei gehaltenen Vortragen und Kursen batte 
Rudolf Steiner urspriinglich nicht gewollt, daB sie schriftlich festge­
halten wiirden, da sie von ihm als «miindliche, nicht zum Druck 
bestimmte Mitteilungen» gedacht waren. Nachdem aber zunehmend 
unvollstandige und fehlerhafte Horernachschriften angefertigt und 
verbreitet wurden, sah er sich veranlaBt, das Nachschreiben zu 
regeln. Mit dieser Aufgabe betraute er Marie Steiner-von Sivers. Ihr 
oblag die Bestimmung der Stenographierenden, die Verwaltung der 
Nachschriften und die fiir die Herausgabe notwendige Durchsicht 
der Texte. Da Rudolf Steiner aus Zeitmangel nur in ganz wenigen 
Fallen die Nachschriften selbst korrigieren konnte, muB gegeniiber 
alleo Vortragsveroffentlichungen sein Vorbehalt beriicksichtigt 
werden: «Es wird eben nur hingenommen werden miissen, daB 
in den von mir nicht nachgesehenen Vorlagen sich Fehlerhaftes 
findet.» 

Ùber das Verhaltnis der Mitgliedervortrage, welche zunachst 
nur als interne Manuskriptdrucke zuganglich waren, zu seinen of­
fentlichen Schriften auBert sich Rudolf Steiner in seiner Selbstbiogra­
phie «Mein Lebensgang» (35. Kapitel). Der entsprechende Wortlaut 
ist am SchluB dieses Bandes wiedergegeben. Das dort Gesagte gilt 
gleichermaBen auch fiir die Kurse zu einzelnen Fachgebieten, welche 
sich an einen begrenzten, mit den Grundlagen der Geisteswissen­
schaft vertrauten Teilnehmerkreis richteten. 

Nach dem Tode von Marie Steiner (1867-1948) wurde gemaB 
ihren Richtlinien mit der Herausgabe einer Rudolf Steiner Gesamt­
ausgabe begonnen. De:r vorliegende Band bildet einen Bestandteil 
dieser Gesamtausgabe. Soweit erforderlich, finden sich nahere An­
gaben zu den Textunterlagen am Beginn der Hinweise. 



Zum Verstandnis der Ausdriicke « Theosophie» und «theosophisch» 

in diesem Vortragszyklus 

Das W ort « Theosophie» wird von Rudolf Steiner in diesen Vortdigen 
gebraucht im Sinne seines grundlegenden Werkes «Theosophie, Ein­
fi.ihrung in i.ibersinnliche Welterkenntnis und Menschenbestimmung», 
zuerst erschienen 1904 (Gesa1ntausgabe Bibliographie-Nr. 9). 

Rudolf Steiner wirkte von 1902 bis 1913 als Generalsekretar der 
Deutschen Sektion der damaligen Theosophical Society. Zerfallser­
scheinungen in dieser Gesellschaft haben im Jahre 1913 zum AusschluB 
der Deutschen Sektion und zur Entstehung der «Anthroposophischen 
Gesellschaft» gefi.ihrt, in deren Rahmen er von nun an gearbeitet hat. 
Von Anfang an hat Rudolf Steiner die Ergebnisse seiner Geistesfor­
schung, die er «Anthroposophie» nannte, vertreten. «Niemand blieb 
im unklaren dari.iber, daB ich in der Theosophischen Gesellschaft nur 
di e Ergebnisse meines eigenen forschenden Schauens vorbringen werde.» 
(Aus «Mein Lebensgang».) 

Von einer Ersetzung des Ausdrucks «Theosophie» durch «Anthro­
posophie» wie sie in den Publikationen der Werke Rudolf Steiners in 
den ersten zwei Jahrzehnten nach der Trennung von der Theosophi­
schen Gesellschaft auf ausdri.ickliche Anweisung des Autors vorgenom­
men worden ist, wurde in dieser Ausgabe Abstand genommen; der Le­
ser muB sich jedoch bewuBt sein, daB mit «Theosophie» wie sie hier 
gemeint ist, die von Rudolf Steiner geschaffene Anthroposophie iden­
tisch ist. 

Der H erausgeber 



INHALT 

ERSTER VoRTRAG, Kristiania (Osio), 2. Juni 1912 . 11 
Die Betrachtung cles Menschen vom Gesichtspunkt des Okkultis-
mus, der Theosophie und der Philosophie. Okkultismus: die Ent­
wickelung des hellseherischen Erkennens durch Uberwindung der 
Egoismen; Bildung einer symbolischen Sprache. Theosophie bedient 
sich zur Verbreitung der okkulten Erkenntnisse der gewohnlichen 
Sprache. Religion ist Glaubens- und Gefiihlserkenntnis. Philosophie: 
an das Gehirn und an die Sinne gebundene Erkenntnis. Die okkulten 
Erkenntnisse von Reinkarnation und Karma zu verbreiten als Auf-
gabe der Theosophie. Buddha und Christus. 

ZwErTER VoRTRAG, 4. Juni 1912. 32 
Die Stufen der okkulten Schulung in den alten Mysterien: Versoh-
nung mit dem eigenen Karma; Verzicht auf Erzielung von Vorteilen 
im auBeren Leben durch okkulte Mittel; Pflege des vom egoistischen 
Willen emanzipierten Verstandes; Beschrankung des inneren See­
lenlebens auf Gedachtnis und Erinnerung und deren Wiederaus­
lOschen; innere Seelenruhe. Di e dreifache Offenbarung der geistigen 
Welt als ungeoffenbartes Licht, unaussprechliches Wort, BewuBtsein 
ohne Wissen von einem Gegenstand. Ober Widerspriiche. 

DRITTER VoRTRAG, 5. Juni 1912. 48 
Das okkulte Erlebnis des unoffenbaren Lichtes. Die philosophischen 
Ideen als Schattenbilder vorirdischer Krafte aus der Mond-, Sonnen-
und Saturnzeit. Zusammenhang des philosophischen Gehirndenkens 
mit den Jahvekraften. Als Philosoph ist man unbewuBt hellsehend. 
Die Philosophie kann nur bis zum einheitlichen Weltengrund, aber 
nicht bis zum Christus vordringen. Das okkulte Erlebnis des unaus­
sprechlichen Wortes im Zusammenhang mi t de n vorirdischen Her­
zenskraften. Die theosophischen Wahrheiten als Nachklang cles un­
aussprechlichen Wortes. Theosophie und Wissenschaft. 

VrERTER VoRTRAG, 6. Juni 1912. 66 
Charakterisierung des gewohnlichen Ich-BewuBtseins. Eingeweihte 
als Religionsstifter (Buddha, Pythagoras). Die Aufrechterhaltung 
des lch-BewuBtseins in den Religionen; seine Dberwindung in der 
Mystik. Verschiedene Arten der Mystik. Mystiker mit Herzens- und 
Gehirnerlebnissen: Jamblichos, Plotinos, Scotus Erigena, Meister 
Eckhart. Mystiker mit bloBen Herzenserlebnissen: Franz von Assisi; 
mi t bloBen Gehirnerlebnissen: H egei. Di e mystische Erlebensart der 



heiligen Theresia, der heiligen Hildegard, der Mechthild von Magde­
burg. Der Mystiker, der zum Okkultisten wird, strebt das BewuBt­
sein ohne Wissen von einem Gegenstand an. 

FuNFTER VoRTRAG, 7. Juni 1912. 86 
Mystisches Erleben und okkultes BewuBtsein. Wesen der Ich-Vor­
stellung. Die menschliche Gestalt als Ausdruck des I eh. Entsprechung 
zwischen menschlicher Form und menschlichem Wesen. Die zwei-
fache Veranderung der menschlichen Gestalt: durch Stolz und Ober­
hebung im oberen Teil, durch Begierde im unteren Teil. Die Glie­
derung der menschlichen Gestalt in zwolf Teile im Zusammenhang 
mit den zwolf Zeichen des Tierkreises. 

SECHSTER VoRTRAG, 8. Juni 1912 103 
Die nur scheinbare Einheit der auBeren Gestalt des Menschen. Die 
notwendige Gliederung in einen je siebengliedrigen oberen, mittleren 
und unteren Menschen. Zusammenhang mit dem Tierkreis. Die zwei 
Seiten des Mysterium magnum: die Einheit von auBerer Gestalt und 
Ich-Natur des Mcnschen, die in je drei Menschen zu gliedern ist; das 
Auseinanderfallen der inneren Ich-Natur indie denkende, fiihlende 
und wollende Seele nach dem Oberschreiten der Schwelle. Die Por-
mel: Drei sind eins und eins ist drei - als Ausdruck des Mysterium 
magnum. 

SrEBENTER VoRTRAG, 9. Juni 1912 . 122 
Einwirkungen des mittleren Menschen auf den oberen Menschen im 
gewohnlichen, im Traum- und im hellseherischen BewuBtsein. Zu­
sammenhang von mittlerem Menschen und Sonne, vom Kopfmen-
schen und Sternenhimmel. Das Schauen der Sonne um Mitternacht 
in den alten Mysterienschulen. Die Widerspiegelung der inneren Er­
fahrungen der Eingeweihten in den Religionen: Sonnenanbetung bei 
starkmiitigen, kriegerischen Volkern, die vorzugsweise den mittleren 
Menschen ausbilden; Sternenanbetung bei vorzugsweise zum Den-
ken veranlagten Volkern; Mondenanbetung bei Volkern, die sich 
altes Hellsehen bewahrt hatten. Der Monden- oder Jahvedienst des 
althebraischen Volkes als vergeistigter Mondendienst. 

AcHTER VoRTRAG, 10. Juni 1912. 144 
Die menschliche Gestalt als gesiindester Ausgangspunkt der okkulten 
Entwickelung, weil auf sie Luzifer und Ahriman am wenigsten Ein-
fluB genommen haben. Das Erlebnis des Nachbildes der mensch-
lichen Gestalt im Atherleib. Die Begegnung mit dem Tod und Lu-
zifer. Das Todeserlebnis. Die Verfiihrung durch Luzifer: Luzifer 
zeigt dem Menschen zuerst die Zerbrechlichkeit der menschlichen 



Gestalt, dann das, was in ihm unsterblich ist, in vierfacher Tierge­
stalt: als Lowe, Stier, Adler und wilder Drache. Die Erinnerung an 
den Ich-Gedanken un d ein lebendiges V erhaltnis zum Christus-Im­
puls bedeuten Halt und Hilfe. Die Versuchungsgeschichte in den 
Evangelien. Man kann beim Christus nicht von seiner Einweihung 
sprechen; er war von Anfang an ein Initiierter. 

NEUNTER VoRTRAG, 11. Juni 1912 . 162 
Ausgangspunkt der ersten Stufe der Initiation: die Erkenntnis cles 
dreifachen Menschen. Die Zuordnung cles oberen Menschen zum 
Mond (Jahve), cles mittleren zur Sonne, cles unteren zur Venus 
(Luzifer). Die Wirkung der Mond-, Sonnen- und Venuskrafte auf 
den dreifachen Menschen. Die Beziehungen zwischen den Sternkon­
stellationen und dem Zusammenwirken der einzelnen Glieder und 
Krafte der Menschengestalt. Das Wesen der echten Astrologie. Der 
beste Ausgangspunkt fiir die zweite Stufe der Initiation: die innere 
Bewegung des Menschen. Der Zusammenhang der sieben inneren Be­
wegungen mit den Planeten. Die Begegnung mit den sieben Plane­
tengeistern. Das Bekanntwerden mit dem iibersinnlichen Christus. 
Die verschiedenen Gestalten cles Luzifer. Das kosmische Weiterwir-
ken des Buddha. Seine neue Mission auf dem Mars. 

ZEHNTERVORTRAG,12.Juni 1912 . 183 
Hohere BewuBtseinsstufen. Erlebnisse der ersten lnitiationsstufe: 
Begegnung mit dem Tod und mit Luzifer; die Verwandlung desTo­
cles in Christus; das Verhaltnis von Christus und Luzifer in der Ver­
suchungsgeschichte der Evangelien; Moglichkeit der Beschreibung 
des alten Mondzustandes; die Versuchungsgeschichte auf dem alten 
Mond. Erlebnisse der zweiten Stufe: Moglichkeit zur Beschreibung 
des alten Sonnenzustandes; Luzifer un d Christus auf der alten 
Sonne als Briider; ihr Unterschied; die zwolf Initiatoren cles Tier­
kreises; Christus ein sich vorwarts und Luzifer ein sich riickwarts 
entwickelnder Geist. Erlebnisse der dritten Stufe: Moglichkeit zur 
Beschreibung cles alten Saturnzustandes. Die auBeren Offenbarun­
gen dieser hoheren BewuBtseinszustande im Traum- und Tiefschlaf­
bewuBtsein. Die Entwickelung der W esensglieder des Menschen sei t 
der Saturnzeit. Christus und Buddha. Okkultismus, Theosophie und 
Philosophie im Zusammenhang mit den sich wandelnden BewuBt­
seinszustanden der Menschhei t. 

Einladung zum Vortragszyklus 210 
Notizbucheintragungen Rudolf Steiners 212 
Hinweise: Zu dieser Ausgabe/Hinweise zum Text 233 
N amenregister . 23 8 
Rudolf Steiner iiber die Vortragsnachschriften 239 



ERSTER VORTRAG 

Kristiania (Osio), 2. Juni 1912 

Wir ha ben iiber mancherlei wichtige Themen der theosophischen Welt­
anschauung bei den verflossenen Vortragszyklen schon miteinander 
gesprochen. Wir haben mit dem gegenwartigen Vortragszyklus uns 
ein Thema gestellt, welches zu den allerwichtigsten, zu den allerbe­
trachtenswertesten cles theosophischen Lebens, der theosophischen 
W eltanschauung un d der theosophischen Gesinnung gehort. Wir ha ben 
uns gewissermaBen das wichtigste Objekt ausersehen, welches die 
menschliche Erkenntnis anerkanntermaBen haben kann, namlich den 
Menschen selber. Un d fiir di e theosophische Betrachtung muB dieser 
Mensch selber, man mochte sagen, ganz selbstverstandlich wiederum 
der allerhochste Gegenstand der Betrachtung sein. Man muB innerhalb 
der theosophischen W eltanschauung wieder etwas fiihlen von dem, 
was der von alter Theosophie beriihrte griechische Geist schon in das 
W ort Anthropos -- Mensch - legte. Der zu den Hohen Blickende -
so konnte man es, wenn man es richtig iibersetzen wollte, in unsere ge­
genwartige Ausdrucksweise iibersetzen. «Der-zu-den-Hohen-Blicken­
de» ist zu gleicher Zeit die Definition des Menschen, die in dem grie­
chischen Worte Anthropos zum Ausdrucke kommt, das heiBt: der in 
den Hohen d es Lebens seinen U rsprung Suchende, un d der sei ne eige­
nen Griinde nur in den Hohen des Lebens Findende, das ist der Mensch 
n a eh dem Gefiihle der griechischen W el t. 

Um den Menschen als ein solches Wesen zu erkennen, haben wir 
ja, im Grunde genommen, die Theosophie. Sie ist jene W eltbetrach­
tung, welche aufsteigen will von den Einzelheiten des sinnlichen Da­
seins, von den Einzelheiten cles werktatigen auBeren Lebens zu jenen 
Hohen der geistigen Erlebnisse, die uns so recht zeigen konnen, woher 
der Mensch kommt und wohin der Mensch eigentlich steuert. So ist 
es ohne weiteres klar, daB, wie fiir jede Weltbetrachtung im allgemei­
nen so fiir die Theosophie noch im besonderen, der Mensch das aller­
wiirdigste Objekt der Betrachtung ist. 

In diesem Vortragszyklus wollen wir den Menschen nach drei Ge-



sichtspunkten getstlg ins Auge fassen, nach den drei Gesichtspunk­
ten, unter denen er bisher von jeder tieferen Weltanschauung immer 
ins Auge gefafh worden ist, wenn auch im auBeren Leben nicht alle 
drei Gesichtspunkte in gleicher Weise zur Geltung gebracht worden 
sind. Wir wollen in dieser Reihe von Vortragen die Menschen be­
trachten von dem Gesichtspunkte cles Okkultismus, von dem Ge­
sichtspunkte der Theosophie und von dem Gesichtspunkte der Phi­
losophie. 

Es liegt nahe, daB wir uns heute zunachst verstandigen miissen 
dariiber, was unter diesen drei Gesichtspunkten eigentlich gemeint 
ist. W enn man vom Okkultismus spricht, so spricht man zunachst 
von etwas, das in weiteren Kreisen der heutigen gebildeten Welt recht 
unbekannt ist; und man muB sagen: Der Okkultismus in seiner ihm 
ureigenen Gestalt war eigentlich in der ganzen bisherigen Mensch­
heitsentwickelung im Grunde genommen fiir das auBere Leben, fiir 
das Leben des Alltags, stets etwas gewissermaBen Verborgenes. Der 
Okkultismus geht ja davon aus, daB der Mensch, um sein eigenes We­
sen zu erkennen, um sein Wesen zu erleben, bei der gewohnlichen An­
schauungsweise, bei der Anschauungsweise des gewohnlichen BewuBt­
seins nicht stehenbleiben kann, sondern zu einer ganz anderen Anschau­
ungsweise, zu einer anderen Erkenntnisart iibergehen muB. 

Man mochte, um zunachst einen V ergleich zu gebrauchen, sagen: 
Wenn wir innerhalb eines Ortes leben, so sehen wir die einzelnen Er­
lebnisse, welche die Menschen erfahren, und ein jeglicher, der in einem 
solchen Orte, wenn er einigermaBen gro.B ist, darinnen Iebt, kennt 
im Grunde genommen immer nur Einzelheiten dessen, was in dem 
Orte iiberhaupt erlebt, was in dem Orte gesehen werden kann. Schon 
auBerlich, wenn jemand einen Gesamtiiberblick haben will iiber den 
Ort, muB er sich vielleicht eine Anhohe suchen, um das, was er von 
einem einzelnen Standpunkte im Inneren nicht sehen kann, zu iiber­
schauen. W enn er einen Zusammenhang ha ben will un d einen Dber­
blick iiber das intellektuelle, das moralische und das sonstige Leben 
des Ortes, dann muB er sich geistig auf einen hoheren Standpunkt ver­
setzen als auf den der gewohnlichen Erlebnisse, die ihm der Alltag 
bringen kann. 



So muB es auch der Mensch machen, wenn er hinauskommen will 
i.iber die Erfahrungen, die Erlebnisse cles gewohnlichen BewuBtseins. 
Die geben, im Grunde genommen, immer nur einen Teil dessen, was 
das ganze Zusammensein, den ganzen Zusammenhang cles Lebens aus­
macht. Fiir die menschliche Erkenntnis heiBt das aber nichts anderes, 
als daB diese menschliche Erkenntnis selber iiber sich hinausgehen muB, 
daB sie einen Standpunkt gewinnen muB, der iiber dem gewohnlichen 
BewuBtsein, iiber der gewohnlichen Erkenntnis liegt. Selbstverstand­
lich hat das zur Folge, daB dieser gewissermaBen auBerhalb des ge­
wohnlichen Lebens liegende Standpunkt die Einzelheiten in ihren be­
sonders intensiven Farben, in ihrer besonderen Nuancierung ver­
schwinden lafh. W enn wir uns auf eine Anhohe begeben, um einen 
Ort zu iiberschauen, so sehen wir auch nur das Gesamtbild, und wir 
verzichten dann auf jene einzelnen Nuancen, welche uns das einzelne 
Erleben gibt. Auf mancherlei Einzelheiten, auf mancherlei Individuel­
les muB auch ein solcher Standort Verzicht leisten, der iiber das ge­
wohnliche. BewuBtsein hinausgeht. Aber er gibt dafi.ir gerade fi.ir die 
Erkenntnis des menschlichen Wesens, fiir die Erkenntnis der ganzen 
Art des Menschen dasjenige, worauf es ankommt, dasjenige, was in 
allen Menschen dasselbe ist, worin eigentlich der Grund der Menschen­
natur liegt und was der Mensch fi.ir sein Leben als das Allerwichtigste 
empfindet. 

Dieser Standpunkt kann nur erlangt werden dadurch, daB die 
menschliche Seele eine gewisse Entwickelung durchmacht, daB sie zu 
dem gelangt, was man gewohnlich nennen kann das hellseherische Er­
kennen. Von diesem hellseherischen Erkennen finden Sie in den ein­
schlagigen Literaturwerken gesprochen. Sie finden da, was die ein­
zelnen Seelen zu unternehmen haben, um zu solchem hellseherischen 
Erkennen zu kommen. Sie finden davon gesprochen, daB fiir den, 
der diese hellseherische Erkenntnis erreichen will, die gewohnlichen 
Erkenntnismittel, die Anschauung durch die gewohnlichen Sinne, das 
N achdenken mi t der gewohnlichen Verstandes- un d U rteilskraft nicht 
ausreichen; und Sie werden darauf hingewiesen, daB diese iiberwun­
den und ganz neue, im Keime in der Seele liegende Erkenntnismittel 
angestrebt werden miissen. 



Sie haben wohl auch aus der Literatur entnommen, da.B man drei 
Stufen unterscheiden kann, um zu dieser hellseherischen oder okkul­
ten Erkenntnis hinaufzukomn1en. Die erste Stufe ist die der imagina­
tiven Erkenntnis, die zweite die der inspirierten und die dritte die 
der intuitiven Erkenntnis. Wenn man in popularer W eise charakte­
risieren wollte, was erreicht wird durch diese Selbsterkenntnis, die 
mit den Mitteln der Imagination, der lnspiration und der lntuition 
erlangt wird, so mii.Bte man sagen: Der Mensch kommt dadurch in 
die Lage, Dinge zu schauen, die sich dem gewohnlichen Bewuihsein 
entziehen. Man braucht nur hinzuweisen auf den Gegensatz zwischen 
Wachen un d Schlafen, und man wird in popularer W eise veranschau­
lichen konnen, was fiir den Menschen durch die okkulte Erkenntnis, 
durch die hellseherische Anschauung zu erreichen ist. Wahrend des 
Wachens sieht der Mensch die sinnliche Welt als seine Umgebung, und 
er beurteilt sie mit seinem Verstande und seinen anderen Erkenntnis­
kraften. Fiir das gewohnliche BewuBtsein tritt die Finsternis des Be­
wuBtseins ein, wenn der Mensch in élen Schlafzustand eingeht. Aber 
der Mensch hort damit nicht auf zu sein, wenn er einschlaft, und er 
entsteht auch nicht aufs neue, wenn er wieder aufwacht. Der Mensch 
lebt auch in der Zeit, welche vergeht zwischen dem Einschlafen und 
dem Wiedererwachen. Nur hat der Mensch nicht genug innere Kraft, 
nicht genug Starke und Energie der Seelenkraft, die es ihm wahrend 
cles Schlafzustandes moglich machen wiirden, wahrzunehmen, was in 
seiner Umgebung ist. Man kann sagen: D es Menschen Erkenntnis­
krafte sind so, da.B sie gescharft werden miissen durch die physischen 
Organe, durch die Sinne und durch die Nervenorgane, damit er fiir 
das gewohnliche BewuBtsein etwas sieht in seiner Umgebung. In der 
Nacht, wenn der Mensch aus seinen Sinnesorganen und seinem Ner­
vensystem heraus ist, dann sind die in der Seele befindlichen Krafte 
zu schwach, um sich aufzuraffen und die Umgebung wahrzunehmen 
und zu schauen. 

Das, was da in der Nacht zu schwach ist, um die Umgebung wahr­
zunehmen, das in einen solchen Zustand zu versetzen, da.B es unter 
gewissen Voraussetzungen, nicht immer, im Zustande des gewohn­
lichen Schlafes wahrnehmen kann, was uns im Schlafe umgibt, das zu 



erreichen ist moglich durch die Mittel, welche zum Zwecke der Schu­
lung in okkulter Erkenntnis gegeben werden. So daB der Mensch eine 
weitere, eine neue, man konnte sagen - wenn ein solches W ort nicht 
in gewissem Sinne doch unberechtigt ware -, eine ho h ere W elt als di e 
sonstige wahrnehmen kann. 

Es ist also im wesentlichen eine Umwandlung der Seele, die eine 
Erstarkung, eine VergroBerung der Energie der inneren Seelenkdifte 
bedeutet. Wenn diese Umwandlung, diese Erstarkung vor sich geht, 
dann weiB der Mensch, worin das eigentlich besteht, was beim Ein­
schlafen aus dém physischen Leibe herausgeht und beim Aufwachen 
wieder in den physischen Leib hineingeht. Dann weiB er auch, daB 
in dem, was da wahrend des Schlafens aus dem Leibe heraus ist, der 
innere Wesenskern enthalten ist, der mit der Geburt eintritt in den 
physischen Leib und, wenn der Mensch durch die Pforte cles Todes 
geht, wieder heraustritt aus dem physischen Leibe. Es weiB dann auch 
der Mensch, wie er in der Zeit zwischen dem Tode und einer neuen 
Geburt in der geistig-seelischen W elt lebt. Kurz, der Mensch lernt 
geistig erkennen, und er lernt die Umgebung, die geistiger Art ist und 
sich dem gewohnlichen BewuBtsein entzieht, ebenfalls kennen. Indie­
ser geistigen Welt aber liegen die eigentlichen Urgriinde cles Daseins, 
die Griinde auch fiir das physische, fiir das sinnliche Dasein, so daB 
der Mensch durch die okkulte Erkenntnisart die Fahigkeit erlangt, 
die Urgri.inde cles Daseins anzuschauen. Aber nur dadurch erlangt er 
diese Fahigkeit, daB er sich selber zuerst umwandelt in ein anderes 
Erkenntniswesen, als er es innerhalb des gewohnlichen BewuBtseins ist. 

Der Okkultismus also kann dem Menschen nur zukommen, wenn 
er es unternimmt, die ihm fiir die okkulte Erkenntnisart dargebote­
nen Mittel wirklich auf sich anzuwenden. Es liegt in der Natur der 
Sache, und es wird auch in der Literatur darauf hingewiesen und auch 
hier in den Vortdigen ist schon davon gesprochen worden, daB es in 
der bisherigen Menschheitsentwickelung naturgemaB nicht jedermanns 
Sache war, sich so selbst zu erziehen, daB er unmittelbar indie geistige 
W elt hineinschauen konnte, also auf di e geschilderte Art un d W eise 
zu den U rgriinden des Daseins vorzudringen vermochte. Diese Mittel, 
um zu den Urgriinden cles Daseins vorzudringen, wurden immer ge-



geben in engeren Kreisen, in denen streng darauf gesehen ward, daE 
der Mensch zuerst die vorbereitende Erziehung hatte, die ihn reif 
machte, die okkulten Erkenntnismittel auf seine Seele anzuwenden, be­
vor ihm die hoheren Mittel okkulter Erkenntnis dargeboten wurden. 

Es ist leicht einzusehen, warum das so sein muE. Die hohere, die 
okkulte Erkenntnis fi.ihrt ja zu den Griinden des Daseins, fi.ihrt hin­
ein in diejenigen Welten, aus denen heraus gewissermaBen unsere Welt 
gemacht ist, so daB der Mensch mit diesen okkulten Erkenntnissen 
auch gewisse Fahigkeiten erlangt, die er sonst' nicht hat. Gewisser­
maBen wird der Mensch, indem er in die Urgriinde cles Daseins hin­
eindringt, Dinge zu vollfiihren in der Lage sein, die er mit den ge­
wohnlichen Erkenntnismitteln nicht ausfi.ihren kann. Nun gibt es eine 
Tatsache, die dies ganz klarmacht. Wir werden diese Tatsache noch 
besprechen; jetzt soli sie nur angefiihrt werden, um zu zeigen, daB 
nicht jedem die okkulten Erkenntnismittel gegeben werden konnten. 
Diese Tatsache ist die, daB der Mensch wahrend der Erdenentwicke­
lung notwendig eingepflanzt erhalten muBte den Egoismus. Ohne den 
Egoismus hatte der Mensch seine Erdenaufgabe nicht vollziehen kon­
nen, denn diese besteht ja gerade darin, aus dem Egoismus heraus sich 
zur Liebe zu entwickeln und durch die Liebe den Egoismus zu adeln, 
zù i.iberwinden, zu vergeistigen. Am Ende der Erdenentwickelung 
wird der Mensch von der Liebe durchdrungen sein. Er kann aber nur 
in Freiheit zu dieser Liebe sich hinentwickeln dadurch, daB seinem 
Wesen von Anfang an der Egoismus eingepflanzt war. Nun aber wirkt 
der Egoismus im hochsten MaBe gefahrlich und schadlich, wenn er 
etwas unternimmt, was hinter der Welt des gewohnlichen BewuBtseins 
liegt. Wenn der Egoismus, von dem auch im Grunde genommen die 
ganze menschliche Geschichte durchdrungen ist, schon im gewohn­
lichen, sinnlichen Leben Schaden i.iber Schaden anrichtet, so muB man 
doch sagen, daB diese Schaden eine Kleinigkeit sind gegeniiber den 
groBen Schadigungen, die er hervorruft, wenn er arbeiten kann mit 
den Mitteln okkulter Erkenntnis. 

So war es immer eine notwendige Voraussetzung, daB bei denen, 
welchen die Mittel okkulter Erkenntnis gegeben wurden, ein so ge­
streng vorbereiteter Charakter vorhanden war, daB sie, wie groB auch 



di e Verlockungen der W elt sein mochten, nicht arbeiten wollten im 
Sinne des Egoismus. Das war der erste bedeutungsvolle Grundsatz 
der Vorbereitung fiir die okkulte Erkenntnis, da:B der Charakter je­
ner Menschen, welche zu diesen Erkenntnissen zugelassen wurden, es 
nicht gestattete, die okkulten Erkenntnisse im egoistischen Sinne zu 
miBbrauchen. Das bedingte naturgemaB, daB nur wenige nach und 
nach ausgewahlt werden konnten im Laufe der Menschheitsentwicke­
lung, um aufgenommen zu werden in jene okkulten Schulen, die man 
in den alten Zeiten die Mysterien und auch anders nannte, und daB 
somit nur diesen wenigen die Mittel gegeben wurden, zu solcher ok­
kulten Erkenntnis aufzusteigen. Die okkulten Erkenntnisse, die diese 
wenigen dann erreichten, hatten ganz bestimmte Eigenschaften, ganz 
bestimmte Eigentiimlichkeiten. 

Das, was ich nun als Eigenschaft dieser okkulten Erkenntnis an­
fiihren will, andert sich in gewisser Beziehung gerade in unserer Zeit; 
aber es war im Grunde genommen gemeinschaftlich allen bisherigen, 
im rechten Sinne des Wortes so zu nennenden okkulten Schulen. Es 
war notwendig in diesen okkulten Schulen, in denen den Menschen 
dargereicht wurden die Mittel okkulter Erkenntnis, daB unter den 
vielen Dingen, die iiberwunden werden muBten, um damit auch den 
Egoismus zu iiberwinden, sogar auch dieses war: nicht mit den ge­
wohnlichen Worten zu sprechen innerhalb der Mysterien, innerhalb 
der okkulten Schulen, nicht mit den gewohnlichen Worten sich zu 
verstandigen, mit denen man sich im Leben des auBerlichen BewuBt­
seins verstandigt. Denn eine gewisse Art, wenn auch eines feineren, 
man mochte sagen, hoheren Egoismus geht schon in den Menschen 
iiber dadurch, daB man sich der Worte, Gedanken und Begriffe be­
dient, die im auBeren Leben verwendet werden. Da kommen alle die­
jenigen Dinge in Betracht, die den Menschen nicht erscheinen lassen 
als Menschen iiberhaupt, sondern als Angehorigen eines bestimmten 
Volkes mit ali den Egoismen, die ihm eben eigen sind dadurch, daB 
er, berechtigterweise fiir das auBere Leben, sein Volk liebt. Fiir das 
auBere BewuBtsein ist es selbstverstandlich und es muB so sein, daB 
die Menschen jene feineren, hoheren Egoismen haben, und diese ho­
heren Egoismen sind sogar in gewisser Beziehung das loblichste des 



Daseins. Fiir die hochsten allgemein-menschlichen Erkenntnisse, die 
hinter dem Leben des gewohnlichen BewuBtseins zu suchen sind, diir­
fen wir aber auch diese hoheren, verfeinerten Egoismen nicht mit­
bringen. Daher wurde die Vorbereitung in den okkulten Schulen so 
gepflogen, daB sozusagen zuerst eine allgemein-menschliche Sprache 
geschaffen wurde. In diesen okkulten Schulen wurde nicht die Sprache 
des gewohnlichen Lebens, sondern eine Sprache beniitzt, die anders 
auf die Menschen wirkte als irgendeine sonstige Sprache, die da oder 
dort gesprochen wurde. Es war dies eine Sprache, die nicht durch 
W orte und Gedanken wirkte, so wie man in der gewohnlichen Wissen­
schaft vortragt, sondern durch Symbole. Fiir diejenigen, die Mathe­
matik kennen, ist es ja ohne weiteres klar, daB sie die allgemeine An­
wendung dadurch hat, daB man Symbole wahlt, die man liberali an­
wenden kann. Dadurch, daB man solche Symbole wahlte, sich sozu­
sagen hinaufentwickelte, eine Sprache zu haben, die in Symbolen 
spricht, war man hinaus iiber das, was sich in unser Urteil, in unser 
gewohnliches BewuBtsein hineinmischt von Egoismus, auch von hohe­
ren Egoismen. Damit aber war man mit dem, was man darstellen und 
sagen konnte, auch nur denjenigen verstandlich, die zuerst diese allge­
meine menschliche Sprache, diese Symbole kennengelernt hatten. Die 
Sprache bestand in Symbolen, die man zeichnen konnte, die man in 
Handbewegungen ausfiihrte in den Ritualen, in Farbenzusammenstel­
lungen ausdriickte und so weiter. Und die Hauptsache in den Geheim­
schulen war nicht das, was durch die Worte verkiindet wurde, denn 
das war nur Vorbereitung, sondern dasjenige, was gesagt wurde in der 
Sprache der Symbole, unabhangig von den gewohnlichen menschlichen 
Worten und auch unabhangig von den gewohnlichen menschlichen Ge­
danken. Das erste also in den Geheimschulen war die Bildung einer 
symbolischen Sprache. 

In den altesten Zeiten betrachteten es die den Mysterien als Ein­
geweihte Zugehorigen als strengste Verpflichtung, von der allgemei­
nen Mysteriensprache, von den allgemeinen Symbolen nach auBen 
nichts zu verraten, weil der Mensch, wenn er die Symbole kennenge­
lernt hatte und scharfsinnig genug gewesen ware, unvorbereitet zu den 
Mitteln der okkulten Erkenntnis hatte kommen konnen. Die Schaf-



fung der Symbole war das Mittel, eine allgemeine menschliche Sprache 
zu sprechen. Die Geheimhaltung der Symbole war das Mittel, das, 
was ihnen durch diese Sprache gegeben wurde, nicht an unreife Men­
schen herankommen zu lassen. 

So ist schon dadurch, daB man eigentlich sich gezwungen fiihlte, 
eine symbolische Sprache zu sprechen oder zu gebrauchen, die Un­
moglichkeit geschaffen worden, so allgemeinhin das Mysterienwissen 
mitzuteilen. Das eigentliche Mysterienwissen, der eigentliche Okkul­
tismus war daher auch immer das von den Mysterien, den Geheim­
schulen behiitete, durch die okkulten Erkenntnisse erlangte Mensch­
heitswissen, und es war dieses Menschheitswissen immer auf die eben 
charakterisierten engeren Kreise beschdinkt. 

Aher es gibt gewissermaBen noch einen anderen Grund, warum 
nicht allgemein mitgeteilt werden konnte das, was den Okkultismus 
ausmacht. Wie man zunachst frei sein muB von Egoismus, um hinein­
dringen zu diirfen in di e W elt, di e einem offenbar werden soli, so ist 
man auf der anderen Seite, wenn sich die Erkenntniskraft umgewan­
delt hat und der Mensch durch Selbsterziehung dazu gekommen ist, in 
diese ganz andersgeartete W el t hineinzuschauen, unfahig, sich zu be­
dienen der gewohnlichen menschlichen Begriffe und menschlichen 
Ideen. Die Schaffung der Symbole hat auch noch den anderen Zweck 
und Sinn, Mittel zu schaffen, in denen mandas ausdriicken kann, was 
man mi t gewohnlichen menschlichen W orten und Begriffen wirklich 
nicht auszudriicken vermag. Denn der Okkultismus bedient sich ja des 
Menschenwesens so, wie es ist, wenn es nicht auf die Sinne und das 
Gehirn angewiesen ist, sondern auBerhalb der Sinne und des Gehirns 
si eh befindet. Alle gewohnlichen W orte sin d a ber so gepragt, daB si e 
mit dem Gehirn und aus der auBeren Anschauung heraus entstanden 
sind; so daB man sogleich, wenn einem eine okkulte Erkenntnis auf­
geht, fiihlt, wie unmoglich es ist, sie in den gewohnlichen Worten aus­
zudriicken. 

Okkulte Erkenntnisse sind solche, die man erlangt auBerhalb des 
physischen Leibes. Sie auszusprechen mit den Mitteln, die durch den 
physischen Leib erlangt sind, ist fiir den Anfang der okkulten Erkennt­
nis zunachst iiberhaupt noch unmoglich. 



Nun ist aber die okkulte Erkenntnis etwas, was nicht bloB dazu 
da ist, um von einigen Menschen, die neugierig sind, erkannt zu wer­
den, sondern sie ist der Inhalt dessen, was zugleich fiir die Mensch­
heit das allernotwendigste, das allerwesentlichste ist. Die okkulte Er­
kenntnis ist das Erleben der Urgriinde des Daseins, der Urgriinde des 
menschlichen Daseins vor allen Dingen. Die okkulte Erkenntnis muBte 
deshalb immer in das Leben eindringen, muBte dem Leben mitgeteilt 
werden. Daher muBten Mittel ausfindig gemacht werden, um die ok­
kulten Erkenntnisse ins Leben hineintragen zu konnen, um sie den 
Menschen in ihrer Art verstandlich zu machen. 

Das erste Mittel, okkulte Erkenntnisse den Menschen verstandlich 
zu machen, ist und war immer dasjenige, was man Theosophie nennt. 
Wenn man die okkulten Erkenntnisse zur Theosophie macht, dann 
verzichtet man auf eine wesentliche Eigenschaft der okkulten Er­
kenntnisse, namlich man verzichtet darauf, nur mit den allerhoch­
sten Mitteln zu sprechen. Man geht dazu iiber, in gewohnliche mensch­
liche W orte un d menschliche Begriffe diese okkulten Erkenntnisse 
einzukleiden. Als Theosophie tritt daher die okkulte Erkenntnis so 
auf, daB sie zum Beispiel mitgeteilt wird dem einen Volke so, daB die 
Vorstellungen und Begriffe dieses Volkes dazu verwendet werden, um 
die allgemeinen okkulten Erkenntnisse einzukleiden. Dadurch wird 
aber die okkulte Erkenntnis spezifiziert und differenziert, weil es dann 
nur Mitteilungen durch die Worte eines Teils der Menschheit sind. 
Deshalb ist es aber auch gekommen, daB diejenigen, welche in den 
Geheimschulen in den Besitz des Geheimwissens gekommen sind, es 
spezialisierten und differenzierten, eben weil sie es einzukleiden hat­
ten in die spezielle Sprache des betreffenden Volkes, weil sie einzu­
kleiden hatten in die Sprache der Volker dasjenige, was in der okkulten 
Erkenntnis allgemeines Menschheitsgut ist. 

Es bestand in den M ysterien immer das Ziel un d die Absicht, wenn 
man das allgemeine Menschheitsgut des Okkultismus indie speziellen 
Formen einer einzelnen Volkssprache oder einzelner Volksseelen ver­
pflanzte, so allgemein-menschlich wie moglich ZU bleiben. Aber zu­
gleich muBte man verstandlich werden, muBte man sich ausdriicken in 
der Sprache, die das Volk spricht, muBte man sich ausdriicken in den 



Begriffen, die das Volk ausgebildet hatte. So muBten die einzelnen 
Theosophen, die in der Menschheit aufgetreten sind, Riicksicht dar­
auf nehmen, verstandlich zu werden fiir den speziellen Zweck und 
fiir das spezielle Gebiet, iiber das sie sprachen. Es ist nicht ganz leicht, 
in einer speziellen Sprache, in speziellen Begriffsformen das allgemeine 
okkulte Menschheitsgut zum Ausdruck zu bringen. Aber es ist dies 
eben doch bis zu einem hohen Grade auf verschiedenen Gebieten der 
Erde und des geschichtlichen Lebens geschehen. 

Wahrend nun der Okkultismus in seinem eigentlichen Sinne etwas 
ist, in das man sich hineinlebt dadurch, daB man die Mittel der hell­
seherischen Selbstzucht auf sich anwendet und also hinaufkommt zum 
Schauen, ist die Theosophie etwas, was einem entgegentritt in den Be­
griffen und Ideen, die man schon vorher hatte, in die nur eingekleidet 
sind die okkulten Erkenntnisse. 

Wenn nun die okkulten Erkenntnisse in die gewohnlichen Begriffe 
und Ideen richtig eingekleidet sind, dann sind sie auch fiir den, der 
gesunde Urteilskraft hat und der sich Miihe gibt, die Dinge zu begrei­
fen, verstandlich. Daher ist die Theosophie fiir den gesunden Menschen­
verstand, wenn er sich nur Miihe gibt, durchaus zu begreifen. Man 
braucht nicht zu sagen: Nur der kann einsehen, nur der kann das Ok­
kulte begreifen, der selbst zum okkulten Schauen kommt. Wenn einge­
kleidet sind die okkulten Wahrheiten in Begriffsformen wie in derTheo­
sophie, dann sind sie dem gesunden Menschenverstande begreiflich. 

Nun gibt es gewisse Gesetze der Menschheitsentwickelung, iiber die 
wir noch sprechen werden, welche im Laufe der Zeit es notwendig 
machten, man konnte sagen, die Theosophie auch wiederum zu diffe­
renzieren, abzuandern. Wahrend wir, wenn wir in die alteren Zeiten 
der menschlichen Entwickelung zuriickgehen, im Grunde genommen 
bei den al testen Volkern - nicht bei den dekadenten Volkern, di e eine 
sich selbst nicht verstehende Anthropologie die «Urvolker» nennt, 
sondern bei den urspriinglichen Volkern, die uns die Geisteswissen­
schaft zeigt- die Mysterien und Geheimschulen finden, welche ein­
zelnen wenigen das okkulte Wissen vermittelten, und daneben auch 
das, was im allgemeinen verkiindet wurde als Theosophie, die in Volks­
ideen eingekleideten okkulten Erkenntnisse, wurde es in spateren Zei-



ten etwas anders. Da geht die theosophische Form, welche in der alte­
ren Zeit fast die einzige war, in der der Mensch zu den Urgriinden 
hinaufkommen konnte, mehr in die religiose Form iiber, die iiberall 
damit rechnet, daB die Theosophie zwar von dem gesunden Men­
schenverstand, wenn er nur weit genug geht, einzusehen ist, daB aber 
mit dem fortschreitenden Leben der Menschen in der Geschichte es 
nicht immer moglich war, diesen umfassenden Standpunkt des ge­
sunden Menschenverstandes einzunehmen. So daB auch gesorgt wer­
den muBte fiir diejenigen menschlichen Gemiiter, welche einfach durch 
das auBere Leben keine Moglichkeit hatten, den Standpunkt des ge­
sunden Menschenverstandes so hoch zu nehmen, wie er in der Urzeit 
war, und wie er notwendig ist, um die okkulten Wahrheiten durchsich­
tig zu machen. Es war notig, fiir diejenigen Gemiiter, welche nicht zu 
dem umfassenden Standpunkte kommen konnten, eine Art von Glau­
benserkenntnis zu gewinnen von den Urgriinden cles Daseins. 

Aus einer Art Gefiihlserkenntnis, die auch gepragt wurde in den 
Mysterien, ging die Religionsform des Wissens hervor, und diese ist 
im wesentlichen fiir die spateren Zeiten das PopuHire, das leichter zu 
Erreichende gegeniiber der urspriinglichen theosophischen Form. W enn 
wir daher in der Menschheitsentwickelung zuriickgehen, so finden wir 
als alteste Form der Weltanschauung nicht eigentlich den Charakter 
des Religiosen, wie ihn die Menschen heute verstehen. Wenn wir zu­
riickgehen in die erste nachatlantische Zeit, in die indische Urzeit, da 
finden wir das okkulte Geheimwissen im Gronde genommen so weit, 
daB das Volk teilnehmen konnte an dem Wissen als Theosophie. Fiir 
die alteste indische Urzeit Hillt im Grunde genommen Religion zusam­
men mit Theosophie. Religion ist da nichts Besonderes, nichts Abge­
sondertes von der Theosophie. Daher, wenn wir die Religionsentwicke­
lung zuriickverfolgen, finden wir an deren Ausgangspunkt die Theo­
sophie. Aber mit dem Fortschreiten der Menschheitsentwickelung 
muBte die religiose Form immer mehr angenommen werden, muBte 
darauf verzichtet werden, daB der Mensch mit seinem gesunden Men­
schenverstand auch einsah, was die Theosophie bieten konnte. Da 
wurden die theosophischen Wahrheiten in Glaubenswahrheiten um­
gegossen. 



Und wenn wir aus den altesten Zeiten in die spateren kommen, 
dann finden wir mit dem Christentum die allerauBerste Umwandlung 
vor sich gehen, die Umwandlung von der theosophischen Form indie 
religiose Form. In den auBerlichen christlichen Bekenntnissen, die sich 
entwickelt haben im Laufe der Jahrhunderte, ist zunachst sehr wenig 
zu bemerken von Theosophie. Da tritt der alte Charakter der Theoso­
phie ganz zuriick, und wir sehen sogar, wie in der Entwickelung des 
Christentums sich hinzuentwickelt zu dem Glauben die Theologie, 
nicht ab~r die Theosophie, welche sogar von den Theologen mit einem 
gewissen HaB, jedenfalls aber mit Antipathie und Abneigung ver­
folgt wurde. So sehen wir, daB das Christentum ausbildet im Laufe 
der Zeit neben dem popuHiren Glauben wohl eine Theologie, aber keine 
Theosophie, sich vielmehr abwendet von allem Theosophischen. 

Eine dritte Form, in welche das Streben des Menschen nach den 
U rgriinden cles Daseins gekleidet wurde," ist dann di e philosophische. 
Wahrend die okkulte Erkenntnis gewonnen wird von dem Menschen­
wesen, insofern es frei ist vom physischen Leibe, und wahrend die 
Theosophie in auBeren Gedanken und auBeren Wortausdriicken die 
okkulten Erkenntnisse wiedergibt, strebt die Philosophie an, mit je:.. 
nen Mitteln der Erkenntnis, die zwar die feinsten, die subtilsten sind, 
die aber doch an das Instrument des Gehirns gebunden sind, die Wel­
tengrlinde zu erreichen. Die Philosophie, so wie sie auftritt in der 
eigentlich philosophischen Zeit der Menschheitsentwickelung, will 
nicht in der W eise wie di e Theosophie zunachst etwas wiedergeben, 
was auBerhalb der menschlichen Leib1ichkeit gewonnen wird, sondern 
sie will, soweit dies moglich ist mit den Mitteln der gewohnlichen 
Erkenntnis, die innerhalb der Leiblichkeit angewendet werden, zu 
den Urgrlinden des Daseins hintreten. So erstrebt man, die philoso­
phischen Wahrheiten zu erlangen zwar mit den feinsten Mitteln, so­
lange der Mensch im Leibe ist, aber doch nur mit Erkenntnismitteln, 
die an den Leib gebunden sind. Die Philosophie hat daher im Grunde 
genommen dasselbe Ziel, namlich zu den U rgriinden d es Daseins zu 
kommen wie der Okkultismus und die Theosophie; aber die Philoso­
phie strebt danach, mit jenem Denken, jenen Forschungsmitteln, die 
an das Gehirn und an die auBere Wahrnehmung gebunden sind, so weit 



zu den Urgriinden des Daseins vorzudringen, als es mit diesen For­
schungsmitteln i.iberhaupt moglich ist. 

Nun ist die Philosophie dadurch, daB sie mit den subtilsten, den 
feinsten Erkenntnismitteln arbeitet, wenn auch nur mit Erkenntnis­
mitteln, die an das Gehirn und an die auBere Sinneswahrnehmung 
gebunden sind, wiederum eine Angelegenheit nur weniger Menschen. 
Nur wenige Menschen sind es, welche sich bedienen dieser feinsten 
Erkenntnismittel. Wir wissen zur Geniige, wie die Philosophie etwas 
ist, was wahrhaftig nicht popular werden kann, was sogar von einer 
groBen Anzahl von Menschen als etwas viel zu Schwieriges, wenn nicht 
sogar Langweiliges empfunden wird. 

Das mi.issen wir aber ins Auge fassen, daB die Philosophie mit den 
an die Sinne gebundenen Erkenntnismitteln arbeitet und von diesen 
die feinsten und subti1sten auswahlt. Dadurch, daB in der Philosophie 
der Mensch sich der Mittel, die mit seiner Personlichkeit zusammen­
hangen, bedient, ist die Philosophie selbstverstandlich etwas Personli­
ches. W eil a ber der Mensch, wenn er si eh zu den subtilsten Erkennt­
nismitteln hinaufarbeitet, doch Veranlassung hat, bis zu einem gewis­
sen Grade das Personliche abzustreifen, wird die Philosophie wieder 
etwas Allgemeines. 

Das Allgemeine in der Philosophie kann nur derjenige bemerken, 
der tiefer in sie eingeht. DaB sie etwas Personliches ist, das bemerken 
lei der di e Menschen nur zu bald. Wahrend der, welcher tiefer in das 
Philosophische eingeht, Grundprinzipien findet, die gleich sind bei 
scheinbar so verschiedenartigen Denkern wie die alten griechischen 
Philosophen Parmenides und Heraklit, wird derjenige, der nur an die 
auBere Seite der Philosophie herantritt, doch gleich den Unterschied 
zwischen Hegel und einem so feindlichen Bruder wie Schopenhauer 

finden. Er sieht nur das, was die Philosophie in die verschiedenen 
Standpunkte spaltet, und er sieht nicht die Aufeinanderfolge der per­
sonlichen menschlichen Standpunkte. 

So wird die Philosophie in gewissem Sinne der Gegensatz des Ok­
kultismus; denn die Philosophie muB der Mensch durch seine per­
sonlichsten Mittel erreichen, den Okkultismus erlangt er aber gerade 
dann, wenn er die Personlichkeit abstreift. Daher wird es so schwer, 



daB jemand, der sein Personliches philosophisch richtig vor die Men­
schen hinstellt, wirklich auch von den anderen verstanden werden 
kann. Wenn es aber gelingt, den Okkultismus in solche Ausdriicke 
und Ideen zu kleiden, die als Worte, als gangbare Ideen verstandlich 
sind, dann findet man verhaltnismaBig iiber die ganze Erde hin ein 
gewisses Verstandnis. Der Okkultismus streift gerade das Personliche 
ab. Er ist nicht das philosophische System, das aus der Personlichkeit 
hervorgeht, sondern das, was aus dem Unpersonlichen kommt und 
daher allgemein verstandlich wird. Wenn der Okkultismus sich be­
miiht, zur Theosophie zu werden, wird er das Bestreben haben und es 
auch in gewissem Sinne erreichen konnen, zu jedem menschlichen Her­
zen, zu jeder menschlichen Seele zu sprechen . 

. Aus dieser Charakteristik, die i eh Ihnen wie eine Einleitung, gleich­
sam wie eine Vorbereitung gegeben habe, konnen Sie ersehen, welche 
Eigenschaften nach auBen der okkulte, der theosophische und der 
philosophische Standpunkt haben. 

Der okkulte Standpunkt ist immer in seinen Resultaten i.iber die 
ganze Menschheit hin ein und derselbe. In Wahrheit gibt es nicht 
verschiedene okkulte Standpunkte. Es gibt wirklich ebensowenig ver­
schiedene okkulte Standpunkte, wie es verschiedene Mathematiken 
gibt. Es ist nur notwendig, in irgendeiner Frage im Okkultismus wirk­
lich die Mittel zu haben, eine Erkenntnis zu erlangen; dann erlangt 
man dieselbe Erkenntnis, die jeder andere erlangt, der die rechten 
Mittel hat. Es ist also nicht wahr, daB es im Okkultismus verschiedene 
Standpunkte geben kann im hochsten idealen Sinne, ebensowenig wie 
es in der Mathematik verschiedene Standpunkte geben kann. 

Der Okkultismus war daher auch erfahrungsgemaB iiberall da, wo 
er sich geltend gemacht hat, immer der einheitliche Okkultismus. Und 
wenn in den Theosophien, die aufgetreten sind und die die auBere 
Einkleidung der okkulten Wahrheiten darstellen, Ver~.chiedenheiten 
sich gezeigt haben, so ist es eben daher gekommen, daB fiir das eine 
Volk, fiir die eine Menschheitsepoche die Einkleidung anders getrof­
fen werden muBte als fiir das andere Volk und die andere Menschheits­
epoche. In der Einkleidung und Denkweise liegt die Verschiedenheit 
der Theosophien auf der Erde. Der Okkultismus aber, der den Theo-



sophien zugrunde liegt, ist iiberall ein un d derselbe. W eil di e Religionen 
schon hervorgehen aus der theosophischen Einkleidung cles Okkultis­
mus, deshalb sind die Religionen nach Volkern und Zeitaltern ver­
schieden gewesen. Der Okkultismus kennt keine Verschiedenheit wie 
die Religionen, kennt nicht irgend etwas, was sich so differenzierte, 
daB der eine Mensch gegen den anderen irgendwie zu einem Wider­
stand, zu einer Gegnerschaft gereizt werden konnte. Das gibt es in­
nerhalb cles Okkultismus nicht, da er dasjenige ist, was als einheit­
liches Menschheitsgut iiberall erlangt werden kann. Insofern sich die 
Theosophie bemiihen solite, insbesondere in unserer Zeit, eine der Ge­
genwart angemessene Einkleidung cles Okkultismus zu sein, muB sie 
das Bestreben haben, so wenig wie moglich von den Differenzierun­
gen, die in der Menschheit aufgetreten sind, in sich aufzunehmen. 
Sie muB danach streben, so gut es i.iberhaupt moglich ist, ein getreuer 
Ausdruck der okkulten Inhalte und der okkulten Verhaltnisse zu 
se1n. 

Daher wird die Theosophie notwendigerweise danach streben miis­
sen, gerade zu i.iberwinden die speziellen Weltanschauungen und spe­
ziell auch die religiosen Differenzierungen. Immer mehr und mehr 
mi.issen wir i.iberwinden lernen, eine Theosophie mit einer ganz be­
stimmten Farbung zu haben. Nach und nach ist es ja in der Mensch­
heitsentwickelung so geschehen, daB insbesondere nach den religiosen, 
ich will nicht sagen Vorurteilen, sondern nach den religiosen Voremp­
findungen und Vormeinungen, die Theosophien ihre Schattierungen 
und Nuancen erhalten haben. Aber die Theosophie solite dem Ideale 
nach immer eine Wiedergabe des Okkultismus sein. Deshalb kann es 
nicht eine buddhistische oder hinduistische oder zarathustrische oder 
eine christliche Theosophie geben. GewiB werden fi.ir die einzelnen 
Volkerschaften die eigenti.imlichen Vorstellungen und Begriffe be­
riicksichtigt werden mi.issen, mit denen man dem Okkultismus ent­
gegenkommt; aber zugleich solite die Theosophie das Ideai haben, ein 
reiner Ausdruck der okkulten Wahrheiten zu sein. Es war daher zum 
Beispiel in gewissem Sinne eine V erleugnung d es groBen Grundsatzes 
aller O kkul tisten der W el t, wenn in Mi tteleuropa in einzelnen Gemei n­
schaften eine Theosophie aufgetreten ist, die sich «christliche» Theo-



sophie nennt. In Wahrheit kann es ebensowenig eine christliche Theo­
sophie geben wie eine buddhistische oder zoroastrische. 

Den Religionen gegeniiber wird die Theosophie sich zu stellen ha­
ben auf den Standpunkt der ErkHirung der religiosen Wahrheiten, auf 
den Standpunkt cles Versdindnisses derselben. Dann wird sich zeigen, 
daB diese religiosen Wahrheiten als solche spezielle Formen, spezielle 
Ausgestaltungen der einen oder anderen Seite des Gesamtokkultismus 
sind, und daB man den Okkultismus selber erst dann erfaBt hat, wenn 
man ihn begriffen hat unabhangig von solchen Differenzierungen. 

Wir haben schon bemerkt, daB das, was jetzt charakterisiert wor­
den ist, als ein Ideai anzusehen ist. Wenn es auch begreiflich ist, daB 
alle di e theosophischen Einkleidungen d es Okkultismus ii ber di e W elt 
hin verschiedene Formen annehmen werden, wenn auch alle Okkul­
tisten iiber alle ihre Erkenntnisse einig sind, so muB doch auf der an­
deren Seite wiederum, gerade in unserer Zeit, die Moglichkeit geboten 
werden, einheitlich iiber den Okkultismus zu sprechen. Das erlangt 
man nur, wenn wirklich guter Wille vorhanden ist, die besonderen 
Differenzierungen, die aus den Vormeinungen und Vorempfindungen 
hervorgehen, wirklich abzustreifen. Man kann sagen: In einer gewissen 
Beziehung miissen wir schon froh sein, wenn nach und nach erlangt 
wird, iiber die elementarsten Dinge der okkulten Erkenntnis wider­
spruchsfreie U rteile zu gewinnen. 

Dies wird zunachst moglich sein in einem weiteren Umkreise mit 
Bezug auf die wichtigsten okkulten Erkenntnisse von Reinkarnation 
und Karma. Soweit die Theosophie sich wirklich ausbreiten wird und 
eine Wiedergabe okkulter Erkenntnisse sein wird, wird sie sich zu­
nachst bemiihen, di e groBen W ahrheiten von Reinkarnation und Kar­
ma ii ber di e ganze Erde hin zu verbreiten. Denn diese W ahrheiten wer­
den zunachst das Schicksal haben, daB auch die religiosen Vorurteile, 
welche iiber die Erde hin verbreitet sind, sozusagen die Segel vor ihnen 
streichen. 

Ein weiteres Ideai wiirde allerdings dieses sein, wenn durch die 
Theosophie wirklich jenes Friedenswerk in der Menschheit geleistet 
werden konnte, wodurch in bezug auf die hoheren Gebiete okkulter 
Erkenntnis Einheit und Harmonie zustande zu bringen ware. Das 



kann als ein Ideai aufgefaBt werden. Aber es ist ein schwieriges Ideal. 
Schon wenn man bedenkt, wie innig der Mensch heute noch verwo­
ben ist in seinen religiosen V orurteilen, seinen religiosen V ormeinungen 
mit dem, was er begriffen hat, worin er erzogen ist, so wird man begrei­
fen, wie schwierig es ist, in der Theosophie etwas zu geben, was nicht 
gefarbt ist durch religiose Vorurteile, sondern was ein so treues Bild 
der okkulten Erkenntnisse ist, als es Uberhaupt gegeben werden kann. 

Es wird in gewissen Grenzen immer begreiflich sein, daB der Bud­
dhist ablehnt, solange er auf dem Standpunkte des buddhistischen Be­
kenntnisses steht, den Standpunkt des Christen. Und wenn die Theo­
sophie eine buddhistische Farbung erhalt, so ist es auch natiirlich, daB 
diese buddhistische Theosophie sich feindlich oder miBverstandlich 
gegeniiber dem Christentum verhalten wird. Ebenso begreiflich wird 
es sein, daB in einem Gebiete, in welchem christliche Formen herrschen, 
es wieder schwierig ist, zu einer objektiven Erkenntnis, sagen wir, der­
jenigen Seiten des Okkultismus zu kommen, welche im Buddhismus 
zum Ausdruck gekommen sind. Das Ideale ist aber, das eine eben­
sogut wie das andere zu verstehen und i.iber die ganze Erde harmonisch­
friedvolles Verstandnis zu begri.inden. 

Der buddhistische Theosoph und der christliche Theosoph - besser 
ist zu sagen: ~er Buddhist und der Christ, wenn sie Theosophen ge­
worden sind -, die werden sich verstandigen, die werden unbedingt 
den Standpunkt harmonischen Ausgleichs finden. Es wird als Ideal 
vorschweben dem Theosophen, ein Bild des iiberall einheitlichen Ok­
kultismus zu gewinnen und loszulosen dieses Bild von religiosen Vor­
urteilen. Es wird der Christ, der Theosoph geworden ist, den Bud­
dhisten verstehen, der ihm sagt: Es ist unmoglich, daB ein Bodhisattva, 
der ein menschliches Wesen ist, das von Inkarnation zu Inkarnation 
gegangen und das, wie in dem Einzelfalle bei dem Tode des Sud­
dhodana, zum Buddha geworden ist, nachdem er Buddha geworden, 
wieder in einen menschlichen Leib zuriickkehren kann; sondern es ist 
mit der Buddhawiirde eine so hohe Stufe menschlicher Entwickelung 
erreicht, daB das betreffende Individuum nicht wieder in einen mensch­
lichen Korper zuri.ickzugehen braucht. 

Der Christ wird zum Buddhisten sagen: Zwar hat mir das Chri-



stentum bisher noch nicht eroffnet etwas ii ber W esen wie di e Bodhi­
sattvas, aber indem ich mich zur Theosophie aufschwinge, lerne ich 
erkennen, daB nicht nur du aus deiner Erkenntnis heraus diese Wahr­
heit kennst, sondern daB ich selber auch diese Wahrheit anerkennen 
muB.- Der Theosoph wird dem Buddhisten gegeniiberstehen so, daB 
er sagt: Ich verstehe, was ein Bodhisattva ist; ich weiB, daB der Bud­
dhist eine volle Wahrheit iiber gewisse Wesen sagt, eine Wahrheit, die 
gerade dort, wo der Buddhismus sich verbreitet hat, gesagt werden 
konnte; ich verstehe es, wenn der Buddhist sagt: Ein Buddha kehrt 
nicht wieder in einen fleischlichen Organismus. - Der Christ, der Theo­
soph geworden ist, versteht den Buddhisten, der Theosoph geworden 
ist. Und wenn der Christ dem Buddhisten gegeniibertritt, so kann er 
ihm sagen: Wenn mandas christliche Bekenntnis seinem Gehalte nach 
verfolgt, so verfolgt, wie es in okkulten Schulen verfolgt worden ist 
in bezug auf die okkulten Tatsachen, die ihm zugrunde liegen, dann 
zeigt sich, daB mit jenem Wesen, das mit dem Namen Christus ge­
meint ist - das dem anderen unbekannt geblieben sein kann -, gemeint 
ist eine Wesenheit, die vor dem Mysterium von Golgatha nicht auf der 
Erde war; eine Wesenheit, die andere Wege als die der Erdeninkarna­
tionen durchgemacht hat, die dann einmal im physischen Leibe sein 
muBte und in diesem Leibe, was die Hauptsache ist, den Tod durch­
gemacht ha t, un d zwar in einer ganz bestimmten W eise; di e dann durch 
diesen T od das geworden ist, was sie einem bestimmten Teil der Mensch­
heit geworden ist und fiir die ganze Menschheit werden soli; eine We­
senheit, die nicht wiederkommen kann in einem physischen Leibe, 
weil das widersprache der ganzen Natur des Christus. 

Wenn der Buddhist, der Theosoph geworden ist, das von dem Chri­
sten hort, dann wird er sagen: Ebenso wie du begreifst, daB ich nie­
mals zugeben kann, daB ein Buddha, nachdem er Buddha geworden 
ist, in einem fleischlichen Leibe wiederkehrt, so wie du mich verstehst 
durch Anerkenntnis dessen, was mir zugeteilt worden ist als Wahrheit, 
so werde ich anerkennen den Teil der Wahrheit, der dir zugeteilt wor­
den ist. Ich versuche, das anzuerkennen, was ich aus meinem Bekennt­
nis heraus nicht finden kann, namlich: daB im Anfange des Christen­
tums nicht ein Lehrer, sondern eine Tat steht. - Denn der Okkultist 



setzt nicht den Jesus von Nazareth an den Ausgangspunkt des Chri­
stentums, sondern den Christus, und als den Anfangspunkt setzt er das 
Mysterium von Golgatha. 

Der Buddhismus unterscheidet sich von dem Christentum dadurch, 
daB er einen personlichen Lehrer zum Ausgangspunkte hat; das Chri­
stentum hat eine Tat, die Erlosungstat von Golgatha durch den Tod 
am Kreuze. Nicht eine Lehre, sondern eine Tat ist die Voraussetzung 
der christlichen Entwickelung. Dies versteht der Buddhist, welcher 
zum Theosophen geworden ist, und er nimmt, um Harmonie inner­
halb der Menschheit zu begriinden, dasjenige hin, was als okkulte 
Grundlage des Christentums gegeben wird. Der Buddhist wiirde die 
Harmonie durchbrechen, wenn er seine buddhistischen Begriffe auf 
das Christentum anwenden wollte. So wie der Christ verpflichtet ist, 
wenn er Theosoph wird, zu verstehen den Buddhismus aus dem Bud­
dhismus heraus und nicht etwa umzuschmieden die Begriffe von dem 
Bodhisattva und Buddha, sondern sie so zu verstehen, wie sie der Bud­
dhismus enthalt, so ist es Pflicht des Buddhisten, die christlichen Be­
griffe so zu nehmen wie sie sind, weil sie die okkulten Grundlagen des 
Christentums bilden. Wie es unmoglich ist, dasjenige, was mit dem 
Christus-Namen bezeichnet wird, zusammenzubringen mit dem, was 
niedrigerer Natur ist, mit dem Bodhisattva-Namen, so ist es unmog­
lich, solange man dem Ideai der Theosophie treu bleibt, in der Theo­
sophie anderes als einen Abglanz zu geben des einheitlichen Okkul-. 
ttsmus. 

Die Bodhisattva-Eigentiimlichkeiten auf den Christus anzuwen­
den, wiirde verhindern die groBe Friedensmission der Theosophie. 
Diese wird aber erreicht, wenn die Theosophie sich bestrebt, die ein­
heitlichen Grundlagen in der wissenschaftlichen Form, wie sie fiir un­
sere Zeit angemessen ist, an di e Menschheit heranzubringen. W enn wir 
im Abendlande den Buddhismus oder den Brahmanismus oder den 
Zarathustrismus ohne Vorurteil verstehen, wenn das Christentum ver­
standen wird in der Form, in der es verstanden werden muB, dann 
wird es immer fiir eine kurze Zeit moglich sein, die Grundlagen des 
Christentums zu erkennen und fiir solche erkannten Ideen des Chri­
stentums auch Anhanger zu finden. 



Nicht immer hat man sich aufgeschwungen zu der Tatsache, daB 
eine Tat der Ausgangspunkt des Christentums ist und daB daher nicht 
gesprochen werden kann von einer Wiederkehr des Christus. Daher 
tauchten im Verlaufe der J ahrhunderte immer wieder Anschauungén 
auf, die von einer Wiederkehr des Christus sprachen. Sie wurden im­
mer iiberwunden und werden immer iiberwunden werden, weil sie 
widersprechen der groBen einheitlichen Lebens- und Friedensmission 
der Theosophie, di e wiedergeben soli den einhei tlichen Ausdruck d es 
Okkultismus. Der Okkultismus war immer einheitlich und ist unab­
hangig von jeder buddhistischen und jeder christlichen Farbung und 
kann daher objektiv sowohl das Muselmannische wie das Zoroastri­
sche und auch das Buddhistische verstehen, so wie er auch verstehen 
kann das Christliche. 

Das ist es, was uns zukommen wird als V erstandnis dafiir, wie in 
der bisherigen Menschheitsentwickelung der allgemeine Okkultismus 
in der Theosophie so verschiedene Formen annahm. Wir werden er­
griinden, warum in unserer Zeit das groBe Ideai bestehen muB, daB 
nicht eine religiose Ausdrucksform den Sieg iiber die andere davon­
tragt, sondern daB die religiosen Ausdrucksfonnen sich verstandigen. 
Vorbedingung da fiir a ber ist das gegenseitige wirkliche V erstehen, das 
V erstehen der okkulten Grundlagen, di e in allen Religionen als die­
sel ben vorhanden sind. 

Damit habe ich Ihnen zu den wichtigen Betrachtungen, an deren 
Eingang wir stehen, eine Art Vorbereitung, eine Art Einleitung zu 
geben versucht, und iibermorgen, nach dem offentlichen Vortrage, wer­
den wir an die Betrachtung des Menschen in okkulter und philosophi­
scher Beziehung herantreten. 



ZWEITER VORTRAG 

Kristiania (Osio), 4. Juni 1912 

Das erste, was notwendig ist, damit wir den Menschen nach den drei 
Gesichtspunkten, nach dem okkulten, dem theosophischen und dem 
philosophischen Gesichtspunkt betrachten konnen, wird sein, daB wir 
von dem okkulten Gesichtspunkte sprechen; und es wird sich emp­
fehlen, heute zunachst von diesem okkulten Gesichtspunkte so zu spre­
chen, daB geschildert wird, wie in allem bisherigen Leben der Mensch­
heitsentwickelung der eine oder der andere Mensch dazu gekommen 
ist, sich selbst bis zu diesem okkulten Gesichtspunkte, bis zur okkulten 
Anschauung der Welt zu erheben. 

Wir haben es ja schon in dem vorbereitenden einfiihrenden Vor­
trage gesagt, daB in der verflossenen Menschheitsentwickelung natur­
gemaB immer nur wenige es waren, welche fiir reif befunden worden 
sin d, teilnehmen zu diirfen an den Vorgangen der M ysterien, an den 
Vorgangen der okkulten Lehr- und Erziehungsstatten, die eben den 
Menschen zur okkulten Anschauung hinauffiihrten. Von der Entwicke­
lung dieser wenigen also wollen wir zunachst sprechen. 

Es ist ja auch aus dem Geiste mancher anderer Vortrage, die von mir 
gehalten worden sind, klar, daB wir gerade jetzt an einem Zeitpunkte 
stehen, wo durch die Popularisierung des theosophischen Elementes im­
mer mehr und mehr Menschen teilnehmen miissen an dem okkulten 
Leben, viel mehr als die wenigen, die im Verlaufe der vergangenen 
Menschheitsentwickelung daran teilgenommen haben. So geht also 
heute dasjenige, was wir zu betrachten haben, jeden theosophisch In­
teressierten an, jeden Menschen, der in unserer Zeit fiihlt, daB auch 
das okkul te Wissen, das Wissen von de n verborgenen Sei ten d es Da­
seins, in der Zukunft in einer gewissen Beziehung eben nicht mehr ver­
borgen bleiben darf, sondern daB es, den Anforderungen der weiter­
entwickelten Menschheit entsprechend, immer mehr und mehr Ver­
breitung gewinnen muB. 

Der Mensch, welcher nun zu dem okkulten Wissen kommen solite, 
hatte vor allen Dingen den Blick zu richten von der auBeren Welt auf 



die eigenen Seelenkdifte. Da er aber in der auBeren Welt ein handeln­
der Mensch blieb, so war im Grunde genommen seine okkulte Ent­
wickelung, man mochte sagen, seine eigene Sache, die Sache, die er 
fi.ir sich hatte. In der auBeren Welt blieb er ein Mensch unter anderen 
Menschen, ein Mensch mit den Pflichten, die das Leben einmal iiber 
ihn gebracht hatte. Dies kam schon in besonders starker Weise zum 
Ausdruck beim allerersten, das der okkult sich entwickelnde Mensch 
mit Bezug auf seine Seelenkraft zu tun hatte. 

Das erste namlich, was einem solchen Menschen oblag, das kann 
man in die Worte kleiden: Er hatte sich zu versohnen mit seinem 
Karma in bezug auf alles, was seinen Willen betrifft. Also Versohnung 
mit seinem Karma- seinem Schicksal, konnten wir auch sagen- war 
das erste, was oblag dem okkult sich entwickelnden Menschen. 

Nun brauchen Sie nicht etwa zu denken, daB man zu dieser Ver­
sohnung mit seinem Karma gleich eine ausgesprochen umfassende 
Theorie vom Karma braucht. Das, was man in diesem Zusammen­
hange « Versohnung mi t seinem Karma» nennt, ist vielmehr eine be­
sondere Art von Kultur, von Erziehung, von Selbsterziehung der Emp­
findungen und Gefiihle. W enn Si e in Betracht ziehen, d aB der Mensch 
einmal beginnt mit seiner okkulten Entwickelung, so werden Sie zu­
geben, daB er vor dem Zeitpunkte, in dem er mit seiner Entwickelung 
beginnt, nach Art der aufieren Menschen gelebt hat, so gelebt hat, wie 
eben der Mensch unter Menschen lebt; das heiBt, er hat diese oder 
jene Position im Leben eingenommen, diese oder jene Gedanken zu 
den seinigen machen miissen, weil ihm diese Gedanken die Moglich­
keiten gaben, die auBeren Handlungen, die er fiir seinen Beruf oder 
fi.ir seine sonstige Position im Leben zu erfiillen batte, wirklich zu er­
fiillen. Er hat ferner gewisse Pflichten, einen Pflichtenkreis anerkannt, 
den ihm die Sitte oder seine Gemeinschaft gegeben hat. Von vornherein 
kann angenommen werden, daB ein Mensch, der nicht gerade in Ein­
klang sich befunden batte mit dem, was die Mitwelt von ihm verlangte, 
der also nicht ein pflichtgetreuer Mensch war, nicht den Drang haben 
wird, sich okkult zu entwickeln. In der Regel waren die Menschen, 
die aufgerufen werden konnten zur okkulten Entwickelung, solche, 
welche wirkliche Geschicklichkeiten hatten fiir ihre Lebensposition 



und welche auch geneigt waren, sich dem durch Sitte und Gesellschafts­
ordnung vorgeschriebenen Pflichtenkreise anzupassen. In dem aber, 
was im Menschen ist als seine Fahigkeiten, seine Geschicklichkeiten 
in seiner Lebensposition, in dem, was um den Menschen ist als der von 
ihm anerkannte Pflichtenkreis, liegt eigentlich das positive Karma, in 
das der Mensch hineingestellt worden ist. Darin driickt sich sein Karma 
aus. 

Das erste, was mah nun verlangte und auferlegte dem, der gewis­
sermaBen heraustreten solite aus dieser bloBen Lebensposition und ein­
treten in die Erforschung der geistigen Welt, war, daB er dieses sein 
Lebenskarma in einer gewissen Weise aufrechterhielt, das heiBt, sich 
selbst und denen, welche ihm die Hand boten, indie okkulte Welt ein­
zudringen, das Versprechen gab, zunachst, wohlgemerkt, das, was auf 
dem Felde okkulter Forschung gewonnen wird, nicht in der auBeren 
Lebensposition zu benutzen, sondern so solite er den Willen einrich­
ten, daB ein Mensch, der drauBen steht und beobachtet einen solchen, 
der okkult sich entwickelt, keinen merklichen Unterschied gewahr 
wird zwischen der Art, wie der okkult sich entwickelnde Mensch frii­
her sich verhalten hat in seiner Lebensposition und wie er sich spater 
verhalt, nachdem er schon einige Schritte in der okkulten Erforschung 
gemacht hat. 

Also nicht eingreifen mit dem, was einem die okkulte Erforschung 
an di e Han d gibt, in das auBere Leben d es physischen Pian es: das ist 
Versohnung mit seinem Karma, das ist die Resignation darauf, Vor­
teile zu erzielen in der auBeren Lebensposition durch okkulte Mittel. 

Wir werden schon sehen, daB ein gewisser Fortschri tt in der auBe­
ren Lebensposition dennoch auf einem regularen, auf einem richtigen 
Wege eintritt. Aber darum handelt es sich bei dem nicht, was als eine 
bewuBte Verpflichtung derjenige zu iibernehmen hatte, der zum ok­
kulten W ege zugelassen wurde. «Du sollst nicht deine okkulte Ent­
wickelung dazu benutzen, einen Vorsprung zu erringen iiber deine 
Mitstrebenden im Leben drauBen, sondern du sollst dich im Leben 
drauBen nach denselben Regeln richten, nach denen du dich bisher 
gerichtet hast», das wurde immer un d immer wieder denen eingepragt, 
die eine okkulte Entwickelung durchmachten. Damit war schon der 



erste Verzicbt geleistet, den der okkult sicb Entwickelnde zu leisten 
batte, denn damit batte er gleich von vornherein aufgegeben, die Mit­
tel des okkulten Lebens im egoistischen Sinne zur Anwendung zu 
bringen. 

Das, was jetzt gesagt worden ist, miissen Sie ganz genau und wort­
lich verstehen, man mochte sagen, nichts davon wegnehmen und nichts 
binzufiigen. Dann werden Sie bemerken, da.B es sich bezieht auf das­
jenige, was der Betreffende durch das ihm auferlegte Karma zunachst 
in der au.Beren Welt zu leisten in der Lage ist oder wozu er verpflich­
tet ist. 

Damit aber ist von vornherein von allem okkulten Streben der 
egoistische Wille des Menschen ausgeschlossen. Man hat ihn ganz be­
wu.Bt ausgeschlossen. Dies allein schon, als ein vorliegendes Faktum, 
bewirkt eine Anderung in der Gemiitsstimmung des Menschen. Denn 
bedenken Sie, um das einzusehen, nur das Folgende. Bisher war fiir 
den Menscben, der in die okkulte Entwickelung eintritt, der au.Bere 
Pflichtenkreis, die au.Bere Position im Leben gewissermaBen das ein­
zige, dem er si eh widmete, di e einzige W el t, in der er lebte. J etzt ver­
pflichtet er sicb, in dieser W elt zunachst nach denselben Regeln zu 
leben, nach denen er bisher gelebt hatte, und doch noch Krafte zu er­
sparen fiir etwas anderes. 

Damit ist von vornherein fiir ibn eine Grenze gezogen zwischen 
zwei Kraftegebieten, auf denen er tatig ist. Es eroffnet sich fiir ihn 
eine Welt, um die er sich bisher gar nicht gekiimmert hat, an der er 
bisher gar kein Interesse batte. Das ist au.Berordentlicb wicbtig. Denn 
fiir jeden Menschen beginnt ein neuer Lebenskreis, ein neuer Lebens­
abscbnitt, wenn in sein Leben neue lnteressen eintreten, lnteressen, die 
ibr eigenes Feld bebaupten wollen. 

So also war es von vornberein gegeben, da.B das Gemiit, da.B die 
ganze Empfindungswelt, da.B der lnteressenkreis des Menscben in An­
sprucb genommen wurde fiir eine neue W elt, fiir eine W elt, in der der 
Mensch bisber nicht gestanden batte. Einen au.Beren Ausdruck findet 
diese Tatsache, von der ich lbnen eben erzahlt habe, darin, da.B ins­
besondere die alteren Mysterien und Gebeimscbulen, die Lehrstatten 
okkulter Entwickelung, sebr streng darauf bielten, den Menschen so-



zusagen in keine Kollision, in keine Disharmonie zu bringen mit sei­
nem auBeren Interessenkreise. Daher verlangten sie strenge von ihm, 
daB er in bezug auf a1les das, was ihm auferlegte sein Beruf, was ihm 
auferlegte der Pflichtenkreis cles Staates oder anderer Gemeinschaf­
ten, in denen er stand, im weitesten Umkreise seine Pflicht erfi.illte, 
und Menschen, welche irgendwie zeigten, daB sie das nicht tun woll­
ten, daB sie sich auflehnten gegeni.iber den auBeren Pflichtenkreisen, 
wurden gar nicht in die okkuiten Lehrstatten aufgenommen. 

Ich erzahle Ihnen damit einfach Tatsachen der bisherigen okkulten 
Entwickelung. Deshalb werden Sie finden, daB Menschen, welche in 
einer gewissen Beziehung schon im auBerlichen Lehen so auftraten, 
daB sie sich nach der einen oder anderen Richtung auflehnten gegen 
die Ordnung, innerhalb weicher sie lebten, nicht Giieder irgendeiner 
Mysterienschuie oder einer okkulten Lehrstatte waren. 

Das zweite, um das es sich handeite, war etwas noch weitaus Schwie­
rigeres. Nehmen wir einmal den Menschen, wie er war, wenn er das 
V ersprechen, von dem eben gesprochen worden ist, sozusagen si eh 
und seinem Lehrer gegeben hatte. Dann muBte er sich sagen: In mei­
nen Willen, wie dieser Wille auftritt auf dem physischen Piane, will 
ich nicht einflieBen lassen dasjenige, was mir ais okkultes Forschungs­
resultat zukommen wird.- Aber mit allem anderen, was ihm zukam 
ais Mensch, das heiBt mit seinen samtlichen Seelenkraften, die er an­
wenden konnte, wie er sie friiher angewandt hatte, mit Ausnahme des 
Willens, konnte er auch jetzt auf dem physischen Plan tatig sein. Der 
Wille war ihm dadurch gebunden, daB er das charakterisierte Ver­
sprechen gegeben hatte, aber alles i.ibrige, was ihm auf dem physischen 
Piane zur Verfi.igung stand, das heiBt seine Urteilskraft, seine Phan­
tasie, sein Gedachtnis, seine Gemi.itsbewegungen und so weiter, mit 
denen er friiher auf dem physischen Piane tatig war, konnte er auch 
jetzt noch anwenden; mit ihnen konnte er auch jetzt noch auf dem 
physischen Piane tatig sein. 

N ehmen wir einmal den V erstand. Der Verstand ist das Vermogen 
der Seeie, die Kraft der Seele, die uns befahigt, zu unterscheiden, die 
uns befahigt, Urteile zu gewinnen i.iber die Tatsachen des Lebens. 
Ohne diesen Verstand kominen wir im auBeren Leben auf dem physi-



schen Piane nicht aus. Wir miissen sozusagen auf Schritt und Tritt die­
sen unseren Verstand anwenden. N un gewann man - so wollen wir 
annehmen -, wenn man ein Mitglied einer okkulten Gesellschaft, einer 
okkulten Schule wurde, okkulte Forschungsresultate, Erkenntnisse in 
dem, was man tat in der auBeren Lebensposition. Durch seinen Willen 
durfte man sie nicht anwenden. Aber zunachst hinderte einen nichts -
wenn man sich nur zuriickhielt in bezug auf seinen Willen -, seinen 
Verstand so zu gebrauchen, daB man die Dinge drauBen und die Men­
schen, die einem auf dem physischen Pian entgegentraten, mit all den 
hoheren Mitteln, die man jetzt aus der okkulten Forschung heraus 
hatte, verstandig beobachtete. Man konnte also zwar nicht in sein Han­
deln, in seine WillensentschlieBungen die okkulten Forschungsresul­
tate einflieBen lassen; aber wie man als Geheimschiiler beurteilt die 
W esen des Mineralreiches, des Pflanzenreiches, des Tierreiches, wie 
man andere Menschen beurteilt, wie man mit seinem Verstande sich 
verhalt in der gewohnlichen Welt, das konnte man zunachst von der 
okkulten Forschung beeinflussen lassen. 

Sie merken, daB damit notwendigerweise verbunden ist eine starke 
Selbstzucht des Charakters des Okkultisten. Denn was ist naherlie­
gend fiir einen Menschen, der im Leben namentlich anderen Menschen 
gegeniibertritt und handeln soll, als daB er so handelt in bezug auf 
seine Lebensposition, daB er das, was er weiB, zur Anwendung bringt; 
daB er sich zum Beispiel danach richtet, wenn er mit seinem Verstande 
durchschaut, daB er es zu tun hat mit einem sittlich minderwertigen 
Menschen. Das ist doch das Selbstverstandlichste und Natiirlichste, 
was wir da in der W el t tun werden. 

Der Okkultist ist nicht in der Lage, das zu tun. Er kann zwar mit 
den Mitteln, welche die okkulte Forschung ihm gibt, seinen Verstand 
befliigeln und besser, als er es friiher gekonnt hatte, hineinschauen in 
den Charakter eines Mitmenschen und wissen, daB er ein sittlich min­
derwertiger Mensch ist; er kann auch das, was er diesem Menschen 
tut, danach einrichten, denn in bezug auf diesen Menschen hat er sich 
nicht verpflichtet, sondern nur in bezug auf seine eigene Lebensposi­
tion; er hat sich nicht verpflichtet, seinen Willen nicht anzuwenden in 
bezug auf das, was er fiir den anderen Menschen tut. Aber fiir das, 



was er fiir sich selber tut, hat er sich verpflichtet, mit seinem Karma 
ausgesohnt zu sein und nicht anzuwenden seine Erkenntnisse, die sich 
ihm bieten, wenn er seinen Verstand anwendet, unterstiitzt von den 
Mitteln der okkulten Forschung. 

Nehmen wir den konkreten Fall, irgend jemand habe auf dem ok­
kulten Gebiete die Stufe errungen, von der ich jetzt spreche. Wenn er 
nicht Okkultist geworden ware, wlirde er vielleicht einem anderen 
Menschen entgegentreten und wlirde nicht erkennen, daB er ein sitt­
lich minderwertiger Mensch ist. Die Folge davon ware, daB er sich 
von diesem Menschen in irgendeiner Weise iibervorteilen laBt. Es ist 
selbstverstandlich, daB das passieren kann. Sie werden zugeben, daB 
so etwas schon in der W elt passiert ist, daB man si eh in der W elt in­
sofern tauschte, daB man einen Menschen flir besser hielt, als er in 
Wahrheit war, und, wie man auf Deutsch sagt, hineinfiel, das heiBt, 
sich von ihm betriigen lieB. 

Als Okkultist hat man etwas voraus. Man erkennt die Minder­
wertigkeit dieses Menschen, aber man hat sich zunachst - ich bitte 
das Wort «Zunachst» richtig aufzufassen, das heiBt zu horen - dazu 
verpflichtet, diese okkulten Erkenntnisse nicht auf den Willen, das 
heiBt auf seine eigene Lebensposition anzuwenden. Man kann wissen: 
Das ist ein minderwertiger Mensch; muB sich aber so verhalten, wie 
man sich friiher verhalten hatte. Man muB sich gesellschaftlich das 
von ihm gefallen lassen, was man sich von ihm hatte gefallen lassen 
mlissen, wenn man nicht mit seinem Verstande die okkulten Erkennt­
nisse bekommen hatte. 

Hier sehen Sie scharf und klar markiert, welche Resignation der 
angehende Okkultist zu iiben hat; wie er scharf trennen muB das, 
was er erkennen kann ohne okkulte Forschung, und das, was ihm im 
Leben durch die okkulte Forschung einen Vorteil verschaffen konnte. 
Derjenige, der schon durch seine natlirlichen Gaben oder durch be­
sondere Lebensumstande so gliicklich ist, von der Minderwertigkeit 
des anderen zu wissen, ohne Okkultist zu sein, der wird immer ge­
neigt sein, den angehenden Okkultisten, weil er sich der Vorteile be­
gibt in bezug auf sich selbst, flir einen Dummkopf zu halten. Das ist 
durchaus die Regel, daB gewisse Leute entweder durch giinstige Um-



stande des Lehens oder sonstwie das durchschauen, was der Okkultist 
auch durchschaut, wonach er sich aber nicht richtet, weil er verpflich­
tet ist, sich nicht danach zu richten. Das wird immer vorkommen, 
wie auch das andere vorkommen kann, daB der eine oder der andere, 
der das Versprechen gegeben hat, nicht das Versprechen halt; das ist 
aber seine Angelegenheit. Man kann den angehenden Okkultisten fiir 
einen Dummkopf halten, weil er sich von einem Menschen iibervor­
teilen laBt. Das darf uns aber durchaus nicht zu der Voraussetzung 
verleiten, daB er keine Mittel hat, die Menschen zu durchschauen. 

So also ist gewissermaBen eine zweite Stufe diese, daB wir, unter 
Verzicht der Anwendung des Willens fiir unseren Egoismus, unseren 
Verstand anwenden in der auBeren physischen Welt. In dem Stadium, 
das eben jetzt geschildert worden ist, haben die alten okkultistischen 
Lehrer die Schiiler eigentlich ziemlich lange gelassen. Lange muBten 
die Schiiler so durch die Welt gehen, daB sie mit ihrem Verstande nicht 
nur die anderen Menschen, sondern auch die anderen Reiche der Na­
tur lernten in einem tieferen Sinne zu beobachten als vorher, daB sie 
tiefer eindringen konnten und daB sie dennoch genau denselben Le­
bensgang weitergingen, den sie vorher gegangen waren. Dadurch wurde 
nicht bloB eine starke Selbstzucht erreicht, nicht bloB das erreicht, 
daB der Mensch lernte die Vorteile, die ihm sein Geist bot, nicht in 
den Dienst des Egoismus zu stellen, sondern es war fiir diese Men­
schen dadurch noch ein ganz anderer Fortschritt zu erreichen. 

W enn namlich sogleich, nachdem der Verstand gesprochen ha t, der 
Wille hinterherkommt und sozusagen anschlieBt die Handlungen, wel­
che der Verstand einleitet, dann geht die Entwickelung dieses Verstan­
des, die Kraft dieses Verstandes viel weniger weit, als wenn dieser Ver­
stand abgesondert fiir sich, gleichsam chemisch herausdestilliert aus der 
Anwendung der Willenssphare, eine Zeitlang angewendet wird. W enn 
der Mensch wesentlich sich selber als egoistisches Wesen ausschlieBt 
von einem Gebiete, in das er eintritt dadurch, daB er seinen Verstand, 
wie es eben charakterisiert worden ist, anwendet auf die ganze ihn 
umgebende Welt, aber mit Verzicht auf die Betatigung des Willens, 
so werden ihm dadurch feine Unterschiede geboten. Der Verstand 
wird subtil gemacht. Das Urteilsvermogen und das Unterstheidungs-



vermogen nehmen immer mehr und mehr an Kraft zu, wenn wir in 
dieser Weise fortschreiten, un d wir ha ben auf diese W eise dann die 
zweite Stufe der okkulten Entwickelung absolviert, namlich das, was 
man nennen konnte die Pflege des vom Willen emanzipierten Ver­
standes; und wenn man ganz genau sprechen wollte, so konnte man 
sagen: die Pflege des vom egoistischen Willen emanzipierten Verstandes. 

Der nachste Schritt war aber dann, dafi der Mensch nun, weil er 
durch eine langere Zeit hindurch seinen Verstand in der allerscharf­
sten Weise angewendet hatte, gerade in bezug auf dieses Gebiet be­
ginnen mufite, darauf zu verzichten, seinen Verstand anzuwenden. 
Sie sehen, jetzt kommt eine noch schwierigere Sache; jetzt mufi der 
Mensch gewissermaBen es iibernehmen, so zu urteilen, wie er friiher 
immer geurteilt hat, bevor er Okkultist geworden ist. Er mufi in be­
zug auf die Dinge des aufieren physischen Planes nur diejenige Kraft 
seines Urteils und Verstandes anwenden, die er friiher angewendet 
hat. Das, was er jetzt gewonnen hat fiir seinen Verstand, was er sich 
jetzt erobert hat und was wie ein ungeheurer Vorteil und Fortschritt 
des Geistes dasteht, mufi der Mensch ausschlieBen von seiner geistigen 
Tatigkeit, das heifit, er darf nur ganz wissenschaftlich vorgehen. Das, 
was er durch eine lange Zeit mit aller Energie und Scharfe angestrebt 
hat, namlich seinen Verstand zu grofieren Kraften zu bringen, mufi 
er wieder ablegen, muB er ganz und gar aus seiner Seele herausreiBen, 
insofern es bewufite Verstandesanwendung ist, und mufi sich sagen: 
Indem du deine Handlungen, deine Positionen durchgehst auf dem 
physischen Piane, mufit du denken und unterscheiden, so wie du vor 
deiner okkulten Entwickelung gedacht, unterschieden und dich be­
nommen hast, nach deinem damaligen Grade von Gescheitheit.- Das 
heifit, der Mensch mufi sich zuriickschieben, mufi gewissermafien so 
toricht sein, wie er war vor der Scharfung seines Verstandes. 

Und was muB jetzt aus diesem Verstande werden, auf den er ver­
zichtet hat? Anwenden darf er nicht mehr diesen Verstand; er hat 
ihn angewendet fiir langere Zeit, er darf ihn aber nicht langer an­
wenden. Was geschieht nun mit den Ergebnissen cles Verstandes, der 
Urteilskraft, wenn wir absehen von deren unmittelbarer Anwendung? 

Dann gehen sie in unser Gedachtnis, in unsere Erinnerung iiber. 



Dies ist der nachste Schritt, namlich: Alles das, was der Mensch an 
Wissen gelernt ha t durch sei ne scharfere V erstandeskraft, das muB fiir 
ihn Erinnerung werden. Er darf nicht mehr weiterschreiten in der Kul­
tur, in der Fortbildung seines Verstandes, er muB verzichten darauf, 
seinen starkeren Verstand irgendwie anzuwenden, noch dieses oder je­
nes durch seinen scharferen Verstand wissen zu wollen iiber die Zu­
sammenhange der Welt; und lediglich das, was er schon durch dies.en 
scharferen Verstand sich erworben hat, muB er immer wieder und wie­
der aufsuchen in seiner Erinnerung, das muB immer wieder und wieder 
in seiner Erimierung auftreten. Er muB immer mehr und mehr danach 
streben, daB das, was er sich da erobert hat fiir seinen Verstand, fiir 
ihn so etwas wird, wie es die Dinge sind, die er sich vielleicht im Leben 
vor zehn oder zwanzig Jahren ausgedacht hat, die er also nicht jetzt 
denkt, sondern an die er sich bloB erinnert. 

Sehen Sie, in solchen okkulten Schulen, wie zum Beispiel im Alter­
turo die pythagoreische oder wie es auch manche vorderasiatische Ge­
heimschule war, da wurden zunachst die Schiiler so ausgewahlt, daB 
nur diejenigen fiir reif befunden wurden, welchen man zutraute, das 
Gelobnis zu halten: nicht einflieBen zu lassen in ihren egoistischen 
Willen die Mittel der Verstandeskultur, die sie erreichen sollten. Dann 
wurden diese Schiiler lange, lange in der Art erzogen, daB sie eben auf 
alle mogli che W eise darauf hingewiesen wurden, di e Dinge scharfer zu 
unterscheiden, und dann wieder zusammenfiigen zu lernen mit der 
Urteilskraft, wie das im gewohnlichen auBeren Leben moglich ist. Auf 
die Pflege dieser Urteilskraft wurde durch lange Zeit hindurch das 
groBte Gewicht gelegt in den zu Recht bestehenden Schulen des Alter­
tums und auch des Mittelalters. 

Dann muBte der Schiiler sozusagen ein zweites Gelobnis ablegen. 
Dieses zweite Versprechen, das sich die Schiiler selbst und ihrem Leh­
rer ablegten, war: daB sie aufhorten, die Dinge, die sie drauBen auf 
dem physischen Piane sahen, weiter zu beurteilen mit den Urteilen, die 
si e mi t dem V erstande gewonnen hatten. A ber auch zu den Lehren, 
die ihnen ihr Lehrer vortrug, durften sie sich nicht kritisch verhalten. 
Nur vergleichen durften sie das, was ihr Lehrer vortrug, mit dem, 
was si e sich durch die Urteilskraft friiher schon erworben hatten. Nicht 



Kritik durften sie iiben, sondern solche Zuhorer mufiten sie werden, 
· die immer nur verglichen das, was sie jetzt horten, mit dem, was sie 
friiher schon durch ihre scharfere V erstandeskraft gewonnen hatten. 
Das gehorte wiederum zur nachsten Stufe der okkulten Entwickelung, 
und man konnte es nennen die Ausschliefiung der scharferen Verstan­
deskdifte und die Beschrankung des inneren Seelenlebens, soweit man 
selber in Betracht kam, auf das Gedachtnis und auf die Erinnerung. 
N ur das durfte noch ausgefiihrt werden, was die Phantasie in Sym­
bolen und Sinnbildern hervorbringen konnte aus diesen erinnerten 
U rteilen, Begriffen un d Ideen. 

Also Gedachtnis und Phantasie waren diejenigen Seelenkrafte, die 
jetzt sozusagen in ihre Rechte traten, die jetzt auf dieser hoheren 
Stufe besonders in Wirksamkeit treten sollten. Damit sie sich gleich­
sam wieder durch sich selber reinlich herausdestillierten aus dem iibri­
gen Seelenleben und nicht fortwahrend beraten seien durch die Ur­
teile des Verstandes, sollten sie sich allein geltend machen. 

Damit hatte der Schiiler dann eine weitere Stufe seiner okkulten 
Entwickelung beschritten. Die Zeit, welche man den Schiiler durch­
machen lieB, um diese Stufe zu durchschreiten, die wurde zumeist da­
mit ausgefiillt, daB die bereits als Lehren bekannten und zur Theo­
sophie gemachten okkulten Erkenntnisse ideengemaB den Schiilern 
vorgebracht wurden; daB sozusagen die Schiiler da waren mit dem, 
was sie friiher an Kraften gewonnen hatten durch ihre Urteilskraft, 
sich an sie immer erinnerten und gewissermafien sich entgegenkom­
men, in sich wirken liefien, was ihnen vorgebracht wurde von ihren 
Lehrern. 

Es ist selbstverstandlich, daB der Zeitraum, in dem die Schiiler diese 
Entwickelung durchmachten, bei den einzelnen verschiedenen Myste­
rien sehr verschieden war, je nachdem man es nach den allgemei­
nen Bediirfnissen der Menschheitsentwickelung fiir notwendig hielt, 
mehr oder weniger von den okkulten Geheimnissen denjenigen zu 
iibergeben, die man auf diese Weise okkult ausbilden wollte, um sie 
dann zu Fiihrern der Menschheit in entsprechender Weise machen zu 
konnen. In den okkulten Schulen dauerte der Zeitraum, in dem das 
durchgemacht wurde, meist ziemlich lange. 



Das nachste, zu dem sich der okkulte Schiiler hinzuwenden hatte, 
war, daB er nun mit aller Kraft, die ihm zur Verfiigung stand, danach 
zu streben hatte, auch die Erinnerungen und die Ausmalung in der 
Phantasie zu Symbolen oder dergleichen, sowie die, wohlgemerkt, 
durch das eigene Selbst angeeigneten Begriffe auszuloschen, also aus 
dem BewuBtsein zu streichen. Das war in der Tat eine au.Berordent­
lich schwierige Aufgabe, und man kann sich in der Regel gar nicht 
vorstellen, daB ein Schiiler diese schwierige Aufgabe hat bewaltigen 
konnen. DaB die Schiiler dennoch diese Aufgabe haben bewaltigen 
konnen: namlich volliges Vergessen auszubreiten iiber alles, was sie 
sich durch ihre eigene Kraft angeeignet hatten, davon konnen Sie 
sich eine Vorstellung verschaffen, wenn Sie in Erwagung ziehen, daB 
solche Schiiler in bezug auf die au.Beren Handlungen gelernt hatten, 
ihren Willen zu bezahmen und eine so starke Selbstzucht sich errun­
gen hatten, da.B sie immer nur sich so verhalten haben, wie es vorher 
geschildert wurde. 

Dadurch, daB man den Willen, den man sonst nach au.Ben frei hat, 
sich nicht ausleben lieB, sondern in so starker Weise gezwungen war, 
ihn zu bezahmen, dadurch bekam man starke Reservekrafte des Wil­
lens im Inneren. Das war durchaus so. Man wird immer starker und 
starker in seinem Inneren, wenn man gezwungen ist, den Willen 
auBerlich so zu bezahmen, daB man gar nichts von den Vorteilen, die 
einem die geistige Entwickelung geboten hat, in den egoistischen Wil­
len einflieBen la.Bt. Dadurch wird man immer starker, und man ge­
langt gerade dadurch zu jenem starken Willensentschlusse, den man 
braucht, um das, was man sich angeeignet hat innerhalb der okkulten 
Schulung und woran man sich friiher erinnert hat, nun zu unter­
driicken, auszustreichen. So wie man eine Vorstellung ausstreicht, die 
man nicht gebrauchen kann fi.ir das Leben, so soli das, wovon eben die 
Rede war, ausgestrichen werden. Das war eine unbedingte Forderung. 

Glauben Si e n un nicht, da.B diejenigen, welche auf solche W eise 
okkulte Schiiler waren, etwa blinde, autoritatsglaubige Menschen 
gegeniiber ihren Lehrern wurden. Das war durchaus nicht der Fall. 
Autoritatsglaubig sind diejenigen, die ihren ganz gewohnlichen Ver­
stand in lei eh t geschi.irzter W eise immer anwenden, um das, was sie 



horen, zu beurteilen. Diejenigen Menschen aber, die erst ihre Urteils­
kraft gescharft haben, werden das, was sie durch diese gescharfte Ur­
teilskraft sich erworben haben, immer nur in der Erinnerung haben. 
Diejenigen, welche vermittels ihres Gedachtnisses und ihrer ganzen 
Phantasie auf sich wirken lieBen den okkulten Unterricht, wurden 
ganz gewiB nicht autoritatsglaubig, sondern nahmen das, was der 
okkulte Unterricht ihnen bot, so hin, wie man die Natur selber hin­
nimmt. So nahmen die okkulten Schiiler iiberhaupt den okkulten Un­
terricht hin, wenn sie die entsprechenden vorhergehenden Stufen durch­
gemacht hatten. Ja, die Lehrer selbst sorgten dafiir, daB ihre Worte 
wie die Natur selber auf ihre Schiiler wirkten, daB sie nicht den Schii­
lern zu befehlen brauchten, diese oder jene Meinung zu haben. Es war 
so, daB die Schiiler durch das, was sie vorher durchgemacht hatten an 
Unterscheidungskraft und an Verstandesentwickelung, bei der nach­
sten Stufe, bei der Erinnerung, so weit waren, daB sie den Worten ge­
geniiberstanden, wie man gegeniibersteht einem Sonnenaufgang, wie 
man gegeniibersteht einem vom Winde gepeitschten Meere, wie man 
gegeniibersteht irgendeinem anderen N aturphanomen, das man beob­
achtet, um es kennenzulernen, dem man aber nicht kritisch gegeniiber­
tritt; denn dann lernt man es nicht kennen. 

Diejenigen lernen am wenigsten kennen die in nere Gewal t eines 
Naturphanomens, die ihm nur so gegeniiberstehen, daB sie ihm ihre 
Sympathie oder Antipathie zuwenden. So wie man die Natur selber 
beobachtet, so beobachtete der okkulte Schiiler das, was ihm der ok­
kulte Unterricht darbot. 

Dann a ber, wenn si e das eine Zeitlang in der geschilderten W eise 
eingehalten hatten, so daB nur Erinnerung, Phantasie, Gedachtnis in 
Wirksamkeit waren und daB die Schiiler den Verstand nur wende­
ten auf ihren auBeren Beruf im Leben, dann muBten sie indie Periode 
der inneren Seelenruhe, des Vergessens ihrer eigenen Krafte eintreten 
und ihre eigenen Errungenschaften ertoten. Dann erst war fiir sie der 
Zeitpunkt herangekommen, wo sie vollstandige innere Seelenruhe ha­
ben konnten, wo getilgt waren aus dem BewuBtsein selbst die wahrend 
des bisherigen okkulten Lebens durch die eigenen Krafte erlangten 
Erinnerungsvorstellungen und Phantasievorstellungen. 



Leer gemacht wurde in gewisser Beziehung die Seele, und dadùrch, 
daB sie leer gemacht wurde, daB aus dieser Seele heraus war der ego­
istische Wille, der egoistische Verstand, das egoistische Gedachtnis, 
die egoistische Phantasie, war sie geoffnet gegeniiber einer wirklich 
neuen W elt. Das war notwendig, dami t diese neue W elt wirklich in di e 
Seele hineindringen konnte. 

Nun mlissen Sie sich bekanntmachen mit der Tatsache, daB in der 
Tat eine neue Welt hineindrang in die von ihrer egoistischen Seelen­
kraft leere Seele. Eine neue W el t. Nicht wundern miissen Si e si eh des­
halb, wenn die Charakteristik dieser neuen Welt sonderbar ist. Denn 
was ist sonderbar? Sonderbar ist dasjenige, was ein Mensch so erlebt, 
d aB es seinen bisherigen Erlebnissen widerspricht. W a rum lehnen denn 
die Menschen dieses oder jenes ab? Schauen Sie sich um in der Welt, 
wo irgend etwas besprochen wird; da lehnt man es ab, man sagt: In 
dem, was da behauptet wird, ist ein Widerspruch. - Das heiBt, man 
findet es- nach dem, was man bisher hat beurteilen konnen- wider­
sprechend allem, was man kennt, was man weiB; und man glaubt so­
fort, gegeniiber dem anderen Menschen, der irgend etwas in der W eise 
vorbringt, einen Vorsprung zu haben und im Rechte zu sein, wenn 
man ihm einen Widerspruch nachweisen kann. 

Eigentlich besteht die offentliche Besprechung der Dinge durchaus 
darin, daB man Widerspriiche nachweist, daB man da oder dort sagt: 
Das muB falsch sein, darinnen liegt ja ein Widerspruch. - Damit sind 
die meisten Dinge widerlegt. Diese Tatsache, da6 wir Widerspriichen 
begegnen, weil wir an etwas herantreten, was gar nichts Gleiches ha­
ben kann mit unserer bisherigen Welt, mit dem, was wir bisher er­
fahren haben, mlissen wir ins Auge fassen. Wir miissen erkennen, daB 
wir tatsachlich uns zu versohnen haben mit lauter Widersprlichen, 
wenn die neue Welt an uns herantritt, die in solchen Begriffen charak­
terisiert wird, da.B wir sagen konnen: J a, das sin d ja lauter Wider­
spriiche. D aB uns die neue W el t charakterisiert wird in Widersprlichen, 
muB ja so sein, denn die neue Welt ware ja eben keine neue Welt, wenn 
sie lihereinstimmte mit der alten und keine Widersprliche aufwiese. 

So werden Sie sich nicht zu verwundern haben, wenn die erste 
Charakteristik der Welt, die der Mensch betritt, wenn er die nach 



der Stufe des Vergessens kommende Seelenruhe erreicht, nur gegeben 
werden kann mit Worten, die gegeniiber der gewohnlichen Welt, in 
der wir leben, widersprechend sind. 

Drei Dinge sind es, die der Mensch erHihrt, wenn er es so weit ge­
bracht hat, wie es geschildert worden ist. Drei Dinge, die wir nur 
charakterisieren konnen, indem wir W orte anwenden, di e schon an 
sich widersprechend sind gegeniiber alledem, was der Mensch von der 
auBeren Welt weiB. Drei Dinge lernt der Mensch kennen, wenn er 
wirklich eintritt in das, was man eine iibersinnliche Welt nennen kann. 

Das erste, was er kennenlernt, ist das ungeoffenbarte Licht. Sehen 
Sie sich um, oh Si e in der W elt nicht liberali sehen konnen das Licht. 
Das ist das Wesen des Lichtes, daB es sich offenbart. Das erste aber, 
was der Mensch kennenlernt in der i.ibersinnlichen W elt, das ist das 
ungeoffenbarte Licht, das finstere Licht, das Licht, das nicht leuchtet. 

Das zweite, was der Mensch kennenlernt in der iibersinnlichen Welt, 
ist das unaussprechliche W ort. Ein W ort in der gewohnlichen W el t 
ist nicht da, wenn es nicht ausgesprochen wird. Ein W ort, das nicht 
ausgesprochen ist, ist kein W ort. Einen volligen Widerspruch haben 
wir, wenn wir sagen: Das zweite, was man kennenlernt in der iiber­
sinnlichen W elt, ist das unaussprechliche W ort. 

Und das dritte ist das BewuBtsein ohne einen gewuBten Gegen­
stand. Erinnern Sie sich nur, daB Sie, wenn Sie ein BewuBtsein ent­
wickeln, wenn Sie das oder jenes wissen, ein Objekt, einen Gegen­
stand des Wissens haben. Das BewuBtsein aber, das uns als das dritte 
entgegentritt, wenn wir eintreten in di e iibersinnliche W elt, ist das 
BewuBtsein ohne Objekt, das BewuBtsein ohne einen Gegenstand. 

Diese drei Dinge, die nur n1it widerspruchsvollen Worten charak­
terisiert werden konnen, sind es, denen der Schiiler begegnet, wenn er 
durch die Vorbereitung, die wir geschildert haben, in das eigentliche 
Gebiet cles Okkultismus eintritt. Denn das sind gewissermaBen die 
drei ersten wirklich okkulten Dinge, die wir kennenlernen: 

erstens das ungeoffenbarte Licht, 

zweitens das unaussprechliche Wort, 

drittens das Bewu.Btsein ohne Wissen von einem Gegenstand. 



Das ist dann das bedeutungsvollste Ereignis, das zunachst eintreten 
kann fiir den angehenden Okkultisten: verbinden zu lernen etwas mi t 
dem, was ihm nur als ein Widerspruch erscheint gegeniiber alledem, 
was er bisher erfahren hat. In dem Augenblicke, wo der Mensch ver­
binden kann irgend etwas von seinem inneren Erleben mit den drei 
Ideen des ungeoffenbarten Lichtes, des unaussprechlichen Wortes und 
des BewuBtseins ohne das Wissen von einem Gegenstand, ist er wirk­
licher Okkultist geworden. Der angehende Okkultist hat dann den 
Pfad der okkulten Erkenntnis wirklich betreten. 



DRITTER VORTRAG 

Kristiania, (Osio), 5. Juni 1912 

Es wurde gestern darauf aufmerksam gemacht, daB der angehende 
Okkultist, welcher durchgemacht hat jene Vorbereitungen, von denen 
gesprochen worden ist, auf Erlebnisse trifft, welche aus den angege­
benen Griinden mit Worten bezeichnet werden miissen, die einen Wi­
derspruch in sich schlieBen. \Vir haben drei solche Erlebnisse zunachst 
genannt: erstens das unoffenbare Licht, zweitens das unaussprechliche 
Wort und drittens das BewuBtsein ohne das Wissen eines Gegenstandes. 

Es wird nicht ganz leicht sein, sich in ali das hineinzufinden, was 
zunachst notwendig ist, um Ideen und Begriffe zu verbinden mit die­
sen drei genannten Erlebnissen. So wie der Mensch im gewohnlichen 

Leben denkt, und so wie er denkt und forscht auch in den gewohn­
lichen Wissenschaften, wie geforscht wird namentlich in den Natur­
wissenschaften, ist dieses Forschen, dieses Wissen gebunden an den 

physischen Menschenleib. Denn dieser physische Menschenleib ist zwar 
nicht der eigentliche Akteur, das eigentlich Tatige, wenn der Mensch 
forscht, aber er ist das Instrument, dessen sich der Mensch beclienen 
muB, um in der charakterisierten W eise zu forschen, um in der cha­
rakterisierten W eise si eh ein Wissen zu erwerben ii ber di e auBeren 
Gegenstande der W elt, clie den Menschen umgibt. Alles, was iiber­
haupt in dieser Art gewuBt werclen kann, was also den Gegenstand 
cles alltaglichen Wissens und den Gegenstancl namentlich der Natur­
wissenschaften ausmacht - wir werclen bei einer spateren Gelegen­
heit noch darauf eingehen, daB gewisse Wissenschaften wie zum Bei­
spie! die Ethik, die Gesellschaftswissenschaft, die Jurisprudenz nicht 
ganz genau mit dem iibereinstimmen; was heute gesagt wircl, clas gilt 

namentlich fiir alle naturwissenschaftlichen Zweige -, es kann eben 
in gar keiner anderen Weise erworben werden als durch clas Instru­

ment cles Leibes, namentlich durch das Instrument des menschlichen 

Gehirns. 
Wenn nun der okkulte Aspirant die Dinge clurchmacht, von clenen 

gestern gesprochen worclen ist, so kommt er zunachst dazu, denken 



zu konnen, ohne sich seines Gehirns zu bedienen. Das ist etwas, was 
fiir den heutigen Materialisten selbstverstandlich schon ein ganz ab­
surder Begriff ist. Aber es ist eben doch so. DaB es so ist, das zeigt dem 
Okkultisten, der die okkulten, die esoterischen Dbungen durchgemacht 
hat, das innere Erlebnis ganz klar. Denn alles dasjenige, was von den 
auBeren Gegenstanden durch die gewohnliche Wissenschaft gewon­
nen werden kann, was da erforscht und gedacht wird, das ist schatten­
haft, gewissermaBen leblos gegeniiber den Gebilden, welche dann aus­
gearbeitet werden von unserer Seele, wenn wir losgekommen sind von 
dem physischen Gehirn. 

Fiir Theosophen darf zur Abkiirzung der Betrachtung gleich ge­
sagt werden, daB ein solcher Mensch, der es dazu gebracht hat, frei 
zu werden von seinem physischen Leibeswerkzeug, sich dann, um in­
nerlich in der Seele zu arbeiten, nur noch derjenigen Werkzeuge be­
dien t, di e in seinem a therischen, in seinem astralischen un d in seinem 
Ich-Organismus gegeben sind. Also er bedient sich dessen, was wir 
durch die Theosophie vom Menschen kennengelernt haben, mit Aus­
schluB des physischen Leibes. 

Dasjenige, was davon in der Seele auftritt, das hat eine viel starkere 
innere Kraft, eine viel starkere innere Lebendigkeit als die gewohn­
lichen, an den auBeren Gegenstanden errungenen Gedanken, und 
auBerdem nimmt es sich wirklich so aus wie etwas, was uns als feine 
Substantialitat liberali umgibt. Man kann nicht anders. sagen, als daB 
es sich ausnimmt wie flutendes Licht; nur muB man nicht eben an das 
Licht denken, welches durch das menschliche Auge, also durch ein 
auBeres Leibeswerkzeug vermittelt wird, sondern man muB denken, 
daB dieses sich ausbreitende Substantielle, in welchem man sich zu­
nachst befindet wie in einem wogenden Meere, mehr innerlich emp­
funden wird, als daB es in irgendeiner Art von Lichtschein oder der­
gleichen auftreten wiirde. Es wird innerlich empfunden, und es wird 
so empfunden, daB dem Menschen, wenn er es wirklich empfindet, 
schon die Vorstellung vergeht, als oh er da etwa in einem Nichts ware. 

Derjenige, der sich in diesem Elemente dann wirklich befindet, 
wird nicht mehr behaupten, daB er in einem Nichts ist, denn dieses 
Element hat vor allen Dingen eine fiir alles bisherige Erfahren zu-



nachst recht iiberraschende Wirkung. Es hat die Wirkung, wie wenn 
es uns zerreiBen und in den ganzen Raum hinausstreuen wiirde, wie 
wenn wir zerflieBen wiirden in ihm selber, wie wenn wir uns auf­
losen wiirden, den Boden unter den FiiBen verloren, die Haltepunkte 
liberali verlOren, wo wir sie haben an dem auBeren Materiellen. Das 
ist es, was da zunachst auftritt. Und in diesem Sich-Fiihlen in einem 
gleichsam in den ganzen Raum hinausspriihenden Elemente hat man 
das gegeben, was man nennen kann flutendes, flieBendes, sich nicht 
nach auBen in irgendeinem Sinne offenbarendes geistiges Licht. Das 
ist es zunachst, was gleichsam als ein inneres Erlebnis ein jeder Aspi­
rant des Okkultismus kennenlernt. 

N un, wenn der Aspirant des Okkultismus dieses Erlebnis zuerst 
hat und er ist eine schwache Natur, er ist nicht gewohnt worden im 
Le ben, vi el zu denken, dann ist er schon hier gewissermaBen an. einer 
Klippe, denn er kann nicht leicht weiterkommen, wenn er nicht im 
Leben gelernt hat, viel zu denken. Daher ist jene Vorbereitung da, 
von der wir gestern gesprochen haben: die lange Dbung eines subli­
men V erstandes, einer sublimen U rteilskraft. Nicht was wir auBer­
lich durch diese sublime Urteilskraft, durch diesen sublimen Verstand 
uns aneignen, sondern die Zucht, die wir uns aneignen, indem wir in 
scharferer W eise denken lernen, ist es, di e uns zugute kommt, wenn 
wir als Aspiranten des Okkultismus in dieses fliefiende Element des 
Lichtes eintreten. Denn es wirken dann gewissermaBen nicht die Ge­
danken, sondern die ,Erziehungskdifte unseres eigenen Selbst, welche 
uns durch die Gedanken gegeben worden sind. Diese wirken fort, 
und wir haben dann nicht nur um uns ein verfliegendes, verborgenes 
Licht, sondern wir haben die Moglichkeit, daB in diesem flieBenden 
Elemente auftauchen die Gestaltungen, von denen wir wissen, daB 
uns keine Wahrnehmungen der auBeren Gegenstande diese inneren 
Gebilde gegeben haben, sondern daB sie auftauchen in dem Elemente, 
in das wir selber nun eingetaucht sind. 

W enn wir eine solche Lage des Lebens erreicht haben, dann ver­
lieren wir uns nicht in diesem flieBenden Lichte, sondern erleben darin 
Gestaltungen von einer viel groBeren Lebendigkeit, als sie alle Traum­
bilder und Visionen haben. Aber zugleich erleben wir diese Bilder so, 



da.B ihnen alles fehlt, was di e au.Beren W ahrnehmungen auszeichnet. 
Die Eigenschaften, welche wir nur durch die Sinne wahrnehmen, kon­
nen wir da nicht finden; aber in verstarktem Ma.Be konnen wir das 
finden, was wir sonst nur erleben, wenn wir uns Gedanken machen. 
Aber diese Gedanken sind eben nicht blo.Be Gedanken, die uns iiber­
kommen, sondern sind in gewisser Weise in sich selbst befestigte, in 
sich selbst wesenhaft erscheinende Gebilde. 

Das ist das erste, was der okkultistische Aspirant erlebt und was 
immer starker und starker auftritt im Verlaufe des okkulten Lebens. 
Zuerst ist es schwach, zuerst mi.issen wir uns begnligen mit einigem 
wenigen, was uns da erlebbar ist. Dann aber wird uns immer mehr 
und mehr gegeben, dann erfahren wir mehr und mehr, und wir ler­
nen eine W el t kennen, die sich uns darbietet als eine hinter der Sin­
neswelt gelegene Welt. Wir erfahren da, indem wir ein solches Erleb­
nis haben, etwas ganz Besonderes. Wir erfahren namlich, daB alle die 
Krafte, di e uns befahigen konnen, so· etwas zu erleben, in dem Um­
kreise unseres Erdenlebens un d der irdischen GesetzmaBigkei t gar nicht 
zu finden sind. Wir merken, wenn wir dieses Erlebnis haben, ganz ge­
nau, daB alles, . was uns befahigt, iiber das au.Bere Leben als Erden­
mensch und iiber die naturwissenschaftlichen Dinge zu denken, in uns 
gebildet worden ist durch Kdifte, die der Erde angehoren. 

Der Mensch hat, wie Sie als Theosophen wissen, bevor er auf der 
Erde seine heutige Gestalt erlangt hat, vielerlei Umbildungen und 
Durchbildungen durchgemacht. Wahrend dieser Zeit haben die Erden­
kdifte auf ihn gewirkt. Nach und nach hat sein Gehirn, haben seine 
Sinneswerkzeuge die Gestalt durch die Erdenkrafte angenommen, wel­
che sie heute haben. Und wenn wir das Auge, das Ohr, wenn wir das 
Gehirn selbst erklaren wollen, so wie sie heute sind, so miissen wir sa­
gen: Beim Beginne der Erdenentwickelung waren alle diese Organe 
ganz anders. Wahrend der Erdenentwickelung haben die Erdenkrafte 
auf diese Organe gewirkt und ihnen eben die heutige Gestalt gegeben. 
Alles was diese Organe und auch was das Gehirn hat von den Erden­
kraften, das verwenden wir, wenn wir fiir das alltagliche Leben oder 
wenn wir naturwissenschaftlich denken und forschen. Nichts ist in 
der Tatigkeit, die wir entwickeln, wenn wir so forschen, was nicht dem 



Menschen durch die Erdenkr~ifte zugekommen ware. Sowohl der All­
tagsmensch, der di e W el t un d di e Dinge um si eh her si eh t un d wahr­
nimmt und dari.iber nachdenkt, wie auch der Wissenschafter, der im 
Laboratorium oder auf der Sternwarte arbeitet, sie alle bedienen sich 
keiner anderen Einrichtungen ihrer Gehirn- und ihrer Sinnesorgane 
als solcher, die von Erdenkraften herriihren. 

W as wir n un als Bildung unseres Gehirns ha ben un d was uns befa­
higt, das Gehirn so zu bearbeiten, daB es die hoheren Glieder der 
menschlichen Natur aus sich heraustreibt, und daB wir das, was eben 
jetzt beschrieben worden ist, dieses flieBende, flutende geistige Licht 
schauen, das ri.ihrt nicht von irdischen Zusciinden her, sondern ist eine 
Erbs.chaft jener Krafte, die auf den Menschen gewirkt haben, bevor die 
Erde Erde geworden ist. So daB wir sagen miissen, wenn wir uns erin­
nern, daB die Erde, bevor sie Erde geworden ist, den Monden-, den 
Sonnen-, den Saturnzustand durchgemacht hat: Es ri.ihren von diesem 
Saturn-, diesem Sonnen- und Mondenzustand die Krafte nicht her, 
welche den Menschen befahigen, mit seinen Sinnen wahrzunehmen 
und die Wahrnehmung der Sinne mit dem Gedanken zu durchdrin­
gen. Aber alles, was uns frei werden laBt von dieser Sinnes- und Denk­
arbeit, von der Arbeit der Wissenschaft und so weiter, alles, was uns 
fahig macht, die hoheren Glieder aus uns herauszutreiben, so daB aus 
dem Gehirn herausgequetscht wird der Atherleib, der Astralleib und 
das lch, so daB diese fahig werden, im flutenden Lichte zu leben, das 
haben wir in uns als Erbsti.ick von der Saturn-, Sonnen- und Monden­
zeit. Das stammt also aus vorirdischer Entwickelungszeit und kann 
im weiteren Umkreise cles Erdendaseins nicht gefunden werden. 

Wenn einmal die Wissenschaft so weit sein wird - und sie wird 
einmal dazu kommen, wenn es auch noch lange dauern wird -, so­
zusagen den Mechanismus der Sinne und cles Gehirns zu begreifen, 
dann wird die Wissenschaft auf diese Errungenschaft auBerordentlich 
stolz sein. Aber man wird nur begreifen jenes Denken und jenes For­
schen, welches aus irdischen Verhaltnissen erklarbar ist und daher auch 
nur fi.ir die irdischen Verhaltnisse gilt. Man wird niemals das ganze 
Gehirn und auch nicht alle Einrichtungen der Sinnesorgane mit den 
Erdenkr~iften erklaren konnen; sondern, um alles erklaren zu kon-



nen, was in unseren Sinnen und in unserem Gehirne tatig ist, was den 
Sinnen und dem Gehirn die jetzige Gestalt gegeben hat, wird man die 
Zuflucht nehmen miissen zu dem, was die Theosophen kennen als den 
Saturo-, den Sonnen- und den Mondenzustand. 

Diese vorhergehenden Zustande unserer Erdenbildung, diese Krafte 
also, die wirksam sind, solange sich der Mensch nicht seines Gehir­
nes bedient und seiner auBeren Sinne, diese Krafte, die wir geerbt ha­
ben von Saturn, Sonne und Mond, werden lahmgelegt, werden unter­
bunden durch das, was die Erde mit ihren Kraften aus dem Gehirn 
und den Sinnen gemacht hat. Alles das, was wir dario finden konnen, 
wenn wir in das flutende Licht eintreten, empfinden wir deshalb nicht 
so, als oh wir es denken wi.irden. Denn was wir denken, von dem ha­
ben wir das Gefiihl, daB wir es jetzt denken, aber das, was wir da zu­
nachst erleben, das kommt uns nicht so vor, als wenn wir es jetzt 
dachten. 

Das ist auBerordentlich wichtig, daB Sie das ins Auge fassen. Dem 
Hellseher, der in diesen Zustand eintritt, erscheinen zunachst di e Ge­
bilde, von denen ich jetzt gesprochen habe, nicht wie Gedanken, die 
er jetzt denkt, sondern wie Gedanken, die nur vom Gedachtnisse, von 
der Erinnerung aufbewahrt sind, wie Gedanken, an die wir uns er­
innern konnen. 

J etzt wird es Ihnen auch erklarlich sein, warum wir unseren Ver­
stand ignorieren miissen und genotigt sind, in eine Scharfung des Ge­
dachtnisses einzutreten. Das ist deshalb so, weil wir das Gefiihl uns an­
eignen miissen, daB das, was in dem sich ausbreitenden geistigen Licht­
meere ist, sozusagen Gebilde aufwirft, die man nur wahrnehmen kann 
wie erinnerte Gebilde. Wiirde man nicht eine Scharfung des Erinne­
rungsvermogens durchgemacht haben, so wiirden sie einem entgehen, 
und nichts wiirde wahrnehmbar flir den Hellseher werden. Es wiirde 
dann so sein, daB er nur ausgebreitet sahe ein inneres flutendes Licht­
meer. 

DaB also in dem inneren Lichtmeere Gedankengebilde schwimmend 
wahrgenommen werden konnen, geschieht dadurch, daB wir unser 
Erinnerungsvermogen so gescharft haben, daB das, was auftritt, nicht 
durch den V erstand, sondern durch das Erinnerungsvermogen, das 



Gedachtnis wahrgenomrnen werden kann; denn es rnuE durch das Ge­
dachtnis wahrgenornrnen werden. 

Aber es ist darnit noch nicht alles gesagt. Das, was so durch das Ge­
dachtnis wahrgenornrnen wird, befahigt uns zunachst, in langst ver­
flossene Zustande unserer Entwickelung, in die Mond-, Sonnen- und 
Saturnzustande etwas hineinzuschauen. Aber die Gebilde, die da wahr­
genornmen werden, die da wie Erinnerungsvorstellungen auftreten, 
sind nicht die einzigen; und sie sind sogar auch die schwacheren. Es 
wird narnlich etwas wahrgenornmen, was mit starker Kraft und Ge­
wal t auf uns wirkt, wovon man sagen konnte - trotzdem rnan weiB, 
es ist nur schwimmendes Gedankenlicht, das auf uns wirkt -, daB es 
uns Schmerz und Lust bereitet, daB es beginnt, rnan mochte sagen, 
zu stechen und zu brennen und auch selige Zustande in uns hervorzu­
rufen. 

Und nun ist die Frage: Was bemerkt der Okkultist, der in diesem 
Meere schwimmend solche eigentiimlichen Gebilde, die er jetzt mit 
dem V erstande fassen kann, wahrnimmt, zu denen er nicht das Ge­
dachtnis bloB braucht, weil si e so stark geworden sind, daB der V er­
stand sie zu fassen vermag? Was bemerkt also der Okkultist von die­
sen Dingen? 

Sehen Sie, der Okkultist bemerkt von diesen Dingen allerdings nur 
dann etwas, wenn er vorher etwas gelernt hat, und zwar, wenn er 
vorher sich bekanntgemacht hat mit den verschiedenen Gedanken der 
Philosophen, wenn er sich ein wenig mit Philosophie befaBt hat. 
Dann tritt vor sein geistiges Auge die Erkenntnis, daB die wirklichen 
Gedanken der Philosophen Schattenbilder sind, daB es Abbilder 
dessen sitld, was da als Lebendiges wahrgenommen wird im flutenden 
Lichte. 

Jetzt ist die Zeit gekommen, wo Sie verstehen konnen, was eigent­
lich alle Philosophie der W elt ist. Alle Philosophie der W elt ist nichts 
anderes als eine Summe von Gedankenbildungen, von Ideen, welche 
wie Bilder hereingeworfen werden in unser physisches Leben und die 
eigentlich ihren Ursprung haben in dem iiberphysischen Leben, in dem, 
was der Hellseher in der geschilderten W eise wahrnehmen kann. Der 
Philosoph nimmt nicht dasjenige wahr, was hinter seinen Bildern liegt 



und was er in diesen Bildern hineinwirft in das physische BewuBtsein; 
aber die Bilder bekommt er. Von all den wichtigen, groBen Gedanken 
der Philosophen, die jemals in der Welt eine Rolle gespielt haben, 
kann der Okkultist immer den Ursprung angeben. Der Philosoph sieht 
nur das Gedankenschattenbild, der Okkultist das reale, lebendige Licht­
element, das dahintersteht. Woher kommt denn das? 

Nun, sehen Sie, das kommt davon her, daB wir aus alten Zeiten, 
obzwar wir - ganz im allgemeinen gesprochen - lahmgelegt haben 
die Kdifte, welche von der Saturn-, Sonnen- und Mondenentwicke­
lung fiir das Gehirn herriihren, in unserem Gehirn dennoch einen ge­
wissen Rest haben, durch den man wenigstens Schattenbilder, Abbilder 
wahrnehmen kann dessen, wozu das Gehirn fahig ist durch die vorir­
dischen Kr~ifte. Diejenigen Kdifte, die da im philosophischen Gehirn 
wirken, sind also nicht irdische Kdifte; sie sind ein schwacher, matter 
Abglanz vorirdischer Krafte. Der Philosoph ist sich nur nicht bewuBt, 
daB in seinem Gehirn eine Erbschaft aus den vorirdischen Zeiten lebt 
und daB er sich seines Gehirnes als eines Instrumentes bedient, inso­
fern eine solche Erbschaft wirkt. 

Diese Erbschaft wiirde nun aber auch nicht wirken, wenn nicht 
wahrend der Erdenentwickelung etwas ganz Bestimmtes eingetreten 
ware, etwas, wovon natiirlich auch die Philosophen der heutigen Zeit 
nichts wissen wollen. W enn alles nur so geblieben ware, daB di e Erde 
einfach die Wiederverkorperung dessen ist, was vorhanden war im 
alten Saturn, in der alten Sonne und im alten Monde; wenn also die 
Erde nichts weiter bote dem Menschen, nichts weiter brachte dem 
Menschen als die Krafte, welche sie dadurch hat, daB in ihr noch 
weiterleben die Saturn-, Sonnen- und Mondenkdifte, also die vorirdi­
schen Kdifte, dann wiirde auf der Erde iiberhaupt niemals ein solches 
Nachdenken haben entstehen konnen, wie es uns ausgepragt erscheint, 
man mochte sagen, im hochsten MaBe bei der Philosophie. Un d Philo­
sophie ist bei jedem Menschen vorhanden, denn bis zu einem gewissen 
Grade philosophiert jeder Mensch. Das ist also nur dadurch da, daB 
eine UnregelmaBigkeit eingetreten ist bei der Erdenwiederverkorpe­
rung, daB von den schaffenden Kraften, die die Erde zustande ge­
bracht haben, sich eine Hauptkraft abgesondert hat und nicht so wei-



ter wirkt wie die anderen, sondern so, daB wir sagen konnen: Diese 
Kraft wirkt in geistiger Beziehung auf den Menschen, wie das Mon­
denlicht wirkt auf die Erde in physischer Beziehung. 

Sehen Sie, das Mondenlicht wirkt auf die Erde in physischer Bezie­
hung in der W eise, daB der Mond das Sonnenlicht zuriickwirft. Denn 
was uns als Mondenlicht zukommt, ist nur zuriickgeworfenes Sonnen­
licht. Was nun den Menschen beHihigt, iiber die bloBe Erinnerungs­
vorstellung beim Hellsehen hinauszugehen, und was ihn beHihigt, noch 
etwas hineinzuwerfen in das physische BewuBtsein als Philosophie, das 
riihrt davon her, daB in das menschliche Gehirn hineinwirkt, bildend, 
eine neue Kraft, die genau dieselbe Geisteskraft ist, welche in der 
mosaischen Urkunde Jahve oder Jehova benannt wird, und welche 
ebenso ein zuriickgeworfenes Geisteslicht ist, wie das Mondenlicht in 
physischer Beziehung ein zuriickgeworfenes Sonnenlicht ist. 

So ist der Mensch in der Tat in bezug auf sein Gehirn nicht nur 
durch das erkHirbar, was er sich als Erbschaft mitgebracht hat von den 
vorirdischen Zustanden. Man versteht ihn und dieses menschliche Ge­
hirn erst dann, wenn man weiB, daB ebenso wie das physische Son­
nenlicht von dem Monde nach der Erde geworfen wird - auch dann, 
wenn dem gewissen Stiick Erde das Sonnenlicht nicht erscheint -, 
dem Menschen, insofern er im Gehirn sich auslebt, geistiges Licht zu­
riickgeworfen wird von auBerhalb der Erde. 

Jede Inspiration, und es ist eine Inspiration, welche dem Menschen 
geboten wird nicht durch seine eigenen Krafte, sondern von auBen 
herein, beHihigt ihn, aufzusteigen zu einer Welterkenntnis, die als die 
philosophische bezeichnet werden kann. Diese W elterkenntnis zeich­
net sich dadurch aus, daB sie den Menschen veranlaBt, in den verschie­
denen Dingen der Welt den einheitlichen Grund zu suchen. Das ist das 
hauptsachlichste Charakteristikum. Ob der Mensch diesen einheitlichen 
Grund «Gott» oder « Weltgeist» nennt, darauf kommt es nicht an. 
DaB er aber alles zusammenfassen und auf einen einheitlichen Grund 
beziehen will, das riihrt davon her, daB wir in dem Augenblick, wo 
wir als Hellseher den A..therleib frei bekommen, wissen: Wir ha ben 
jetzt nicht nur das ausgequetscht, was wir aus friiheren Zustanden ha­
ben, sondern wir haben auch in dem Gehirn wirksam Einfliisse der 



geistigen Welt, die sich mit den Einfli.issen des Mondenlichtes verglei­
chen lassen, wie wir es eben getan haben. 

Ich mache Sie hier auf etwas aufmerksam, das Ihnen bezeichnend 
sein kann, wenn Sie ins Auge fassen, was jetzt ausgefi.ihrt worden ist. 
Der Mensch als Philosoph hat nicht das, was der Hellseher als Jahve­
kraft wahrnimmt, die sich vermischt mit den von friiheren Zustan­
den ererbten Kraften. Er hat aber die Gedankenbilder und wei.B nicht, 
da.B hinter ihnen die Krafte stehen, die in vorirdischen Zustanden 
wirksam gewesen sind und diejenigen, die als die Jahvekrafte bezeich­
net werden. Er wei.B nicht, da.B das hinter seinem Denkprozesse steht. 
Er sieht nur die Gedankenschattenbilder, die ihm erzeugt werden da­
durch, da.B er aus seinem Ktherleibe sich herausarbeitet dieses flutende 
Licht, von dem ich gesprochen habe, und da.B, indem dieses in seinem 
Gehirne wirkt, darinnen die Gedankenschattenbilder bewirkt werden, 
die wir als Philosophie bezeichnen. Das weiB der Philosoph nicht. Er 
weiB nur, daB er lebt in diesen Gedankenschattenbildern. 

Aber auf eine Eigenti.imlichkeit mache ich Sie bei diesen Gedanken­
bildern aufmerksam, die Ihnen spater ni.itzlich sein wird, auf die 
Eigentiimlichkeit namlich, daB man als Philosoph unbewuBt hellse­
herisch ist, das hei.Bt, in Schattenbildern von hellseherischen Zustanden 
lebt, ohne da.B ma n etwas von dem Hellsehertum wei.B; daB man so 
in Schattenbildern lebt und alles aufbringt, was man als Philosoph 
aufbringen kann, und daB man schlieBlich dazu gelangt, alles, was 
man an philosophischen Ideen und Begriffen aufzubringen in der 
Lage ist, so zu verbinden und zu verkniipfen, da.B man es auf ein 
einheitliches Wesen bezieht. Das ist die Eigentiimlichkeit der Philo­
sophie. 

Diese Eigentiimlichkeit ist immer bei der Philosophie vorhanden. 
Aher es gibt keine Moglichkeit, wenn man mit diesem Materia! des 
Philosophen arbeitet un d ehrlich und aufrichtig zu W erke geht, in­
nerhalb dieser Gedankenbilder - philosophisch also - so etwas zu fin­
den wie das Christus-W esen. Man findet einen einheitlichen Welten­
grund, a ber man findet nie einen Christus. W enn Sie in einer Philo­
sophie di e Christus-Idee finden, so konnen Sie sicher sein, sie ist aus 
der auBeren W elt genommen; w o si e angetroffen werden kann in den 



Oberlieferungen, ist sie auf unrichtige Weise, vielleicht unbewuBt, in 
die Philosophie hineinpraktiziert worden. Wenn der Philosoph bei 
seiner Philosophie bleibt, ist es ganz unmoglich, etwas anderes zu fin­
den als den neutralen W eltengott, niemals aber einen Christus. Den 
kann er nicht finden. Es gibt keine sich selbst verstehende Philoso­
phie, welche di e Christus-Idee ha ben kann. Es is.t unmoglich. Also, 
halten wir dieses zunachst fest. Diejenigen aber, welche dazu Lust und 
Gelegenheit haben, mogen sich einmal bei den Philosophen umschauen, 
oh sie, soweit diese Philosophen bloB Philosophen sind, den Christus 
bei ihnen finden konnen. Sehen Sie sich ein so ausgebreitetes und aus­
gebildetes System der Philosophie durch wie das Hegelsche; Sie wer­
den sehen, innerhalb cles Systems der Philosophie kann Hegel nicht 
auf den Christus kommen. Er praktiziert ihn hinein aus der auBeren 
Welt. Seine Philosophie gibt ihm keinen Christus. 

Vorlaufig mag dies genug sein, was jetzt gesagt worden ist, zur 
Charakteristik dessen, was als erstes Erlebnis auftritt bei dem hell­
seherischen Aspiranten und was er bezeichnen lernt als unoffenbares 
Li eh t. 

Ganz leise, zunachst kaum wahrnehmbar, tritt das zweite Erlebnis 
auf. Es tritt so auf, daB es in der Tat viele Hellseher gibt, die das erste 
Erlebnis, das eben charakterisiert worden ist, lange schon haben und 
beziiglich des zweiten kaum verstehen, was es ist. Es tritt auch das 
auf, was wir bezeichnen konnen etwa in der folgenden W eise: Wahrend 
das flutende Licht, das ich eben charakterisiert habe, etwas ist, was uns 
so vorkommt, als ob wir in demselben auseinanderflieBen wiirden, als 
ob wir uns verbreiten wiirden in dem Weltenraume, erscheint uns das, 
was das unaussprechliche Wort genannt werden kann, im Beginne so, 
wie wenn gleichsam von allen Seiten uns etwas entgegenkame. In 
demselben Mafie, in dem wir uns verbreiten iiber die ganze Welt, ist 
es so, als oh uns etwas entgegenkame, als oh etwas von allen Seiten 
sich uns naherte, wahrend wir auf der anderen Sei te zerflieBen. Und in 
der Tat, dieses ZerflieBen ist fiir den Menschen, der es erlebt und sich 
noch nicht so recht hineinfinden kann, mit argen Furchtzusdinden 
begleitet. Es kommt uns gleichsam von auBen etwas wie eine Welten­
haut entgegen, die sich uns nahert, und wir konnen nicht anders sagen 



als: Dies es Annahern einer W eltenhaut ist so, wie wenn zunachst in 
einer uns schwer verstandlichen Sprache, die nirgends auf der Erde 
gesprochen wird, zu uns gesprochen wiirde; in einer W eise, daB kein 
Wort sich damit vergleichen laBt, das durch einen Kehlkopf gegangen 
ist. Aber wenn wir vom Worte alles dasjenige wegnehmen, was als 
auBerer Laut damit verkniipft ist, dann bekommen wir allmahlich 
eine Vorstellung davon, was uns da als sinnvolles Weltentonen ent­
gegenriickt von allen Seiten. Schwach ist es anfangs, und nur mit zu­
nehmender Kraft des okkulten Lernens und der okkulten Selbstzucht 
wird dieses Wahrnehmen einer geistigen Welt immer starker und 
starker. 

Wir haben dann als Hellseher ein sehr merkwiirdiges Gefiihl, wenn 
wir so herankommen sehen von allen Seiten etwas wie eine Welten­
haut; nicht wie eine auBere Weltenhaut, sondern etwas, was wie Tone 
herandringt. Dann haben wir eine sehr eigentiimliche Empfindung; 
und daB wir diese haben, ist ein Zeichen, daB wir auf dem richtigen 
Wege sind. Wir haben die Empfindung: Ja, eigentlich ist das erst un­
ser eigenes Selbst, eigentlich ist das erst der richtige Mensch, der uns 
da entgegenkommt. Wir sind nur scheinbar in die Haut eingeschlos­
sen, wenn wir im physischen Leibe leben. In Wahrheit fiillt unser gan­
zes Wesen die Welt aus und es kommt uns entgegen, wenn wir in der 
geschilderten Weise in den okkulten Zustand iibergehen. Es kommt 
uns von allen Seiten etwas entgegen.- Das ist es, was als gewisse Emp­
findung auftritt: Ausbreitung des. geistigen Lebens und wiederum Zu­
sammenziehung desselben. 

Das ist es, was wir erleben, und wir verbinden dami t einen bestimm­
ten Begriff, weil es uns wie sinnvolle W orte entgegenkommt, die nur 
geistig zu uns tonen, den Begriff «unaussprechliches Wort», «unaus­
sprechliche. Sprache». 

N un, sehen Si e, so wie der Mensch eine gewisse Erbschaft ha t, von 
der ich eben gesprochen habe, die nicht von irdischen Kraften her­
riihrt und von seinem irdischen W esen, sondern von vorirdischen Zu­
standen, die an der Bildung seines Gehirns mitwirkten, wie wir das 
charakterisiert · haben, so ha t · er auch als Erbschaft Krafte in sich, 
welche von vorirdischen Zustanden herriihren und welche jetzt nicht 



arbeiten in seinem Gehirn, sondern in seinem Herzen. Das Herz ist ein 
sehr kompliziertes Organ, und ebenso wie im Gehirn nicht allein ta­
tig sind die irdischen Krafte, sondern auch vorirdische Krafte, obwohl 
wir uns zur auBeren Forschung nur dessen bedienen, was aus dem Ir­
dischen kommt, so sind auch im Herzen vorirdische Krafte tatig. Das 
was der Mensch braucht, um irdische Luft, irdische N ahrung aufzu­
nehmen, um den Organismus des Lebens wegen gegeniiber den Er­
denelementen zu versorgen, das hat er von irdischen Kraften. Damit 
der Mensch das wahrnehmen kann, was jetzt mit dem W orte «unaus­
sprechliches Wort» belegt worden ist, muB nicht nur aus seinem Gehirn 
das herausgequetscht werden, was seine hoheren Seelenglieder sind, 
sondern auch aus seinem Herzen. 

Man kann lange Zeit als Hellseher das geistige Licht wahrnehmen, 
wenn man aus seinem Gehirn seine hoheren Leibesglieder herausge­
quetscht hat. Wenn aber noch mit dem Herzen fest verbunden blei­
ben diese hoheren Leibesglieder wie im gewohnlichen Lehen, dann hat 
man es mit Hellsehern zu tun, die da sehen mit ihren vom Gehirn frei 
gewordenen Seelenkraften das flutende Licht, die aber nicht das von 
allen Seiten herankommende unaussprechliche Wort vernehmen kon­
nen. Das fangen sie erst an zu horen, wenn die hoheren iibersinnlichen 
Menschenkrafte auch aus dem Herzen herausgequetscht sind. Das was 
das Herz befahigt, herauszuquetschen diese hoheren i.ibersinnlichen 
Glieder, so daB der Mensch lernt, ein Seelenleben zu entfalten, das 
nicht an das Instrument seines Herzens gebunden ist, das hangt mit ei­
nem hoheren Herzensorganismus zusammen. Das was als gewohn­
liches Seelenleben auf dem physischen Piane vorhanden ist, ist an das 
Organ des Herzens gebunden. Wenn die Menschen aus ihrem physi­
schen Herzen die hoheren Leibesglieder werden freimachen konnen, 
dann werden sie lernen, ein Seelenleben zu empfinden, das an einen ho­
heren Herzensorganismus als an den physischen Herzmuskel und an 
das Blut gebunden ist. Wenn der Mensch lernt, mit seiner Seele zu er­
leben seine Herzenskrafte, die hoher sind als die, welche an das physi­
s.che Herz gebunden sind, dann lernt er dasjenige wirklich kennen, was 
um ihn herum sich geltend macht wie ein von allen Seiten herankom­
mendes unaussprechliches Wort. 



Das also hangt ab von der Emanzipation unserer iibersinnlichen 
Menschenglieder von dem Herzen. Wahrend die W ahrnehmung des 
iibersinnlichen Lichtes von der Emanzipation unseres hoheren Men­
schen von dem physischen Gehirn abhangt, hangt die Wahrnehmung 
des unaussprechlichen Wortes von der Emanzipation unserer hoheren 
Glieder von dem physischen Herzen ab. 

Geradeso wie es Menschen gibt, welche, nur sozusagen unbewuBt, 
etwas in sich haben von den vorirdischen Kraften der Gehirnbildung, 
so gibt es eben auch Menschen, die etwas in sich haben von vorirdi­
schen Kraften der Herzensorganisation, der Herzensbildung. Und diese 
Menschen sin d vi el zahlreicher, als man gewohnlich annimmt. W enn 
es h eu te keine sol che Menschen gabe, di e diese al ten Erbstiicke an si eh 
hatten und an denen sie, aus Griinden, die wir noch anfiihren wer­
den, besonders heute arbeiten, dann gabe es keine Theosophen, dann 
saBen Sie alle nicht da. Denn der Grund, warum Sie dasitzen, ist kein 
anderer als der, daB Sie einmal empfunden haben, wenn Ihnen ein 
theosophisches Buch in die Hand gekommen ist, oder wenn Ihnen in 
einem Vortrage eine Mitteilung zugeflossen ist aus der Theosophie, 
etwas von jener uralten Erbschaft, die in Kraften besteht, welche an 
Ihrem Herzen gearbeitet haben, schon bevor die Erde sich gebildet 
hat. Sie haben gleichsam, indem Sie ergriffen worden sind von irgend 
etwas, was Ihnen durch die Theosophie zugeflossen ist, in sich etwas 
erlebt - so wie die Philosophen jene Schattenbilder erleben, von denen 
gesprochen worden ist -, Sie haben erlebt die Schattenbilder dessen, 
was, Ihnen unbewuBt, der Herzenshellseher in Ihnen vernehmen konn­
te, nicht durch W orte, die in irgendeiner Sprache zu Ihnen gesprochen 
worden sind. Sie haben da etwas ganz Besonderes durchgehort, sonst 
waren Sie nicht Theosophen geworden. Sie haben gehort, daB dieses 
auBere Wort nur ein auBerer Nachklang dessen ist, was erforscht wor­
den ist durch das hellseherische Herz, ein Nachklang dessen, was aus 
den Gebieten des Okkultismus heraus stammt, was mit den vorirdi­
schen Herzenskraften erforscht worden ist und was zu Ihnen gespro­
chen hat in den Schattenbildern, die Sie selber erleben konnen. Sie ha­
ben durch das auBere W ort hindurch gehort das innere Wort. Durch 
das gesprochene Wort haben Sie vernommen den Nachklang des un-



aussprechlichen Wortes; durch Menschensprache, in Menschenwort ha­
ben Sie gehort dasjenige, was gehort worden ist in Gottersprache aus 
Gotterwel ten. 

Und wenn auch die Menschen, die heute in ehrlicher und aufrich­
tiger W eise si eh hingezogen fiihlen zu theosophischem Streben, dies 
nicht immer wissen, daB in ihnen unbewuBt etwas sozusagen hellse­
herisch schon arbeitet, so ist es bei diesen Mensèhen gerade so, wie es 
bei den Philosophen ist, die die Schattenbilder des unbewuBten hell­
seherischen Gehirnes sehen und nicht wissen, in welchem eigentiim­
lichen Gedankenelemente sie eigentlich leben. Weil das Gehirn leichter 
den Erdenkdiften zuganglich ist, durch Erdenkrafte leichter affiziert 
wird, daher leichter zu einem irdischen Organe · gemacht wird als das 
Herz, das schwer zuganglich ist fiir irdische Krafte, daher kommt es 
auch, daB, insbesondere in unserer Gegenwart, die Menschen dadurch, 
daB sie nach Erdengesetzen forschen und mit auBerem Wissen ihr Ge­
hirn beschaftigen, die irdischen Teile des Gehirns so stark machen, daB 
dasjenige, was iiberirdisches Gehirn ist, ganz. und gar abgelahmt wird 
im lnneren. Durch das, was die Theosophie herunterbringen wird, 
weil das Herz viel weniger zuganglich ist fiir die Verarbeitung der 
irdischen Krafte, kann man, indem man von Theosophie spricht, viel 
leichter den Zugang zu den menschlichen Seelen finden als durch die 
bloBe Philosophie. Denn wenn die Menschen durch die rein materiel­
len lnteressen des auBeren Lebens sich nicht verlegt haben, was in der 
geschilderten W eise zu ihren Herzen sprechen kann, so werden si e im­
mer empfanglich sein, insbesondere in unserer Zeit, fiir die theosophi­
schen Wahrheiten. Diese theosophischen Wahrheiten konnen von je­
dem verstanden werden, nur nicht von denen, welche sich durch 
auBere materielle lnteressen in dieser oder jener Form zu sehr enga­
giert haben, s.ei es durch theoretisch-materielle Interessen, sei es durch 
Lebensinteressen, die rein im Materiellen aufgehen. Nur solche Men­
schen konnen sie nicht verstehen, welche sich haben gefangennehmen 
lassen von diesen Interessen, Menschen, die fiir nichts. Sinn haben als 
fiir diese auBeren materiellen Interessen. Ihnen breitet sich ein Nebel 
aus iiber das, was das Herz entfalten soli, wenn es von der Theosophie 
ergriffen wird. 



Daher muB man, um Philosophie zu verstehen, etwas haben, was 
den eigentiimlichen Gebilden, von denen vorhin gesprochen worden 
ist, entgegenkommt und Schattenbilder von ihnen entwirft; man 
muB gewissermaBen sein Gehirn dressiert haben auf feinere Gedan~ 
ken hin, in denen sich abschatten konnen die hoheren, iiberphysischen 
Krafte. Nun wissen Sie aber, daB die Menschen in den wenigsten Fal­
len das Gehirn so dressieren. Um Theosophie zu verstehen, braucht 
man keine Vorbildung. Um wahr zu finden, um zu verstehen das, was 
aus den okkulten Forschungen herausgeholt ist, wenn die okkulten 
Forscher ihre hoheren Kdifte, ihre geistigen Leibesglieder emanzipiert 
haben von ihrem Herzen und Gehirn, brauchen die Menschen bloB 
nicht abgelenkt zu sein durch das auBere Leben, nicht aufzugehen im 
auBeren Leben. Der schlichteste, einfachste Mensch hat solche Krafte, 
die hinreichen, die Theosophie zu verstehen. Er braucht nicht wissen­
schaftlich gebildet zu sein. Jeder kann, wenn er nur nicht mit Vormei­
nungen, mit Vorurteilen der Sache entgegenkommt, gewisse theoso­
phische Wahrheiten verstehen. Denn diese theosophischen Wahrheiten 
sind in den gewohnlichen Erlebnissen wie in Schattenbildern wiederge­
gebene Tatsachen der okkulten Forschung, die herriihren von dem un­
aussprechlichen W orte, das dann gehort wird - wenn wir das W ort 
vergleichsweise gebrauchen diirfen -, wenn der Mensch freigemacht 
hat, emanzipiert hat seine hoheren Leibesglieder von dem physischen 
Herzen, wenn er also nicht nur leben kann in einem iiberphysischen 
Gehirn, sondern leben kann in einem iiberphysischen Herzensorgan. 

Richtige, logische Ausdriicke zu finden gerade fiir wissenschaftliche 
Begriffe, um das auszudriicken, was durch das iiberphysische Herz er­
forscht ist, dazu wird notwendig sein, daB man bekannt ist mit sol­
chen wissenschaftlichen Begriffen. Aber selbst darauf kommt es in der 
Theosophie nicht an. Die wichtigsten theosophischen Wahrheiten kon­
nen tatsachlich in einfache Begriffe gekleidet werden, und Sie wis­
sen, wie wenig man dazu braucht, um hinreichendes Verstandnis zu 
haben fiir die Grundwahrheiten der Theosophie. Das meiste, was wir 
oftmals vorbringen, ist ja eigentlich nicht nur dazu bestimmt, bloB fiir 
einfache schlichte Gemiiter Dberzeugungen hervorzurufen; die kon­
nen schon sehr bald da sein. Bei einer gesunden Seele werden sie im-



merda sein; bei einer Seele, die nicht krank gemacht ist durch mate­
rielle Interessen, werden sie immer da sein. Was aber notwendig ist in 
unserer Zeit, ist, daB die Theosophie auch Schutz gegen die ungerechten 
Angriffe einer vermeintlich auf ihrem Recht bestehenden Wissen­
schaft finde. Wir mi.issen die einfachen, schlichten, leicht zu begri.in­
denden theosophischen Wahrheiten so vor die Welt hinstellen, daB 
sie zeigen, sie konnen sich halten, wenn man subtil und durchaus klar 
und richtig denkt. Allerdings, das letztere muB von den Menschen 
verlangt werden. Ein rastloses, ordentliches Denken muB verlangt 
werden, damit man einsehen kann, daB es keine Wahrheit gibt, die im 
Widerspruch steht mit dem, was Theosophie ist. Aber ein solches Den­
ken ist, ich mochte nicht nur sagen, auBerordentlich wenig vorhan­
den, sondern es ist sogar auBerordentlich schwer zu erreichen. Die Art, 
wie auBere wissenschaftliche Vorurteile zwar nicht mit personlicher 
Autoritat, aber mit unangreifbarer auBerer Autoritat auftreten, mit 
einer Autoritat, die an unbestimmten Dingen haftet, die ist allerdings 
sehr verbreitet; und es ist geradezu gewaltig, was dadurch an Vorurtei­
len hervorgebracht wird. 

So sehen wir, daB selbstverstandlich diejenigen, die sich auszuken­
nen glauben auf dem Gebiete einer besonderen Wissenschaft, oder die 
in popularer W eise si eh bekanntgemacht ha ben mi t irgendwelchen Er­
gebnissen der Wissenschaft, auch glauben, mit ihrem Denken so weit 
zu sein, daB sie durchschauen konnen die Beziehungen von Theosophie 
zur Wissenschaft. Das konnen die Menschen aber gewohnlich nicht, 
weil ein klares, geordnetes Denken keineswegs in der heutigen Zeit 
so weit verbreitet ist, als man glauben mochte. Gewisse Wissenschaften 
kann man heute mit einem recht ungeordneten Denken treiben, mit 
einem Denken, das herangebildet ist in dem engen Rahmen einer Spe­
zialwissenschaft, und das nicht i.iber den engen Rahmen dieser Wis­
senschaft hinausreicht. Und ein literarisch Tatiger, ein schreibender 
Mensch, ein Mensch, der beute dieses oder jenes publiziert, kann man 
schon sein, wenn man mit seinem Denken wirklich gar nicht sonder­
lich weit ist. Denn oh geordnetes, richtiges Denken hinter dem ist, 
was heute scheinbar geistig produziert wird, danach forschen gewohn­
lich die Menschen gar nicht, weil man sozusagen kein Spi.irvermogen 



dafiir hat. Es gehort nicht viel dazu, dieses Spiirvermogen zu haben; 
man kann es wie eine Art Instinkt haben; aber es wird nur verstarkt 
dieses Spiirvermogen, wenn man ein wenig mit okkulter Forschung 
und okkulten Kraften vertraut ist. 

Lassen Sie mich im Zusammenhang mit dem, was ich jetzt gesagt 
habe, eine Bemerkung machen, die nur dazu dienen soll, zu illustrieren, 
wie einem, wenn man ein biBchen Empfindung hat, manchmal son­
derbare Dinge begegnen konnen. Es ist zwar ein recht unbedeutendes 
Erlebnis, was ich zu sagen habe, aber es ist doch bezeichnend. Ich ging 
gestern vormittag durch eine StraBe. Mein Blick fiel, sagen wir un­
willkiirlich, auf eine bestimmte Stelle des Schaufensters einer Buch­
handlung. Und siehe da, ich fiihlte, wie wenn mich etwas stechen 
wiirde, wie wenn mich eine Bremse oder eine Biene stechen wiirde. 
Ich meine den Vorgang geistig. Nun war ich neugierig, was da gesto­
chen hat. Zunachst war ich nicht klar dariiber, was aus diesem Schau­
fenster heraus gestochen haben kann, und ich schaute zu und fand, 
daB da eine Broschiire lag. An dieser Broschiire fiel mir ein Motto auf, 
und dieses Motto schien mir so, als oh es zur V erteidigung der Gesin­
nung dieser Broschiire bestimmt ware, als oh der Autor dieses Motto 
bestimmt haben wollte zur Bezeichnung seiner Gesinnung. Warum hat 
a ber n un das Motto gestochen? Wir werden gleich dariiber klarwerden. 
Es steht namlich folgendes darauf: 

Ein Kerl, der spekuliert, ist wie ein Tier, auf diirrer Heide 
Von einem bosen Geist im Kreis herumgefiihrt, 
Und ringsumher liegt schone, griine Weide. 

Darunter steht: Goethe, «Faust». Aber wer sagt es denn im «Faust»? 
Mephisto! - Es ist kein Ausspruch, auf den man sich berufen darf, 
wenn man auf Goethe Bezug nehmen will. Es ist ein Ausspruch, der 
dem Mephisto in den Mund gelegt wird. Wenn ihn also jemand dazu 
verwendet, ihn im guten, richtigen Sinne zu beniitzen, dann denkt 
er nicht ordentlich. Er will sich auf Goethe berufen; a ber innere Griinde 
zwingen ihn dazu, sich nicht auf Goethe, sondern auf Mephisto, den 
Teufel zu berufen. Das zeigte mir, daB es da mit dem Denken etwas 
hapert. Der Stich riihrte von einem undisziplinierten, ganz unordent­
lichen Denken her. 



VIERTER VORTRAG 

Kristiania (Osio), 6. Juni 1912 

Wir miissen uns jetzt etwas naher zu dem dritten Erlebnisse der iiber­
sinnlichen Welt wenden, zu dem in der iibersinnlichen Welt herrschen­
den BewuBtsein. N un miissen wir, wenn wir eine Betrachtung anstellen 
wollen iiber das BewuBtsein ohne Gegenstand in der iibersinnlichen 
W el t, zuerst einmal etwas kennenlernen, was ja jeder Mensch zunachst 
hat, was aber gewohnlich nicht jeder Mensch ordentlich beobachtet, 
namlich das gewohnliche BewuBtsein in dieser W el t hier, dasjenige Be­
wu.Btsein, welches beim Menschen innerlich zus.ammengefaBt wird da­
durch, daB der Mensch sein Ich gewahr wird; gewahr wird, daB er 
ein fiir sich bestehendes, von den anderen Gegenstanden un d W esen um 
ihn herum wissendes W esen ist. 

Dieses BewuBtsein ist nun das Element unseres Lebens, das wir, der 
okkulten Beobachtung gegeniiber, uns ganz besonders genau ansehen 
miissen. Denn man darf wohl sagen, dieses BewuBtsein, oder man 
konnte auch sagen, dieses Ich-BewuBtsein des Mens.chen ist fiir den 
Okkultisten dasjenige Lebenselement, welches beim Obergehen in die 
iibersinnlichen W elten am meisten dro h t verloren zu gehen un d auf 
welches der Mensch, der in diese iibersinnlichen Welten eindringen 
will, auch ganz besonders achtgeben muB. Die besondere Achtsamkeit 
auf das gewohnliche, alltagliche BewuBtsein, sagen wir auf das Erden­
bewuBtsein- hier komme ich schon wieder auf einen gewissen Wider­
spruch, aber die Notwendigkeit, Widerspriiche hinzunehmen, wurde 
ja schon betont -, ist deshalb beim okkulten W ege so notwendig, weil 
der Verlust dieses BewuBtseins, das Aufgeben und Dberwinden dieses 
BewuBtseins ebenso notwendig wie gefahrlich ist. Also, sowohl eine 
Gefahr liegt hier vor, wie eine Notwendigkeit. 

Wenn Sie sich nun ein wenig iiberlegen, wie es mit diesem Ich-Be­
wuBtsein beschaffen ist, dann werden Sie sich sagen miissen: Dieses 
Bewu.Btsein ist ja eigentlich dasjenige, wodurch Sie seelisch in sich sei­
ber sind, wodurch Sie sich in sich selber seelisch abschlieBen. Wenn Sie 
Ihre Sinne nicht gebrauchen, so haben Sie noch immer, zunachst in 



nicht schlafendem Zustande, die Moglichkeit, mit sich selber zu sein 
in Ihrem BewuBtsein. In die Finsternis hinuntergetaucht wird dieses 
BewuBtsein erst, wenn der Mensch in Schlaf versinkt. 

Nun werden Sie nicht viel nachzudenken brauchen, um sich zu sa­
gen: Dasjenige, was der Mensch gewohnt ist, das Gottliche oder den 
einheitlichen Grund der Welt zu nennen, darf zunachst in dieses Be­
wuBtsein, das der Mensch jeden Abend beim Einschlafen verliert, nicht 
eigentlich hineingerechnet werden. Denn der Mensch findet jeden Mor­
gen den Inhalt seines BewuBtseins wieder; es ist alles, was er am Abend 
beim Einschlafen gehabt hat, geblieben, und er kann sozusagen wie­
derum den Faden des inneren, seelischen Lebens beim Aufwachen dort 
aufnehmen, wo er ihn abgeschnitten hat beim Einschlafen. Es ist also 
alles, vom Einschlafen bis zum Aufwachen, geblieben; nur hat der 
Mensch von sich selber nichts gewuBt, wahrend er geschlafen hat. Der 
einheitliche gottliche Weltengrund, der alles erhalt, muB also auch 
sein BewuBtsein erhalten haben; er muB also vollig unabhangig sein 
von des Menschen Schlafzustand, muB gleichsam wachen iiber die 
menschliche Natur, wenn der Mensch wacht und auch, wenn er schlaft. 

Daraus ersehen Sie, daB der Mensch jedenfalls, wenn er in diesem 
ErdenbewuBtsein steht, den gottlichen W eltengrund auBerhalb dieses 
ErdenbewuBtseins denken muB. Und dieses Denken des Weltengrun­
des auBerhalb des ErdenbewuBtseins macht notwendig, daB der Mensch 
durch sein eigenes BewuBtsein, also durch dieses BewuBtsein, welches 
sein Ich in sich schlieBt, von dem Weltengrunde zunachst iiberhaupt 
nichts wissen kann. Dieser Umstand hat selbstverstandlich auch im­
mer bewirkt, daB es notwendig war, daB zu dem gewohnlichen Er­
denbewuBtsein die Dinge vom Weltengrund nicht durch eine Anstren­
gung dieses ErdenbewuBtseins gekommen sind, sondern durch das, 
was man Offenbarung nennt. Die Offenbarungen, insbesondere die 
religiosen Offenbarungen, sind immer dem Menschen gegeben worden 
aus dem einfachen Gronde, weil er sie innerhalb des eigenen BewuBt­
seins, insofern dieses Bewufitsein das ErdenbewuBtsein ist, nicht fin­
den kann. Daher muB der Mensch, wenn er zu dem U rgrunde ein Ver­
haltnis gewinnen will, sich iiber das Wesen dieses Urgrundes aufkla­
ren lassen, eine Offenbarung empfangen. Das ist ja auch immer ge-



schehen in der ganzen Entwickelung der Menschheit. W enn wir in 
die alten vorchristlichen Zeiten zuriickschauen, so haben wir die ver­
schiedenen groBen religiosen Lehrer, die zum Beispiel in der Buddha­
sprache die Bodhisattvas genannt, von den anderen Volkern aber in 
anderer W eise bezeichnet werden. Diese ha ben si eh sozusagen unter di e 
Menschen hineingestellt und ihnen dasjenige mitgeteilt, was sie durch 
ihr ErdenbewuBtsein nicht haben erringen konnen. 

Woher, so konnen Sie nun fragen, haben diese religiosen Lehrer 
ein Wissen von den Dingen gehabt, die hinter dem menschlichen Be­
wuBtsein liegen? Sie wissen ja aus den mancherlei Vortragen und theo­
sophischen Mitteilungen, daB es eine lnitiation gegeben hat, die soge­
nannte Einweihung, und daB alle die groBen Religionslehrer zuletzt 
sich selber haben einweihen lassen miissen, das heiBt, zuletzt haben 
aufsteigen miissen zu einem gewissen okkulten Weg, oder daB sie sich 
haben belehren lassen miissen von anderen Initiierten, welche zu dem 
okkulten Wege aufgestiegen waren, also von solchen, welche nicht mit 
ihrem ErdenbewuBtsein das Gottliche ergriffen haben, sondern mit 
dem BewuBtsein, das sich auBerhalb des ErdenbewuBtseins gestellt hat. 

Daher kommen die alten Religionen. Alle Mitteilungen und Offen­
barungen, die die Volker in vorchristlichen Zeiten erhalten haben von 
groBen Menschheitslehrern, fiihren zuletzt zuri.ick auf solche Stifter der 
groBen Religionen, welche lnitiierte, welche Eingeweihte waren, welche 
das, was sie der Menschheit mitteilten, in iiberphysischen Zustanden 
erfahren hatten. 

Und daher blieben auch die Verhaltnisse des religiosen Menschen zu 
seinem Gotte immer so, daB si eh der Mensch seinen Gott als ein W esen 
auBerhalb seiner Welt vorstellte, als ein jenseitiges Wesen, von dem 
ihm eine Offenbarung nur durch bes.ondere Mittel zukommen kann. 

Wenn der Mensch sich nicht selber zur Initiation erhebt, so muB 
dieses religiose Verhaltnis auch ein solches bleiben, daB der Mensch sich 
hier auf der Erde stehend empfindet, so empfindet, daB er mit seinem 
BewuBts.ein die Gegenstande der Erde iiberschaut, und durch die Reli­
gionsstifter etwas iiber die Dinge erfahrt, welche auBerhalb der Sinnes­
welt und auBerhalb der Welt des Verstandes, i.iberhaupt auBerhalb der 
Welt des menschlichen BewuBtseins zunachst liegen. So war es mit 



allen Religionen, und in gewisser Beziehung ist es auch mit den Reli­
gionen bis auf den heutigen Tag so geblieben. 

Wir wissen, daB der Buddhismus zum Beispiel zuriickzufiihren ist 
auf den groBen Religionsstifter Buddha. Aber es wird auch immer be­
tont, wenn von der Stiftung des Buddhismus. durch den Buddha die 
Rede ist, daB der Buddha die Einweihung, das hohere Schauen erlangt 
hat bei seinem Sitzen unter dem Bodhibaume, was nur ein besonderer 
Ausdruck dafiir ist, daB er im neunundzwanzigsten Jahre seines Le­
bens Hihig geworden war, in di e geistige W elt hineinzuschauen un d 
das zu offenbaren, was er in der geistigen Welt erfahren hat. 

Dabei kommt es nicht so sehr darauf an, was geoffenbart wird. Das, 
was geoffenbart wird, richtet sich nach dem, was empfangen werden 
kann. Nehmen wir zum Beispiel das alte Griechentum: Insofern es 
seine religiosen Vorstellungen durch den Pythagoreismus hatte, so ha­
ben wir wieder das BewuBtsein, daB Pythagoras eine Einweihung 
durchgemacht hat und dadurch heruntertragen konnte aus den gei­
stigen W el ten, was er mi t Riicksicht auf di e Menschen, die da waren, 
einzuverleiben hatte dem menschlichen BewuBtsein. 

Dami t ist das Verhaltnis des religiosen Menschen zur geistigen Welt 
gekennzeichnet, un d es ist dieses V erhaltnis ein solches, daB es nicht an­
ders gedacht werden kann als ein Gegeniiberstehen von Mensch und 
gottlicher Welt. Oh nun in dieser gottlichen Welt ein Pluralis.mus, eine 
Vielheit von Wesenheiten gesehen wird oder eine Einheit, oh Poly­
theismus oder Monotheismus gelehrt wird, das braucht uns bei die­
ser Frage weniger zu beriihren. Das Wichtigste ist, daB der Mensch 
sich als Mensch gegeni.ibergestellt findet der gottlichen Welt, die ihm 
geoffenbart werden muB. 

Dieses ist auch der Grund, warum die Theologie so sehr darauf 
halt, daB eigenes menschliches Wissen nicht einflieBen soll in die reli­
giosen Vorstellungen. Denn sobald eigenes menschliches Wissen in die 
religiosen Vorstellungen einflieBt, ist es ein Wissen, das durch den 
Menschen in iiberphysischen Zustanden errungen sein muB durch ein 
Hinaufwachsen in di e geistigen W elten. Es ist eine Art Eindringen in 
die Gebiete, die die Theologie, nicht die Religion als solche, durchaus 
ausschlieBen will von dem Einflusse auf die religiosen Vorstellungen 



der Menschheit. Daher wird auch von den Theologen so sorgfaltig 
gelehrt, daB es zwei Abwege gebe, welche die Theologie zu vermeiden 
ha be. Der eine Abweg sei der, wenn die Theologie ausartet in Theo­
sophie, weil dadurch der Mensch gleichsam hinaufwachsen will zu sei­
nem Gott, dem er aber nur als Mensch gegeni.iberstehen soli. DaB die 
Theologie nicht ausarten di.irfe in Theosophie, wird ja liberali von den 
Theologen gelehrt. 

Die zweite Entartung, sagen die Theologen, sei die Mystik, wenn 
sie auch manchmal selber kleine Ausfli.ige machen in theosophisches 
oder mystisches Gebiet. So trennen wir recht gut alle bloB religiosen 
Menschen wieder von den Mystikern, denn der Mystiker ist etwas 
anderes als der bloB religiose Mensch. Der religiose Mensch ist dadurch 
charakterisiert, daB er hier auf der Erde steht un d ein V erhaltnis zu 
seinem auBer seinem BewuBtsein liegenden Gotte bekommt. 

Nun haben wir gesehen, daB im menschlichen Seelenleben noch an­
dere Dinge vorhanden sind. Wir haben gesehen, daB auBer dem, was 
wir heute berlihrten, im menschlichen Seelenleben das Gedankenleben 
liegt, das Leben, das sich des Gehirns als Instrument bedient. Indem 
der Mensch sein gewohnliches BewuBtsein hat, hat er nati.irlich auch 
sein Gehirn, und er hat auch seine Gedankenwelt. Das spielt alies in­
einander. Das eine ist nicht ohne das andere da. Daher spielen in das, 
was wir nennen konnen das menschliche BewuB tsein, di e Gedanken, 
die Erlebnisse hinein, die Sie haben, wenn Sie sich des Instrumentes 
cles Gehirnes bedienen. 

Die Religionen werden daher immer durchsetzt sein mit Gedan­
ken, die sich cles Instrumentes cles Gehirnes beclienen, denn man kann, 
wenn man ein Offenbarer, ein Religionsstifter ist, so sprechen, daB 
man die gottlichen Offenbarungen in solche Formen kleidet, daB die 
Menschen sie verstehen, wenn sie sich cles lnstrumentes des Gehirnes 
bedienen. So kann Religion also gekleidet werden in Vorstellungen 
cles Gehirns. Aber auBerclem kann sie auch in solche Vorstellungen ge­
kleiclet werclen, welche sich cles Instrumentes cles Herzens bedienen, 
so d aB di e Religion en tweder mehr zu dem Gehirn o der mehr zu dem 
Herzen sprechen kann. W enn wir daher die verschiedenen Religionen 
miteinander vergleichen, so finclen wir, daB die einen mehr sprechen 



zum Verstande, zu den Erlebnissen des Menschen, die an das Gehirn 
gebunden sin d, di e anderen mehr sprechen zu den Vorstell ungen un d 
Empfindungen des Herzens und zum Gemtitsleben. 

Dieser Unterschied kann durchaus in den einzelnen Religionen be­
obachtet werden. Aber das alle Religionen Charakterisierende liegt 
darinnen, daB der Mensch sein Ich-BewuEtsein aufrechterhalt, daB der 
Mensch als Mensch bewuEt bleibt. Da wirkt hier auf der Erde das Ich­
BewuBtsein und wirkt von auBen her das, was wesenhaft der gottlich­
tibersinnlichen W elt angehort. 

Wenn nun der Mensch Mystiker wird, so geht es bei der Entwicke­
lung des Mystikers in der Tat zunachst am radikalsten los auf alles 
das, was mit dem gewohnlichen ErdenbewuEtsein verbunden ist. Wor­
auf gerade die Religion als solche sorgfaltig halt, solange sie Religion 
bleibt, namlich, daE der Mensch als Mensch sich auf sich selbst gestellt 
findet, daB er sein volliges ErdenbewuBtsein entgegenstellt der gott­
lichen Welt, das durchbricht die Mystik. Alle Mystiker, die vorchrist­
lichen und die nachchristlichen, waren immer bemtiht, dieses mensch­
liche BewuBtsein zu durchbrechen. Sie waren immer bemtiht, den Gang 
hinauf zu tun indie tibersinnlichen Welten, das heiEt, aus dem gewohn­
lichen menschlichen ErdenbewuBtsein herauszukommen, es zu tiber­
winden. Das ist das Charakteristische der M ystik: di e Oberwindung 
cles gewohnlichen BewuBtseins, das Hineinleben in einen Zustand, wo 
Selbstvergessenheit auftritt. Und wenn die Mystiker weit genug kom­
men, so soli diese Selbstvergessenheit bis zur Selbstvernichtung, bis zur 
Selbstausloschung gehen. Die eigentlichen mystischen Zustande, die 
Entztickungen, die Ekstase gehen darauf hinaus, auszuloschen das­
jenige, was der Mensch die Begrenztheit seines ErdenbewuBtseins nennt, 
um dadurch in das hohere hineinzuwachsen. 

Man gelangt, weil sie in so vielen Formen auftritt, weil es so vieler­
lei Mystiken gibt, nur schwer zu einer Vorstellung iiber das Wesen 
der Mystik, wenn man nicht an einzelne Beispiele ankntipft. Deshalb 
ist es ganz gut, auch hier an einzelne solche Beispiele anzukntipfen. 

Denken wir einmal, daB der Mystiker, nach dem, was wir jetzt ge­
sagt haben, zunachst sich berufen fiihlt, sein gewohnliches Ich-BewuBt­
sein zu unterdriicken, auszuschalten und so iiber sich hinauszukom-



men. Dabei bleibt ihm ja, das konnen Sie sich leicht denken, das, was 
sonst der Mensch als seine Seelenerlebnisse hat, wenn er sich des Ge­
hirns und des Herzens bedient. Der Mystiker will das BewuBtsein 
ausschalten, aber er schaltet damit nicht aus die Erlebnisse durch das 
Gehirn und durch das Herz. Damit haben Sie schon alle moglichen 
Schattierungen von Mystikern. Machen wir uns einmal klar, welche 
Schattierungen moglich sind. Damit wir uns dieselben deutlich ma­
chen, schreiben wir sie hier iibersichtlich nieder: 

Gehirnerlebnisse 
Herzenserlebnisse 
BewuBtseinserlebnisse. 

E in M ystiker kann also Gehirnerlebnisse un d Herzenserlebnisse ha ben. 
Das BewuEtsein aber wird von ihm ausgeloscht. Dann erscheint uns 
der Mystiker so, daB wir sagen konnen, er geht in der Ekstase aus sich 
heraus; aber die Gedanken und Empfindungen sind solche, daB wir er­
kennen, er hat noch nicht ausgeschaltet das, was durch das lnstrument 
des Gehirns und des Herzens gedacht und empfunden wird. Solche 
Mystiker, welche Herz- und Gehirnerlebnisse haben, finden wir ei­
gentlich so recht nur, wenn wir ziemlich weit in der Geschichte zu­
riickgehen, und zwar finden wir sie dann bei solchen Mystikern, 
welche, nachdem das Christentum begriindet war, mit Hilfe der grie­
chisch-platonischen Philosophie versuchten, zu dem gottlichen Selbst 
mystisch aufzusteigen. Das sind zum Beispiel die Neuplatoniker ]am­
blichos und Plotinos. Dazu gehort auch der Mystiker Scotus Erigena. 
Und man konnte, wenn man die Schattierung nicht streng einhalt, 
sondern einen Mystiker dazunimmt, bei dem die Gehirnerlebnisse iiber­
wiegen und die Herzenserlebnisse geringer sind, in die Reihe dieser 
Mystiker auch den Meister Eckhart rechnen. Das ware sozusagen die 
Klasse A, die Mystiker mit Herz- und Gehirnerlebnissen. 

A. Herzenserlebnisse } Neuplatoniker, Scotus Erigena, 
Gehirnerlebnisse Meister Eckhart. 

Eine zweite Art von Mystikern waren diejenigen, welche nicht nur 
ihr BewuBtsein, sondern zu ihrem BewuBtsein hinzu noch ihre Ge-



hirnerlehnisse ausschlieBen und nur diejenigen Vorstellungen hehal­
ten, welche man hat, wenn man nur das Instrument des Herzens ge­
hraucht. Solche Mystiker treten uns in der Regel schon so entgegen, 
daB sie alles das nicht liehen, was gedacht ist. Die Gedanken wollen 
sie auch noch ausschlieBen zu dem BewuBtsein hinzu. Nur was durch 
das Instrument des Herzens errungen werden kann, ist ihnen eigent­
lich zur menschlichen Entwickelung personlich allein hrauchhar. Also 
es waren Mystiker, welche ausschlieBen die Gehirnerlehnisse und die 
BewuBtseinserlehnisse, und die das menschliche BewuBtsein dadurch 
zu iiherwinden versuchen, daB sie ekstatisch herausgehen aus diesem 
BewuBtsein, aher einen Zusammenhang mit dem Menschen sich noch 
dadurch erhalten, daB sie in den Herzenserlehnissen ihr Verhaltnis zu 
der Umwelt hegriinden. 

Wenn Sie sich nun einen solchen Mystiker konkret vorstellen, dann 
konnen Sie etwa sagen: Wird er ein Ekstatiker sein, so wird er auBer 
sich kommen wollen und wird solche Zustande, wo er ganz von sich 
frei wird, liehen; aber er wird zugleich, wenn Sie ihm dasjenige, wozu 
man sich des Gehirns hedienen muB, iiherliefern wollen, sich diesem 
gegeniiher ahlehnend verhalten. Oh Sie ihm etwas iiber die hoheren 
Welten oder iiher die auBere Natur mitteilen, das wird ihm schlieBlich 
gleichgi.iltig sein. Er wird immer sagen: Das braucht man alles nicht 
zu wissen; man kann, wenn man nur ein Verhaltnis begriindet zur 
Umwelt mit dem Instrumente des Herzens, allen Menschheitsdienst 
ganz gut hesorgen. - Solche Mystiker, welche eigentlich von allen 
menschlichen Seelenerlehnissen nur noch die Herzenserlehnisse spre­
chen lassen, werden nicht leicht den hesonders komplizierten Vorstel­
lungen zuganglich sein, die durch den Okkultismus gewonnen wer­
den; denn dazu ist immer ein hiBchen Denken wenigstens notwendig. 

So antwortete zum Beispiel ein Mystiker, als man ihn fragte, oh er 
sich nicht eines Psalmhuches hedienen wolle, weil er nichts von heiligen 
Schriften las: Jemand, der sich erst eines Psalmbuches bedient, wird 
hald noch ein groBeres Buch hahen wollen, und man kann gar nicht 
ahsehen, was er dann noch hahen will, wenn er anfangt, etwas wissen 
zu wollen von dem, was sich in Gedanken kleidet. - Auch i.iber die 
auBere Natur hat sich dieser Mystiker keine auBerlichen Gedanken 



machen wollen; er sagte: Der Mensch kann doch nichts wissen, was er 
nicht schon weiB. - So hat er alles Wissen abgelehnt. Das ware ein 
Mystiker mit bloBen Herzenserlebnissen, also zur Kategorie B gehorig. 

Nun tritt bei einern solchen Mystiker in hohem Grade eine Art Er­
sparnis gegeniiber seinen Seelenkraften auf, weil er sich ja des Ver­
standes, der Gedankenkraft gar nicht bedient. Das BewuBtsein schlieBt 
er auch aus. Wenn er also in besonderen ekstatischen Zustanden mit 
AusschluB des menschlichen ErdenbewuBtseins ist, so wird ein solcher 
Mystiker, weil er das, was man mit den Augen sieht, mit den Ohren 
hort, kurz, mit den Sinnen wahrnimmt, um sich herum hat und es 
nicht begreifen will, weil er nicht flir notwendig halt, es zu begreifen, 
viele Krafte iibrig hehalten, um in der Natur, die uns umgibt, zu fiihlen. 

Wir konnen uns gegeni.iber der Theologie als Mystiker schiitzen in 
der Weise, wie der Mystiker es getan hat, von dem wir sprechen. Die 
Natur umgibt also alle Mystiker; ein Mystiker wiirde aber auch die 
Wissenschaft iiber die Natur ablehnen. Dadurch spart er die Krafte, 
die er gebrauchen wiirde, um iiber die Natur nachzudenken. Er wird 
also nicht Naturwissenschaft studieren. Aber weil er sich der Krafte 
des Herzens bedient, werden diese sich starker entwickeln konnen. Er 
wird in hoherem MaBe als ein Mensch, der seine Krafte fiir den Ver­
stand und fiir sein SelbstbewuBtsein verbraucht, fiihlen und empfinden 
durch das Instrument seines Herzens, was alles die W esen der N atur 
rings um ihn herum zu ihm sagen konnen. Daher konnen wir gerade 
bei einem solchen Mystiker das ausgesprochenste, das konkreteste Na­
turgefiihl voraussetzen. Ein solcher hat einmal ein derartiges Naturge­
fiihl in folgende W orte gekleidet, die ich Ihnen mitteilen will, dami t Sie 
sehen, wie das Leben Naturgefiihl wird bei einem solchen Mystiker: 

Hochster, allmachtiger un d giitiger Herr! 
Dein sei Preis, Herrlichkeit, Ehre und jeglicher Segen. 
Dir allein gebiihren sie; 
kein Mensch ist wert, Dich zu nennen. 

Gepriesen sei Gott, der Herr und alle Geschopfe, 
v or allem unser edler Bruder, di e So nn e, 
die den Tag bewirkt und uns leuchtet mi t ihrem Lichte. 



Sie ist schon und strahlend in ihrem groBen Glanze; 
von Dir, o Herr, ist sie das Sinnbild. 

Gepriesen sei Gott, der Herr, 
um unsrer Schwester willen, des Mondes, 
und auch um aller Sterne willen; 
die er am Himmel gestaltet hat 
und erscheinen HiBt in Schonheit und Helle. 

Gepriesen sei Gott, der Herr, 
um unsrer Briider willen, 
um des Windes, der Luft und der Wolken willen, 
um der heiteren und aller Zeiten willen, 
durch die er alle Geschopfe erhalten will. 

Gepriesen sei Gott, der Herr, 
um unsrer Schwester willen, des W assers, 
das so niitzlich ist und demiitig 
und auch kostlich und keusch. 

Gepriesen sei Gott, der Herr, 
um unsres Bruders willen, des Feuers, 
durch das er uns die Nacht erhellt, 
und das so schon und frohlich 
und so stark und machtig ist. 

Gepriesen sei Gott, der Herr, 
um unsrer Mutter willen, der Erde; 
durch die wir Nahrung und Kraft erhalten 
und vielerlei Frucht auch 
und aller Blumen und Krauter Farbenfiille. 

Sie sehen, hier ist alles aus dem SelbstbewuBtsein hinausgekommen, 
und man kann deshalb sagen, trunkene Gefiihlskraft des Herzens ist 
es, durchzogen von dem, was nicht das Auge, nicht die Sinne wahr­
nehmen konnen - denn der Betreffende ist ein Mystiker -, sondern 
was die Seele fiihlt, wenn es fiir sie nicht zu einem Teile des Erlebens 
wird, aufzugehen in dem Gottlichen der Natur. Wenn das beim Men-



schen aber ein Teil wird, dann kann er jenes Naturgefiihl haben, von 
dem Goethe im «Faust» so schon sagt: 

Erhabner Geist, du gabst mir, gabst mir alles, 
Warum ich bat. Du hast mir nicht umsonst 
Dein Angesicht im Feuer zugewendet. 
Gabst mir die herrliche Natur zum Konigreich, 
Kraft, sie zu fiihlen, zu genieBen. Nicht 
Kalt staunenden Besuch erlaubst du nur, 
Vergonnest rnir, in ihre tiefe Brust 
Wie in den Busen eines F reunds zu schauen. 
Du fiihrst die Reihe der Lebendigen 
V or mir vorbei und lehrst mich meine Briider 
I m stillen Busch, in Luft un d W asser kennen ... 

Da haben Sie einen Anklang an ein solches Gefiihl, von dem eben 
das Geheimnis gelost worden ist. Und wenn wir den Faust betrach­
ten, so wird das zu einem Teile von seinem Seelenleben. Hier haben 
Si e a ber auch den M ystiker, bei dem dies e eine Sei te, dieses eine Ele­
ment des menschlichen Erlebens alles iibrige iiberstrahlt, und der sich 
der Natur so gegeniiberstellt, daB ihm die Sonne zum Bruder, der 
Mond zur Schwester, das Wasser zur Schwester, das Feuer zum Bru­
der, die Erde zur Mutter wird, daB er ihr Geistiges in dieser Weise 
fiihlt. Da haben Sie das Heraustreten aus dem gewohnlichen mensch­
lichen BewuBtsein und zugleich das Erhalten aller derjenigen Seelen­
erlebnisse, welche durch das Instrument des Herzens erlebt werden 
konnen. Es ist das der Mystiker, den Sie alle kennen: Franz von Assisi. 

In ihm haben wir ein ganz besonderes Beispiel eines Mystikers, der 
wirklich sich so verhalten hat, daB er alle Theologie als auBeres Wis­
sen und auch alles Wissen von iibersinnlichen Dingen fiir die Inkarna­
tion, in der damals Franz von Assisi gelebt hat, ablehnte. Das, was bei 
ihm daher so groB und gewaltig herauskommt, ist das Zusammenflie­
Ben mit dem Geiste der Natur. Nur ist es nicht so wie ein pantheisti­
sches Geistiges, das immer etwas von einem feineren Gefiihl, von Af­
fektation hat; nicht so, daB er von einem allgemeinen Geiste in der 
Natur schwarmt und singt, sondern von den konkreten Empfindun-



gen kindlicher, briiderlicher, schwesterlicher Art, die seine Seele durch­
ziehen, wenn er den W esenheiten der N atur gegeni.ibersteht. 

B. Herzenserlehnisse Franz von Assisi. 

Menschen, welche die Ekstase, das heiBt den Verlust ihres Selbstbe­
wuBtseins oder die Verdunkelung ihres SelbstbewuBtseins suchen und 
fiir gewisse Zustande diejenigen Seelenerlebnisse ausschlieBen, die sich 
des. Instrumentes des Herzens bedienen, dafiir aber zuriickbehalten 
die Gedanken, die Gehirnerlebnisse, die bezeichnet man in der ge­
wohnlichen Sprache oftmals nicht als M ystiker, weil man von einem 
Mystiker gewohnlich verlangt, daB seine Erlebnisse der Dinge von 
Gefi.ihlen durchdrungen sind. Sie konnen sich auch leicht denken, war­
um man das tut. Denken Sie sich einen Menschen, der alles personliche 
SelbstbewuBtsein herausgedrangt hat aus seinen Seelenerlebnissen. 
Dann ist es bei diesem Menschen eben so, daB gerade das bei ihm nicht 
vorhanden ist, was die meisten Menschen an den anderen Menschen 
interessant finden, namlich die Personlichkeit. Die Menschen interes­
sieren sich ja fiireinander wegen ihrer Personlichkeit. 

Nun hat das, was wir Herzenserlebnisse nennen, noch so viel per­
sonlichen Anstrich, wenn es uns so entgegentritt wie bei Franz von 
Assisi, noch so vi el zwingende Gewalt ii ber das Allgemein-Mensch­
liche, daB uns das BewuBtsein wach bleibt, so daB man bei ihm noch 
mit dem Interesse mitgeht, nicht so gern aber mit dem Willen. Das ist 
auch fi.ir das gewohnliche Leben in der Ordnung, · besonders in der Ge­
genwart, denn es konnen nicht alle in der Gegenwart so werden wie 
F ranz von Assisi. Das Allgemeine d es Herzens, das, was von ihm be­
wuBt werden kann, iiberwaltigt doch die Menschen, wenn auch das 
Personliche abgestumpft ist. Dieses Zuriickddingen und Ausloschen 
des BewuBtseins, diese Abgestumpftheit bei einem solchen Mystiker 
wie Franz von Assisi fiihrt bei ihm auf der einen Seite, wie Sie wis.­
sen, einen Radikalismus herbei, und auf der anderen Seite halt es die 
Menschen ab, wenn sie sich auch fiir ihn interessieren, es ihm nachzu­
machen. Die Menschen wollen gewohnlich nicht aus ihrem BewuBtsein 
heraus, weil sie fi.ihlen, daB sie den Boden unter ihren FiiBen verlieren, 
wenn sie aus ihrem BewuBtsein herauskommen. 



Aber nun denken Sie sich, wenn es einen Mystiker geben konnte, 
der nun gar ausschlosse alles personliche BewuBtsein und auBerdem 
die Herzenserlebnisse. Der wiirde den Menschen etwas geben, was nur 
reine Gedanken sind, Gedanken, Vorstellungen, die sich nur des ln­
strumentes des Gehirns bedienen. Der Mensch wird in der Regel nicht 
in der Lage sein, in einem solchen Zustande zu leben. Ein Franz von 
Assisi kann man in ausgiebigem MaBe sein, weil dasjenige, was als 
Herzenserlebnisse erlebt wird, wirklich anwendbar ist in allgemein­
menschlicher Weise. Jemand, der nun zu seinem BewuBtsein, zu sei­
nem personlichen Ich-BewuBtsein auch noch die Herzenserlebnisse un­
terdriickt und bloB in Gedanken lebt, nur das in Gedanken auspragt, 
was an das menschliche Gehirn gebunden ist, der wird erst notwendig 
haben, in bestimmten, man mochte sagen, feierlichen Augenblicken 
seines Lebens sich dieser Beschaftigung hinzugeben. Denn das Leben 
ruft immer wieder zum Personlichen auf der Erde zuriick; und je­
mand, der nur in Gedanken leben wiirde, der sich nur des Gehirns 
bedienen wiirde, konnte gar keine Erdenbeschaftigung verrichten. Da­
her kann es nur fiir kurze Zeit sein, nur fiir die Augenblicke, wo man 
sich au~schliefilich des Gehirns bedienen kann. Aber fiir die anderen 
Menschen wird es schon mit einem solchen Menschen so sein, daB sie 
sich nicht einmal einen Augenblick mi t ihm beschaftigen, sondern iiber­
haupt von ihm weglaufen. Das, was die Menschen am meisten inter­
essiert, sind die personlichen Erlebnisse. Di e unterdriickt er aber. Das 
Dberwa.ltigende der Herzenserlebnisse gibt er auch auf. Und so laufen 
denn die Menschen in Scharen davon, das heiBt, sie haben iiberhaupt 
keine Lust, an ihn heranzutreten. 

Ein solcher Mystiker ist der Philosoph Hegel, von dem ich auch 
schon zu Ihnen gesprochen habe. Das, was er gibt, soll ganz absicht­
lich allen personlichen, bewuBten Standpunkt und auch alle Herzens­
erlebnisse ausschlieBen. Es soli bloBe Gedankenkontemplation sein, 
so daB wir als Beispiel eines Mystikers mit bloBen Hirnerlebnissen im 
eminentesten Sinne Hegel zu nennen haben. Ein solcher Mensch fiihrt 
uns sozusagen indie reinsten Atherhohen des Gedankens hinauf. Denn 
wahrend der Mensch im gewohnlichen Leben nur Gedanken hat, die 
im personlichen Interesse, im SelbstbewuBtsein wurzeln und von ihnen 



durchzogen und durchdrungen sind, muB gerade das bei einem solchen 
philosophischen Mystiker ausgeschlossen werden. Und auch dasjenige, 
was das Geistige begehrenswert macht dadurch, daB es hineinspielt in 
Herzenserlebnisse, schlieBt solch ein Mystiker aus. Er widmet sich in 
majesditischer Resignation dem Ablauf der bloBen Hirnerlebnisse. Er 
ha t daher von alledem, was das menschliche Herz erleben kann, nur die 
Gedanken. 

Das ist es, was die meisten an Hegel so besonders argert, daB er 
nichts hat, was an die Herzenserlebnisse erinnert, sondern alle Dinge 
nur in Gedankenbildern bringt. Kalt und ode fiihlen sich die meisten 
Menschen, wenn sie das, was sie im Herzen lieben, bei Hegel bis zur 
Kalte des Gedankens auskristallisiert finden. Und das, worin die Per­
sonlichkeit wurzelt, wodurch der Mensch im Erdenleben feststeht, das 
SelbstbewuBtsein, das Ich-BewuBtsein, Hegel hat es iiberhaupt nur als 
Gedanke. Hegel widmet selbstverstandlich dem Ich auch seine Auf­
merksamkeit, weil es der Gedanke eines besonders wichtigen Erlebens 
ist, des Ich-Erlebens. Das tut er. Aber es bleibt ein Gedankenbild, und 
Hegel ist nicht durchdrungen von der Lebendigkeit und Unmittelbar­
keit der menschlichen Personlichkeit, die im SelbstbewuBtsein wurzeln. 

C. Gehirnerlebnisse Hegel. 

Sodann haben wir noch eine andere Moglichkeit eines Mystikers. Das 
ware der Mystiker, der nun ausschlieBen wi.irde alle drei Dinge: das 
ErdenbewuBtsein, die Herzenserlebnisse und die Gehirnerlebnisse. So 
also hatten wir den Mystiker D, der alle menschlichen Erdenerlebnisse 
der Seele von sich ausschlieBen wiirde. Sie konnen sich vorstellen, daB 
das auBerordentlich schwierig ist. Es ist das etwas, was ja beim Okkul­
tisten - un d wir werden da von eindringlich sprechen in den nachsten 
Tagen- selbstverstandlich ist, daB er sich in Zustande erhebt, wo alles 
ausgeschlossen ist, was sich an das Instrument des Gehirns und auch 
an das Instrument des Herzens gebunden findet, soweit sie aus Erden­
kraften sind und soweit sie sich des BewuBtseins bedienen. Das ist beim 
praktischen Okkultisten, der in die hoheren W elten hinaufsteigt, etwas 
Selbstverstandliches. Aber da fangt der praktische Okkultist an, in der 
i.ibersinnlichen Welt zu leben und zu erfahren; und wahrend er alles 



ausgeloscht hat, was ihn in Zusammenhang bringt mit der den Erden­
menschen umgebenden Welt, hat er die hohere Welt um sich. Er tritt 
also aus etwas heraus und in etwas anderes hinein. Der Mystiker aber, 
der alle diese drei Erlebnisse ausschlieBt, die sich der Erdeninstrumente 
bedienen, wird in nichts hineintreten, was in sein BewuBtsein hinein­
fallen kann. Er tritt natiirlich nicht in das Nichts hinein, denn auBer 
unserem BewuBtsein ist ja die gottlich-geistige iibersinnliche Welt da. 
Aber er tritt auch nicht so hinein wie der Okkultist, dem dann aufgeht 
das unaussprechliche Wort, das iibersinnliche Licht, sondern er unter­
driickt sein BewuBtsein, er unterdriickt alle Kdifte, die in ihm sind, 
und fiihlt zuletzt nur noch, wie er nach Unterdriickung aller dieser 
menschlichen Erlebnisse mit etwas vereinigt wird und dann darin­
nen 1st. 

Dann beginnt etwas, was tatsachlich auf ihn wirkt wie die Auslo­
schung cles BewuBtseins, wie die Ausloschung aller Erdenerlebnisse, 
wie die Vermahlung mit etwas, das gefiihlt und empfunden wird, das 
in Trunkenheit aufgenommen wird, mit dem man sich vereinigt in 
Entziickung und Ekstase, von dem aber eine Mitteilung nicht zu ma­
chen ist, weil es nicht in einer besonderen Weise, nicht in konkreten 
Erlebnissen erlebt wird. 

Wir werden, wenn wir spater vom Okkultismus sprechen, sehen, 
daB es verhangnisvoll sein wiirde, wenn der Mensch alle drei Arten 
von Erlebnissen, namlich Gehirn-, Herz- und BewuBtseinserlebnisse 
zugleich mit der Wurzel aus sich herausloste. Dann wiirde er ein My­
stiker werden, welcher nach der sogenannten Vereinigung [mit de1n 
Gottlichen], in der Entziickung, e ben bloB einem schlafenden Men­
schen gleichkame, der sich im Schlafe mit dem Gottlichen vereinigt, 
aber nichts da von weiB, nicht einmal ein Gefiihl da von ha t, daB er mi t 
dem Gottlichen vereinigt ist. Will sich der Mystiker wenigstens eine 
lebendige Empfindung und ein Gefiihl von der Vereinigung mit dem 
Gottlichen erhalten, so muB er nacheinander diese einzelnen person­
lichen Erlebnisse tilgen. 

Da kommen wir zu einem Beispiele eines Mystikers, der uns das 
zeigen kann, zu einer Personlichkeit, die tatsachlich diesen Weg einge­
schlagen und gewissermaBen auch zur Nachahmung in ihren Betrach-



tungen empfohlen hat; eine Personlichkeit, die zuerst mit aller Kraft 
danach strebte, das personliche SelbstbewuBtsein zu iiberwinden, das 
unterdriickt und ausgeloscht werden solite. Dabei blieben also noch 
tatig die Herz- und Gemiitskrafte und der Verstand. Das nachste, 
was dann tiberwunden wurde von der Personlichkeit, waren die Ver­
standeskrafte und das letzte die Herzkrafte. DaB die Herzkrafte die 
letzten geblieben sind, das macht es, daB das Hineinschreiten in die 
Welt, die auBerhalb des BewuBtseins liegt, ganz besonders kdiftig und 
intensiv empfunden wurde. In dieser Reihenfolge wurden also die 
Dinge iiberwunden: zuerst das BewuBtsein, dann die Gehirnerlebnisse 
und zuletzt die Herzenserlebnisse. 

Es ist sehr charakteristisch, daB diese Personlichkeit, die eigentlich 
in der regularsten W eise einen solchen mystischen W eg durchgemacht 
hat, eine Frau ist. Nicht wahr, auf theosophischem Felde kann man bei 
solchen Dingen nicht miBverstanden werden; die Dinge mtissen da 
objektiv aufgenommen werden. Bei einer Frau ist es namlich tatsach­
lich leichter, denn es ist ja, wie wir auch noch aus anderen Dingen ken­
nenlernen werden, die Eigentiimlichkeit der Frauennatur, daB es ihr 
leichter wird, sich selbst, das heiBt alle Seelenerlebnisse zu besiegen. 
Die Frau, die in der geschilderten reguHiren Weise Mystik erlebt hat, 
so daB sie nacheinander ausgeloscht und ausgerottet hat aus sich die an 
die Instrumente des Gehirns und des Herzens gebundenen Seelen­
erlebnisse und dann die Verbindung mit dem gottlichen Geiste wie 
eine Vermahlung, wie eine Umfassung empfunden hat, ist die heilige 
Theresia. 

D. die heilige Theresia. 

Wenn Sie das Leben der heiligen Theresia verfolgen und es auf der 
Grundlage solcher Betrachtungen ansehen, wie wir sie beute gepflogen 
haben iiber das Verstehen der Mystik im Menschen, dann werden Sie 
sagen, daB ein solcher Mystiker nur ein auBerordentlicher Ausnahme­
fall sein kann. Das gewohnliche ist vielmehr, daB die einzelnen Seelen­
erlebnisse nicht in solcher Reinheit und Starke iiberwunden werden 
wie bei der heiligen Theresia, sondern daB sie nur teilweise iiberwunden 
werden und daB irgendein Teil davon nachbleibt. 



Dadurch erhalten wir eigentlich wiederum drei Gestalten von My­
stikern. Wir erhalten diejenigen Mystiker, die zwar alles i.iberwinden 
wollen, was in ihnen als Seelenerlebnisse lebt, aber bei denen haupt­
sachlich solche Erlebnisse zuriickbleiben, die an das Gehirn gebunden 
sin d. Sol che M ystiker sin d in der Regel, man mochte sagen - wenn 
man das Wort nicht trivial versteht- Naturen, die man ansprechen 
wird im hochsten Sinne cles Wortes als praktische, weise Menschen; als 
Menschen, die sich gut auskennen im Leben, weil sie sich ihres Gehirns 
bedienen, und die, weil sie bis zu einem hohen Grade das Personliche 
unterdriickt haben, auch dadurch in ihrer unpersonlichen Natur sym­
pathisch anmuten. 

Solche Mystiker gibt es dann, wenn die betreffenden Menschen 
zwar getrachtet haben, alles zu iiberwinden, wenn es ihnen aber nur 
wenig gelungen ist, die Herzenserlebnisse zu iiberwinden. Merken Sie 
wohl den Unterschied zwischen solchen Mystikern und Mystikern, wie 
Franz von Assisi einer war, der nicht danach strebte, die Herzenser­
lebnisse zu i.iberwinden, sondern sie in vollero Umfange behalten hat, 
daher er sie auch mit voller Gesundheit erhalten hat. Das ist das Ma­
jestatisch-GroBartige bei Franz von Assisi, daB sich sein Herz ausge­
breìtet ha t iiber seìn ganzes seelisches W esen. I eh meine also nicht 
Mystiker von solcher Art, die nicht danach streben, die Herzenserleb­
nisse zu iiberwinden. Ich rede vielmehr von solchen, die tatsachlich 
danach streben, die Herzenserlebnisse zu iiberwinden, die mit aller Ge­
walt danach ringen, sie zu unterdriicken, denen es aber nicht gelingt. 
Bei diesen findet man dann nicht das AuBerordentliche der Vermah­
lung mit dem Dbersinnlich-Geistìgen, das uns bei der heiligen Theresia 
entgegentrat. Wir finden bei diesen Mystikern, die gestrebt haben, 
ii ber alles Personlich-Menschlich-Irdische hinauszukommen un d sich 
doch in hervorragendem MaBe erhal ten ha ben di e Erlebnisse, die an 
das Herz gebunden sind, daB sich in ihr Streben etwas hineinmischt, 
was menschlich recht sehr begrenzt ist. Es wird dann wirklich so sein, 
daB dieses V ermahlen, dieses Umfangenwerden von einem Gottlich­
Geistigen sehr ahnlich ist den Liebesempfindungen, Liebesinstinkten 
der menschlichen N a tur i m gewohnlichen Le ben. 

Solche Mystiker, die sozusagen ihren Gott oder ihre gottliche Welt 



lieben, wie man irgend etwas Menschliches liebt, finden Sie genug, 
wenn Sie die Heiligengeschichte, die Geschichte der Monche und Non­
nen einmal durchblattern. Da werden Sie sehen, wie viele von diesen 
heiligen M ystikern in einer ganz menschlichen Inbrunst, man mochte 
sagen, mit menschlicher Liebe verliebt sind indie Madonna, die ihnen 
geradezu ein Ersatz fiir ein menschliches Weib wird. Oder wie Non­
nen in ihren Christus-Brautigam verliebt sind mit all den Gefiihlen 
irdisch-menschlicher Liebe. Das ist ein Kapitel, das psychologisch sehr 
interessant ist, wenn es auch nicht immer sympathisch beriihrt; das ist 
ein Kapitel der kirchlich-religiosen Mystiker, die das vorhin Geschil­
derte anstreben, es aber nicht erreichen konnen, weil die menschliche 
Natur sie zuriickhalt. 

Dann kommen wir zu einer Art von M ystikern, di e ahnlich sin d 
wie die heilige Hildegard, die recht schone Anlagen haben, aber da­
neben auch etwas von gewohnlichem irdischem Trieb, was sich dann in 
ihr mystisches Erleben, in ihre mystischen Empfindungen hineinmischt. 
Sie kommen schon in ein Erleben, das dem erotischen Erleben sehr 
ahnlich ist, in die mystische Erotik hinein, die Sie aus der Geschichte 
der Mystiker ersehen konnen, wenn diese in ihren HerzensergieBungen 
von ihrer Seelenbraut, von ihrer briinstigen Liebe zu dem Brautigam 
Jesus oder dergleichen sprechen. 

Am leichtesten ertraglich werden solche mystischen Personlichkei­
ten noch dann, wenn sie sich einen guten Rest von gewohnlichem 
menschlichem BewuBtsein dazu bewahrt haben, wenn sie sozusagen 
mit ihrem Menschlich-Personlichen immer etwas iiber ihrem mysti­
schen Erleben dariiberstehen konnen, wenn etwas Humor und Ironie 
in ihr BewuBtsein hineinkommt, wenn sie sich betrachten und sehen, 
daE sie nicht iiberwunden haben, sondern daB noch etwas Mensch­
liches in ihnen ist. Da bekommt die Sache einen personlichen Anstrich 
und wird nicht so unsympathisch, weil sie einen bestimmten Zug nicht 
hat bei der angestrebten, aber nicht erreichten Dberwindung aller 
Herzenserlebnisse. Das Unsympathische ist namlich gerade, daB der 
Mensch strebt, etwas zu erreichen, es aber nicht erreichen kann und 
zuriickgehalten wird gerade durch das, was er selbst am meisten iiber­
winden mochte. Dadurch erhalt das ganze dann einen gewissen un-



sympathischen Zug, den man wie eine Scheinheiligkeit, wie eine Heu­
chelei empfindet, weil wie auf einem Umweg durch Askese die Nicht­
iiberwindung dessen ersetzt werden soli, was sich in den gewohnlichen 
menschlichen Trieben auslebt. Dagegen, wenn dieser Zug von Ironie 
und Humor dabei ist, wo der Betreffende dann auch wieder Momente 
hat, in denen er sich seines gewohnlichen menschlichen BewuBtseins 
bedient und sich selber anschaut, wenn er seine mystischen Momente 
abwechseln laBt mi t solchen, wo er sich von dem gewohnlichen mensch­
lichen Standpunkte aus die Wahrheit sagt, dann gewinnt das Ganze 
doch an Sympathie, wie es der Fall ist, wenn wir eine mystische Per­
sonlichkeit verfolgen wie Mechthild von 1Vfagdeburg. 

Mechthild von Magdeburg zeigt gerade diesen Unterschied gegen­
iiber den ihr ahnlichen Personlichkeiten, daB sie zwar das Briinstig­
Erotische mit dem Gottlich-Geistigen hat, sich aber auch mit einem 
gewissen Anstrich von Humor iiber ihre gottliche Frau Minne oder 
ihre gottliche Minne iiberhaupt ausspricht, wie man etwa von mensch­
licher Liebe spricht. Si e kleidet das nicht in hochtrabende W orte, son­
dern spricht davon so, daB immer etwas von Ironie dabei ist. Es ist ein 
Unterschied, wenn wir dagegen etwas lesen von dem, was die heilige 
Hildegard sagt in ihren Schriften, die ja davon auch nicht ganz frei 
sind, oder die Niederschriften von selbst sehr hoch geschatzten Mysti­
kern. Das ist der Unterschied gegeniiber solchen Personlichkeiten, die 
auch noch nicht das menschlich-personliche BewuBtsein iiberwunden 
haben, daB sich Mechthild von Magdeburg briinstig hineinversetzt 
fiihlt bis an die Grenze des Gottlich-Geistigen und wirklich aufrichtig 
spricht, so daB sie dasjenige, worin noch Herzenserotik ist, nicht be­
nennt mit dem Ausdruck religioser Entziickung, sondern spricht von 
religioser Liebschaft. Denn das diirfte das gleiche sein, wenn sie spricht 
von der Frau Minne, mit der sie ihren gottlichen Brautigam meint. 

So haben Sie auch hierin noch allerlei Schattierungen. Das letzte 
war eine Schattierung, wo s~arke Herzenserlebnisse vorhanden sind, 
aber auch noch etwas darin geblieben ist, was man nennen kann das 
personliche BewuBtsein. Kurz, Mystik ist eine Sache, die ungeheuer 
viele Schattierungen hat. Und dabei haben wir noch nicht einmal das­
jenige beriihrt, von dem wir noch zu sprechen haben werden, was 



bezeichnet wird als die alteste griechische Mystik, wie Sie sie darge­
stellt finden in meinem Buche «Das Christentum als mystische Tat­
sache». Zu dieser Mystik sind wir mit den heutigen Nuancen noch 
nicht gedrungen. Aber eines haben die heutigen Nuancen uns lehren 
konnen, namlich daB alle Mystiker das Bestreben haben, hinauszu­
dringen iiber das gewohnliche personliche Ich-BewuBtsein, es auszulo­
schen, und daB, wenn der Mensch nicht den Boden unter seinen FiiBen 
verlieren will, ein anderes BewuBtsein auftauchen muB. Das ist das 
W esen der M ystiker, daB von ihnen - bis an di e Grenze d es Geistigen 
gekommen- das Gottlich-Geistige noch empfunden wird wie eine Ver­
mahlung, daB aber nicht eingetreten wird in die Welt des Gottlich­
Geistigen. Abgestreift wird das BewuBtsein, das geschult ist an den 
auBeren Gegenstanden, das immer einen auBeren Gegenstand braucht. 
Es ist das Bestreben der Mystiker, dieses BewuBtsein abzuwerfen. Der 
Mystiker will iiber sich selber hinausgehen. Wenn aber der Mensch 
bewuBt erleben will, was zu erlehen ist durch die Erlebnisse des un­
aussprechlichen Wortes und des ungeoffenbarten Lichtes, so ist es klar, 
daB er das erleben muB in einem neuen, in einem anderen BewuBtsein. 
Daher muB der Mystiker, wenn er Okkultist werden will, nicht nur das 
negative Streben aufgeben, sondern darum besorgt sein, ein anderes, 
ein hoheres BewuBtsein zu entwickeln, namlich das BewuBtsein ohne 
einen bewuBten Gegenstand. 

Morgen werden wir von diesem hoheren BewuBtsein, in das der 
Okkultist eintreten muB, weiter sprechen. 

A. Herzenser lebnisse } Neuplatoniker, Scotus Erigena, 
Gehirnerlebnisse Meister Eckhart 

B. Herzenser lebnisse F ranz von Assisi 

c. Gehirner lebnisse H egei 

D. di e heilige Theresia. 



FDNFTER VORTRAG 

Kristiania (Osio), 7.Juni 1912 

Wir haben gestem die verschiedenen Formen der Mystik, zum Teil 
wenigstens, an unserer Seele voriiberziehen lassen. Es solite in dieser 
gestrigen Betrachtung gezeigt werden, daB der Mystiker ein Mensch 
ist, insbesondere in der neueren, nachchristlichen Zeit, welcher sich auf 
den okkulten Pfad, den okkulten Weg begibt, und zu diesem Zwecke 
es unternimmt, sein personliches, sein alltagliches Ich-BewuBtsein zu 
iiberwinden. 

Wir haben aber an den Beispielen, die wir gestern anfiihren konn­
ten, gezeigt, wie der M ystiker gewissermaBen seinen W eg, den er al so 
nimmt, doch verfehlen kann. Er kann ihn verfehlen, weil er zwar das 
gewohnliche BewuBtsein zu iiberwinden, ja auszulOschen versucht, 
dabei aber doch - und das haben wir ja an hervorragenden mysti­
schen Personlichkeiten gezeigt- in dem Moment, wo anstelle des ge­
wohnlichen BewuBtseins nun ein iibersinnliches Erfahren auftauchen 
solite, er oftmals in ein Gebiet hineinkommt, das eigentlich alle Er­
fahrung, alles wirkliche Erleben ausschlieBt. Daher muBten wir be­
merken, wie eine hervorragende mystische Personlichkeit ihr Ziel so 
ausdriickt, daB si e es in das W ort V ermahlung, V ereinigung kleidet. 
Zu gleicher Zeit muBten wir charakterisieren diese Vermahlung, diese 
Vereinigung, wie eine Art Sich-selbst-V erlieren, wie ein Si eh-Entfrem­
den, wie ein Sich-nicht-mehr-Haben, wie, in einer Art von hoherem 
Schlaf, ein in ein anderes Element Obergegangensein. 

In dem letzteren liegt es, daB die Mystik, so wie sie uns zumeist 
entgegentritt, zwar der Weg ist zum Okkultismus hin, aber nicht er­
reicht das BewuBtsein ohne einen bewuBten Gegenstand. Denn in dem 
Augenblicke, wo der Mystiker di e Gegenstande dieser W elt alle ver­
laBt, wenigstens so weit, wie wir gestern die Mystik besprochen haben, 
verliert er auch das BewuBtsein selber; da kommt ein anderer Zu­
stand, ein Zustand von Trunkenheit, von Selbstverlorenheit iiber ihn, 
so daB er nicht erreicht, was als das dritte Element des okkulten Erle­
bens bezeichnet werden muB, namlich das andere BewuBtsein, das 



hohere BewuBtsein, das keinen au.Beren Gegenstand von all den Ge­
genstanden, die sonst das BewuBtsein hat, besitzt und dennoch ein 
Bewu.B tsein i st. 

Ich will Ihnen nun beute zeigen, wie der Okkultist es eigentlich zu­
nachst anstellt, da.B er aus dem gewohnlichen Bewu.Btsein heraus­
springt, da.B er es verla.Bt und dennoch sich nicht verliert, dennoch 
noch etwas hat, in dem er lebt. Wenn wir uns die Frage vorlegen: Wo­
her kommt es denn bei einer solchen Mystik, wie wir sie gestern be­
sprochen haben, da.B die mystische Personlichkeit sich selbst verliert?­
da miissen wir sagen: Es kommt davon her, da.B wir bei den meisten 
dieser mystischen Personlichkeiten, wenn wir noch so genau nachfor­
schen, eigentlich einen innerlichen zwingenden Grund, aus sich heraus­
zugehen, gar nicht finden; ein innerlicher zwingender Grund ist zu­
nachst nicht da. 

Es wiirde ein leichtes sein, bei allen Mystikern, die gestern ange­
fiihrt worden sind, zu zeigen, wie es au.Bere Griinde waren, die sie so­
zusagen zum Dberspringen ihrer eigenen Personlichkeit veranla.Bt ha­
ben. Wir konnten da zeigen, wie gewisse, sagen wir, vererbte hellse­
herische visionare Zustande bei Franz von Assisi da waren. Wir konn­
ten bei den verschiedenen weiblichen Mystikern, die wir angefiihrt 
haben, zeigen, wie es die Personlichkeit - die Personlichkeit, betone 
ich ausdriicklich - cles Jesus selber ist, der ihnen wie ein Brautigam 
erscheint, so da.B wir gleich sehen: Wenn nicht die alte christliche Tra­
dition, also ein au.Berer Umstand auf diese Mystikerinnen gewirkt 
hatte, wenn sie nicht von au.Ben angeregt worden waren, so wiirden 
sie nicht zu ihrem mystischen Zustande haben kommen konnen. 

Diese au.Bere Anregung war es namentlich bei all den Mystikern, 
die wir gestern angefiihrt haben. Ein innerer zwingender Grund muB 

es aber sein, der den Menschen dazu bewegt, sich selber zu iiberspringen. 
E in solcher zwingender Grund liegt beim wahren okkul tistischen 

Aspiranten n un auch wirklich v or. Wir konnen uns ihn in der folgen­
den Art vorstellen. Nehmen Sie einmal an, der Mensch kommt dazu, 
ii ber sein I eh, ii ber dieses merkwiirdige Gli ed der menschlichen W e­
senheit, iiber diesen Mittelpunkt seines BewuBtseins einmal nachzu­
sinnen. Zunachst merkt ja der Mensch, da.B dieses Ich gewissermaBen 



das Zusammenhaltende in seinem Leben innerhalb cles Erdenzustan­
des ist. Sie wiirden, wenn Sie zum Beispiel naturwissenschaftlich Ihr 
Leben verfolgten, zu der Einsicht kommen, daB Ihr auBerer Leib schon 
so, wie er substantiell Ihnen entgegentritt, mit Ihrem Bleibenden auf 
dieser Erde nicht viel zu tun hat; denn die Naturwissenschaft zeigt 
Ihnen, daB sich das Substantielle cles Leibes in sieben bis acht Jahren 
vollstandig erneuert, so daB nicht gerade viele unter uns sein werden, 
welche annehmen konnen, daB sie irgend etwas von den Substanzen 
ihres Leibes, die sie in der Kindheit in sich gehabt haben, heute noch 
haben; vielmehr werden sich wohl so ziemlich alle hier sagen mlissen: 
Dieser Leib hat sein Substantielles im Laufe des Lebens griindlich ver­
andert, dieser Leib ist griindlich ein anderer geworden. Das Bleibende 
ist also in der Substantialitat des Leibes gewiB nicht zu finden. 

Wenn Sie von der auBeren Substantialitat des Leibes absehen und 
versuchen einen Blick zu werfen auf Ihr inneres Erleben, auf Ihr Den­
ken, Fiihlen und Wollen, so werden Sie bald bemerken, wie auch das 
sich im Laufe des Lebens geandert hat. Sie brauchen nur zuriickzu­
denken, wie ganz andere Gedanken, namentlich ganz andere Empfin­
dungen, Gefiihle un d Willensimpulse es waren, di e in Ihrer J ugend 
in Ihrer Seele gewaltet haben, wenn Sie sie mit denen in einem spate­
ren Alter vergleichen, und Sie werden bemerken, wie sich dieses in­
nere Seelenleben eigentlich recht griindlich geandert hat. Aber nie­
mandem von Ihnen wird es einfallen, wenn er, wie man so sagt, bei 
gesunden Sinnen ist, davon zu sprechen, daB er jetzt ein anderes Ich 
sei als vor zehn oder zwanzig oder dreiBig Jahren, oder iiberhaupt 
vor so viel Jahren, als er zuriickdenken kann. In dem Augenblick, wo 
namlich der Mensch sich zugeben miiBte, daB er, sagen wir, bis in sein 
siebzehntes Jahr zuriick ein Ich ware, und vom siebzehnten Jahre bis 
zum vierten oder dritten Jahre ein anderes Ich, dann ware seine in­
nere Wesenheit zerrissen und er ware nicht mehr bei seinen gesunden 
Sinnen. Also von diesem I eh, das der eigentliche Mittel punkt unseres Be­
wuBtseins ist, miissen wir fiir dieses Erdenleben allerdings annehmen, 
daB es etwas Bleibendes ist wahrend unseres irdischen Lebensganges. 

Aber sehen Sie, wenn man sich weiter besinnt, dann merkt man 
doch sehr bald, daB etwas noch nicht ganz stimmt in dieser Erwagung 



iiber das Ich. Wenn Sie zu Ihren Mitmenschen von sich selber spre­
chen, so sagen Sie in Ihrem Satze «Ich», und Sie meinen eben mit 
diesem «lch» alles das, was Ihr BewuBtsein wahrend Ihrer irdischen 
Lebensbahn zusammengehalten hat. Diese Grundempfindung iiber das 
Ich hat es bewirkt, daB viele Philosophen, und manche Philosophen 
noch bis heute, das Ich geradezu als etwas ansprechen, wovon man 
iiberhaupt zunachst ausgehen kann, wenn man iiber den Menschen und 
sein Wesen irgend etwas sagen will. Man mochte sagen, wenn man nur 
die neuere Philosophie durchsieht, daB immer wieder und wieder der 
Drang auftritt, an das Ich anzukniipfen. Von Fichte bis Bergson -

wenn wir nur diesen letzten Zeitraum ins Auge fassen - finden Sie 
iiberall die Bestrebungen, an das Ich anzukniipfen. Es sind bemerkens­
werte, bedeutsame Resultate dadurch zustande gekommen. Aber dem, 
der noch tiefer denkt, der noch tiefer sich besinnt, taucht da plotz­
lich ein anderer Gedanke auf. Es taucht der Gedanke auf: Du sprichst 
zwar immer von deinem Ich, du bist iiberzeugt davon, daB dieses Ich 
das Bleibende, das Bestandige ist im Erdenleben, aber kennst du es denn 
auch, dieses Ich, weiBt du es denn auch irgendwie zu schildern?- Wer 
darauf sich genauer besinnt, der merkt, daB dieses Ich doch nicht 
so bleibend ist, wie er es kennt, denn alle bloBe Ich-Philosophie, wenn 
ihre Vertreter von einem dauernden Ich sprechen, das sie kennen wol­
len, widerlegt das Leben. Jede Nacht, in der der Mensch schlaft, wird 
das bleibende Ich einfach widerlegt, denn da ist es ausgeloscht; so daB 
wir eigentlich, wenn wìr sprechen von unserem Ich, in diesem Spre­
chen einen gewissen Fehler begehen. Wir besinnen uns auf unser Le­
ben und lassen unwillkiirlich das, wovon wir wissen, daB es zu uns 
gehort, namlich gera de unser I eh, wahrend der N acht- un d Schlaf­
zustande aus, denn dann wissen wir ja nichts von diesem Ich. Wir ha­
ben also bei der Besinnung auf unser Ich eine unterbrochene Linie, 
nicht eine fortlaufende. 

Wie kann das iiberhaupt sein, daB wir es mit jener unterbrochenen 
Linie zu tun haben, daB das Ich-BewuBtsein immer abreiBt? Das 
kommt davon her, daB das, was wir als Mensch von dem Ich haben, 
nur der Gedanke, nur die Vorstellung des Ich ist. Und weil alle Vor­
stellungen beim Schlafen in die Finsternis der BewuBtlosigkeit hinun-



tersinken, so tut es auch der Gedanke cles Ich. Der sinkt mit hinunter. 
Schon der Umstand, daB er mit der Vorstellungswelt versinkt, zeigt 
uns, daB wir in dem Ich- und der Philosoph hat logischerweise auch 
nur die Vorstellung cles Ich- ein Abbild haben von etwas, von dem 
wir reden, wenn wir «Ich» sagen, das sich uns aber nur im Bilde zeigt. 

Also mit diesem Dauernden unseres Seelenlebens, mit diesem Ich 
und seiner Erkenntnis steht es immerhin nicht so, daB sich ein eigent­
licher okkulter Ausgangspunkt gewinnen laBt, denn es ist zunachst 
nur als Bild gegeben, es ist nur als Bild da. Unser Seelenleben aber ist 
ein Bild von eigenti.imlicher Art, ein sehr merkwiirdiges Bild; ein 
Bild, das auf etwas schlieBen laBt. Es gibt namlich viele Bilder in un­
serem Seelenleben, viele Vorstellungen. Wie kommen denn diese Vor­
stellungen in das Seelenleben beim irdischen Menschen hinein? Da­
durch, daB Gegenstande um ihn herum sin d. W enn Sie wirklich richtig 
das BewuBtsein pri.ifen, wenn Sie Ihr vorstellendes Seelenleben- und 
das ist das BewuBtsein - priifen, dann werden Sie liberali finden, daB 
dasjenige, was sich als Vorstellung geltend macht, was das BewuBt­
sein ausfi.illt, von den auBeren Dingen angeregt ist, Bild sozusagen ist 
von den auBeren Dingen. 

Dami t hatten wir den Grund gegeben, warum wir uns dies es o der 
jenes vorstellen. Er liegt darin, daB die auBeren Dinge uns anregen. 
W enn si e nicht da waren, wiirden wir si e uns nicht vorstellen. A ber 
mit der Ich-Vorstellung, mit dem merkwi.irdigen Bilde des Ich, ist es 
etwas ganz Besonderes. Suchen Si e sich drauBen in der W elt den Ge­
genstand, der Ihre I eh-Vorstellung anregt. Da ist keiner vorhanden, 
da gibt es keinen. Es ist der Unterschied der I eh-Vorstellung, des Ich­
Bildes, wenn wir es nur als Bild haben, daB wir fi.ir die anderen Vor­
stellungen Gegenstande nachweisen konnen, fi.ir die Ich-Vorstellung 
aber nicht. Also kann im weiteren Umkreise unseres auBeren Lebens 
nicht das vorhanden sein, was in der Ich-Vorstellung vorhanden ist, 
was sich indie Worte «Ich bin» kleidet. 

Wir mi.issen also sagen, da liegt zugrunde etwas immerhin Unbe­
kanntes, etwas, was nicht in der auBeren Welt, soweit sie sich dem 
Erdenmenschen darbietet, zu finden ist. Es ist etwas Eigenti.imliches, 
dieses Ich. Ware namlich dieses Ich innerlich zu erhaschen, zu erfassen, 



wie manche lntuitionisten wie zum Beispiel Bergson meinen, ware mehr 
zu erfassen als das bloBe Bild, dann konnte man sagen, man batte 
zwar wenig von einer irdischen Wirklichkeit, von eirìer Wirklichkeit, 
die nicht von auBen gegeben ist, aber man batte immerhin etwas. Man 
kann es aber nicht erhaschen, nicht erreichen, dieses Ich. 

Aber eines kann jeder Mensch von diesem Ich wissen, eines, das ge­
wissermaBen dienen kann als Stiitzpunkt, so wie ihn einstmals Archi­
medes fiir seinen Hebel verlangt hat, um die Erde aus den Angeln zu 
heben. Eines kann dazu dienen, wenn wir gerade auf dieses Ich hin 
die Besinnung unserer Seele richten. Aus den vielerlei Fragen und 
Weltratseln, die da entstehen konnen, wenn Menschen sie bloB auf die 
AuBenwelt richten, kann namlich eine besondere Frage sich herauslo­
sen; un d das wird im Gronde genommen immer di e F rage se in, bei 
der der okkultistische Aspirant einsetzen muB, wenn er das BewuBt­
sein iiberspringen will. Er muB sich fragen: Siehst du da gar nichts im 
weiten Umkreise deines irdischen Erlebens, was dir so erscheint, daB 
du sagen kannst, das Innerste deines Wesens driickt sich in ihm aus? 
Findest du nirgends etwas, was dein Ich zum Ausdruck bringt? 

Mit dem Hineinschauen in das innere Leben ist es zunachst eine be­
triibende, eine fatale Sache. Da kommen wir nur in unsere zeitlichen 
Vorstellungen hinein und konnen niemals sicher sein, oh wir etwas 
finden, was uns aus der zeitlichen Vorstellungswelt herausfiihrt. Je­
denfalls konnen wir nicht hoffen, von unserer Personlichkeit loszu­
kommen - und das miissen wir als Okkultisten erreichen -, wenn wir 
fortwahrend in unsere Personlichkeit hineinschauen. DrauBen sind 
aber nur die Erfahrungen und Erlebnisse des Erdenmenschen. Wir fin­
den, daB nur das, was im auBeren Ausdruck vorhanden ist, Ausdruck 
sein kann fiir etwas, was dem Ich entsprache; aber wir konnen das 
Ich eben nicht erhaschen. Wenn wir den Blick um uns rundherum 
wenden, so finden wir nur eines, und das ist zunachst das einzige, was 
wir finden konnen als Ausdruck fiir unser Ich: das ist die menschliche 
Gestalt. 

Fassen Sie jetzt dieses Wort, damit wir uns iiber diesen schwierigen 
Punkt hinweghelfen - er muB iiberwunden werden, wenn wir unser 
Thema bewaltigen wollen -, «die menschliche Gestalt» ja so recht auf, 



wie es aufzufassen ist, namlich, daB sie uns entgegentritt in der auBe­
ren Welt. Es gibt, glaube ich, fiir jeden Menschen leicht die Moglich­
keit, sich zu sagen: So wie eine Pflanze in ihrer auBeren Form der 
Ausdruck ihrer Wesenheit ist, wie sie so geformt ist, weil es ihrem in­
neren Wesen entspricht; so wie ein Kristall geformt ist, wie er ist, 
weil es seinem inneren Wesen entspricht; wie jedes Tier so geformt ist, 
wie es seinem inneren W esen entspricht, so muB auch di e menschliche 
Form dem menschlichen Wesen entsprechen. Und da wir zunachst aus 
unseren irdischen Erlebnissen in unserem Ich zusammenfassen unser 
W esen, so muB di e menschliche Form der Ausdruck fiir das menschliche 
Ich sein. Mit anderen Worten: Im weiten Umkreise unserer Erfahrung 
erweist sich die menschliche Form, die menschliche Gestalt als der Aus­
druck des menschlichen W esens. Ein recht trivialer Satz scheint es zu 
sein, aber es ist einer der allerwichtigsten Satze, denen wir uns iiber­
haupt betrachtend hingeben konnen. 

Nun aber muB der Okkultist weitergehen. Von dem Ich sagt er 
sich, daB er es zwar ausdriickt, wenn er Ich sagt, daB er es aber nir­
gends hat, daB es nicht da ist; denn das, was da ist, ist nur immer die 
Vorstellung cles Ich. Die menschliche Gestalt scheint aber da zu sein. 
So daB wir vor die merkwi.irdige Ratselfrage gestellt sind: Wir sehen 
auf Schritt und Tritt die menschliche Gestalt, den Ausdruck cles 
menschlichen I eh, un d das I eh dieses W esens konnen wir doch nicht er­
haschen. 

N un gibt es nur eine Moglichkeit, weiterzukommen, und diese Mog­
lichkeit ist die, daB der Okkultist sich recht sehr einlaBt darauf, zu 
empfinden, daB es sich mit der menschlichen Gestalt auch so verhalt 
wie mi t einem menschlichen I eh. Denn wenn si e immer da ist, dann 
entspricht sie eben nicht dem Ich, das nicht immer da ist. Die Not­
wendigkeit liegt also vor, daB wir irgendwie dazu kommen konnen, 
von dem, was uns scheinbar immer begegnet auf Schritt und Tritt, 
von der menschlichen Gestalt, der menschlichen Form zu sagen, sie ist 
nicht da, sie existiert zunachst gar nicht unter den Erdendingen. Es 
ist auBerordentlich wichtig, daB wir vordringen zu der Vorstellung, 
daB es mit der menschlichen Gestalt etwas ganz Besonderes auf sich 
hat, ahnlich wie mit der Vorstellung des Ich, und daB diese mensch-



liebe Gestalt, indem sie uns von auBen entgegentritt, uns in irgendeiner 
Weise eigentlich tauscht, daB sie uns in irgendeiner Weise anliigt. Das 
ist die Empfindung, zu der der okkultistische Aspirant kommt: daB 
die menschliche Gestalt ihn anliigt, indem sie vorgibt, ein Ausdruck fiir 
sein W esen zu sein, a ber einfach so trivial da sein will, wahrend das 
W esen sich verbirgt. 

Es ware ja auch in anderer Beziehung nicht gerade entsprechend 
der FordP,rung, die wir aufgestellt haben, namlich ein BewuBtsein ZU 

haben ohne einen bewuBten Gegenstand, das doch ein BewuBtsein ist, 
wenn wir uns aneignen wiirden ein BewuBtsein von der menschlichen 
Gestalt, die ja doch wieder ein auBerer Gegenstand ist. Das heiBt mit 
anderen W orten: Di e menschliche Gestalt, di e uns iiberall begegnet im 
Leben, kann das nicht sein, was wir suchen als Ausdruck des Ich. 

Nun muB der Okkultist allerdings wissen, daB er nicht in Vorstel­
lungen, nicht in SchluBfolgerungen leben kann, die von auBen genom­
men sind; er kann die Erlebnisse, zu denen er jetzt kommen muB, 
nicht von auBen her nehmen, denn das von auBen Kommende rnacht 
sein ErdenbewuBtsein aus, das er iiberspringen will. Wenn der Okkul­
tist seine menschliche Gestalt ansieht, muB er aber etwas erleben an 
dieser menschlichen Gestalt, was ihn iiber alles ErdenbewuBtsein hin­
ausfiihrt. 

Konnen wir denn an der menschlichen Gestalt etwas erleben, was 
uns iiber alles ErdenbewuBtsein hinausfiihrt? Ja, wir konnen etwas 
in der rnenschlichen Gestalt erleben dadurch, daB wir zunachst unser 
menschliches Antlitz ansehen und bemerken, daB dieses menschliche 
Antlitz einen ganz besonderen Eindruck macht. Man muB allerdings, 
wenn man so als okkultistischer Aspirant zu dieser entsprechenden 
Empfindung kommen will, nicht vernarrt und verliebt sein in die ge­
wohnliche Vorstellung, die man einmal hat; sonst wird man immer 
dem menschlichen Antlitz so entgegentreten, daB man zu der Emp­
findung, die zu entwickeln ist, nicht kommen kann. Man wird zu den 
tiefstmoglichen Empfindungen kommen miissen, die in uns aufzutrei­
ben sind, denn wir kommen dem menschlichen Antlitz gegeniiber zu 
einer besonders merkwiirdigen Empfindung, namlich zu der Empfin­
dung: Dieses menschliche Antlitz ist nicht so, wie es sein solite. Und 



man wird dem menschlichen Antlitz und allem, was dazugehort, iiber­
haupt dem oberen Teil des Menschen, ansehen lernen, daB es vedindert 
worden ist durch dasjenige im menschlichen Seelenleben, was man 
nennen kann Hochmut, Stolz und Oberhebung. 

Sehen Sie, das ist der Anfang des Oberspringens des gewohnlichen 
BewuBtseins, daB der Mensch bis zu dieser urspriinglichen Empfin­
dung vordringt, daB er sagt: Du, menschliches Antlitz, du, mensch­
licher Kopf, du, menschlicher Oberleib, du liigst mich an; du hast dir 
durch deinen Stolz und deine Dberhebung eine Form gegeben, die du 
nicht haben solltest. Wenn ich dich sehe, dich menschlichen Oberleib, 
so sehe ich durch dein Scheinbild durch, und wenn ich alles. betrachte, 
was durch die vielen Inkarnationen hindurch dem Menschen aufge­
pragt worden ist an Hochmut und Dberhebung, so zeigt sich mir etwas 
ganz anderes. - Da kommen wir durch dasjenige, was die mensch­
liche Gestalt in ihrer oberen Halfte ist, zu der Empfindung, daB der 
Mensch seine urspriingliche Gestalt vedindert hat durch Hochmut 
und durch Dberhebung. 

Auch ein Zweites sehen wir als okkultistische Aspiranten dem Men­
schen in bezug auf seine Gestalt und in bezug auf die iibrigen Teile 
seines W esens an. Wiederum macht der Mensch, wenn alle urspriing­
lichen Empfindungen des Seelenlebens aufgerufen werden, den Ein­
druck: er liigt uns eigentlich an; es miissen auch die iibrigen Teile der 
menschlichen Gestalt anders sein. Man muB wiederum etwas abzie­
hen, dann kommt man auf das Urspriingliche der menschlichen Ge­
stalt; und was manda weiter abziehen muB, ist die Begehrlichkeit, die 
Begierde. Umgestaltet ist der Mensch, man muE sagen, oben durch 
Stolz und Hochmut und durch Oberhebung, unten durch die Begierde. 
Wiirde die Begierde ihn nicht als innerliches Feuer durchgliihen, so 
wiirde die untere Halfte seines Organismus eine andere Gestalt haben. 

Diese zwei Empfindungen sind die Grundempfindungen, von denen 
ausgegangen werden muB. Diese Empfindungen kann man haben. Man 
kann sie kleiden indie zwei Urteile: Der Mensch ist zu stolz, zu voli 
von Oberhebung, und er ist zu begehrlich. - Das sind bestimmte innere 
BewuBtseinserlebnisse, die man haben kann, die sich aufdrangen, wenn 
man den Menschen wirklich mit den tiefsten Empfindungen der Seele 



anschaut. Aber was ha t uns diese Empfindungen verursacht? Sind denn 
diese Empfindungen durch irgendeinen Gegenstand in der weiten Welt 
des Erdenlebens hervorgerufen? Sie sind ja nur dann da im mensch­
lichen Erleben, wenn der Mensch seine eigene Gestalt als nicht zutref­
fend empfindet, wenn er dasjenige, was in ihm ist, empfindet, als oh 
es urspriinglich anders veranlagt und durch Dberhebung und Begierde 
umgeandert worden ware. Das also, was wir als auBere Gegenstande 
bezeichnen, veranlaBt diese zwei Erlebnisse nicht. Dennoch konnen 
sie auftreten im menschlichen BewuBtsein, konnen da sein dadurch, 
daB der Mensch mit seiner Umwelt lebt. 

Das ist auBerordentlich wichtig, daB es moglich ist, zu einem inne­
ren Urteil, einem inneren Erleben zu kommen, das keinen Gegen­
stand hat. Und dieses innere Erleben bewirkt etwas. Es bewirkt, daB 
der okkul t strebende Mensch si eh abwendet zunachst von seiner 
n1enschlichen Erdengestalt, indem er sagt: Du bist nicht wahr, Mensch, 
wie du eigentlich vor mir stehst. - Er wendet sich ab; aber nicht wie 
di e M ystiker, von denen wir gestern gesprochen ha ben, di e, indem si e 
sich abwenden von den Erdenerlebnissen, nichts mehr haben, sondern 
er tritt aus seinem gewohnlichen Erleben heraus, nimmt aber et~as 
mit, namlich ein Urteil iiber die menschliche Gestalt, das im Grunde 
genommen in der mannigfaltigsten Weise aus dem menschlichen Gefiihl 
heraus immer wieder ausgesprochen worden ist. 

Was jetzt charakterisiert worden ist, ist sozusagen das Elementare, 
von dem das okkulte BewuBtsein oftmals ausgegangen ist, wenn es 
nicht bloB mystisches Erleben, sondern okkultes BewuBtsein werden 
sollte. Es ist ausgegangen von einem Urteil iiber den Menschen, aber 
so, daB die menschliche Gestalt ausgeloscht worden ist. Nicht ist aber 
ausgelOscht worden alles innere Erleben. Es ist geblieben ein gewisses 
Urteil iiber den Menschen, namlich: Eigentlich hat das, wie du bist, 
alles das Erdenleben gemacht, und du bist im Grunde genommen so, 
daB du hinweisest auf eine ganz andere Gestalt, auf eine ganz andere 
Form. 

Wenn wir nun noch weiter verstehen wollen, wie wir es da eigent­
lich zu tun haben mit dem, was dem Menschen nach und nach aufdam­
mern kann als ein BewuBtsein ohne Gegenstand, dann wird es not-



wendig sein, daB wir etwas genauer auf diese menschliche Form ein­
gehen. Denn wenn wir gezeigt haben, wie der okkultistische Aspirant 
herausspringt aus sich und nur behalt eine Art von Empfindungsur­
teil iiber den Menschen, so daB wir gewissermaBen uns abwenden von 
der einen Halfte des Menschen, indem wir sagen, sie ist zu stolz, und 
von der anderen Halfte, indem wir sagen, sie ist zu begehrlich, so ist 
das bis jetzt doch noch ein ziemlich unbestimmtes innerliches Erleben, 
das noch nicht konkret, noch nicht bestimmt werden will. Es ist ja in­
nerliches Erleben, von dem wir sehen werden, da.B es in die hochsten 
Regionen des geistigen Erlebens hinauffiihrt; aber es ist noch unbe­
stimmt. 

Damit wir zu groBerer Bestimmtheit kommen konnen, wollen wir 
uns einmal auf die menschliche Gestalt, wie sie uns zunachst detaillier­
ter entgegentritt, einlassen. Wenn man gelehrt sprechen wollte, wiirde 
man sagen: Wir wollen die menschliche Gestalt einmal zerlegen. -
Wenn man die menschliche Gestalt zerlegt, sondert man sie allerdings 
in gewisse Glieder und Teile, die sich auBerordentlich bedeutungsvoll 
aufdrangen, weil sich die menschliche Gestalt wirklich auseinanderlegt 
in diese Glieder. Diese Glieder werden si eh uns ergeben, wenn wir uns 
fragen: Was macht es eigentlich, daB der Mensch gestaltet ist, wie er 
gestaltet ist? - wenn Sie sich einlassen auf das, was ich sagen werde. 
Sie werden finden, daB die Angaben, die aus den Tiefen des Okkultis­
mus geschopft sind, in der Tat erschopfend die Einteilung der mensch­
lichen Gestalt ergeben, da.B sie uns zeigen, wie die menschliche Gestalt 
eigentlich zusammengesetzt ist. 

Das erste, was uns an dieser menschlichen Gestalt auffallt, was we­
sentlich ist, was sozusagen den Me.nschen au.Berlich, der Form nach 
zum Menschen macht, ist das, was ich schon hervorgehoben habe, als 
ich sozusagen den ersten Satz dieser Vortrage sprach. Das ist die Tat­
sache, daB die menschliche Gestalt aufrecht ist, die Tatsache, daB der 
Mensch ein aufrechtgehendes Wesen ist. Das ist das erste Wichtige, so­
zusagen der erste T eil seiner Gesta l t. Wir wollen, um diesen T eil seiner 
Gestalt einmal vor uns hinzustellen, ihn die Aufrechtheit nennen. 

Sehen Sie, es wird Ihnen zunachst so scheinen, als oh irgendeine 
Willkiir in der Art lage, wie ich Ihnen jetzt den Menschen in bezug 



auf seine Gestalt zerlege. Wenn Sie sich aber wirklich genau darauf 
einlassen, dann werden Sie sehen, daB es keine Willkiir ist, sondern 
daB es das Wesen des Menschen aus seiner Gestalt wiedergibt, wie ich 
Ihnen jetzt das Wesen des Menschen wiedergebe im Sinne der okkul­
ten Erkenntnis. 

Das zweite, was wir als wesentlich fiir die menschliche Gestalt an­
nehmen konnen, was den Menschen zum Menschen macht, das ist die 
Tatsache, daB seine Gestalt nach vorn hin so veranlagt ist, daB er ein 
sprechendes W esen sein kann, daB der Ton si eh in ihm erzeugen kann. 
Bedenken Sie doch nur einmal, daB das ganz wesentlich ist fiir den 
Menschen. Wahrend im allgemeinen jeder Mensch nach oben hin orga­
nisiert ist, ist er im speziellen nach oben so organisiert, daB seine Sprech­
organe vom Herzen und Kehlkopf anfangen und nach oben, nach dem 
Gesichte zu gehen. Betrachten Sie den Menschen daraufhin, so werden 
Sie finden, daB alle Formen der Glieder nach der Tonerzeugung und 
Tonbildung hin organisiert sind. Wir konnen also sagen: Das zweite 
Wichtige in der Ordnung der Glieder der menschlichen Gestalt ist die 
Hinordnung zur Tonbildung, zum Sprechen. 

Das dritte, was Sie als wichtig fiir die menschliche Gestalt ansehen 
miissen, ist die Tatsache, daB diese menschliche Gestalt symmetrisch 
ist. Sie konnen sich nicht denken, daB die menschliche Gestalt von 
ihrem Wesen nichts verlieren wiirde, wenn sie nicht symmetrisch ware. 
Das ist das dritte Wesentliche: Alle Glieder sind so gestellt, daB beide 
Seiten symmetrisch sind. Wir wissen, daB es Ausnahmen davon gibt, 
a ber das Symmetrische gehort zum W esentlichen einer Anzahl von 
Gliedern. 

Das vierte, das in Betracht kommt, ergibt sich in der folgenden 

W eise. W enn Si e beachten, was der Mensch in diesen drei Gliederun­
gen seiner Gestalt: seiner Aufrechtheit, seinem Sprechen und seiner 
Symmetrie hat, so werden Sie sagen miissen: Was da im Menschen als 
drei Glieder vorhanden ist, das geht nach auBen. DaB der Mensch sich 
aufrichtet, das ist etwas, was ihn in die auBere Welt hineinstellt. Die 
Sprache ist etwas, von dem Sie ohne weiteres wissen werden, daB es 
ihn in di e auBere W elt hineinstellt. Die symmetrische Gestalt ordnet 
ihn im Raume in eine gewisse Gleichgewichtslage ein.- Jetzt kommen 



wir noch zu etwas anderem; das ist der Umstand, daB der Mensch, 
rein physisch genommen, eine Innerlichkeit ist, daB er eingeschlossen 
hat gewisse Organe von seiner Haut, von seinem ~uBeren. Wir kon­
nen also sagen: Der Mensch hat als viertes Glied seiner Gestalt das 
Eingeschlossensein durch seine Haut, so daB die Organe, welche die 
innerlichen Funktionen unterhalten, innerlich sind und vor der Au­
Benwelt geschiitzt werden. -- Wir werden also sagen: Eingeschlossen­
heit oder Abgeschlossenheit ist etwas, was zu dieser Gestalt gehort. 

Ein weiteres, das fiinfte, was zu dieser Gestalt gehort, bitte ich 
darin zu sehen, daB in dieser Innerlichkeit, die eben von der auBeren 
Hiille abgeschlossen ist, die Organe tatig sind; dasjenige, was da im 
Inneren wirkt und lebt. DaB es da im Inneren wirkt und lebt, das 
bezeugt uns, daB der Mensch, so wie er vor uns steht in seiner Gestalt, 
nicht nur abhangig ist von der AuBenwelt, sondern daB er auch von 
seinem Inneren abhangig ist, daB er in seinem Inneren gleichsam einen 
Mittelpunkt seines Webens und Wesens hat. Wenn wir also den Glie­
dern, die wir jetzt schon betrachtet haben, zum Beispiel nur die Blut­
zirkulation gegeniiberstellen, so haben wir etwas, was rein im Inneren 
verlauft, ein innerliches Abgeschlossensein. Wir haben also die Ab­
geschlossenheit, und wir haben ein Inneres, sich AbschlieBendes. 

Aber mit diesem Inneren, sich AbschlieBenden in der menschlichen 
Gestalt, hat es seine ganz besondere Bewandtnis. Dieses Innere, sich 
AbschlieBende namlich, ist im Menschen eine Zweiheit, rein physisch 
gesprochen. Es gibt namlich solche inneren Organe, wie Lunge und 
Herz, die ihre Gestalt einem Kompromisse verdanken, einer Wirkung 
von auBen. Das Herz muB mit der Lunge in Korrespondenz stehen und 
ist daher den auBeren Verhaltnissen angepaBt worden. Die AuBen­
welt, die Luft dringt durch die Lunge in das Innere ein und wird da­
her den inneren Organen angepaBt. Dann haben wir auch Organe, die 
durch ihre Gestalt schon anzeigen, daB sie nur dem lnneren des Lei­
bes angepaBt sind. Das sind die Organe des Unterleibes. Die haben 
ihre Gestalt davon, daB sie im Menschen drinnen sind. Sie konnen 
sich alle denken, daB der Magen, die Gedarme, die Leber, die Milz, 
wenn sie anders im Inneren gestaltet waren, zusammenhangen konn­
ten mit dem Herzen und der Lunge, und in irgendeiner Weise doch 



die richtigen Funktionen verrichten konnten. Wenn das AuBere ein­
mal in die Lunge Eingang gefunden hat, dann kann das Innere ver­
schieden gestaltet sein; dann ist nur das Innere des Menschen maB­
gebend. So daB wir sagen konnen: Wir ha ben sechstens einen Teil der 
menschlichen Gestalt, den wir das eigentliche Innere nennen konnen, 
das Innere in leiblicher Beziehung, und wichtig ist es hierbei, daB wir 
uns bewuBt werden: ohne Beziehung zur AuBenwelt. 

Nun sind wir auch an die Grenze gelangt, wo in der menschlichen 
Gestalt sozusagen aus dem Inneren wieder etwas nach auBen gehen 
muB, w o wir etwas an der menschlichen Gestal t finden, das sehr w o hl 
wieder mit der AuBenwelt in Beziehung steht. Betrachten Sie nur die 
Form der menschlichen FiiBe. Wenn sie nicht so geformt waren fiir 
den Boden, wenn sie nicht unten eine Sohle hatten, so konnte der 
Mensch nicht gehen. W enn sie so geformt waren, daB si e in eine spitze 
Form ausgingen, wiirde der Mensch fortwahrend umfallen. Da kom­
men wir also, wenn Sie die menschliche Gestalt verfolgen, zu Orga­
nen, die wiederum angepaBt sind an die auBeren Verhaltnisse. Aber 
nicht nur die FiiBe, sondern auch die Beine sind so geformt, daB der 
Mensch eben ein Mensch ist. Ware er ein Fisch oder ein fliegendes We­
sen, so wiirden seine Organe anders geformt sein miissen; sie sind aber 
so geformt, daB der Mensch dieses auf der Erde st~hende und gehende 
Wesen ist. Zu diesem Zwecke, ein auf der Erde arbeitendes, stehen 
un d gehen konnendes W esen zu sein, sin d alle di e Organe geformt, 
von den Hiiften ab nach abwarts, so daB wir sagen konnen: In den 
Hiiften haben wir siebentens eine gewisse Gleichgewichtslage. Was dar­
iiber ist, ist notwendig nach auBen geformt oder nach innen abge­
schlossen; was nach unten ist, ist nach unten geformt, so daB wir sagen 
konnen: In den Hiiften ist eine gewisse Gleichgewichtslage. Von dem, 
was darunter ist, konnen wir sagen, daB es sich anpaBt an die irdischen 
Verhaltnisse. 

Dann haben wir, wenn wir den Menschen weiter verfolgen, weitere 
Organe, welche ganz angepaBt sind den auBeren Verhaltnissen, nam­
lich achtens die Reproduktionsorgane. 

Sie brauchen sich nur zu iiberlegen, daB der Mensch, wenn er in 
entsprechender W eise gehen will, wie er als Mensch gehen soli, auch 



die Oberschenkel in einer W eise angeordnet ha ben muB, daB sie, von 
den unteren getrennt, im Winkel sich biegen. Das bewirkt, daB er sich 
in seinem Gange an seine irdischen Verhaltnisse anpassen kann, so 
daB der Mensch an die Oberschenkel anschlieBend, was wichtig ist, 
die Knie hat, welche wesentlich seine untere Gestalt bedingen. Sodann 
hat der Mensch noch die Unterschenkel und, wieder getrennt davon, 
die Fiifie. 

1. Aufrechtheit 
2. Hinordnung zur Tonbildung 
3. das Symmetrische 
4. Abgeschlossenheit 
5. Inneres, sich AbschlieBendes 
6. Inneres in leiblicher Beziehung, ohne Beziehung zur AuBenwelt 
7. Gleichgewichtslage 
8. Reproduktionsorgane 
9. Oberschenkel 

10. Knie 
11. Unterschenkel 
12. FiiBe. 

Sie werden sagen, daB da die Hande fehlen. Wir werden in der nach­
sten Betrachtung sehen, warum hier eigentlich die Hande fehlen. Aber 
ich bitte Sie, sich diese Tabelle zunachst einmal anzusehen. Ich sagte, 
es konnte zunachst erscheinen, als oh es eine willkiirliche Hinordnung 
ware, daB die gesamte menschliche Gestalt hier in zwolf Glieder ge­
teilt worden ist. Aber alles, was der Mensch wirklich braucht, um 
Erdenmensch zu sein - wie es sich mit den Handen verhalt, werden 
wir morgen besprechen -, ist in diesen Gliedern enthalten; und es ist 
so darin enthalten, daB jedes dieser Glieder eine gewisse Selbstandig­
keit hat, daB jedes dieser Glieder getrennt ist von den anderen; und 
es ware immerhin denkbar, daB jedes dieser Glieder mit den anderen 
in V erbindung stande un d doch etwas anders geformt ware, als si e 
geformt sind. Sie konnen sich andere Formen denken; aber daB zwolf 
solche Teile zusammengefiigt sind, damit die menschliche Gestalt da 
ist, das konnen Sie nicht auBer acht lassen. 



Wenn Sie das nehmen, was der Mensch sein soli auf der Erde, dann 
konnen Sie nicht auBer acht lassen, daB er eine gegliederte Gestalt 
sein muB, die in dieser W eise angeordnet ist, so daB, wenn wir di e 
menschliche Gestalt betrachten, sie sich gliedern muB in zwolf einzelne 
Glieder. Diese zwolf einzelnen Glieder haben immer im Okkultismus 
die denkbar groBte Bedeutung gehabt. Diese zwolf einzelnen Glieder 
der menschlichen Gestalt brauchen wir, um die ganze Bedeutung die­
ser menschlichen Gestalt in ihrem Zusammenhange mit dem mensch­
lichen Wesen ins Auge zu fassen. Der Okkultismus hat sie immer ge­
kannt, und aus Griinden, die sich uns ergeben werden im weiteren 
Verfolge dieser Vortdige, wenn wir den Menschen in okkulter, theoso­
phischer und philosophischer Beziehung kennenlernen werden, wird 
sich uns zeigen, warum diese Glieder aus einem gewissen Zusammen­
hange heraus ganz bestimmte Bezeichnungen erhalten haben. 

Man hat namlich das, was unter erstens angefiihrt worden ist, ge­
nannt « Widder» und bezeichnet mi t dem Zeichen Y. 

Was unter zweitens angefiihrt ist, wird bezeichnet als «Stier» und 
mit dem Zeichen t) symbolisiert. 

Was als das Symmetrische angefiihrt ist, als «Zwillinge», ist mit 
dem Zeichen ll bezeichnet worden. 

Was als Abgeschlossenheit im Inneren charakterisiert wurde, ist mit 
diesem Zeichen ® belegt und «Krebs» genannt worden. 

Was als Inneres, sich abschlieBendes Leben charakterisiert wurde, 
nannte man «Lowe» und symbolisierte es mit diesem Zeichen: Q. 

Dasjenige, was Inneres in leiblicher Beziehung, ohne Beziehung auf 
etwas .AuBeres ist, was also im Inneren abgeschlossen ist, die dreifache 
menschliche Natur bezeichnet und den AbschluB nach innen andeutet, 
wird genannt «]ungfrau» und mit diesem Zeichen T1Jl belegt. 

Das, was die Gleichgewichtslage andeutet, braucht nicht viel ErkHi­
rung, wenn man es als «W aage» bezeichnet: ~. 

Die Reproduktionsorgane, die wieder die Richtung nach auBen 
haben, werden bezeichnet mit dem Ausdruck «Skorpion» und mit 
diesem Zeichen 111. symbolisiert. 

Die Oberschenkel, das, was man als «Schlitze» bezeichnet, haben 
dieses Zeichen: .z. . 



Die Knie, als «Steinbock», sind symbolisiert durch dieses Zei-
chen: :5. 

Die Unterschenkel, als «Wassermann», durch dieses Zeichen: ~. 
Und endlich die FiiBe als «Fische» mit diesem Zeichen: X. 

Sehen Sie zunachst in diesen Zeichen nur Signaturen, Zeichen fiir 
die Glieder der menschlichen Gestalt, von denen man sagen kann, daB 
sie die gesamte menschliche Gestalt zusammensetzen. Sehen Sie in 
diesen Zeichen zunachst nichts anderes als ein Mittel, so wie wenn 
man Buchstaben gewahlt hatte, um diese einzelnen Teile der mensch­
lichen Gestalt zu benennen. Dann haben Sie zunachst genug getan, 
ins Auge zu fassen das, was wir als menschliche Gestalt bezeichnen. 
Und wir konnen, weil wir sie in einzelne Teile gliedern, die angefiihr­
ten Namen geben, diese einzelnen Teile wie mit Buchstaben mit den 
Zeichen belegen, die hinzugeschrieben sind. 

Sie wissen ja alle, daB in einer gewissen Beziehung diese Bezeich­
nungen uralten Gewohnheiten entsprechen und daB sie namentlich, 
so wie sie angefiihrt sind, in der Astrologie eine Rolle spielen. Aber 
ich bitte Sie, fiir diese Vortrage mit diesen Bezeichnungen nichts ande­
res zu verbinden, als daB wir mit ihrer Hilfe unsere Aufmerksamkeit 
hinlenken auf die menschliche Gestalt und sie naturgemaB gliedern 
in zwolf Teile. W enn wir diesen Gliedern sonderbare N amen geben 
und sonderbare Zeichen hinzufiigen, so ist das nicht anders aufzufas­
sen, als wenn die Laute der menschlichen Sprache manchmal so sind, 
daB wir nicht gleich erkennen konnen, warum sie dieses oder jenes 
ausdriicken; nicht anders, als wenn die Buchstaben so sin d, daB man 
auch nicht immer sagen kann, warum sie dieses oder jenes bezeichnen. 

Was wir erreicht haben mit diesen Bezeichnungen, ist, daB wir dar­
in haben den Ausdruck der menschlichen Gestalt, gegliedert in zwolf 
Teile, und daB wir ihnen zu unserem weiteren Gebrauch Namen beige­
fiigt haben, die aus dem Okkultismus auch schon hie und da in die 
Offentlichkeit gedrungen sind. 



SECHSTER VORTRAG 

Kristiania (Oslo), 8. Juni 1912 

Vielleicht wird es Sie wundern, daB wir im Verlaufe dieser Vortrage 
auch einige Zeit dazu verwenden, um so, wie wir gestern damit be­
gonnen haben, die auBere Natur und Gestalt des Menschen ins Auge 
zu fassen. Wenn Sie immer tiefer eindringen wollen in die Erkennt­
nisse, welche der wahre Okkultismus dem Menschen zu geben ver­
mag, so konnen Sie es nicht vermeiden, den Menschen auch nach den 
Gesichtspunkten kennenzulernen, die wir gerade jetzt ins Auge fas­
sen. Sie brauchen sich nur zu erinnern, wie oft im Verlaufe Ihres theoso­
phischen Strebens Ihrer Seele der Gedanke nahegetreten ist, daB der 
Mensch so, wie er uns in der Welt entgegentritt, in seiner auBeren Ge­
stalt ein Tempel der Gottheit ist. Und ein Tempel der Gottheit ist der 
Mensch wahrhaftig auch in bezug auf seine auBere Gestalt. Diesen 
Tempel der Gottheit hat man im Auge, wenn man gewissermaBen 
die Bausteine betrachtet, von denen wir gestern ausgegangen sind und 
die uns noch kurze Zeit in unserer Vonragsreihe beschaftigen werden. 
Wir werden dann sehen, daB gerade die fiir das menschliche Herz 
und die menschliche Seele wichtigsten Erkenntnisse zu uns kommen 
werden, wenn wir nicht zu bequem sind und uns die Miihe geben, 
schon in der auBeren Gestalt des Menschen das V erborgene der gei­
stigen Welt aufzusuchen. Und so haben wir denn betrachtet den Men­
schen nach gewissen zwolf Gliedern, die wir gestern angefiihrt haben. 

Diese zwolf Glieder scheinen nun, so wie sie uns entgegentreten, 
eine volle Einheit zu sein. Sie sind aher in Wirklichkeit keine volle 
Einheit, und es ist wichtig zu wissen, daB sie keine volle Einheit sind. 
Denn in dem Augenblicke, wo der Mensch richtig begreifen kann, 
daB die auBere Einheit der Gestalt, in welcher ihm sein Leib, sein 
auBerer Korper erscheint, nur eine scheinbare ist, in dem Augenblicke, 
wo der Mensch versteht, daB die Gestalt des auBeren Korpers, so wie 
sie dem Auge entgegentritt, oder wie sie der Mensch iiberhaupt als 
Erdenmensch kennen kann, eine scheinbare ist, in dem Augenblicke, 
wo der Mensch den Schein der auBeren Gestalt durchschaut, erkennt 



er auch, wie es sich mit seinem Ich, dem Mittelpunkt seines Bewu.Bt­
seins, verhalt. 

Wir haben schon gestern gesehen, da.B dieses Ich sich uns jede Nacht 
entrei.Bt, da.B es also dem 11enschen nur ein Bild sein kann; denn eine 
Realidit kann sich dem Menschen nicht in der Nacht entrei.Ben. Es 
wird also gewissermaBen dem Menschen von seinem Ich, das sonst 
durch sein Erdenleben hindurchgeht, jede Nacht etwas entzogen; und 
genau das, was ihm entzogen wird, wird ihm durch di e W eltenord­
nung im au.Beren Leibe gegeben, wird dem au.Beren Korper zuge­
fiigt. Das macht es, da.B der Mensch den au.Beren Korper als eine Einheit 
ansieht. In Wahrheit ist er keine Einheit. In Wahrheit sind die Bau­
steine, die wir kennengelernt haben, kompliziert zusammengefiigt. Wir 
beriihren hier eines der wichtigsten Geheimnisse, das geeignet ist, uns 
tief in die urspriinglichsten Geheimnisse cles Daseins hineinzufiihren. 

Eines dieser Geheimnisse beriihren wir schon in der au.Beren W elt, 
un d es ist wichtig, da.B wir auch den W eg von au.Ben nach innen gehen, 
um aus diesem Bewu.Btsein heraus die Idee ohne Gegenstand aufneh­
men zu konnen. So wie uns der Mensch entgegentritt, besteht er in 
Wahrheit aus drei Teilen, und es ist nur ein Schein, wenn man diese 
drei Teile des Menschen einfach als eine Einheit betrachtet. Das, was 
uns gestern wie ein Zusammenhang von zwolf Gliedern erschienen ist, 
teil t si eh in W ahrhei t in drei Menschen, un d ma n tnu.B verstehen ler­
nen, da.B der Mensch eigentlich aus drei Menschen besteht. 

Wir wollen diese drei Menschen einmal der Reihe nach unserer 
Seele vorfi.ihren. Wir haben namlich gestern bei der Aufzahlung der 
Glieder des Menschen damit begonnen, da.B wir zuerst angefiihrt ha­
ben dasjenige, was wir die Aufrechtheit nennen konnen, das Aufrecht­
Gerichtetsein; dann haben wir angefi.ihrt dasjenige, was den Menschen 
nach vorn hin, am besten konnen wir sagen, nach dem Sprechen hin 
organisiert. Also das zweite: die Richtung nach vorn, nach dem Spre­
chen. Das dritte war die Symmetrie. 

Sehen Sie, wenn wir diese drei Glieder der menschlichen Natur zu­
nachst betrachten, so haben wir einen Teil dieser menschlichen Natur, 
wie sie auBerlich im Raum als Form, als Gestalt uns entgegentritt. Jetzt 
wollen wir einmal priifen, ob wir nicht schon durch rein auBerliche 



Anschauung etwas finden, was uns ausgehen tifh von dem Ausdruck 
Symmetrie und was uns an der auBeren Gestalt so erscheint, daB es 
bei genauer Betrachtung als eigentlich recht ratselvoll dem Menschen 
auffallen muB. 

Symmetrie bedeutet ja, wie wir wissen, daB der Mensch nach beiden 
Seiten hin ausgebildet ist. Nun ist diese Symmetrie zwar auch fiir alle 
Organe des Kopfes vorhanden, aber sie wird ganz besonders auffallig, 
wenn wir in der Betrachtung der menschlichen Gestalt vom Kopfe 
nach abwarts gehen. Wir haben gestern gesagt, wir bezeichnen die Auf­
rechtheit mi t dem Ausdruck « Widder» und dem Zeichen Y, die Hin­
ordnung zur Tonbildung mit dem Ausdruck «Stier» und dem Zei­
chen ~, und die Symmetrie mit dem Ausdruck «Zwillinge» und dem 
Zeichen :U. Diese drei Glieder der menschlichen Organisation sind da­
mit bezeichnet. Nun kommen wir aber zu etwas, was sich sozusagen 
in der Fortsetzung des Kopfes zeigt und was die Symmetrie, die An­
ordnung nach zwei Seiten, in ganz besonderer Art hervortreten HiBt. 
Das sind namlich die Arme und die Hande. 

Ich bitte Sie jetzt, einmal diese Arme und Hande zu betrachten. Sie 
setzen sich an den Kopf so an, daB wir in den Armen und Handen 
vorgebildet finden, ganz aufHillig vorgebildet finden, was wir im un­
teren ·Menschen als die Oberschenkel kennen, was wir als Unter­
schenkel und FiiBe haben. Wenn Sie die Tierreiche betrachten, so tritt 
Ihnen ja in einer auffalligen Weise die Gleichheit derjenigen Organe, 
die jetzt genannt worden sind, die beim Menschen in Armen und 
Beinen verschieden sind, entgegen; und Sie werden gerade dann Wich­
tigstes iiber den Menschen denken konnen, wenn Sie auch diesen Un­
terschied von Armen und Handen und Beinen und Fi.iBen bei dem 
Menschen gegeniiber demjenigen bei den Tieren, die dem Menschen 
am allernachsten stehen, naher betrachten und dariiber nachdenken. 

Nehmen wir jetzt einmal die Benennungen, die wir gestern ange­
wendet haben, auf und verwenden wir sie so, wie wir sie fiir die Beine 
und FiiBe verwendet haben, verwenden wir sie jetzt einmal entspre­
chend fiir die Arme und Hande. Dann konnen wir sagen, wenn wir den 
Kopf nach abwarts verfolgen: Es schlieBen sich an diesen Kopf Glied­
maBen an, die ja auch, wie Sie leicht durch ein ganz oberflachliches 



Denken einsehen konnen, geistig mit der ganzen Gedankenwelt des 
Kopfes in V erbindung stehen. Es schlieBen sich an die Arme und 
Hande. Sie werden es nicht absurd finden konnen, wenn wir dieselben 
Bezeichnungen, die wir gestern gefunden haben fiir die Beine und 
FiiBe, in diesem Augenblicke verwenden fiir die mit dem Kopf in Zu­
sammenhang befindlichen Arme un d Han de, un d wenn wir sagen: 
Wir betrachten als Fortsetzung des Kopfes, viertens, das, was sich sym­
metrisch ausbreitet zunachst als die Oberarme, und wir bezeichnen sie 
so, wie wir bezeichnet haben den oberen Teil der Beine, als «Schiitze»: 
.Z.. Wir beriicksichtigen zwar, daB ein gewisser Unterschied vorliegt 
in bezug auf den Ellenbogen und das Knie, da das Organ der Knie­
scheibe am Ellenbogen nicht ausgebildet ist, aber wir werden doch die 
Ahnlichkeit bald herausfinden. So bezeichnen wir also das, was wir 
als Ellenbogen haben, mit dem Zeichen und mit dem Worte, mit wel­
chen wir bezeichnet haben die Knie, namlich mi t «Steinbock» und dem 
Zeichen :0. Wir bezeichnen die Unterarme mit demselben Zeichen, 
mit dem wir die Unterschenkel bezeichnet haben, namlich dem des 
«Wassermanns»: ~, und die Hande mit demselben Zeichen, mit dem 
wir die FiiBe bezeichnet haben, mit dem Zeichen der «Fische»: X. 

Wir haben jetzt, indem wir diese Glieder der menschlichen N atur fiir 
sich stellten, den Kopf mit seinen Armen, zusammen einen sieben­
gliedrigen Menschen. Und das ist wichtig. Wenn Sie sich denke~, daB 
dieser volle, siebengliedrige Mensch von der iibrigen menschlichen Na­
tur, insofem sie in der menschlichen Gestalt enthalten ist, nun ernahrt 
wird, also nur heraufgeleitet erhalt die Nahrung, so wird es Ihnen auch 
kein so furchtbar grotesker Gedanke mehr sein, daB- nehmen Sie das 
zunachst wie eine Idee, wie einen Gedanken - von auBerhalb dieses 
e ben charakterisierten siebengliedrigen Menschen di e N ahrung zuge­
leitet wird in der Weise, wie zum Beispiel fiir di e Pflanze di e N ahrung 
auBerhalb zubereitet ist und sie sie nur verarbeitet. Es konnte ganz 
gut gedacht werden, daB die Nahrung drauBen in der Welt bereitet 
wiirde, daB dieser siebengliedrige Mensch sie nicht erst, soweit er sie 
braucht zur Unterhaltung des Gehirns und so weiter, von der anderen 
menschlichen Natur bekame, sondern direkt aus der Welt. Dann wiirde 
dieser Mensch unmittelbar an die AuBenwelt angeschlossen sein. 



Sehen Sie, diesen siebengliedrigen Menschen mu:B der Okkultist ins 
Auge fassen, wenn er in einer sachgema:Ben W eise si eh zu einem hohe­
ren Bewu:Btsein erheben will. Es muB sozusagen einmal durch die Seele 
gezogen sein das, was jetzt ausgesprochen worden ist: die Moglichkeit 
einer siebengliedrigen Menschennatur, von der man sich hinwegdenkt 
die anderen Glieder cles heutigen Menschen. 

Und jetzt fassen wir einmal ins Auge den zweiten Menschen. Wir 
werden ihn am besten verstehen, wenn wir folgende Gedanken in Be­
tracht ziehen. Denken Sie einmal, da.B das wesentliche Organ des 
Kopfes, was Sie ja sehr leicht einsehen werden, das Gehirn ist. Der 
Mensch hat aber noch etwas, was dem Gehirn sehr ahnlich ist und 
was nur, ich mochte sagen, um etwas scheinbar Geringes, aber sehr 
Bedeutungsvolles von dem Kopfgehirn sich unterscheidet. Der Mensch 
hat tatsachlich etwas wie ein zweites Gehirn. Das ist das Riickenmarks­
gehirn, das Riickenmark, das im Riickgrat eingeschlossen ist. 

Fassen Sie einmal diesen Gedanken ins Auge. Nehmen wir an, wir 
haben es zu tun mit diesem eigentiimlichen Riickenmark, das wir ei­
gentlich blo:B als ein stabformiges, indie Lange gezogenes dlinnes Ge­
hirn empfinden konnen, wie wir anderseits auch das Gehirn empfin­
den konnen als ein Riickenmark, das in entsprechender Weise aufge­
blasen ist. Denken Sie sich, damit wir das Riickenmark so recht wie 
eine Art Gehirn betrachten konnen, den Menschen einmal in einer 
Weltposition, wie die Tiere sie heute noch haben: denken Sie sich sein 
Riickgrat nicht vertikal aufgerichtet, sondern parallel mit der Erd­
oberfHiche. Dann wiirden Sie ein Gehirn haben, das einfach ausein­
andergezerrt, stabformig gemacht worden ist. Und jetzt betrachten 
Sie einmal den Menschen so, wie er dann vor Ihnen steht, parallel zur 
Erdoberflache, den Rikken horizontal gegen den Weltenraum, so daB 
tatsachlich das Ri.ickenmark in der W el d age wie eine Art Gehirn gelten 
kann. Da tritt uns etwas ganz Merkwiirdiges entgegen, namlich die Tat­
sache, da:B wir auch links und rechts Ansatze haben, die sich allerdings 
sehr unterscheiden von den beiderseitigen Armansatzen. Aher denken 
Sie sich einmal den Zustand, da:B der Mensch es in seiner Symmetrie 
noch nicht so weit gebracht hatte, wie es heute ist, so da.B die zwei 
Arme nahezu gleich sind, sondern denken Sie sich, da:B der eine Arm 



eine besondere Ausbildung erfahren hatte, die ihn sehr unterscheiden 
wiirde von dem anderen Arme. In der heutigen Zeit ist es zwar so, 
daB man in der unverstandigsten Weise die Rechtshandigkeit besei­
tigen und die Links- und Rechtshandigkeit ausbilden will. Denken Sie 
si eh aber, es wiichse si eh der an d ere Arm zu einem ganz anderen Or­
gane aus; dann werden Sie es nicht mehr so absurd finden, wenn auf 
die zwei anderen Ansatze, die wir haben, hingewiesen wird. 

Wenn wir den Menschen so betrachten, daB sein Riickgrat nach 
oben liegt, horizontal, daB sich der Kopf nach der einen und die FiiBe 
nach der anderen Seite ansetzen, dann haben wir zwei Ansatze wie 
bei den Armen. Sie konnen den Kopf als den einen Arm und die bei­
den Beine zusammen als den anderen Arm betrachten. Das sieht zu­
nachst sonderbar aus; aber wenn Sie sich denken, daB es sogar in den 
niederen Tierreichen Gestalten, Formen gibt, die sich gar nicht so sehr 
unterscheiden von dem, was jetzt beschrieben worden ist, dann wer­
den Sie den Gedanken nicht mehr so grotesk finden. 

Dieser Gedanke muB einmal durch die Seele gezogen sein, wenn 
wir verstehen wollen den ganzen Menschen, der ein dreigliedriges 
Wesen ist. Dann konnen wir auch davon sprechen, daB wir es dabei 
zu tun haben mit Ansatzen, die nur unsymmetrisch gebildet sind, mit 
ungleichen Z willingen. W enn Si e dies ins Auge fassen, so konnen Si e 
auch sagen: Da habe ich wirklich so etwas vor mir wie den ersten sie­
bengliedrigen Menschen. 

Beginnen wir einmal damit, daB wir diesem horizontal gelegenen 
Menschen die zwei ungleichen Zwillinge wirklich zuschreiben. Wir 
nennen bei dem horizontalliegenden Menschen die beiderseitigen An­
satze auch Zwillinge. Wir wiirden also sagen miissen: Die Zusammen­
gehorigkeit, die Zueinandergeordnetheit von Kopf und FiiBen bezeich­
nen wir in diesem Falle als «Zwillinge»: JL 

Nun mi.Hhen wir allerdings auch auf unser Gehirn Riicksicht neh­
men. Wir miiBten namlich das ins Auge fassen, was wir eben erst ge­
sagt haben. Wir bekommen dieses Menschenbild, das wir jetzt vor 
unsere Seele hingestellt haben, nur dadurch, daB wir den Menschen 
drehen. Betrachten wir also einmal dasjenige, was der Mensch uns so 
jetzt darbietet, namlich den mittleren Korper als eine in sich abge-



schlossene W elt, die wir a ber ansehen als eine sol che, in der wir den 
Menschen gedacht haben. Also, die Einhiillung des Menschen und oben 
eine Art Gehirn darin. Das betrachten wir als «Krebs»: ®. So d aB 
wir sagen konnen: Die ganze Brusteinhiillung bekommt jetzt sogar 
eine ganz besondere Charakteristik dadurch, daB wir, um si e uns rich­
tig vorzustellen, den Menschen drehen. 

Jetzt betrachten wir alles dasjenige von den menschlichen Gliedern, 
was bedeutungsvoll ist innerhalb dieser Brusteinhiillung. Wir brau­
chen nur zu verfolgen di e Glieder, welche wir gestern der Reihe nach 
verfolgt haben, um haltzumachen an derjenigen Stelle, wo es unmog­
lich wird, die Dinge noch zu dem Brustmenschen oder zu dem mittleren 
Menschen zu rechnen. Zweifellos werden wir dazurechnen miissen das 
ganze lnnere, das wir als «Lowennatur»: Q, bezeichnet ha ben un d das 
sich im Herzen konzentriert. Als viertes haben wir darauf aufmerk­
sam gemacht, daB eigentlich der Mensch sich da in zwei Glieder teilt: 
in ein lnneres, das eingeschlossen ist von dem Krebs, und in ein Inne­
res, das eingeschlossen ist von der Bauchwandung. Das ist auch ana­
tomisch sehr genau durch das Zwerchfell abgeteilt in eine obere und 
eine untere Hohle; aber auch dasjenige, was unter dem Zwerchfell ist, 
miissen wir rechnen zu dem mittleren Menschen. Wir bezeichnen es 
mi t dem N amen «]ungfrau»: tlJ2. 

Und nun kommen wir dazu, die Gleichgewichtslage zu haben, da, 
wo der Mensch anfangt, nicht mehr ganz im Inneren abgeschlossen zu 
sein, sondern sich nach auBen der W elt offnet. Indem der Mensch seine 
Beine gebraucht, erschlieBt er sich nach auBen; so daB wir sagen kon­
nen: Diese Gleichgewichtslage ist die Grenze, wo das Innere von dem 
XuBeren sich abschlieBt. Wir haben also fiinftens die Gleichgewichts­
lage, haben sie bezeichnet mit «Waage» und ihr zugeordnet dieses Zei­
chen: 8. 

N ach der ganzen Art, wie di e Reproduktionsorgane im Zusam­
menhang stehen mit dem mittleren Menschen, werden Sie es selbst­
verstandlich finden, daB sie hinzugerechnet werden miissen zu dem, 
was den mittleren Menschen ausmacht, so daB wir sagen miissen, sech­
stens di e Reproduktionsorgane, «Skorpion»: Tll. 

Nun handelt es sich darum, daB wir den Ansatz gewinnen fiir das 



zweite Zwillingspaar. Wenn Sie ins Auge fassen, was fiir den Men­
schen die Oberschenkel sind, wie sie im Grunde genommen nur da­
durch, daB sie mit der ganzen Muskulatur des mittleren Menschen in 
Verbindung stehen, gemaB der eigenartigen Natur des mittleren Men­
schen bewegt werden, so mi.issen wir sie eben auch noch dazurechnen. 
Bis zu den Knien ist der Mensch mittlerer Mensch; es gehen die Krafte 
des mittleren Menschen bis indie Oberschenkel hinein und sie erstrek­
ken sich bis zu den Knien. Da haben wir auch, auf der einen Seite 
nach dem Kopfe, auf der anderen Seite nach den Oberschenkeln, das 
Zwillingspaar, so daB wir die Oberschenkel noch als zu den Zwil!in­
gen gehorig betrachten mi.issen. Wir bezeichnen sie mit diesem Zeichen 
.Z. und nennen sie «Schiitze». 

W enn Si e eingehen auf di e FiiBe, so werden Si e sehen, daB die Ober­
schenkel zwar noch in innigem Zusammenhange stehen mit dem mitt­
leren Menschen, daB aber die Knie, die Unterschenkel und die FiiBe 
so sind, daB sie als FiiBe der Erdstiitze bediirfen und daB die Ober­
schenkel dasjenige sind, was diese Stiitze gebraucht. Da haben Sie 
etwas, was der Mensch hat, weil er auf der Erde fest und aufrecht­
stehen muB. Das, was in den Oberschenkeln noch ist, das ist die Fort­
setzung des mittleren Menschen, und das wiirde sich, wenn es sich nicht 
anpassen wiirde an di e anderen Glieder un d an di e Beine, so gestal ten 
konnen, daB der Mensch ein Lufttier ware, wenn sich ganz andere 
Organe ausbilden konnten, die besser als Schwimm- oder Flugorgane 
angebracht waren. Diese miiBten durch die Oberschenkel in Bewe­
gung gesetzt werden. Alles andere aber miiBte angesetzt werden. 

Sie sehen, daB zum mittleren Menschen die iibrigen Teile nicht hin­
zugerechnet werden brauchen, so daB wir einen siebengliedrigen Men­
schen jetzt haben. Das ist der zweite siebengliedrige Mensch. Wenn Sie 
den Unterschied des ersten und des zweiten siebengliedrigen Men­
schen ins Auge fassen, so werden Sie finden, daB derselbe ein ganz 
enormer ist. W enn wir den ersten siebengliedrigen Menschen ansehen, 
so haben wir die hauptsachlichsten, die bedeutungsvollsten Sinnesor­
gane im Kopfe, also im ersten siebengliedrigen Menschen stationiert. 
W enn wir zu diesem ersten siebengliedrigen Menschen, wie wir es 
miissen, auch noch die Arme und Hande hinzurechnen, dann haben 



wir Organe zu diesem siebengliedrigen Menschen gerechnet, welche 
eine Eigentiimlichkeit haben, die nur einer auBeren materialistischen 
Beobachtung nicht auffallt. Denn die menschlichen Organe, die wir 
Arme und Hande nennen, wiirden dem Menschen, wenn er sie sinn­
voll betrachtete, das Erhabene und Bedeutungsvolle der menschlichen 
Natur in einem ganz besonderen MaBe zeigen. 

Wenn man von einer Kunst der Natur sprechen wollte, die in einer 
wunderbaren Weise vereinigt wird mit alledem, was der Mensch als 
den Tempel Gottes voraussetzt, so konnte man diese Kunst der Natur 
wohl durch nichts anderes so veranschaulichen, als wenn man gerade 
auf den Wunderbau der menschlichen Arme und Hande eingehen 
wiirde. N ehmen Sie di e entsprechenden Organe bei anderen W esen, 
bei den dem Menschen verwandten Tieren. Sehen Sie einmal zum 
V ergleich, sagen wir, um weit von dem Menschen abzugehen, die vor­
deren GliedmaBen der Vogel, die Fliigel an. Die Fliigel sind mit dem 
zu vergleichen, was ich beim Menschen entsprechend mit den Handen 
bezeichnet habe. Der Vogel konnte nicht fliegen ohne die Fliigel. Sie 
sind ihm Niitzlichkeitsorgane fiir sein Dasein, sie sind im unendlichen 
Sinne Niitzlichkeitsorgane. Die menschlichen Hande sind in diesem 
Sinne keine Niitzlichkeitsorgane. Wir konnen sie zwar ausbilden zu 
Niitzlichkeitsorganen, aber es bedarf eben dann der Ausbildung. Wir 
konnen mit denselben nicht fliegen und nicht schwimmen, und sie sind 
sogar zum Klettern ungeschickt, wozu die vorderen Gliedma.Ben der 
mit dem Menschen nachstverwandten Tiere, der Affen, sogar sehr 
geschickt sind. Man mochte fast sagen: Diese Hande sind, wenn man 
die Sache so betrachtet, daB man bloB den Standpunkt der Niitzlich­
keit ins Auge faBt, fiir alle auBeren Niitzlichkeitsbetatigungen eigent­
lich recht unzweckmaBig eingerichtet, hochst unzweckma.Big fiir alles 
.Au.Bere.- Wenn wir aber beachten, was der Mensch mit seinen Handen 
hat machen miissen im Laufe der Erdenentwickelung, so miissen wir 
sagen, sie erweisen sich als etwas Kostbares, wenn es sich darum han­
delt, das, was der Geist erringen kann, zum au.Beren Ausdruck zu 
bringen. 

Denken Sie einmal an das Allerelementarste zunachst. Wird die 
Han d, neben dem W orte, wenn si e si eh der Gebarde bedient, nicht zu 



einem ausdrucksvollen Organ? Driickt sich in der verschiedenen For­
mation derselben nicht sogar sehr vici von dem inneren Charakter 
cles Menschen aus? Und denken Sie an die menschliche Kultur, denken 
Sie sich, daB die Hande cles Menschen mehr bestimmt waren zu einem 
Niitzlichkeitszwecke, zum Klettern oder Schwimmen, oder daB sie 
notwendig waren zur Fortbewegung. Denken Sie sich, daB die Welt 
nicht so eingerichtet ware, daB wir erst gehen lernen miissen; wir 
mi.issen es erst lernen durch im Grunde genommen gegeni.iber der iibri­
gen Natur recht unzweckmaBige Bewegungen, namlich in einer pen­
delartigen Fortbewegung der beiden Beine. Der Mensch achtet nur 
nicht darauf, daB die Bewegung der Beine cles Menschen recht unzweck­
maBig ist und daB jedes Tier seine Beine in bezug auf seine Organisa­
tion viel ni.itzlicher eingerichtet hat. Unsere Hande sind auch dieser 
Daseinsbedingung entzogen. Denken Sie sich also, daB das nicht so 
ware und daB es dem Menschen leichter geworden ware, die Hande zur 
Fortbewegung zu benutzen. Dann miiBten Sie sich die ganze mensch­
liche, die ganze geschichtliche Kultur wegdenken. Und denken Sie an 
alles das, was der Mensch als Kiinstler durch die Hand zu vollbringen 
hat: Sie miiBten auch alle Kunst wegdenken, wenn die Hande zu 
Ni.itzlichkeitsorganen geworden waren. 

Das ist eine Vorstellung, die dem okkultistischen Aspiranten durch 
die Seele ziehen muB, daB wir in unseren Handen und Armen wun­
derbare Organe haben, die mit dem geistigen Leben, wie es auf der 
Erde sich abspielt, in einem enorm innigen Zusammenhang stehen. 
Wenn wir also betrachten, daB der Mensch in bezug auf den Kopf, wo 
hauptsachlich die Sinnesorgane lokalisiert sind, sinngemaB mit der 
AuBenwelt in Beriihrung steht, daB er durch seine Hande mit der 
AuBenwelt arbeitet, daB er in seinem Kopfe vorbereiten kann, was er 
durch seine Hande der AuBenwelt entweder deutet oder als mensch­
liche Kultur iibergibt, dann werden Sie sehen, was der erste sieben­
gliedrige Mensch eigentlich ist. Er ist der eigentlich geistige Mensch, 
der Mensch, der mit der AuBenwelt als Mensch hauptsachlich in Ver­
bindung steht. Wenn wir diese sieben Glieder betrachten, wie sie sich 
innerlich abschlieBen, dann haben wir den ErdenprozeB bewuBt fi.ir 
den Menschen in diesem ersten siebengliedrigen Menschen. Wir sehen 



also, wie wir diesen ersten siebengliedrigen Menschen vorzugsweise 
betrachten miissen als die geistige Natur des Menschen, als das geistige 
W esen des Menschen, insofern als der Mensch Erdenmensch ist. 

Betrachten wir jetzt das zweite. Das zweite ist etwas, wovon wir 
sagen miissen, daB es gerade dadurch, daB es die beiden Zwillinge so 
hat, daB sie nach beiden Seiten als hochst ungleiche Zwillinge ausge­
bildet sind, seine Verbindung mit der auBeren Welt hat nach der einen 
Seite nur mit dem Kopfe, nur mit dem, was der Kopf macht, denn 
es erkennt in dem Kopfe; nach der anderen Seite, insofern als der 
Mensch ein bewegliches W esen ist, welches geht und diesen Gang von 
innen heraus dirigieren kann. Es wird endlich auch mit der AuBen­
welt verbunden durch die Reproduktionsorgane, durch die der phy­
sische Fortgang der Menschen vorhanden ist. So daB wir sagen kon­
nen: Ohne diesen mittleren Menschen, das heiBt, wenn dieser mittlere 
Mensch nicht diese drei Glieder batte, namlich dasjenige, was als Zwil­
linge nach den beiden Seiten und durch die Reproduktionsorgane vor­
handen ist, ware keine Verbindung vorhanden mit der auBeren Welt.­
Dadurch, daB der Mensch diese drei Glieder in seinem mittleren Orga­
nismus hat, steht er auf der einen Seite mit dem ErdenprozeB in Ver­
bindung, auf der anderen Seite mit der Fortentwickelung des Erden­
menschen, mit der Generationsfolge und der Ablosung des einen Ge­
schlechts durch das andere. 

Wenn wir aber das Mittlere ansehen, das, was wir bezeichnen durch 
die W orte Krebs, Lowe, Jungfrau und Waage, dann miissen wir sagen: 
Das ist nur fiir den inneren Menschen da. - Ich meine natiirlich den 
korperlich-inneren Menschen, die korperliche innere Natur des Men­
schen. Es sendet nach beiden Seiten seine Fortsatze durch die fiir die 
mittlere Natur geltenden Zwillinge, aber sonst ist es ganz mit dem 
Inneren des Menschen beschaftigt, mit der inneren Organisation. Fiir 
das Innere des Menschen ist es hochst bedeutungsvoll, daB es ein Herz 
hat; aber die auBere Natur interessiert es sehr wenig, ebensowenig wie 
es sie interessiert, daB er einen Unterleib hat. 

Da haben wir also drei Glieder, welche wesentlich sind fiir die 
auBere Erdennatur, und vier andere Glieder, welche dem Inneren des 
Menschen im besonderen dienen. Wahrend also der Kopfmensch ei-



gentlich wesentlich im Au.Beren lebt, sowohl durch die Sinne wie auch 
durch den Arm- und Handmechanismus, haben wir hier vorzugsweise 
ein Leben im Inneren cles Organismus. Sie sehen, es sind enorme Un­
terschiede vorhanden zwischen diesen beiden Menschen, dem mittleren 
Menschen und dem oberen siebengliedrigen Menschen, dem Haupt­
menschen. 

Und nun betrachten wir einmal einen dritten Menschen. Damit es 
uns leichter wird, diesen dritten Menschen vor unsere Seele hinzu­
stellen, betrachten wir ihn einmal umgekehrt; fangen wir von der 
anderen Seite an und sehen wir, wie sich in der Tat ganz naturgema.B 
dieser dritte Mensch von den anderen abschlieBt. 

Fangen wir jetzt an bei sieben, bei den FiiBen. Wir wissen schon 
von gestern, dag wir sieben, die FiiBe, mit dem Zeichen X belegen 
und als «Fische» bezeichnen. Da ist die Menschennatur ganz an die 
AuBenwelt angepaBt. Das ist keine Frage fiir den, der ein wenig nach­
denkt. Es ist wesentlich die Form der FiiBe, wodurch der Mensch ein 
W esen ist, das sich auf der Erde fortbewegt. Ali es andere, was zum 
Gehen notwendig ist, muB der Mensch erst lernen. N aturgemaB ist, 
daB der Mensch die breite FHiche seiner Fii.Be auf die Erde aufsetzen 
muB, so da.B die Erweiterung der Fii.Be nicht in sein Inneres hinein, 
sondern nach der Erde zu konstruiert ist. Da nun auch das, was wir 
die Unterschenkel nennen, durchaus angepa.Bt ist dieser FuBnatur -
dies e Dinge gehoren notwendig zusammen -, so konnen wir sagen: 
Als zweites miissen wir dazurechnen sechstens die Unterschenkel, die 
wir bezeichnen als «Wassermann» und mit diesem Zeichen belegen: ~. 

Wir kommen zum fiinften Glied, den Knien, die als nichts anderes 
aufzufassen sind denn als eine notwendige, mechanische Ruhelage ge­
geniiber dem Oberschenkel. Dadurch, daB der Mensch seinen ganzen 
mittleren Menschen in Zusammenhang bringen mu.B mit dem unteren 
Menschen, mit den Fii.Ben und Unterschenkeln, mu.B sozusagen diese 
Abteilung in den Knien sein. Denken Sie sich, wie schwer Ihnen das 
Gehen wiirde, wenn die Beine nicht so abgeteilt waren. W enn uns die 
Beine aus einem einzigen Stiick gemacht waren, dann ware die Sache 
noch schwieriger, als sie ist. Wenn wir nicht zu gehen brauchten, wiirde 
uns der mittlere Teil nicht interessieren. So aber brauchen wir ihn und 



benotigen daher auch als Verbindungsglied die Knie. Wir bezeichnen 
sie mit dem Zeichen :0 und nennen sie «Steinbock»; das ist das fiinfte 
Gli ed. 

Das vierte Glied, die Oberschenkel, haben wir schon betrachtet und 
gesagt, daE sie zum mittleren Menschen gehoren. Sie mii.Bten da sein, 
auch wenn der Mensch sich in anderer Weise bewegte, wenn er fliegen 
oder schwimmen wiirde. Der Mensch mii.Bte sie haben, wenn sie auch 
eine andere Form haben miiEten. Wenn der Mensch auf der Erde ge­
hen soll, so miissen nicht nur die Fli.Be, die Unterschenkel und die 
Knie dem Erdboden, sondern auch die Oberschenkel diesen Gliedern 
angepa.Bt sein. Sie miissen so ausgestaltet sein, daB sie den unteren 
drei Gliedern sich anpassen. Das erkennen Sie daran, daB Sie sich sa­
gen miissen: Soweit die Oberschenkel den mittleren Organen ange­
paBt sind, finden sie sich in gleicher Art bei den Vogeln, den vierfiiBi­
gen Tieren und bei den Menschen. Aber bei den Menschen sind sie 
anders ausgebildet als bei den Vogeln und den vierfiiBigen Tieren. Sie 
gehoren also zu dem Menschen, insofern er eine Tiernatur hat. Wir 
bezeichnen die Oberschenkel mit dem Namen cles «Schiitzen» und mit 
dem Zeichen ~. 

Nun wird jeder selbstverstandlich sich klar sein dariiber, da.B der 
Mensch, wenn wir seine Reproduktionsorgane betrachten, sie auf der 
einen Seite von innen bildet, daB sie aber auf der anderen Seite in 
ihren 2\u.Berungen nach auEen hin der Welt angepaBt sind. Wir miis­
sen diese Dinge hier ordentlich besprechen und auf Verhaltnisse auf­
merksam machen, auf die nur aufmerksam gemacht werden kann, 
wenn sie mit wissenschaftlichem Ernst betrachtet werden. Die Repro­
duktionsorgane sind der auBeren Natur dadurch angepaBt, daB sie 
das eine Geschlecht auf das an der e beziehen. Das Organ d es mann­
lichen Geschlechts ist nicht nur aus dem mittleren Menschen heraus, 
sondern auch nach auBen hin auf die Reproduktionsorgane des weib­
lichen Geschlechts hin organisiert. Also drittens haben wir zu spre­
chen von den Reproduktionsorganen, die wir auch nennen «Skorpion» 
und bezeichnen mit dem Zeichen TTL. 

Sodann kommen wir zu dem, was man gewohnlich di e «W aage» 
nennt, die Gleichgewichtslage des Menschen. Man braucht sich die 



auBere Form der Waagegegend nur anzuschauen, so weiB man, daB es 
sich dabei um etwas handelt, was zur mittleren Natur des Menschen 
gehort. Aber bedenken Sie, daB der Mensch dadurch, daB er ein auf­
rechtes W esen geworden ist, gerade diese Gleichgewichtslage haben 
muBte, daB gerade diese Gleichgewichtslage so ausgebildet werden 
muBte, daB der Mensch ein aufrechtes Wesen werden konnte. Sie 
brauchen nur bei einem vierfiiBigen Tier die besondere W aagegegend 
zu vergleichen mit der des Menschen, und Sie werden erkennen, daB 
die Waage eine andere sein muB, wenn der Oberkorper nach oben ge­
richtet ist, als wenn er waagerecht auf den FiiBen und Beinen liegt. 
Wir miissen daher zweitens die besondere Gleichgewichtslage hinzu­
rechnen, dasjenige also, was wir als «Waage»: 8, bezeichnen. 

Nunmehr kommen wir dazu, etwas zu besprechen, was notwendi­
gerweise von der heutigen Wissenschaft miBverstanden werden muB. 
Wir haben namlich jetzt gleichsam eine sechsgliedrige Natur des Men­
schen betrachtet; wir haben den Menschen von unten nach oben be­
trachtet und sechs Glieder von ihm gefunden. Wir haben die anderen 
beiden Menschen betrachtet; den ersten siebengliedrigen und den zwei­
ten siebengliedrigen Menschen, indem wir ausgegangen sind, um gleich­
sam einen Stiitzpunkt zu haben, von dem jeweiligen Gehirn. Indem 
wir den Kopf betrachtet haben, sind wir von dem Gehirn ausgegangen, 
und das hat uns nach den Armen und Handen gefiihrt. Wir haben 
dann das zweite Gehirn ins Auge gefaBt, jenes Gehirn, das wie ein 
langgezogener Stab, sonst aber ganz Gehim ist, das Riickenmark. Ich 
habe schon darauf aufmerksam gemacht, daB dieses Riickenmark sich 
scheinbar durch ein weniges, aber in Wahrheit durch vieles unter­
scheidet von dem gewohnlichen Kopfgehirn. Das Riickenmark ist nam­
lich das Instrument fiir alle diejenigen Bewegungen, die der Mensch 
ausfiihren muB und die wir die unwillkiirlichen Bewegungen des Or­
ganismus nennen. Alle Arten von unwillkiirlichen Bewegungen, alles, 
was iiberhaupt unwillkiirlich ausgefiihrt wird, wird von dem Riicken­
mark beherrscht. Bei dem Gehirn, wenn wir uns seiner als W erkzeug 
bedienen, schieben sich zwischen W ahrnehmung un d Bewegung die 
Gedanken hinein, wahrend alles Gedankliche, was beim Gehirn da­
zwischen ist, beim Riickenmark wegfallt. Da folgt auf die Wahrneh-



mung unmittelbar die Bewegung, die Au~erung des Menschen. Bei 
dem Tiere spielt das Riickenmark eine groBere Rolle als beim Men­
schen, und das Gehirn eine geringere. Deshalb vollzieht die Mehrzahl 
der Tiere die V errichtungen unwillkiirlich. Der Mensch a ber schiebt 
durch das aufgeblasene Gehirn, zwischen di e W ahrnehmung und di e 
Bewegung, das Denken hinein, und deshalb erscheinen seine Taten 
willkiirlich. 

Nun wollen wir den dritten Menschen so vor uns hinstellen, daB 
wir auch in ihm etwas wie ein Gehirn aufsuchen. Sie wissen alle, daB 
si eh im Menschen noch ein von den beiden anderen N ervensystemen, 
dem Gehirnsystem und dem Riickenmarksystem getrenntes Nerven­
system befindet, das Gangliensystem, das Sonnengeflecht genannt, das 
sich im unteren Teile des Menschen ausbreitet und seine Strange, pa­
rallel dem Riickenmark, nach oben schickt. Das ist ein von den iibri­
gen genannten gesondertes Nervensystem, das heiBt, dem richtigen 
Gehirn gegeniiber betrachtet, ein besonderes, unausgebildetes Gehim. 
Wenn wir heraufkommen iiber die Waage, so finden wir jenes merk­
wiirdige Gangliensystem, das Sonnengeflecht, wie ein Gehirn des drit­
ten Menschen ausgebreitet; und es schlieBt sich mit anderen Worten 
dem mitderen Menschen etwas an die besonderen Organe, die wir auf­
gezahlt haben, an, das wir auch wie eine Art Gehirn, als ein drittes 
Gehirn zu betrachten haben: das Sonnengeflecht. 

Mit diesem Sonnengeflecht stehen im wesentlichen Zusammenhange 
- und das ist etwas, woriiber die auBere Wissenschaft nicht so leicht in 
Klarheit kommen kann - die Nieren und das Nierensystem. So wie die 
Substanzmasse des Gehirns mit den Nervenverbindungsstrangen zu­
sammengehort, so gehoren die Nieren zusammen mit dem Bauchgehirn, 
dem Sonnengeflecht. Tatsachlich sind Sonnengeflecht und Nieren zu­
sammen eine besondere Art von untergeordnetem Gehirn. W enn wir 
nun zu dem Unterleibe des Menschen dieses Gehirn rechnen, so konnen 
wir es, ebenso wie die anderen Unterleibsorgane, bezeichnen mit dem 
Ausdruck «Jungfrau»: Tl)2, Das ist also das si e bente oder hier erste 
Glied, das sich als Zusammenhang von Sonnengeflecht und Nieren er­
gibt; und so ergibt sich uns dasjenige, was nach oben diesen dritten 
siebengliedrigen Menschen abschlieBt. 



So finden wir den Menschen in dieser Art als einen dreifachen Men­
schen zusammengefiigt. Diese drei Menschen wirken ineinander und 
zusammen, und niemand kann in Wahrheit die menschliche Natur ver­
stehen, der nicht weiB, daB im Menschen in Wirklichkeit diese drei 
Menschen zusammen wirksam sind. Drei siebengliedrige menschliche 
Naturen wirken also in dem Menschen zusammen. 

Dieses zuletzt genannte Gehirn interessiert die AuBenwelt auBer­
ordentlich wenig. Das ist iiberhaupt nur dazu da, um die innere 
menschliche Natur aufrechtzuerhalten. Alle anderen Organe sind we­
sentlich an die AuBenwelt angepaBt, aber in ganz anderer Weise als der 
Kopfmensch. Wahrend der Kopfmensch an di e auBere W el t so ange­
paBt ist, daB wir sagen miissen: Er ist vorzugsweise durch dasjenige in 
seinen Kopforganen an die auBere Erdenwelt angepaBt, wodurch er 
diese Erdenwelt zu einer menschlichen Kulturwelt umgestaltet, so miis­
sen wir dagegen sagen: In alledem, was die auBeren und auch die 
inneren Organe des untersten Menschen ausmachen, haben wir es nur 
mit etwas zu tun, was dem Menschen selber gehort, was dem Men­
schen selber dient.- Nur weil der Mensch nicht genau die Dinge iiber­
denkt, findet er nicht heraus, wie enorm verschieden, wie grundver­
schieden diese drei Menschen in der gesamten Menschennatur sind. 

Der Okkultismus hat immer das, wovon wir jetzt die eine Seite ge­
schildert haben, als das Mysterium magnum, als das groBe Mysterium 
bezeichnet. Wir haben hier die auBere Seite, diejenige Seite des My­
sterium magnum vor uns, die man zwar in der AuBenwelt sieht, aber 
nicht richtig beurteilt, weil man nicht von vornherein einen dreifachen 
siebengliedrigen Menschen in dem unterscheidet, was als Einheit er­
scheint. 

Nun gehen wir zu der anderen Seite dieses Mysteriums. Wir haben 
gesprochen von der Ich-Natur des Menschen, wir haben davon geredet, 
daB diese l eh-N atur des Menschen als eine Einheit erscheint. Wir haben 
aber auch gesehen, daB diese Einheit fortwahrend abgebrochen wird, 
daB sie immer durchbrochen wird von dem Schlafe. Lesen Sie nun die 
entsprechenden Kapitel in meinem, auch in · Ihre Sprache iibersetzten 
Buche «Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welten?», da werden 
Sie etwas hochst Merkwi.irdiges finden. Sie werden finden, daB, wenn 



der okkultistische Aspirant seinen Schritt aus dem gewohnlichen Be­
wuBtsein heraus macht, er mit seinem BewuBtsein, mit seinem Ich, 
gleichsam in drei Glieder aufgeteilt wird, und zwar so, daB die selb­
standigen Glieder seines Inneren ihn iiberwaltigen: die denkende See­
le, die fiihlende Seele, die wollende Seele. lm gewohnlichen Leben sind 
diese drei Dinge, Denken, Fiihlen un d W ollen, zusammengefi.igt in der 
Ich-Natur, im Ich-BewuBtsein. Wahrend also liberali in unserem ge­
wohnlichen, alltaglichen BewuBtsein ineinanderspielen Denken, Fiihlen 
und Wollen, gehen sie auseinander, sobald wir einen Schritt in das ho­
here BewuBtsein hinein tun. Das ist bedeutungsvoll und zu beriick­
sichtigen beim okkultistischen Aspiranten, daB, wenn er sein BewuBt­
sein iiberschreitet, er sich wie aufgeteilt findet in drei Glieder, daB 
seine Ich-Einheit gewissermaBen aufgeteilt ist in einen denkenden, 
fiihlenden und wollenden Menschen. 

Da haben Sie die andere Sei te des Mysterium magnmn. Wahrend der 
Mensch, wenn er den realen Schritt macht mit dem Dberspringen des 
BewuBtseins, seine Ich-Einheit in drei Glieder teilt, teilt sich uns die 
scheinbare Einheit der auBeren menschlichen Gestalt, sobald wir ihr 
naher an den Leib riicken, in drei siebengliedrige Menschen. Also so­
wohl unsere innere l eh-N atur wie unsere auBere Gestalt sin d je eine 
Einheit, die in je drei Menschen zu teilen sind. Der auBere Mensch teilt 
sich in den siebengliedrigen Kopfmenschen, den siebengliedrigen mitt­
leren Menschen und den siebengliedrigen FuBmenschen. Das Ich des 
Menschen teilt sich, sobald es nur den ersten Schritt ins okkulte Ge­
hiet macht, in drei Glieder: in den denkenden, fiihlenden und wollen­
den Menschen, die einander gegeni.iberstehen und selbstandig werden. 
Da haben Sie die andere Sei te. 

Diese beiden Gedanken muB der okkulte Aspirant haben, ~obald 
er den ersten Schritt in ein hoheres BewuBtsein macht. Wie das Be­
wuBtsein aufgeteilt wird in drei Glieder, so kann man auch, wenn 
man sachgemaB vorgeht, das, was als auBere Gestalt erscheint, als drei 
siebengliedrige Menschen erkennen. Das sind zwei Seiten eines mehr­
gliedrigen Mysterium magnum. Die anderen Seiten werden wir noch 
besprechen. Jetzt haben wir die elementarsten, die allerersten An­
fange cles Mysterium magnum, des groBen Mysteriums angedeutet. 



Daher werden Sie, als okkultistische Aspiranten, auf einer gewissen 
Stufe der Entwickelung iiberall dem Ausdruck, der Forme! in irgend­
einer Weise begegnen: Das grofie Geheimnis ist: drei sind eins, und 
eins sind drei. Fiir den Okkultisten bedeutet diese Formel das, was ich 
jetzt charakterisiert habe, und sie hat in dieser Bedeutung ihren vol­
len guten Sinn. Nur wenn aufieres MiBverstandnis sie zu einem mate­
rialistischen Dogma macht, verandert sie ihren Sinn. Wenn wir sie 
aber so verstehen, wie es oben ausgefiihrt ist, wird sie uns eine sym­
bolische Zusammenfassung dessen sein, was wir heute ausgefiihrt ha­
ben. Dann ist diese Forme! der Ausdruck des Mysterium magnum. 
Wenn man eindringen will in den Okkultismus, so wie das hier in 
vieler Beziehung versucht worden ist, dann muB man verstehen die 
geheimnisvolle, scheinbar recht widerspruchsvolle Formel: Drei sind 
eins, und eins sind drei. Es wurde in der Tat gerade dem mittelalter­
lichen okkultistischen Aspiranten immer wieder und wieder gesagt: 
Beachte zuerst, was gesagt wird, damit du verstehen kannst das Ge­
heimnis, wie die Drei gleich eins und die Eins gleich drei sein kann. 



Oberer Mensch 

1. Aufrechtlage 
2. Richtung nach vorn 
3. Symmetrie 
4. Oberarme 
5. Ellenbogen 
6. Unterarme 
7. Hande 

M ittlerer M ensch 

1. Kopf und FiiBe, Zwillinge 
2. Brusteinhiillung 
3. lnneres, Herz 
4. Bestimmung durch das zweite Innere 
5. Gleichgewichtslage 
6. Reproduktionsorgane 
7. Oberschenkel 

Unterer Mensch 

7. FiiBe 
6. Unterschenkel 
5. Knie 
4. Oberschenkel 
3. Reproduktionsorgane 
2. Gleichgewichtslage 
1. Nieren, Sonnengeflecht 

x 

li 
® 
Q 
11)2 

..n.. .......... 

x 



SIEBENTER VORTRAG 

Kristiania (Osio), 9. Juni 1912 

Es war ein Teil des sogenannten Mysterium magnum, das wir be­
riihren mufiten am gestrigen Tage, und es wird sich vielleicht fiir man­
chen von Ihnen eine gewisse Schwierigkeit ergeben haben, es gerade 
von diesem Gesichtspunkte aus zu betrachten, den wir da ins Auge 
fassen mufiten, um mit allen Einzelheiten gut zurechtzukommen. Aber 
di e W elt ist einmal kompliziert, un d es geht wirklich nicht anders, 
wenn man Verlangen tragt, zu gewissen hoheren Erkenntnissen aufzu­
steigen, als daB man auch die Miihe nicht scheut, manche kleine Schwie­
rigkeit mit in Kauf zu nehmen. 

Wenn wir uns noch einmal vergegenwartigen, iibersichtlich und zu­
sammenfassend, was wir unter diesem grofien Mysterium zu verste­
hen haben, so ist es ja auf der einen Seite gewesen die Dreigliedrigkeit 
des Menschen, oder eigentlich, noch besser gesagt, die Zusammenset­
zung des Menschen aus drei Menschen von je sieben Gliedern, so daB 
wir unterscheiden konnen einen oberen Menschen, einen mittleren 
Menschen und einen unteren Menschen. Diese drei Menschen erschei­
nen uns, wenn wir durch die Welt wandern und unsere Erlebnisse ha­
ben, innig miteinander verbunden. Das gewohnliche BewuBtsein un­
terscheidet diese drei Menschen nicht voneinander. Das war die eine 
Seite. Die andere Seite des groBen Mysteriums ist die, daB in dem Au­
genblicke, wo der Mensch sich erhebt aus seinem gewohnlichen Erden­
bewufitsein heraus zu einem BewuBtsein hoherer Art, er sofort vor 
der Tatsache steht, die ja auch ausgefiihrt wurde in meinem Buche 
«Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welten?»: daB er dann 
ein ZerreiBen seines BewuBtseins in drei Teile, ein Auseinandergeris­
senwerden seines ganzen Menschen gewartigen muB, namlich in einen 
denkenden Menschen, in einen fiihlenden Menschen und in einen wol­
lenden Menschen. Aufgeteilt in diese drei inneren Seelenwesen fiihlt 
sich der Mensch gleichsam, wenn er zu einem hoheren BewuBtsein auf­
steigen will. Auf der einen Seite haben wir also den dreimal sieben­
gliedrigen Menschen, auf der anderen Seite haben wir bei einem 



Oberschreiten des gewohnlichen BewuBtseins sofort eine Dreiteilung 
dieses unseres BewuBtseins, so daB der Mensch, der als okkulter Aspi­
rant zum Hellseher wird, wie Sie aus dem erwahnten Buche wissen, 
mit aller Gewalt sich anstrengen muB, daB er zusammenhalt die drei 
Glieder seines BewuBtseins, damit er innerlich-seelisch nicht auseinan­
derfallt. Ein innerliches Verhangnis ware es, wenn er auseinanderfiele. 
Wahrend wir also im gewohnlichen Leben fortwahrend versucht sind, 
das, was dreifach ist, die menschliche Natur, in eine Einheit, in eine 
einzelne menschliche Gestalt zusammenzuschlieBen, ist es gegeni.iber 
unserem Inneren, gegeniiber unserem Seelenleben so, daB wir in dem 
Augenblicke, wo wir nur irgendwie unser BewuBtsein iiberschreiten, 

· sogleich darauf hingewiesen werden, daB wir ein dreifaches W esen 
sind, hingewiesen werden darauf, daB uns Gefahr droht, im innersten 
Seelenleben in drei Menschen auseinandergerissen zu werden. 

Verstehen, wie die Dinge sich eigentlich verhalten, werden wir am 
besten, wenn wir zunachst ganz elementar noch einmal unseren Aus­
gangspunkt nehmen von dem, was zwar das alltagliche Leben darbie­
tet und dem okkulten Aspiranten deutlich gemacht wird, was sich 
aber die Menschen in diesem gewohnlichen auBeren Leben eigentlich 
durchaus nicht klarmachen. Schon im gewohnlichen Leben weisen die 
drei Seelenkrafte des Menschen, die man auch im gewohnlichen Leben 
unterscheidet, oder besser gesagt, die einzelnen Eigenschaften des Be­
wuBtseins selbst im Laufe des Lebens deutlich auf das hin, was wir 
gestern als den dreigliedrigen Menschen kennengelernt haben. 

Schauen Sie sich einmal den Menschen an, wie er im alltaglichen Le­
ben vor Ihnen steht. Was muB denn, damit das alltagliche BewuBtsein 
zustande kommt, eigentlich stattfinden? Damit das alltagliche Be­
wuBtsein zustande kommt, das BewuBtsein, das Sie als denkende Er­
denmenschen hauptsachlich mit sich herumtragen, dazu ist n_otwen­
dig, daB die auBeren Eindriicke auf Ihre Sinne wirken konnen. Die 
Sinne sind hauptsachlich, insofern sie uns von dem Erdenleben unter­
richten, im Kopfe fixiert, und der Inhalt des BewuBtseins, das, was 
in dem BewuBtsein drinnen ist, riihrt zunachst hauptsachlich von die­
sen Sinnen her. 

Wenn Sie von den drei Menschen, die wir gestern kennengelernt 



ha ben, den oberen Menschen nehmen, so werden Si e si eh sagen: Di e 
Eindriicke des Tages, des gewohnlichen BewuBtseins, geschehen vor­
zugsweise auf den oberen Menschen, auf den Kopfmenschen. Die ma­
chen sich dadurch geltend, daB der Mensch imstande ist, diesen Ein­
driicken des auBeren BewuBtseins, wenn sie auf ihn wirken, das In­
strument seines Gehirns, iiberhaupt seines ganzen Kopfes entgegen­
zustellen. 

Nun wird Ihnen eine leichte Dberlegung zeigen, daB der Mensch, 
so wie er als Erdenmensch ist, keineswegs bloB Kopfmensch sein kann. 
Fiir die okkulte Betrachtung haben wir gestern gesehen, wie der Mensch 
auseinanderHillt in die drei Teile. Aber so wie der Mensch vor uns 
steht als Erdenmensch, muB der Kopf, damit er lebensfahig ist, un­
terhalten werden von den Substanzen und Kraften, welche fortwah­
rend aus dem zweiten, dem mittleren Menschen in den Kopf hinein­
geschickt werden. Die Nahrungsstoffe miissen durch die Blutzirku­
lation aus dem mittleren Menschen in den Kopf flieBen, miissen un­
terhalten das Gehirn; dann kann das Gehirn sich als ein Werkzeug den 
auBeren Sinneseindriicken entgegenstellen, und dann konnen nament­
lich die Gedanken und Vorstellungen infolge der auBeren sinnlichen 
Eindriicke im Menschen entstehen. 

Das, was da durch das lnstrument des Gehirns entsteht, erlebt der 
Mensch in seinem gewohnlichen BewuBtsein; und Sie wissen auch, daB 
dieses gewohnliche BewuBtsein, wenn der Mensch schlaft, aufhort, daB 
die auBeren Sinneseindriicke dann nicht mehr da sind, daB sie nicht 
mehr auf den Menschen wirken. Wenn der Mensch nun schlaft und die 
auBeren Sinneseindriicke nicht mehr auf das von dem mittleren Men­
schen unterhaltene Gehirn wirken, dann geschehen natiirlich noch 
immer Wirkungen von diesem mittleren Menschen auf den oberen, 
von dem zweiten Menschen auf den ersten, also auf dieses Gehirn. In 
diesem mittleren Menschen wird auch wahrend cles Schlafes die At­
mung unterhalten; es werden ferner die anderen Tatigkeiten des mitt­
leren Menschen unterhalten; das Blut wird ebenso, wenn der Mensch 
schlaft, in sein Gehirn geleitet, wie wenn er wacht. Nur mit einem 
kleinen Unterschiede geschieht das im Grunde genommen. 

Ein Unterschied ist schon vorhanden in der Art und Weise, wie 



das lnstrument des alltaglichen BewuEtseins durch den mìttleren Men­
schen unterhalten wird im Wachen, und wie es unterhalten wird im 
Schlafen. Der Unterschied driickt sich zum Beispiel dadurch aus, daB 
wahrend des Schlafes die Zahl unserer Atemziige eine geringere, von 
etwa zwanzig auf fiinfzehn heruntergesetzt ist, daB auch die Atmungs­
menge der Kohlensaure ungefahr um ein Viertel geringer ist, und daB 
die ganze Art der Ernahrungsweise sich wahrend des Schlafes andert. 
W enn also unter Umstanden die gewohnliche Ernahrungsweise des 
Menschen und ihre Wirkung im Schlafe fortdauern, so kann das so­
gar sehr schlimm sein. Das wissen die Menschen aus der Tatsache her­
aus, daB man nach einer reichlich genossenen Mahlzeit schlecht schlaft, 
so daB also in der Tat das Gehirn durch eine unmittelbar vor dem Ein­
schlafen reichlich genossene Mahlzeit in seiner Ruhe gestort wird. Es 
ist also schon ein Unterschied zwischen dem Schlafzustande und dem 
Wachzustande auch in der Art, wie der mittlere Mensch in den oberen 
Menschen hinaufwirkt. 

Nun fragen wir uns einmal: Was hat denn das zunachst zur Folge 
fiir den gewohnlichen Erdenmenschen, daE dieser Unterschied eintritt? 

DaE der Mensch sich der auEeren W elt verschlieBt un d nur in sei­
nero leiblichen lnneren, in dem, was wir als die Gestalt des Menschen 
beschrieben haben, wirkt von dem mittleren Menschen nach dem obe­
ren Menschen hin durch das, was an Kdiften in dem mitderen Men­
schen vorhanden ist, das hat zur Folge, daB das gewohnliche Alltags­
bewuBtsein ausgeloscht wird, daB der Mensch, obwohl er wahrend des 
Schlafes sein Gehirn hat, die Wirkungen, die da geschehen von dem 
mittleren Menschen aus auf dieses Gehirn, eben nicht wahrnimmt, daB 
diese Wirkungen ausbleiben und eigentlich nur in dem vorhanden sind, 
was wir gewohnlich das TraumbewuBtsein nennen. 

Dieses TraumbewuBtsein ist zwar sehr kompliziert, aber der Mensch 
kann sehr leicht, wenn er ein wenig nachdenkt, zu der Erkenntnis 
kommen, daB eine gewisse Klasse von Traumen durchaus mit dem zu­
sammenhangt, was im mitderen Menschen vor sich geht, und davon 
herriihrt, daB das Gehirn nicht bloB imstande ist, die auBere Welt 
wahrzunehmen, wenn die Sinneseindriicke auf das Gehirn wirken, 
sondern daB es auch in gewisser W eise imstande ist, das wahrzuneh-



men, was als Wirkungen aus dem mittleren Menschen in Form von 
Traumbildern, die allerlei Symbole annehmen, geschieht. Wenn im 
Herzen etwas in Unordnung ist, so kann das sehr leicht getraumt wer­
den unter dem Symbole eines kochenden Ofens. Wenn in den Gedar­
men etwas nicht in Ordnung ist, so wird haufig von Schlangen ge­
tdiumt. Das Innere charakterisiert sich sehr oft so, daB der Traum 
auf das hinweist, was im Inneren des mittleren Menschen geschieht. 
Und wer mit der gewohnlichen auBeren Wissenschaft auf diesen merk­
wiirdigen Zusammenhang eingeht, der wird sich sagen konnen, daB 
UnregelmaBigkeiten, Irregularitaten des mittleren Menschen symbo­
lisch in Traumbildern wahrgenommen werden. 

Es gibt ja auch, wie Sie durchaus wissen, Menschen, die in bezug auf 
Traume dieser Klasse noch viel weitergehende Erfahrungen machen; 
Menschen, welche das Herankommen von gewissen Krankheiten in 
ganz bestimmten symbolischen Traumbildern wahrnehmen konnen, 
so daB man oftmals den deutlichen Zusammenhang finden kann zwi­
schen ganz regelmaBig wiederkehrenden Traumbildern symbolischer 
Art und einer spater eintretenden Lungen-, Herz- oder Magenkrank­
heit und dergleichen. 

Ebenso wie es moglich ist, durch ein genaues Aufmerken beim Auf­
wachen wahrzunehmen, daB, wenn man von einem kochenden Ofen 
getraumt hat, manchmal das Herz schneller schHigt, was sich eben in 
dem kochenden Ofen ausdriickt, so konnen die Lungenkrankheiten, 
innere UnregelmaBigkeiten des Magens, iiberhaupt alle Krankheiten, 
die sich noch nicht als Krankheiten auBern, symbolisch in Traumbil­
dern si eh ankiindigen. Wir konnen al so sagen: Das menschliche Ge­
hirn, oder besser cles Menschen Seele, ist nicht nur empfanglich fiir 
auBere Eindriicke, die durch die Sinne vermittelt werden, sondern 
auch fiir das leibliche lnnere des Menschen, nur mit dem Unterschiede, 
daB es da keine wahren Vorstellungen aufnimmt, sondern sich phan­
tastisch-symbolische Vorstellungen von dem bildet, was im mittleren 
Menschen vor sich geht. 

Da haben wir schon ganz deutlich, wenn wir diese Tatsache ins 
Auge fassen, das Faktum gegeben, daB der Mensch traumend sich selbst 
wahrnimmt, daB er von sich sagen kann: In meinen Traumen schaue 



ich mich selber an. - Aber im Wahrnehmen wahrend des Traumes weiB 
er das nicht; er nimmt sein Herz im Traume wahr, aber er weiB nicht, 
daB es sein Herz ist, das er wahrnimmt. Er nimmt einen kochenden 
Ofen, einen Gegenstand auBerhalb seiner selbst wahr, das heiBt, àas, 
was in ihm ist, ist nach auBen projiziert und stellt sich auBerhalb des 
Menschen hin. Sie sehen also da ganz deutlich, daB der Mensch es im 
TraumbewuBtsein nur mi t seinem leiblichen Inneren zu tun haben kann 
und daB er durch dieses TraumbewuBtsein auseinandergezerrt, ausein­
andergerissen wird. 

Das gewohnliche Leben verHiuft ja so, daB wir es in der Regel nur 
zu tun haben mit Wachen und Schlafen. Nun wissen Sie aber auch ge­
rade aus dem Traume, daB nicht nur die Zustande cles mittleren Men­
schen, sondern auch die Zustande des oberen, cles Kopfmenschen sei­
ber wahrgenommen werden im Traume. Sie brauchen nur achtzuge­
ben auf jene Traume, welche hervorgerufen werden durch die Unre­
gelmaBigkeiten im Kopfe selber. Durch das, was als UnregelmaBig­
keit im Kopfe selber wahrgenommen wird, nimmt sich im Traume 
also das Gehirn, oder besser gesagt die Seele mittels cles Werkzeuges 
cles Gehirns wahr. Es nimmt der obere Mensch sich selber wahr. Diese 
Traume haben immer etwas auBerordentlich Charakteristisches. Wenn 
Sie einen Traum haben und Sie wachen auf mit irgendeinem Schmerz 
im Kopfe, so ist das so, daB der Traum eine symbolische phantastisch­
bildhafte Wiedergabe Ihrer Kopfschmerzen ist. In der Regel werden 
solche Traume immerso sein, daB sie sich beziehen auf UnregelmaBig­
keiten cles Gehirnes selber, auf UnregelmaBigkeiten im oberen Men­
schen, und sie werden sich immer so ausnehmen, daB Sie dabei ins 
W eite hinausgefiihrt werden, daB Sie in einem groBen Gewolbe oder 
in einer Hohle darinnen sind. Namentlich das Gewolbe iiber dem Men­
schen ist das Typische, das Charakteristische der Kopfschmerztraume. 
lrgend etwas wird darinnen krabbeln, oder Spinnengewebe werden 
da sein, oder Unreinlichkeiten werden an der Decke der Hohle sich 
befinden. Es kann auch ein Palast sein, den Sie da iiber sich wahr­
nehmen. 

Also der Mensch nimmt als oberer Mensch sich selbst wahr, aber er 
versetzt das W ahrgenommene wieder nach auBen. Es ist da gleichsam 



so, dafi der Mensch aus sich selber herausgeht und das, was in ihm ist, 
was in seinem Kopfe ist, nach auBen versetzt. Also wiederum eine Art 
von Spaltung des Menschen, eine Art von Auseinanderzerrung, von 
Selbstverlieren, von Selbstausloschung. 

Die Zustande, die ich Ihnen jetzt geschildert habe, sind eben Traum­
zustande. Sie sind Zustande, welche Ihnen deutlich zeigen, wie der 
Mensch schon im TraumbewuBtsein auseinanderfallt, wie die Einheit 
seines BewuBtseins, wie sein Ich-BewuBtsein nicht aufrechterhalten 
bleibt, und wie im Grunde genommen das, was als Traum auftritt, 
immer ein Spiegel, ein symbolisches Spiegelbild dessen ist, was inner­
halb der Leiblichkeit des Menschen selber vorgeht. 

Nun handelt es sich aber darum, dafi der okkultistische Aspirant 
tatsachlich nicht bloB von dem gewohnlichen WachbewuBtsein zu ei­
nem TraumbewuBtsein i.ibergeht, das ware nichts Besonderes, sondern 
daB er zu einem ganz anderen BewuBtseinszustande i.ibergeht; daB er 
durch diejenigen Dbungen, die charakterisiert worden sind in den fri.i­
heren Stunden, durch die Unterdri.ickung des Verstandes, des Willens, 
des Gedachtnisses, von sich loskommt und zu einem ganz anderen Be­
wuB tsein gelangt. 

Zum Verstandnis dieses anderen BewuBtseins, das kein Traumbe­
wuBtsein ist, kann doch das TraumbewuBtsein demjenigen dienen, der 
das hellseherische BewuBtsein gar nicht kennt. Dieses Verstandnis er­
gibt sich in folgender Art. Wenn wir uns fragen: Was ist es hauptsach­
lich, was der Mensch von seinem leiblichen Inneren in den Traumzu­
standen wahrnimmt, so mi.issen wir antworten: Es ist das Schmerz­
hafte, das Unordentliche, es ist das, was als eine UnregelmaBigkeit im 
leiblichen Inneren vorgeht. Eine leichte Dberlegung zeigt Ihnen, daB 
die gewohnlichen, normalen Zustande des lnneren nicht wahrgenom­
men werden vom Traumbewufitsein. Wenn der Mensch ganz gesund 
is.t als oberer und als mitderer Mensch, wenn alles im Kopf und im 
mittleren Menschen in Ordnung ist, dann schlafen die Menschen auch 
ordentlich, dann kann man unter gewohnlichen Umstanden- ich bitte 
dieses Wort wohl zu beachten - nicht sagen, daB den Menschen etwas 
drangt, seinen ruhigen Schlaf durch Traume zu unterbrechen. 

Nun aber ist der Weg, den das hohere, das hellseherische BewuBt-



sein nehmen muB, auch ein solcher, welcher durch ahnliche Verhalt­
nisse hindurchgeht wie das TraumbewuBtsein. Nur wird dieses Durch­
gehen durch ahnliche Verhaltnisse eben durch okkultistische Schulung 
erreicht; und es ist nicht anders, als daB der Mensch im Hellsehen zu­
nachst sich dazu bringt, nicht bloB die auBeren, gewohnlichen schmerz­
haften Zustande seines leiblichen Inneren zu erkennen, sondern daB 
er zunachst dazu gebracht wird, die normalen Zustande seines leib­
lichen Inneren wahrzunehmen, die sich also dem gewohnlichen Men­
schen beim ruhigen Schlafe entziehen. Diese Zustande lernt der Mensch 
zunachst als hellseherischer Aspirant kennen. Mit anderen Worten: 
er wird kennenlernen sein Gehirn, seinen Kopfmenschen, und er wird 
den mittleren Menschen kennenlernen, indem er lernt, ihn innerlich 
wahrzunehmen. In ahnlicher Weise, wie in bestimmten Traumen der 
schlafende Mensch seinen mittleren und seinen Kopfmenschen wahr­
nimmt, so wird der hellseherische Aspirant dazu kommen miissen, 
seinen mittleren und oberen Menschen kennenzulernen. 

Gehen wir einmal aus von dem mi ttleren Menschen. W enn Si e den 
mittleren Menschen ins Auge fassen, so werden Sie sich gestehen miis­
sen, daB in diesem mittleren Menschen eigendich nichts da ist, was im 
besonderen unmittelbar an die AuBenwelt weist. Im Kopfe sind es die 
Augen und die anderen Sinnesorgane, die unmittelbar an die AuBen­
welt weisen. Der mittlere Mensch hat zwar, weil der Tastsinn iiber 
die ganze Haut ausgedehnt ist, auch die Moglichkeit, mit der auBeren 
Welt in Beziehung zu treten; aber diese Wahrnehmung der auBeren 
Welt durch den mittleren Menschen ist wirklich eine geringfiigige ge­
geniiber der Erkenntnis der auBeren W elt, di e wir durch den Kopf­
menschen gewinnen. Diese Wahrnehmung hat nicht viel Bedeutung, 
und selbst die Warme, die auf den mittleren Menschen wirkt, hat ei­
gentlich als Wahrnehmung die groBte Bedeutung doch nur fiir das 
innere Erleben cles Menschen, fiir sein inneres Befinden. So haben wir 
den mittleren Menschen als ein in sich geschlossenes Wesen, das innere 
Vorgange hat, welche ihm das Allerwichtigste sind, die aber wenig 
Bedeutung haben fiir das Verhaltnis des Menschen zur AuBenwelt. 

Aber wenn Sie sich fragen, oh denn dieser innere Mensch nicht viel­
leicht einen der Erkenntnis des gewohnlichen BewuBtseins sich ent-



ziehenden Zusammenhang hat mit der auBeren Welt, da werden Sie 
gleich darauf kommen, daB dieser innere mittlere Mensch ebenfalls 
einen ganz betrachtlichen Zusammenhang hat mit der auBeren Welt. 
Es hangt alles davon ab, daB dieser mittlere Mensch angepaBt ist den 
Erdenverhaltnissen. Er muB die Erdenluft atmen, er muB die Stoffe, 
welche auf der Erde gedeihen, zu seiner Ernahrung haben. Der mitt­
lere Mensch un d di e Erde gehoren auf diese W eise zusammen. Waren 
nicht diejenigen Stoffe im Umkreise cles Erdendaseins vorhanden, 
welche notwendig sind, das Leben des mittleren Menschen zu unter­
halten, so konnte dieser mittlere Mensch so nicht sein, wie er ist. Ware 
nicht die Atmungsluft ih1n zur Verfiigung, dieser mittlere Mensch 
konnte nicht so sein, wie er ist. Wir miissen also sagen: Dieser mittlere 
Mensch ist etwas, was wir notwendig rechnen miissen zu unserem 
Erdendasein, rechnen mi.issen ganz zu dem, was die Erde dem Men­
schen geben kann. 

Aber nicht allein darum handelt es sich, was die Erde dem Men­
schen geben kann. Die Erde konnte namlich lange da sein, und der 
mittlere Mensch konnte doch nicht bestehen. W enn dieser Erde nicht 
zu Hilfe kame die Sonne und das, was der mittlere Mensch braucht, 
auf der Erde reifen und gedeihen lieBe, dann konnte der mittlere 
Mensch nicht bestehen. Denken Sie sich doch nur einmal, daB dieser 
mittlere Mensch von der Erde seine Nahrungsstoffe nimmt, und daB 
dies e N ahrungsstoffe neben der Luft das W esentliche sin d, von dem er 
unterhalten wird, daB aber alles, was eigentlich an Nahrungsstoffen 
vorhanden ist, von der Einwirkung der Sonne auf die Erde abhangt. 
Es wird also dasjenige, was da einzieht in den Menschen, von der 
Sonne im Erdenumkreis hervorgerufen. Kurz, wir haben es, wenn wir 
den mittleren Menschen betrachten, nicht etwa bloB unmittelbar mit 
einer Einwirkung der Erde auf den Menschen zu tun, sondern mittel­
bar mit einer Einwirkung der Sonne auf den Menschen. Ohne das die 
Erde umleuchtende physische Sonnenlicht wiirde der mittlere Mensch 
nicht bestehen konnen. Was in diesem mittleren Menschen ist, ist in 
ihn hineingekommen durch die Arbeit cles Sonnenlichtes an der Erde. 

Sehen Sie, diese bedeutungsvolle Tatsache, daB dieser mittlere 
Mensch eigentlich eine Wirkung des Sonnenlichtes ist, driickt sich dar-



in aus, wenn der okkultistische Aspirant hellseherisch wird, das heiBt, 
nicht bloB ein TraumbewuBtsein, sondern ein hellseherisches BewuBt­
sein entwickelt, daB, wahrend beim Tdiumen Bilder entstehen, die 
innere UnregelmaBigkeiten ausdriicken, beim hellseherischen Aspi­
ranten die Bilder, die er empHi.ngt, das ausdriicken, was die Sonne in 
dem mitderen Menschen tut; das ganz Ordentliche, RegelmaBige zu­
nachst, was die Sonne an dem mitderen Menschen tut. Wenn der okkul­
tistische Aspirant hellseherisch wird und in ihm auflebt die Wahrneh­
mung seines regelmaBigen eigenen Inneren, dann steht er vor dem flu­
tenden Licht, dann hat er um sich das flutende Licht. Wie die Bilder 
von den inneren UnregelmaBigkeiten den Traumenden umgeben, so 
umgeben flutende Lichterscheinungen denjenigen, welcher okkultisti­
scher Aspirant ist; es ist zunachst die Wahrnehmung der Sonnenwir­
kung in seinem eigenen Inneren, die bei ihm auftritt. 

Jetzt vergleichen Sie das gewohnliche auBere BewuBtsein mit die­
sem eigentiimlichen Bewu.Btsein, das da in dem Hellseher entsteht. 
W enn der Mensch als oberer Mensch hinschaut auf die Gegenstande 
der Erde, dann schaut er diese Gegenstande an- im wesentlichen ist 
ja wohl die Gesichtsvorstellung vorherrschend im Leben- durch das 
von den Gegenstanden zuriickgeworfene, ihm zuriickflutende Son­
nenlicht. Im auBeren BewuBtsein schaut der Mensch das auBere Son-, 

nenlicht an, wie es ihm zuriickgeworfen wird von der auBeren Erde. 
Was das auBere Sonnenlicht auBerlich an den Dingen der Erde tut, das 
nimmt das auBere, das alltagliche BewuBtsein cles Erdenmenschen 
wahr. Was das Sonnenlicht an ihm selber tut, was es tut, indem es sei­
nen mitderen Menschen moglich macht, was es tut, indem es hinein­
dringt in den mittleren Menschen mit seiner Wirksamkeit, das er­
scheint als flutendes Licht vor dem Menschen, wenn er okkultistischer 
Aspirant wird. Er sieht die Sonne in sich selber in genau derselben 
Weise, wie er die Sonne auBerlich sieht, wenn der Tag beginnt und so­
lange der Tag dauert. Und wie er die Gegenstande um sich herum 
sieht, indem das Sonnenlicht zuriickgeschickt wird von den auBeren 
Gegenstanden, so sieht der okkultistische Aspirant das Sonnenhafte, 
wie es ihm von seinem eigenen Inneren zuriickgegeben wird, wenn er 
zu einer gewissen Stufe des Hellsehens gelangt ist. Es ist gleichsam die 



Gestalt seines mittleren Menschen, die sich in ihrer Durchleuchtetheit 
zeigt. Das ist das eine. 

Wenn Sie zuriickgehen wiirden in das Altertum und sich unterrich­
ten lieBen in den mancherlei alten Mysterienschulen uber das, was die 
okkultistischen Aspiranten zunachst durchgemacht haben, so wiirden 
Sie erfahren, daB das, was eben charakterisiert worden ist, zu dem 
wesentlichen in diesen alten Mysterienschulen gehort hat. Sie wiirden 
erfahren, daB der okkultistische Aspirant gelernt hat, die Sonne auf 
dem Umwege durch den eigenen mittleren Menschen wahrzunehmen, 
gelernt hat, dasjenige wahrzunehmen, was von den Wirkungen der 
Sonne fortdauert, auch wenn der Mensch im Schlafe ist, was aber 
wahrend des WachbewuBtseins sich ihm entzieht, weil seine Aufmerk­
samkeit ganz in Anspruch genommen wird durch das auBere BewuBt­
sein. Wie der Mensch ist als Sonnenwesen, das wurde dem okkultisti­
schen Aspiranten klargemacht durch eine bestimmte Stufe der Myste­
rieneinweihung. So lernte er an seiner Selbsteigenheit das Sonnenwesen 
kennen, lernte kennen, wie die Sonne nicht bloB auBerlich in dem von 
den Gegenstanden zuriickgestrahlten Lichte wirkt, sondern wie sie 
wirkt in der menschlichen Leibesform selber. 

Aber auch das andere muB der okkultistische Aspirant, der ange­
hende Hellseher, finden lernen; namlich dasjenige, was sich verglei­
chen laBt mit den Gehirntraumen, mit den Traumen, die unregel­
maBige, unordentliche Gehirnzustande wiedergeben, wo der Mensch, 
wie ich Ihnen gesagt habe, charakteristisch, typisch immer Symbole 
wahrnimmt, wie zum Beispiel als wenn er in einer Hohle oder in einem 
Palaste ware, kurz, wie wenn sich iiber ihm etwas wolbte, in das er 
hineinblicken kann. Wenn der okkultistische Aspirant dazu geleitet 
wird, nicht nur wahrzunehmen die Zustande seines mittleren Men­
schen, sondern die Zustande seines oberen Menschen, insofern er ge­
staltet ist, die Zustande im lnneren des Kopfmenschen, da tritt nie­
mals dasselbe auf wie bei den Wahrnehmungen des mittleren Men­
schen. Da tritt vielmehr dasjenige auf - ich erzahle Ihnen hier ein­
fach eine Tatsache -, was wie eine regelmaBige Erweiterung, wie eine 
ganz richtige Erweiterung cles Gehirnreiztraumes erscheint, nur daB 
es vollbewuBt erlebt wird. Was der Mensch wahrnimmt, wenn er 



alle Sinnesorgane geschlossen hat, wenn er nichts AuBerliches wahr­
nimmt und sich nur innerlich mit hellseherischem BewuBtsein auf sich 
selbst, auf den oberen, den Gehirnmenschen richtet, das ist tatsach­
lich der gestirnte Himmel, irgendein Anblick cles gestirnten Himmels­
gewolbes. 

Das war der gro:Be Moment im Leben der okkultistischen Aspiran­
ten, namentlich in den alten Mysterien - inwieweit sich das anderte 
fiir das neue Mysterienwesen, werden wir noch erfahren -, daB er 
wahrnahm sein eigenes lnneres, insofern dieses lnnere in der mensch­
lichen Form zum Ausdruck kommt, beim oberen Menschen als Him­
mel mit leuchtenden Sternen; daB er so in die weite Welt hinaussah, 
obwohl er keinen Sinn offen hatte, un d dennoch das Bild cles Sternen­
himmels da war. Und der allergroBte Moment war dieser, wenn der 
okkultistische Aspirant beobachtete, nicht was sozusagen an der obe­
ren Oberflache seines Kopfes ist, sondern wenn er von dem oberen 
Menschen, von dem Kopfmenschen aus nach dem mittleren Menschen 
hinunterschaute; wenn er zugleich wahrnahm, ohne irgendeinen sei­
ner Sinne zu offnen, dasjenige, was die untere Flache cles Gehirnes ist, 
und diese von dem mittleren Menschen durchstrahlt sah. Da nahm 
der Mensch in voller Dunkelheit, weil seine Sinne geschlossen waren, 
denn er war in bezug auf das AuBere wie ein schlafender Mensch, 
gleichsam innerlich nach unten schauend, die Sonne in der Nacht, in­
mitten der dunklen Flache des Himmels wahr. Das ist das, was man in 
den antiken Mysterien nannte: Die Sonne um Mitternacht schauen -, 
das heiBt, das flutende Sonnenlicht innerhalb der im Verhaltnis zur 
Sonne in ihrer Wirkung viel kleiner sich ausnehmenden Sterne. Das 
waren bedeutungsvolle Marksteine im Leben des okkultistischen Aspi­
ranten. 

Wenn nun der okkultistische Aspirant so weit war, dann konnte er 
sich etwas ganz Bestimmtes sagen. Er konnte sich sagen: Ja, so wie ich 
das flutende Sonnenlicht, also die Sonne durch mich selber wahrnehme, 
wenn ich auf meinen mittleren Menschen schaue, so kann ich ebenso, 
weil es die reale Sternenwirkung ist, durch den oberen Menschen den 
Himmelsraum mit seinen Sternen sehen. DaB ich die Sterne sehe und 
nicht etwa vollige Finsternis vorhanden ist, das riihrt davon her, daB 



das Gehirn angepaBt ist an die Sterne, so wie mein mittlerer Mensch 
an die Sonne angepaBt ist.- So entstand die Erkenntnis fiir den Aspi­
ranten, daB ebenso wie der mittlere Mensch von der Sonne unter­
halten wird, wie sein ganzes mittleres Wesen mit der Sonne zusammen­
hangt, also zur Sonne gehort, der obere Mensch, der Gehirnmensch, 
zusammenhangt mi t der ganzen W el t un d ihren Sternen. 

W enn der okkultistische Aspirant dieses in si eh erfahren hatte, dann 
konnte er hinausgehen zu denjenigen, die nur das TagesbewuBtsein 
besaBen, aber dennoch aus ihren inneren Bediirfnissen, aus der Sehn­
sucht der Seele heraus den Drang hatten, ein Verhaltnis zu gewinnen 
zu einem iiber den Erdenmenschen Hinausreichenden. Mit anderen 
Worten: Es konnte der okkultistische Aspirant hinausgehen zu dem 
religios gestimmten Menschen, der solche Zusammenhange mit der 
W elt irgendwie empfinden konnte, un d ihm sagen: Der Mensch ist 
nicht bloB, so wie er auf der Erde steht, ein Wesen, welches dieser 
Erde angehort, sondern ein Wesen, welches teilweise durch die Brust 
und den Unterleib zusammengehort mit der Sonne, und welches zu­
sammengehort als Kopfmensch mit dem ganzen Weltenraum.- Und 
dann verwandelte sich dasjenige, was der okkultistische Aspirant dem 
religios gestimmten Menschen verkiindigen konnte, bei diesem in An­
dacht, in Gebet. 

Je nachdem die Stellung bei dem einen oder anderen Teil der Men­
schen war, zu denen die okkultistischen Aspiranten als Religionsstif­
ter kamen, konnten diese mehr von dem einen oder mehr von dem 
anderen sprechen. Zu denjenigen Menschen, die mehr veranlagt wa­
ren, ihr Wohlbefinden, das den inneren Menschen angeht, als ein ge­
wisses irdisches Gliick zu empfinden, zu den Menschen also, welche 
sozusagen vorzugsweise ihre Erdenstimmung abhangig machten von 
dem leiblichen Wohlbefinden des mittleren Menschen, konnten die 
okkultistischen Aspiranten als Religionsstifter sagen: Das, was da euer 
W ohlbefinden ausmacht, hangt ab von dem Sonnenwesen. - Diese 
Menschen wurden dann, durch den EinfluB der okkultistischen Aspi­
ranten, die Anhanger einer Sonnenreligion. Sie konnen sich iiberzeu­
gen: Oberall iiber den Erdboden hin, wo Menschen von der eben cha­
rakterisierten Art vorhanden waren, bei denen es vorzugsweise darauf 



ankam, daB man sie aufmerksam machte auf dasjenige, was ihr inneres 
Wohlbefinden bedingte, entstanden Sonnenreligionen. 

Es ist eine leere Phantasterei einer verhangnisvollen phantastisch­
materialistischen Wissenschaft, wenn man glaubt, daB die Menschen 
ohne weiteres darauf gekommen waren, die Sonne anzubeten. Die 
Art, wie die gewohnliche auBere materialistische Wissenschaft davon 
spricht, daB dieser oder jener Teil der Menschen Sonnenanbeter ge­
worden sind, gehort eben zu den Phantastereien der materialistischen 
Wissenschaft. Es ist durchaus zu Unrecht, wenn die heutigen materia­
listisch gesinnten Menschen den Theosophen einen gewissen Hang zur 
Phantasterei vorwerfen und sich selbst nur Realismus zuschreiben. lm 
groBen und ganzen konnen wir sagen, daB es dem Materialismus durch­
aus nicht an phantastischen Anlagen fehlt, wenn er zum Beispiel er­
klaren will, daB gewisse Menschen einmal Sonnenanbeter geworden 
sind. Da phantasiert er sich irgend etwas zusammen und denkt sich 
die Sache so, daB die Menschen durch diese oder jene Umstande, man 
weiB nicht aus welchem Drange heraus, darauf verfallen seien, die 
Sonne anzubeten. In Wahrheit verhalt es sich so, daB die eingeweihten 
Menschen, die okkultistischen Aspiranten, bei gewissen Bevolkerun­
gen gewuBt haben: Wir haben es hier mit solchen Menschen zu tun, 
die vorzugsweise die Tugend des Starkmuts, des Mutes, der Tapferkeit, 
kurz, alles das ausbilden, was zusammenhangt mit dem mittleren Men­
schen; si e mi.issen wir lehren, daB ta tsachlich i m Obersinnlichen ge­
schaut werden kann, daB dieser mittlere Mensch ein Ergebnis der Son­
nenwirkung ist.- Und diese okkultistischen Eingeweihten haben dann 
die Menschen, in denen der mittlere Mensch vorherrschte, abgelenkt 
von dem bloBen Wohlbefinden, dem bloBen ln-sich-Leben und haben 
ihn hingewiesen zur Andacht, die religios hinaufschaut zu dem Ur­
sprungswesen dieses mittleren Menschen. Sie haben diesen Menschen 
zur Sonnenanbetung hingewiesen. 

Wie der Materialismus zur Phantasterei veranlagt ist, das kann man 
an diesem Beispiel sehen. Man kann es aber auch an anderen Beispie­
len klar bemerken. Wir haben zum Beispiel mancherlei Beschreibun­
gen gelesen i.iber unseren Miinchener Bau, die durch eine Indiskretion 
in die Zeitung gekommen sind, und der materialistische Mensch der 



Gegenwart hat sich nun Vorstellungen dariiber gemacht, was und wo­
zu das alles sein konnte. Da konnte man sich wahrhaft davon iiber­
zeugen, daB Phantasie durchaus eine Eigenschaft des heutigen Men­
schen ist: Wenn es darauf ankommt, iiber bestimmte Dinge, iiber die 
man nichts weiB, doch zu reden, dann ist der materialistische Mensch 
nicht verlegen, alle moglichen Phantastereien zur ErkHirung herbei­
zurufen. So ist es im gewohnlichen Leben, so ist es aber auch in der 
Wissenschaft. Die Mehrzahl der Erklarungen der materialistischen Wis­
senschaft sind leere Phantasien; namentlich aber ist es Phantasie, wenn 
durch die materialistische Wissenschaft versucht wird, etwas iiber die 
Sonnenanbetung auszusagen oder zu erklaren. 

W enn a ber Menschen auf der Erde waren, di e weniger Veranlagung 
hatten, den mittleren Menschen auszubilden, die also mehr zum Den­
ken, zum Vorstellen, zum Leben cles oberen Menschen veranlagt wa­
ren, da kam etwas anderes in Betracht. Da kam in Betracht, daB die 
Okkultisten, die als Religionsstifter hinausgingen indie Welt, die Men­
schen aufmerksam machten darauf, wo der Ursprung dessen liegt, 
was ihr W erkzeug ist, um Gedanken zu hegen, um in Gedanken, in 
Vorstellungen zu leben. Und sie sagten zu ihnen: Wenn ihr eine Vor­
stellung dariiber haben wollt, da ihr nicht selber hineinschauen konnt 
in die iibersinnlichen Himmelswelten - das wurde natiirlich nicht so 
gesagt, aber ich fiige es hier bei - , so habt ihr den auBeren Abglanz 
davon, wenn ihr wahrend der Nacht wach bleibt und in Andacht hin­
aufblickt in den sternenbesaten Himmel. 

Die eigentliche Sternanbetung, die Anbetung der Nacht, wie man 
auch sagen kann, weil vielfach die Sache so eingekleidet wurde, daB 
man anstelle cles Sternenhimmels die Nacht setzte, wurde herrschend 
bei denjenigen Volkern, die denkender Natur waren. Fi.ir die denken­
den, fiir die griibelnden Volker des Altertums wurden solche Religio­
nen begriindet, durch die ihnen gezeigt worden ist, wo der Ursprung 
liegt des Instrumentes ihres Denkens, des oberen Menschen. Und viele 
von den N amen, welche die udiltesten Gotter gewisser Volker fiih­
ren, miissen einfach iibersetzt werden in die neueren Sprachen mit 
dem Worte: die Nacht. Die Nacht, wie sie geheimnisvoll als Mutter 
der Sterne erscheint, wie sie die Sterne aus sich hervorgehen laBt, die 



Nacht wurde angebetet, weil die okkultistischen Eingeweihten in der 
Tat wuBten, daB das Instrument des Gehirns wirklich und wahrhaftig 
ein Ergebnis der sternenbesaten Nacht ist. 

So hat man auch vielfach fiir diejenigen Volker, welche Sonnenan­
beter wurden, nicht nur auf die Sonne selbst hingewiesen, sondern 
wie man von den Sternen auf die Mutter Nacht hingewiesen hat und 
viele uralte Worte fiir uralte Gotter eben mit «Nacht» i.ibersetzt wer­
den miissen, so hat man bei der Sonne auch vorzugsweise darauf auf­
merksam gemacht, daB sie den Tag bewirkte, den Tag machte. Und die 
Folge davon ist, daB viele Worte bei denjenigen Volkern, die im we­
sendichen die hochste gottliche Macht in der Sonne anbeten, fiir die 
Sonnenanbetung mit «Tag» zu iibersetzen sind. 

Wir konnen also mit einem gewissen Rechte sagen: Je nachdem sich 
die Menschen empfanden als starkmiitige, mutige, kriegerische Vol­
ker, finden wir si e vorzugsweise als Sonnenanbeter o der T aganbeter, 
weil ihre Eingeweihten sie zum Zwecke der Andacht nach der Sonne, 
dem Tagwesen verwiesen. Die denkenden, die griibelnden Volker hin­
gegen finden wir als Nacht- und Sternenanbeter, weil ihre Einge­
weihten sie dahin verwiesen haben. 

Aber es gibt auch noch andere Volker. Es gibt Volker, welche die 
Eigenschaft nicht hatten, daB bei ihnen so ganz auseinanderfielen Tag­
bewuBtsein und Nachtbewufhsein, man kann auch sagen: BewuBtsein 
und BewuBtlosigkeit. Wenn wir in die alten Zeiten zuriickgehen, so 
finden wir vielfach Volker - das wissen Sie aus den anderen theoso­
phischen Vortdigen -, welche sich durchaus mittlere oder Zwischenzu­
stande cles BewuBtseins, also ein altes Hellsehen bewahrt hatten; Vol­
ker, welche nicht nur abwechselnd zwischen Tag und Nacht in Be­
wuBtsein und BewuBtlosigkeit lebten, sondern welche BewuBtheit des 

· Tages und BewuBtlosigkeit der Nacht zusammen in einer Art Halb­
bewuBtsein als altes hellseherisches BewuBtsein hatten. 

Fiir diese Volker war ein dritter BewuBtseinszustand vorhanden. 
Diese VOlker hatten dadurch aber auch eine Ahnung, daB tatsachlich 
ein Zusammenhang besteht zwischen dem Menschen und etwas, was 
auBerhalb des Irdischen ist. Aus welchem Grunde waren diese Volker 
nun so veranlagt? Diese Volker hatten auch in ihrer Gestalt, in dem 



auBeren Menschen, in ihrer auBeren Leiblichkeit eine ganz bestimmte 
Eigenschaft. Diese Menschen, welche mit dem alten Hellsehen behaftet 
waren - in alten Zeiten und in den uralten Zeiten waren es ja fast 
alle Menschen i.iber die ganze Erde hin -, hatten die Eigenti.imlichkeit, 
daB sie in gewissen BewuBtseinszustanden wahrnehmen konnten ihren 
Symmetriemenschen, aber nicht als Symmetriemenschen selber, son­
dern so, daB dieser mittlere Mensch in seiner Wirksamkeit auf den 
oberen, auf den Gehirnmenschen erschien. 

W enn Sie si eh namlich ein Bild machen wollen von dem, was da 
stattgefunden hat bei einem solchen Hellsehen, dann stellen Sie es sich 
als Bild des mittleren Menschen im Gehirn vor. Beim gewohnlichen, 
normalen Erdenleben ist es so, daE die auBeren Sinneseindri.icke auf 
das Gehirn wirken und daB das Gehirn die Bilder zuri.ickwirft, also 
seine eigene Wesenheit den auEeren Bildern entgegensetzt. Es entsteht 
also die Vorstellung der AuBenwelt als zuri.ickgeworfenes Bild des 
Gehirns. Das sind namlich auch die Vorstellungen der AuBenwelt: 
si e sin d von dem Gehirn zuri.ickgeworfene, reflektierte Bilder. W enn 
Sie die AuBenwelt sehen, so gehen die auBeren Eindri.icke durch das 
Auge bis zu einer bestimmten Stelle des Gehirns und werden dort auf­
gefangen. DaB sie dort aufgefangen, wenigstens nicht in ihrer Ganz­
heit durchgelassen, sondern zuri.ickgeworfen werden, das macht es, daE 
eine Vorstellung entsteht. Wenn nun der Mensch iiberhaupt hellsehe­
risch wird, so werden ihm nicht nur von den auBeren Gegenstanden 
Eindri.icke auf das Gehirn gemacht, sondern es werden Eindri.icke ge­
macht auch von dem mittleren Menschen, die dann von dem Gehirn 
zuri.ickgeworfen werden konnen. 

Dieses, was ich jetzt angab: daB der mittlere Mensch Eindriicke 
macht auf das Gehirn und diese Eindriicke von dem Gehirn zurlick­
geworfen werden, ist durchaus nichts von dem, was ich als vorhanden 
beschrieben habe bei dem wirklichen okkultistischen Aspiranten. Der 
wirkliche okkultistische Aspirant nimmt direkt seinen mittleren Men­
schen wahr, nicht durch das Gehirn. Er sieht das Sonnenhafte in sich 
direkt, er sieht auch das Sternenhafte in sich, in seinem Gehirn direkt. 
Das aber, wovon jetzt die Rede ist, dieser hellseherische Zustand, bei 
dem die Vorgange des Inneren, das Sonnenhafte im mittleren Men~ 



schen vom Gehirn zurlickgeworfen wird, so wie die auBeren Eindrlicke, 
die durch die Sinne kommen, vom Gehirn zuriickgeworfen werden, 
das war dasjenige, worauf vielfach das uralte Hellsehen der antiken 
Menschen beruhte. Sie nahmen wahr auf dem Umwege durch ihren 
mittleren Menschen. Sie nahmen nichts AuBeres zunachst wahr. Sie 
nahmen nur dasjenige wahr, was in ihnen selber sonnenhaft vorhan­
den war und was ihnen zurlickgeworfen wurde dadurch, daB das von 
dem Gehirn Aufgefangene als Vorstellung cles Sonnenhaften im In­
neren selber wahrgenommen wurde. 

Es gab e ben einmal solche VOlker, di e so veranlagt waren, d aB si e 
in gewissen natiirlichen hellseherischen Zustanden mit ihrem Gehirn 
gleichsam auffingen und zur Vorstellung machten ihr Sonnenhaftes im 
eigenen Inneren. Und wie erschien dann das? Es wurde nach auBen 
projiziert und nicht so wahrgenommen wie die gewohnlichen Vor­
stellungen, die durch das AuBere bewirkt werden, sondern so, daB es 
wie das innere Sonnenlicht erschien, aber von auBen kommend. Und 
wenn nachgeforscht worden ist, woher eine solche Erscheinung kam, 
wenn die okkultistischen Aspiranten erkennen wollten, woher es 
kommt, daB sie in solchen Zustanden sich befinden, dann wurde ihnen 
dasjenige klar, was im mittleren Menschen ist, dasjenige, was sein Son­
nenhaftes ist. 

Dieses Sonnenhafte hat der Mensch dadurch, daB er ein Sonnenwe­
sen ist. Das, was erscheint im Instrumente des Gehirns, hangt damit zu­
sammen, daB der Mensch ein Sternenwesen ist, daB er in der Tat aus 
dem ganzen W eltenraum herausgebildet ist. W as er a ber jetzt wahr­
nimmt, das hangt davon ab, daB mit starker Wirkung auf das mensch­
liche W esen di e Erde umkreist wird von dem Monde. 

In jenen alten Zeiten war namlich der Mensch so organisiert, daB 
auf sein Gehirn im wesentlichen der Mond wirkte, daB der Mond 
starke Wirkungen ausgelibt hat auf sein Gehirn. Daher war es auch 
so, daB dieses alte Hellsehen vielfach von den Mondphasen abhing 
und daB es eintrat zumeist in solchen Zusammenhangen, welche ihren 
auBeren Ausdruck in den Mondphasen finden. Das alte Hellsehen 
war so, daB es durch vierzehn Tage hindurch zunahm und durch vier­
zehn Tage abnahm. In der Mitte eines solchen monatlichen Zeitraumes 



war die Wirkung ganz besonders stark. Dieses alte Hellsehen verlief 
also so, da.B in der Tat diese Menschen Zeiten erlebten, in denen sie 
wu.Bten: Wir sind Sonnenwesen. - Sie wu.Bten dies dadurch, da.B sie 
durch die innere Vorstellung des Gehirns die Sonne wahrnehmen 
konnten. Aber das geschah durch die Mondenwirkung. Ja, das alte 
Hellsehen tra t vielfach so auf, da.B der Mensch sich gleichsam fiigte der 
achtundzwanzig Tage dauernden Aufundabflutung der Mondenwir­
kung, und daB er Tage hatte in den alten Zeiten, wo die Mondenwir­
kung besonders stark war, wo daher Hellsehen vorhanden war bei 
allen Menschen, wo sozusagen innerlich hellseherisches Bewu.Btsein sich 
bei allen Menschen geltend machte. W enn di e okkultistischen Einge­
weihten zu solchen Menschen hinausgingen und sie religios zu stim­
men hatten, dann machten sie sie aus denselben Gri.inden, wie die an­
deren Menschen zu Sonnen- oder Tag-, zu Sternen- oder Nachtan­
betern gemacht worden sind, zu Mondanbetern. Daher der Monden­
dienst bei vielen alten Volkern. 

Diesen Mondendienst ha t M oses kennengelernt in seinem eigent­
lichen Ursprunge bei den agyptischen Eingeweihten; und er selbst war 
einer der groBten und bedeutsamsten derselben, der in einer beson­
ders vergeistigten Gestal t den Mondendienst zur Religion eines V ol­
kes machte, namlich des alten hebraischen Volkes. Es ist der Jahve­
dienst des alten hebraischen Volkes also ein vergeistigter Mondendienst. 
Daher konnte durch ihn bis in spate Zeiten hinein bei dem alten he­
braischen Volke das Bewu.Btsein fortgesetzt werden, da.B der Mensch 
mit Au.Berirdischem zusammenhangt, da.B er nicht seine Wesenheit 
im Irdischen beschlossen hat. 

A ber wie bei den al testen Mondcnanbetern un d auch bei den So n­
nen- und Sternenanbetern von dem au.Beren Volke wenig erkannt wor­
den ist, da.B Sterne, Sonne und Mond dem Hellseher vergeistigt erschei­
nen, daB sie nicht erscheinen wie die durch die auBeren Organe gese­
henen Gegenstande; wie es auch wenig verstanden hatten die alten 
Volker, wenn ihnen gesagt worden w are: J a, betet an etwas, was der 
Ursprung ist eures mittleren Menschen, aber stellt es euch nicht vor 
unter dem Bilde der au.Berlich sinnlich wahrgenommenen Sonne, son­
dern als etwas Obersinnliches, das der Sonne zugrunde liegt -, eben-



sowenig ware es verstanden worden, wenn zu den Sternenanbetern 
gesagt worden ware, daB das Organ ihres Griibelns und Denkens sei­
nen Ursprung im weiten Weltenraume hat, daB sie sich aber diesen 
Ursprung nicht in dem Bilde des mit dem auBeren Auge wahrnehm­
baren Sternenhimmels vorstellen sollten, sondern in dem Unsichtba­
ren, das dahinter ist, in den vielen geistigen W esenheiten, di e in den 
Sternen sind. Ebenso wie man den Sonnen- und Sternenanbetern nicht 
hat sagen konnen, was von den Eingeweihten gewuBt war, so konnte 
man auch den Mondenvolkern nicht sagen: Stellt euch vor eine un­
sichtbare Wesenheit, die gleichsam den auBeren Leib imMonde hat.­
Aber man konnte etwas anderes sagen, und Moses hat es zu dem alten 
hebraischen Volke wirklich gesagt. Man konnte es noch nicht sagen 
zu den alteren Mondenanbetern, sondern erst zu dem alten hebraischen 
Volke. Daher hat Moses sein Volk nicht hingewiesen auf den sicht­
baren Mond, sondern auf jenes Wesen, in dem der Ursprung lag des 
uralten Hellsehens aller Volker; desjenigen Hellsehens, das gleichsam 
als eine Abschlagszahlung den Menschen gegeben worden ist, als sie in 
den Zustand versetzt wurden, wechseln zu miissen mit ihrem BewuBt­
sein zwischen dem TagbewuBtsein und dem NachtbewuBtsein, und 
das eine Erkenntnis gebracht hat von der Welt ahnlich dem, was die 
vom Mond zuriickgeworfenen Sonnenstrahlen zum Ausdruck brin­
gen. Es wurde fiir dieses, was also nur .AuBerliches bieten konnte, was 
nur ein ErdenbewuBtsein, ein Tag- und NachtbewuBtsein hochstens 
in der auBerlich sichtbaren Sternenwelt darbieten konnte, es wurde 
dem Menschen der uralten Zeiten durch die Moglichkeit, zu wechseln 
in diesem Tag- und NachtbewuBtsein, etwas gegeben wie eine Ab­
schlagszahlung, ein al tes Hellsehen, das mi t dem geistigen W esen des 
Mondes zusammenhangt und das auBerlich, lokal mit dem Monde 
wieder in einem Verhaltnis steht. 

Und als im Verlaufe der Menschheitsentwickelung dieses hellsehe­
rische BewuBtsein auch allmahlich verschwinden, verdammern solite, 
da wurde fi.ir das alte hebraische Volk ein geistigerer Ersatz geschaffen 
in dem unsichtbaren Mondenwesen, in dem Jahve oder Jehova, wel­
chen Moses dem al thebraischen Volke lehrte un d demgegeniiber er 
ausdriicklich darauf hinwies, daB er nicht verwechselt werden diirfe 



mit irgendeinem auBerlich Gesehenen oder mit einem Bilde, das von 
ihm, auBerlich gesehen, gemacht wird. Daher verbot er geradezu, ir­
gendein Bild in der auBeren W elt als ein Bild des J ah ve oder J ehova 
anzusehen. Er verbot, sich ein Bild des Gottes zu machen, das der An­
schauung doch noch etwas hatte geben konnen, was nicht aus unserer 
auBeren W elt gemacht ist, un d er verbot auch, si eh ein Bild des unsicht­
baren, iibersinnlichen Gottes zu machen, das von der auBeren Welt ge-. 
nommen 1st. 

So sehen wir in einem merkwiirdigen Zusammenhang stehen die 
Jahvereligion mit einer Mondenreligion, welche im Ursprunge der 
Menschheit durch das alte Hellsehen gegeben war. Fiir diejenigen, die 
sich fiir solche Dinge besonders interessieren, sei noch auf den beson­
deren Umstand hingewiesen, daB gerade Helena Petrowna Blavatsky 
es war, welche aus den allerrichtigsten Quellen heraus darauf aufmerk­
sam gemacht hat, daB die Jahvereligion in einer gewissen Beziehung 
eine Art Erneuerung der alten Mondenreligion war. Nur war Helena 
Petrowna Blavatsky mit der Forschung noch nicht so weit, wie wir 
heute sein konnen, daB ihr dieser Zusammenhang, wie er hier dargelegt 
worden ist, vollstandig klar gewesen ware. Die richtige Erkenntnis, die 
J ahvereligion ist eine Mondenreligion, lieB in der Seele von Helena 
Petrowna Blavatsky ein wenig die Empfindung aufkommen, als oh 
damit irgend etwas Minderwertiges in dieser alten Jahvereligion ge­
geben ware. Das ist aber nicht der Fall. Wenn man weiB, daB die Jahve­
religion des alten hebraischen Volkes urstandet, ihren Ursprung hat 
im alten Hellsehen und gleichsam nur das Gedachtnis an dieses alte 
Hellsehen bewahrt, dann wird man den heiligen Ernst dieser Jahve­
religion sehr wohl durchschauen konnen. 

So sehen Sie, wie der Zusammenhang ist zwischen wichtigen Erleb­
nissen der okkultistischen Aspiranten, welche in einem hoheren Be­
wuBtsein den Zusammenhang des Menschen mit der ganzen Welt, die 
Zugehorigkeit des Menschen zur ganzen Welt erlebten, indem sie er­
kannten, daB der mittlere Mensch ein Sonnenmensch, der obere Mensch 
ein Sternenmensch ist. So sehen Sie auch den Zusammenhang dessen, 
was der Okkultismus erkennt in den auBeren Religionen, die eigent­
lich in vieler Beziehung als alte Religionen, wie sie den Menschen ge-



geben worden sind, auch alte Theosophien waren. Denn in dem Augen­
blicke, wo die alten Menschen andachtig geworden sind, regte sich in 
ihnen mehr oder weniger etwas von dem alten Hellsehen, und da 
brauchten sie nicht bloB zu glauben, sondern konnten begreifen und · 
verstehen, was ihnen die alten Eingeweihten sagten, wenn sie es auch 
nicht schauen konnten. So sind die alten Religionen vielfach Theo­
sophien. Sie sind theosophische Lehren, welche die Okkultisten den 
Menschen gaben, je nachdem die Menschen auf dem betreffenden Teil 
der Erde so oder so veranlagt waren. 

Wir haben, wie Sie gesehen haben, bei unserer Betrachtung vorlau­
fig den unteren Menschen, als den dritten siebengliedrigen Menschen, 
auslassen miissen. Wir werden darauf zuriickkommen und werden 
dann sehen, wie merkwiirdig das groBe Mysterium vorgefiihrt wurde, 
und wie auch der okkultistische Aspirant sich weiterentwickelt durch 
die Einweihung, durch welche erst das wirkliche Wesen des Menschen 
begriffen werden kann. 



ACHTER VORTRAG 

Kristiania (Oslo), 10. Juni 1912 

Die okkulten Erkenntnisse sind - verzeihen Sie diesen Satz, er muB 
aber einmal ausgesprochen werden- wahrhaft kein Kinderspiel; und 
wer ansie mit der Meinung herangeht, in ihnen so etwas wie gleich­
giiltige Theorien zu bekommen, wenn auch nicht fiir das Leben gleich­
giiltig, a ber doch solche Theorien, gegeniiber denen man nur den V er­
stand engagiert, der wird sich in den meisten Fallen in einem erheb­
lichen lrrtum befinden. Wir haben scheinbar etwas recht AuBerliches 
betrachtet: die menschliche Gestalt; aber ich habe Ihnen schon gesagt, 
daB von dieser Gestal t, so wie wir si e als dreigliedrigen Menschen v or 
uns hingestellt haben, doch der okkultistische Aspirant ausgehen muB. 
Er muB in den meisten Fallen von den Empfindungen und Gefiihlen, 
von den Seelenimpressionen ausgehen, die sich ihm ergeben aus der 
Betrachtung der menschlichen Gestalt, weil er dadurch sei~en Aus­
gangspunkt nehmen kann von etwas, was gewissermaBen am unab­
hangigsten von dem inneren Leben ist. 

Sehen Sie, moglich ist es durchaus und auch sogar in gewissen Fal­
len wiinschenswert, daB nicht nur die Theosophen, sondern auch die 
Okkultisten mehr von dem inneren Seelenerleben ausgehen. Dann aber 
liegt immer eine Art von Hindernis v or, welches einen sozusagen 
nicht zurechtkommen laBt. Sie wissen ja aus anderen Vortragen, daB 
an dem Aufbau unseres inneren Menschen nicht nur durch alles das­
jenige, was dem Menschen schon gegeben war, als die Erde ihre Ent­
wickelung begann, sondern auch in vielen Inkarnationen auf der Erde 
geistige Wesen und Krafte mitgearbeitet haben. An dem Aufbau die­
ses inneren Menschen haben seit Ururzeiten in der Erde mitgearbei­
tet di e luziferischen und di e ahrimanischen Krafte. W enn Si e das in 
Erwagung ziehen, dann werden Sie sich leicht sagen konnen - was 
auch durchaus wahr ist -, daB es etwas Unsicheres ist, wenn man von 
dem inneren Menschen ausgeht, so ohne weiteres freizukommen von 
den luziferischen und ahrimanischen Kraften, nicht verstrickt zu wer­
den in das, was man in seine okkulten Anschauungen hineinbekom-



men kann. Da kann sich vieles, vieles, ohne daB man es merkt, von 
luziferischen und ahrimanischen Kraften einddingen, indie Seele hin­
einmischen. Denn man glaubt von vielen Dingen, sie seien auBeror­
dentlich gute Seeleninhalte, und sie sind es nicht, weil sie in irgend­
einer Weise vermischt sind mit Kdiften, die Ahriman und Luzifer auf 
den Menschen ausgei.ibt haben. Am sichersten bleibt deshalb fi.ir den 
okkultistischen Aspiranten, von der menschlichen Gestalt auszugehen. 
Auf diese menschliche Gestalt hat am allerwenigsten dasjenige EinfluB 
genommen, was man luziferische und ahrimanische Krafte nennen 
kann. «Am allerwenigsten», ich bitte dieses wohl ins Auge zu fassen, 
denn es hat auch EinfluB gewonnen, aber eben am wenigsten. Auf das 
innere Seelenleben wurde ein viel groBerer EinfluB ausgeiibt, so daB 
in der Tat die menschliche Gestalt immer noch der gesi.indeste Aus­
gangspunkt bleibt fi.ir den okkultistischen Aspiranten, wenn er sich da­
bei an den uralten okkultistischen Satz halt, daB der Mensch in bezug 
auf seine Gestalt ein Bild der Gottheit ist. Der Aspirant tut gut, von 
diesem Punkt auszugehen, denn er kniipft an Gottliches an; er wahlt 
von dem Ebenbilde der Gottheit seinen Ausgangspunkt, und das ist 
auBerordentlich gut, auBerordentlich wichtig. 

Aber auf der anderen Seite hat das wieder eine Schwierigkeit. Wenn 
man von inneren Seelenerlebnissen ausgeht und durch seine okkulte 
Entwickelung dahin gelangt, von diesen inneren Seelenerlebnissen aus 
hineinzuschauen in die geistige W elt, dann dauern die Eindri.icke der 
geistigen Welt verhaltnismaBig sehr lange. Mit anderen Worten: Wenn 
jemand rein durch innere Seelenerlebnisse es dahin bringt, iiber die 
Schwelle zu kommen un d einzutreten in die geistige W elt, dann erlebt 
er geistiges Schauen, und er kann sich gewissermaEen Zeit lassen, die 
Dinge anzuschauen, weil sie eine verhaltnismaBig lange Zeit hindurch 
dauern. Das ist also, man mochte sagen, das Ni.itzlichere, das Beque­
mere, wenn man von den inneren Seelenerlebnissen ausgeht. Aber es hat 
eben die vorhin charakterisierten Nachteile. Es bewahrt einen nicht da­
vor, luziferische und ahrimanische Einfli.isse als solche nicht richtig ein­
zuschatzen, nicht richtig zu erkennen. Tatsachlich darf gesagt werden, 
meine lieben Freunde, den Luzifer und den Teufel merken die Leute 
am allerwenigsten, wenn sie von dem inneren Seelenleben ausgehen. 



Das Ausgehen von der menschlichen Gestalt dagegen hat eben den 
Nachteil, da.B das Schauen, zu dem man geiangt, die Imaginationen, 
au.Berordentlich kurze Zeit dauern, da.B sie nicht Iange anhaiten, so 
da.B man schon notwendig hat, eine gewisse Geistesgegenwart zu ent­
wickeln, wenn man sie festhalten will. 

Ich mochte Ihnen nun schildern, wie es zugeht, wenn jemand als 
okkultistischer Aspirant ausgeht von der menschlichen Gestalt und 
in die iibersinnliche Weit eindringt. Ich wei.B nicht, oh jeder von Ih­
nen schon diese n1erkwiirdige Erfahrung gemacht hat, die ja alltag­
lich ist, aber die man eben doch machen mu.B, wenn man etwas wis­
sen will von ihr, da.B, wenn man sein Auge besonders auf einen hellen 
Gegenstand gerichtet hat, dann der Eindruck im Auge Ianger haf­
tet, als das Auge auf den Gegenstand gerichtet ist. Es hat sich insbe­
sondere Goethe, wie er wiederhoit in seiner Farbeniehre erzahlt, mit 
diesen Nachbiidern, die zuriickbieiben im Organismus, das hei.Bt in­
nerhalb der menschlichen Gestalt, vi el beschaftigt. W enn Si e si eh zum 
Beispiei des Abends ins Bett Iegen, die Fiamme des Lichtes ausloschen 
und die Augen dann schlie.Ben, so konnen Sie ein Biid der Fiamme 
noch langere Zeit, gieichsam nachkiingend, vor sich haben. Fiir die 
meisten Menschen, w el che ein sol eh es N achkiingen wahrgenommen 
haben, ist ein au.Berer Eindruck erschopft, wenn sie dieses Nachkiingen 
gehabt haben. Dann haben sie sozusagen jene Bewegungen, jene Vibra­
tionen ausgelebt, weiche hervorgerufen worden sind durch den au.Beren 
Eindruck. Dann ist aber auch fiir die meisten Menschen dieser au.Bere 
Eindruck vergangen. 

Der okkultistische Aspirant mu.B nun auch da von der menschiichen 
Gestalt ausgehen, das hei.Bt von dem, was im gewohnlichen Leben auf 
dem physischen Piane die menschiiche Gestalt ausmacht. Solange er 
nur die Nachbiider bemerkt, ist die Sache nicht wichtig. Wichtig wird 
sie erst dann, wenn nach dem Nachbilde noch etwas iibrigbleibt. Denn 
das, was nach dem Nachbiide iibrigbieibt, riihrt nicht mehr von dem 
Auge her, sondern ist ein Vorgang, ein Erlebnis, weiches wir durch 
den atherischen Lei h ha ben. W er dieses Experiment selbst gemacht 
hat, wird nicht den billigen Einwand mehr machen, da.B auch dieses 
nur ein Nachbild des physischen Leibes sein konnte. Das sagt man nam-



li eh nur so lange, als m an di e Sa che nicht selbst erfahren ha t. W enn man 
sie erfahren hat, dann sagt man nicht mehr so. Denn das, was dann 
iibrigbleibt, ist eben etwas ganz anderes, als was in irgendeiner auBeren 
physisch-sinnlichen Beziehung steht zu dem auBeren Eindruck. 

In den meisten Fallen zum Beispiel ist dasjenige, was iibrigbleibt 
nach einem Farben- oder Lichteindruck, eben nicht eine Licht- oder 
Farbentauschung. Wenn es Licht oder Farbe ist, dann ist es Tauschung; 
aber es ist ein Ton, von dem man genau weiB, er ist nicht mit dem 
Ohre oder vermittels des Ohres hervorgerufen worden. Es kann auch 
ein anderer Eindruck sein, aber es ist immer ein von der auBeren Im­
pression verschiedener Eindruck. Die auBere Impression zu iiberbruk­
ken, zu iiberwinden, muB der Okkultist sich i.iberhaupt angewohnen, 
denn der Okkultismus ist zum Beispiel auch da fur die Blinden, die 
niemals im Leben einen auBeren Gegenstand gesehen, niemals irgend­
einen auBeren Lichteindruck durch ihr sinnliches Auge gehabt haben. 
Die meisten gespenstischen Gestalten, die die Leute sehen, sind dagegen 
nur Erinnerungsbilder an sinnliche Eindriicke, die phantastisch ver­
andert wurden. Das okkultistische Erleben hangt nicht davon ab, ob 
'man ein Sinnesorgan gebrauchen kann oder nicht, denn es tritt unab­
hangig von den Sinnesorganen auf. 

Der okkultistische Aspirant muB nun die ganze menschliche Ge­
stalt, nachdem er sich von ihr ein ordentliches Bild gemacht hat, fixie­
ren, so daB er sie lebend als Imagination vor sich hat. Mit welchem 
Sinne oder wie er diese menschliche Gestalt fixiert, ist ganz gleichgiil­
tig. Es handelt sich darum, daB er die menschliche Gestalt iiberhaupt 
fixiert, das heiBt, daB mit aller Lebendigkeit eine Imagination, ein 
Bild in ihm hervorgerufen ist durch die menschliche Gestalt. Das 
kann so sein, daB der okkultistische Aspirant das auBere Bild der 
menschlichen Gestalt zum Ausgangspunkte nimmt. Es kann aber auch 
so sein, daB er das innere Korpergefiihl, das Sich-Fiihlen in der Gestalt 
zum Ausgangspunkte nimmt. Wenn es nun dem Okkultisten gelingt, 
dieser menschlichen Gestalt gegeniiber zuletzt etwas .Ahnliches zu emp­
finden wie eine Art von N achbild - also wenn der Mensch, nachdem 
er zuerst die in der physischen Welt erfahrene menschliche Gestalt auf­
gefaBt hat und dann sie so verklingen laBt in sich, wie ein Nachbild 



verklingt, wie in dem Falle, von dem ich vorhin gesprochen habe -, 
und zu warten, bis dieses N achbild der menschlichen Gestalt vori.iber 
ist, dann bekommt der Okkultist dasjenige Bild der menschlichen Ge­
stalt, das jetzt kein Nachbild der physischen Gestalt mehr ist, sondern 
im atherischen Leibe erlebt wird. Dieses Nachbild wird also im athe­
rischen Leibe erlebt. Sie sehen, es handelt sich fi.ir den okkultistischen 
Aspiranten darum, sich selber zu erleben im atherischen Leibe. Wenn 
es nun der okkultistische Aspirant dahin gebracht hat, sich so im athe­
rischen Leibe zu erleben, dann ist dieses Erleben kein Kinderspiel, 
denn es zerfallt sofort in zwei Erlebnisse. Es bleibt nicht einheitlich. 
Und diese zwei Erlebnisse miissen ausgesprochen werden durch zwei 
Worte: Man erlebt erstens den Tod und zweitens Luzifer. 

Da es sich nicht um Sinneserlebnisse handelt, sondern um wesent­
lich hohere Erlebnisse, so ist es nati.irlich nicht ganz leicht - gerade 
weil di e W orte zumeist aus der sinnlichen W elt genommen sin d und 
deshalb auch die Wortbedeutung an die Sinneswelt erinnert -, diese 
Erlebnisse zu beschreiben; denn es wird in der Tat als inneres Erleb­
nis mehr erlebt denn als auBeres, und wenn man Worte gebraucht, so 
ist das mehr dazu bestimmt, eine Vorstellung, ein Bild hervorzurufen 
von dem, was man da eigentlich erlebt. 

Den Tod zu erleben, ist ungefahr so, daB man weiB: Die mensch­
liche Gestalt, die man eben ins Auge gefaBt hat und von der man aus­
gegangen ist, hat keinen Bestand auBerhalb des Erdendaseins. Die ist 
gebunden an das Erdendasein. W er hinauskommen will i.iber das 
Erdendasein, wer iiberhaupt rechnen will mit einem i.ibersinnlichen 
Leben, der muB sich dariiber klar sein, daB diese menschliche Gestalt 
nur auf der Erde als solcher erlebt werden kann, daB sie zerbrechen 
muB mit dem Tod, zerbrechen muB in dem Augenblicke, wo der 
Mensch iiber das Erdendasein hinauskommt. Im Atherleibe kann 
sich die menschliche Gestalt nicht anders zeigen denn als tod­
begabt. 

Das muB der erste Eindruck sein, und es ist hier schon eine Klippe 
fiir den okkultistischen Aspiranten; denn der Eindruck, den die zer­
brochene menschliche Gestalt macht, ist ein auBerordentlich tiefgehen­
der. Es ist fiir viele, die okkultistisch aspiriert haben, tatsachlich so ge-



wesen, daB sie den Eindruck nicht haben iiberwinden konnen und 
si eh gesagt ha ben: W eiter zu gehen, hindert mi eh meine Furcht vor 
dem, was da noch nachkommen mag.- Notwendig ist es, daB man 
den Tod sieht, aus dem ganz einfachen Grunde, weil man erst dann 
die volle GewiBheit hat: Im Erdenleib drinnen ist es unmoglich, die 
ho h ere W elt zu erleben. Man muB aus ihm heraus, man muB ihn ver­
lassen. 

Das ist wiederum der nachste Eindruck. Es ist damit nicht gesagt, 
daB absolut im Erdenleibe die hohere Welt nicht erlebt werden konne. 
Aber zunachst ist gar nichts anderes moglich fiir den okkultistischen 
Aspiranten als das, was eben jetzt beschrieben worden ist. Das ware 
das, was man bezeichnet mit den Worten: Man erfahrt den Luzifer. 
Luzifer ist eigentlich zunachst da, um einen auf etwas aufmerksam 
zu machen, was au.Berordentlich verfiihrerisch ist. Wenn man in Worte 
kleiden soll, was man erfahrt dadurch, daB man die Bekanntschaft 
macht mit Luzifer, so kann das in der folgenden Weise geschehen. Lu­
zifer macht einen auf die Zerbrechlichkeit der menschlichen Gestalt 
aufmerksam, indem er gleichsam sagt: Sieh dir nur einmal diese 
menschliche Gestalt an, zerbrochen ist sie; eine zerbrechliche Gestalt 
haben dir die Gotter gegeben, die meine Feinde sind.- Das ist es un­
gefahr, was Luzifer einem mitteilt, und damit macht er einen darauf 
aufmerksam, daB die hoheren Gotter in die Notwendigkeit versetzt 
waren, den Menschen in dieser Gestalt zerbrechlich zu machen; daB 
sie gar nicht anders konnten, durch Verhaltnisse, die wir noch bespre­
chen werden, als die menschliche Gestalt zerbrechlich zu machen. 
Und dann zeigt Luzifer auch das, was er aus dem Menschen hat ma­
chen wollen, was geworden ware aus dem Menschen, wenn er allein, 
unbeeinfluBt durch seine Gegner, mit dem Menschen hatte hantieren 
konnen. 

Das, wodurch Luzifer dem Menschen zeigt, was der Mensch gewor­
den ware, wenn er, Luzifer, allein hatte hantieren konnen, hat zu­
nachst wiederum etwas auBerordentlich V erfiihrerisches, denn der 
Mensch wird von Luzifer etwa so darauf hingewiesen, daB ihm Luzi­
fer sagt: Nun sieh dich einmal um, sieh einmal zu, was von dir zu­
riickgeblieben ist, nachdem di e menschliche Gesta! t zerbrochen ist. -



W enn di e menschliche Gesta! t zerbrochen ist, wenn si eh der Mensch 
dann sozusagen geistig umdreht und sich sozusagen geistig gehautet 
sieht, wenn die Gestalt von ihm weggenommen ist, dann sieht der 
Mensch zweierlei. Erstens, daB das, was zuriickgeblieben ist, in der Tat 
taugt fiir die iibersinnliche Welt, daB es in gewisser Beziehung geistig 
verwandt ist mit dem Dbersinnlichen, daB es in gewisser Beziehung 
unsterblich ist, wahrend der Leib sterblich ist. Das ist ein starkes Ar­
gument, ein starker Verfuhrungsgrund, den Luzifer in der Hand hat. 
Zunachst wird der Mensch hingewiesen auf das Ebenbild Gottes, das 
er ha t, das aber zerbrechlich un d an die Erde gebunden ist. Durch Lu- . 
zifer wird ihm dasjenige gewiesen, was in ihm unsterblich ist. Dies ist 
die Versuchung, der verfiihrerische Eindruck. Aber wenn sich der 
Mensch das betrachtet, was unsterblich ist, wenn der Mensch das ins 
Auge faBt, was die auBere Gestalt wegschafft, nachdem sie in ihre 
drei Teile zerbrochen ist, aus welchen wir sie zusammengesetzt gefun­
den haben, da sieht der Mensch sich selbst, sieht, auf wessen Kosten 
Luzifer den Menschen unsterblich gemacht hat. Da ist der Mensch 
kein Mensch mehr, wenn er auf sich selbst zuriickblickt, da ist der 
Mensch wirklich kein l\1ensch mehr. Was der Mensch ist als oberer 
Mensch, wie wir ihn vom dreigliedrigen Menschen aus charakterisiert 
haben, das hat die okkultistische Symbolik immer in gewisse Bilder 
gebracht. Diese Bilder haben durch die Zeiten hindurch den Menschen 
etwas sagen sollen. Die wenigsten Menschen haben diese bedeutungs­
vollen Imaginationen und Bilder verstanden. Der obere Mensch, zu 
dem der Mensch blicken kann, wenn er sich selber besieht, ist ver­
schieden, nicht fur alle Menschen gleich. Es ist auch nur ein mehr oder 
weniger wandelbares Bild, was ihn da anspricht. Aber es gibt das 
Bild eine ungefahre Vorstellung von dem, was der Mensch als Impres­
sion erlebt. Der Mensch hat kein menschliches Antlitz mehr, er ist 
mehr stier- oder lowenahnlich. Es stellt sich so heraus, obzwar es nicht 
durchaus zutrifft- es sieht sich manchmal grotesk an, was in der iiber­
sinnlichen Welt erlebt wird -, daB die Frau, wenn sie so zuriickblickt, 
mehr als Lowe, der Mann mehr als Stier sich empfindet. Das muB 
eben iiberstanden werden, denn es ist einmal so. In Verbindung mit 
diesen beiden Bildern, die ineinandergehen, da der Mann nicht ganz 



lOwenentbloBt, die Frau nicht ganz stierentbloBt ist, denn sie ver­
schwimmen ineinander, ist gleichsam ineinanderflieBend das Bild eines 
Vogels, das man immer «Adler» genannt hat und das dazugehort. 

Das alles ware noch nicht das Schlimmste. Mancher konnte sich noch 
entschlieBen, zugunsten der Unsterblichkeit ein Stier, ein Lowe oder 
ein Adler zu sein. Das ist aber nur der obere I\1ensch. Die weitere Fort­
setzung nach unten ist ein wilder Drache, ein wilder Wurm. Das ist 
dasjenige, was zu den Drachensagen immer die Veranlassung gegeben 
hat. Die religiose Symbolik hat den Menschen zwar immer i.iberliefert 
die vier Bilder, das, was man nur zerbrochen noch findet in der i.iber­
sinnlichen W elt, namlich den Menschen, den Lowen, den Stier und den 
Adler, und sie hat nur angedeutet in der Weise, wie Sie diese Andeutun­
gen im Si.indenfalle finden, daB zu dem Menschen noch ein wilder 
Wurm gehort. Er gehort aber durchaus zu der Gesamtheit des Men­
schen, wie er sich da findet. 

Und jetzt ist es, wo der Mensch sich sagen muB: Zwar kann dir Lu­
zifer die Unsterblichkeit versprechen- das ist voli begriindet -, aber 
nur auf Kosten der Form, der Gestalt, so daB du in der Form, wie 
du da geworden bist unter seinem Einflusse, unsterblich fortlebst. -
Jetzt merkt man, daB man gerade im Laufe der Erdenentwickelung 
erst zu einer solchen innerlichen Gestalt geworden ist, deshalb so ge­
worden ist, weil Luzifer gewirkt hat im Laufe der Erdenentwickelung. 
Jetzt merkt man, daB diese Erdenentwickelung unter dem Einflusse 
von Luzifer Dbersinnliches i.iber Dbersinnliches dem Menschen gege­
ben hat. Denn Weisheit und alles Mogliche, was an die Weisheit sich 
anschlieBt, stammt vielfach von Luzifer; und Luzifer kann bei der 
Begegnung mit ihm darauf hinweisen, wieviel man eigentlich ihm ver­
dankt. Aber alles das, was jetzt charakterisiert worden ist, steht denn 
doch damit in Verbindung. 

Es muB daher die Frage entstehen: Gibt es denn gar nichts Trost­
liches innerhalb dieser Selbsterkenntnis? - Denn schlieBlich ist diese 
Selbsterkenntnis wirklich nicht trostlich, wenn sich durch diesen An­
blick nur charakterisieren HiBt, daB der Mensch zum Tiere erniedrigt 
ist. Dieses Tier ist verdreifacht und gehort nicht zu den hoheren Tieren, 
sondern ist bis in jene Tierheit erniedrigt, die sich auf der Erde im 



Bilde eines Amphibiums befindet. Trostlich ist dieser Anblick wahr­
haftig nicht. 

Das alles, was ich Ihnen jetzt erzahlt habe, ist es, wovon ich gesagt 
habe, daB es ein auBerordentlich rasch voriiberhuschender Eindruck 
ist. Man muB viel Geistesgegenwart haben, um den Eindruck i.iber­
haupt aufzufassen, um ihn sozusagen zu schauen. Er geht sehr rasch 
vorbei. Das ist das Nachteilige, wenn man von der menschlichen Ge­
stalt ausgeht, daB die Menschen nicht so viel Geistesgegenwart haben, 
um zu erfassen den Tod und Luzifer, und dann sich noch selbst be­
schauen, indem sie sich umdrehen - das Umdrehen meine ich natiir­
lich geistig. Trostlich ist nichts an dem, was manda sieht, denn schlieB­
lich hat man nur eine zweifache Wahl. Man hat die Wahl, sich an das 
Sterbliche, Zerbrechliche, das von den Gottern, von den Gegnern Lu­
zifers herri.ihrt, zu halten, oder man hat die Wahl zur Unsterblichkeit, 
und dann ist die Beigabe zu dieser Unsterblichkeit eine Herabwi.irdi­
gung der menschlichen Gesta! t. 

Die Gegenwart ali dieser Dinge, der Eindruck derselben, ist wahr­
haft kein trostlicher; er ist zunachst ein ungeheuer herabstimmender, 
ein ungeheuer fataler und furchtbarer Eindruck. Daher kommt es, 
daB ein groBer Teil der Aufgabe des okkultistischen Lehrers darin be­
steht, die Menschen darauf aufmerksam zu machen, daB sie nun, wenn 
sie einen solchen Eindruck haben, ja, wenn sie liberhaupt die ersten 
iibersinnlichen Eindri.icke haben, nicht allzuviel darauf geben sollen, 
aus dem einfachen Grunde, weil diese ersten Eindriicke, gleichgiiltig 
oh sie freudevoller oder leidvoller Art sind, niemals als maBgebend 
betrachtet werden diirfen. Das Richtige ist, recht geduldig abzuwar­
ten. Man wird vielleicht, wenn man das beschriebene Seelenexperi­
ment ausfiihrt, mehrmals einen recht hoffnungslosen Eindruck haben, 
und man braucht dann Mut, um ihn immer wieder und wieder her­
vorzurufen. Wenn man aber im Okkultismus praktisch vorwartsschrei­
ten will, dann muB man das, und es kommt dann schon einmal der 
Augenblick, wo man sich an etwas halten kann. 

An das, was die Gegenwart darbietet, kann man sich nicht halten, 
denn alles, was man im Leben gewonnen hat, zeigt sich, weil dieser 
Lei h selber zerbrechlich ist, als ein Zerbrechliches, als ein V ergang-



liches. Das Ewige verspricht einem Luzifer. Daran kann man sich auch 
nicht halten. Aber es kommt der Moment, wo man sich an eines hal­
ten kann, wenn auch nicht an das Gegenwartige: an eine Erinnerung, 
die einem bleiben kann aus dem gewohnlichen Erdenleben. Diese Er­
innerung muB einem wie ein Gedanke aus dem Erdenleben bleiben 
und muB sich hiniiberergieBen in diese Begegnung mit dem Tode und 
Luzifer. Sie ergieBt sich hiniiber, sie kommt einmal, sie tritt einmal 
ein, diese Erinnerung, dieser Gedanke, welcher einem der einzige Halt 
sein kann. Aber dieser Gedanke ist ein auBerordentlich, man mochte 
sagen, schwacher Gedanke. Deshalb ist auch eine starke Energie not­
wendig, um diese Erinnerung, diesen Gedanken zu haben. Das einzige, 
woran man sich als an ein Sicheres erinneren kann, ist der Ich-Gedanke, 
der Gedanke: Du bist ein Selbst gewesen da driiben.- Aber dieser Ge­
danke ist auBerordentlich schwierig zu halten. Es werden manche Men­
schen wissen, daB es schon auBerordentlich schwierig ist, einen Traum 
aus dem anderen BewuBtseinszustand in den gegenwartigen herein­
zubringen. Den Ich-Gedanken heriiberzutragen aus der Erdenwelt in 
das BewuBtsein, in das man eingetreten ist, ist ungeheuer schwer, und 
es geschieht doch nur zu leicht, daB dieser Ich-Gedanke, wenn man 
die iibersinnliche Welt betreten hat, wie ein Traum ist, den man ge­
habt hat in der Erdenwelt und an den man sich nicht erinnert. Wie ein 
vergessener Traum ist dieser Ich-Gedanke, wenn man in das andere 
BewuBtsein eintritt. 

Und in dieser Beziehung ist es mit der Menschheit auf der Erde im 
Laufe der Erdenentwickelung schlechter geworden. Wahrend es in den 
uralten Zeiten, in sehr weit zuriickliegenden Zeiten, verhaltnismaBig 
leicht war, das Ich-Bild vom Diesseits in das Jenseits hiniiberzutragen, 
ist es im Laufe der Menschheitsentwickelung immer schwieriger und 
schwieriger geworden. 

Wenn ich sage, der Ich-Gedanke kommt, so miissen Sie damit in 
V erbindung denken, d aB fiir den heutigen okkultistischen Aspiranten 
er allerdings kommt, daB dieser Gedanke aber durchaus so ist, daB das 
Ich nicht bloB als ein bloBes Traumbild bleibt, sondern daB es als Er­
innerung driiben aufblitzen kann. Dazu ist aber Hilfe notwendig. 
Ohne Hilfe geht es nicht. Eintreten kann also dieses Ereignis; aber 



ohne Hilfe geht es nicht. Das ist das Wichtige. Unter den gegenwarti­
gen Verhaltnissen der Erdenentwickelung bliebe also in den allermei­
sten Fallen bei dem okkultistischen Aspiranten, wenn er die iibersinn­
liche Welt betritt, der Ich-Gedanke etwa wie ein vergessener Traum 
zuriick, wenn er nicht Hilfe hatte. 

W enn i eh Ihnen di e Hilfe nennen soli, welche der okkultistische 
Aspirant heute braucht, um den Ich-Gedanken nicht zu vergessen, 
wenn er indie iibersinnliche Welt hinaufgeht, so gibt es dafiir nur einen 
einzigen Ausdruck, und das ist das Zusammenleben auf der Erde mit 
dem Christus-Impulse. Das ist di e Hilfe. Wie der Mensch si eh wahrend 
seines Erdenlebens zu dem Christus-lmpulse verhalten ha t, wie er 
diesen Christus-Impuls in sich hat lebendig werden lassen, davon 
hangt es in den heutigen Zustanden der Erdenentwickelung ab, ob der 
Ich-Gedanke in Vergessenheit gerat beim Hinaufsteigen in die iiber­
sinnliche W elt, oder ob der Ich-Gedanke dem Menschen verbleibt als 
der einzige feste Stiitzpunkt, den der Mensch von der Erde in sich 
hiniibertragen kann in di e iibersinnliche W elt. 

Sehen Sie, der heutige Christ wird mancherlei Bedeutungsvolles 
und Schones zu sagen haben iiber den Christus-Impuls. Derjenige aber, 
der sich als ein im christlichen Sinne die hoheren Welten Betretender 
fiihlt, weiB von diesem Christus-Impulse noch mehr. Etwas auBeror­
dentlich Wichtiges un d Bedeutungsvolles weiB er. Er weiB, daK dieser 
Christus-Impuls heute eigentlich schon die einzige Hilfe ist, die uns 
nicht vergessen laBt den Ich-Gedanken der Erdenentwickelung. DaB 
der Christus eine Hilfe werden konnte auch in dieser Beziehung, neben 
ali dem, was der Christus-Impuls den Menschen schon auf dieser Erde 
werden konnte, neben dem Unzahligen, was die Kultur der Menschen 
fiir ihren Trost, fiir ihr Gutsein durch den Christus-Impuls erhalten 
hat und noch erhalt; daB der Christus-lmpuls eine Hilfe werden 
konnte, insofern er bewirkt, daB der Ich-Gedanke von der Erde nicht 
vergessen zu werden braucht - womit hangt denn das zusammen, wor­
an liegt das? Das muB fiir uns di e groBe F rage werden. 

Wenn ich Ihnen die Antwort geben soli auf die Frage, womit dieses 
zusammenhangt, dann muB ich Sie auf Dinge aufmerksam 1nachen, 
die Sie, auch wenn Sie sie nicht aus dem Okkultismus wissen, durch 



eine verniinftige Betrachtung iiber die Evangelien gewinnen konnen. 
Zwei Dinge gibt es, um mit den Griinden bekanntzuwerden, warum 
der Christus-Impuls eine solche Hilfe ist: Erstens einen wahrhaft auf 
der Hohe unserer Zeit stehenden Okkultismus, und zweitens ein 
wirklich verniinftiges Eindringen indie Evangelien. Diese Evangelien 
ha ben etwas hochst Eigentiimliches, wenn wir si e als religiose U rkun­
den vergleichen mit anderen religiosen Urkunden. Sie haben etwas 
auf das allerdings nicht immer hingewiesen wird. Ich bitte Sie nur, 
mit alle dem, was Ihnen die auBere Religionsgeschichte bieten kann, 
mi t alle dem, was Ihnen bieten kann selbst noch in der nachchristlichen 
Zeit der Inhalt der nachchristlichen Religionsstiftungen, einmal zu 
vergleichen, was in den christlichen Urkunden, den Evangelien steht. 
W enn Si e hinblicken auf di e Geschichte irgendeines Religionsstifters 
und sich bemiihen, denselben zu verstehen, so konnen Sie dies nicht 
anders als dadurch, daB Sie kennenlernen, verstehen lernen die iiber­
sinnlichen Eingebungen, Inspirationen oder Intuitionen, die dieser 
Religionsstifter gehabt hat. Fragen Sie bei den vorchristlichen Religi­
onsstiftern, woher ihre Weisheit stammt, so werden Sie zum Beispiel 
bei dem Buddha darauf hingewiesen, daB er jene hohe Erleuchtung, 
durch die er hat verkiindigen konnen, was er die heilige Lehre nennt, 
unter dem Bodhibaume gewonnen hat. Auf eine iibersinnliche Erleuch­
tung werden Sie also hingewiesen, wenn Sie den Grund der Lehre cles 
Buddha haben wollen. Selbst fiir die nachchristliche Zeit gilt das viel­
fach. Nehmen Sie Mohammed, so werden Sie zu den Gesichten, zu 
dem, was Mohammed aus den iibersinnlichen Welten heraus geoffenbart 
wurde, gehen mi.issen, um erklaren zu konnen, warum er dieses oder 
jenes so oder so gesagt hat. So ist es bei allen Religionsstiftern, ja nicht 
einmal bloB bei allen Religionsstiftern, sondern auch bei allen bedeu­
tenden Offenbarern. Es wird hingewiesen auf ihre gottliche Inspira­
tion, hingewiesen auf das Dbersinnliche, das in sie hineingeleuchtet hat. 

Bei Pythagoras wissen Sie es ganz genau. Bei Platon ist es iiberall 
angedeutet, daB er nicht alles gegeben hat, was er wuBte, daB er aber 
jedenfalls zu dem, was er mitgeteilt hat, inspiriert war durch die My­
sterien, das heiBt, daB er hineinentwickelt war indie hoheren Welten. 
Selbst bei Sokrates wird Ihnen von einem Daimonion gesprochen, und 



es ware einfach ein Unsinn, das Daimonion wegzulassen. Das, was er 
durchaus auf Grundlage bloBer Vernunft fi.ir die Menschen entwickelt 
ha t, hat er durch sein Daimonion erhalten. So ist es iiberall, wo Sie sich 
in der Welt umschauen. 

Und jetzt bitte ich Sie, damit die Evangelien zu vergleichen. Wenn 
Sie verniinftig die Evangelien durchsehen, so finden Sie innerhalb der­
selben nur ein einziges Mal einen wirklichen Hinweis darauf, daB i1n 
Sinne dessen, was man bei irgendeiner Einweihung erlebt, der Christus 
]esus in den drei Jahren seines Erdenwandels hineingeschaut hat oder 
hineinschauen tnuBte in die i.ibersinnliche W elt. Das einzige Mal, w o 
Sie so etwas finden, ist in der Versuchungsgeschichte dargestellt, und 
da wird Ihnen auch nicht erzahlt, daB der Christus hat lernen miissen, 
festzuhalten an einem iibersinnlichen guten Gotte, sondern es wird nur 
gesagt, daB er eine Begegnung hatte mit dem, was fiir ihn das Bose war, 
mit dem Satan, mit Luzifer. 

Es wird Ihnen erzahlt, daB diese Versuchung von Anfang an fiir ihn 
keine Versuchung mehr war. Lesen Sie selbst die Stellen durch und Sie 
werden sehen, wie einzigartig es in den E vangelien vorgefiihrt ist, d aB 
der Christus so etwas durchgemacht hat, wie die Initiatoren es immer 
haben durchmachen mi.issen; wie er von Anfang an festhalt an seinem 
Gotte, wie er widersteht den Anfechtungen und das Wort pragt: «Hebe 
dich weg von mir, Satan! Denn es steht geschrieben: Du sollst Gott, 
deinen Herrn, anbeten un d ihm allein dienen»; wie Luzifer keine V er­
suchung mehr auf ihn ausiiben kann und ihn verlaBt. Alle anderen 
Szenen, die nun folgen, alles, was die Evangelien sonst noch sagen, sie 
bieten nichts mehr, was verglichen werden kann mit dem, was man 
erzahlen muB i.iber den Lebensgang von Eingeweihten, insofern man 
schildert, daB und wie sie gelernt haben im Laufe des Lebens hinauf­
zudringen in di e geistigen W el te n. 

Man kann, wie ich es getan habe in meinem Buche «Das Christen­
tum als mystische Tatsache» und wie ich es spater immer wieder getan 
habe in den Vortragen, von dem Christus von vornherein als von ei­
nem Eingeweihten sprechen, von einem solchen, der die unmittelbare 
Verbindung mit der iibersinnlichen Welt hat; aber man kann bei ihm 
nicht von seiner Einweihung sprechen, nicht von einem Gange durch 



die Initiation. Man kann sprechen davon, daB er ein Initiierter ist, 
aber man kann nichts dariiber sagen, wie er ein Initiierter geworden 
ist. Das ist ein gewaltiger Unterschied. 

V ergleichen Si e alles, was Ihnen erzahlt wird ii ber das Leben von 
Initiierten mit dem, was in den Evangelien erzahlt wird, dann wer­
den Sie, wie ich es dargestellt habe in meinem Buche «Das Christen­
tum als mystische Tatsache», vielleicht finden, daB die Evangelien­
schreiber einfach di e al ten Ri tualien zu nehmen brauchten, nach denen 
man eingeweiht hat, um das Christus-Leben zu schildern. Damit er­
zahlten sie dann auch das auBere Leben des Christus Jesus. Aber sie 
konnten niemals sagen, daB er das wirklich durchgemacht hat. Neh­
men Sie eine pragnante Szene wie di e V erkHirung oder auch das Ge­
bet am Olberg, das sind alles Dinge, die, wenn man sie von einem 
anderen Initiierten erzahlen wollte, in anderer Darstellung gegeben 
werden n1i.iBten. Man miiBte dann nicht nur sagen, er ging hin nach 
dem Olberge, wo ihm die blutigen SchweiBtropfen kamen, sondern 
man miiBte auch erzahlen, was er dort erfahren hat, wie er verwan­
delt worden ist am Olberge. Der Christus wurde aber nicht eigentlich 
verwandelt. Er tritt vielmehr seinem Gotte am Olberge als ein sol­
cher entgegen, von dem man nicht behaupten kann, daB er noch etwas 
zu lernen hat. Und fi.ir ihn selbst war es auch keine Erleuchtung, was 
er bei der Verklarung durchgemacht hat. Fiir die anderen, fiir die Be­
gleiter war es eine Erleuchtung gewesen, fi.ir ihn nicht. Fiir ihn ist es 
eine Selbstverstandlichkeit. Er konnte dabei nichts mehr lernen. 

Was hat dagegen bei einem anderen Initiierten zu geschehen? Da 
muB uns gezeigt werden, wie er stufenweise den Pfad der Erkenntnis 
hinaufgeschritten ist. Bei hoheren Initiierten kann erzahlt werden, 
daB sie viele Vorbedingungen aus ihren friiheren Inkarnationen mit­
gebracht und nur die letzte Stufe noch durchzumachen hatten. Nichts 
von alledem finden wir bei Christus. Die V ersuchungsgeschichte, wie 
schon angedeutet, das ist alles. W as bei ihm vorliegt, ist ein hochstes 
Durchdrungensein mit den1 gottlichen SelbstbewuBtsein. Das bildet 
den E in gang d es Christus-Lebens der drei J ahre. Dann ha ben wir v or 
uns in diesem Christus Jesus ein merkwiirdiges Bild: Wir haben vor 
uns etwas, was sozusagen aus dem unmittelbareh Erdenmenschen her-



aus die hochste gotdiche Offenbarung tut. Bei einem anderen Initiier­
ten miissen wir erzahlen: Diese oder jene Stufe hatte er iiberschritten, 
dann konnte er diese oder jene Offenbarung tun. - Bei dem Christus 
J esus aber sprudelt das alles von Anfang an heraus, un d es wird uns 
nicht erzahlt fiir die drei Jahre des Christus Jesus-Lebens, er hatte 
diese oder jene Stufe iiberschritten. Und wenn man etwa gar die Be­
schreibung cles Todes und der Auferstehung des Christus Jesus als sol­
che Stufen betrachten wollte, so wiirde man damit zeigen, daB man 
sich nicht klar dariiber ist, daB durch die Kraft, welche schon in dem 
lebenden Christus war, die Auferstehung geschehen ist; daB das nicht 
ein Initiationsakt ist, daB der Christus Jesus nicht auferweckt worden 
ist durch einen anderen Initiierten, sondern durch die gottliche Kraft, 
welche von auBerhalb der Erde herstammt, durch die Kraft, die ihm 
mitgeteilt worden ist durch die Johannes-Taufe. Damit war schon die 
Auferstehung gegeben bei dem Christus, wogegen der Akt, den man 
bei anderen Initiierten Auferstehung nennen kann, durch die Taten 
und Aufschliisse eines alteren Initiierten geschehen muBte. 

Darin liegt der Grund, warum ich Ihnen in meinem Buche «Das 
Christentum als mystische Tatsache», das vor mehr als zehn Jahren 
geschrieben worden und bald darauf erschienen ist, die Sache so dar­
stellen muBte, daB man es ungefahr wie folgt zusammenfassen kann: 
Da le h te der Christus auf der Erde. In diesem Christus-Le ben ha ben 
verschiedene Vorgange stattgefunden. Wie beschreibt man nun diese 
Vorgange? Man beschreibt sie am besten so, daB man erzahlt dasje­
nige, was ein alter lnitiierter durchgemacht hat. Das, was die alten 
Initiierten durchgemacht haben in ihren Mysterienschulen, hat sich 
bei dem Christus als historische Tatsache von selber entwickelt. Daher 
konnten die Evangelisten die alten Einweihungsbiicher beniitzen, nicht 
aber um eine Initiation cles Christus zu beschreiben, sondern um eine 
Biographie desselben zu schreiben.- Das ist der Nerv der Beweisfiih­
rung in meinem Buche «Das Christentum als mystische Tatsache». 

A m meisten miE verstehen kann man das Christus-Leben, wenn m an 
von dem Christus nicht als von einem Initiierten spricht, sondern die 
Vorgange der lnitiation auf das Christus-Leben so anwendet, als wenn 
das Christus-Leben wahrend der Erdenentwickelung eine Initiation 



durchgemacht hatte. Das ware der groBte Fehler, den man begehen 
konnte. Wer davon spricht, daB das Christus-Leben irgendwie als ln­
itiation zu erkHiren ist, der begeht den groBten Fehler gegen den Geist 
des Christentums. Ein solcher wiirde das Christentum so auffassen, wie 
wenn sein Stifter nicht ein Initiierter schon gewesen, sondern erst ge­
worden ware, wie wenn man lnitiationsvorgange fiir das Christus-Le­
ben zu beschreiben hatte. 

Daher ist es notwendig, daB, wenn man von dem Christus-Leben 
spricht, man immer sehr deutlich macht, daB die Ausdriicke, die ge­
braucht werden, niemals in demselben Sinne verwendet werden diir­
fen wie bei der alten oder irgendeiner anderen Initiation, sondern in 
absolut physisch-irdischem Sinne, als sich auf eine Historie auBerhalb 
der Initiation beziehend. 

Das ist auBerordentlich wichtig, und es kann nicht genug betont 
werden, daB dieses so auBerordentlich wichtig ist; denn der groBte 
Fehler, den man in der Tat machen kann, ist der, wenn man iiber­
sieht, was jetzt ausgesprochen worden ist, und wenn man von einer 
Christus-Initiation nicht in dem Sinne spricht, wie es in dem Zyklus 
«Vor dem Tore der Theosophie» oder in den Vortragen iiber das Jo­
hannes-Evangelium dargestellt wurde, sondern so, dafi mandas Chri­
stus-Leben in die Form einer lnitiationserzahlung kleidet. Dadurch 
wlirde man jeder verni.inftigen Interpretation der Evangelien von vorn­
herein widersprechen. Der N erv der E vangelien wiirde dami t ganz 
und gar nicht getroffen sein, und es wiirde auch nicht getroffen sein 
das, was der Okkultismus iiber dieses Christus-Leben zu sagen hat. 
Halten wir uns das nur ja recht vor Augen, daB wenn wir von anderen 
Religionsstiftern sprechen, wir so sprechen mlissen, daB sie Initiierte 
geworden sind und daB wir Griinde haben, ihr Leben so zu fassen, daB 
wir die Initiation zu ihrem Leben hinzurechnen; daB wir aber das 
Christus-Leben so darzustellen haben, daB in dieses Christus-Leben, 
wahrend es auf der Erde verHiuft, trotzdem es die gottlichen Offen­
barungen zu machen hat, nicht hereinleuchtet irgend etwas, was selber 
ein Initiationsvorgang ware. 

Christus war Initiator. Sie brauchen nur in meinem Buche «Das 
Christentum als mystische Tatsache» den Abschnitt zu lesen iiber die 



wahre Bedeutung des Lazarus-Wunders. Da werden Sie finden, daB 
es eine Initiation ist, die Christus da vollfiihrt hat. Er selber konnte 
initiieren; aber man kann in demselben Sinne, wie man davon spre­
chen muB, daB Lazarus von dem Christus initiiert wurde, nicht sagen, 
daB der Christus auf der Erde initiiert worden ist. In demselben Sinne 
kann mandas nicht sagen. Anstelle der Initiation steht die Johannes­
Taufe im Jordan. Wenn die Johannes-Taufe aber der entsprechende 
Initiationsakt ware, dann wiirde sie anders geschildert werden; dann 
wiirde sie so geschildert werden, daB der Christus als der zu Initiie­
rende vor uns stiinde und ein weit erhabenerer Initiator die Initiation 
ausfiihrte. Das Werkzeug ist aber kein hoherer Initiator, sondern Jo­
hannes der Taufer, der nach den Tatsachen nicht hoher gestellt wer­
den darf als der Christus Jesus gestellt wird. Es ist oftmals geschehen, 
daB man gerade diesen Fehler gemacht hat. Fiir das Verhaltnis des 
Menschen zum Christentum aber, fiir das richtige Verstandnis cles 
Christentums, wird dieser Fehler immer auBerordentlich verhangnis­
voll werden. Man solite es deshalb auch vermeiden, davon so zu spre­
chen, als wenn der Christus durchgegangen ware etwa durch eine Stufe 
der Geburt, der Kindheit oder der Taufe oder der Verklarung oder der 
Erweckung in demselben Sinne, wie ein anderer Initiierter durch solche 
Stufen durchgegangen ist. Denn in dem Augenblicke, wo man in der­
selben Weise auf den Christus die Ausdriicke Geburt, Taufe, Verkla­
rung, Himmelfahrt anwendet, hat mandas Christentum total miBver­
standen. 

Dies alles zu verstehen ist notwendig, wenn Si e si eh di e F rage be­
antworten wollen, wie gera de der Christus-I m puls dazu kam, den 
Menschen die Ich-Erinnerung aus dem gewohnlichen Erdenleben hin­
eintragen zu lassen in das Leben der iibersinnlichen Welten. 

Ich bitte Sie jetzt, ins Auge zu fassen, klar ins Auge zu fassen, daB 
ich heute versuchte Ihnen zu zeigen, wie die Begegnung ges.chieht mit 
dem Tode und mit Luzifer, wie dadurch der okkultistische Aspirant 
in eine trosdose Situation gebracht wird, wie er aus dieser trostlosen 
Situation sich nur herausbringen kann, wenn er die Erinnerung an 
den Ich-Gedanken zu behalten vermag. Und auch den Hinweis hal­
ten Sie fest, daB die groBte Hilfe fiir die Gegenwart zur Behaltung 



des Ich-Gedankens darin besteht, daB der Mensch sich wahrend des 
Erdenlebens in ein Verhaltnis gesetzt hat zu dem Christus-Impulse. 

Halten Sie auch fest, daB ich angefangen habe, zur Begriindung die­
ser Tatsache zu erkHiren, daB das Christus-Leben anders ist als das 
Le ben eines anderen Ini tiierten, daB Christus gleich von vornherein 
als ein solcher auftrat, daB wir zwar seine irdischen Taten geschildert 
erhalten, da:B uns aber nicht mitgeteilt wird, er ware beeinfluBt gewe­
sen von einem Daimonion wie Sokrates, oder er hatte unter dem Bo­
dhibaum gesessen wie Buddha, oder Gesichte gehabt wie Mohammed. 
Das alles wiirde unmoglich machen, den Christus zu verstehen. 

Wie gerade der Christus-Impuls das Mittel wird fiir den okkultisti­
schen Aspiranten, mit dem Ich-Gedanken hiniiberzuleben in die gei­
stige W el t und nicht erstorbene Gedanken zu ha ben, un d wie di e iiber­
sinnliche Welt sich ausnimmt, sobald man sie mit diesem Ich-Gedanken 
betritt, davon werden wir dann morgen sprechen. 



NEUNTER VORTRAG 

Kristiania (Osio), 11. Juni 1912 

Wir haben gestern gesprochen von der Begegnung des okkultistischen 
Aspiranten mit Luzifer und mit dem Tode, und wir haben darauf 
hingewiesen, daB bleiben muB, wenn die Situation in der entsprechen­
den W eise eintreten soli, aus dem gewohnlichen Erdenleben die Er­
innerung an das Ich oder an den Ich-Gedanken. Wir haben auch ge­
sehen, daB dem gegenwartigen Menschen Hilfen zur Verfiigung ste­
hen dadurch, daB er empfangen kann innerhalb der Erdenwelt den 
Christus-Impuls. Und wir haben die Eigentiimlichkeit dieses Christus­
Impulses betrachtet, ha ben gesehen, daB si eh dasjenige W esen, das wir 
das Christus-Wesen nennen, dadurch unterscheidet von den anderen 
Religionsstiftern, daB wir eigentlich nicht von dem Christus sprechen 
konnen als von einer Personlichkeit, die auf der Erde initiiert worden 
ist, sondern daB die Christus-Wesenheit wahrend der drei Jahre ihres 
V erweilens auf der Erde alle diejenigen Krafte, von denen si e Ge­
brauch macht, bereits hat und mitbringt. Indem also die Christus-We­
senheit Mensch ward, ist sie zu dem groBen Opfer - fiir die Christus­
Wesenheit war das ein groBes Opfer - bereit gewesen, innerhalb ei­
nes menschlichen Leibes nur von den spezifisch menschlichen Kraften 
Gebrauch zu machen und ihren ganzen Zusammenhang mit dem Gott­
lichen durch spezifisch menschliche Krafte zum Ausdruck zu bringen. 

Sehen Sie, darauf beruht das ganz AuBergewohnliche der Christus­
Erscheinung. V ersuchen Si e mi t den gewohnlichen menschlichen See­
lenkr~iften irgendeinen anderen Religionsstifter zu verstehen, ich sage 
nicht, an ihn zu glauben, sondern ihn zu verstehen: Da ist es immer 
notwendig, daB Sie erst verstehen lernen die Stufe seiner Initiation, 
denn Si e miissen si eh erheben zu einem V erstandnisse von dem oder 
jenem, was aus einer hoheren Welt hineinstrahlt in die betreffende 
menschliche Personlichkeit. Und dieses miissen Sie bei dem Buddha 
und bei allen anderen Religionsstiftern tun. Bei dem Buddha miissen 
Sie ankniipfen an seine Erleuchtung unter dem Bodhibaum und sich 
in einer gewissen Weise ein Verstandnis dafiir erwerben, daB im neun-



undzwanzigsten J ahre eines Menschen etwas inspirierend in sein Le­
ben hereinfallen kann, wie es der Buddha unter dem Bodhibaume er­
lebt hat. Aber wenn Sie sich zu diesem Verstandnisse aufschwingen, 
dann werden Sie, wenn Sie ein wenig nachdenken, auch das verstehen, 
was noch hinzuzufiigen ist, so sonderbar es auch erscheint: Nicht nur 
die groBen Religionsstifter miissen verstanden werden durch eine Art 
Bekanntschaft mit den Initiationsmethoden und so weiter, sondern 
selbst die Evangelisten und Paulus. 

Wenn Sie die Evangelisten verstehen wollen, die ihre Schriften aus 
Eingebungen heraus geschrieben haben, dann miissen Sie sich erst zu 
einem Verstandnisse aufschwingen, miissen erst erfahren, wie solche 
Individualitaten, die sich unter den Namen Matthaus, Markus oder 
Johannes verbergen, zu den betreffenden Dingen, die in den Evange­
lien stehen, haben kommen konnen. Daher versuchten wir durch Un­
tersuchung der Evangelien einen Begriff davon zu erlangen - was 
langst verloren war -, daB die Evangelisten die Wahrheit gesprochen 
haben. Aber wer den Christus verstehen will, der braucht das alles 
nicht. Den Christus verstehen kann jeder Mensch mit dem allerge­
wohnlichsten menschlichen V erstandnis. Es gibt keinen Grad von Bil­
dung, der so gering sein konnte, daB man mit ihm nicht den Chri­
stus verstehen konnte. Das ist eben deshalb, weil der Christus herein­
gebracht hat in die rein menschlichen Krafte, in alles, was durch 
menschliche Kraft wirkt, dasjenige, was er war, wahrend die Mittei­
lungen der anderen Religionsstifter auf demjenigen beruhen, was diese 
in den hoheren Welten gesehen haben. Daher darf, wenn das Wort 
nicht trivial verstanden wird, wirklich gesagt werden: Der Christus 
ist ein Religionsstifter fiir den einfaltigsten Menschen, fiir ein jegliches 
V erstandnis. 

Man kann di e Beziehung cles Christus zu den hoheren W elten na­
tiirlich erst durch die Initiation kennenlernen. Aber die braucht man 
ja auch erst, wenn man in die lnitiation eintritt. Ich habe Ihnen ge­
stern begreiflich zu machen versucht, welchen immensen Dienst der 
Christus den okkul tistischen Aspiranten leistet. Er gibt ihnen die Mit­
tel, si eh an ihr l eh zu erinnern, wenn si e in den hoheren W elten sin d. 
Ohne den Christus-lmpuls kann mandas in gewisser Weise gar nicht, 



so daB der Christus eine Hilfe wird bei den modernen Initiationen, 
und er wird ein immer groEerer und groEerer Helfer flir die okkul­
tistischen Aspiranten. Bei fortschreitender Weisheit wird man es schon 
gewahr, wie sehr man ihn braucht. Der Christus ist auf der einen Seite 
flir die EinHiltigsten da, und er ist auf der anderen Seite auch noch 
da fiir diejenigen, welche Weisheit und Weisheit und immer weiter 
W eishei t benotigen. Das ist seine W esenheit. Das riihrt von den Eigen­
schaften her, von denen wir gestern versuchten zu sprechen. Deshalb 
wird es selbstverstandlich, gerade je weiter die Entwickelung der Erde 
geht, immer mehr un d mehr V erstandnis fiir den Christus geben. Im­
mer wei ter wird dies es V erstandnis gehen. Es wird immer mehr Leute 
geben, welche erkennen werden, da.B es zwar vollberechtigt ist zu sagen, 
der Christus ist da fiir jeden, auch fiir das einfaltigste Gemiit, und jeder 
kann ihn finden; da.B a ber der Christus auch da ist fiir diejenigen, w el che 
die Weisheit suchen mlissen, weil sie die Verpflichtung dazu flihlen. 

Nun werden wir eine kurze Weile diese Gedanken verlassen und 
uns wiederum zu der Betrachtung jener Begegnung wenden, von der 
gestern gesprochen worden ist. Da mlissen wir sagen: Zuerst also be­
gegnet der Mensch Luzifer. Luzifer, so haben wir gesehen, zeigt uns, 
was wir eigentlich von Inkarnation zu Inkarnation in der Erdenent­
wickelung geworden sind, und wir haben uns gestern schon vor die 
Seele gefiihrt, da.B uns Luzifer eine recht haEliche Gestalt zeigt. Man 
lernt eben erkennen durch Luzifer, was man durch ihn wahrend der 
Erdenentwickelung geworden ist. 

Nun handelt es sich darum, daB man dieses in der richtigen Weise 
erkennen lernt, daB man als okkultistischer Aspirant nicht dabei ste­
henbleibt, daB einen Luzifer darauf hinweist, was wir da durch die 
Gotter errungen haben, indem er sagt: Das ist deine vor dir liegende 
zerbrechliche Gestalt. Dasjenige, was du durch mich errungen hast, ist 
die Unsterblichkeit.- Aber die erweist sich dann als HaBlichkeit. Zu­
erst ist es so, da.B man eine Ahnung bekommt davon, wenn man die­
sen gerade hier gemeinten Initiationsweg betrachtet, daB einem der 
Christus nicht nur bei dem helf en kann, wovon gestern gesprochen 
worden ist, sondern auch helfen kann bei der Umanderung der Ge­
stalt. Dazu bedarf es aber auch cles Entschlusses, diesem Christus-Im-



pulse treu zu bleiben, ihn nicht mehr zu verlieren und sich zu bestre­
ben, immer mehr un d mehr V erstandnis zu gewinnen fiir den Chri­
stus-Impuls. Daher gibt es kein Mittel, gerade bei den Bekennern der 
neueren Mysterien, wodurch sie von diesem Christus-Impulse wieder 
abgebracht werden konnten. 

N un a ber ha ben wir uns daran zu erinnern, daB wir von dem d rei­
fachen Menschen, den wir betrachtet haben, gewissermaBen zuordnen 
muBten den oberen Menschen zum Teil der ganzen Sternenwelt. Aber 
wir haben dann gesagt, daB diejenige Gestalt, die das Alte Testament 
kennt unter dem Namen Jahve oder Jehova, dem oberen Menschen 
wie eine Art von Abschlagszahlung fiir das, was der Mensch auf dieser 
Erde verloren hat, dasjenige gibt, was wir zuordnen konnen dem 
Monde; so daB wir, wenn wir uns an das Durchgenommene erinnern, sa­
gen konnen: Der o bere Mense h ist in gewis.ser Beziehung dem M onde zu­
geordnet. Zugeordnet ist in gewisser Beziehung der mittlere Mensch, der 
Brustmensch, der Mensch, der das Herz in sich tragt, wie wir gesehen 
haben, der Sonne. So daB wir uns eine Vorstellung bilden konnen von 
dem, was in den okkulten Schulen und Mysterien immer verstanden 
worden ist unter dem Zuordnen des mittleren Menschen, des Menschen, 
der das Herz tragt, zur Sonne, und des Menschen, der den Kopf tragt, 
entweder zum ganzen Sternenhimmel oder vorzugsweise zum Monde. 

N un ha t a ber auch Luzifer an dem Menschen gewirkt. So wie wir 
die Sonnenwirkung in unserem mittleren Menschen tragen, so wie wir 
tragen in unserem Kopfmenschen die Wirkung des Mondes, wie ich sie 
Ihnen schilderte fiir das alte Hellsehen, so tragen wir in uns zunachst 
auch die Wirkungen eines anderen Sternes, wenn Sie sich die Krafte, 
die von diesem Stern ausgehen, in der entsprechenden Weise denken. 

Sie werden sich leicht vorstellen konnen, daB diese Wirkung anders 
gestaltet sein muB als die Sonnen- und Mondwirkung. Die Mondwir­
kungen waren in alten Zeiten noch so, daB wirklich das menschliche 
Hellsehen in einer achtundzwanzigdigigen Mondperiode verlaufen ist, 
daB der Mensch in achtundzwanzig Tagen sich einmal in mehr, ein­
mal in weniger hellseherischem Zustande fiihlte. Das hat also in den 
Menschen hineingespielt, so daB es von ihm unmittelbar wahrgenom­
men werden konnte. Die Sonnenwirkungen sind ja auf der Hand lie-



gend; um einzusehen, daB der ganze mitdere Mensch von der Sonne 
abhangt, dazu braucht man nicht viel W orte zu verlieren. Das im letz­
ten Vortrag Gesagte diirfte geniigen. Die Einwirkung des dritten, wel­
ches dasselbe Gebiet darstellt, das uns in der Initiation als Luzifer er­
scheint, ist so, daB es schon auf geistige Art wirkt. Da kann von einer 
so handgreiflichen Wirkung nicht die Rede sein. Deshalb kann von 
den Einwirkungen des Mondes schon manches geleugnet werden; die 
Einwirkungen der Sonne leugnet niemand. Aber es gibt doch schon 
Menschen in der Gegenwart, die von einer Einwirkung des Mondes 
auf die menschliche N atur sprechen. Die Einwirkungen der iibrigen 
Sterne lehnt natiirlich der Materialismus ab. Er muB sie ablehnen, 
weil sie eben geistig sind und weil der Materialismus die Wirkung gei­
stiger Krafte nicht zugibt. Aber geradeso wie die Dinge, die ich Ihnen 
geschildert habe, am oberen Menschen mit dem Monde, am mittleren 
Menschen mi t der So nn e zusammenhangen, so hangen mi t der Ge­
stalt, die uns entgegentritt, wenn wir die Schwelle der Initiation iiber­
schreiten, die Einwirkungen der Venus zusammen, und ich bemerke 
gleich, daB es sich dabei handelt um das Gestirn, das die Astronomen 
heute Venus nennen. Die Venus ist also das Reich des Luzifer. 

Zunachst liegt die Sache so, daB wir genau erfahren durch die In­
itiation, daB der untere Mensch, der Mensch, den wir als den dritten 
siebengliedrigen Menschen bezeichnet haben, dasjenige Gebiet von der 
ganzen menschlichen Natur ist, das durch die oberen Gotter dem 
Reiche des Luzifer zugeteilt ist. Nun aber hat Luzifer auf eine Weise, 
von der wir noch sprechen werden, sich des ganzen Menschen bemach­
tigt, geradeso wie J ah ve oder J ehova si eh d es ganzen Menschen be­
machtigt hat. Und wenn Sie die vollstandige Wirkung des Jahve oder 
J eh o va ins Auge fassen wollen, dann miissen Si e si eh sagen: In den 
Menschen, den Sie jetzt gemaB unseren friiheren Vortragen als den 
Kopfmenschen kennen werden, wirkt hinein jene J ehovakraft, w el che 
dem N eumonde entspricht, also dem lichtlosen Monde, der das physi­
sche Sonnenlicht nicht zur Erde zuriickstrahlt. Das physische Sonnen­
licht dagegen, das zuriickgestrahlt wird vom Monde, haben Sie sich 
so zu denken, daB es die Einwirkung der Jahve- oder Jehovakrafte auf 
den Menschen ist, welche von dem J\1onde aus auf den unteren Men-



schen, auf den dritten Menschen, stattfindet.- So daB wir also sagen 
miissen: W enn wir in der Mitte lassen den Brustmenschen, so ha ben 
wir auf den unteren Menschen wirkend die Jehovakdifte, die dem 
Vollmonde entsprechen; auf den mittleren oder Brustmenschen wirkt 
nun die Sonnenkraft, das wissen wir, aber auch die Mondenkdifte. 
Die Jahve- oder Jehovakdifte haben sich also cles gesamten Menschen 
bemachtigt. Sie wirken in abwechselnden Perioden auf den Kopf­
menschen und auf den unteren Menschen, wobei die Wirkung auf den 
Kopfmenschen dem Neumonde, die Wirkung auf den unteren Men­
schen dem Vollmonde entspricht. 

Ich glaube nicht, da:B irgendein Mensch das, was ich jetzt gesagt 
ha be, bezweifeln wird, wenn er sich ein V erstandnis dafiir verschafft, 
warum gerade im alten hebraischen Bekenntnisse, im alten hebrai­
schen Ritus, dem Neumonde als Festlichkeit eine solche Bedeutung 
zugeschrieben worden ist. Wenn Sie sich die Neumondsfeste ansehen 
und sehen, welche Empfindungen in dem Alten Testamente dem Neu­
mondsfeste entsprochen haben, dann werden Sie sich ein verniinftiges 
V erstandnis fiir das, was jetzt gesagt wurde, verschaffen konnen. Di e 
mittleren Phasen des Mondes entsprechen sich so, dafi darin auf den 
ganzen Brustmenschen der zunehmende und der abnehmende Mond 
wirkt. W enn Sie si eh n un dazu noch vorstellen, dafi, geradeso wie der 
Mond auf den gesamten dreigliedrigen Menschen wirkt, das heifit sein 
Geist J ah ve oder J ehova, auch die Sonne auf den gesamten Menschen 
wirkt, aber hauptsachlich auf den mittleren, und dafi von da ihre 
Wirkungen ausstrahlen auf den gesamten Menschen, dann haben Sie 
zwei kosmische Krafte, w el che in gesetzma:Biger W eise im Menschen 
wirksam sind. 

Von Luzifer erfahren wir, daB sein Reich die Venus ist, und daB 
diejenigen Krafte, welche ihren symbolisch-physischen Ausdruck da­
durch finden, daB sie als das Licht der Venus, des Morgen- und Abend­
sternes zu uns kommen, daB diese physischen Strahlen der Venus, die 
in den Weltenraum hineingeschickt werden, die symbolisch-physische 
Einwirkung des Luzifer auf den Menschen sind. Es hat sich Luzifer 
nicht darauf beschrankt, auf den unteren Menschen zu wirken. Da 
wiirde er nur wirken, wenn die Venus mit ihrer vollen Scheibe strahlt, 



wie beim Vollmonde. Sie wissen, daE die Venus gerade solche Phasen 
hat wie der Mond, daE es also eine zunehmende, eine volle und eine 
abnehmende Venus gibt. Die Viertel wirken wieder ebenso wie die Vier­
tel des Mondes auf den Brustmenschen. Die Venus, die geistig wirkt, 
wirkt aber auf den Kopfmenschen, so daB ein Ausdruck fiir das, was in 
bezug auf den Menschen geistige Wirkungen sind, in dem Zusammen­
wirken von Sonne, Mond und Venus am Himmel gesehen werden kann. 
Wohlgemerkt, ein Ausdruck fiir das, was im Menschengeist ist. 

Wie nun im Menschen der groBe Sonnengeist wirkt im Verhaltnis 
zum Mondengeist, im Verhaltnis zu Jahve oder Jehova, so wirkt auch 
Luzifer, der immer in der menschlichen Natur mit wirksam ist, im 
Verhaltnis zu diesen beiden. Wenn man dieses Gesetz des Zusammen­
wirkens graphisch darstellen und eine Zeichnung davon geben wollte, 
so konnte man es am besten tun, wenn man es in den Konstellationen 
der physischen Sonne, des physischen Mondes und der Venus suchte. 
Wie diese zueinander stehen, wie diese ein Verhaltnis haben konnen, 
daB der eine dem anderen Opposition macht, ihn abstoBt, daB der 
eine den anderen verstarkt oder daB er ihn schwacht, dadurch, daB 
er sich iiber ihn stellt und ihn verfinstert, so ist auch das Verhaltnis 
der drei geistigen Gewalten, die charakterisiert worden sind, im Men­
schen. Der Mensch kann seine Sonnenwirkung besonders entfalten, 
wenn sie weder durch die Monden- noch durch die Venuskrafte beein­
trachtigt wird. Es kann aber auch sozusagen seine Sonne, die Krafte, 
die im mittleren Menschen, im Herzen sind, durch den Mond, durch 
die Kopfkrafte verfinstert werden, wie auch Verfinsterungen eintre­
ten konnen durch Luzifer, durch die Venus. Wie Sie auch wissen, gibt 
es das, was man Durchgange, Voriibergange der Venus vor der Sonne 
im Weltenraum nennt. 

So haben Sie das Zusammenhangende der inneren Dreiheit des Men­
schen, sozusagen den Sonnengeist, den Mondengeist un d den V enus­
geist oder Luzifer symbolisien im W eltenraum un d ausgedriickt durch 
die Konstellation von Sonne, Mond und Venus. Es wird Ihnen jetzt 
lei eh t begreiflich erscheinen, da wir di e gesamte menschliche Gesta l t 
auch so geteilt haben, daB wir die Teile der menschlichen Gestalt ge­
wissen Zeichen, Fixsternen des Tierkreises zugewiesen haben, daB wie-



derum eine Beziehung bestehen kann zwischen diesen drei Sternen 
im Menschen, das hei:Bt den drei geistigen Gewalten im Menschen und 
den einzelnen Gliedern der menschlichen Gestalt. Da wiirde eine be­
sonders bezeichnende Art dieser Beziehung beim Menschen zum Bei­
spie! sein, wenn sein Herz in dem mittleren Menschen, das hei:Bt die 
Gewalten des Herzens, cles Sonnengeistes in dem mittleren Menschen, 
am starksten wirken. In den mittleren Menschen haben wir hinein­
geschrieben das Zeichen d es Lowen; so daB wir sagen konnen: W enn 
die Sonne jetzt so wirkt, da:B sie ihre Krafte besonders auf dasjenige 
Glied der menschlichen Gestalt ausi.iben kann, wozu wir syn1holisch 
das Zeichen des Lowen schrieben, dann ist eine bemerkenswerte Kon­
stellation im Menschen vorhanden. Ebenso ist eine bemerkenswerte 
Konstellation vorhanden, wenn besonders stark entfaltet sind Jahve­
oder J ehovakdifte in ihrem Geistigen, sagen wir im Zeichen des Wid­
der, welches die Aufrechtstellung bedeutet, oder cles Stieres, welches 
das N ach-vorn-Gerichtetsein zur Sprechbewegung angibt. Das sin d 
diejenigen Teile der menschlichen Gestalt, welche in besonderem MaBe 
ein urspriingliches Verhaltnis zur Mondenkraft ha ben miissen. W enn 
sie sich dort am sdirksten entfalten, so ist dies eine besonders giinstige 
Konstellation fiir den Menschen. 

Jetzt werden Sie auch merken, worauf eigentlich das Prinzip, das 
W esen der Astrologie beruht. I eh bemerke dies, nicht weil i eh vorhabe, 
iiber Astrologie ausfiihrlich zu sprechen, dazu wi.irde die Zeit nicht 
reichen, sondern um zu zeigen, worin das Wesen derselben besteht. 
Das kann in wenigen W orten klargemacht werden. Sie sehen, der 
Mensch ist, wie er dasteht vor uns mit seiner dreimal siebengliedrigen 
Gestalt, schon zugeordnet den geistigen Machten, welche den kosmi­
schen Reichen entsprechen. Denn geradeso wie dem Sonnengeist die 
im Menschen wirkenden Krafte cles Sonnengeistes entsprechen, wie 
dem Kopfmenschen entsprechen die Krafte des Mondes und wie dem 
dritten Menschen entsprechen die Krafte, die iiber den ganzen Men­
schen ausgeteilt werden, so entsprechen die Glieder der menschlichen 
Gestalt eben Fixsternen, deren Zeichen ich Ihnen zu den Gliedern der 
menschlichen Gestal t hinzugeschrieben ha be. So ist der Mensch fertig 
in seiner physischen Gestal t. 



Das, was von diesen l\1achten nun kommt, die aus diesen Richtun­
gen, aus diesen Gebieten hereinwirken, das hat nicht bloB damals ge­
wirkt, als die menschliche Gestalt sich gebildet hat, sondern wirkte 
fort durch die Zeiten hindurch und wirkt auch jetzt noch; wirkt so, 
daB in einer gewissen W eise dasjenige, was der Mensch h eu te als sein 
auBeres Schicksal erfahrt, in Zusammenhang gebracht werden kann 
mit den Konstellationen der Sterne, ebenso wie wir mit den Konstel­
lationen der Sterne in Zusammenhang bringen mi.issen das, was der 
Mensch schon geworden ist. War es fiir den Menschen in bezug auf 
seine Organisation giinstig, daB gewissermaBen seine Sonnenkrafte zu­
sammenwirkten mit den Teilen seiner Gestalt, zu denen wir das Zei­
chen cles Lowen schreiben konnten, so wird es auch heute fi.ir gewisse 
Eigenschaften cles Menschen giinstig sein, wenn wichtige Augenblicke 
c;eines Lebens, vor allen Dingen der wichtige Augenblick der Geburt, 
so fallt, daB die Sonne im Zeichen des Lowen steht, das heiBt, den 
Lowen bedeckt, so daB diese beiden Krafte sich gegenseitig verstarken 
oder iiberhaupt beeinflussen. 

Wie in den Himmelsraum durch die Sternenkonstellation hineinge­
schrieben ist das, was der Mensch heute ist, so ist nun auch hineinge­

schrieben das, was weiter mit ihm vorgehen wird. Darauf beruht die 
richtige Astrologie. Sie werden gleich aus dem, was wir jetzt betrach­
ten werden, sehen, daB Sie im Grunde genommen nur den Okkultis­
mus wirklich zu kennen brauchen, um das Prinzip der Astrologie zu 
haben, denn wir wollen jetzt schreiten zur Charakteristik der zwei­

ten Initiationsstufe. 
Wir haben charakterisiert, daB es wichtig ist fiir den okkultistischen 

Aspiranten zur Erlangung der ersten Initiationsstufe, der Begegnung 
mit dem Luzifer und mit dem Tode, auszugehen von der menschlichen 
Gestalt, von dem, was der Mensch fiir den physischen Anblick zunachst 
ist. Fiir die nachste Stufe ist etwas anderes wichtig. Da ist es wichtig, 
auszugehen von der inneren Bewegung des Menschen. Wohlgemerkt: 

Erste Stufe: Ausgang von der menschlichen Gestalt. 
Zweite Stufe: Ausgang am besten von der 

inneren Bewegung cles Menschen. 



N un wollen wir einmal dies e i nn ere Bewegung d es Menschen uns v or 
di e Seele fiihren, so wie wir uns di e Gestal t d es Menschen v or di e Seele 
gefiihrt haben. 

Da haben wir zunachst eine Bewegung, die der Mensch im spateren 
Leben allerdings wenig mehr ausfiihrt, die aber einmal mit allen Kraf­
ten von ihm ausgefi.ihrt werden muBte, denn sonst ware er ein Vier­
fiiBler geblieben, hatte sein ganzes Leben hindurch kriechen miissen. 
Diejenige Bewegung muB der Mensch ausfiihren, die ihn von einem 
kriechenden Kinde zu einem aufrechtgehenden W esen macht. Der 
Mensch ist nicht nur seiner Gestalt nach ein aufgerichtetes Wesen; er 
ist ein Wesen, das sich wahrend des Lebens selber aufrichtet, so daB 
die erste wichtige innere Bewegung - denn eine innere Bewegung ist 
das -, die der Mensch ausfiihrt, die Bewegung des Sich-Aufrichtens 
ist. Also die Aufrichtbewegung ist das erste, was wir ins Auge fassen 
miissen. 

Die zweite Bewegung innerer Art ist wiederum eine solche, die der 
Mensch im spateren Leben zwar noch immerzu gebraucht, die er aber 
sich doch erst als Kind aneignen muB. Es ist die Sprechbewegung, jene 
Bewegung des inneren Lebens, die ausgefiihrt werden mufi, damit das 
W ort zustande kommt. Si e miissen sich vorstellen, daB eine Summe 
innerer Bewegungen notwendig ist, damit das Wort zum Ausdruck 
gebracht werden kann. Vorher muB der Mensch allerdings noch eine 
andere Bewegung lernen, die sich mehr verbirgt. Eigentlich lernt er 
beide Bewegungen gewissermaBen zusammen; im Grunde genommen 
oftmals di e Sprechbewegung friiher als di e andere · Bewegung. Dar­
ii ber konnen Sie Genaueres finden in meinem Schriftchen «Die Erzie­
hung des Kindes vom Gesichtspunkte der Geisteswissenschaft». Jeden­
falls aber sind die zwei Bewegungen vorhanden, die der Mensch lernt 
und die er ausfiihren muB als innere Bewegungen sein ganzes Leben 
hindurch. Der Sprechbewegung ist sich der Mensch sogar bewufit. Das 
weiB jeder Mensch. DaB aber auch, wenn man denkt, fortwahrend eine 
feine Bewegung im Hirn stattfindet, weiB nicht jeder. Um darauf zu 
kommen, gehort eine feinere Beobachtung. Nicht soli Materialismus 
hier gepredigt werden, wenn ich von «Bewegung» spreche. Die Bewe­
gung im Hirn ist namlich schon vorhanden, nur ist sie Wirkung und 



nicht Ursache. Wir haben es also zu tun mit der Denkbewegung und 
mit der Sprechbewegung als inneren Bewegungen. 

Wenn Sie die Bewegungen weiter verfolgen, so entdecken Sie als 
die nachste wichtige Bewegung, welche notwendig ist, damit das in­
nere Leibesleben stattfinden kann, diejenige Bewegung, die wir nen­
nen konnen die Blutsbewegung. Sie gehort zu denjenigen Bewegun­
gen, die notwendig stattfinden miissen, damit der Mensch iiberhaupt 
Mensch sein kann. Die Reihenfolge ist bei dieser Bewegung scheinbar 
etwas willkiirlich. Das macht aber nichts. 

Die fiinfte Bewegung, die da sein muB, damit die Blutsbewegung 
i.iberhaupt da sein kann, ist die Atmungsbewegung. Das ist eine fi.ir 
sich bestehende, besondere Bewegung. Sie ist verschieden von der Bluts­
bewegung, und nicht dasselbe. Ich sage, die Reihenfolge dieser Dinge 
ist etwas willki.irlich, da man sowohl die Denkbewegung und die 
Sprechbewegung vertauschen kann, indem man die eine an die zweite, 
die andere an die dritte Stelle stellt- darauf kommt es aber nicht an. 
Man kann auch zuerst die Atmungsbewegung angeben und dann die 
Blutsbewegung; wenn man mehr auf die Lungen sieht, muB mandas so­
gar. Wenn man aber mehr auf den Ursprung der Bewegungen sieht, 
so muB man die gewahlte Reihenfolge nehmen, weil, insbesondere beim 
Mann, der eigentliche zentrale Ursprung der Atmungsbewegung im 
Zwerchfellliegt, das unterhalb des Herzens ist. Wenn man also eine 
Reihenfolge in bezug auf den U rsprung nehmen will, muB m an diese 
Reihenfolge wahlen. 

Die sechste Bewegung - ich rede also immer von inneren Bewe­
gungen des Leibes, die stattfinden miissen - ist diejenige, welche be­
stimmte Organe ausfiihren miissen und die man - um einen gemein­
samen Ausdruck zu haben - Driisenbewegung oder auch GefaBbe­
wegung nennen konnte. Die GefaBe cles Menschen mi.issen in fortwah­
render Tatigkeit, in fortwahrender innerer Beweglichkeit sein, damit 
der Mensch als Lebewesen unterhalten werden kann. Aus gewissen 
Griinden, die auseinanderzusetzen zu weit fiihren wiirde, mochte ich 
aber einfach geradezu «Driisenbewegung» sagen. 

Eine siebente Bewegung ist die, welche sich ergibt, wenn in dem 
Menschenleibe nicht bloB einzelne GefaBe oder Driisen sich bewegen, 



um etwas abzusondern, was der einzelne Mensch in sich braucht, son­
dern welche der Menschenleib, wohlgemerkt als Leib, vollziehen muB, 
wenn von der Natur die Veranstaltung gemacht wird, einen neuen Men­
schen zu gebaren. Da haben wir es mit einer Totalitat der Leibesbewe­
gungen zu tun. Wahrend man es in der iibrigen GefaBbewegung nur 
zu tun hat mit der Bewegung eines Teiles, hat man es bei der Repro­
duktionsbewegung mit der Absonderung des ganzen Menschen in ir­
gendeiner Art zu tun. Oh es der weibliche oder der mannliche Leib 
ist, das ist gleich. Wir haben es immer zu tun mit der Absonderung des 
ganzen Menschen. Wir nennen also diese Bewegung die «Reproduk­
tionsbewegung». 

Andere innere Bewegungen, wenn Sie die angefiihrten sieben Be­
wegungsarten richtig verstehen, gibt es nicht. Die anderen sind auBere 
Bewegungen. W enn der Mensch zum Beispiel seine FiiBe un d seine 
Han de bewegt, so sin d das auBere Bewegungen. Das a ber, was in dem 
Menschen ist an inneren Bewegungen, hat der Mensch sich schon mit­
gebracht, wenn die Erde es auch vielfach verandert hat. Und gerade­
so wie die gesamte Gestalt des Menschen bezogen werden muB auf die 
Sternbilder des Tierkreises und deshalb den einzelnen Teilen der 
menschlichen Gestalt die Zeichen der Tierkreisbilder beigefiigt werden, 
so sind diese einzelnen Bewegungen aus dem gesamten Planetensystem 
heraus gebildet. 

Aus unserem Planetensystem heraus haben wir also abzuleiten diese 
sieben Glieder des inneren beweglichen Menschen; und man bezeichnet, 
weil die Verhaltnisse dieser Bewegungen zueinander im Menschen den 
Verhaltnissen der Planeten unseres Planetensystems entsprechen, diese 
einzelnen Bewegungen auch mit den Zeichen, die fiir die Planeten ge­
setzt werden: 

die Aufrechtbewegung tz 
die Denkbewegung :2t 
die Sprechbewegung ò 
die Blutsbewegung 8 
die Atembewegung ~ 

die Driisenbewegung ~ 

die Reproduktionsbewegung :» 



In bezug auf die Blutsbewegung beriihrt sich die Bewegung mit dem, 
was wir friiher kennengelernt haben als den eigentlichen Mittelpunkt 
der zum mittleren Menschen gehorigen Organe, der insbesondere die 
AngriffsfHiche fiir den Sonnengeist bildet. Daher muB man mit dem, 
was die wichtigste Kraft cles mittleren Menschen ist, auch in Bezie­
hung setzen die Blutsbewegung, die in diesem mittleren Menschen ihren 
Mittelpunkt hat, so daB man die Blutsbewegung zu bezeichnen hat mit 
dem Zeichen der Sonne. Hier handelt es sich um die Kraft des Sonnen­
geistes insbesondere insofern, als sie bewegend ist. Als Fixstern, konn­
ten wir sagen, wirkt die Sonne auf den ganzen mittleren Menschen; 
auf die Bewegungen, die hauptsachlich vom mittleren Menschen ab­
hangen, auf die Blutsbewegung, wirkt aber die Sonne wie ein anderer 
der genannten Planeten. W enn ich die Zeichen gebrauche, welcher si eh 
die heutigen Astronomen auch noch bedienen - ich gebrauche in die­
sem Falle also nicht die alte Terminologie, die von Kepler umgestellt 
worden ist, sondern die Benennungen, wie sie in der heutigen Astro­
nomie iiblich sind -, so kann benannt werden die Atmungsbewegung 
mit Merkur ~' die Driisenbewegung mit Venus ~' die Reproduktions­
bewegung mit Mond :». Die Reproduktionsbewegung, lokalisiert im 
unteren Menschen, ist wieder etwas, was sozusagen zusammentrifft 
mit dem Einflusse des Mondengeistes, der hier eingreift in den unteren 
Menschen und die innere Beweglichkeit cles Menschen beriihrt. 

So haben wir einen dreimal siebengliedrigen Menschen in der 
menschlichen Gestalt, und auch einen siebengliedrigen Menschen in 
dem Zusammenhang der inneren Bewegungen cles Menschen. Wenn 
nun der okkultistische Aspirant sich bemiiht, in sich zu unterscheiden 
diese innere Beweglichkeit, dann kann er den nachsten Schritt machen 
in dem, wovon ich Ihnen schon gesprochen habe. 

Sehen Sie, da haben Sie es schon nicht so leicht wie friiher, denn die 
auBere Gestalt steht sozusagen vor dem menschlichen Auge, nicht 
aber die innerliche Beweglichkeit. Man muB sich schon ein wenig be­
miihen, die innere Beweglichkeit zu fiihlen. Man muB unterscheiden 
lernen, und man muB lernen, die Aufrechtbewegung innerlich zu fiih­
len, die Denkbewegung zu fiihlen, zu fiihlen die Sprechbewegung -
was am leichtesten ist -, zu fiihlen die Blutsbewegung, zu fiihlen - was 



wieder nicht schwer ist - die Atmungsbewegung; zu fiihlen endlich 
das, wovon man gewohnlich nur das Resultat fiihlt, namlich ob man 
sich hinlegt oder aufrechtsteht, und zu fi.ihlen die Absonderungsbe­
wegung. 

Das Unterscheidungsvermogen fiir die einzelnen Bewegungen, die 
stattfinden, ist etwas, was sehr notwendig ist, wenn der okkultistische 
Aspirant weiterkommen will. Wenn der okkultistische Aspirant es 
mit diesen inneren Bewegungen ebenso macht, wie ich gestern erzahlt 
habe, da.B der Mensch es mi t der menschlichen Gestalt machen soll, dann 
hatte er jetzt- statt au.Berlich die menschliche Gestalt zu fixieren und 
das Nachbild zu erwarten- zu versuchen, sich innerlich zu fiihlen, zu 
fiihlen die innere Beweglichkeit des Menschen, die innere Tatigkeit. 
Und dann, nachdem man sozusagen sich leiblich innerlich fixiert hat, 
hatte man zu versuchen, diesen Eindruck festzuhalten, so wie wir gestern 
versucht haben festzuhalten, rein in der Erinnerung, den Eindruck 
der Gestalt. Dann kommt der Mensch tatsachlich dazu, wirklich sie­
ben solcher Gestalten zu erkennen, wie sie uns gestern begegnet sind 
als zwei Gestalten. Gestern sind uns begegnet die Gestalten des Todes 
und des Luzifer, und wir haben gehort, daB, wenn wir uns an den 
Christus-Gedanken erinnern, wir dann etwas haben, was wir hiniiber­
tragen konnen in di e an d ere, in di e iibersinnliche W el t. 

W enn der okkultistische Aspirant sich so, wie es geschildert worden 
ist, herausversetzt aus seinem innerlichen beweglichen Menschen, wenn 
er aus seinem innerlichen beweglichen Menschen heraustritt, dann tre­
ten ihm tatsachlich sieben Gestalten entgegen. Er macht die Bekannt­
schaft mit sieben geistigen Wesenheiten, und er wei.B, daB diese sieben 
geistigen W esenheiten seinen inneren Bewegungen ebenso entspre­
chen, wie di e Sonne, der Mond und die V enus dem entsprechen, wovon 
wir gestern und heute gesprochen haben. Der Mensch lernt erkennen, 
daB er aus unserem Planetensystem herausgewachsen ist, daB die Pla­
neten als physische Gestirne dirigiert sind von Planetengeistern, und 
daB des Menschen Aufrechtbewegung nur dadurch in ihm stattfinden 
kann, daB in ihm waltet der Geist cles Saturn, der Geist, der seinen 
Schauplatz so auf dem Saturn hat, wie Luzifer ihn hat auf der Venus. 
Der okkultistische Aspirant weiB dann, daB seine Denkbewegungen 



zusammenhangen mit dem Regenten oder dirigierenden Geiste des Ju­
piter, daB die Sprechbewegungen zusammenhangen mit dem dirigie­
renden Geiste des Mars, daB die Blutsbewegung zusammenhangt mit 
dem dirigierenden Geiste der Sonne, daB zusammenhangt alles, was At­
mungsbewegung ist, mit dem dirigierenden Geiste des Merkur, daB 
zusammenhangt alles, was Driisenbewegung ist, mit dem dirigierenden 
Geiste der Venus, und endlich, daB alles, was Reproduktionsbewegung 
ist, mit dem dirigierenden Geiste des Mondes zusammenhangt. Er weiB 
aber auch, daB alle diese Geister durcheinanderwirken, daB ihr haupt­
sachlichster Sitz undAngriffspunkt in dem Menschen so ist, daB die eine 
Bewegungsart auf die andere wirkt, da~ im Menschen der Geist des 
Saturn vorzugsweise durch die Aufrechtbewegung wirkt, aber an allen 
anderen Bewegungen indirekt beteiligt ist. Eine besonders bemerkens­
werte Situation ist es, wenn dieser dirigierende Geist des Saturn be­
sonders stark seine Kraft entfaltet beim Widder oder beim Stier. Da 
findet eine besonders bedeutungsvolle Situation statt, und wir kon­
nen nun, da Sie jetzt wissen, wie mit den einzelnen Gliedern der 
menschlichen Bewegungsnatur die dirigierenden Planetengeister zu­
sammenhangen, allerdings die Erfahrung machen, daB in dem, was wir 
als Zeichen fiir die einzelnen Glieder kennengelernt haben, das Prin­
zip der wirklichen Astrologie liegt. Sie brauchen nur das zu wissen, um 
was es sich hier handelt, dann werden Sie wissen, daB darin das Prinzip 
der wirklich echten Astrologie liegt, die aus nichts anderem entspringt 
als aus der bedeutungsvollen Tatsache, daB der Mensch aus dem Welt­
all herausgeboren, ein Auszug, ein Extrakt des ganzen W eltalls ist. 

So wie wir bis zu den Fixsternen hinaufgehen mi.issen, um die Ge­
stalt zu verstehen, und wie wir die Gestalt beeinfluBt finden durch die 
hauptsachlichsten Krafte, die von Sonne, Mond und Venus kommen, 
so finden wir jetzt durch die sieben Planetengeister ganz besonders 
die innere Beweglichkeit des Menschen bewirkt. Sieben geistige We­
senheiten also lernt der Mensch kennen. Etwas auBerordentlich Be­
merkenswertes ist aber hier der Fall. Beachten Sie die Tatsache, daB 
unter diesen sieben Geistern auch der Geist der V enus ist, den wir 
vorhin schon kennengelernt haben als den Luzifer. Es ist sehr, sehr 
merkwi.irdig, was da dem okkultistischen Aspiranten begegnet. W enn 



er den ersten Schritt macht indie Initiation hinein, so begegnet er dem 
Luzifer, und wir sahen, daB ihm Luzifer jene Gestalt von sich selbst 
zeigt, von der wir gestern gesprochen haben. Er begegnet Luzifer als 
dem W esen, das ihn zum hafllichsten gemacht ha t, un d jetzt, indem 
er dem Venusgeist begegnet, begegnet er nochmals dem Luzifer. Nun 
aber stellt sich Luzifer als etwas ganz anderes heraus. Es ist beim zwei­
ten Male nicht dieselbe Gestalt, der mandas erste Mal begegnet. Man 
weiB zwar, es ist dasselbe Wesen, aber es zeigt sich in zwei verschiede­
nen Gestalten. Der zu Initiierende erhalt also die Erkenntnis, daB sich 
Luzifer in zwei Gestalten zeigen kann. Das erste Mal zeigt er sich beim 
Dberschreiten der Schwelle, wovon wir gestern gesprochen haben, da, 
wo er darauf hinweist, daB der Mensch ihm die Unsterblichkeit ver­
dankt, wo er etwa sagt: Die Gotter haben dir einen zerbrechlichen 
Leib gegeben, ich aber habe dir die Unsterblichkeit gegeben. - Wenn 
man sich dann umsieht, so ist es jener Drache, von dem wir gestern ge­
sprochen haben. Daher nennt man diese Gestalt auch die kleine Gestalt 
des Hiiters der Schwelle. 

Jetzt zeigt sich uns auf der zweiten Stufe der Initiation etwas an­
deres; es zeigt sich uns, daB Luzifer auch andere Kdi.fte entfalten kann. 
Konnten wir in uns nicht entfalten alle Absonderungskrafte, alle 
Krafte, die von unseren GefaBen ausgehen, so konnten wir keine Men­
schen sein; es w are ausgeschlossen, daB wir Menschen waren. Di e 
Blutsbewegung, die Atmungsbewegung, sie allein konnen uns nicht 
erhalten. Die Saftebewegung, die GefaBbewegung, die Driisenbewe­
gung, die dirigiert ist von Luzifer, dem Venusgeiste, muB auch vor­
handen sein. Das ist der Unterschied zwischen allen moglichen exote­
rischen Dberlieferungen und dem, was hier ausgefiihrt wird, daB in 
den Dberlieferungen zwar gesprochen wird von Luzifer und den ein­
zelnen Planetengeistern, daB diese Dinge aber keine wirkliche Er­
kenntnis liefern. Die wirkliche Erkenntnis ist wahrlich kein Kinder­
spiel. Sie offenbart uns Luzifer als den VerhaBlicher der menschlichen 
Gestalt und auf der anderen Seite als den notwendigen Geist, der uns 
als Menschen einzig und allein moglich macht. 

Und jetzt erleben wir etwas hochst Merkwiirdiges innerhalb der 
Initiation. Wenn es uns gelungen ist, an dem Christus festzuhalten, 



uns innerlich an ihn anzuschliefien, so daB er uns die Mittel gibt, hin­
iiberzutragen den Gedanken des Ich, die Vorstellung des Ich, das 
SelbstbewuBtsein der Erde in di e iibersinnliche W elt, di e wir beschrei­
ten, dann haben wir eine Ahnung davon bekommen, daB diese Chri­
stus-Kraft etwas mit der Sonnenkraft zu tun hat. Eine solche Ahnung 
hekommen wir zunachst; denn auf der ersten Stufe der Initiation ist 
es nicht viel mehr als eine Ahnung, was einem aufgeht von der Ver­
bindung der Christus-Kraft mit der geistigen Sonnenkraft. Auf der 
zweiten Stufe ist es so, daB diese Christus-Kraft sich uns auch darstellt 
als eine, ich mochte sagen, greifbare Gestalt, die man schon etwas na­
her kennenlernen kann, die einem schon klarer und deutlicher wird in 
der iihersinnlichen Welt. Also auf der zweiten Stufe der Initiation wird 
man etwas mehr bekannt mit dem iibersinnlichen Christus. Das nachste, 
was dieser Christus uns zeigt, ist, daB er den dirigierenden Geist der 
Venus, von dem wir gelernt haben, daB er Luzifer ist, seinen Bruder 
nennt und ihn als einen Planetengeist bezeichnet wie einen anderen. In 
dem Augenblick, wo er sich in der zweiten Stufe zeigt, zeigt er sich 
wie ein planetarischer Geist, so daB er briiderlich unter den sieben Re­
genten der Planeten darinnensteht. 

So heschreiten wir gleichsam ein Feld, durch das wir kennenlernen 
ein hochgeartetes Kollegiun1 von sieben planetarischen Geistern, die 
sich in voller Briiderlichkeit zueinander verhalten. Dies ist eine ge­
fahrliche Klippe, und der okkultistische Aspirant muB manches an­
dere kennenlernen, wenn er an dieser gefahrlichen Klippe nicht schei­
tern soll, denn er darf das, was sich ihm da darbietet, nicht so ohne 
weiteres hinnehmen. Er muB versuchen, sich eine genaue Erkenntnis 
zu verschaffen von den Dingen, die da zugrunde liegen. 

Wenn man sozusagen indie Details der okkultistischen Erkenntnisse 
hineinkommt, kann man verschiedenes als Hilfsmittel wahlen, um sich 
auszukennen auf dem Felde des Okkultismus. Damit, daB wir einfach 
die sieben Briider kennenlernen, die die sieben Planetengeister sind, 
wissen wir noch nicht alles; denn sieben Briider konnen doch vonein­
ander verschieden sein, und die Verschiedenheit bietet sich uns nicht 
von vornherein dar. Wir miissen naher zusehen, genauere Studien ma­
chen, wenn wir Naheres erkennen wollen. Und da mochte ich Ihnen 



wiederum eine Darstellung geben, die Sie, wenn Sie sie genau priifen 
mit dem, was die exoterischen Mythen Ihnen geben, durchaus begriin­
det und verniinftig finden werden, so sonderbar sie auch erscheinen 
wird, die Sie begriindet finden werden, weil sie aus der okkulten For­
schung heraus gegeben ist. Vergleichen Sie das mit den religiosen und 
geschichtlichen Urkunden. Die Vernunft wird dann schon sprechen: 
Ja, ich bin beruhigt.- Je weiter Sie gehen mit Ihrer Vernunft, um so 
mehr werden Sie ja sagen konnen zu dem, was ich Ihnen sage, wenn Sie 
es als ein Ergebnis der okkulten Forschung betrachten, das man in der 
Gegenwart erhalten kann auf dem Gebiete cles groBen kosmischen Le­
bens, und das dem gegenwartigen Menschen verhaltnismaBig leicht zu­
ganglich ist. 

Da muB man von irgend etwas ausgehen, man muB von irgendwo 
seinen Ausgangspunkt nehmen, so also zunachst, daB man sieben kos­
mische Geister und gleichsam ihre Reiche kennenlernt. Dadurch lernen 
wir aber nur die hochsten dirigierenden Geister und ihre Reiche, die 
entsprechenden Planeten, kennen. Dabei kann es jedoch nicht bleiben. 
Wir miissen, soweit es die okkulte Forschung moglich macht, diese 
Reiche etwas naher untersuchen, wir miissen auf einiges naher einge­
hen, und da bietet sich dem gegenwartigen okkultistischen Aspiranten, 
wenn er mit den Mitteln, die der moderne praktische Okkultismus ge­
ben kann, gewissenhaft zu W erke geht, unter mancherlei W egen der 
folgende. Er kann ausgehen, auf den Rat eines erfahrenen Okkultisten, 
von dem Studium eines solchen Lebens, wie das Buddhaleben es ist, 
von dem Leben cles Gautama Buddha. 

Sehen Sie, ich ha be es ofter betont un d muB es auch hier betonen, daB 
das Leben cles Gautama so verstanden werden muB, wie die Buddhi­
sten dieses Buddhaleben eben verstehen, nicht wie eine auBere mate­
rialistische geschichtliche Betrachtung es heute auffaBt. Man muB sich 
aufgeschwungen haben zu einer solchen Erkenntnis cles Buddhalebens, 
daB man weiB: Der Buddha ist dadurch Buddha geworden, daB er 
durch viele, viele Verkorperungen hindurchgegangen ist, Bodhisattva 
wurde, und dann, als er als Bodhisattva geboren worden war, als Sohn 
cles Konigs Suddhodana, im neunundzwanzigsten J ahre seines Lebens 
zur Buddhawiirde aufgestiegen ist. Man muB wissen, daB das Hinauf-



steigen des Bodhisattva zur Buddhawiirde tatsachlich bedeutet- was 
jeder eingeweihte Buddhist und iiberhaupt jeder Eingeweihte weiB -, 
daB eine solche Individualitat, die vom Bodhisattva zum Buddha ge­
worden ist, in dem Leben, das sie als Buddha erlebt, ihre letzte irdische 
Inkarnation hat; daB sie dann, wenn sie Buddha geworden ist, nicht 
mehr in einen solchen irdischen Leib zuriickzukehren hat, sondern in 
anderen Welten wirkt, die nicht die irdischen sind. 

Dies muB man als Voraussetzung haben. Man muB durchaus wissen, 
daB es richtig ist, daB der Buddha bei der Erhebung vom Bodhisattva 
zum Buddha zu einer kosmischen Wiirde aufgestiegen ist, daB er inner­
halb seiner weiteren Entwickelung, die er durchzumachen hat, nicht 
wieder zu einem physischen Erdenmenschen herabzusteigen braucht. 
Fiir diejenigen, die das verfolgt haben, habe ich schon einmal, ich 
mochte sagen, den einzigen Punkt beriihrt, wo der Buddha von seiner 
Entwickelung wieder etwas merken laBt; es war, als ich gezeigt habe, 
daB zwei Jesusknaben geboren worden sind, der Matthaus- und der 
Lukas-Jesusknabe, wobei auch gesagt wurde, daB bei der Geburt cles 
Lukas-Jesusknaben der Buddha dem Astralleib des Jesus astralische 
Krafte einverleibte, die er aus der geistigen Welt herunterzusenden 
hatte. Damit hat man ja nur dasjenige beriihrt, was der Buddha ein­
mal auf die Erde heruntergesendet hat. In Norrkoping habe ich gesagt, 
daB di e Eingeweihten mi t dem Buddha auch noch in anderer W eise 
zusammenkommen konnten. Auf der Erde war der Buddha aber in 
dem Sinne, daB man sagen kann: Auf der Erde lebte er seit seinem Le­
ben als Buddha nicht mehr.- Der Okkultist, der nun weitergeht auf 
seinem W ege, kann auch den W eg cles Buddha weiter verfolgen. Es ist 
natiirlich kein Erdenleben, aber es kann natiirlich noch beobachtet 
werden, so daB auf dem Gebiete des praktischen Okkultismus die Frage 
entsteht: Was ist aus dem Buddha geworden, seitdem er sich nicht mehr 
in einem physischen Menschenleibe inkarniert? - Man kann suchen 
den Buddha, so wie er ist in der weiten Welt. Es mag Ihnen sonderbar 
erscheinen, aber die Initiierten finden den Buddha wirklich bei einer 
groBen, bedeutsamen Aufgabe, bei einer ganz gewal tigen Aufgabe. Wenn 
namlich der geoffnete Blick cles Okkultisten im Weltenraume drauBen 
sucht, so findet er den weiteren Schauplatz des Buddha merkwiirdiger-



weise auf jenem Planeten, den wir in der physischen Astronomie als 
den Mars bezeichnen, und der Okkultist muB allen Ernstes sagen: Seit 
jener Zeit, da der Buddha sich die Fahigkeit erworben hatte, welche 
ihn dahin brachte, nicht mehr im Erdenleben erscheinen zu miissen, ist 
ihm eine neue Mission zugeteilt worden. Diese neue Mission lernen wir 
kennen durch eine okkul tistische Beobachtung cles Mars. Di e ihm ur­
eigene Mission lernen wir so kennen. 

Wenn wir diese Mission genau kennenlernen wollen, dann finden 
wir durch die okkultistische Untersuchung, daB diejenigen Wesen auf 
dem Mars, welche den Erdenmenschen entsprechen wiirden, die aber 
von ganz anderer Natur sind - wir konnen sie riicksichtslos Mars­
menschen nennen -, in einem bestimmten Zeitpunkt ihrer Entwicke­
lung in eine ahnliche Notwendigkeit versetzt wurden, wie die Erden­
menschen versetzt waren im vierten nachatlantischen Zeitraum, als 
zu ihnen der Christus kommen sollte. Und wie der Christus ein Erloser 
und Auferwecker wurde, wie das eine Mission des Christus in bezug 
auf die Erdenmenschheit war, so ist es die weitere Mission jenes Bodhi­
sattva, nachdem er zum Buddha geworden ist, ein Erloser und Befreier 
der Marsmenschen zu sein. Ein ahnliches Ereignis hat er also zu voll­
ziehen auf dem Mars, wie es der Christus auf der Erde zu vollziehen 
batte. 

Wenn wir das Leben cles Buddha betrachten, so zerfallt es uns im 
Grunde genommen in zwei Teile: in den einen Teil, wo Buddha flir die 
Erdenmenschen gewirkt hat und ihnen gebracht hat das, was sie be­
kommen sollten durch den Buddha und durch alles das, was er ihnen 
schon gebracht batte wahrend seiner Bodhisattvazeit, und in den zwei­
ten Teil, wo der Buddha auBerhalb der Erde wirkt, wo er zu hoherer 
Kraft aufgestiegen ist, zu welcher die Erdenlaufbahn nur die Vor­
bedingung war. Ja, zu Erloserkraft, zu Befreierkraft ist der Buddha 
emporgewachsen. Wenn wir vergleichen konnten - von den Gefiihlen, 
mit denen die Marsmenschen dem Buddhawirken entgegenkommen, 
werden wir, wenn es moglich ist, noch weiter sprechen- das Wirken 
cles Buddha auf dem Mars mit dem ganz ahnliclien Wirken, es ist 
nicht gleich, sondern etwas verschieden, des Christus Jesus auf der 
Erde und dem Mysterium von Golgatha, so wiirden wir einen Unter-



schied finden, der vorliegen muB deshalb, weil e ben eine V erschieden­
heit zwischen den Erdenmenschen und den Marsmenschen besteht. 

Wir sehen also, daB Aufgaben gesetzt sin d den W esenheiten, di e si eh 
im Kosmos entwickeln. In dem Augenblicke, wo ein Wesen aufsteigt 
von einer Wi.irde zu einer anderen, ist ihm auch eine neue Aufgabe ge­
stellt. Wir sehen also, daB der Mensch seine Laufbahn auf der Erde zu 
vollbringen hat, dabei aber von Wesenheiten beri.ihrt wird in seiner 
Laufbahn, welche entweder eine kosmische Aufgabe von allem An­
fange an schon haben, wie der Christus, oder welche sich von der Erde 
zu einer kosmischen Aufgabe hinaufentwickeln, wie es bei Buddha der 
Fall war. 



ZEHNTER VORTRAG 

Kristiania (Oslo), 12.Juni 1912 

Es war keineswegs zufallig, daB ich, nachdem ich noch einmal aus­
einandergesetzt hatte die nachste Begegnung, die der Mensch ha t, wenn 
er di e Schwelle zu den iibersinnlichen W elten betritt, di e Begegnung 
mit dem Tod und dem Luzifer, daB ich dann versucht habe, den Dber­
gang zu nehmen zu einer Auseinandersetzung, die Sie vielleicht zu­
nachst als eine schwer verstandliche beriihrt hat. Ich habe dann ver­
sucht, Ihnen di e Bedeutung der Christus-Wesenheit auseinanderzuset­
zen, un d im Verlaufe dieser Auseinandersetzung ii ber di e Christus-W e­
senheit, die sich, man mochte sagen, von selbst ergeben hat, war es not­
wendig, hinzuweisen auf die Versuchungsgeschichte in den Evangelien, 
auf die Abweisung des Luzifer durch den Christus, was ja in den Evan­
gelien als die Versuchungsgeschichte dargestellt wird, als die Versu­
chung, wie sie dort benannt wird, in der Einsiedelei, oder, wie 1nan oft 
sagt, in der Wiiste. Dann wurde, nachdem der Gang unserer Betrach­
tung etwas weiter sich erstreckt hatte, der Obergang genommen zu 
einer Mitteilung iiber den Buddha. 

N un lassen Sie uns ganz kurz noch einmal diese Begegnung mit dem 
Tod und mit Luzifer vor unsere Seele rufen. Luzifer erscheint tatsach­
lich dem okkultistischen Aspiranten zunachst als das Urbild mensch­
licher un d auch iibermenschlicher, sozusagen gottlicher GroBe, w cnn 
er so, herausgenommen aus seinen Taten, dem Menschen entgegentritt 
als eine verfiihrerische Wesenheit. Un d der okkultistische Aspirant wird 
gewissermaBen erst dann von der Versuchung ein wenig geheilt, wenn 
er zuriickblickt auf das, was er selbst durch Luzifer geworden ist, wenn 
er auf das Schreckensbild tierischer Art blickt, das von Inkarnation zu 
Inkarnation der Mensch geworden ist durch die luziferische Versu­
chung und Verfiihrung. Und dann, habe ich Ihnen gesagt, dann tritt 
fiir den okkultistischen Aspiranten der Gegenwart ein jene Hilfe, die 
ihm von dem Christus werden kann; und die Begegnung ist dann un­
gefahr so, daB der Christus eine Art hochsten, vollsten Trostes bietet 
gegeniiber dem furchtbaren Eindruck, den die Begegnung mit dem 



Tode und mit Luzifer hervorruft, und mit dem, was man selber dar­
steli t, un d was in einer gewissen Beziehung der Hiiter der Schwelle i st. 
Wenn diese Begegnung einen furchtbaren Eindruck gemacht hat, so 
bietet sozusagen dasjenige, was einem der Christus sein kann, einen 
Trost, eine Hoffnung. Denn an die Stelle cles Todes selber, anstelle cles 
zerbrochenen menschlichen Leibes tritt etwas anderes auf. Und das, 
was ich Ihnen hier sage, ist eine unbedingte Erfahrung, die gemacht 
werden kann, die wirklich so gemacht wird, wie ich sie erzahle: An 
die Stelle cles Todes namlich tritt dann, uns begreiflich machend, daB 
dieses Ich doch erhalten werden kann, Christus selber. Mit anderen 
Worten, wir bekommen innerlich in unserem BewuBtsein ein Bild, das 
ganz unabhangig ist von jeder Erinnerung aus dem Sinnenleben. Da 
von Illusion, Halluzination zu sprechen, ware eben der reinste Un­
sinn, denn man konnte blind und taub und geruchlos und alles mog­
liche sein, und man konnte doch dieses Erlebnis haben, das sich dar­
bietet bei diesem Punkt der Initiation; Christus wiirde dennoch an die 
Stelle cles Todes treten. Was hat man dann aber vor sich? 

Stellen Sie sich vor, Sie haben vor sich Christus, der an die Stelle des 
Todes tritt, und Luzifer: absolut das Bild, das die Evangelien selbst 
darbieten als di e V ersuchungsszene in der Wiiste. Si e brauchten si eh 
gar nicht an diese Versuchungsgeschichte aus den Evangelien zu er­
innern, Sie hatten sie doch vor sich. Und dadurch hatten Sie sie vor 
sich, daB Sie den lmpuls in Ihre Seele aufgenommen haben, daB der 
Christus einmal iiber die Erde gegangen ist und gekreuzigt worden ist 
und den Tod besiegt hat. Das Paulinische Christentum bloB braucht 
auf Sie gewirkt zu haben, nicht das Christentum der Evangelien. 

Also es ist dann moglich, etwas, was in den Evangelien geschildert 
wird, unabhangig von den Evangelien, also unabhangig iiberhaupt von 
jedem auBeren Eindruck ZU erleben; das ist durchaus moglich. Wenn 
Sie sich an das gewohnliche Leben erinnern, so werden Sie sich sagen: 
Sie haben im gewohnlichen Leben ein bewuBtes Erleben, wenn auBere 
Eindriicke auf dieses Ihr BewuBtsein gemacht werden, wenn die Vor­
stellungen Ihres BewuBtseins hervorgerufen werden durch auBere Ein­
driicke.- Jetzt haben Sie ein Bild vor sich, das kein auBerer Eindruck 

hervorrufen kann, weil Sie nirgends in der sinnlichen Welt Luzifer fin-



den konnen. Als auEeren Eindruck in der physisch-sinnlichen Welt 
konnen Sie ihn nicht finden . Das erganzt sich Ihnen, indem Sie das 
Bild des Todes haben- das Sie auch nicht dort in der sinnlichen Welt 
finden konnen -, in dem der T od sich in den Christus verwandelt. Sie 
haben das zu dem hinzu, was Sie zwar zur Not gewinnen konnen als 
eine Reminiszenz aus dieser auBeren Welt, aber was sich Ihnen, wenn 
Si e eintreten in diese iibersinnliche W elt, als ein Bild zeigt, das auch 
unabhangig von der auBeren W el t gewonnen werden kann. Kein auBe­
rer Eindruck braucht da zu sein, wenn Si e dieses Bild der V ersuchung 
des Christus un d der Besiegung des T odes, sozusagen der Besiegung 
alles dessen, was Luzifer angefangen hat mit dem Menschen, vor sich 
haben. Und was ist denn das fiir ein BewuBtsein? Ein Bewu.Btsein ohne 
einen auBeren Gegenstand. 

Ich habe Sie hinzufiihren versucht zu dem, was das unoffenbare 
Li eh t ist, hinzufiihren versucht zu dem, was das unaussprechliche W ort 
ist. Jetzt haben Sie den :Segriff bekommen eines BewuBtseins ohne ei­
nen auBeren Gegenstand, eines BewuBtseins, dem durch sein eigenes 
Sein ein Inhalt gegeben wird. Das ist das BewuBtsein ohne einen auBe­
ren Gegenstand. 

Und dann hat uns unsere Betrachtung dazu gefi.ihrt, die sonderbare, 
aber doch wahre Mitteilung iiber den Buddha zu machen. Das war wie­
derum nicht zufallig, sondern ich muBte die gestrige Betrachtung iiber 
den Menschen mit seinen innerlichen Bewegungen vorausschicken, um 
Ihnen verstandlich zu machen, daB der Mensch auch noch eine Stufe 
weiterkommen kann in der Initiation, in der Einweihung indie hohe­
ren W elten. I eh ha be Ihnen di e vielleicht zunachst schwer verstandliche 
Wahrheit aussprechen miissen, auf die wir gleich zuriickkommen wer­
den, daB Luzifer sich dann vollig verwandelt darstellt, darstellt als der 
Herrscher im Reich der Venus, wenn wir zu dieser zweiten Stufe vor­
riicken. Ich sagte, daB dann uns das, was vorher von uns geahnt wor­
den ist, als iibermachtige Sonne, wie ein Planet unter den sieben Pla­
neten erscheint und der Christus als der Geist dieses Planeten, der 
wie ein Bruder des Geistes der Venus, der auch in gewisser Bezie­
hung dann uns als. Planetengeist erscheint, auch als Planetengeist 
v or uns hintritt, Christus gewissermaBen als ein Bruder d es Luzifer. 



Dann aber haben wir anschlicBen miissen an diese Betrachtung die­
jenige iiber die nachirdischen Schicksale des Buddha. Sie sind aus dem 
Grund an diese Betrachtung gerade angeschlossen worden, weil sie in 
ihrer Urspriinglichkeit, so wie sie eben erlebt werden sollen, nicht er­
lebt werden konnen ohne diese zweite Initiationsstufe, die sich auf die 
geschilderte W eise ergi h t. Ohne d aB man weiterriickt von dieser ersten 
Begegnung mit dem Tod und Luzifer, wo man die Versuchungsszene 
zum Beispiel sieht, ohne daB man weiterriickt bis zur anderen Initia­
tionsstufe, wo die sieben Planetengeister erscheinen, ohne das kann 
man nicht die Wahrheit iiber den Buddha gewinnen, wie sie gestern 
dargestellt worden ist. Nur dann kann man sie gewinnen. Daher muBte 
ich zuerst das voranschicken. 

Wenn Sie sich nun fragen, oh zunachst fiir das auBere BewuBtsein, 
das auf auBere Eindriicke angewiesen ist, diese Wahrheit zu gewinnen 
ist iiber den Buddha in seiner nachirdischen Zeit, dann werden Sie sich 
antworten mi.issen, daB mit dem irdischen BewuBtsein es nicht moglich 
ist, die Kultur des Mars so zu durchforschen, daB entdeckt werden 
konnte, was der Buddha dort tut. In dem Augenblick aber, wo die In­
itiation bis zu der eben erwahnten und gestern geschilderten Stufe vor­
dringt, ist es moglich, daB das BewuBtsein ohne einen auBeren Gegen­
stand dieses Erlebnis durch sein eigenes Sein hat. Wir haben es also 
auch mit Bezug auf diese Buddhawahrheit mit einem BewuBtsein zu 
tun ohne einen aufieren Gegenstand. Der Tatsachenbestand ist natiir­
lich ein auBerer; der Buddha lebt ja wirklich auf dem Mars; aber das 
BewuBtsein geht nicht aus sich heraus, laBt nicht einen aufieren Ein­
druck auf sich wirken, wenn es eine solche Wahrheit erkennt, ist also 
ein BewuBtsein ohne auBeren Gegenstand. So, sehen Sie, habe ich Sie 
hingefiihrt zu dem Begriff, den wir als den dritten angefiihrt haben itn 
Beginn unserer Vortdige: zu dem BewuBtsein ohne einen auBeren Ge­
genstand. 

Wir haben also jetzt schon, wenn wir iiberblicken, was wir ausein­
andergesetzt haben, drei menschliche Bewufhseinszustande: das ge­
wohnliche physische BewuBtsein, dann dasjenige, das auf der ersten 
Initiationsstufe erlangt wird, und als Beispiel eines Erlebnisses habe 
ich Ihnen angefiihrt das Bild: Tod und Luzifer oder: Christus und Lu-



zifer in der Versuchungsgeschichte. Die nachste BewuBtseinsstufe war 
diese, wo die siehen Planetengeister dem Menschen erscheinen. Ich hahe 
dies Ihnen aufierdem durch das Beispiel des Buddha illustriert, wie Sie 
da erleben das Schicksal cles Buddha, nachdem der Buddha ehen Bud­
dha geworden ist und nicht mehr zu einem physischen Dasein auf der 
Erde zurlickzukehren hat. - Da hahen Sie sozusagen drei Bewufit­
seinszustande des Menschen: Wir hahen das physische BewuBtsein; wir 
hahen dann das BewuBtsein hoherer Welten auf der ersten Stufe, wie 
es gestern geschildert worden ist, das wir illustriert hahen durch die 
Versuchungsgeschichte; und wir haben dann auf ein noch hoheres Be­
wuBtsein, ein zweites BewuBtsein iibersinnlicher Art hingewiesen. Und 
sehen Sie, so schon und wiinschenswert es vielleicht auch fur manche 
von Ihnen ware, auch noch weiter hinzuweisen auf Bewufitseinsstufen 
hoherer Art, es fehlt uns dazu die Zeit. Nur andeuten werde ich gleich 
nachher eine solche andere Bewufitseinsstufe noch hoherer Art. 

Was konnen wir erfahren und erleben durch das physische BewuBt­
sein? Alles das, was in der sinnlichen Gegenwart ist, was also Gegen­
stand unseres Erdendaseins ist. Was konnen wir durch das zweite Be­
wuBtsein erfahren? Wir wollen von dem Beispiel zunachst absehen, das 
angefiihrt worden ist, von der V ersuchungsgeschichte. Durch dieses Be­
wufitsein der ersten BewuBtseinsstufe hoherer Art kann noch etwas 
anderes gefunden werden; und was dadurch gefunden und beschrieben 
werden kann, das finden Sie ganz skizzenhaft beschrieben in meiner 
«Geheimwissenschaft im Umrifh, da, wo die Rede ist von dem Mon­
denzustand, der unserem Erdenzustand vorangegangen ist. Dieser al te 
Mondenzustand ist nicht mehr da, er muB beschrieben werden durch 
ein BewuBtsein ohne einen heute vorhandenen Gegenstand. Er ist nur 
da in den hoheren Welten, konserviert, wie Sie ja auch oft schon gehort 
haben, in der Akasha-Chronik. Also wir haben fiir das erste Bewufit­
sein hoherer Art ein zweites auBer der Versuchungsgeschichte: Wir ha­
ben alle Vorgange, die sich, wie wir sagen konnen, auf den alten Mond 
beziehen. Und alles, was mit diesem alten Mond zusammenhangt, laBt 
sich durch dieses Bewufitsein beschreiben. 

Nun mochte ich Sie dabei noch auf eines aufmerksam machen. Es 
hat wiederum seine besondere Bewandtnis, daB ich Ihnen als ein kon-



kretes, besonderes Beispiel von einem Erlebnis, das man zunachst ha­
ben kann durch dieses hohere BewuBtsein erster Art, gerade die Versu­
chungsgeschichte angefiihrt habe unter den mancherlei Erlebnissen, die 
man hat. Wenn man sozusagen dieses hohere BewuBtsein erster Art 
nach dem alten Monde richtet, hat man eine Wiederholung dieser Ver­
suchungsgeschichte. Eine Wiederholung fiir den Menschen; in Wahr­
heit ha t si eh das natiirlich lange vorher abgespiel t. Denn, sehen Si e, 
man erfahrt namlich dann, daB der Christus schon auf detn alten Mond 
den Luzifer fiir sich besiegt hatte, und daB die Szene, die so in den 
Evangelien geschildert wird, die zweite, die wiederholte Tatsache ist, 
wo der Christus den Sieg iiber den Luzifer erringt, also daB der Chri­
stus auf der Erde von vornherein den Luzifer abweist. Das ist aus 
dem Grund- wie Sie es ja fiir selbstverstandlich halten werden, hat 
der Christus auch eine Entwickelung durchgemacht -, weil der Chri­
stus, als er fiir sich noch weniger entwickelt war auf dem Monde, aus 
seinem durchaus den hochsten Machten ergebenen Sinne heraus alle 
Anfechtungen des Luzifer, die dazumal fiir ihn noch etwas bedeutet 
haben, abgewiesen hat. Auf dem alten Monde trat also bereits Luzifer 
dem Christus entgegen. Auf der Erde war Luzifer dem Christus nicht 
mehr gefahrlich; da weist er ihn ohne weiteres ab. Auf dem Monde 
a ber entwickel te Christus alle ihm zur V erfiigung stehenden Krafte, 
um abzuweisen den Luzifer. Das ist also etwas, was man weiter erlebt, 
wenn man so den Blick des hoheren BewuBtseins zuriickwirft indie alte 
Mondenzeit. 

Wenn man nun weiterkommt zu dem zweiten BewuBtsein hoherer 
Art, dann ergibt sich neben Erkenntnissen, die fiir die Erde eine 
Bedeutung haben wie die Buddhageschichte, noch etwas anderes -
was man also spater zu erkennen hat, durch dieses zweite BewuBt­
sein hoherer Art -, und das ist wiederum geschildert in meiner 
«Geheimwissenschaft» in der Skizze, die iiber den friiheren Verkor­
perungszustand unserer Erde, iiber die alte Sonne gegeben worden 
ist. Dazumal waren die Verhaltnisse wirklich wesentlich anders, und 
es ist schon recht schwierig, wie Sie ja aus der Schwierigkeit des V er­
stehens gerade dieses Kapitels meiner «Geheimwissenschaft» ersehen, 
es ist schwierig, diesen alten Sonnenzustand zu schildern. Ich habe 



dort mehr Ri.icksicht genommen auf die den Menschen naherliegen­
den Szenen, die sich sozusagen auf die Naturseite beziehen. Es wi.irde 
in der Zeit, als diese «Geheimwissenschaft» geschrieben wurde, in der 
theosophischen Bewegung wenig Verstandnis gefunden haben, wenn 
ich auf die mehr moralischen Dinge hingewiesen hatte, welche man 
auch erlebt in der Betrachtung der alten Sonnenzeit. Da erlebt man 
nicht mehr di e V ersuchungsgeschichte. W enn wir uns zuri.ickwenden 
zur Sonnenzeit, dann tritt uns die Sonne selbst noch auf als ein Pla­
net unter den sieben Planeten, Venus vorgebildet mit Luzifer als 
dem Herrscher; un d zunachst erscheinen di e beiden, der Sonnengeist 
und der Venusgeist, mit anderen Worten der Christus und der Luzifer, 
si e erscheinen als eine Art Bri.ider. Man muB dann alle Anstrengung an­
wenden, um einen Unterschied zu gewahren zwischen den beiden. Der 
Unterschied in der alten Sonnenzeit zwischen Luzifer und dem Chri­
stus ergibt sich nicht so ohne weiteres aus der Betrachtung ihrer auEeren 
Wesenheit, sondern er ergibt sich erst, wenn man auf das Innere ein­
geht. Und es ist schwierig, auEerordentlich schwierig, jetzt Mittel der 
auEeren Darstellung zu finden, um Ihnen zu zeigen, worin der Unter­
schied besteht. Betrachten Sie das, was ich sagen werde, als einen Ver­
such, den Unterschied, der sich dem hellseherischen BewuBtsein in der 
alten Sonnenzeit fi.ir den Christus und den Luzifer ergibt, eben so gut 
es geht zu charakterisieren. 

Wenn wir den Blick hinwenden auf der einen Seite zu Christus., auf 
der anderen Seite zu Luzifer, dann werden wir allerdings noch etwas 
anderes gewahr. Wir werden gewahr, daB Luzifer, der Venusherr­
scher, in einer auBerordentlich lichtvollen Gestalt erscheint - obwohl 
geistiges Licht gemeint ist -,so daB wir die Empfindung haben: Aller 
Glanz, der jemals uns kommen kann durch eine Betrachtung, die von 
der Offenbarung cles Lichtes ausgeht, ist etwas Geringfi.igiges gegen die 
Majestat Luzifers in der alten Sonnenzeit. Aher wir bemerken inner­
halb dieses Luzifer, wenn \Y'Ìr auf seine lntentionen, die ja dann zu 
durchschauen sind, eingehen, daE er ein Geist ist, welcher durch alles 
das, was er an sich ha t, begabt ist mi t einem unendlich groBen Stolze, 
mit einem solchen Stolze, daE man durch diesen Stolz auch versucht 
werden kann. Denn bekanntlich werden selbst Dinge, die der Mensch 



bis zu einem gewissen Grade hin nicht verfiihrerisch findet, dann ver­
fiihrerisch, wenn sie zu majestatischer GroBe werden. Und der Stolz 
in seiner majestatischen GroBe wirkt auch verfiihrerisch. Das ist das 
Verfiihrerische des Luzifer in seiner stolzen GroBe, in seinem Stolz auf 
seine Lichtgestalt. Dasjenige, was man «unoffenbares» Licht nennen 
kann, das Licht, das nicht auBerlich leuchtet, sondern in sich selber die 
groBe starke Kraft hat, das hat er in vollstem MaBe. Und danehen ist 
die Gestalt des Christus in der alten Sonnenzeit, der sozusagen der 
Herrscher des Sonnenplaneten ist, ein Bild vollster Hingabe an dasje­
nige, was ringsherum sonst in der Welt ist. \Vahrend Luzifer eigentlich 
nur auf sich selbst bedacht erscheint- man muB das alles in mensch­
liche Worte kleiden, obwohl sie nicht ausreichen -, erscheint der Chri­
stus als hingegeben an dasjenige, was ihn in dem weiten, weiten W elt­
all umgibt. 

So war dieses weite Weltall nicht, wie es heute ist. Wenn man heute 
sich auf die Sonne versetzte, wiirde man ja, radiai ausschauend, zu­
nachst blicken auf die zwolf Sternbilder des Tierkreises. Die waren in 
auBerer Sichtbarkeit damals als solche nicht vorhanden. Dafiir waren 
aber vorhanden zwolf Gestalten, zwolf Wesenheiten, die, da ja der 
auBere Raum nicht von Licht erfiillt war, aus der Tiefe der Dunkel­
heit, aus der Tiefe der Finsternis heraus ihre Worte erschallen lieBen. 
W as waren das fiir W orte? J a, sehen Si e, das waren W orte - das Wort 
«W ort» ist wiederum nur ein Surrogat, um das anzudeuten, um was 
es sich handelt -, das waren Worte, die kiindeten von uralten, dazu­
mal schon uralten Zeiten. Das waren zwolf Weltinitiatoren. Heute 
stehen in der Richtung dieser zwolf Weltinitiatoren die zwolf Tier­
kreisbilder, un d von ihnen aus ton t zu der Seele, di e aufgeschlossen ist 
der ganzen Welt, die urspriingliche Art des unausgesprochenen Welten­
wortes, das aus den zwolf Stimmen gebildet werden konnte. Und wah­
rend- ich muB jetzt anfangen bildlich zu sprechen, weil eben Men­
schenworte nicht ausreichen - Luzifer einzig und allein in sich den 
Drang hatte, mit dem in ihm vorhandenen Lichte alles zu bestrahlen 
und es dadurch zu erkennen, gab sich der Christus dem Eindruck die­
ses Weltenwortes unaussprechlicher Art hin und nahm es ganz, ganz 
in sich auf; so daB si e jetzt in der Christus-Seele vereint waren, daB 



diese Christus-Seele das Vereinigungswesen war der groBen, durch 
das unaussprechliche W ort hineintonenden W eltgeheimnisse. So tritt 
uns der Gegensatz des das Weltenwort empfangenden Christus und 
des stolzen Luzifer, des Venusgeistes, entgegen, der ablehnt das Welten­
wort und mit seinem Lichte alles ergriinden will. 

Und von dem, was Luzifer und Christus dazumal waren, ging nun 
alle spatere Entwickelung aus. Denn das hatte zur Folge, daB die Chri­
stus-W esenheit in sich aufgenommen hatte das umfassende Weltenwort, 
die umfassenden Weltengeheimnisse, und daB die Luziferwesenheit 
verlor durch das, was ich nur mit dem W orte «Stolze Lichtgestalt» aus­
driicken kann, verlor ihr Reich, das V enusreich. Durch andere Griinde, 
die uns jetzt ferner liegen, verloren die anderen Planetengeister oder 
auch veranderten die anderen Planetengeister ihre W esenheiten. Dar­
auf kommt es uns jetzt nicht an. Auf den Gegensatz zwischen Christus 
und Luzifer kommt es uns an. So geschah es dann, daB Luzifer immer 
mehr und mehr verlor von seiner Herrschaft, daB ihm immer mehr und 
mehr verlorenging das Reich der Venus, daB Luzifer sozusagen mit sei­
nero Lichte ein entthronter Herrscher wurde, und daB der Planet Ve­
nus sich fortan ohne einen eigentlichen Herrscher behelfen muBte, da­
her nur eine nach abwarts gehende Entwickelung durchmachen konnte. 
Aufgenommen hatte aber der Christus wahrend der alten Sonnenzeit 
das Weltenwort; und dieses Weltenwort hat die Eigenschaft, daB es sich 
in der Seele, von der es aufgenommen wird, zu erneuertem Lichte ent­
ziindet, so daB von der alten Sonnenzeit an das Weltenwort in dem 
Christus Licht wurde, und der Planet, dessen Herrscher der Christus 
war, von der alten Sonnenzeit an sich zum Mittelpunkt des ganzen 
Planetensystems, zur Sonne, entwickelte, und die anderen Planeten in 
Abhangigkeit kamen von der Sonne, auch in bezug auf ihre geistigen 
Herrscher. 

Diese Szene miissen wir auf uns wirken lassen; dann werden ·wir 
finden, daB sich wahrend der alten Sonnenzeit geschieden haben die 
W ege von Christus un d Luzifer. Abwarts ging der Weg des Luzifer, 
zuriickbleiben muBte er in seiner Entwickelung, und er blieb auch des­
halb wahrend der Mondenzeit zuriick in seiner Entwickelung. Vor­
warts ging un d ein vorwarts si eh entwickelnder Geist wurde der Chri-



stus-Geist, der Sonnengeist, der endlich in der Ihnen ofter geschilderten 
Gestalt auf der Erde auftreten konnte. Durch seine Hingabe an das 
Weltenall, durch die Aufnahme des gottlich-schopferischen Wortes, 
durch die Identifizierung mit dem gottlich-schopferischen, mit dem 
unaussprechlichen Wort, durch die Abweisung eines jeglichen Stolzes 
und durch den Ersatz eines jeglichen Stolzes durch die Hingabe an das 
Weltenwort wurde der Christus aus dem Herrscher eines Planeten, der 
er war in der alten Sonnenzeit, der Herrscher iiber die anderen Plane­
ten, mi t dem Regierungsgebiet der Sonne. Und wenn Sie dieses wissen­
ich spreche das insbesondere auch zu denjenigen, die meine Vortrage in 
Helsingfors gehort haben -, wenn Sie dieses wissen, so werden Sie 
nicht mehr einen Widerspruch darin finden, daB von dem Christus als 
von einem Sonnengeist hoherer Art als die Planetengeister gesprochen 
worden ist. Denn das ist selbstverstandlich fiir den gegenwartigen Zu­
stand. Es iiberragt der Christus die anderen Planetengeister, er ist der 
Sonnengeist. Hier aber, wo geschildert werden solite nicht bloB die Be­
lebung der einzelnen Himmelskorper durch ihre Geister, sondern wo 
geschildert werden sollten die einzelnen BewuEtseinszustande, hier 
muBte darauf hingewiesen werden, daB der Christus durch seine be­
sondere Eigenschaft sich aus einem Geiste, der gleichgeartet war den 
Planetengeistern, im Verlaufe jener Entwickelung, die verflossen ist 
zwischen der alten Sonne und der gegenwartigen Zeit, zu dem Regen­
ten dieses ganzen Systems heraufentwickelt hat. 

Wie gesagt, es reicht die Zeit nicht aus, um auch noch zu schildern 
das dritte BewuBtsein hoherer Art. Nur andeuten kann ich, daB der 
alte Saturnzustand, der erste Zustand, den man gewohnlich schildern 
kann in den aufeinanderfolgenden V erkorperungen unserer Erde, er­
lebt werden kann mit diesem hoheren BewuBtsein dritter Art, so daB 
wir sprechen konnen auch noch von einem dritten BewuBtsein iiber­
sinnlicher Art. W enn wir allerdings di e Initiation in ihrer Vollstan­
digkeit verfolgen wollen, miissen wir auf schwindelnde Hohen des Be­
wuBtseins verweisen; das ist etwas, was in einer gewissen Weise von 
vornherein als eine Art V ermessenheit erscheint, un d w o tatsachlich 
schon die Ohnmacht beginnt, Menschenworte zu brauchen. Daher ist 
auch in meiner «Geheimwissenschaft» darauf verzichtet, irgend etwas 



zu schildern, was noch hoheren BewuBtseinszustanden angehort, aus 
dem einfachen Grunde, weil man eigentlich die hoheren Dinge nicht 
mit Menschenworten schildern kann. Diese hoheren BewuBtseinszu-

. stande wurden in den M ysterien dadurch herbeigefiihrt, daB m an erst 
besondere symbolische Zeichen bildete und dann in einer symbo­
lischen Sprache sprach, und durch eine solche Symbolik Menschen 
auch zu hoheren BewuBtseinszustanden hinauffiihren konnte. Aber es 
gibt noch hohere solche BewuBtseinszusdinde, und man kann wohl 
sprechen noch von einem vierten und fiinften BewuBtsein iibersinn­
licher Art. Das geht natiirlich ins Unendliche hinauf, und man kann 
davon immer nur als in einer Richtung gehend sprechen. 

W enn wir dies beriicksichtigen, dann werden wir v or unsere Seele 
die Moglichkeit hinstellen konnen, daB der Mensch mit den verschie­
denen iibersinnlichen BewuBtseinen auBer der physischen W elt andere 
Welten erblickt; und wenn Sie in Betracht ziehen, daB die erste Anlage 
zum physischen Menschen, wie sie in der «Geheimwissenschaft» darge­
stellt ist, schon wahrend des alten Saturnzustandes begann, so werden 
Si e ja im Menschen eine gewisse Beziehung zu der W elt des dritten 
iibersinnlichen BewuBtseins erblicken. Aber auBerdem ist ja der 
Mensch geleitet und gelenkt von Wesen, die hoher sind als er selber. 
Diese hoheren Wesenheiten kann er erkennen; die wirken auf ihn. Und 
das ist Ihnen wohl von vornherein klar, daB der Mensch zwar so, wie 
er vor uns steht, aus den Welten heraus geschaffen ist, die bis zum 
dritten iibersinnlichen BewuBtsein gehen, daB er aber im Zusammen­
hange steht mit noch hoheren Welten. 

Sehen Sie, das, was da als erreichbar geschildert wird durch ver­
schiedene BewuBtseinszustande, das kann wirklich schon dem gewohn­
lichen Menschen, man mochte sagen, klargemacht werden. Man kann 
verstehen, daB es solche BewuBtseinszustande gibt. Der Mensch erlebt 
zwar auf der Erde als Erdenmensch diese BewuBtseinszustande nicht 
unmittelbar, aber er erlebt auBere Offenharungen dieser BewuBtseins­
zustande. 

Das physische BewuBtsein erlebt er ja ohnehin. Das erste BewuBt­
sein iibersinnlicher Art, davon erlebt der Mensch ein Surrogat, eine An­
deutung in jenem erhobenen TraumbewuBtsein, das nicht bloB willkiir-



liche Traurobilder liefert, sondern das sich erstreckt bis zu Wahrneh­
mungen von Wirklichkeiten, die allerdings einer hoheren Welt ange­
horen. Und es bedarf eigentlich nur einer systeroatischen hoheren Aus­
bildung des TraurobewuBtseins, dann kororot der Mensch zu dem er­
sten BewuBtsein iibersinnlicher Art. Und dieses erste BewuBtsein iiber­
sinnlicher Art, das kann schon AufschluB geben i.iber wichtige Verhalt­
nisse, die sich auf dero alten Monde, dero vergangenen Verkorperungs­
zustande unserer Erde, zugetragen haben. Daher werden Sie finden, 
daB in okkulten Mitteilungen gerade die roeisten Schilderungen, neben 
dero, was auf der Erde sich zugetragen hat, von dem alten Mond ge­
macht werden, wahrend dann sehr haufig halt gemacht wird und die 
Mitteilungen nicht roehr iiber diesen Mondenzustand zum alten Son­
nenzustand zuriickgehen. Dies wird dann der Fall sein, wenn solchen 
Mitteilungen das erste hellseherische BewuBtsein zugrunde liegt, das 
aro haufigsten ist, das aro leichtesten erreichbar ist. Aus diesero BewuBt­
sein, das bis zuro alten Monde zuriickgeht, ist auch zum iiberwiegend 
groBten Teile alles das geschopft, was in der «Secret Doctrine» von 
Helena Petrowna Blavatsky gegeben ist. Das wissen alle Okkultisten, 
die sich auskennen. Deshalb werden Sie auch, wenn Sie die «Geheiro­
lehre» durchgehen, in den groBen, urofassenden Mitteilungen in bezug 
auf archaische Erkenntnis kauro viel finden i.iber eine weitere Vergan­
genheit als bis zu den Mondenzustanden, die dem jetzigen Erdenzu­
stand vorangegangen sind. 

Diese TraurobewuBtseinszustande sind also der erste Anfang, roan 
mochte sagen, das Surrogat, das der Mensch der Erde hat von dem 
nachsten iibersinnlichen BewuBtsein. W enn n un der Mensch tief schlaft, 
dann ist sein BewuBtsein verdunkelt, aber es ist deshalb nicht etwa 
kein BewuBtsein vorhanden. Wenn es aufwacht, das tiefe Schlafbe­
wuBtsein, wenn es wach wi.irde auBerhalb des Leibes, dann ist es das 
zweite iibersinnliche BewuBtsein, das hoher hinaufgeht, und das wiirde 
allerdings den, der es erleben kann, bis zu dero alten Sonnenzustand 
hinauf fiihren. 

Der Mensch, der ein wenig si eh tiberlegt, wird si eh al so sagen: Dure h 
mein TagesbewuBtsein gehe ich heruro roit auBeren Bewegungen; die 
sind roit meinero TagesbewuBtsein, roit meinem ErdenbewuBtsein zu-



sammenhangend. Die Bewegungen, die innerlich sind, namlich die Be­
wegungen cles mittleren Menschen, die dauern aber fort, auch wahrend 
der Mensch schlaft; die sind regiert von dem BewuBtsein, das der 
Mensch dann sozusagen als tiefes SchlafbewuBtsein hat. Nur weiB 
er nichts davon. Daher sind die Herzbewegung, die Atmung, solche 
Bewegungen, die mit diesem zweiten BewuBtsein zusammenhangen, 
und die auch innerlich in ihrem ganzen Zusammenhange mit den hohe­
ren W elten nur verstanden werden konnen, wenn der Mensch auBer­
halb seines Leibes erwacht, eben in tiefem Schlafzustande seines Lei­
bes. So daB also der Mensch eigentlich durch seine V ernunft einsehen 
kann, da.B es drei solcher Bewu.Btseinszustande gibt. Es wiirde jetzt zu 
weit fiihren, zu zeigen, daB es allerdings noch Dinge gibt, die darauf 
hindeuten, da.B es noch hohere Bewu.Btseine gibt. In jedem Falle durf­
ten wir das sagen, da.B der Mensch, der sich iiberlegt, wie das Leben cles 
Menschen ist als Erdenmensch, wenigstens Offenbarungen der hohe­
ren BewuBtseine hat. Daher kann man auch zum Erdenmenschen von 
diesen hoheren Bewufhseinszustanden sprechen, kann sprechen davon, 
da.B der Mensch die gewohnlichen Vorgange cles Erdenlebens erlebt 
durch sein alltagliches BewuBtsein; daB er ferner erleben wiirde, wenn 
sein Traumbewu.Btsein eine ungeheure Steigerung erfiihre, alles das­
jenige, was mit den Gesetzen zusammenhangt, die sich noch vom alten 
Mond in di e Gegenwart der Erde heriibergeerbt ha ben; un d da.B, w cnn 
er wach wiirde im Tiefschlaf, unabhangig von seinem Leibe, er auch die 
alten Sonnenzustande erleben wiirde in der Gestalt, in der sie sich noch 
hineinerstrecken in die gegenwartigen Erdenzustande. Das kann man 
also mitteilen, und man kann sagen, wie sich das offenbart. Es ist also 
heute nicht ganz unverstandlich, auf diese Dinge hinzuweisen. Man 
kann ein Verstandnis erwecken fiir dasjenige, was der okkultistische 
Aspirant erforscht, was er nennt verschiedene Bewu.Btseinszustande, 
was in Wahrheit verschiedene Welten sind. 

Es ist iiblich geworden, diese verschiedenen BewuB tseinszustande zu 
nennen verschiedene «Piane»; das, was mit dem physischen Bewu.Btsein 
zu iiberschauen ist, zu nennen den physischen Plan; was iiberschaubar 
ist mit dem ersten Bewu.Btsein iibersinnlicher Art: den astralischen 
Plan; was iiberschaubar ist mit dem zweiten BewuBtsein iibersinn-



licher Art: den niederen Devachan- oder Mentalplan; was iiberschau­
bar ist mit dem dritten BewuBtsein iibersinnlicher Art: den hoheren 
Mentalplan oder hoheren Devachanplan. Dann wiirde sich anschlieBen 
der Budhiplan und Nirvanaplan. Damit aber wiirden wir nur andere 
Benennungen haben fiir dasjenige, was der okkulte Entwickelungsgang 
ergibt. Und dann hatte man, um anzukniipfen an Vorstellungen, die 
leichter zu bilden sind als die Vorstellungen iiber verschiedene BewuBt­
seinszustande, eigentlich dargestellt den Menschen. Denn es ist immer 
der Mensch, der da wirkt in seinen Zustanden als angehorig den ver­
schiedenen Planen oder Welten. Und dann hatte man die Kunde, die 
Wiss.enschaft, die Erkenntnis des Menschen vom okkulten Standpunkte, 
wo man spricht von verschiedenen BewuBtseins-Entwickelungszustan­
den, zum theosophischen Standpunkte hingefiihrt. Wahrend der Ok­
kultist spricht von BewuBtseinszustanden, spricht der Theosoph von 
aufeinanderfolgenden Planen. Sie sehen, daB auf diese Weise der Ok­
kultismus als Theosophie auBerlich verkiindet werden kann. 

N un handelt es si eh darum, daB si eh uns im Laufe unserer Betrach­
tungen auch noch andere Gesichtspunkte ergeben haben, und es ist 
notwendig, daB wir diese anderen Gesichtspunkte noch vollends erle­
digen. Da ist zum Beispiel einer dieser, daB der Mensch zunachst seiner 
auBeren Gestalt nach ein dreimal siebengliedriger Mensch ist. J a, es 
reicht die Zeit nicht aus, in allen Einzelheiten die Sache durchzufiihren. 
Erinnern Sie sich an das, was in der «Geheimwissenschaft» steht, daB 
der Mensch vor diesem Erdenzustand drei andere Zustande: Mond, 
Sonne, Saturn durchgemacht hat, und daB die allererste Anlage zur 
auBeren menschlichen physischen Form schon wahrend des alten Sa­
turnzustandes vorhanden war, und daB dann dieser physische Mensch 
immer weiter durchgebildet wurde. Wenn Sie dies in Erwagung ziehen, 
so werden Sie sich sagen: Das, was uns heute als ein so wunderbarer 
Leib erscheint, das hat eine recht lange Entwickelung durchmachen 
miissen; denn diese Entwickelung ging ja durch drei Zustande hindurch: 
durch Saturn, Sonne, Mond. Ein jeder dieser Zustande kann in sieben 
geteilt werden, und jedes Siebentel dieser Zustande hat dem Menschen 
etwas eingepragt in seiner Gestalt, eine Spur zuriickgelassen. Dann ha­
ben Sie die dreimal sieben Gestaltungskrafte. Nur das ist nicht zu fin-



den, was der Mensch wahrend der Erdenzeit hinzugebracht hat. Aber 
das ist gerade zerbrechlich, das ist die Zusammenfassung der ganzen 
Gestalt, das ist durch Luzifer zerbrochen. So daB, wenn wir den Men­
schen in dreimal sieben Glieder teilen, wir da den Ausdruck haben cles 
physischen Menschen auf der Erde, dessen, was aufgepragt haben dem 
physischen Menschen die vorhergehenden Saturn-, Sonne-, Mondzu­
stande, un d wir konnen sagen: Wir ha ben es da zunachst zu tun mi t 
dem physischen Menschen. - Der Okkultist n1uB ihn betrachten, wie 
wir das teilweise, soweit es die Zeit zugelassen hat, in diesen Vortragen 
getan haben; aber den Theosophen kann man einfach hinweisen auf 
das, was zunachst da ist, und man kann sagen: Es ist am Menschen der 
physische Leib.- So daB, wenn wir den Menschen betrachten, wir es zu­
nachst ZU tun haben mit seinem physischen Leibe, jenem komplizierten 
Gebilde, welches durch so viele Zustande hindurchgegangen ist und 
beute noch immer das Geprage entfaltet dieser vielen Zustande. 

Dann haben wir aber noch etwas anderes betrachtet; wir haben den 
Menschen in seinen inneren Bewegungen betrachtet. Und erinnern Sie 
sich, wozu uns das gestern gefi.ihrt hat. Die Gestalt sieht man, die Be­
wegungen aber- wir haben gestern schon darauf hingewiesen, daB es 
schwierig ist, da zu unterscheiden, darauf zu kommen, welche Bewe­
gungen die wesentlichen sind -, die Bewegungen sieht man als solche 
nicht. Aber eine Besonderheit unserer Betrachtung hat es auf ganz na­
turgemaBe Art ergeben, daB wir gerade durch diese Bewegungsfahig­
keit des Menschen bis zur alten Sonne zuri.ickgefiihrt worden sind. Und 
jetzt wird es Ihnen nicht mehr sonderbar erscheinen, wenn ich Sie dar­
auf aufmerksam mache, daB alles, was solche innere Beweglichkeit des 
Menschen ist, zusammenhangt mit den Erlebnissen, die der Mensch 
durchgemacht hat wahrend der alten Sonnenzeit. Wahrend der Mensch 
also als physischer Mensch, wie er uns entgegentritt, das Geprage von 
Saturn, Sonne und Mond in sich tragt, so tdigt er als innerlich beweg­
licher Mensch in sich die Krafte zu seiner inneren Beweglichkeit sei t der 
alten Sonnenzeit. Da hat er Sonnenzeit, Mondenzeit und die bisherige 
Erdenzeit durchgemacht. Dasjenige, was nicht Gestalt, sondern der in­
nere Grund der Beweglichkeit ist, das bezeichnen wir als den ersten 

unsichtbaren Menschen. Man sieht nicht diesen unsichtbaren Menschen, 



man sieht nur seine auBeren Folgen, die Bewegungen; das bezeichnet 
man als den atherischen Menschen, den .Atherkorper oder .Atherleib. 
Den .Atherleib nimmt man nur wahr durch ein hoheres BewuBtsein, 
aber die Wirkungen des .Atherleibes in der physischen Welt, das sind 
die inneren Bewegungen, die der Mensch ausfiihrt. Nun konnten wir 
also sagen: Insofern der Mensch alle drei Zustande, die voraufgegan­
gen sind, durchmachen muBte, ist er zum physischen Menschen gewor­
den; insofern er nur Sonnen- und Mondenzeit durchmachen muBte, ist 
er zum atherischen Menschen geworden; insofern er die Mondenzeit 
nur durchgemacht hat, ist er zum astralischen Menschen geworden. Da 
hat sich eingegliedert seinen Bewegungen alles das, was zum Denken, 
Fiihlen und Wollen fiihrte; so daB Sie also wieder aufsteigen konnen. 
W enn Si e von dem aufsteigen, was innerlich, nicht leiblich un d auBer­
lich ist, so kommen Sie zum astralischen Menschen, der als solcher ja 
nicht zu sehen ist, aber dessen innere A.uBerungen Denken, Fi.ihlen, Wol­
len sind. Und dann kommen wir zu dem, was die Erde vorbereitend aus 
dem Menschen gemacht hat und was sie in der Zukunft erst ganz zu 
machen berufen ist, die vollige Ausbildung und weitere Gestaltung sei­
nes Ich, das sich ergeben hat im Laufe der Erdenentwickelung, das sich 
ausbilden wird zu hoheren Stufen: Geistselbst, Lebensgeist, Geistes­
mensch- Manas, Budhi, Atma. Und wir haben dann den Menschen 
selbst gegliedert. 

Sie sehen daraus, daB, indem wir den Menschen aus der ganzen Welt 
heraus begreifen, sich uns nicht nur die verschiedenen BewuBtseinszu­
stande ergeben, die wir dann als Welten ansprechen, sondern es erge­
ben sich auch Einteilungen des Menschen: physischer Leib, A.therleib 
und so weiter. Und man kann wiederum durch verni.inftige auBere Be­
trachtung des Menschen zu der Einsicht kommen: Du siehst den .Ather­
leib nicht, aber du siehst seine Offenbarungen hier in der physischen 
W elt. Di e Offenbarungen des .Atherleibes sin d di e Bewegungen im In­
neren; die Offenbarungen des astralischen Leibes sind Denken, Fiihlen 
und Wollen. Das «Ich» offenbart sich selber. Und sobald der Mensch 
nur verniinftig genug ist, zu begreifen, daB die Bewegungen, die der 
Mensch innerlich machen muB, nicht von der menschlichen Gestalt 
herriihren, nicht vom Physischen herriihren konnen, sobald er sich nur 



zu dem einzig verniinftigen Gedanken erhebt, daB das von einem Dber­
sinnlichen herriihren muB, dann hat er auch die Moglichkeit, nicht nur 
zu glauben, sondern auch mit der Vernunft zu begreifen, daB es einen 
.Atherleib gibt. W enn man al so di e okkulten Erkenntnisse in sol che 
Formen kleidet, daB sie zu dem allgemeinen BewuBtsein sprechen, dann 
hat man den Okkultismus indie Theosophie gebracht, ihn theosophisch 
eingekleidet. So wie es also geschieht, daB man in der Theosophie von 
Planen spricht, so ist es auch theosophisch eingekleidet, wenn man von 
den verschiedenen Gliedern der Menschennatur spricht. Das alles, was 
iiber den Menschen gesagt werden kann, ist auf okkultem Wege zu fin­
den. Wir miissen die ganze Welt durchschreiten, miissen als okkultisti­
scher Aspirant die verschiedenen BewuBtseinszustande annehmen, dann 
erweist sich uns, daB diese verschiedenen BewuBtseinszustande uns 
erst aufklaren ii ber das, was der Mensch wirklich ist, so daB der Mensch 
wirklich nur durch den Okkultismus in seinem Wesen begriffen werden 
kann. Theosophie ist nun der Versuch, die okkulten Erkenntnisse in 
verniinftige W ahrhei ten zu kleiden, so d aB der Mensch das ali es einse­
hen kann. Die Dinge, die ich Ihnen gesagt habe, sie stimmen in der 
mannigfaltigsten W eise mi t si eh selbst un d mi t der Welt iiberein, wenn 
Sie sie verniinftig priifen werden. Und in dieser verniinftigen Priifung 
sehe ich dasjenige, was Ihnen die aus dem Okkultismus gewonnenen 
Resultate erst eigentlich bestatigen soli. 

Der zweite Gesichtspunkt, der sich ergeben ha t, muB auch noch erle­
digt werden, damit Sie sehen, daB Theosophie und Okkultismus nicht 
bloB in Widerspriiche hineinfiihren - Sie haben ja schon aus dem er­
sten Vortrag gesehen, wie wir es mit dem Widerspruche zu halten ha­
ben -, sondern daB sich bei einer weitergehenden Betrachtung diese 
Widerspriiche losen. Das haben Sie fiir mancherlei schon in diesen Vor­
tragen gesehen; a ber fiir mancherlei konnten si eh Ihnen gera de aus 
dem, was Ihnen jetzt wieder gesagt worden ist, neue Widerspriiche er­
geben. Ich kann natiirlich nicht heute alle moglichen Widerspriiche be­
sprechen, aber einen Widerspruch werde ich versuchen mit Hilfe von 
solchen okkulten Erkenntnissen zu losen, wie sie sich in dem zweiten 
BewuBtsein iibersinnliCher Art ergeben. Es werden sich mehrere von 
Ihnen erinnern, daB von mir und anderen ofter hingewiesen worden 



ist auf di e Christus-Wesenheit als auf eine kosmische Wesenheit, Uher­

ragend durch ihre Eigenheit die anderen Religionsstifter. Es wurde ge­
sagt, daE es nicht weiter wunderbar ist, daB diese Eigenart der Chri­
stus-Wesenheit vorzugsweise im Abendland erkannt werden kann, 
denn dem Abendland ist der historische Geist eigen. Und so braucht 
auch das Abendland, damit die Erde i.iberhaupt sich so entwickeln 
kann, daB Menschen durch verschiedene Inkarnationen gehen konnen, 
einen Schwerpunkt fiir diese Entwickelung. Und man muE sich eigent­
lich nur wundern, daE sich irgendwo AbendHinder finden, die diesen 
Schwerpunkt nicht zugeben wollen. Dieser Schwerpunkt ist eben der 
Christus-Impuls. Und derjenige, der von Wiederverkorperungen des 
Christus sprechen wiirde, wi.irde genau denselben Fehler machen wie 
einer, der da glauben wi.irde, eine Waage solite in mehreren Punkten 
festgehalten werden. Fi.ir die Christus-Wesenheit machen Si e in sol­
chem Falle dasselbe, als wenn Sie eine Waage an zwei oder drei Punk­
ten sich bewegen lassen wollen. Die Sache ist also von diesem Ge­
sichtspunkte aus unendlich einfach. 

Aher es gibt ja noch einen anderen, einen moralischen Grund, der 
in bezug auf das V erhaltnis d es Menschen zu dem Christus, der als Im­
puls der Erdenentwickelung anzusehen ist, geltend gemacht werden 
muB. Dieser andere Gesichtspunkt ist der: Der Christus trat in einem 
bestimmten Momente in diese Entwickelung hinein. Die Menschen, die 
gegenwartig leben, waren auch schon vor dem Christus inkarniert, 
werden jetzt wiederum inkarniert, lebten also nicht nur wahrend der­
jenigen Zeit der Erdenentwickelung, wo der Christus noch nicht da 
war, sondern sie leben auch jetzt, wo der Christus dagewesen ist. Und 
der materialistische Einwand, der oftmals gemacht wird, daB, wenn 
der Christus so wichtig ware, eben sein einmaliges Kommen auf Erden 
eine Ungerechtigkeit bedeuten wi.irde, dieser materialistische .Einwand 
fallt weg. Oftmals wird man gefragt: Ja, wie konnte denn die Unge­
rechtigkei t geschehen, daB alle Menschen, di e v or dem Christus gelebt 
haben, die Wohltat cles Christus nicht gehabt haben sollen, wahrend 
diejenigen, die nach dem Christus leben, diese Wohltat haben sollen?­
Das sind aber doch dieselben Menschen! Also dieser Einwand solite 

von theosophischer Seite wahrhaftig nicht gemacht werden. Aber ge-



rade in dem letzteren liegt doch etwas auBerordentlich Bedeutsames. 
Er kann namlich in gewisser W eise gemacht werden, allerdings nur in 
bezug auf wenige Falle, aber einer von diesen Fallen, wo er gemacht 
werden kann, wenn Sie sich es recht iiberlegen, das ist doch gerade der 
Buddhafall. 

Wahrend in der Tat die i.iber die Erde ausgebreiteten Menschen im­
mer wieder geboren werden un d also den Christus-Impuls erleben in 
ihren Inkarnationen nach der Christus-Zeit, lebte der Buddha in der 
vorchristlichen Zeit, erreichte da die Entwickelungsstufe, durch die er 
nicht mehr in einen Erdenleib zuriickzukehren braucht, und gehort also 
tatsachlich zu den allerdings wenigen Menschen, die auf dieser Erde 
lebten un d fortgingen, bevor der Christus gekommen war. Das ist n un 
einmal so. Und nun konnen Sie sagen: Ja, wie ist nun das Verhaltnis 
cles Christus zum Buddha - abgesehen von dem, was ich gestern er­
wahnt habe, daB der Buddha aus hoheren Welten in den Astralleib des 
Lukas-Jesusknaben hereinleuchtet -, wie steht aber sonst das Verhalt­
nis cles Christus zum Buddha? Ist es denn wirklich so, da~ der Buddha 
einfach nur di e Erde verlieB, bevor der Christus auf der Erde war? D aB 
er seinen Weg zum Mars antrat, so da~ der Buddha und der Christus 
sozusagen aneinander vorbeigehen? - Sehen Sie, da miissen wir nun 
mit einer tieferen okkulten Erkenntnis eingreifen, wenn wir dieses 
Problem losen wollen. Bedenken Sie dasjenige, was ich gesagt habe. Ich 
habe auseinandergesetzt, wie der Christus mit der Sonne verbunden 
war. Tatsachlich ist der Christus zur Vereinigung mit der Erde erst 
durch die Johannes-Taufe oder eigentlich durch das Mysterium von 
Golgatha gekommen. Der Christus ist also Sonnengeist; wir haben ihn, 
bevor das Mysterium von Golgatha auf der Erde eintrat, in Verbindung 
zu sehen mit seinem Reiche, der Sonne, wo ihn auch der alte Zarathu­
stra gesucht hat. Und wahrend Christus als Herrscher im Sonnenreich 
wirkt, wahrend er noch nicht seine Herrschaft ausgedehnt hat iiber die 
Erde, wenigstens noch nicht durch seinen Impuls, verlauft das Leben 
des Buddha auf Erden. 

Nun miissen wir zu den friiheren Verkorperungen des Buddha zu­
ri.ickgehen, wenn wir Aufschlu~ gewinnen wollen. Wir wissen, da~ der 
Buddha vorher ein Bodhisattva war, daB er durch lange Zeiten hin-



durch als Bodhisattva auf der Erde gewirkt hat. Eine gewohnliche 
Menschenseele, wie wir sie sonst beschrieben haben, hatten allerdings 
diese Bodhisattvas nicht in sich, sondern es ha t eine ganz besondere Be­
wandtnis mit diesen Bodhisattvas. Sie mi.issen sich erinnern an das, was 
dargestellt ist in meiner «Geheimwissenschaft» im Beginn unserer Er­
denentwickelung: daB da die Sonne, nach einem Zwischenzustand zwi­
schen dem alten Mond und der Erde, mit der Erde und den anderen 
Planeten wiederum vereint war, und daB sie sich dann wieder ausein­
andergeschal t ha ben. Es war also einmal ein Zustand, in dem di e Erde 
mit der Sonne vereint war. Dann haben sich Erde und Sonne getrennt, 
und Sie wissen, daB dann die Mondentrennung eintrat; Sie wissen, wie 
die Erde durch Seelen von anderen Planeten verstarkt worden ist. Fas­
sen wir nun ins Auge denjenigen Zeitpunkt, wo sich eben die Sonne 
von der Erde getrennt hat. Da, wo dies geschah, waren in der Sonne 
drinnen noch die beiden Planeten Venus und Merkur, astronomisch 
gesprochen. Und der Vorgang ist so, daB sich zuerst abtrennt die Erde 
von der Sonne, in der damals noch darinnensteckten Venus und Mer­
kur; dann nachher erst trennen sich Venus und Merkur von der Sonne 
ab. Nun waren also da Sonne und Erde. Auf der Erde geht die Ent­
wickelung nun fort. Da bleibt nur ein geringer Teil von Menschen zu­
ri.ick. Andere gehen zu den Planeten hinauf, spater wiederum herun­
ter. Aber Wesenheiten sind auch mitgegangen- denn die Welt besteht 
nicht nur aus auBerer Materie, sondern aus Wesenheiten -, Wesenhei­
ten sind mitgegangen, als die Sonne sich von der Erde trennte. Der 
Fi.ihrer ist der Christus. Denn in der Zeit der Erdenentwickelung, wo 
die Sonne sich von der Erde trennt, hat sich schon das vollzogen, was 
man nennen kann den Vorrang, den der Christus i.iber den Luzifer und 
die anderen Planetengeister erlangt hat. Spater dann trennte sich her­
aus die Venus, trennte sich heraus Merkur. Fassen wir dieses Heraus­
treten der Venus von der Sonne einmal ins Auge. Es trennen sich mit 
der Venus Wesenheiten, die zuerst mitgegangen waren, die aber nicht 
fahig waren, in der Sonne zu bleiben; die trennen sich los und bevol­
kern die Venus. Nun war mitgegangen, und fi.ir diese Venusbewohner 
zunachst als ein Abgesandter des Christus, der So nn e, diejenige W esen­
heit, welche dem spateren Buddha zugrunde liegt. Der Christus hat ihn 



zuerst auf die Venus geschickt, und in der Tat machte der Buddha al­
lerlei Entwickelungszusdinde hier durch; und als dann die Seelen von 
der V enus zur Erde zuriickkamen, da waren di e gewohnlichen Men­
schenseelen natiirlich wenig entwickelt; der Buddha aber, der zuriick­
kam und dann mit den Venusseelen zur Erde herunterstieg, der war 
eine so hoch entwickelte Wesenheit, daB er nun ein Bodhisattva und 
dann frlih ein Buddha werden konnte. So haben Sie in dem Buddha 
einen alten Abgesandten des Christus, der die Aufgabe batte, vorzube­
reiten das Werk des Christus auf der Erde. Denn die Absendung zu 
den Venusmenschen hatte keinen anderen Sinn, als einen VorHiufer 
vorauszuschicken von der Sonne auf die Erde. Und nun konnen Sie es 
auch begreifen: Weil der Buddha Hinger als die anderen Erdenmen­
schen bei dem Christus war - denn die Erde hat sich friiher abge­
trennt -, deshalb brauchte er nur denjenigen Teil des Christus-lmpul­
ses, den er noch von der Sonne her in sich hatte, so daB also es geniigte 
fiir den Buddha, das Christus-Ereignis dann mit Hilfe des Impulses, 
den er von dem Christus auf der Sonne empfangen batte, von der gei­
stigen Welt aus zu verfolgen, wahrend die anderen Menschen das Chri­
stus-Ereignis auf der Erde abzuwarten hatten. W eil also der Buddha 
seine besondere Beziehung hatte zu dem Christus, weil er wie ein Vor­
laufer von ihm vorausgeschickt worden war, so brauchte er nicht auf 
der Erde das Christus-Ereignis abzuwarten, sondern nahm von der 
Erde die Fahigkeit mit, auch ohne die Christus-Mittel, die der andere 
Mensch braucht, sich zu erinnern an dasjenige, was auf der Erde das 
Ich bedeutet, und dadurch von den hoheren Welten herunterzuschauen 
auf das Christus-Ereignis. So konnte lange vorbereitet werden im Welt­
all jene merkwiirdige Mission, die der Buddha unternommen batte 
im Auftrage des Christus. Der Buddha ist zuerst geschickt worden zu 
den V enusmenschen - und vergleichen Sie das, was i eh jetzt sage, mi t 
den Vortragen in Helsingfors -, dann auf die Erde, dann machte er 
den Weg zuriick zu den Marsmenschen un d ha t dort wei terzuwirken 
an der lange vorbereiteten Mission auf dem Mars. 

Auf dem Mars ist die Sache so, daB diejenigen Menschen, die dort 
geblieben sind, in einer groBen Gefahr stehen, wie die Erdenmenschen 
in einer groBen Gefahr standen, aus der sie der Christus befreite. Die 



Marsmenschen stehen in der Gefahr, daB ihnen - sie hatten ja kein 
Ich besonders zu entwickeln - ihr astralischer Leib und dadurch 
mittelbar auch ihr .Atherleib furchtbar an Kraften verlieren solite, ge­
wissermaBen austrocknen sollte. Die ganze Natur der Marsmenschen 
hat sich so ausgelebt, daB auf dem Mars furchtbare Kriege stattgefun­
den haben. Die Menschen auf dem Mars sind sehr bodenstandig - die 
Menschen auf der Erde sind kosmopolitisch angelegt -, die Marsmen­
schen sind viel mehr auf den Boden versessen, und es gibt sehr wenig 
K.osmopolitiker auf dem Mars. Aber dafiir gibt es, oder wenigstens hat 
es viel Krieg und Streit gegeben; das alles ging hervor aus dem durch 
das Ich nicht besanftigten starken astralischen Leib. Wenn Sie das alles 
zusammennehmen, werden Sie begreifen, daB bei Menschen, die sich 
entwickeln, wie es auf dem Mars der Fall ist, ungeheuer viel Streit sein 
muB. Der Mars ist nur eine Art von wiederverkorpertem Mond, und 
da also das, was im astralischen Leibe steckt, nicht gemildert ist durch 
die Besanftigung cles Ich, sind diese Menschen ganz hervorragend 
kriegslustig. Die Griechen haben eine richtige Erkenntnis gehabt, in­
dem sie gerade Mars zum Kriegsgott gemacht haben. GroBe Verwun­
derung i.iberkommt einen, so in den Mythen die Anklange daran zu fin­
den; und eine iiberraschende Sache ist es fiir einen, wenn man findet, 
daB wirklich ungeheure Kriege da herrschten. Man ist dann ungemein 
verwundert, wenn man schon in den al ten M ysterienerkenn tnissen in 
den Bezeichnungen findet, daB diese okkulten Erkenntnisse vorhanden 
waren. Also ungeheure Kriege waren da. Und jetzt denken Sie sich die 
Fortsetzung cles Buddhalebens, dieses Meisters cles Mitleids und der 
Liebe, dieses Meisters in Oberwindung von Kastenunterschieden, dann 
werden Sie begreifen, daB Buddha wirkli~h seine Mission auf dem Mars 
hat; diese Mission, die darin besteht, dort einzufiihren das, wozu die 
Marsmenschen allein nicht kommen konnen, was ihnen erscheinen 
wiirde als eine ganz iibertriebene Frommigkeit, als Monchtum und so 
weiter - durch ein grandioses Beispiel von iibersteigerter Demut und 
Sanftmut auf die Marsmenschen zu wirken und sie zu beleben nach 
dieser Richtung hin. Ich kann Ihnen nur die Anfange des Bildes geben, 
wodurch der Buddha auf den Mars zu wirken hat. Die Bedeutung, 
die Wirkung des Buddha ist dort wirklich eine ganz ahnliche fi.ir diese 



ohne das Ich lebenden Marsmenschen, wie eben die eines Erlosers, eines 
Befreiers zu hoherer Weltanschauung. Und wahrend auf der Erde eine 
allgemeine Briiderlichkeit und Nachstenliebe im tiefsten Impulse mit 
dem Christus zusammenhangt, hangt Kosmopolitismus im wesent­
lichen zusammen mit jener Erlosertat, die dort der Buddha zu verrich­
ten hat. 

Noch ein anderer Punkt ist es, den ich erledigen muB, bevor wir aus­
einandergehen. Das ist der Punkt, der Sìe darauf hinweisen soll, daB 
die verschiedenen Religionen auf der Erde, die ja alle, was fiir den 
Theosophen eine Selbstverstandlichkeit ist, aus einer einzigen Quelle 
heraus entstanden sin d, nur in verschiedener Weise sich verhalten zu den 
okkulten Mitteilungen, die gemacht werden konnen. Man mochte sa­
gen, eine jede Religion, wenn man sie richtig versteht, weist auf einen 
Religionsstifter hin, der irgendein Erlebnis einer bestimmten Initia­
tionsstufe durch diese Religion in einer geeigneten W eise fiir eine 
Gruppe von Menschen bekanntgemacht ha t. Da finden Sie zum Beispiel 
eine Religion, welche sich nicht bis zu dem Christus, der der Sonnen­
geist ist, zu erheben vermag, sondern die besondere Anlage hat, sich 
bis zu jener umfassenden Seele zu erheben, die da lebte in dem Geiste, 
der dann oftmals als Bodhisattva verkorpert wurde, und welche da­
durch besonders auf den hinweist, der nun wiederum der groBe Initia­
tor, der Begeister des Buddha ist. Also eine Religion, die sich nicht zu 
der Anschauung erheben kann, daB der Christus der Sonnengeist ist 
und auf die Erde heruntergekommen ist. Sie sieht gleichsam so weit, 
daB sie bis zu diesem Abgesandten hinsieht und alles auch zusammen­
faBt, was gleichsam von der Sonne hervorkommt und was im eminen­
testen Sinne zu einem Planetengeist wird, und es ist ja sehr begreiflich, 
daB der Buddha als ein Planetengeist bezeichnet wird. Eine solche Re­
ligion, die vorzugsweise auf diesen Geist hinwies, der nun die eigene 
Entwickelung cles Buddha leitet, die konnte nur eine solche Gestalt fas­
sen, wie die cles Vishnu in der indischen Trimurti ist. Und weil eine 
solche religiose Form noch nicht durchgedrungen ist zur Erkenntnis cles 
allgemeinen Sieges des Christus iiber Luzifer, so kann sie auch die Ge­
stalt cles Luzifer nicht so gegeniiberstellen dem Christus, wie es in der 
jetzigen Zeit moglich ist. Dadurch erscheint einer solchen Religion Lu-



zifer in einer gewissen Weise neben dem Christus als eine selbstandige, 
unbesiegte, als eine gieichwertige Gestalt. Wir ha ben ja selbst gesehen: 
wie eine Art von Bruder wird der Luzifer vorgestellt. Das haben Sie 
dann, wenn dem Vishnu der Shiva entgegengestellt wird. Und ich bitte 
Sie, jetzt einmal die Shivaiten zu studieren; dann werden Sie schon er­
fassen, wie man die Shivareiigion des Indertums verstehen kann, wenn 
man die Kenntnis des luziferischen Wesens hat. Denn Shiva ist wirk­
Iich Luzifer in der Gestalt, in der er noch nicht besiegt ist. All der Kul­
tus, die ganze Religion mit ihren sechzig Millionen Anhangern, ais Re­
Iigion des Shiva, ist eigendich im eminentesten Sinne von dem eben be­
zeichneten Gesichtspunkte aus ais eine Art luziferischer Reiigion zu be­
zeichnen. Sie werden begreiflich finden, daB alle Formen der okkulten 
Erkenntnis, je nach der V eranlagung der Menschen, auf den verschie­
denen Stufen sich auspragen konnten in den verschiedenen Reiigionen. 

N un aber, wenn man das Ganze iiberblickt - wir ha ben bespro­
chen einiges von dem unoffenbaren Lichte, einiges von dem unaus­
sprechlichen W orte, und es ist uns dann geiungen, auf mancherlei Um­
wegen auch zu dem BewuBtsein ohne Gegenstand zu kommen -, nun 
fragen Sie sich einmal, wenn Sie stehenbleiben bei dieser Dreiheit: 
Driicken sich diese drei Dinge wenigstens in ihren Offenbarungen in 
unserer Welt aus? 

Sehen Sie, Sie konnen erkennen, wie sie sich ausdriicken, wenn Sie 
alles das zusammennehmen, was im Laufe dieser Vortrage besprochen 
worden ist. Sie werden sich sagen: Das Licht, es erschien ganz und gar 
in der Charakteristik cles stolzen Luzifer; das Licht ist also im Grunde 
genommen ein Attribut cles Geistigen, und der Mensch hat eigentlich 
das Licht nur in seinem schwachsten Ausdruck in seinen Gedanken ge­
geben, wenn er auf dem physischen Piane hier ist. Und wo hat denn 
der Mensch das sonst unaussprechiiche Wort, wenn er hier auf dem phy­
sischen Piane ist? Nun, das, was das unaussprechiiche Wort ist in der 
W elt, ist aussprechliches W ort hier auf dem physischen Pian, und Si e 
brauchen nicht weit zu gehen, um zum Ursprung zu kommen dessen, 
woraus das W ort kommen muB: es ist das Seelische im Menschen. Wah­
rend also das Licht nach und nach mehr zum Geistigen wird, wird das 
Wort nach und nach offenbar im Menschen im Seelischen. Und das Be-



wuBtsein ohne Gegenstand, wie offenbart es sich bei dem physischen 
Menschen? Dadurch, da:B auBerer Stoff auf ihn wirkt. Das, was das 
physische BewuBtsein ist, braucht den auBeren Gegenstand, das kaut 
an dem aufieren Gegenstand. Oben haben wir gefunden: BewuBtsein 
ohne einen Gegenstand, unaussprechliches Wort, unoffenbares Licht; 
unten finden wir als die letzte Offenbarung auf dem physischen Plan 
das menschliche Bewu:Btsein, das sich an der Materie verkaut; wir fin­
den die Seele, welche das Wort, wenn auch in getriibter Gestalt, offen­
bart, und wir finden endlich das Licht, welches in der ganz schwachen 
Art des Denkens beim Menschen vorhanden ist, so daB der Hellseher 
das Denken als Licht, als menschliche Aura, iiberhaupt alles, was vom 
Licht kommt, nur als Aura schauen kann. Aber im Denken oder in 
dem, was auf dem physischen Pian schon geistig ist, im Denken er­
scheint der letzte Abglanz von dem unoffenbaren Lichte. So daB wir 
sagen konnen: Wir konnen unsere hochsten Dinge, die wir gefunden 
haben, aussprechen, indem wir auf den Menschen hinweisen, auf den 
Menschen als Geist, als Seele, als Materie. Im Geist und in seiner Seele 
zusammen findet der Mensch wiederum als eine Einheit das Bild seines 
Ich. Ja, auch dieses letzte, was der Mensch auf dem physischen Pian fin­
det, Materie oder Stoff, Seele und Geist, es ist eine Offenbarung der 
hochsten Dreiheit. Die Menschen haben ja verloren jene uralten Offen­
barungen des alten Okkultismus; als der Okkultismus allmahlich seine 
neuere Form annahm, fan d er wenig auBeres V erstandnis mehr. In 
unserer Zeit muB er es wieder finden. In dieser Zeit muB er wieder zur 
Theosophie werden. 

Aber es gab eine Zwischenzeit, da haben die Menschen nicht hinauf­
geblickt zu den okkulten Wahrheiten, die ihnen friiher verkiindet wor­
den sind, da haben die Menschen nicht verstanden dasjenige, was wir 
heute kleiden in die Theosophie. Da haben sie sich gehalten an die 
letzte Offenbarung, an die letzten Wirkungen der hoheren Dreiheit, 
an Materie, Seele und Geist. Und es ist aus dieser Betrachtung, die nur 
entwurzelt war, weil sie zu den letzten Offenbarungen die Urspriinge 
nicht kannte, es ist daraus entstanden, was eigentlich im Gronde doch 
erst auftrat sechs J ahrhunderte v or der christlichen Zeit un d bis in 
unsere Zeit gedauert hat: es ist aufgetaucht das, was man Philosophie 



nennen kann. Und liberali werden Sie finden, daB die Philosophie an­
kniipft an die letzte auBere Offenbarung der groBen Dreiheit, die sehr 
verhiillt bleibt. Sie sieht nur ausgebreitet das materielle Leben, an dem 
das menschliche BewuBtsein kaut. Sie begreift nicht das unaussprech­
liche W ort, sondern ahnen kann si e noch das Seelische der W el t, wenn 
es si eh offenbart in der Menschenseele als das ausgesprochene W ort. Si e 
findet nicht das ungeoffenbarte Licht, kann es aber ahnen, da es in sei­
ner letzten Wirkung, im menschlichen Denken, dem zuerst der AuBen­
welt zugekehrten Teile des menschlichen Geistes, erscheint. Leib, Seele 
und Geist - bei dem griechischen Geiste treten sie als der dreigliedrige 
Mensch auf -, sie spielen ihre groBe Rolle durch das ganze Zeitalter 
der Philosophie. Es gab eine Zeit, da fi.ir die auBere Welt verhiillt wa­
ren die Okkultismen, verhiillt waren die Theosophien, und die Men­
schen sich gehalten hatten an die auBerste Offenbarung, an das, was 
man Leib, Seele und Geist nennt. Und dieses Zeitalter erstreckt sich bis 
in unsere Tage hinein; aber die Zeit der Philosophie ist erfiillt. Die 
Philosophen haben ihr Zeitalter hinter sich gehabt. Das einzige, was 
heute Philosophie sein kann, ist die Rettung desjenigen im Menschen, 
an das sich der Hellseher erinnern muB auf der ersten Stufe seiner 
Entwickelung, ist die Rettung des Ich, des SelbstbewuBtseins. Das wird 
Philosophie begriffen haben mlissen. Daher versuchen Sie von diesem 
Gesichtspunkte aus meine «Philosophie der Freiheit» zu verstehen, wo 
angeknii pft wird gerade an das, was iiberlei ten muB das philosophische 
BewuBtsein indie Zeit, die nun kommt, und in der wiederum eintreten 
muB indie Menschheitsentwickelung das, was ein genaueres Abbild der 
hoheren Dreiheit sein kann als die Philosophie, wo eintreten muB in 
die Menschheitsentwickelung die Theosophie. 

So sehen Sie, das Zeitalter der Philosophie hat sich erfiillt . .Alter als 
die Philosophie ist die Theosophie. Die Theosophie wird an die Stelle 
der Philosophie treten trotz allen Widerspruches. Sie ist sozusagen das, 
was die Hingere Phase hat; sie ragt an Dauer iiber das Zeitalter der 
Philosophie hinaus. Der Mensch kann vom philosophischen Gesichts­
punkte aus nur eine gewisse Zeit hindurch betrachtet werden; Hinger 
dauert in Vergangenheit und Zukunft das Zeitalter der Theosophie als 
das Zeitalter der bloBen Philosophie. Der Mensch kann betrachtet wer-



den von dem Gesichtspunkte der Theosophie. ùberragend aber und 
vollig in das Wesen cles Menschen eindringend ist der Okkultismus. 
Dieser Okkultismus ist dasjenige, was uns mit dem menschlichen We­
sen vollig bekannt macht. Denn allen menschlichen Erkenntnissen liegt 
zugrunde Okkultismus. Okkultismus ist das XI teste und hat das Hingste 
Zeitalter. V or der Theosophie war der Okkultismus, nach der Theoso­
phie wird der Okkultismus sein. V or der Philosophie war die Theoso­
phie, nach der Philosophie wird die Theosophie sein. 

Sie aber, meine Iieben Freunde, versuchen nun unter den anderen 
Idealen auch dieses zu begreifen, daB Sie berufen sind, zu verstehen, wie 
das philosophische Ideai, das doch nur fiir wenige Menschen da war, 
in unserer Zeit hat einlaufen miissen in ein neues Ideai, in das theoso­
phische Ideai, das fiir viele Menschen versdindlich sein wird, weil aus 
viel gro.Beren Menschentiefen heraus die Theosophie zum Menschen zu 
sprechen vermag als abstrakte Philosophie, die abstrakt bleiben mu.B, 
weil sie nur einen letzten Abklatsch der menschlichen Urwesenheit und 
ihrer Dreiheit darbieten kann. Betrachtet man so die Sache, der wir zu­
getan sind, dann betrachtet man sie in einer weltgeschichtlichen Not­
wendigkeit; dann fiihlt man, was Theosophie der modernen Mensch­
heit sein mu.B, wie die dreifachen Gesichtspunkte tatsachlich fiir den 
Menschen und seine Betrachtung selbst Menschheitsgesichtspunkte 
sind, die sich nacheinander entwickeln werden. Und da erlangen Sie 
dann, indem Sie dieses Denken aus Ihrem Kopf in Ihr Herz herunter­
sinken lassen, da erlangen Sie dann ein Gefiihl von dem Wesentlichen 
und Bedeutungsvollen und Heiligen, was uns die Theosophie sein soll. 



.,.._.,__.,__.,.._.,.._.,__.,__.,__.,__.,__.,__.,__.,__ .,__.,__.,__.,__.,__. 
l . · T 
i ' . . t 
i :f:tf i~ rrlauhrn · unn l)irrburd] j l ~ mtt;utri!rn, bafu • • • • . ·J 
i . . t 
i ~~ t 
i . . j 
i . . t 
i llìnbol f ~trt nrr t 
J . ......,_ ........ ~ ......... ~.~· .......... ,... ................ .,...... ................. ,......,.,...... T 

l in ber 3eit uon 2 bis J 2 t 
i . . . . i 
i :f Ulti itt ((l) tiftiania ein en j 
l J 
i . . t 

l l3ortrags==ryrlus I· 
l . ......, ................. ,......~.~· ......... ~.,......._..._..~ • .,.............................. T 
i . t 
i l)alten wirb ubet ba6 '[f>ema : j l . . . . . l 

l· ,~tr JJRtnJd) im Jl:id)tr unn t 
i~ . j 

i JBithultifmus, 'i{JrnJnpl}ir, :: l 
1 ~T 

l unil ).0~ilnJnp~iru • • • • l 
i f . . 
!~·~·~·~·~·~·-·~·~·-·-·~·~·~·~·~·~--1 



l 
.,......,......,..... .,......,..... .,......,..... .,.... .,.....,__.,__.,......,......,......,..... .,..... .,......,..... 
1 T l ~ ie l)Orttiige, roo3u aUe trJitglie·, J 
j J!l ber be~ ri)e~Jopl)ifd)en <5efdlfcl)aft~ j 
! freunbfd)aftlid) eingelaben roerben, · I 
l T I t.uerben im j 

f lllobrlinJtitut i 
! ~r:mmensvdcn l 9, 8 lll)r 2lbenl>ò flatr ! 
} finben. 2lm 3 Juni 8 lll)r 2lbenbs t'tlirb ~ 
i ~rr. !)r. 8reiner einen otfentlicl)en ))or= j 
i trag t,alten uber ba6 \rl)eJna: t 
l tt ~o il un il dlnftrrblfrl]hrit". l 
o ...... -- ~- ~ - ..,., -~~~-v;J-'V'OJ • t :Bamn tìlr ben Q:yflus a J o . :Bronen T · 
i finb bei /.,rr. jra~çl)e jabum, e"rfe· l 
i balsveien 3 7, <Cl)rftliania, 3U -l)aben. j" 
t ~inttittsfartcn fiir cin3elne Q: yflus•tlOr• J 
i . trage werben nicl)r ausgejleUt. j 
i 2!nmelbungen ~tnb t'"t'iinsd)en be=. f l 3iiglid> 'roOI)nung etç. fini> an jriiuldn J 
i nanna. ~l)orne,_ Profesfor _!)al)~sgabe t 
i l7 ober Srau ~dg a <5eelmuyben, Z:,ygb" i. 
i ZCUe 8 3U rid)ten. f i t i ~rorig l1_iilor, <!IJriJth1nh1 j 
i . j 
•--c•--c•--c•--c•--c•--c•--c•--c•--c•--c•--c•--c•--c•--c•--c•--c•--c• ...... 



NOTIZBUCHEINTRAGUNGEN 

Eintragungen Rudolf Steiners 

im Notizbuch Archiv-Nr. NB 227 



a. l. Kristiania 

l. Des Menschen Stellung im Weltganzen; 

di e U nzweckmassigkeit seiner Form 

im gewohnl. Niitzlichkeitssinne -

Occultismus setzt voraus das Zuhilfe­

nehmen besonderer Erkenntnismittel. 
Der Mensch erforscht sich bei Verrichtungen, 

welche nicht an die gewohnlichen 

Organe gebunden sind. Man kann dann 
verzichten, diese Erkenntnisse in 

gewohnlicher Form auszusprechen. Man 
bedient sich gewisser Zeichen oder Sym­

bole. Der Grund, warum sie nicht 

mitgeteilt werden ohne Vorbereitung. 

Theosophie: diejenigen occ. Wahrheiten, 

welche in gewohnliche Urteilsformen 

gekleidet werden, werden mitteilbar. 
Sie ist verstandlich durch sich selbst, kann 
aber nicht durch sich selbst gefunden werden. 



Mit dem Erkennen ist es wie mit dem 

Spieler eines Instrumentes. Diesen hindert 

das gewohnliche Ùberlegen; und er erreicht 

die Kunstfertigkeit erst, wenn er die 

Ùberlegung nicht mehr braucht; so ist [es] 

auch mit dem menschlichen Erkenntnisappa­

rat. Er muss so entwickelt werden, dass 

man sich zu ihm verhalt wie zu einem 

Instrument. 

Dass der Moment des Einschlafens richtig 

beobachtet werden kann, dazu gehort 

ein ganz bestimmter, nicht iiber ein ge­

wisses MaB hinausgehender Grad 

von Ermiidung. Und eine gewisse 

Gelassenheit; Abgeklartheit dem Leben 
gegeniiber. 

Zum Aufwachen: Erstaunen, das durch 

Nachwirken der Schlaferlebnisse hervorge­

rufen wird - und langsames Ergreifen 

des eignen Selbst -



1/~~~ ~~. t·~:.. ~~ 
-.-t<r d4L ~ _ , ~~~ 

~ -~;.,. # " 
f":. 

- -~.4!~, ~·~ ~ 
-~-A.-~~~~ 

/ 

.[to~lu-J~/~ a.f-.r~~ - .;.. . 
~ ~ 1 '--1 - .Mk.::J :·4,. ~ 

.,.;.;t ~~~-~- ll-..w .. ~ 
k .. q~- : .~.-iH .. ...;t' .t...u .~ 

.JJ•· ·;T.:_ , .J . , . -~ " - J .. . ~ ""~ - . -~"''#~ --; - .,..._ .,._ u-c.. r . . 

~ .&'.;.~ -~-~-~-:.: .. 
d-n ~.IM'·c.2f . t4.~ .. ~~~ 

~- ..: 

V erschlossen~ein der auss. Sinne - BewuBtsein 

iiber die Aussenwelt - Willenseinfluss auf 

die Muskeln. 

Leibl. Zustande, welche die Vorstellungen 

aus dem BewuBtsein verdrangen: Aufwachen. 

Wahrend des Schlafes Aufnahme dessen in 

den Aetherleib, was wahrend des Wachens 

nicht aufgenommen werden kann: Moment 

des Aufwachens: man ist mit dem Schlag 
an die Tiir verbunden; ist er eine so 

starke Einwirkung auf den Astralleib, 

dass er sich auf Ae.Leib iibertragt, so 

Aufwachen-



~) b.) 

Philosophie: Ihre Erkenntnismittel sind 
diejenigen cles gewohnlichen Erkennens. 
Man kann durch dieses zu den 
Weltgriinden kommen; doch muB es so 
subtil gemacht werden, dass die wenig­
sten Menschen dazu geneigt sind. 

Der Occultismus ist universell; in ihm 
kann es nicht Meinungen geben i.iber 

seinen Inhalt; die Theosophie gerat 
schon in die Abhangigkeit von mensch­

lichen Vormeinungen; die Philosophie 
hangt von den Eihigkeiten des 
einzelnen Menschen ab. 



:r .~~ . .. II. Kristiania 

Schilderung des occ. Weges. 

Zuerst Aussohnung mit dem Karma. 

Nichts in die Handlungen einflieBen 
lassen, was aus occ. Schulung flieBt. 

Durch das Zuriickziehen vom ausseren 
Willen, wird Interesse fiir geistige 

Welt geschaffen. Zunachst Verstand 

subtil gemacht. Doch die Aussenwelt 

nur betrachtet, nicht auf sie angewendet. 

Dann Verstand unterdriickt, nur 

Gedachtnis und Phantasie. Dabei 

H oren von hohern Welten. Dann 

V ergessen. Gedachtnis unterdriickt; 

dann «ungeoff. Licht; unaussprechl. Wort; 

BewuBtsein ohne Object. -



III [II] Kristiania 

Hinter dem gewohnlichen Bewusstsein 
liegt: 

l. Das ungeoffenbarte Licht (Herz) 

welches in Symp. Antip. empfunden 

wird, mit welchem man sich nicht 
identificiert. Die in der ausseren 

Welt befindlichen werden abgestreift. 

2. Das unaussprechliche Wort (Gehirn) 

welches in rein geistigen H andlungen 
besteht, die trennen oder verbinden. 

3. Das leblose Bewusstsein (Unterleib) 

und Offenbarung Erde 
welches die Grundlage von beiden 
ist, das was als Ursache der 

Trennungen mit Antip., als 

U rsache der Zusammenfiigungen 
mit Symp. empfunden wird. 



... 
III. Kristiania 

Das Gehirn stellt sich dar: 
In seiner phys. Gestalt als Erdorgan 
mit Ausnahme der Einwirkungen 

dem es in Vererbung angepaBt ist, 
des Warmeelementes, welche kosmischer 
Natur sind: es ist also das Gehirn von 
vorirdischen Zustanden bis auf diesen 
T eil vererbt. In den unvererbten T eil 
wirken nun geistig-aetherische Krafte 
hinein 

Das Herz und die zu ihm gehorigen Organe 
sind Erdorgane bis auf 

denen si e in V ererbung angepaBt sind 
die Elemente Warme und Luft, in dasselbe 
wirken dieselben geistigen-aetherischen 
Krafte wie im Gehirn; jedoch so, dass 
diese letzteren Krafte als i.ibergeordnet 
denen des Gehirnes empfunden werden. 

Die Nieren mit dem dazu gehorigen 
sind Erdorgane bis auf die Elemente 

· Warme, Luft und Wasser, denen sie 





in Vererbung angepasst sind; daher sie 
die Vermittler eines Bewusstseins ohne 

Object.-

Im Gehirn nur die freie Bahn fii r 

kosmisch-allg. Gedanken geschaffen, 
deren Ursprung nicht erkannt wird. 

Philosophie. ''") 

Im Herzen freie Bahn fiir die hohere 

W elt, di e hinter der sinni. liegt. Si e 

zeigt si eh zunachst als aetherische W elt. 
(Anfang des Occultismus) *''':·) 

Theosophie. 

Im ganzen Organismus eine Grundempfin­
dung fiir den «hoheren Menschen». 

Geneigt machen daher tiefere Erfahrungen 
der eigenen Personlichkeit. ::-::-) 

Religion. Mystik. 

::-) Die befruchtenden Krafte der philos. Gedanken 

werden nicht als Erinnerungen erkannt. Sie 
sind in Wahrheit von dem alten Monde; von 

den Philos. werden ihre irdischen Gegenbilder 
erkannt. 
::-::-::-) es ist da moglich, durch Vertiefung des «ihnerc 

Menschen» mitzugehen; doch werden religiose 

Vormeinungen mitsprechen. -
>:-::-) der Mensch kann sich da zuri.ickziehen 

auf ein V erstandnis, welches i hm als inneres 

Wesen zukommt. Er braucht einige Vertiefung, 

um mitzukommen; die innere Erfahrung, 

dass ihn keine Wissenschaft aufklaren kann 
iiber etwas, von dem er weiss, dass es 
in ihm ist. -



Wo ~- tAv: ~ . ~ .. .:./ . ... 

~ ~ .. ~~~~~---~t 
~ ·r' -~, W\..4.. k.;,_ .t., 

/C·~~~· - -:~- ~ ~ i 
~ ~- e" .. ~ ,t.;_ . 

~ .. . . ~ .J~~· 

-~ ~~1-...f· :.~: ?)~ : 

# . 6J.J~--t. :J~~' ~ '/~,.; ... ~r-,.....,-v-1 . l 

~-1'.:~.. . . 

W o nicht di e Kraft vorhanden ist 

aus dem «ungeoffenbarten Lichte» 
etwas zu machen, wie bei der 
hl. Therese bleiben nach: 

darum nach Zahmung cles 

Willens: seliger Herzensfriede. 

nach Zahmung cles Verstandes: 

Schlummer in Gottesliebe, Wandern, 
Andachtiibungen. 

" 
~ -.t.;:.,..,~~-· ·tt.ùh . .- t4c.yl;;. 

Siindhaftigkeit - Leiden Christi -



IV. Kristiania 

Das Bewusstsein wird zunachst 
erworben im phys. Leben: der 
Religiose Mensch bleibt in diesem 
Bewusstsein stehen und sucht bloB 
eine Beziehung zu einer hohern 
Welt zu gewinnen. -
Der M ystiker su eh t dies es Bewusstsein 
zu iiberwinden und mit dem 
gottlichen Eines ZU werden - in altern 
Zeiten hatte die Mystik noch viel 
Occultismus: in den chrisdichen 
Zeiten wird sie immer personlicher -
Der Mensch kommt durch di e M ystik 
in eine Art hohern Schlafzustand; 
Therese: sie setzt nach der Betrachtung 
di e Ruhe, dann V ereinigung, dann 
V erziickung -

Franz v. Assisi verliert die Vorstellungs­
welt, behalt noch die H erzenswelt. 

Der Occ. findet Objectives: fiir 
Gehirnvorstellung Mond, fiir Herz - Sonne 



v -· -l-·! 
. S~o. -· }( . ) lf-. 

. .. lu ... - : (/ 
. !Ov · .. " 
.fò· i- .. : Q 

J • .... . 
.. ...... . ·--~ 

fur das Bewusstsein die Erdenelemente. 
Dann tritt sein Schauen ein; er 

findet in sich eine andre Ordnung 

die iibersinnliche, wo Sonne aus 

de m W eltenworte als erstes 

gebildet ist - aussere Sonne 
ist dabei nur Symbol -

Sie muss geistig vorgestellt wer­
den: 



.. .. \'t. j .. ~~ 

Der Traum als neuer Factor: wenn er 
erkannt wird als Arbeiter des Ich -

Bewusstsein als Erhalter der inneren 
W eh, dann wird er der Erkenntnis 
das sein konnen, was sie in sich selbst 
tragt: dann aber wird er eben nicht 
mehr T raum sein: er wird si eh auf 
tieferes Bewusstsein beziehen -

12. 13. Jahrh. Bernhard - Hugo v. St. Victor 
Franz v. Assisi - Hildegard (unleserlich) 

Mechthild - Eckhard 

17. Jahrh. Therese Guyon Suso 
diese ubergleiten in Gott . 

12. Jahrh. 



V. Kristiania 

Gefunclen werclen muss etwas, was aus 
Erclenverhaltnissen nicht folgen kann, was 

kein Gegenstancl cles Bewusstseins sein kann 

uncl cloch aus cliesem Bewusstsein folgt: 

es ist clie menschliche Gestalt. Sie ist 

clas erste Verborgene. Sie tritt clem 

Menschen in einer gewissen Weise entgegen; 

cloch weiss er, class sie so, wie sie ist, nicht 

wahr ist. Empfinclung, class oberes clurch 

Hochmut, unteres clurch Begehrlichkeit 

verclorben ist. Erblicken cles Engelskopfes 

uncl cles entstellten FuBes. Ùber das Antlitz 

mochte man weinen, iiber den FuB lachen. 

Nur clie Hancl giebt als Ausclruck cles 

Innern einen harm. Einclruck, wenn sie 

die Einclriicke des Geisteslebens spiegelt, 
clie unegoistisch sincl. 



')~ ........ fl l) (. 

• 
' 

!M·~ 
-l 

• • {-
(. 

(J~ ~ .,. . 
f' 

.,.. 

ZuV. 

Bewegungen: Gestalt 

Lagebew. Aufrecht 
Denkbew. nach vorn zum Sprechen 
Sprechbew. emger. 
Blutbew. symmetrisch: Hande 
A:tmungsbew. umschlossen 
Driisenbew. von innen erfiillt 
Reproductbew. von einem zweiten Mittelp. 

Denken ..... 

Fiihlen 

Wollen 

erfiillt 
von aussen getrennt 
nach aussen begehrend 
nach aussen im Gleichgew. 
Widerlage nach auBen 
das Innere im Aussern tragend 
stiitzend 



VI. Kristiania · 

Es gruppieren sich die 12 Glieder der 
menschlichen Gestalt um 3 Centren; 
sodass immer 7 entsprechen einem 
Centrum: was der Mensch innerlich erlebt 
bleibt dann immer das eigentliche fort­
schrittfahige W esen: di e aussere Gestalt 
das lucif. und das dahintenstehende das 
urspriinglich gottliche W esen: das Kopfcentrum 
lasst erkennen, dass menschliches Denken (als 
Vorstellen) 
vernichtet; das Herzcentrum das gleiche, 
dass menschliches Fiihlen vernichtet: Fiihlen 
verbrennt; Denken wird zu verloschendem 

als Begehren 
Licht; Wollen vernichtet: der Brennstoff 
erweist sich als erschopft. Nun handelt es sich 
darum, Brennstoff in der geistigen Welt 
zu finden: es sind die Imaginationen. 
Was zu dem Vernichtenden hinzieht: Hiiter 
der Schwelle: Gestalt, die im Feuer ihr Wesen 
verliert. 
Es gehoren als Einzelmenschen: 
Kopf: Kopf, Kehlkopf, Sym. der Hande, Oberarm 

Gelenk, Unterarm, Hand. 



?'l~.-L ... : O • $.,A':\ {)f.A{J 
~~--if"-· · ,7-· r --.. :'J 

.'~if; -~· . 't ,:.t!' 

+l 

(J 

_, 

. , r~ , ~ r:"fo,. 
,t; . ·~ ·X 

---

Herzsystem: 
Kopf als Stumpf (?) UmschlieBung, Herz 
Unterleib, Wage, Reproduct., Oberschenkel 

Nierensystem: 

Reproduct., Obersch., Knie, Untersch., FiiBe 
Jungf., Wage 



VII. Kristiania 

Die drei Elementarmenschen entsprechen 

drei Bewusstseinszustanden: 

Wenn die Form des oberen Menschen 
erfiillt wird von den Wirkungen 

der Bewegungen im mittleren : dann 
hellster Bewusstseinszustand: 

Wenn die Form des mittl. Mens~hen 
von den eig. Bewegungen erfiillt wird, 

dann Traum-Bewusstsein. 

Der untere Mensch entspricht dem 

dumpfesten Bewusstsein. -

d ere n N erve n si eh kreuzen 
Zwei Augen etc, statt Beriihrung mit 
der Aussenwelt. 

Schlaf: Atemziige von 20 auf 15 
C02 geringer 1/4 

verlangsamte Herztatigkeit 

geringere Warmeerzeugung 



VIII. Kristiania 

Die Gestalt ist zunachst Spiegelbild; 
doch kann von ihr ausgegangen 
werden, weil sie doch zu den 
starksten Eindriicken gehort, welche 
der Mensch hat; und wenn er ihr 
Nachbild appercipiert, so ist dieses 
der T od, d. h. die Gestalt wird 
gegeniiber dem Tode unmoglich. Sie 
wird es durch das, was der Mensch 
daraus macht- Hiiter der Schwelle 
zeigt dieses. Dann Lucifer-Begegnung. 
Er zeigt, dass ohne die Erdenleben 
der Mensch ein Licht-Engel gewor­
den ware. Nun muss sich der 
Mensch erinnern an CHR. 
Dann die Innenbewegungen 
planet. Leben. -



v~~-- ~ .. ~.~ ~. Vll)1 ~. 
.J~·~ ~; ·~ .ll...u-~ 
~ .fo?- 1 .tA,.,"."w .'J,., .~::J-,;é · -
~·-rlA-t.·:.w~ .~ ~·. /Ulr ~ ~~:w.t 

~. 

Von Chr.[istus] kann man wol als von einem 
Initiierten sprechen; man kann aber 
nicht sagen, dass er da oder dort 
initiiert worden sei. Aber er initiiert 
selber. 



HINWEISE 

Zu dieser Ausgabe 

«Der Mensch im Lichte von Okkultismus, Theosophie und Philosophie» ist 
der vi erte Vortragszyklus, den Rudolf Steiner in Kristiania (Osio) gehalten ha t 
(vgl. Hinweis zu Seite 11). Schon seit 1908 hatte er jedes Jahr die skandinavi­
schen Linder besucht, eingeladen von der Skandinavischen Sektion der Theo­
sophischen Gesellschaft (Teosofiska Samfundets Skandinaviska Sektion) oder 
von einer ihrer Landesgruppen. Die skandinavische Sektion gehorte formai 
zur Theosophical Society (Adyar) und nicht zur Deutschen Sektion, deren 
Generalsekretar Rudolf Steiner von 1902 bis 1912 war, doch fiihlten sich gera­
de dort sehr viele Menschen mehr von der Geistesrichtung Rudolf Steiners 
angesprochen- insbesondere von seiner Christus-Anschauung- als von derje- . 
nigen Annie Besants. Zu der Zeit, als die hier vorliegenden Vortrage gehalten 
wurden, waren die Differenzen zu Adyar bereits uniibersehbar, nachdem von 
dort der Hinduknabe Alcyone (Krishnamurti) als kommender Weltheiland 
proklamiert wurde. 

Im Jahre 1912 unternahm Rudolf Steiner zwei Vortragsreisen nach Skandi­
navien. Er sprach im Aprii in Helsingfors ii ber «Die geistigen W esenheiten in 
den Himmelskorpern und Naturreichen» (GA 136) und in Stockholm iiber 
«Die drei Wege der Seele zu Christus» (in GA 143), im Mai, vor seiner Reise 
nach Kristiania, in Kopenhagen «Ùber den Sinn des Lebens» und in Norr­
koping iiber «Theosophische Moral» (in GA 155). 

Die Worte «Theosophie» und «theosophisch» werden von Rudolf Steiner 
in diesen Vortragen immer im Sinne seines Buches «Theosophie» (GA 9) ge­
braucht. «Niemand blieb im unklaren dariiber, daB ich in der Theosophischen 
Gesellschaft nur die Ergebnìsse meines eigenen forschenden Schauens vorbrin­
gen werde.» (Aus «Meìn Lebensga~ 

Textunterlage fiir die vorliegende Ausgabe ist die im Jahre 1913 als «Manu­
skriptdruck fiir Mitglieder» erschienene erste Ausgabe (Zyklus XXII). Diese 
Ausgabe basierte auf der stenographischen Mitschrift von Franz Seiler, Berlin, 
welche im Auftrag Marie Steiner-von Sivers fiir den Druck korrigiert bzw. 
bearbeitet worden ist von Adolf Arenson. Einige wenige in den spateren Auf­
lagen vorgenommene Korrekturen sind in den Hinweisen zu der jeweiligen 
Seite angefiihrt. 

Fiir die S. Auflage 1993 wurde der Text durchgesehen von Ulla Trapp, ein 
N amenregister zugefiigt un d der Band um di e N otizbucheintragungen Rudolf 
Steiners erweitert. 

Der Titel des Bandes entspricht der Ankiindigung des Vortragszyklus (siehe 
Seite 210) und stammt von Rudolf Steiner. 



Hinweise zum Text 

Werke Rudolf Steiners innerhalb der Gesamtausgabe (GA) werden in den Hinwei­
sen mi t der Bibliographie-Nummer angegeben. 

zu Seite 

11 bei den verflossenen Vortragszyklen: In Kristiania waren folgende Vortrags­
zyklen gehalten worden: «Theosophie im AnschluB an das Johannes-Evange­
lium», 15 Vortrage Juli 1908; Nachschriften hiervon liegen nicht vor. «Theo­
sophie an der Hand der Apokalypse», 12 Vortrage Mai 1909, GA 104a. «Die 
Mission einzelner. Volksseelen im Zusammenhange mit der germanisch-nordi­
schen Mythologie», 11 Vortrage Juni 1910, GA 121. 

24 Parmenides, um 460 v. Chr.; Heraklit, um 500 v. Chr., Georg Wilhelm Fried­
rich Hegel, 1770 - 1831; Arthur Schopenhauer, 1788 - 1860: Ùber ihre Stel­
lung in der Geschichte der Philosophie vgl. Rudolf Steiner «Die Ratsel der 
Philosophie in ihrer Geschichte als UmriB dargestellt» (1914), GA 18. 

31 nach dem offentlichen Vortrage: Am 3. Juni 1912 hielt Rudolf Steiner in Kri­
stiania einen offentlichen Vortrag mit dem Titel «Tod und Unsterblichkeit» 
(nur unvollstandige Aufzeichnungen vorhanden). 

66]ohann Wolfgang von Goethe, 1749- 1832. Ein Kerl, der spekuliert: Worte des 
Mephisto aus «Faust» l, Studierzimmer, Zeilen 1830- 1833. 

letzte Zeile: undisziplinierten, ganz unordentlichen Denken: SinngemaBe Kor­
rektur 1993. Der Stenograph hatte zunachst irrtiimlich iibertragen «undispo­
nierten». 

69 Gautama Buddha, um 560 bis um 480 v. Chr.; Pythagoras, etwa 582 - 497 v. 
Chr .... Einweihung durchgemacht: Vgl. hierzu Rudolf Steiner «Das Prinzip 
der spirituellen Okonomie im Zusammenhang mit Wiederverkorperungsfra­
gen», GA 109. 

72 ]amblichos, gest. um 330, und Plotinus, um 205 - 270: Siehe Hinweis zu S. 24. 

Scotus Erig'tma, um 810 bis um 877, und Meister Eckhart, 1260 - 1327: Siehe 
Hinweis zu S. 69. 

74 Hochster, allmachtiger und gutiger Herr!: Sonnengesang des Franz von Assisi 
(1182 - 1226). Der Text ist hier wiedergegeben nach der Ùbertragung von 
Rudolf Steiner (handschriftliches Originai: Archiv-Nr. NZ 3359- 3360). 

76 Goethe im «Faust»: Erhabner Geist ... : «Faust» I, Wald und Hohle, Zeilen 3217ff. 

76f. Franz von Assisi: Siehe Hinweis zu S. 69. 

80 mit dem Gottlichen: SinngemaBe Erganzung durch den Herausgeber. 

81f. Theresia von Avila, 1515- 1582, spanische Heilige, Karmeliterin; Hauptver­
treterin der spanischen Mystik; groBte spanische Schriftstellerin. In enger Ver­
bindung mit Johannes vom Kreuz (1542 - 91) reformierte sie unter groBen 
Schwierigkeiten den Karmeliterorden. Von 1552- 65 schrieb sie ihre Selbst­
biographie unter dem Titel "Libro de mi vida", Ùbersetzungen in viele Spra­
chen. 



83f. Hildegard von Bingen, um 1100 - 1179. Benediktinerin; groBte weibliche 
Gestalt ihres Ordens. Durch ihre mystische Kraft und praktischen Fahigkei­
ten wirkte sie stark auf das kirchliche und politische Leben ihrer Zeit ein: 
Beraterin von Papst und Kaiser (Barbarossa); · Kampferin gegen moralischen 
Niedergang und Verweltlichung des Klerus; Briefwechsel mit bedeutenden 
Zeitgenossen; Predigerin, Dichterin und Liederkomponistin; wissenschaftli­
che Forscherin. Durch ihre medizinischen Schriften wird sie als erste deutsche 
Arztin angesehen. 

84 Mechthild von Magdeburg, 1212- 1283. Begine in Magdeburg, spater Zister­
zienserin in Helfta. Gilt als grofhe Dichterin der deutschen ~ystik. «Das 
flieBende Licht der Gottheit», erhalten in mittelhochdeutscher Ubersetzung 
Heinrichs von Nordlingen, herausgegeben 1911 von W. Oehl. 

85 Das ist das o/,esen der Mystiker, dafi von ihnen: Statt «Wesen der Mystik»; 
sinngemaBe Anderung durch den Herausgeber. 

89 Von]ohann Gottlieb Fichte (1762 -1814) bis Henri Bergson (1859 -1941) .. 
Bestrebungen, an das !eh anzuknupfen: Vgl. hierzu Rudolf Steiner, «Die Rat­
sel der Philosophie in ihrer Geschichte als UmriB dargestellt» (1914), GA 18. 

91 Archimedes, um 287-212 v. Chr.. Genialster Mathematiker und Physiker des 
Altertums. Entdeckte im Bade das archimedische Prinzip des hydrostatischen 
Auftriebs (Heureka! = Ich hab's gefunden!) und war von der Kraft seiner 
Maschinen (Hebel), mit denen er Schiffe allein vom StapellieB und hochwand, 
so iiberzeugt, daB er ausrief: «Gib mir einen Standpunkt und ich hebe die 
Welt aus den Angeln!» 

101 Der Okkultismus hat sie immer gekannt: Siehe z. B. bei Agrippa von Nettes­
heim, «Magische Werke», Erstes Buch, Kapitel 22. 

118 in meinem, auch in Ihre Sprache ubersetzten Buche: Eine Buchausgabe von «Wie 
erlangt man Erkenntnisse der hoheren W elten ?» erschien in norwegischer 
Sprache bereits im Jahre 1908. 

142 Er verbot, sich ein Bild des Gottes zu machen: 5. Mos. 5,8. 

H elena Petrowna Blavatsky (1831 -1891) . . ]ahvereligion ... Mondenreligion: 
«The Secret Doctrine», 1888, deutsch «Die Geheimlehre», 1899 und 1960; vgl. 
Band II, S. 497 der deutschen Ausgabe. 

146 Goethe in seiner Farbenlehre: Vgl. hierzu «Goethes Naturwissensc·haftliche 
Schriften», herausgegeben und kommentiert von Rudolf Steiner, 5 Bande 1884 
-1897 in «Kiirschners Deutsche Nationallitteratur))' Nachdruck Dornach 1975, 
GAla-e. 

151 zugunsten der Unsterblichkeit: Statt «auf Kosten», sinngemaBe Anderung des 
Herausgebers. 

155 Mohammed, um 570 - 632. Vgl. hierzu Rudolf Steiners Ausfiihrungen im 
Vortrag Dornach 19. Marz 1924 in «Die Geschichte der Menschheit und die 
Weltanschauungen der Kulturvolker», GA 353. 

Plato (427- 347 v. Chr.) inspiriert durch die Mysterien .. Sokrates (um 469-
399 v. Chr.) ... von einem Daimonion gesprochen: Vgl. hierzu Rudolf Steiner 



in "Das Christentum als mystische Tatsache und die Mysterien des Alter­
tums" (1902), GA 8. 

156 «Hebe dich weg von mir, Satanl»: Matthaus 4,10. 

159 Zyklus «Vor dem Tore der Theosophie»: 14 Vortrage 1906, GA 95. 

in den . Vortragen iiber das ]ohannes-Evangelium: «Das Johannes-Evangeli­
um», 12 Vortrage 1908 in Hamburg, GA 103; «Das Johannes-Evangelìum im 
Verhaltnis zu den drei anderen Evangelien, besonders zu dem Lukas-Evange­
lium», 14 Vortrage 1909 in Kassel, GA 112; «Das Johannes-Evangelium», 7 
Vortrage 1907 in Basel, in «Menschheitsentwickelung un d Christus-Erkennt­
nis», GA 100. 

167 wenn die Venus mit ihrer vollen Scheibe strahlt: Die Venusphasen sind nicht 
mit bloBem Auge, sondern nur durch FernrohrvergroBerung sichtbar. Wegen 
ihrer wechselnden Entfernung zur Erde erscheinen Helligkeitsgrad und Gro­
Be der Venus sehr unterschiedlich. Bei «Voll-Venus» hat der Planet die groBte 
Entfernung von der Erde, bei «Neu-Venus» ist er ihr am nachsten. Die syn­
odische Umlaufszeit betragt etwa ein Jahr und sieben Menate. Nahere Einzel­
heiten iiber die Venusphasen siehe bei Joachim Schultz, «Rhythmen der Ster­
ne», Kapitel XX «Rhythmen der Venus», und Kapitel XXI «Die Venusbewe­
gung um die Sonne». 

171 «Die Erziehung des Kindes vom Gesichtspunkte der Geisteswissenschaft»,1907. 

172 Man kann auch zuerst die Atmungsbewegung: Die an dieser Stelle 1993 vor­
genommene T extanderung gegeniiber friiheren Auflagen basiert auf der Erst­
ausschrift des Stenographen, d.h. dic Stelle ist jetzt so wiedergegeben, wie der 
Stenograph sie urspriinglich festgehalten hat. 

173 Sternbilder des Tierkreises: SinngemaBe Korrektur 1993. 

174 ]ohannes Kepler, 1571 - 1630. 

176 Zeile 20: was wir als Zeichen fiir die einzelnen Glieder kennengelernt haben: 
Die Nachschrift enthalt hier noch den Satz: "was jetzt und das letztemal an 
die Tafel geschrieben wurde". Die Originai-Tafelanschrift ist nicht erhalten. 

177 die kleine Gesta/t: SinngemaBe Korrektur 1993. Di e "nachste" Gestalt diirfte 
ein Ùbertragungsfehler des Stenographen sein. · 

180 habe ich schon einmal . .. den einzigen Punkt beriihrt, wo der Buddha: In dem 
in Kopenhagen gehaltenen Vortrag vom 8. Juni 1911, in «Die geistige Fiihrung 
des Menschen und der Menschheit»(1911), GA 15. 

In Norrkoping habe ich gesagt: In den vom 28. bis 30. Mai 1912 gehaltenen 
Vortragen «Theosophische Moral», in «Christus und die menschliche Seele», 
GA 155. 

180/181 Buddha . .. Mars: Vgl. den in Neuchàtel gehaltenen Vortrag Rudolf Stei­
ners vom 18. Dezember 1911, in «Das esoterische Christentum», GA 130. 

192 die me in e Vortrage in H elsingfors gehort haben: «Di e geistigen W esenheiten 
in den Himmelskorpern und Naturreichen», 10 Vortrage 1912, GA 136. 

194 Helena Petrowna Blavatsky: Siehe Hinweis zu Seite 142. 



199 Sie haben ja schon aus dem ersten Vortrag ersehen: Im Vortrag vom 4. Juni 
1912 (zweiter Vortrag in diesem Band). 

201 der alte Zarathustra: DaB hier nicht der geschichtliche Zarathustra gemeint 
ist, sondern eine Personlichkeit, die einer viel friiheren Zeit angehort, be­
schreibt Rudolf Steiner in seiner «Geheimwissenschaft», GA 13, S. 279- 281. 
Vgl. auch Rudolf Steiners Vortrag iiber «Zarathustra», Berlin 19. Januar 1911 
in «Antworten der Geisteswissenschaft auf die groBen Fragen des Daseins», 
GA60. 

203 mit den Vortragen in Helsingfors: Siehe Hinweis zu S. 192. 

205 in der indischen Trimurti: Die Dreieinigkeit des hochsten W esens: Brahma, 
Vishnu und Shiva. 

207 als der Okkultismus: Die Satzumstellung erfolgte 1993 aufgrund der Erstaus­
schrift des Stenographen. 



NAMENREGISTER 

Archimedes 91 
Bergson, Henri 89, 91 
Blavatsky, Helena Petrowna 142 
Buddha 69, 155, 161, 162, 179f., 186f., 201ff. 
Meister Eckhart 72 
Fichte, Johann Gottlieb 89 
Franz von Assisi 74ff. 
Goethe, Johann Wolfgang von 65, 76, 146 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 24, 78f. 
Heraklit 24 
Hildegard von Bingen 83 
Jamblichos 72 
Kepler, Johannes 174 

Steiner, Rudolf 

Werke: 
Die Philosophie der Freiheit (GA 4) 208 

Mechthild von Magdeburg 84 
Mohammed 155, 161 
Moses 140ff. 
Parmenides 24 
Plato 155 
Plotin 72 
Pythagoras 69, 155 
Schopenhauer, Arthur 24 
Scotus Erigena 72 
Sokrates 155, 161 
Theresia von Avila 81 
Vishnu 205 
Zarathustra 203 

Das Christentum als mystische Tatsache (GA 8) 85, 156ff. 
Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welten? (GA 10) 118, 122 
Die Geheimwissenschaft im UmriB (GA 13) 187-189, 191, 193, 196, 202 
Die Erziehung des Kindes vom Gesichtspunkte der Geisteswissenschaft 171 

Vortrage: 
Vor dem Tore der Theosophie (GA 95) 159 
Das Johannes-Evangelium: Hamburg (GA 103), Kassel (GA 112) 159 
Die geistigen Wesenheiten in den Himmelskorpern und Naturreichen (GA 136) 
192,203 
Theosophische Moral, in: Christus und die menschliche Seele (GA 155) 180 



ÙBER DIE VORTRAGSNACHSCHRIFTEN 

Aus Rudolf Steiners Autobiographie 
«Mein Lebensgang» (35. Kap., 1925) 

Es liegen nun aus meinem anthroposophischen Wirken zwei Ergebnisse 
vor; erstens meine vor aller Welt veroffentlichten Biicher, zweitens eine 
groBe Reihe von Kursen, die zunachst als Privatdruck gedacht und ver­
kauflich nur an Mitglieder der Theosophischen (spater Anthroposophi­
schen) Gesellschaft sein sollten. Es :waren dies Nachschriften, die bei 
den Vortragen mehr oder weniger gut gemacht worden sind und die -
wegen mangelnder Zeit - nicht von mir korrigiert werden konnten. Mir 
ware es am liebsten gewesen, wenn miindlich gesprochenes Wort miind­
lich gesprochenes Wort geblieben ware. Aber die Mitglieder wollten den 

) 

Privatdruck der Kurse. Und so kam er zustande. Hatte ich Zeit gehabt, 
die Dinge zu korrigieren, so hatte vom Anfange an die Einschrankung 
«Nur fiir Mitglieder» nicht zu bestehen gebraucht. Jetzt ist sie seit mehr 
als einem Jahre ja fallen gelassen. 

Hier in meinem «Lebensgang» ist notwendig, vor allem zu sagen, wie 
si eh die beiden: meine veroffentlichten Biicher und diese Privatdrucke 
in das einfiigen, was ich als Anthroposophie ausarbeitete. 

Wer mein eigenes inneres Ringen und Arbeiten fiir das Hinstellen der 
Anthroposophie vor das BewuBtsein der gegenwartigen Zeit verfolgen 
will, der muB das an Hand der allgemein veroffentlichten Schriften tun. 
In ihnen setzte ich mich auch mit alle dem auseinander, was an Erkennt­
nisstreben in der Zeit vorhanden ist. Da ist gegeben, was sich mir in 
«geistigem Schauen» immer mehr gestaltete, was zum Gebaude der 
Anthroposophie - allerdings in vieler Hinsicht in unvollkommener Art -
wurde. 

Neben diese Forderung, die «Anthroposophie» aufzubauen und da­
bei nur dem zu dienen, was sich ergab, wenn man Mitteilungen aus der 
Geist-Welt der allgemeinen Bildungswelt von heute zu iibergeben ha t, 
trat nun aber die andere, auch dem voli entgegenzukommen, was aus der 
Mitgliedschaft heraus als Seelenbediirfnis, als Geistessehnsucht sich 
offenbarte. 



Da war vor allem eine starke Neigung vorbanden, die Evangelien und 
den Scbrift-Inbalt der Bi bel iiberbaupt in dem Licbte dargestellt zu 
boren, das sicb als das antbroposopbiscbe ergeben batte. Man wollte in 
Kursen iiber diese der Menscbbeit gegebenen Offenbarungen boren. 

Indem interne Vortragskurse im Sinne dieser Forderung gebalten 
wurden, kam dazu nocb ein anderes. Bei diesen Vortragen waren nur 
Mitglieder. Sie waren mi t den Anfangs-Mitteilungen aus Antbroposo­
pbie bekannt. Man konnte zu ibnen eben so sprecben, wie zu Vorge­
scbrittenen auf dem Gebiete der Anthroposopbie. Die Haltung dieser 
internen Vortrage war eine solcbe, wie sie eben in Scbriften nicbt sein 
konnte, die ganz fiir die Offendicbkeit bestimmt waren. 

Icb durfte in internen Kreisen in einer Art iiber Dinge sprecben, die 
icb fiir die offentlicbe Darstellung, wenn sie fiir sie von Anfang an 
bestimmt gewesen waren, batte anders gestalten mussen. 

So liegt in der Z weibeit, den offentlicben un d den privaten Scbriften, 
in der Tat etwas vor, das aus zwei verscbiedenen Untergriinden stammt. 
Die ganz offentlicben Scbriften sind das Ergebnis dessen, was in mir 
rang und arbeitete; in den Privatdrucken ringt und arbeitet die Gesell­
scbaft mit. Icb bore auf die Scbwingungen im Seelenleben der Mit­
gliedscbaft, und in meinem lebendigen Drinnenleben in dem, was ich 
da bore, entstebt die Haltung der Vortrage. 

Es ist nirgends auch nur in geringstem MaBe etwas gesagt, was nicbt 
reinstes Ergebnis der sicb aufbauenden Antbroposopbie ware. Von 
irgend einer Konzession an Vorurteile oder Vorempfindungen der Mit­
gliedscbaft kann nicbt die Rede sein. Wer diese Privatdrucke liest, kann 
sie im vollsten Sinne eben als das nebmen, was Antbroposopbie zu sagen 
hat. Desbalb konnte ja aucb obne Bedenken, als die Anklagen nacb die­
ser Ricbtung zu drangend wurden, von der Einricbtung abgegangen 
werden, diese Drucke nur im Kreise der Mitgliedscbaft zu verbreiten. Es 
wird eben nur bingenommen werden miissen, daB in den von mir nicbt 
nacbgesehenen Vorlagen sich Fehlerhaftes findet. 

Ein Urteil uber den Inhalt eines solchen Privatdruckes wird ja aller­
dings nur demjenigen zugestanden werden konnen, der kennt, was als 
Urteils-Voraussetzung angenommen wird. Und das ist fiir die allermei-

. sten dieser Drucke ·mindestens die antbroposophiscbe Erkenntnis des 
Menschen, · des Kosmos, insofern sein Wesen in der Anthroposopbie 
dargestellt wird, und dessen, was als «anthroposopbiscbe Geschichte» 
in den Mitteilungen aus der Geist-Welt sicb findet. 


	COVER - Bild: Bartolomeus Anglicus - "Des Proprietez des choses" - zwischen 1445 - 1450
	Cave! - Dieses ebook ist nur zum nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!
	Titelseite
	Impressum
	Zu den Veröffentlichungen aus dem Vortragswerk von Rudolf Steiner
	Zum Verständnis der Ausdrücke "Theosophie" und "theosophisch" in diesem Vortragszyklus
	Ausführliche Inhaltsangabe
	01. VORTRAG - Kristiania (Oslo) - 2. Juni 1912
	Parmenides - Heraklit - Hegel - Schopenhauer
	02. VORTRAG - Kristiania - 4. Juni 1912
	3 okkulte Dinge
	03. VORTRAG - Kristiania - 5. Juni 1912
	04. VORTRAG - Kristiania - 6. Juni 1912
	Buddha
	Pythagoras
	Mystiker - Gehirnerlebnisse - Herzerlebnisse - Bewußtseinserlebnisse
	Jamblichos & Plotinos - Scotus Erigena (Neuplatoniker) - Meister Eckhart
	Lobgesang des Mystikers
	Zitat Goethes Faust
	Franz von Assisi
	Hegel
	Heilige Theresia
	Heilige Hildegard von Bingen
	Mechthild von Magdeburg
	Zusammenfassung
	05. VORTRAG - Kristiania - 7. Juni 1912
	Fichte - Bergson
	Archimedes
	Gliederung der menschlichen Gestalt
	Sternkreisbilder - zwölf einzelne Glieder
	06. VORTRAG - Kristiania - 8. Juni 1912
	Siebengliedriger Mensch
	Gliederungen: Oberer Mensch - Mittlerer Mensch - Unterer Mensch
	07. VORTRAG - Kristiania - 9. Juni 1912
	Mondendienst des Moses - ägyptische Einweihung
	Jahve oder Jehova
	Helena Petrowna Blavatsky
	08. VORTRAG - Kristiania - 10. Juni 1912
	Imaginationen: Mensch - Stier - Löwe - Adler - - - Drache
	Sündenfall - der wilde Wurm
	Luzifer
	Christus und der ICH-Impuls
	Buddha - Mohammed - Pythagoras - Platon - Sokrates
	09. VORTRAG - Kristiania - 11. Juni 1912
	Buddha
	Paulus und die Evangelisten
	Innere Bewegung des Menschen
	Übersicht: Planeten und innere Bewegungen
	Aufrechtbewegung - Denkbewegung - Sprechbewegung - Blutsbewegung - Atembewegung - Drüsenbewegung - Reproduktionsbewegung
	10. VORTRAG - Kristiania - 12. Juni 1912
	Vishnu und Shiva
	Faksimile der Vortragsankündigung
	Notizbucheintragungen
	I. Kristiania
	II. Kristiania
	III. Kristiania
	IV. Kristiania
	V. Kristiania
	VI. Kristiania
	VII. Kristiania
	VIII. Kristiania
	Hinweise zu dieser Ausgabe
	Hinweise zum Text
	Namenregister
	Weiterführende Werke zum Thema
	Über die Vortragsnachschriften - Aus Autobiographie 35. Kapitel

