Mﬂtt‘”ﬂ—a

Der Mensch 1im Lichte von
Okkultismus, Theosophie & Philosophie

GA 137
VORTRAGE



Dieses ebook Ist nur zum
nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!



RUDOLF STEINER GESAMTAUSGABE
VORTRAGE

VORTRAGE VOR MITGLIEDERN
DER ANTHROPOSOPHISCHEN GESELLSCHAFT



RUDOLF STEINER

Der Mensch
im Lichte von Okkultismus,

Theosophie und Philosophie

Zehn Vortrige, gehalten in Kristiania (Oslo)
vom 2. bis 12. Juni 1912

1993

RUDOLF STEINER VERLAG
DORNACH / SCHWEIZ



Nach vom Vortragenden nicht durchgesehenen Nachschriften
herausgegeben von der Rudolf Steiner-Nachlafliverwaltung

Die Herausgabe besorgte Johann Waeger

1. Auflage (Zyklus XXII), Berlin 1913
2. Auflage, Berlin 1930

3., neu durchgesehene Auflage
Gesamtausgabe Dornach 1956

4. Auflage, Gesamtausgabe Dornach 1973

5. Auflage, neu durchgesehen
und ergianzt um Notizbucheintragungen
Gesamtausgabe Dornach 1993

Bibliographie-Nr. 137

Alle Rechte bei der Rudolf Steiner-Nachlaflverwaltung, Dornach/Schweiz

© 1993 by Rudolf Steiner-Nachlaffiverwaltung, Dornach/Schweiz
Printed in Germany by Greiserdruck, Rastatt

ISBN 3-7274-1371-9



Zu den Veriffentlichungen
aus dem Vortragswerk von Rudolf Steiner

Die Gesamtausgabe der Werke Rudolf Steiners (1861-1925) gliedert
sich in die drei groflen Abteilungen: Schriften — Vortrage — Kiinst-
lerisches Werk (siche die Ubersicht am Schlu8 des Bandes).

Von den in den Jahren 1900 bis 1924 sowohl 6ffentlich wie fiir
Mitglieder der Theosophischen, spater Anthroposophischen Gesell-
schaft zahlreichen frei gehaltenen Vortrigen und Kursen hatte
~ Rudolf Steiner urspringlich nicht gewollt, daf} sie schriftlich festge-
halten wiirden, da sie von thm als «mundliche, nicht zum Druck
bestimmte Mitteilungen» gedacht waren. Nachdem aber zunehmend
unvollstindige und fehlerhafte Horernachschriften angefertigt und
verbreitet wurden, sah er sich veranlaflit, das Nachschreiben zu
regeln. Mit dieser Aufgabe betraute er Marie Steiner-von Sivers. Thr
oblag die Bestimmung der Stenographierenden, die Verwaltung der
Nachschriften und die fiir die Herausgabe notwendige Durchsicht
der Texte. Da Rudolf Steiner aus Zeitmangel nur in ganz wenigen
Fillen die Nachschriften selbst korrigieren konnte, muf} gegentiber
allen Vortragsveroffentlichungen sein Vorbehalt berticksichugt
werden: «Es wird eben nur hingenommen werden miissen, dafl
in den von mir nicht nachgesehenen Vorlagen sich Fehlerhaftes
findet.» '

Uber das Verhiltnis der Mitgliedervortrige, welche zunichst
nur als interne Manuskriptdrucke zuginglich waren, zu seinen 6f-
fentlichen Schriften duflert sich Rudolf Steiner in seiner Selbstbiogra-
phie «<Mein Lebensgang» (35. Kapitel). Der entsprechende Wortlaut
ist am Schluf} dieses Bandes wiedergegeben. Das dort Gesagte gilt
gleichermafien auch fir die Kurse zu einzelnen Fachgebieten, welche
sich an einen begrenzten, mit den Grundlagen der Geisteswissen-
schaft vertrauten Teilnehmerkreis richteten.

Nach dem Tode von Marie Steiner (1867-1948) wurde gemifl
ithren Richtlinien mit der Herausgabe einer Rudolf Steiner Gesamt-
ausgabe begonnen. Der vorliegende Band bildet einen Bestandteil
dieser Gesamtausgabe. Soweit erforderlich, finden sich nihere An-
gaben zu den Textunterlagen am Beginn der Hinweise.



Zum Verstindnis der Ausdriicke «Theosophie» und «theosophisch»
in diesem Vortragszyklus

Das Wort «Theosophie» wird von Rudolf Steiner in diesen Vortrigen
gebraucht im Sinne seines grundlegenden Werkes «Theosophie, Ein-
fiihrung in tibersinnliche Welterkenntnis und Menschenbestimmung»,
zuerst erschienen 1904 (Gesamtausgabe Bibliographie-Nr. 9).

Rudolf Steiner wirkte von 1902 bis 1913 als Generalsekretir der
Deutschen Sektion der damaligen Theosophical Society. Zerfallser-
scheinungen in dieser Gesellschaft haben im Jahre 1913 zum Ausschlufl
der Deutschen Sektion und zur Entstehung der «Anthroposophischen
Gesellschaft» gefiihrt, in deren Rahmen er von nun an gearbeitet hat.
Von Anfang an hat Rudolf Steiner die Ergebnisse seiner Geistesfor-
schung, die er «Anthroposophie» nannte, vertreten. «Niemand blieb
im unklaren dariiber, daf ich in der Theosophischen Gesellschaft nur
die Ergebnisse meines eigenen forschenden Schauensvorbringen werde.»
(Aus «Mein Lebensgang».)

Von einer Ersetzung des Ausdrucks «Theosophie» durch «Anthro-
posophie» wie sie in den Publikationen der Werke Rudolf Steiners in
den ersten zwei Jahrzehnten nach der Trennung von der Theosophi-
schen Gesellschaft auf ausdriickliche Anweisung des Autors vorgenom-
men worden ist, wurde in dieser Ausgabe Abstand genommen; der Le-
ser muf} sich jedoch bewufit sein, daf} mit «Theosophie» wie sie hier
gemeint ist, die von Rudolf Steiner geschaffene Anthroposophie iden-
tisch ist.

Der Herausgeber



INHALT

ERSTER VORTRAG, Kristiania (Oslo), 2. Juni 1912 . . . . 11
Die Betrachtung des Menschen vom Gesichtspunkt des Okkultls-
mus, der Theosophie und der Philosophie. Okkultismus: die Ent-
wickelung des hellseherischen Erkennens durch Uberwindung der
Egoismen; Bildung einer symbolischen Sprache. Theosophie bedient
sich zur Verbreitung der okkulten Erkenntnisse der gewshnlichen
Sprache. Religion ist Glaubens- und Gefiihlserkenntnis. Philosophie:
an das Gehirn und an die Sinne gebundene Erkenntnis. Die okkulten
Erkenntnisse von Reinkarnation und Karma zu verbreiten als Auf-
gabe der Theosophie. Buddha und Christus.

ZWEITER VORTRAG, 4. Juni 1912. . . . . .o . 32

Die Stufen der okkulten Schulung in den alten Mysterlen Versoh—
nung mit dem eigenen Karma; Verzicht auf Erzielung von Vorteilen
ivin Bulberen Leben.durchokkelte Mittel; Pflege des vom egoistischen
Willen emanzipierten Verstandes; Beschrinkung des inneren See-
lenlebens auf Gedidchtnis und Erinnerung und deren Wiederaus-
16schen; innere Seelenruhe. Die dreifache Offenbarung der geistigen
Welt als ungeoffenbartes Licht, unaussprechliches Wort, Bewuf3tsein
ohne Wissen von einem Gegenstand. Uber Widerspriiche.

DriTTER VORTRAG, 5. Juni 1912. . . . 48

Das okkulte Erlebnis des unoffenbaren Lichtes. ch pthosophlschen
Ideen als Schattenbilder vorirdischer Krifte aus der Mond-, Sonnen-
und Saturnzeit. Zusammenhang des philosophischen Gehirndenkens
mit den Jahvekriften. Als Philosoph ist man unbewuflt hellsehend.
Die Philosophie kann nur bis zum einheitlichen Weltengrund, aber
nicht bis zum Christus vordringen. Das okkulte Erlebnis des unaus-
sprechlichen Wortes im Zusammenhang mit den vorirdischen Her-
zenskriften. Die theosophischen Wahrheiten als Nachklang des un-
aussprechlichen Wortes. Theosophie und Wissenschaft,

VIERTER VORTRAG, 6. Juni 1912. . . . . ; . . . 66
Charakterisierung des gewohnlichen Ich- Bewuﬁtsems Emgewe1hte
als Religionsstifter (Buddha, Pythagoras). Die Aufrechterhaltung
des Ich-Bewufltseins in den Religionen; seine Uberwindung in der
Mystik. Verschiedene Arten der Mystik. Mystiker mit Herzens- und
Gehirnerlebnissen: Jamblichos, Plotinos, Scotus Erigena, Meister
Eckhart. Mystiker mit bloflen Herzenserlebnissen: Franz von Assisi;
mit bloflen Gehirnerlebnissen: Hegel. Die mystische Erlebensart der



heiligen Theresia, der heiligen Hildegard, der Mechthild von Magde-
. burg. Der Mystiker, der zum Okkultisten wird, strebt das Bewufit-
sein ohne Wissen von einem Gegenstand an.

FUNFTER VORTRAG, 7. Jun1 1912. . . . 86
Mystisches Erleben und okkultes Bewufitsein. Wesen der Ich Vor—
stellung. Die menschliche Gestalt als Ausdruck des Ich. Entsprechung
zwischen menschlicher Form und menschlichem Wesen. Die zwei-
fache Verinderung der menschlichen Gestalt: durch Stolz und Uber-
hebung im oberen Teil, durch Begierde im unteren Teil. Die Glie-
derung der menschlichen Gestalt in zwolf Teile im Zusammenhang
mit den zwolf Zeichen des Tierkreises.

SECHSTER VORTRAG, 8. Jun1 1912 . . . . : . 103
Die nur scheinbare Einheit der dufleren Gestalt des Mcnschen D1e
notwendige Gliederung in einen je siebengliedrigen oberen, mittleren
und unteren Menschen. Zusammenhang mit dem Tierkreis. Die zwei
Seiten des Mysterium magnum: die Einheit von duflerer Gestalt und
Ich-Natur des Menschen, die in je drei Menschen zu gliedern ist; das
Auseinanderfallen der inneren Ich-Natur in die denkende, fiihlende
und wollende Seele nach dem Uberschreiten der Schwelle. Die For-
mel: Drei sind eins und eins ist drei — als Ausdruck des Mysterium
magnum.

SiEBENTER VORTRAG, 9. Juni 1912 . . . . " s © 122

Einwirkungen des mittleren Menschen auf den oberen Menschen im
gewohnlichen, im Traum- und im hellseherischen Bewuf3tsein. Zu-
sammenhang von mittlerem Menschen und Sonne, vom Kopfmen-
schen und Sternenhimmel. Das Schauen der Sonne um Mitternacht
in den alten Mysterienschulen. Die Widerspiegelung der inneren Er-
fahrungen der Eingeweihten in den Religionen: Sonnenanbetung bei
starkmiitigen, kriegerischen Volkern, die vorzugsweise den mittleren
Menschen ausbilden; Sternenanbetung bei vorzugsweise zum Den-
ken veranlagten Vélkern; Mondenanbetung bei Volkern, die sich
altes Hellsehen bewahrt hatten. Der Monden- oder Jahvedienst des
althebriischen Volkes als vergeistigter Mondendienst.

ACHTER VORTRAG, 10. Juni1 1912. . . . . . . 144

Die menschliche Gestalt als gesiindester Ausgangspunkt der okkulten
* Entwickelung, weil auf sie Luzifer und Ahriman am wenigsten Ein-
fluR genommen haben. Das Erlebnis des Nachbildes der mensch-
lichen Gestalt im Atherleib. Die Begegnung mit dem Tod und Lu-
zifer. Das Todeserlebnis. Die Verfiihrung durch Luzifer: Luzifer
zeigt dem Menschen zuerst die Zerbrechlichkeit der menschlichen



Gestalt, dann das, was in ithm unsterblich ist, in vierfacher Tierge-
stalt: als Lowe, Stier, Adler und wilder Drache. Die Erinnerung an
den Ich-Gedanken und ein lebendiges Verhiltnis zum Christus-Im-
puls bedeuten Halt und Hilfe. Die Versuchungsgeschichte in den
Evangelien. Man kann beim Christus nicht von seiner Einweihung
sprechen; er war von Anfang an ein Initiierter.

NEUNTER VORTRAG, 11. Juni 1912 . . . . i @ = 12

Ausgangspunkt der ersten Stufe der Initiation: d1e Erkenntms des
dreifachen Menschen. Die Zuordnung des oberen Menschen zum
Mond (Jahve), des mittleren zur Sonne, des unteren zur Venus
(Luzifer). Die Wirkung der Mond-, Sonnen- und Venuskrifte auf
den dreifachen Menschen. Die Beziehungen zwischen den Sternkon-
stellationen und dem Zusammenwirken der einzelnen Glieder und
Krifte der Menschengestalt. Das Wesen der echten Astrologie. Der
beste Ausgangspunkt fiir die zweite Stufe der Initiation: die innere
Bewegung des Menschen. Der Zusammenhang der sieben inneren Be-
wegungen mit den Planeten. Die Begegnung mit den sieben Plane-
tengeistern. Das Bekanntwerden mit dem iibersinnlichen Christus.
Die verschiedenen Gestalten des Luzifer. Das kosmische Weiterwir-
ken des Buddha. Seine neue Mission auf dem Mars.

ZEHNTER VORTRAG, 12. Juni 1912 . . . . . . . . . 183

Hohere Bewufltseinsstufen. Erlebnisse der ersten Imtlatlonsstufe
Begegnung mit dem Tod und mit Luzifer; die Verwandlung des To-
des in Christus; das Verhiltnis von Christus und Luzifer in der Ver-
suchungsgeschichte der Evangelien; Moglichkeit der Beschreibung
des alten Mondzustandes; die Versuchungsgeschichte auf dem alten
Mond. Erlebnisse der zweiten Stufe: Moglichkeit zur Beschreibung
des alten Sonnenzustandes; Luzifer und Christus auf der alten
Sonne als Briider; ihr Unterschied; die zwolf Initiatoren des Tier-
kreises; Christus ein sich vorwirts und Luzifer ein sich riickwirts
entwickelnder Geist. Erlebnisse der dritten Stufe: Mdglichkeit zur
Beschreibung des alten Saturnzustandes. Die dufleren Offenbarun-
gen dieser héheren Bewuf3tseinszustinde im Traum- und Tiefschlaf-
bewufltsein. Die Entwickelung der Wesensglieder des Menschen seit
der Saturnzeit. Christus und Buddha. Okkultismus, Theosophie und
Philosophie im Zusammenhang mit den sich wandelnden Bewufit-
seinszustinden der Menschheit.

Einladung zum Vortragszyklus . . . . . . . . . . . . . 210
Notizbucheintragungen Rudolf Steiners . . « 5 B & 8 o= 3 212
Hinweise: Zu dieser Ausgabe/ Hinweise zum Text s ¢ omom s o= o« 238
Namenregister . . . TR R EE R .

Rudolf Steiner iiber die Vortragsnachschrlften v % w5 w w239



ERSTER VORTRAG
Kristiania (Oslo), 2. Juni 1912

Wir haben iiber mancherlei wichtige Themen der theosophischen Welt-
anschauung bei den verflossenen Vortragszyklen schon miteinander
gesprochen. Wir haben mit dem gegenwirtigen Vortragszyklus uns
ein Thema gestellt, welches zu den allerwichtigsten, zu den allerbe-
trachtenswertesten des theosophischen Lebens, der theosophischen
Weltanschauung und der theosophischen Gesinnung gehort. Wir haben
uns gewissermaflen das wichtigste Objekt ausersehen, welches die
menschliche Erkenntnis anerkanntermaflen haben kann, nimlich den
Menschen selber. Und fiir die theosophische Betrachtung muf} dieser
Mensch selber, man méchte sagen, ganz selbstverstindlich wiederum
der allerhichste Gegenstand der Betrachtung sein. Man muf} innerhalb
der theosophischen Weltanschauung wieder etwas fithlen von dem,
was der von alter Theosophie beriihrte griechische Geist schon in das
Wort Anthropos - Mensch — legte. Der zu den Héhen Blickende —
so konnte man es, wenn man es richtig iibersetzen wollte, in unsere ge-
genwirtige Ausdrucksweise iibersetzen. «Der-zu-den-Hohen-Blicken-
de» ist zu gleicher Zeit die Definition des Menschen, die in dem grie-
chischen Worte Anthropos zum Ausdrucke kommt, das heifdt: der in
den Hohen des Lebens seinen Ursprung Suchende, und der seine eige-
nen Griinde nur in den Héhen des Lebens Findende, das ist der Mensch
nach dem Gefiihle der griechischen Welt.

Um den Menschen als ein solches Wesen zu erkennen, haben wir
ja, im Grunde genommen, die Theosophie. Sie ist jene Weltbetrach-
tung, welche aufsteigen will von den Einzelheiten des sinnlichen Da-
seins, von den Einzelheiten des werktitigen Zufleren Lebens zu jenen
Hohen der geistigen Erlebnisse, die uns so recht zeigen konnen, woher
der Mensch kommt und wohin der Mensch eigentlich steuert. So ist
es ohne weiteres klar, daf}, wie fiir jede Weltbetrachtung im allgemei-
nen so fiir die Theosophie noch im besonderen, der Mensch das aller-
wiirdigste Objekt der Betrachtung ist.

In diesem Vortragszyklus wollen wir den Menschen nach drei Ge-



sichtspunkten geistig ins Auge fassen, nach den drei Gesichtspunk-
ten, unter denen er bisher von jeder tieferen Weltanschauung immer
ins Auge gefaflt worden ist, wenn auch im Zufleren Leben nicht alle
drei Gesichtspunkte in gleicher Weise zur Geltung gebracht worden
sind. Wir wollen in dieser Reihe von Vortrigen die Menschen be-
trachten von dem Gesichtspunkte des Okkultismus, von dem Ge-
sichtspunkte der Theosophie und von dem Gesichtspunkte der Phi-
losophie.

Es liegt nahe, dafl wir uns heute zunachst verstindigen miissen
dariiber, was unter diesen drei Gesichtspunkten eigentlich gemeint
ist. Wenn man vom Okkultismus spricht, so spricht man zunichst
von etwas, das in weiteren Kreisen der heutigen gebildeten Welt recht
unbekannt ist; und man mufl sagen: Der Okkultismus in seiner ihm
ureigenen Gestalt war eigentlich in der ganzen bisherigen Mensch-
heitsentwickelung im Grunde genommen fiir das duflere Leben, fiir
das Leben des Alltags, stets etwas gewissermaflen Verborgenes. Der
Okkultismus geht ja davon aus, dafl der Mensch, um sein eigenes We-
sen zu erkennen, um sein Wesen zu erleben, bei der gewohnlichen An-
schauungsweise, bei der Anschauungsweise des gewohnlichen Bewufit-
seins nicht stehenbleiben kann, sondern zu einer ganz anderen Anschau-
ungsweise, zu einer anderen Erkenntnisart iibergehen muf.

Man mochte, um zunichst einen Vergleich zu gebrauchen, sagen:
Wenn wir innethalb eines Ortes leben, so sehen wir die einzelnen Er-
lebnisse, welche die Menschen erfahren, und ein jeglicher, der in einem
solchen Orte, wenn er einigermaflen grof ist, darinnen lebt, kennt
im Grunde genommen immer nur Einzelheiten dessen, was in dem
Orte iiberhaupt erlebt, was in dem Orte gesehen werden kann. Schon
duflerlich, wenn jemand einen Gesamtiiberblick haben will iiber den
Ort, mufl er sich vielleicht eine Anhdhe suchen, um das, was et von
einem einzelnen Standpunkte im Inneren nicht sehen kann, zu iiber-
schauen. Wenn er einen Zusammenhang haben will und einen Uber-
blick iiber das intellektuelle, das moralische und das sonstige Leben
des Ortes, dann muf} er sich geistig auf einen hoheren Standpunkt ver-
setzen als auf den der gewdhnlichen Erlebnisse, die ihm der Alltag
bringen kann.



So muf es auch der Mensch machen, wenn er hinauskommen will
tiber die Erfahrungen, die Erlebnisse des gewohnlichen Bewuftseins.
Die geben, im Grunde genommen, immer nur einen Teil dessen, was
das ganze Zusammensein, den ganzen Zusammenhang des Lebens aus-
macht. Fiir die menschliche Erkenntnis heifit das aber nichts anderes,
als daf} diese menschliche Erkenntnis selber iiber sich hinausgehen mufi,
dafl sie einen Standpunkt gewinnen muf}, der iiber dem gewshnlichen
Bewufltsein, iiber der gewShnlichen Erkenntnis liegt. Selbstverstind-
lich hat das zur Folge, dafl dieser gewissermaflen auflerhalb des ge-
wohnlichen Lebens liegende Standpunkt die Einzelheiten in ihren be-
sonders intensiven Farben, in ihrer besonderen Nuancierung ver-
schwinden 1afit. Wenn wir uns auf eine Anhohe begeben, um einen
Ort zu tiberschauen, so sehen wir auch nur das Gesamtbild, und wir
verzichten dann auf jene einzelnen Nuancen, welche uns das einzelne
Erleben gibt. Auf mancherlei Einzelheiten, auf mancherlei Individuel-
les muf} auch ein solcher Standort Verzicht leisten, der iiber das ge-
wohnliche Bewufitsein hinausgeht. Aber er gibt dafiir gerade fiir die
Erkenntnis des menschlichen Wesens, fiir die Erkenntnis der ganzen
Art des Menschen dasjenige, worauf es ankommt, dasjenige, was in
allen Menschen dasselbe ist, worin eigentlich der Grund der Menschen-
natur liegt und was der Mensch fiir sein Leben als das Allerwichtigste
empfindet.

Dieser Standpunkt kann nur erlangt werden dadurch, daf} die
menschliche Seele eine gewisse Entwickelung durchmacht, daf sie zu
dem gelangt, was man gewGhnlich nennen kann das hellseherische Er-
kennen. Von diesem hellseherischen Erkennen finden Sie in den ein-
schldgigen Literaturwerken gesprochen. Sie finden da, was die ein-
zelnen Seelen zu unternehmen haben, um zu solchem hellseherischen
Erkennen zu kommen. Sie finden davon gesprochen, dafl fiir den,
der diese hellseherische Erkenntnis erreichen will, die gewohnlichen
Erkenntnismittel, die Anschauung durch die gewdhnlichen Sinne, das
Nachdenken mit der gewdhnlichen Verstandes- und Urteilskraft nicht
ausreichen; und Sie werden darauf hingewiesen, daf} diese {iberwun-
den und ganz neue, im Keime in der Seele liegende Erkenntnismittel
angestrebt werden miissen.



Sie haben wohl auch aus der Literatur entnommen, dafl man drei
Stufen unterscheiden kann, um zu dieser hellseherischen oder okkul-
ten Erkenntnis hinaufzukommen. Die erste Stufe ist die der imagina-
tiven Erkenntnis, die zweite die der inspirierten und die dritte die
der intuitiven Erkenntnis. Wenn man in populirer Weise charakte-
risieren wollte, was erreicht wird durch diese Selbsterkenntnis, die
mit den Mitteln der Imagination, der Inspiration und der Intuition
erlangt wird, so miiffite man sagen: Der Mensch kommt dadurch in
die Lage, Dinge zu schauen, die sich dem gewdhnlichen Bewufitsein
entziehen. Man braucht nur hinzuweisen auf den Gegensatz zwischen
Wachen und Schlafen, und man wird in populdrer Weise veranschau-
lichen kénnen, was fiir den Menschen durch die okkulte Erkenntnis,
durch die hellseherische Anschauung zu erreichen ist. Wihrend des
Wachens sieht der Mensch die sinnliche Welt als seine Umgebung, und
er beurteilt sie mit seinem Verstande und seinen anderen Erkenntnis-
kriften. Fiir das gewohnliche Bewuf}tsein tritt die Finsternis des Be-
wufltseins ein, wenn der Mensch in den Schlafzustand eingeht. Aber
der Mensch hort damit nicht auf zu sein, wenn er einschlift, und er
entsteht auch nicht aufs neue, wenn er wieder aufwacht. Der Mensch
lebt auch in der Zeit, welche vergeht zwischen dem Einschlafen und
dem Wiedererwachen. Nur hat der Mensch nicht genug innere Kraft,
nicht genug Stirke und Energie der Seelenkraft, die es ihm wihrend
des Schlafzustandes moglich machen wiirden, wahrzunehmen, was in
seiner Umgebung ist. Man kann sagen: Des Menschen Erkenntnis-
krifte sind so, daf sie geschirft werden miissen durch die physischen
Organe, durch die Sinne und durch die Nervenorgane, damit er fiir
das gewdhnliche Bewufitsein etwas sicht in seiner Umgebung. In der
Nacht, wenn der Mensch aus seinen Sinnesorganen und seinem Ner-
vensystem heraus ist, dann sind die in der Seele befindlichen Krifte
zu schwach, um sich aufzuraffen und die Umgebung wahrzunehmen
und zu schauen.

Das, was da in der Nacht zu schwach ist, um die Umgebung wahr-
zunehmen, das in einen solchen Zustand zu versetzen, dafl es unter
gewissen Voraussetzungen, nicht immer, im Zustande des gewohn-
lichen Schlafes wahrnehmen kann, was uns im Schlafe umgibt, das zu



erreichen ist moglich durch die Mittel, welche zum Zwecke der Schu-
lung in okkulter Erkenntnis gegeben werden. So dafl der Mensch eine
weitere, eine neue, man konnte sagen — wenn ein solches Wort nicht
in gewissem Sinne doch unberechtigt wire —, eine hohere Welt als die
sonstige wahrnehmen kann.

Es ist also im wesentlichen eine Umwandlung der Seele, die eine
Erstarkung, eine Vergroferung der Energie der inneren Seelenkrifte
bedeutet. Wenn diese Umwandlung, diese Erstarkung vor sich geht,
dann weif} der Mensch, worin das eigentlich besteht, was beim Ein-
schlafen aus dém physischen Leibe herausgeht und beim Aufwachen
wieder in den physischen Leib hineingeht. Dann weifl er auch, dafl
in dem, was da wihrend des Schlafens aus dem Leibe heraus ist, der
innere Wesenskern enthalten ist, der mit der Geburt eintritt in den
physischen Leib und, wenn der Mensch durch die Pforte des Todes
geht, wieder heraustritt aus dem physischen Leibe. Es weifl dann auch
der Mensch, wie er in der Zeit zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt in der geistig-seelischen Welt lebt. Kurz, der Mensch lernt
geistig erkennen, und er lernt die Umgebung, die geistiger Art ist und
sich dem gewohnlichen Bewufltsein entzieht, ebenfalls kennen. In die-
ser geistigen Welt aber liegen die eigentlichen Urgriinde des Daseins,
die Griinde auch fiir das physische, fiir das sinnliche Dasein, so daf§
der Mensch durch die okkulte Erkenntnisart die Fahigkeit erlangt,
die Urgriinde des Daseins anzuschauen. Aber nur dadurch erlangt er
diese Fihigkeit, dafl er sich selber zuerst umwandelt in ein anderes
Erkenntniswesen, als er es innerhalb des gewohnlichen Bewuftseins ist.

Der Okkultismus also kann dem Menschen nur zukommen, wenn
er es unternimmt, die ihm fiir die okkulte Erkenntnisart dargebote-
nen Mittel wirklich auf sich anzuwenden. Es liegt in der Natur der
Sache, und es wird auch in der Literatur darauf hingewiesen und auch
hier in den Vortrigen ist schon davon gesprochen worden, dafl es in
der bisherigen Menschheitsentwickelung naturgemaf} nicht jedermanns
Sache war, sich so selbst zu erziehen, dafl er unmittelbar in die geistige
Welt hineinschauen konnte, also auf die geschilderte Art und Weise
zu den Urgriinden des Daseins vorzudringen vermochte. Diese Mittel,
um zu den Urgriinden des Daseins vorzudringen, wurden immer ge-



geben in engeren Kreisen, in denen streng darauf gesehen ward, dafl
der Mensch zuerst die vorbereitende Erziehung hatte, die ihn reif
machte, die okkulten Erkenntnismittel auf seine Seele anzuwenden, be-
vor ihm die héheren Mittel okkulter Erkenntnis dargeboten wurden.

Es ist leicht einzusehen, warum das so sein mufl. Die hohere, die
okkulte Erkenntnis fiihrt ja zu den Griinden des Daseins, fiithrt hin-
ein in diejenigen Welten, aus denen heraus gewissermaflen unsere Welt
gemacht ist, so dafl der Mensch mit diesen okkulten Erkenntnissen
auch gewisse Fihigkeiten erlangt, die er sonst nicht hat. Gewisser-
maflen wird der Mensch, indem er in die Urgriinde des Daseins hin-
eindringt, Dinge zu vollfilhren in der Lage sein, die er mit den ge-
wohnlichen Erkenntnismitteln nicht ausfiihren kann. Nun gibt es eine
Tatsache, die dies ganz klarmacht. Wir werden diese Tatsache noch
besprechen; jetzt soll sie nur angefithrt werden, um zu zeigen, dafl
nicht jedem die okkulten Erkenntnismittel gegeben werden konnten.
Diese Tatsache ist die, dafl der Mensch wihrend der Erdenentwicke-
lung notwendig eingepflanzt erhalten mufite den Egoismus. Ohne den
Egoismus hitte der Mensch seine Erdenaufgabe nicht vollziehen kén-
nen, denn diese besteht ja gerade darin, aus dem Egoismus heraus sich
zur Liebe zu entwickeln und durch die Liebe den Egoismus zu adeln,
zu iiberwinden, zu vergeistigen. Am Ende der Erdenentwickelung
wird der Mensch von der Liebe durchdrungen sein. Er kann aber nur
in Freiheit zu dieser Liebe sich hinentwickeln dadurch, dafl seinem
Wesen von Anfang an der Egoismus eingepflanzt war. Nun aber wirkt
der Egoismus im h&chsten Mafle gefdhrlich und schidlich, wenn er
etwas unternimmt, was hinter der Welt des gewohnlichen Bewuf3tseins
liegt. Wenn der Egoismus, von dem auch im Grunde genommen die
ganze menschliche Geschichte durchdrungen ist, schon im gew&hn-
lichen, sinnlichen Leben Schaden iiber Schaden anrichtet, so muff man
doch sagen, dafl diese Schiden eine Kleinigkeit sind gegeniiber den
groflen Schidigungen, die er hervorruft, wenn er arbeiten kann mit
den Mitteln okkulter Erkenntnis.

So war es immer eine notwendige Voraussetzung, dafl bei denen,
welchen die Mittel okkulter Erkenntnis gegeben wurden, ein so ge-
streng vorbereiteter Charakter vorhanden war, daf sie, wie groff auch



die Verlockungen der Welt sein mochten, nicht arbeiten wollten im
Sinne des Egoismus. Das war der erste bedeutungsvolle Grundsatz
der Vorbereitung fiir die okkulte Erkenntnis, daf der Charakter je-
ner Menschen, welche zu diesen Erkenntnissen zugelassen wurden, es
nicht gestattete, die okkulten Erkenntnisse im egoistischen Sinne zu
miflbrauchen. Das bedingte naturgemifl, dafl nur wenige nach und
nach ausgewihlt werden konnten im Laufe der Menschheitsentwicke-
lung, um aufgenommen zu werden in jene okkulten Schulen, die man
in den alten Zeiten die Mysterien und auch anders nannte, und dafl
somit nur diesen wenigen die Mittel gegeben wurden, zu solcher ok-
kulten Erkenntnis aufzusteigen. Die okkulten Erkenntnisse, die diese
wenigen dann erreichten, hatten ganz bestimmte Eigenschaften, ganz
bestimmte Eigentiimlichkeiten.

Das, was ich nun als Eigenschaft dieser okkulten Erkenntnis an-
fiihren will, dndert sich in gewisser Beziechung gerade in unserer Zeit;
aber es war im Grunde genommen gemeinschaftlich allen bisherigen,
im rechten Sinne des Wortes so zu nennenden okkulten Schulen. Es
war notwendig in diesen okkulten Schulen, in denen den Menschen
dargereicht wurden die Mittel okkulter Erkenntnis, dafl unter den
vielen Dingen, die iiberwunden werden mufiten, um damit auch den
Egoismus zu tiberwinden, sogar auch dieses war: nicht mit den ge-
wohnlichen Worten zu sprechen innerhalb der Mysterien, innerhalb
der okkulten Schulen, nicht mit den gew6hnlichen Worten sich zu
verstindigen, mit denen man sich im Leben des duflerlichen Bewufit-
seins verstandigt. Denn eine gewisse Art, wenn auch eines feineren,
man mochte sagen, hoheren Egoismus geht schon in den Menschen
iiber dadurch, dafl man sich der Worte, Gedanken und Begriffe be-
dient, die im Aufleren Leben verwendet werden. Da kommen alle die-
jenigen Dinge in Betracht, die den Menschen nicht erscheinen lassen
als Menschen iiberhaupt, sondern als Angehorigen eines bestimmten
Volkes mit all den Egoismen, die ihm eben eigen sind dadurch, dafl
er, berechtigterweise fiir das duflere Leben, sein Volk liebt. Fiir das
duflere Bewufltsein ist es selbstverstindlich und es mufl so sein, daf}
die Menschen jene feineren, hdheren Egoismen haben, und diese ho-
heren Egoismen sind sogar in gewisser Beziehung das l6blichste des



Daseins. Fiir die hochsten allgemein-menschlichen Erkenntnisse, die
hinter dem Leben des gewshnlichen Bewufitseins zu suchen sind, diir-
fen wir aber auch diese hoheren, verfeinerten Egoismen nicht mit-
bringen. Daher wurde die Vorbereitung in den okkulten Schulen so
gepflogen, dafl sozusagen zuerst eine allgemein-menschliche Sprache
geschaffen wurde. In diesen okkulten Schulen wurde nicht die Sprache
des gewdhnlichen Lebens, sondern eine Sprache beniitzt, die anders
auf die Menschen wirkte als irgendeine sonstige Sprache, die da oder
dort gesprochen wurde. Es war dies eine Sprache, die nicht durch
Worte und Gedanken wirkte, so wie man in der gewohnlichen Wissen-
schaft vortrigt, sondern durch Symbole. Fiir diejenigen, die Mathe-
matik kennen, ist es ja ohne weiteres klar, dafl sie die allgemeine An-
wendung dadurch hat, dal man Symbole wihlt, die man iiberall an-
wenden kann. Dadurch, daf man solche Symbole wihlte, sich sozu-
sagen hinaufentwickelte, eine Sprache zu haben, die in Symbolen
spricht, war man hinaus iiber das, was sich in unser Urteil, in unser
gewohnliches Bewufltsein hineinmischt von Egoismus, auch von héhe-
ren Egoismen. Damit aber war man mit dem, was man darstellen und
sagen konnte, auch nur denjenigen verstindlich, die zuerst diese allge-
meine menschliche Sprache, diese Symbole kennengelernt hatten. Die
Sprache bestand in Symbolen, die man zeichnen konnte, die man in
Handbewegungen ausfiihrte in den Ritualen, in Farbenzusammenstel-
lungen ausdriickte und so weiter. Und die Hauptsache in den Geheim-
schulen war nicht das, was durch die Worte verkiindet wurde, denn
das war nur Vorbereitung, sondern dasjenige, was gesagt wurde in der
Sprache der Symbole, unabhingig von den gew6hnlichen menschlichen
Worten und auch unabhingig von den gew6hnlichen menschlichen Ge-
danken. Das erste also in den Geheimschulen war die Bildung einer
symbolischen Sprache.

In den Zltesten Zeiten betrachteten es die den Mysterien als Ein-
geweihte Zugehorigen als strengste Verpflichtung, von der allgemei-
nen Mysteriensprache, von den allgemeinen Symbolen nach auflen
nichts zu verraten, weil der Mensch, wenn er die Symbole kennenge-
lernt hitte und scharfsinnig genug gewesen wire, unvorbereitet zu den
Mitteln der okkulten Erkenntnis hitte kommen konnen. Die Schaf-



fung der Symbole war das Mittel, eine allgemeine menschliche Sprache
zu sprechen. Die Geheimhaltung der Symbole war das Mittel, das,
was ihnen durch diese Sprache gegeben wurde, nicht an unreife Men-
schen herankommen zu lassen.

So ist schon dadurch, dafl man eigentlich sich gezwungen fiihlte,
eine symbolische Sprache zu sprechen oder zu gebrauchen, die Un-
moglichkeit geschaffen worden, so allgemeinhin das Mysterienwissen
mitzuteilen. Das eigentliche Mysterienwissen, der eigentliche Okkul-
tismus war daher auch immer das von den Mysterien, den Geheim-
schulen behiitete, durch die okkulten Erkenntnisse erlangte Mensch-
heitswissen, und es war dieses Menschheitswissen immer auf die eben
charakterisierten engeren Kreise beschrinkt.

Aber es gibt gewissermaflen noch einen anderen Grund, warum
nicht allgemein mitgeteilt werden konnte das, was den Okkultismus
ausmacht. Wie man zunichst frei sein muff von Egoismus, um hinein-
dringen zu diirfen in die Welt, die einem offenbar werden soll, so ist
man auf der anderen Seite, wenn sich die Erkenntniskraft umgewan-
delt hat und der Mensch durch Selbsterziehung dazu gekommen ist, in
diese ganz andersgeartete Welt hineinzuschauen, unfzhig, sich zu be-
dienen der gewohnlichen menschlichen Begriffe und menschlichen
Ideen. Die Schaffung der Symbole hat auch noch den anderen Zweck
und Sinn, Mittel zu schaffen, in denen man das ausdriicken kann, was
man mit gewohnlichen menschlichen Worten und Begriffen wirklich
nicht auszudriicken vermag. Denn der Okkultismus bedient sich ja des
Menschenwesens so, wie es ist, wenn es nicht auf die Sinne und das
Gehirn angewiesen ist, sondern auflerhalb der Sinne und des Gehirns
sich befindet. Alle gewdhnlichen Worte sind aber so geprigt, daf} sie
mit dem Gehirn und aus der dufleren Anschauung heraus entstanden
sind; so dafl man sogleich, wenn einem eine okkulte Erkenntnis auf-
geht, fiihlt, wie unmdéglich es ist, sie in den gewohnlichen Worten aus-
zudriicken.

Okkulte Erkenntnisse sind solche, die man erlangt auflerhalb des
physischen Leibes. Sie auszusprechen mit den Mitteln, die durch den
physischen Leib erlangt sind, ist fiir den Anfang der okkulten Erkennt-
nis zunichst iiberhaupt noch unméglich.



Nun ist aber die okkulte Erkenntnis etwas, was nicht blofl dazu
da ist, um von einigen Menschen, die neugierig sind, erkannt zu wer-
den, sondern sie ist der Inhalt dessen, was zugleich fiir die Mensch-
heit das allernotwendigste, das allerwesentlichste ist. Die okkulte Er-
kenntnis ist das Erleben der Urgriinde des Daseins, der Urgriinde des
menschlichen Daseins vor allen Dingen. Die okkulte Erkenntnis muf3te
deshalb immer in das Leben eindringen, mufite dem Leben mitgeteilt
werden. Daher mufiten Mittel ausfindig gemacht werden, um die ok-
kulten Erkenntnisse ins Leben hineintragen zu koénnen, um sie den
Menschen in ihrer Art verstandlich zu machen.

Das erste Mittel, okkulte Erkenntnisse den Menschen verstandlich
zu machen, ist und war immer dasjenige, was man Theosophie nennt.
Wenn man die okkulten Erkenntnisse zur Theosophie macht, dann
verzichtet man auf eine wesentliche Eigenschaft der okkulten Er-
kenntnisse, nimlich man verzichtet darauf, nur mit den allerhoch-
sten Mitteln zu sprechen. Man geht dazu iiber, in gew6hnliche mensch-
liche Worte und menschliche Begriffe diese okkulten Erkenntnisse
einzukleiden. Als Theosophie tritt daher die okkulte Erkenntnis so
auf, dafl sie zum Beispiel mitgeteilt wird dem einen Volke so, dafl die
Vorstellungen und Begriffe dieses Volkes dazu verwendet werden, um
die allgemeinen okkulten Erkenntnisse einzukleiden. Dadurch wird
aber die okkulte Erkenntnis spezifiziert und differenziert, weil es dann
nur Mitteilungen durch die Worte eines Teils der Menschheit sind.
Deshalb ist es aber auch gekommen, dafl diejenigen, welche in den
Geheimschulen in den Besitz des Geheimwissens gekommen sind, es
spezialisierten und differenzierten, eben weil sie es einzukleiden hat-
ten in die spezielle Sprache des betreffenden Volkes, weil sie einzu-
kleiden hatten in die Sprache der Volker dasjenige, was in der okkulten
Erkenntnis allgemeines Menschheitsgut ist.

Es bestand in den Mysterien immer das Ziel und die Absicht, wenn
man das allgemeine Menschheitsgut des Okkultismus in die speziellen
Formen einer einzelnen Volkssprache oder einzelner Volksseelen ver-
pflanzte, so allgemein-menschlich wie moglich zu bleiben. Aber zu-
gleich mufite man verstandlich werden, mufte man sich ausdriicken in
der Sprache, die das Volk spricht, mufite man sich ausdriicken in den



Begriffen, die das Volk ausgebildet hatte. So mufiten die einzelnen
Theosophen, die in der Menschheit aufgetreten sind, Riicksicht dar-
auf nehmen, verstindlich zu werden fiir den speziellen Zweck und
fiir das spezielle Gebiet, iiber das sie sprachen. Es ist nicht ganz leicht,
in einer speziellen Sprache, in speziellen Begriffsformen das allgemeine
okkulte Menschheitsgut zum Ausdruck zu bringen. Aber es ist dies
eben doch bis zu einem hohen Grade auf verschiedenen Gebieten der
Erde und des geschichtlichen Lebens geschehen.

Wahrend nun der Okkultismus in seinem eigentlichen Sinne etwas
ist, in das man sich hineinlebt dadurch, daff man die Mittel der hell-
seherischen Selbstzucht auf sich anwendet und also hinaufkommt zum
Schauen, ist die Theosophie etwas, was einem entgegentritt in den Be-
griffen und Ideen, die man schon vorher hatte, in die nur eingekleidet
sind die okkulten Erkenntnisse.

Wenn nun die okkulten Erkenntnisse in die gewdhnlichen Begriffe
und Ideen richtig eingekleidet sind, dann sind sie auch fiir den, der
gesunde Urteilskraft hat und der sich Mishe gibt, die Dinge zu begrei-
fen, verstandlich. Daher ist die Theosophie fiir den gesunden Menschen-
verstand, wenn er sich nur Miihe gibt, durchaus zu begreifen. Man
braucht nicht zu sagen: Nur der kann einsehen, nur der kann das Ok-
kulte begreifen, der selbst zum okkulten Schauen kommt. Wenn einge-
kleidet sind die okkulten Wahrheiten in Begriffsformen wie in der Theo-
sophie, dann sind sie dem gesunden Menschenverstande begreiflich.

Nun gibt es gewisse Gesetze der Menschheitsentwickelung, iiber die
wir noch sprechen werden, welche im Laufe der Zeit es notwendig
machten, man konnte sagen, die Theosophie auch wiederum zu diffe-
renzieren, abzuindern. Wihrend wir, wenn wir in die ilteren Zeiten
der menschlichen Entwickelung zuriickgehen, im Grunde genommen
bei den iltesten Volkern — nicht bei den dekadenten Volkern, die eine
sich selbst nicht verstehende Anthropologie die «Urvdlker» nennt,
sondern bei den urspriinglichen Volkern, die uns die Geisteswissen-
schaft zeigt — die Mysterien und Geheimschulen finden, welche ein-
zelnen wenigen das okkulte Wissen vermittelten, und daneben auch
das, was im allgemeinen verkiindet wurde als Theosophie, die in Volks-
ideen eingekleideten okkulten Erkenntnisse, wurde es in spéteren Zei-



ten etwas anders. Da geht die theosophische Form, welche in der ilte-
ren Zeit fast die einzige war, in der der Mensch zu den Urgriinden
hinaufkommen konnte, mehr in die religidse Form iiber, die iiberall
damit rechnet, dafl die Theosophie zwar von dem gesunden Men-
schenverstand, wenn er nur weit genug geht, einzusehen ist, dafl aber
mit dem fortschreitenden Leben der Menschen in der Geschichte es
nicht immer moglich war, diesen umfassenden Standpunkt des ge-
sunden Menschenverstandes einzunehmen. So daf8 auch gesorgt wer-
den muflte fiir diejenigen menschlichen Gemiiter, welche einfach durch
das duflere Leben keine Moglichkeit hatten, den Standpunkt des ge-
sunden Menschenverstandes so hoch zu nehmen, wie er in der Urzeit
war, und wie er notwendig ist, um die okkulten Wahrheiten durchsich-
tig zu machen. Es war nétig, fiir diejenigen Gemiiter, welche nicht zu
dem umfassenden Standpunkte kommen konnten, eine Art von Glau-
benserkenntnis zu gewinnen von den Urgriinden des Daseins.

Aus einer Art Gefithlserkenntnis, die auch geprigt wurde in den
Mysterien, ging die Religionsform des Wissens hervor, und diese ist
im wesentlichen fiir die spiteren Zeiten das Populire, das leichter zu
Erreichende gegeniiber der urspriinglichen theosophischen Form. Wenn
wir daher in der Menschheitsentwickelung zuriickgehen, so finden wir
als dlteste Form der Weltanschauung nicht eigentlich den Charakter
des Religitsen, wie thn die Menschen heute verstehen. Wenn wir zu-
riickgehen in die erste nachatlantische Zeit, in die indische Urzeit, da
finden wir das okkulte Geheimwissen im Grunde genommen so weit,
dafl das Volk teilnehmen konnte an dem Wissen als Theosophie. Fiir
die ilteste indische Urzeit fillt im Grunde genommen Religion zusam-
men mit Theosophie. Religion ist da nichts Besonderes, nichts Abge-
sondertes von der Theosophie. Daher, wenn wir die Religionsentwicke-
lung zuriickverfolgen, finden wir an deren Ausgangspunkt die Theo-
sophie. Aber mit dem Fortschreiten der Menschheitsentwickelung
mufite die religitse Form immer mehr angenommen werden, mufite
darauf verzichtet werden, dafl der Mensch mit seinem gesunden Men-
schenverstand auch einsah, was die Theosophie bieten konnte. Da
wurden die theosophischen Wahrheiten in Glaubenswahrheiten um-
gegossen.



Und wenn wir aus den dltesten Zeiten in die spiteren kommen,
dann finden wir mit dem Christentum die alleriuflerste Umwandlung
vor sich gehen, die Umwandlung von der theosophischen Form in die
religidse Form. In den duflerlichen christlichen Bekenntnissen, die sich
entwickelt haben im Laufe der Jahrhunderte, ist zunichst sehr wenig
zu bemerken von Theosophie. Da tritt der alte Charakter der Theoso-
phie ganz zuriick, und wir sehen sogar, wie in der Entwickelung des
Christentums sich hinzuentwickelt zu dem Glauben die Theologie,
nicht aber die Theosophie, welche sogar von den Theologen mit einem
gewissen Haf}, jedenfalls aber mit Antipathie und Abneigung ver-
folgt wurde. So sehen wir, daf} das Christentum ausbildet im Laufe
der Zeit neben dem populiren Glauben wohl eine Theologie, aber keine
Theosophie, sich vielmehr abwendet von allem Theosophischen.

Eine dritte Form, in welche das Streben des Menschen nach den
Urgriinden des Daseins gekleidet wurde, ist dann die philosophische.
Wihrend die okkulte Erkenntnis gewonnen wird von dem Menschen-
wesen, insofern es frei ist vom physischen Leibe, und wihrend die
Theosophie in dufleren Gedanken und Zufleren Wortausdriicken die
okkulten Erkenntnisse wiedergibt, strebt die Philosophie an, mit je-
nen Mitteln der Erkenntnis, die zwar die feinsten, die subtilsten sind,
die aber doch an das Instrument des Gehirns gebunden sind, die Wel-
tengriinde zu erreichen. Die Philosophie, so wie sie auftritt in der
eigentlich philosophischen Zeit der Menschheitsentwickelung, will
nicht in der Weise wie die Theosophie zunichst etwas wiedergeben,
was auflerhalb der menschlichen Leiblichkeit gewonnen wird, sondern
sie will, soweit dies moglich ist mit den Mitteln der gewdhnlichen
Erkenntnis, die innerhalb der Ieiblichkeit angewendet werden, zu
den Urgriinden des Daseins hintreten. So erstrebt man, die philoso-
phischen Wahrheiten zu erlangen zwar mit den feinsten Mitteln, so-
lange der Mensch im Leibe ist, aber doch nur mit Erkenntnismitteln,
die an den Leib gebunden sind. Die Philosophie hat daher im Grunde
genommen dasselbe Ziel, nimlich zu den Urgriinden des Daseins zu
kommen wie der Okkultismus und die Theosophie; aber die Philoso-
phie strebt danach, mit jenem Denken, jenen Forschungsmitteln, die
an das Gehirn und an die Zuflere Wahrnehmung gebunden sind, so weit



zu den Urgriinden des Daseins vorzudringen, als es mit diesen For-
schungsmitteln iiberhaupt moglich ist.

Nun ist die Philosophie dadurch, da sie mit den subtilsten, den
feinsten Erkenntnismitteln arbeitet, wenn auch nur mit Erkenntnis-
mitteln, die an das Gehirn und an die duflere Sinneswahrnehmung
gebunden sind, wiederum eine Angelegenheit nur weniger Menschen.
Nur wenige Menschen sind es, welche sich bedienen dieser feinsten
Erkenntnismittel. Wir wissen zur Geniige, wie die Philosophie etwas
ist, was wahrhaftig nicht populdr werden kann, was sogar von einer
grofien Anzahl von Menschen als etwas viel zu Schwieriges, wenn nicht
sogar Langweiliges empfunden wird.

Das miissen wir aber ins Auge fassen, daf} die Philosophie mit den
an die Sinne gebundenen Erkenntnismitteln arbeitet und von diesen
die feinsten und subtilsten auswihlt. Dadurch, dafl in der Philosophie
der Mensch sich der Mittel, die mit seiner Personlichkeit zusammen-
hingen, bedient, ist die Philosophie selbstverstindlich etwas Personli-
ches. Weil aber der Mensch, wenn er sich zu den subtilsten Erkennt-
nismitteln hinaufarbeitet, doch Veranlassung hat, bis zu einem gewis-
sen Grade das Personliche abzustreifen, wird die Philosophie wieder
etwas Allgemeines.

Das Allgemeine in der Philosophie kann nur derjenige bemerken,
der tiefer in sie eingeht. Dafd sie etwas Personliches ist, das bemerken
leider die Menschen nur zu bald. Wihrend der, welcher tiefer in das
Philosophische eingeht, Grundprinzipien findet, die gleich sind bei
scheinbar so verschiedenartigen Denkern wie die alten griechischen
Philosophen Parmenides und Heraklit, wird derjenige, der nur an die
duflere Seite der Philosophie herantritt, doch gleich den Unterschied
zwischen Hegel und einem so feindlichen Bruder wie Schopenbaner
finden. Er sieht nur das, was die Philosophie in die verschiedenen
Standpunkte spaltet, und er sieht nicht die Aufeinanderfolge der per-
sonlichen menschlichen Standpunkte.

So wird die Philosophie in gewissem Sinne der Gegensatz des Ok-
kultismus; denn die Philosophie mufl der Mensch durch seine per-
sonlichsten Mittel erreichen, den Okkultismus erlangt er aber gerade
dann, wenn er die Personlichkeit abstreift. Daher wird es so schwer,



dafl jemand, der sein Personliches philosophisch richtig vor die Men-
schen hinstellt, wirklich auch von den anderen verstanden werden
kann. Wenn es aber gelingt, den Okkultismus in solche Ausdriicke
und Ideen zu kleiden, die als Worte, als gangbare Ideen verstindlich
sind, dann findet man verhidltnismifig tiber die ganze Erde hin ein
gewisses Verstindnis. Der Okkultismus streift gerade das Personliche
ab. Er ist nicht das philosophische System, das aus der Personlichkeit
hervorgeht, sondern das, was aus dem Unpersonlichen kommt und
daher allgemein verstindlich wird. Wenn der Okkultismus sich be-
miiht, zur Theosophie zu werden, wird er das Bestreben haben und es
auch in gewissem Sinne erreichen konnen, zu jedem menschlichen Her-
zen, zu jeder menschlichen Seele zu sprechen. |

-Aus dieser Charakteristik, die ich Thnen wie eine Einleitung, gleich-
sam wie eine Vorbereitung gegeben habe, konnen Sie ersehen, welche
Eigenschaften nach auflen der okkulte, der theosophische und der
philosophische Standpunkt haben.

Der okkulte Standpunkt ist immer in seinen Resultaten iiber die
ganze Menschheit hin ein und derselbe. In Wahrheit gibt es nicht
verschiedene okkulte Standpunkte. Es gibt wirklich ebensowenig ver-
schiedene okkulte Standpunkte, wie es verschiedene Mathematiken
gibt. Es ist nur notwendig, in irgendeiner Frage im Okkultismus wirk-
lich die Mittel zu haben, eine Erkenntnis zu erlangen; dann erlangt
man dieselbe Erkenntnis, die jeder andere erlangt, der die rechten
Mittel hat. Es ist also nicht wahr, dafl es im Okkultismus verschiedene
Standpunkte geben kann im hochsten idealen Sinne, ebensowenig wie
es in der Mathematik verschiedene Standpunkte geben kann.

Der Okkultismus war daher auch erfahrungsgemif} tiberall da, wo
er sich geltend gemacht hat, immer der einheitliche Okkultismus. Und
wenn in den Theosophien, die aufgetreten sind und die die Fuflere
Einkleidung der okkulten Wahrheiten darstellen, Verschiedenheiten
sich gezeigt haben, so ist es eben daher gekommen, daf fiir das eine
Volk, fiir die eine Menschheitsepoche die Einkleidung anders getrof-
fen werden mufite als fiir das andere Volk und die andere Menschheits-
epoche. In der Einkleidung und Denkweise liegt die Verschiedenheit
der Theosophien auf der Erde. Der Okkultismus aber, der den Theo-



sophien zugrunde liegt, ist tiberall ein und derselbe. Weil die Religionen
schon hervorgehen aus der theosophischen Einkleidung des Okkultis-
mus, deshalb sind die Religionen nach Voélkern und Zeitaltern ver-
schieden gewesen. Der Okkultismus kennt keine Verschiedenheit wie
die Religionen, kennt nicht irgend etwas, was sich so differenzierte,
dafl der eine Mensch gegen den anderen irgendwie zu einem Wider-
stand, zu einer Gegnerschaft gereizt werden konnte. Das gibt es in-
nerhalb des Okkultismus nicht, da er dasjenige ist, was als einheit-
liches Menschheitsgut iiberall erlangt werden kann. Insofern sich die
Theosophie bemiihen sollte, insbesondere in unserer Zeit, eine der Ge-
genwart angemessene Einkleidung des Okkultismus zu sein, muf} sie
das Bestreben haben, so wenig wie moglich von den Differenzierun-
gen, die in der Menschheit aufgetreten sind, in sich aufzunehmen.
Sie mufl danach streben, so gut es iiberhaupt méoglich ist, ein getreuer
Ausdruck der okkulten Inhalte und der okkulten Verhiltnisse zu
sein.

Daher wird die Theosophie notwendigerweise danach streben miis-
sen, gerade zu iiberwinden die speziellen Weltanschauungen und spe-
ziell auch die religiosen Differenzierungen. Immer mehr und mehr
miissen wir tberwinden lernen, eine Theosophie mit einer ganz be-
stimmten Firbung zu haben. Nach und nach ist es ja in der Mensch-
heitsentwickelung so geschehen, daff insbesondere nach den religiGsen,
ich will nicht sagen Vorurteilen, sondern nach den religiésen Voremp-
findungen und Vormeinungen, die Theosophien ihre Schattierungen
und Nuancen erhalten haben. Aber die Theosophie sollte dem Ideale
nach immer eine Wiedergabe des Okkultismus sein. Deshalb kann es
nicht eine buddhistische oder hinduistische oder zarathustrische oder
eine christliche Theosophie geben. Gewifl werden fiir die einzelnen
Volkerschaften die eigentiimlichen Vorstellungen und Begriffe be-
riicksichtigt werden miissen, mit denen man dem Okkultismus ent-
gegenkommt; aber zugleich sollte die Theosophie das Ideal haben, ein
reiner Ausdruck der okkulten Wahrheiten zu sein. Es war daher zum
Beispiel in gewissem Sinne eine Verleugnung des groflen Grundsatzes
aller Okkultisten der Welt, wenn in Mitteleuropa in einzelnen Gemein-
schaften eine Theosophie aufgetreten ist, die sich «christliche» Theo-



sophie nennt. In Wahrheit kann es ebensowenig eine christliche Theo-
sophie geben wie eine buddhistische oder zoroastrische.

Den Religionen gegeniiber wird die Theosophie sich zu stellen ha-
ben auf den Standpunkt der Erkldrung der religiésen Wahrheiten, auf
den Standpunkt des Verstindnisses derselben. Dann wird sich zeigen,
daf} diese religiésen Wahrheiten als solche spezielle Formen, spezielle
Ausgestaltungen der einen oder anderen Seite des Gesamtokkultismus
sind, und dafl man den Okkultismus selber erst dann erfafit hat, wenn
man ihn begriffen hat unabhingig von solchen Differenzierungen.

Wir haben schon bemerkt, dal das, was jetzt charakterisiert wor-
den ist, als ein Ideal anzusehen ist. Wenn es auch begreiflich ist, daf}
alle die theosophischen Einkleidungen des Okkultismus iiber die Welt
hin verschiedene Formen annehmen werden, wenn auch alle Okkul-
tisten iiber alle ihre Erkenntnisse einig sind, so mufl doch auf der an-
deren Seite wiederum, gerade in unserer Zeit, die Moglichkeit geboten
werden, einheitlich iiber den Okkultismus zu sprechen. Das erlangt
man nur, wenn wirklich guter Wille vorhanden ist, die besonderen
Differenzierungen, die aus den Vormeinungen und Vorempfindungen
hervorgehen, wirklich abzustreifen. Man kann sagen: In einer gewissen
Beziehung miissen wir schon froh sein, wenn nach und nach erlangt
wird, iiber die elementarsten Dinge der okkulten Erkenntnis wider-
spruchsfreie Urteile zu gewinnen. |

Dies wird zunichst mdglich sein in einem weiteren Umkreise mit
Bezug auf die wichtigsten okkulten Erkenntnisse von Reinkarnation
und Karma. Soweit die Theosophie sich wirklich ausbreiten wird und
eine Wiedergabe okkulter Erkenntnisse sein wird, wird sie sich zu-
nachst bemiihen, die groflen Wahrheiten von Reinkarnation und Kar-
ma iiber die ganze Erde hin zu verbreiten. Denn diese Wahrheiten wer-
den zunichst das Schicksal haben, dafl auch die religiosen Vorurteile,
welche iiber die Erde hin verbreitet sind, sozusagen die Segel vor ihnen
streichen.

Ein weiteres Ideal wiirde allerdings dieses sein, wenn durch die
Theosophie wirklich jenes Friedenswerk in der Menschheit geleistet
werden konnte, wodurch in bezug auf die hoheren Gebiete okkulter
Erkenntnis Einheit und Harmonie zustande zu bringen wire. Das



kann als ein Ideal aufgefallt werden. Aber es ist ein schwieriges Ideal.
Schon wenn man bedenkt, wie innig der Mensch heute noch verwo-
ben ist in seinen religiosen Vorurteilen, seinen religidsen Vormeinungen
mit dem, was er begriffen hat, worin er erzogen ist, so wird man begrei-
fen, wie schwierig es ist, in der Theosophie etwas zu geben, was nicht
gefirbt ist durch religitse Vorurteile, sondern was ein so treues Bild
der okkulten Erkenntnisse ist, als es iiberhaupt gegeben werden kann.

Es wird in gewissen Grenzen immer begreiflich sein, dafl der Bud-
dhist ablehnt, solange er auf dem Standpunkte des buddhistischen Be-
kenntnisses steht, den Standpunkt des Christen. Und wenn die Theo-
sophie eine buddhistische Farbung erhilt, so ist es auch natiirlich, daf§
diese buddhistische Theosophie sich feindlich oder mifiverstindlich
gegeniiber dem Christentum verhalten wird. Ebenso begreiflich wird
es sein, daf} in einem Gebiete, in welchem christliche Formen herrschen,
es wieder schwierig ist, zu einer objektiven Erkenntnis, sagen wir, der-
jenigen Seiten des Okkultismus zu kommen, welche im Buddhismus
zum Ausdruck gekommen sind. Das Ideale ist aber, das eine eben-
sogut wie das andere zu verstehen und iiber die ganze Erde harmonisch-
friedvolles Verstindnis zu begriinden.

Der buddhistische Theosoph und der christliche Theosoph — besser
ist zu sagen: der Buddhist und der Christ, wenn sie Theosophen ge-
worden sind —, die werden sich verstindigen, die werden unbedingt
den Standpunkt harmonischen Ausgleichs finden. Es wird als Ideal
vorschweben dem Theosophen, ein Bild des tiberall einheitlichen Ok-
kultismus zu gewinnen und loszulGsen dieses Bild von religiosen Vor-
urteilen. Es wird der Christ, der Theosoph geworden ist, den Bud-
dhisten verstehen, der ihm sagt: Es ist unmoglich, daf ein Bodhisattva,
der ein menschliches Wesen ist, das von Inkarnation zu Inkarnation
gegangen und das, wie in dem Einzelfalle bei dem Tode des Sud-
dhodana, zum Buddha geworden ist, nachdem er Buddha geworden,
wieder in einen menschlichen Leib zuriickkehren kann; sondern es ist
mit der Buddhawiirde eine so hohe Stufe menschlicher Entwickelung
erreicht, dafl das betreffende Individuum nicht wieder in einen mensch-
lichen Korper zuriickzugehen braucht.

Der Christ wird zum Buddhisten sagen: Zwar hat mir das Chri-



stentum bisher noch nicht erdffnet etwas iiber Wesen wie die Bodhi-
sattvas, aber indem ich mich zur Theosophie aufschwinge, lerne ich
erkennen, daf} nicht nur du aus deiner Erkenntnis heraus diese Wahr-
heit kennst, sondern dafl ich selber auch diese Wahrheit anerkennen
muf}. — Der Theosoph wird dem Buddhisten gegeniiberstehen so, daf}
er sagt: Ich verstehe, was ein Bodhisattva ist; ich weif}, dafl der Bud-
dhist eine volle Wahrheit iiber gewisse Wesen sagt, eine Wahrheit, die
gerade dort, wo der Buddhismus sich verbreitet hat, gesagt werden
konnte; ich verstehe es, wenn der Buddhist sagt: Ein Buddha kehrt
nicht wieder in einen fleischlichen Organismus. ~ Der Christ, der Theo-
soph geworden ist, versteht den Buddhisten, der Theosoph geworden
ist. Und wenn der Christ dem Buddhisten gegeniibertritt, so kann er
ihm sagen: Wenn man das christliche Bekenntnis seinem Gehalte nach
verfolgt, so verfolgt, wie es in okkulten Schulen verfolgt worden ist
in bezug auf die okkulten Tatsachen, die ihm zugrunde liegen, dann
zeigt sich, dafl mit jenem Wesen, das mit dem Namen Christus ge-
meint ist — das dem anderen unbekannt geblieben sein kann —, gemeint
ist eine Wesenheit, die vor dem Mysterium von Golgatha nicht auf der
Erde war; eine Wesenheit, die andere Wege als die der Erdeninkarna-
tionen durchgemacht hat, die dann einmal im physischen Leibe sein
mufite und in diesem Leibe, was die Hauptsache ist, den Tod durch-
gemacht hat, und zwar in einer ganz bestimmten Weise; die dann durch
diesen Tod das geworden ist, was sie einem bestimmten Teil der Mensch-
heit geworden ist und fiir die ganze Menschheit werden soll; eine We-
senheit, die nicht wiederkommen kann in einem physischen Leibe,
weil das widerspriche der ganzen Natur des Christus.

Wenn der Buddhist, der Theosoph geworden ist, das von dem Chri-
sten hort, dann wird er sagen: Ebenso wie du begreifst, dafl ich nie-
mals zugeben kann, daf ein Buddha, nachdem er Buddha geworden
ist, in einem fleischlichen Leibe wiederkehrt, so wie du mich verstehst
durch Anerkenntnis dessen, was mir zugeteilt worden ist als Wahrheit,
so werde ich anerkennen den Teil der Wahrheit, der dir zugeteilt wor-
den ist. Ich versuche, das anzuerkennen, was ich aus meinem Bekennt-
nis heraus nicht finden kann, nimlich: dafl im Anfange des Christen-
tums nicht ein Lehrer, sondern eine Tat steht. — Denn der Okkultist



setzt nicht den Jesus von Nazareth an den Ausgangspunkt des Chri-
stentums, sondern den Christus, und als den Anfangspunkt setzt er das
Mysterium von Golgatha.

Der Buddhismus unterscheidet sich von dem Christentum dadurch,
dafl er einen personlichen Lehrer zum Ausgangspunkte hat; das Chri-
stentum hat eine Tat, die Erlosungstat von Golgatha durch den Tod
am Kreuze. Nicht eine Lehre, sondern eine Tat ist die Voraussetzung
der christlichen Entwickelung. Dies versteht der Buddhist, welcher
zum Theosophen geworden ist, und er nimmt, um Harmonie inner-
halb der Menschheit zu begriinden, dasjenige hin, was als okkulte
Grundlage des Christentums gegeben wird. Der Buddhist wiirde die
Harmonie durchbrechen, wenn er seine buddhistischen Begriffe auf
das Christentum anwenden wollte. So wie der Christ verpflichtet ist,
wenn er Theosoph wird, zu verstehen den Buddhismus aus dem Bud-
dhismus heraus und nicht etwa umzuschmieden die Begriffe von dem
Bodhisattva und Buddha, sondern sie so zu verstehen, wie sie der Bud-
dhismus enthilt, so ist es Pflicht des Buddhisten, die christlichen Be-
griffe so zu nehmen wie sie sind, weil sie die okkulten Grundlagen des
Christentums bilden. Wie es unmdglich ist, dasjenige, was mit dem
Christus-Namen bezeichnet wird, zusammenzubringen mit dem, was
niedrigerer Natur ist, mit dem Bodhisattva-Namen, so ist es unmog-
lich, solange man dem Ideal der Theosophie treu bleibt, in der Theo-
sophie anderes als einen Abglanz zu geben des einheitlichen Okkul-
tismus.

Die Bodhisattva-Eigentiimlichkeiten auf den Christus anzuwen-
den, wiirde verhindern die grofle Friedensmission der Theosophie.
Diese wird aber erreicht, wenn die Theosophie sich bestrebt, die ein-
heitlichen Grundlagen in der wissenschaftlichen Form, wie sie fiir un-
sere Zeit angemessen ist, an die Menschheit heranzubringen. Wenn wir
im Abendlande den Buddhismus oder den Brahmanismus oder den
Zarathustrismus ohne Vorurteil verstehen, wenn das Christentum ver-
standen wird in der Form, in der es verstanden werden muff, dann
wird es immer fiir eine kurze Zeit moglich sein, die Grundlagen des
Christentums zu erkennen und fiir solche erkannten Ideen des Chri-
stentums auch Anhinger zu finden,



Nicht immer hat man sich aufgeschwungen zu der Tatsache, dafl
eine Tat der Ausgangspunkt des Christentums ist und dafl daher nicht
gesprochen werden kann von einer Wiederkehr des Christus. Daher
tauchten im Verlaufe der Jahrhunderte immer wieder Anschauungen
auf, die von einer Wiederkehr des Christus sprachen. Sie wurden im-
mer iiberwunden und werden immer iiberwunden werden, weil sie
widersprechen der groflen einheitlichen Lebens- und Friedensmission
der Theosophie, die wiedergeben soll den einheitlichen Ausdruck des
Okkultismus. Der Okkultismus war immer einheitlich und ist unab-
hingig von jeder buddhistischen und jeder christlichen Firbung und
kann daher objektiv sowohl das Muselmdnnische wie das Zoroastri-
sche und auch das Buddhistische verstehen, so wie er auch verstehen
kann das Christliche.

Das ist es, was uns zukommen wird als Verstindnis dafiir, wie in
der bisherigen Menschheitsentwickelung der allgemeine Okkultismus
in der Theosophie so verschiedene Formen annahm. Wir werden er-
griinden, warum in unserer Zeit das grofle Ideal bestehen muf}, daf}
nicht eine religiose Ausdrucksform den Sieg iiber die andere davon-
tragt, sondern dafl die religiosen Ausdrucksformen sich verstindigen.
Vorbedingung dafiir aber ist das gegenseitige wirkliche Verstehen, das
Verstehen der okkulten Grundlagen, die in allen Religionen als die-
selben vorhanden sind.

Damit habe ich Ihnen zu den wichtigen Betrachtungen, an deren
Eingang wir stehen, eine Art Vorbereitung, eine Art Einleitung zu
geben versucht, und {ibermorgen, nach dem 6ffentlichen Vortrage, wer-
den wir an die Betrachtung des Menschen in okkulter und philosophi-
scher Beziehung herantreten.



ZWEITER VORTRAG
Kristiania (Oslo), 4. Juni 1912

Das erste, was notwendig ist, damit wir den Menschen nach den drei
Gesichtspunkten, nach dem okkulten, dem theosophischen und dem
philosophischen Gesichtspunkt betrachten kénnen, wird sein, dafl wir
von dem okkulten Gesichtspunkte sprechen; und es wird sich emp-
fehlen, heute zunichst von diesem okkulten Gesichtspunkte so zu spre-
chen, daf} geschildert wird, wie in allem bisherigen Leben der Mensch-
heitsentwickelung der eine oder der andere Mensch dazu gekommen
ist, sich selbst bis zu diesem okkulten Gesichtspunkte, bis zur okkulten
Anschauung der Welt zu erheben.

Wir haben es ja schon in dem vorbereitenden einfithrenden Vor-
trage gesagt, daf} in der verflossenen Menschheitsentwickelung natur-
gemifl immer nur wenige es waren, welche fiir reif befunden worden
sind, teilnehmen zu diirfen an den Vorgingen der Mysterien, an den
Vorgingen der okkulten Lehr- und Erziehungsstitten, die eben den
Menschen zur okkulten Anschauung hinauffithrten. Von der Entwicke-
lung dieser wenigen also wollen wir zunichst sprechen.

Es ist ja auch aus dem Geiste mancher anderer Vortrige, die von mir
gehalten worden sind, klar, dafl wir gerade jetzt an einem Zeitpunkte
stehen, wo durch die Popularisierung des theosophischen Elementes im-
mer mehr und mehr Menschen teilnehmen miissen an dem okkulten
Leben, viel mehr als die wenigen, die im Verlaufe der vergangenen
Menschheitsentwickelung daran teilgenommen haben. So geht also
heute dasjenige, was wir zu betrachten haben, jeden theosophisch In-
teressierten an, jeden Menschen, der in unserer Zeit fithlt, dafl auch
das okkulte Wissen, das Wissen von den verborgenen Seiten des Da-
seins, in der Zukunft in einer gewissen Beziehung eben nicht mehr ver-
borgen bleiben darf, sondern daf es, den Anforderungen der weiter-
entwickelten Menschheit entsprechend, immer mehr und mehr Ver-
breitung gewinnen muf.

Der Mensch, welcher nun zu dem okkulten Wissen kommen sollte,
hatte vor allen Dingen den Blick zu richten von der dufleren Welt auf



die eigenen Seelenkrifte. Da er aber in der dufleren Welt ein handeln-
der Mensch blieb, so war im Grunde genommen seine okkulte Ent-
wickelung, man mochte sagen, seine eigene Sache, die Sache, die er
fiir sich hatte. In der dufleren Welt blieb er ein Mensch unter anderen
Menschen, ein Mensch mit den Pflichten, die das Leben einmal iiber
ihn gebracht hatte. Dies kam schon in besonders starker Weise zum
Ausdruck beim allerersten, das der okkult sich entwickelnde Mensch
mit Bezug auf seine Seelenkraft zu tun hatte.

Das erste nimlich, was einem solchen Menschen oblag, das kann
man in die Worte kleiden: Er hatte sich zu verschnen mit seinem
Karma in bezug auf alles, was seinen Willen betrifft. Also Verséhnung
mit seinem Karma — seinem Schicksal, kénnten wir auch sagen — war
das erste, was oblag dem okkult sich entwickelnden Menschen.

Nun brauchen Sie nicht etwa zu denken, dafl man zu dieser Ver-
schnung mit seinem Karma gleich eine ausgesprochen umfassende
Theorie vom Karma braucht. Das, was man in diesem Zusammen-
hange «Verschnung mit seinem Karma» nennt, ist vielmehr eine be-
sondere Art von Kultur, von Erziehung, von Selbsterziehung der Emp-
findungen und Gefiihle. Wenn Sie in Betracht ziehen, dafl der Mensch
einmal beginnt mit seiner okkulten Entwickelung, so werden Sie zu-
geben, daf} er vor dem Zeitpunkte, in dem er mit seiner Entwickelung
beginnt, nach Art der dufleren Menschen gelebt hat, so gelebt hat, wie
eben der Mensch unter Menschen lebt; das heifit, er hat diese oder
jene Position im Leben eingenommen, diese oder jene Gedanken zu
den seinigen machen miissen, weil ihm diese Gedanken die Méglich-
keiten gaben, die dufleren Handlungen, die er fiir seinen Beruf oder
fir seine sonstige Position im Leben zu erfiillen hatte, wirklich zu er-
fiillen. Er hat ferner gewisse Pflichten, einen Pflichtenkreis anerkannt,
den ihm die Sitte oder seine Gemeinschaft gegeben hat. Von vornherein
kann angenommen werden, daff ein Mensch, der nicht gerade in Ein-
klang sich befunden hatte mit dem, was die Mitwelt von ihm verlangte,
der also nicht ein pflichtgetreuer Mensch war, nicht den Drang haben
wird, sich okkult zu entwickeln. In der Regel waren die Menschen,
die aufgerufen werden konnten zur okkulten Entwickelung, solche,
welche wirkliche Geschicklichkeiten hatten fiir ihre Lebensposition



und welche auch geneigt waren, sich dem durch Sitte und Gesellschafts-
ordnung vorgeschriebenen Pflichtenkreise anzupassen. In dem aber,
was im Menschen ist als seine Fihigkeiten, seine Geschicklichkeiten
in seiner Lebensposition, in dem, was um den Menschen ist als der von
ihm anerkannte Pflichtenkreis, liegt eigentlich das positive Karma, in
das der Mensch hineingestellt worden ist. Darin driickt sich sein Karma
aus.

Das erste, was man nun verlangte und auferlegte dem, der gewis-
sermaflen heraustreten sollte aus dieser bloflen Lebensposition und ein-
treten in die Erforschung der geistigen Welt, war, dafy er dieses sein
Lebenskarma in einer gewissen Weise aufrechterhielt, das heiflt, sich
selbst und denen, welche ihm die Hand boten, in die okkulte Welt ein-
zudringen, das Versprechen gab, zunichst, wohlgemerkt, das, was auf
dem Felde okkulter Forschung gewonnen wird, nicht in der dufleren
Lebensposition zu benutzen, sondern so sollte er den Willen einrich-
ten, daf} ein Mensch, der drauflen steht und beobachtet einen solchen,
der okkult sich entwickelt, keinen merklichen Unterschied gewahr
wird zwischen der Art, wie der okkult sich entwickelnde Mensch frii-
her sich verhalten hat in seiner Lebensposition und wie er sich spiter
verhilt, nachdem er schon einige Schritte in der okkulten Erforschung
gemacht hat.

Also nicht eingreifen mit dem, was einem die okkulte Erforschung
an die Hand gibt, in das duflere Leben des physischen Planes: das ist
Versohnung mit seinem Karma, das ist die Resignation darauf, Vor-
teile zu erzielen in der dufleren Lebensposition durch okkulte Mittel.

Wir werden schon sehen, daf ein gewisser Fortschritt in der dufle-
ren Lebensposition dennoch auf einem reguliren, auf einem richtigen
Wege eintritt. Aber darum handelt es sich bei dem nicht, was als eine
bewuflte Verpflichtung derjenige zu iibernehmen hatte, der zum ok-
kulten Wege zugelassen wurde. «Du sollst nicht deine okkulte Ent-
wickelung dazu benutzen, einen Vorsprung zu erringen iiber deine
Mitstrebenden im Leben drauflen, sondern du sollst dich im Leben
drauflen nach denselben Regeln richten, nach denen du dich bisher
gerichtet hast», das wurde immer und immer wieder denen eingeprigt,
die eine okkulte Entwickelung durchmachten. Damit war schon der



erste Verzicht geleistet, den der okkult sich Entwickelnde zu leisten
hatte, denn damit hatte er gleich von vornherein aufgegeben, die Mit-
tel des okkulten Lebens im egoistischen Sinne zur Anwendung zu
bringen.

Das, was jetzt gesagt worden ist, miissen Sie ganz genau und wort-
lich verstehen, man mochte sagen, nichts davon wegnehmen und nichts
hinzufiigen. Dann werden Sie bemerken, dafl es sich bezieht auf das-
jenige, was der Betreffende durch das ihm auferlegte Karma zunichst
in der dufleren Welt zu leisten in der Lage ist oder wozu er verpflich-
tet ist.

Damit aber ist von vornherein von allem okkulten Streben der
egoistische Wille des Menschen ausgeschlossen. Man hat ihn ganz be-
wufdt ausgeschlossen. Dies allein schon, als ein vorliegendes Faktum,
bewirkt eine Anderung in der Gemiitsstimmung des Menschen. Denn
bedenken Sie, um das einzusehen, nur das Folgende. Bisher war fiir
den Menschen, der in die okkulte Entwickelung eintritt, der duflere
Pflichtenkreis, die duflere Position im Leben gewissermaflen das ein-
zige, dem er sich widmete, die einzige Welt, in der er lebte. Jetzt ver-
pflichtet er sich, in dieser Welt zunidchst nach denselben Regeln zu
leben, nach denen er bisher gelebt hatte, und doch noch Krifte zu er-
sparen fiir etwas anderes.

Damit ist von vornherein fiir ihn eine Grenze gezogen zwischen
zwei Kriftegebieten, auf denen er tdtig ist. Es erdffnet sich fiir ihn
eine Welt, um die er sich bisher gar nicht gekiimmert hat, an der er
bisher gar kein Interesse hatte. Das ist auflerordentlich wichtig. Denn
fiir jeden Menschen beginnt ein neuer Lebenskreis, ein neuer Lebens-
abschnitt, wenn in sein Leben neue Interessen eintreten, Interessen, die
ihr eigenes Feld behaupten wollen.

So also war es von vornherein gegeben, daff das Gemiit, dafl die
ganze Empfindungswelt, daf} der Interessenkreis des Menschen in An-
spruch genommen wurde fiir eine neue Welt, fiir eine Welt, in der der
Mensch bisher nicht gestanden hatte. Einen dufleren Ausdruck findet
diese Tatsache, von der ich Ihnen eben erzihlt habe, darin, dafl ins-
besondere die dlteren Mysterien und Geheimschulen, die Lehrstétten
okkulter Entwickelung, sehr streng darauf hielten, den Menschen so-



zusagen in keine Kollision, in keine Disharmonie zu bringen mit sei-
nem dufleren Interessenkreise. Daher verlangten sie strenge von ihm,
daf er in bezug auf alles das, was ithm auferlegte sein Beruf, was ihm
auferlegte der Pflichtenkreis des Staates oder anderer Gemeinschaf-
ten, in denen er stand, im weitesten Umkreise seine Pflicht erfiillte,
und Menschen, welche irgendwie zeigten, daff sie das nicht tun woll-
ten, daf sie sich auflehnten gegeniiber den dufleren Pflichtenkreisen,
wurden gar nicht in die okkulten Lehrstitten aufgenommen.

Ich erzihle Thnen damit einfach Tatsachen der bisherigen okkulten
Entwickelung. Deshalb werden Sie finden, dafl Menschen, welche in
einer gewissen Beziehung schon im auflerlichen Leben so auftraten,
daf sie sich nach der einen oder anderen Richtung auflehnten gegen
die Ordnung, innerhalb welcher sie lebten, nicht Glieder irgendeiner
Mysterienschule oder einer okkulten Lehrstitte waren.

Das zweite, um das es sich handelte, war etwas noch weitaus Schwie-
rigeres. Nehmen wir einmal den Menschen, wie er war, wenn er das
Versprechen, von dem eben gesprochen worden ist, sozusagen sich
und seinem Lehrer gegeben hatte. Dann muflte er sich sagen: In mei-
nen Willen, wie dieser Wille auftritt auf dem physischen Plane, will
ich nicht einflieffen lassen dasjenige, was mir als okkultes Forschungs-
resultat zukommen wird. — Aber mit allem anderen, was thm zukam
als Mensch, das heifit mit seinen simtlichen Seelenkriften, die er an-
wenden konnte, wie er sie frither angewandt hatte, mit Ausnahme des
Willens, konnte er auch jetzt auf dem physischen Plan titig sein. Der
Wille war ihm dadurch gebunden, dafl er das charakterisierte Ver-
sprechen gegeben hatte, aber alles iibrige, was ihm auf dem physischen
Plane zur Verfiigung stand, das heifdt seine Urteilskraft, seine Phan-
tasie, sein Gedichtnis, seine Gemiitsbewegungen und so weiter, mit
denen er frither auf dem physischen Plane tdtig war, konnte er auch
jetzt noch anwenden; mit ihnen konnte er auch jetzt noch auf dem
physischen Plane tdtig sein.

Nehmen wir einmal den Verstand. Der Verstand ist das Vermogen
der Seele, die Kraft der Seele, die uns befihigt, zu unterscheiden, die
uns befihigt, Urteile zu gewinnen iiber die Tatsachen des Lebens.
Ohne diesen Verstand kommen wir im aufleren Leben auf dem physi-



schen Plane nicht aus. Wir miissen sozusagen auf Schritt und Tritt die-
sen unseren Verstand anwenden. Nun gewann man — so wollen wir
annehmen —, wenn man ein Mitglied einer okkulten Gesellschaft, einer
okkulten Schule wurde, okkulte Forschungsresultate, Erkenntnisse in
dem, was man tat in der dufleren Lebensposition. Durch seinen Willen
durfte man sie nicht anwenden. Aber zunichst hinderte einen nichts -
wenn man sich nur zuriickhielt in bezug auf seinen Willen —, seinen
Verstand so zu gebrauchen, dafl man die Dinge draufien und die Men-
schen, die einem auf dem physischen Plan entgegentraten, mit all den
hoheren Mitteln, die man jetzt aus der okkulten Forschung heraus
hatte, verstindig beobachtete. Man konnte also zwar nicht in sein Han-
deln, in seine Willensentschliefungen die okkulten Forschungsresul-
tate einflieffen lassen; aber wie man als Geheimschiiler beurteilt die
Wesen des Mineralreiches, des Pflanzenreiches, des Tierreiches, wie
man andere Menschen beurteilt, wie man mit seinem Verstande sich
verhilt in der gewShnlichen Welt, das konnte man zunichst von der
okkulten Forschung beeinflussen lassen.

Sie merken, dafl damit notwendigerweise verbunden ist eine starke
Selbstzucht des Charakters des Okkultisten. Denn was ist naherlie-
gend fiir einen Menschen, der im Leben namentlich anderen Menschen
gegeniibertritt und handeln soll, als dafl er so handelt in bezug auf
seine Lebensposition, daf er das, was er weif}, zur Anwendung bringt;
daf er sich zum Beispiel danach richtet, wenn er mit seinem Verstande
durchschaut, dafl er es zu tun hat mit einem sittlich minderwertigen
Menschen. Das ist doch das Selbstverstandlichste und Natiirlichste,
was wir da in der Welt tun werden.

Der Okkultist ist nicht in der Lage, das zu tun. Er kann zwar mit
den Mitteln, welche die okkulte Forschung ihm gibt, seinen Verstand
befliigeln und besser, als er es frither gekonnt hatte, hineinschauen in
den Charakter eines Mitmenschen und wissen, daf} er ein sittlich min-
derwertiger Mensch ist; er kann auch das, was er diesem Menschen
tut, danach einrichten, denn in bezug auf diesen Menschen hat er sich
nicht verpflichtet, sondern nur in bezug auf seine eigene Lebensposi-
tion; er hat sich nicht verpflichtet, seinen Willen nicht anzuwenden in
bezug auf das, was er fiir den anderen Menschen tut. Aber fiir das,



was er fiir sich selber tut, hat er sich verpflichtet, mit seinem Karma
ausgesohnt zu sein und nicht anzuwenden seine Erkenntnisse, die sich
ithm bieten, wenn er seinen Verstand anwendet, unterstiitzt von den
Mitteln der okkulten Forschung.

Nehmen wir den konkreten Fall, irgend jemand habe auf dem ok-
kulten Gebiete die Stufe errungen, von der ich jetzt spreche. Wenn er
nicht Okkultist geworden wire, wiirde er vielleicht einem anderen
Menschen entgegentreten und wiirde nicht erkennen, daf er ein sitt-
lich minderwertiger Mensch ist. Die Folge davon wire, dafl er sich
von diesem Menschen in irgendeiner Weise iibervorteilen 1af8t. Es ist
selbstverstindlich, dafl das passieren kann. Sie werden zugeben, daf}
so etwas schon in der Welt passiert ist, dafl man sich in der Welt in-
sofern tauschte, dafl man einen Menschen fiir besser hielt, als er in
Wahrheit war, und, wie man auf Deutsch sagt, hineinfiel, das heifit,
sich von ihm betriigen lief.

Als Okkultist hat man etwas voraus. Man erkennt die Minder-
wertigkeit dieses Menschen, aber man hat sich zunidchst — ich bitte
das Wort «zunidchst» richtig aufzufassen, das heiflt zu horen — dazu
verpflichtet, diese okkulten Erkenntnisse nicht auf den Willen, das
heiflt auf seine eigene Lebensposition anzuwenden. Man kann wissen:
Das ist ein minderwertiger Mensch; mufl sich aber so verhalten, wie
man sich frither verhalten hitte. Man muff sich gesellschaftlich das
von ihm gefallen lassen, was man sich von ihm hitte gefallen lassen
miissen, wenn man nicht mit seinem Verstande die okkulten Erkennt-
nisse bekommen hitte.

Hier sehen Sie scharf und klar markiert, welche Resignation der
angehende Okkultist zu iiben hat; wie er scharf trennen mufl das,
was er erkennen kann ohne okkulte Forschung, und das, was ihm im
Leben durch die okkulte Forschung einen Vorteil verschaffen konnte.
Derjenige, der schon durch seine natiirlichen Gaben oder durch be-
sondere Lebensumstinde so gliicklich ist, von der Minderwertigkeit
des anderen zu wissen, ohne Okkultist zu sein, der wird immer ge-
neigt sein, den angehenden Okkultisten, weil er sich der Vorteile be-
gibt in bezug auf sich selbst, fiir einen Dummkopf zu halten. Das ist
durchaus die Regel, dafl gewisse Leute entweder durch giinstige Um-



stinde des Lebens oder sonstwie das durchschauen, was der Okkultist
auch durchschaut, wonach er sich aber nicht richtet, weil er verpflich-
tet ist, sich nicht danach zu richten. Das wird immer vorkommen,
wie auch das andere vorkommen kann, dafl der eine oder der andere,
der das Versprechen gegeben hat, nicht das Versprechen hilt; das ist
aber seine Angelegenheit. Man kann den angehenden Okkultisten fiir
einen Dummkopf halten, weil er sich von einem Menschen iibervor-
teilen 1i8t. Das darf uns aber durchaus nicht zu der Voraussetzung
verleiten, dafl er keine Mittel hat, die Menschen zu durchschauen.

So also ist gewissermaflen eine zweite Stufe diese, daf} wir, unter
Verzicht der Anwendung des Willens fiir unseren Egoismus, unseren
Verstand anwenden in der dufleren physischen Welt. In dem Stadium,
das eben jetzt geschildert worden ist, haben die alten okkultistischen
Lehrer die Schiiler eigentlich ziemlich lange gelassen. Lange mufiten
die Schiiler so durch die Welt gehen, daf sie mit ihrem Verstande nicht
nur die anderen Menschen, sondern auch die anderen Reiche der Na-
tur lernten in einem tieferen Sinne zu beobachten als vorher, daf} sie
tiefer eindringen konnten und daf} sie dennoch genau denselben Le-
bensgang weitergingen, den sie vorher gegangen waren. Dadurch wurde
nicht blof eine starke Selbstzucht erreicht, nicht bloff das erreicht,
dafl der Mensch lernte die Vorteile, die ihm sein Geist bot, nicht in
den Dienst des Egoismus zu stellen, sondern es war fiir diese Men-
schen dadurch noch ein ganz anderer Fortschritt zu erreichen.

Wenn niamlich sogleich, nachdem der Verstand gesprochen hat, der
Wille hinterherkommt und sozusagen anschlieft die Handlungen, wel-
che der Verstand einleitet, dann geht die Entwickelung dieses Verstan-
des, die Kraft dieses Verstandes viel weniger weit, als wenn dieser Ver-
stand abgesondert fiir sich, gleichsam chemisch herausdestilliert aus der
Anwendung der Willenssphire, eine Zeitlang angewendet wird. Wenn
der Mensch wesentlich sich selber als egoistisches Wesen ausschliefit
von einem Gebiete, in das er eintritt dadurch, daf} er seinen Verstand,
wie es eben charakterisiert worden ist, anwendet auf die ganze ihn
umgebende Welt, aber mit Verzicht auf die Betitigung des Willens,
so werden ihm dadurch feine Unterschiede geboten. Der Verstand
wird subtil gemacht. Das Urteilsvermdgen und das Unterscheidungs-



vermogen nehmen immer mehr und mehr an Kraft zu, wenn wir in
dieser Weise fortschreiten, und wir haben auf diese Weise dann die
zweite Stufe der okkulten Entwickelung absolviert, nimlich das, was
man nennen konnte die Pflege des vom Willen emanzipierten Ver-
standes; und wenn man ganz genau sprechen wollte, so kénnte man
sagen: die Pflege des vom egoistischen Willen emanzipierten Verstandes.

Der nachste Schritt war aber dann, dafl der Mensch nun, weil er
durch eine lingere Zeit hindurch seinen Verstand in der allerschirf-
sten Weise angewendet hatte, gerade in bezug auf dieses Gebiet be-
ginnen muflte, darauf zu verzichten, seinen Verstand anzuwenden.
Sie sehen, jetzt kommt eine noch schwierigere Sache; jetzt mufl der
Mensch gewissermaflen es iibernehmen, so zu urteilen, wie er frither
immer geurteilt hat, bevor er Okkultist geworden ist. Er muf in be-
zug auf die Dinge des dufleren physischen Planes nur diejenige Kraft
seines Urteils und Verstandes anwenden, die er frither angewendet
hat. Das, was er jetzt gewonnen hat fiir seinen Verstand, was er sich
jetzt erobert hat und was wie ein ungeheurer Vorteil und Fortschritt
des Geistes dasteht, mufl der Mensch ausschlielen von seiner geistigen
Tatigkeit, das heifdt, er darf nur ganz wissenschaftlich vorgehen. Das,
was er durch eine lange Zeit mit aller Energie und Schirfe angestrebt
hat, nimlich seinen Verstand zu grofleren Kriften zu bringen, mufl
er wieder ablegen, mufl er ganz und gar aus seiner Seele herausreiflen,
insofern es bewufite Verstandesanwendung ist, und muff sich sagen:
Indem du deine Handlungen, deine Positionen durchgehst auf dem
physischen Plane, muf}t du denken und unterscheiden, so wie du vor
deiner okkulten Entwickelung gedacht, unterschieden und dich be-
nommen hast, nach deinem damaligen Grade von Gescheitheit. — Das
heiflit, der Mensch muf sich zuriickschieben, mufl gewissermaflen so
toricht sein, wie er war vor der Scharfung seines Verstandes.

Und was muf} jetzt aus diesem Verstande werden, auf den er ver-
zichtet hat? Anwenden darf er nicht mehr diesen Verstand; er hat
thn angewendet fiir lingere Zeit, er darf ithn aber nicht linger an-
wenden. Was geschieht nun mit den Ergebnissen des Verstandes, der
Urteilskraft, wenn wir absehen von deren unmittelbarer Anwendung?

Dann gehen sie in unser Gedichtnis, in unsere Erinnerung iber.



Dies ist der nichste Schritt, nimlich: Alles das, was der Mensch an
Wissen gelernt hat durch seine schirfere Verstandeskraft, das mufd fiir
ihn Erinnerung werden. Er darf nicht mehr weiterschreiten in der Kul-
tur, in der Fortbildung seines Verstandes, er muf8 verzichten darauf,
seinen stirkeren Verstand irgendwie anzuwenden, noch dieses oder je-
nes durch seinen schirferen Verstand wissen zu wollen {iber die Zu-
sammenhinge der Welt; und lediglich das, was er schon durch diesen
scharferen Verstand sich erworben hat, muf8 er immer wieder und wie-
der aufsuchen in seiner Erinnerung, das mufl immer wieder und wieder
in seiner Erinnerung auftreten. Er mufl immer mehr und mehr danach
streben, dafl das, was er sich da erobert hat fiir seinen Verstand, fiir
ithn so etwas wird, wie es die Dinge sind, die er sich vielleicht im Leben
vor zehn oder zwanzig Jahren ausgedacht hat, die er also nicht jetzt
denkt, sondern an die er sich blof erinnert.

Sehen Sie, in solchen okkulten Schulen, wie zum Beispiel im Alter-
tum die pythagoreische oder wie es auch manche vorderasiatische Ge-
heimschule war, da wurden zunichst die Schiiler so ausgewahlt, daf}
nur diejenigen fiir reif befunden wurden, welchen man zutraute, das
Gel6bnis zu halten: nicht einflieflen zu lassen in ihren egoistischen
Willen die Mittel der Verstandeskultur, die sie erreichen sollten. Dann
wurden diese Schiiler lange, lange in der Art erzogen, daf sie eben auf
alle mogliche Weise darauf hingewiesen wurden, die Dinge schirfer zu
unterscheiden, und dann wieder zusammenfiigen zu lernen mit der
Urteilskraft, wie das im gewohnlichen Zufleren Leben moglich ist, Auf
die Pflege dieser Urteilskraft wurde durch lange Zeit hindurch das
grofite Gewicht gelegt in den zu Recht bestehenden Schulen des Alter-
tums und auch des Mittelalters.

Dann mufite der Schiiler sozusagen ein zweites Gelobnis ablegen.
Dieses zweite Versprechen, das sich die Schiiler selbst und ihrem Leh-
rer ablegten, war: daf} sie aufhorten, die Dinge, die sie draufien auf
dem physischen Plane sahen, weiter zu beurteilen mit den Urteilen, die
sie mit dem Verstande gewonnen hatten. Aber ‘auch zu den Lehren,
die ihnen ihr Lehrer vortrug, durften sie sich nicht kritisch verhalten.
Nur vergleichen durften sie das, was ihr Lehrer vortrug, mit dem,
was sie sich durch die Urteilskraft frither schon erworben hatten. Nicht



Kritik durften sie iiben, sondern solche Zuh6rer mufiten sie werden,
-die immer nur verglichen das, was sie jetzt horten, mit dem, was sie
frither schon durch ihre schirfere Verstandeskraft gewonnen hatten.
Das gehorte wiederum zur nichsten Stufe der okkulten Entwickelung,
und man konnte es nennen die Ausschliefung der schiarferen Verstan-
deskrifte und die Beschrinkung des inneren Seelenlebens, soweit man
selber in Betracht kam, auf das Gedichtnis und auf die Erinnerung.
Nur das durfte noch ausgefiithrt werden, was die Phantasie in Sym-
bolen und Sinnbildern hervorbringen konnte aus diesen erinnerten
Urteilen, Begriffen und Ideen.

Also Gedichtnis und Phantasie waren diejenigen Seelenkrifte, die
jetzt sozusagen in ihre Rechte traten, die jetzt auf dieser hoheren
Stufe besonders in Wirksamkeit treten sollten. Damit sie sich gleich-
sam wieder durch sich selber reinlich herausdestillierten aus dem iibri-
gen Seelenleben und nicht fortwdhrend beraten seien durch die Ur-
teile des Verstandes, sollten sie sich allein geltend machen.

Damit hatte der Schiiler dann eine weitere Stufe seiner okkulten
Entwickelung beschritten. Die Zeit, welche man den Schiiler durch-
machen lief}, um diese Stufe zu durchschreiten, die wurde zumeist da-
mit ausgefiillt, dafl die bereits als Lehren bekannten und zur Theo-
sophie gemachten okkulten Erkenntnisse ideengemifl den Schiilern
vorgebracht wurden; dafl sozusagen die Schiiler da waren mit dem,
was sie frither an Kriften gewonnen hatten durch ihre Urteilskraft,
sich an sie immer erinnerten und gewissermaflen sich entgegenkom-
men, in sich wirken lieflen, was ithnen vorgebracht wurde von ihren
Lehrern.

Es ist selbstverstindlich, dafl der Zeitraum, in dem die Schiiler diese
Entwickelung durchmachten, bei den einzelnen verschiedenen Myste-
rien sehr verschieden war, je nachdem man es nach den allgemei-
nen Bediirfnissen der Menschheitsentwickelung fiir notwendig hielt,
mehr oder weniger von den okkulten Geheimnissen denjenigen zu
ibergeben, die man auf diese Weise okkult ausbilden wollte, um sie
dann zu Fiihrern der Menschheit in entsprechender Weise machen zu
konnen. In den okkulten Schulen dauerte der Zeitraum, in dem das
durchgemacht wurde, meist ziemlich lange.



Das nichste, zu dem sich der okkulte Schiiler hinzuwenden hatte,
war, dafl er nun mit aller Kraft, die ihm zur Verfiigung stand, danach
zu streben hatte, auch die Erinnerungen und die Ausmalung in der
Phantasie zu Symbolen oder dergleichen, sowie die, wohlgemerkt,
durch das eigene Selbst angeeigneten Begriffe auszuloschen, also aus
dem Bewufltsein zu streichen. Das war in der Tat eine auflerordent-
lich schwierige Aufgabe, und man kann sich in der Regel gar nicht
vorstellen, da ein Schiiler diese schwierige Aufgabe hat bewiltigen
konnen. Daf8 die Schiiler dennoch diese Aufgabe haben bewiltigen
konnen: namlich volliges Vergessen auszubreiten iiber alles, was sie
sich durch ihre eigene Kraft angeeignet hatten, davon konnen Sie
sich eine Vorstellung verschaffen, wenn Sie in Erwigung ziehen, daf}
solche Schiiler in bezug auf die dufleren Handlungen gelernt hatten,
thren Willen zu bezihmen und eine so starke Selbstzucht sich errun-
gen hatten, daf sie immer nur sich so verhalten haben, wie es vorher
geschildert wurde.

Dadurch, dafl man den Willen, den man sonst nach auflen frei hat,
sich nicht ausleben lief}, sondern in so starker Weise gezwungen war,
ihn zu bezihmen, dadurch bekam man starke Reservekrifte des Wil-
lens im Inneren. Das war durchaus so. Man wird immer starker und
stirker in seinem Inneren, wenn man gezwungen ist, den Willen
duflerlich so zu bezihmen, dafl man gar nichts von den Vorteilen, die
einem die geistige Entwickelung geboten hat, in den egoistischen Wil-
len einflieflen laft. Dadurch wird man immer stirker, und man ge-
langt gerade dadurch zu jenem starken Willensentschlusse, den man
braucht, um das, was man sich angeeignet hat innerhalb der okkulten
Schulung und woran man sich frither erinnert hat, nun zu unter-
driicken, auszustreichen. So wie man eine Vorstellung ausstreicht, die
man nicht gebrauchen kann fiir das Leben, so soll das, wovon eben die
Rede war, ausgestrichen werden. Das war eine unbedingte Forderung.

Glauben Sie nun nicht, daf} diejenigen, welche auf solche Weise
okkulte Schiiler waren, etwa blinde, autoritidtsglaubige Menschen
gegeniiber ihren Lehrern wurden. Das war durchaus nicht der Fall.
Autorititsglaubig sind diejenigen, die ihren ganz gewdhnlichen Ver-
stand in leicht geschiirzter Weise immer anwenden, um das, was sie



hdren, zu beurteilen. Diejenigen Menschen aber, die erst ihre Urteils-
kraft geschirft haben, werden das, was sie durch diese geschirfte Ur-
teilskraft sich erworben haben, immer nur in der Erinnerung haben.
Diejenigen, welche vermittels ihres Gedichtnisses und ihrer ganzen
Phantasie auf sich wirken lielen den okkulten Unterricht, wurden
ganz gewifl nicht autorititsgliubig, sondern nahmen das, was der
okkulte Unterricht ihnen bot, so hin, wie man die Natur selber hin-
nimmt. So nahmen die okkulten Schiiler iiberhaupt den okkulten Un-
terricht hin, wenn sie die entsprechenden vorhergehenden Stufen durch-
gemacht hatten. Ja, die Lehrer selbst sorgten dafiir, dafl ihre Worte
wie die Natur selber auf ihre Schiiler wirkten, daf sie nicht den Schii-
lern zu befehlen brauchten, diese oder jene Meinung zu haben. Es war
so, daf} die Schiiler durch das, was sie vorher durchgemacht hatten an
Unterscheidungskraft und an Verstandesentwickelung, bei der nich-
sten Stufe, bei der Erinnerung, so weit waren, dafl sie den Worten ge-
geniiberstanden, wie man gegeniibersteht einem Sonnenaufgang, wie
man gegeniibersteht einem vom Winde gepeitschten Meere, wie man
gegeniibersteht irgendeinem anderen Naturphinomen, das man beob-
achtet, um es kennenzulernen, dem man aber nicht kritisch gegeniiber-
tritt; denn dann lernt man es nicht kennen.

Diejenigen lernen am wenigsten kennen die innere Gewalt eines
Naturphidnomens, die ihm nur so gegeniiberstehen, dafl sie ihm ihre
Sympathie oder Antipathie zuwenden. So wie man die Natur selber
beobachtet, so beobachtete der okkulte Schiiler das, was ihm der ok-
kulte Unterricht darbot.

Dann aber, wenn sie das eine Zeitlang in der geschilderten Weise
eingehalten hatten, so dafl nur Erinnerung, Phantasie, Gedichtnis in
Wirksamkeit waren und daf die Schiiler den Verstand nur wende-
ten auf ihren dufleren Beruf im Leben, dann mufiten sie in die Periode
der inneren Seelenruhe, des Vergessens ihrer eigenen Krifte eintreten
und ihre eigenen Errungenschaften ertdten. Dann erst war fiir sie der
Zeitpunkt herangekommen, wo sie vollstindige innere Seelenruhe ha-
ben konnten, wo getilgt waren aus dem Bewufltsein selbst die wihrend
des bisherigen okkulten Lebens durch die eigenen Krifte erlangten
Erinnerungsvorstellungen und Phantasievorstellungen.



Leer gemacht wurde in gewisser Beziehung die Seele, und dadurch,
daf sie leer gemacht wurde, daf aus dieser Seele heraus war der ego-
istische Wille, der egoistische Verstand, das egoistische Gedichtnis,
die egoistische Phantasie, war sie ge6ffnet gegeniiber einer wirklich
neuen Welt. Das war notwendig, damit diese neue Welt wirklich in die
Seele hineindringen konnte.

Nun miissen Sie sich bekanntmachen mit der Tatsache, dafl in der
Tat eine neue Welt hineindrang in die von ihrer egoistischen Seelen-
kraft leere Seele. Eine neue Welt. Nicht wundern miissen Sie sich des-
halb, wenn die Charakteristik dieser neuen Welt sonderbar ist. Denn
was ist sonderbar? Sonderbar ist dasjenige, was ein Mensch so erlebt,
dafl es seinen bisherigen Erlebnissen widerspricht. Warum lehnen denn
die Menschen dieses oder jenes ab? Schauen Sie sich um in der Welt,
wo irgend etwas besprochen wird; da lehnt man es ab, man sagt: In
dem, was da behauptet wird, ist ein Widerspruch. — Das heifdt, man
findet es — nach dem, was man bisher hat beurteilen kénnen — wider-
sprechend allem, was man kennt, was man weifl; und man glaubt so-
fort, gegeniiber dem anderen Menschen, der irgend etwas in der Weise
vorbringt, einen Vorsprung zu haben und im Rechte zu sein, wenn
man ihm einen Widerspruch nachweisen kann.

Eigentlich besteht die 6ffentliche Besprechung der Dinge durchaus
darin, daf! man Widerspriiche nachweist, dafl man da oder dort sagt:
Das muf} falsch sein, darinnen liegt ja ein Widerspruch. — Damit sind
die meisten Dinge widerlegt. Diese Tatsache, dafl wir Widerspriichen
begegnen, weil wir an etwas herantreten, was gar nichts Gleiches ha-
ben kann mit unserer bisherigen Welt, mit dem, was wir bisher er-
fahren haben, miissen wir ins Auge fassen. Wir miissen erkennen, daf}
wir tatsichlich uns zu versShnen haben mit lauter Widerspriichen,
wenn die neue Welt an uns herantritt, die in solchen Begriffen charak-
terisiert wird, dafl wir sagen konnen: Ja, das sind ja lauter Wider-
spriiche. Daf uns die neue Welt charakterisiert wird in Widerspriichen,
muf ja so sein, denn die neue Welt wire ja eben keine neue Welt, wenn
sie ibereinstimmte mit der alten und keine Widerspriiche aufwiese.

So werden Sie sich nicht zu verwundern haben, wenn die erste
Charakteristik der Welt, die der Mensch betritt, wenn er die nach



der Stufe des Vergessens kommende Seelenruhe erreicht, nur gegeben
werden kann mit Worten, die gegeniiber der gewohnlichen Welt, in
der wir leben, widersprechend sind.

Drei Dinge sind es, die der Mensch erfdhrt, wenn er es so weit ge-
bracht hat, wie es geschildert worden ist. Drei Dinge, die wir nur
charakterisieren konnen, indem wir Worte anwenden, die schon an
sich widersprechend sind gegeniiber alledem, was der Mensch von der
dufleren Welt weifl. Drei Dinge lernt der Mensch kennen, wenn er
wirklich eintritt in das, was man eine iibersinnliche Welt nennen kann.

Das erste, was er kennenlernt, ist das ungeoffenbarte Licht. Sehen
Sie sich um, ob Sie in der Welt nicht iiberall sehen konnen das Licht.
Das ist das Wesen des Lichtes, dafl es sich offenbart. Das erste aber,
was der Mensch kennenlernt in der iibersinnlichen Welt, das ist das
ungeoffenbarte Licht, das finstere Licht, das Licht, das nicht leuchtet.

Das zweite, was der Mensch kennenlernt in der iibersinnlichen Welt,
ist das unaussprechliche Wort. Ein Wort in der gewdhnlichen Welt
ist nicht da, wenn es nicht ausgesprochen wird. Ein Wort, das nicht
ausgesprochen ist, ist kein Wort. Einen volligen Widerspruch haben
wir, wenn wir sagen: Das zweite, was man kennenlernt in der iiber-
sinnlichen Welt, ist das unaussprechliche Wort.

Und das dritte ist das Bewufltsein ohne einen gewuflten Gegen-
stand. Erinnern Sie sich nur, dafl Sie, wenn Sie ein Bewuftsein ent-
wickeln, wenn Sie das oder jenes wissen, ein Objekt, einen Gegen-
stand des Wissens haben. Das Bewufltsein aber, das uns als das dritte
entgegentritt, wenn wir eintreten in die {ibersinnliche Welt, ist das
Bewufltsein ohne Objekt, das Bewufitsein ohne einen Gegenstand.

Diese drei Dinge, die nur mit widerspruchsvollen Worten charak-
terisiert werden konnen, sind es, denen der Schiiler begegnet, wenn er
durch die Vorbereitung, die wir geschildert haben, in das eigentliche
Gebiet des Okkultismus eintritt. Denn das sind gewissermaflen die
drei ersten wirklich okkulten Dinge, die wir kennenlernen:

erstens das ungeoffenbarte Licht,
zweitens das unaussprechliche Wort,

drittens das Bewufitsein ohne Wissen von einem Gegenstand.



Das ist dann das bedeutungsvollste Ereignis, das zunichst eintreten
kann fiir den angehenden Okkultisten: verbinden zu lernen etwas mit
dem, was ihm nur als ein Widerspruch erscheint gegeniiber alledem,
was er bisher erfahren hat. In dem Augenblicke, wo der Mensch ver-
binden kann irgend etwas von seinem inneren Erleben mit den drei
Ideen des ungeoffenbarten Lichtes, des unaussprechlichen Wortes und
des Bewufltseins ohne das Wissen von einem Gegenstand, ist er wirk-
licher Okkultist geworden. Der angehende Okkultist hat dann den
Pfad der okkulten Erkenntnis wirklich betreten.



DRITTER VORTRAG
Kristiania, (Oslo), 5. Juni 1912

Es wurde gestern darauf aufmerksam gemacht, dafy der angehende
Okkultist, welcher durchgemacht hat jene Vorbereitungen, von denen
gesprochen worden ist, auf Erlebnisse trifft, welche aus den angege-
benen Griinden mit Worten bezeichnet werden miissen, die einen Wi-
derspruch in sich schlieflen. Wir haben drei solche Erlebnisse zunéchst
genannt: erstens das unoffenbare Licht, zweitens das unaussprechliche
Wort und drittens das Bewuf8tsein ohne das Wissen eines Gegenstandes.

Es wird nicht ganz leicht sein, sich in all das hineinzufinden, was
zunichst notwendig ist, um Ideen und Begriffe zu verbinden mit die-
sen drei genannten Erlebnissen. So wie der Mensch im gewohnlichen
Leben denkt, und so wie er denkt und forscht auch in den gewohn-
lichen Wissenschaften, wie geforscht wird namentlich in den Natur-
wissenschaften, ist dieses Forschen, dieses Wissen gebunden an den
physischen Menschenleib. Denn dieser physische Menschenleib ist zwar
nicht der eigentliche Akteur, das eigentlich T4tige, wenn der Mensch
forscht, aber er ist das Instrument, dessen sich der Mensch bedienen
mufl, um in der charakterisierten Weise zu forschen, um in der cha-
rakterisierten Weise sich ein Wissen zu erwerben iiber die dufleren
Gegenstinde der Welt, die den Menschen umgibt. Alles, was iiber-
haupt in dieser Art gewuflt werden kann, was also den Gegenstand
des alltaglichen Wissens und den Gegenstand namentlich der Natur-
wissenschaften ausmacht — wir werden bei einer spiteren Gelegen-
heit noch darauf eingehen, dafl gewisse Wissenschaften wie zum Bei-
spiel die Ethik, die Gesellschaftswissenschaft, die Jurisprudenz nicht
ganz genau mit dem iibereinstimmen; was heute gesagt wird, das gilt
namentlich fiir alle naturwissenschaftlichen Zweige —, es kann eben
in gar keiner anderen Weise erworben werden als durch das Instru-
ment des Leibes, namentlich durch das Instrument des menschlichen
Gehirns.

Wenn nun der okkulte Aspirant die Dinge durchmacht, von denen
gestern gesprochen worden ist, so kommt er zunichst dazu, denken



zu konnen, ohne sich seines Gehirns zu bedienen. Das ist etwas, was
fiir den heutigen Materialisten selbstverstindlich schon ein ganz ab-
surder Begriff ist. Aber es ist eben doch so. Daf} es so ist, das zeigt dem
Okkultisten, der die okkulten, die esoterischen Ubungen durchgemacht
hat, das innere Erlebnis ganz klar. Denn alles dasjenige, was von den
dufleren Gegenstinden durch die gewohnliche Wissenschaft gewon-
nen werden kann, was da erforscht und gedacht wird, das ist schatten-
haft, gewissermaflen leblos gegeniiber den Gebilden, welche dann aus-
gearbeitet werden von unserer Seele, wenn wir losgekommen sind von
dem physischen Gehirn.

Fiir Theosophen darf zur Abkiirzung der Betrachtung gleich ge-
sagt werden, daf} ein solcher Mensch, der es dazu gebracht hat, frei
zu werden von seinem physischen Leibeswerkzeug, sich dann, um in-
nerlich in der Seele zu arbeiten, nur noch derjenigen Werkzeuge be-
dient, die in seinem Zatherischen, in seinem astralischen und in seinem
Ich-Organismus gegeben sind. Also er bedient sich dessen, was wir
durch die Theosophie vom Menschen kennengelernt haben, mit Aus-
schluf des physischen Leibes.

Dasjenige, was davon in der Seele auftritt, das hat eine viel starkere
innere Kraft, eine viel stirkere innere Lebendigkeit als die gewohn-
lichen, an den dufleren Gegenstinden errungenen Gedanken, und
auflerdem nimmt es sich wirklich so aus wie etwas, was uns als feine
Substantialitit iberall umgibt. Man kann nicht anders sagen, als daff
es sich ausnimmt wie flutendes Licht; nur muff man nicht eben an das
Licht denken, welches durch das menschliche Auge, also durch ein
dufleres Leibeswerkzeug vermittelt wird, sondern man muf} denken,
dafl dieses sich ausbreitende Substantielle, in welchem man sich zu-
nichst befindet wie in einem wogenden Meere, mehr innerlich emp-
funden wird, als dafl es in irgendeiner Art von Lichtschein oder der-
gleichen auftreten wiirde. Es wird innerlich empfunden, und es wird
so empfunden, dafl dem Menschen, wenn er es wirklich empfindet,
schon die Vorstellung vergeht, als ob er da etwa in einem Nichts wire.

Derjenige, der sich in diesem Elemente dann wirklich befindet,
wird nicht mehr behaupten, daff er in einem Nichts ist, denn dieses
Element hat vor allen Dingen eine fiir alles bisherige Erfahren zu-



nichst recht iiberraschende Wirkung. Es hat die Wirkung, wie wenn
es uns zerreiflen und in den ganzen Raum hinausstreuen wiirde, wie
wenn wir zerflieflen wiirden in ihm selber, wie wenn wir uns auf-
losen wiirden, den Boden unter den Fiilen verloren, die Haltepunkte
tiberall verloren, wo wir sie haben an dem dufleren Materiellen. Das
ist es, was da zunichst auftritt. Und in diesem Sich-Fiihlen in einem
gleichsam in den ganzen Raum hinausspriihenden Elemente hat man
das gegeben, was man nennen kann flutendes, fliefendes, sich nicht
nach auflen in irgendeinem Sinne offenbarendes geistiges Licht. Das
ist es zundchst, was gleichsam als ein inneres Erlebnis ein jeder Aspi-
rant des Okkultismus kennenlernt,

Nun, wenn der Aspirant des Okkultismus dieses Erlebnis zuerst
hat und er ist eine schwache Natur, er ist nicht gew6hnt worden im
Leben, viel zu denken, dann ist er schon hier gewissermafien an.einer
Klippe, denn er kann nicht leicht weiterkommen, wenn er nicht im
Leben gelernt hat, viel zu denken. Daher ist jene Vorbereitung da,
von der wir gestern gesprochen haben: die lange Ubung eines subli-
men Verstandes, einer sublimen Urteilskraft. Nicht was wir dufler-
lich durch diese sublime Urteilskraft, durch diesen sublimen Verstand
uns aneignen, sondern die Zucht, die wir uns aneignen, indem wir in
schirferer Weise denken lernen, ist es, die uns zugute kommt, wenn
wir als Aspiranten des Okkultismus in dieses fliefende Element des
Lichtes eintreten. Denn es wirken dann gewissermaflen nicht die Ge-
danken, sondern die Erziehungskrifte unseres eigenen Selbst, welche
uns durch die Gedanken gegeben worden sind. Diese wirken fort,
und wir haben dann nicht nur um uns ein verflieBendes, verborgenes
Licht, sondern wir haben die Méglichkeit, dafl in diesem flieflenden
Elemente auftauchen die Gestaltungen, von denen wir wissen, daf
uns keine Wahrnehmungen der dufleren Gegenstinde diese inneren
Gebilde gegeben haben, sondern daf} sie auftauchen in dem Elemente,
in das wir selber nun eingetaucht sind.

Wenn wir eine solche Lage des Lebens erreicht haben, dann ver-
lieren wir uns nicht in diesem flieffenden Lichte, sondern erleben darin
Gestaltungen von einer viel grofleren Lebendigkeit, als sie alle Traum-
bilder und Visionen haben. Aber zugleich erleben wir diese Bilder so,



dafl ihnen alles fehlt, was die dufleren Wahrnehmungen auszeichnet.
Die Eigenschaften, welche wir nur durch die Sinne wahrnehmen, kén-
nen wir da nicht finden; aber in verstirktem Mafle konnen wir das
finden, was wir sonst nur etleben, wenn wir uns Gedanken machen.
Aber diese Gedanken sind eben nicht blofle Gedanken, die uns iiber-
kommen, sondern sind in gewisser Weise in sich selbst befestigte, in
sich selbst wesenhaft erscheinende Gebilde.

Das ist das erste, was der okkultistische Aspirant erlebt und was
immer stirker und stirker auftritt im Verlaufe des okkulten Lebens.
Zuerst ist es schwach, zuerst miissen wir uns begniigen mit einigem
wenigen, was uns da erlebbar ist. Dann aber wird uns immer mehr
und mehr gegeben, dann erfahren wir mehr und mehr, und wir ler-
nen eine Welt kennen, die sich uns darbietet als eine hinter der Sin-
neswelt gelegene Welt. Wir erfahren da, indem wir ein solches Erleb-
nis haben, etwas ganz Besonderes. Wir erfahren ndmlich, daf} alle die
Krifte, die uns befihigen konnen, so etwas zu erleben, in dem Um-
kreise unseres Erdenlebens und der irdischen Gesetzmifligkeit gar nicht
zu finden sind. Wir merken, wenn wir dieses Erlebnis haben, ganz ge-
nau, dafl alles, was uns befahigt, iiber das suflere Leben als Erden-
mensch und iiber die naturwissenschaftlichen Dinge zu denken, in uns
gebildet worden ist durch Krifte, die der Erde angehoren.

Der Mensch hat, wie Sie als Theosophen wissen, bevor er auf der
Erde seine heutige Gestalt erlangt hat, vielerlei Umbildungen und
Durchbildungen durchgemacht. Wihrend dieser Zeit haben die Erden-
kriafte auf ihn gewirkt. Nach und nach hat sein Gehirn, haben seine
Sinneswerkzeuge die Gestalt durch die Erdenkrifte angenommen, wel-
che sie heute haben. Und wenn wir das Auge, das Ohr, wenn wir das
Gehirn selbst erkliren wollen, so wie sie heute sind, so miissen wir sa-
gen: Beim Beginne der Erdenentwickelung waren alle diese Organe
ganz anders. Wihrend der Erdenentwickelung haben die Erdenkrifte
auf diese Organe gewirkt und ihnen eben die heutige Gestalt gegeben.
Alles was diese Organe und auch was das Gehirn hat von den Erden-
kriften, das verwenden wir, wenn wir fiir das alltdgliche Leben oder
wenn wir naturwissenschaftlich denken und forschen. Nichts ist in
der Titigkeit, die wir entwickeln, wenn wir so forschen, was nicht dem



Menschen durch die Erdenkrifte zugekommen wire. Sowohl der All-
tagsmensch, der die Welt und die Dinge um sich her sieht und wahr-
nimmt und dariiber nachdenkt, wie auch der Wissenschafter, der im
Laboratorium oder auf der Sternwarte arbeitet, sie alle bedienen sich
keiner anderen Einrichtungen ihrer Gehirn- und ihrer Sinnesorgane
als solcher, die von Erdenkraften herriithren.

Was wir nun als Bildung unseres Gehirns haben und was uns befi-
higt, das Gehirn so zu bearbeiten, dal es die hoheren Glieder der
menschlichen Natur aus sich heraustreibt, und dafl wir das, was eben
jetzt beschrieben worden ist, dieses fliefende, flutende geistige Licht
schauen, das rithrt nicht von irdischen Zustinden her, sondern ist eine
Erbschaft jener Krifte, die auf den Menschen gewirkt haben, bevor die
Erde Erde geworden ist. So daf} wir sagen miissen, wenn wir uns erin-
nern, dafl die Erde, bevor sie Erde geworden ist, den Monden-, den
Sonnen-, den Saturnzustand durchgemacht hat: Es riihren von diesem
Saturn-, diesem Sonnen- und Mondenzustand die Krifte nicht her,
welche den Menschen befihigen, mit seinen Sinnen wahrzunehmen
und die Wahrnehmung der Sinne mit dem Gedanken zu durchdrin-
gen. Aber alles, was uns frei werden 128t von dieser Sinnes- und Denk-
arbeit, von der Arbeit der Wissenschaft und so weiter, alles, was uns
fihig macht, die hoheren Glieder aus uns herauszutreiben, so dafl aus
dem Gehirn herausgequetscht wird der Atherleib, der Astralleib und
das Ich, so daf} diese fihig werden, im flutenden Lichte zu leben, das
haben wir in uns als Erbstiick von der Saturn-, Sonnen- und Monden-
zeit. Das stammt also aus vorirdischer Entwickelungszeit und kann
im weiteren Umkreise des Erdendaseins nicht gefunden werden.

Wenn einmal die Wissenschaft so weit sein wird — und sie wird
einmal dazu kommen, wenn es auch noch lange dauern wird —, so-
zusagen den Mechanismus der Sinne und des Gehirns zu begreifen,
dann wird die Wissenschaft auf diese Errungenschaft aulerordentlich
stolz sein. Aber man wird nur begreifen jenes Denken und jenes For-
schen, welches aus irdischen Verhaltnissen erklarbar ist und daher auch
nur fiir die irdischen Verhiltnisse gilt. Man wird niemals das ganze
Gehirn und auch nicht alle Einrichtungen der Sinnesorgane mit den
Erdenkraften erkliren konnen; sondern, um alles erkliren zu kon-



nen, was in unseren Sinnen und in unserem Gehirne titig ist, was den
Sinnen und dem Gehirn die jetzige Gestalt gegeben hat, wird man die
Zuflucht nehmen miissen zu dem, was die Theosophen kennen als den
Saturn-, den Sonnen- und den Mondenzustand.

Diese vorhergehenden Zustinde unserer Erdenbildung, diese Krifte
also, die wirksam sind, solange sich der Mensch nicht seines Gehir-
nes bedient und seiner Zufleren Sinne, diese Krifte, die wir geerbt ha-
ben von Saturn, Sonne und Mond, werden lahmgelegt, werden unter-
bunden durch das, was die Erde mit ihren Kraften aus dem Gehirn
und den Sinnen gemacht hat. Alles das, was wir darin finden konnen,
wenn wir in das flutende Licht eintreten, empfinden wir deshalb nicht
so, als ob wir es denken wiirden. Denn was wir denken, von dem ha-
ben wir das Gefiihl, dafl wir es jetzt denken, aber das, was wir da zu-
nichst erleben, das kommt uns nicht so vor, als wenn wir es jetzt
ddchten.

Das ist auflerordentlich wichtig, daf} Sie das ins Auge fassen. Dem
Hellseher, der in diesen Zustand eintritt, erscheinen zunachst die Ge-
bilde, von denen ich jetzt gesprochen habe, nicht wie Gedanken, die
er jetzt denkt, sondern wie Gedanken, die nur vom Gedichtnisse, von
der Erinnerung aufbewahrt sind, wie Gedanken, an die wir uns er-
innern konnen.

Jetzt wird es Ihnen auch erklirlich sein, warum wir unseren Ver-
stand ignorieren miissen und gendtigt sind, in eine Schirfung des Ge-
dichtnisses einzutreten. Das ist deshalb so, weil wir das Gefiihl uns an-
eignen miissen, daf} das, was in dem sich ausbreitenden geistigen Licht-
meere ist, sozusagen Gebilde aufwirft, die man nur wahrnehmen kann
wie erinnerte Gebilde. Wiirde man nicht eine Schirfung des Erinne-
rungsvermdgens durchgemacht haben, so wiirden sie einem entgehen,
und nichts wiirde wahrnehmbar fiir den Hellseher werden. Es wiirde
dann so sein, dafl er nur ausgebreitet sihe ein inneres flutendes Licht-
meer.

Daf} also in dem inneren Lichtmeere Gedankengebilde schwimmend
wahrgenommen werden konnen, geschieht dadurch, daf wir unser
Erinnerungsvermdgen so geschirft haben, daff das, was auftritt, nicht
durch den Verstand, sondern durch das Erinnerungsvermdgen, das



Gedichtnis wahrgenommen werden kann; denn es mufl durch das Ge-
dichtnis wahrgenommen werden.

Aber es ist damit noch nicht alles gesagt. Das, was so durch das Ge-
ddchtnis wahrgenommen wird, befdhigt uns zunichst, in lingst ver-
flossene Zustinde unserer Entwickelung, in die Mond-, Sonnen- und
Saturnzustinde etwas hineinzuschauen. Aber die Gebilde, die da wahr-
genommen werden, die da wie Erinnerungsvorstellungen auftreten,
sind nicht die einzigen; und sie sind sogar auch die schwicheren. Es
wird nidmlich etwas wahrgenommen, was mit starker Kraft und Ge-
walt auf uns wirkt, wovon man sagen konnte — trotzdem man weif},
es ist nur schwimmendes Gedankenlicht, das auf uns wirkt —, daf} es
uns Schmerz und Lust bereitet, daf} es beginnt, man mdchte sagen,
zu stechen und zu brennen und auch selige Zustinde in uns hervorzu-
rufen.

Und nun ist die Frage: Was bemerkt der Okkultist, der in diesem
Meere schwimmend solche eigentiimlichen Gebilde, die er jetzt mit
dem Verstande fassen kann, wahrnimmt, zu denen er nicht das Ge-
dichtnis blof braucht, weil sie so stark geworden sind, dafl der Ver-
stand sie zu fassen vermag? Was bemerkt also der Okkultist von die-
sen Dingen?

Sehen Sie, der Okkultist bemerkt von diesen Dingen allerdings nur
dann etwas, wenn er vorher etwas gelernt hat, und zwar, wenn er
vorher sich bekanntgemacht hat mit den verschiedenen Gedanken der
Philosophen, wenn er sich ein wenig mit Philosophie befafit hat.
Dann tritt vor sein geistiges Auge die Erkenntnis, dafl die wirklichen
Gedanken der Philosophen Schattenbilder sind, dafl es Abbilder
dessen sind, was da als Lebendiges wahrgenommen wird im flutenden
Lichte.

Jetzt ist die Zeit gekommen, wo Sie verstehen konnen, was eigent-
lich alle Philosophie der Welt ist. Alle Philosophie der Welt ist nichts
anderes als eine Summe von Gedankenbildungen, von Ideen, welche
wie Bilder hereingeworfen werden in unser physisches Leben und die
eigentlich ihren Ursprung haben in dem tiberphysischen Leben, in dem,
was der Hellseher in der geschilderten Weise wahrnehmen kann. Der
Philosoph nimmt nicht dasjenige wahr, was hinter seinen Bildern liegt



und was er in diesen Bildern hineinwirft in das physische Bewuf}tsein;
aber die Bilder bekommt er. Von all den wichtigen, groflen Gedanken
der Philosophen, die jemals in der Welt eine Rolle gespielt haben,
kann der Okkultist immer den Ursprung angeben. Der Philosoph sieht
nur das Gedankenschattenbild, der Okkultist das reale, lebendige Licht-
element, das dahintersteht. Woher kommt denn das?

Nun, sehen Sie, das kommt davon her, dafl wir aus alten Zeiten,
obzwar wir — ganz im allgemeinen gesprochen — lahmgelegt haben
die Krifte, welche von der Saturn-, Sonnen- und Mondenentwicke-
lung fiir das Gehirn herrithren, in unserem Gehirn dennoch einen ge-
wissen Rest haben, durch den man wenigstens Schattenbilder, Abbilder
wahrnehmen kann dessen, wozu das Gehirn fzhig ist durch die vorir-
dischen Krifte. Diejenigen Krifte, die da im philosophischen Gehirn
wirken, sind also nicht irdische Krifte; sie sind ein schwacher, matter
Abglanz vorirdischer Krifte. Der Philosoph ist sich nur nicht bewufit,
dafl in seinem Gehirn eine Erbschaft aus den vorirdischen Zeiten lebt
und daf} er sich seines Gehirnes als eines Instrumentes bedient, inso-
fern eine solche Erbschaft wirkt.

Diese Erbschaft wiirde nun aber auch nicht wirken, wenn nicht
wihrend der Erdenentwickelung etwas ganz Bestimmtes eingetreten
wire, etwas, wovon natiirlich auch die Philosophen der heutigen Zeit
nichts wissen wollen. Wenn alles nur so geblieben wire, daf} die Erde
einfach die Wiederverkdrperung dessen ist, was vorhanden war im
alten Saturn, in der alten Sonne und im alten Monde; wenn also die
Erde nichts weiter bote dem Menschen, nichts weiter brichte dem
Menschen als die Krifte, welche sie dadurch hat, daff in ihr noch
weiterleben die Saturn-, Sonnen- und Mondenkrifte, also die vorirdi-
schen Krifte, dann wiirde auf der Erde iiberhaupt niemals ein solches
Nachdenken haben entstehen kénnen, wie es uns ausgeprigt erscheint,
man mochte sagen, im héchsten Mafle bei der Philosophie. Und Philo-
sophie ist bei jedem Menschen vorhanden, denn bis zu einem gewissen
Grade philosophiert jeder Mensch. Das ist also nur dadurch da, daf§
eine Unregelmifigkeit eingetreten ist bei der Erdenwiederverkorpe-
rung, dafl von den schaffenden Kriften, die die Erde zustande ge-
bracht haben, sich eine Hauptkraft abgesondert hat und nicht so wei-



ter wirkt wie die anderen, sondern so, dafl wir sagen konnen: Diese
Kraft wirkt in geistiger Beziehung auf den Menschen, wie das Mon-
denlicht wirkt auf die Erde in physischer Beziehung.

Sehen Sie, das Mondenlicht wirkt auf die Erde in physischer Bezie-
hung in der Weise, daf} der Mond das Sonnenlicht zuriickwirft. Denn
was uns als Mondenlicht zukommt, ist nur zuriickgeworfenes Sonnen-
licht. Was nun den Menschen befihigt, iiber die blofle Erinnerungs-
vorstellung beim Hellsehen hinauszugehen, und was ihn befihigt, noch
etwas hineinzuwerfen in das physische Bewufltsein als Philosophie, das
rihrt davon her, dafl in das menschliche Gehirn hineinwirkt, bildend,
eine neue Kraft, die genau dieselbe Geisteskraft ist, welche in der
mosaischen Urkunde Jahve oder Jehova benannt wird, und welche
ebenso ein zuriickgeworfenes Geisteslicht ist, wie das Mondenlicht in
physischer Beziehung ein zuriickgeworfenes Sonnenlicht ist.

So ist der Mensch in der Tat in bezug auf sein Gehirn nicht nur
durch das erkldrbar, was er sich als Erbschaft mitgebracht hat von den
vorirdischen Zustinden. Man versteht ihn und dieses menschliche Ge-
hirn erst dann, wenn man weif}, daf} ebenso wie das physische Son-
nenlicht von dem Monde nach der Erde geworfen wird — auch dann,
wenn dem gewissen Stiick Erde das Sonnenlicht nicht erscheint —,
dem Menschen, insofern er im Gehirn sich auslebt, geistiges Licht zu-
riickgeworfen wird von auflerhalb der Erde.

Jede Inspiration, und es ist eine Inspiration, welche dem Menschen
geboten wird nicht durch seine eigenen Krifte, sondern von auflen
herein, befihigt ihn, aufzusteigen zu einer Welterkenntnis, die als die
philosophische bezeichnet werden kann. Diese Welterkenntnis zeich-
net sich dadurch aus, daf} sie den Menschen veranlaflt, in den verschie-
denen Dingen der Welt den einheitlichen Grund zu suchen. Das ist das
hauptsichlichste Charakteristikum. Ob der Mensch diesen einheitlichen
Grund «Gott» oder «Weltgeist» nennt, darauf kommt es nicht an.
Daf er aber alles zusammenfassen und auf einen einheitlichen Grund
beziehen will, das riihrt davon her, daf} wir in dem Augenblick, wo
wir als Hellseher den Atherleib frei bekommen, wissen: Wir haben
jetzt nicht nur das ausgequetscht, was wir aus fritheren Zustdnden ha-
ben, sondern wir haben auch in dem Gehirn wirksam Einfliisse der



geistigen Welt, die sich mit den Einfliissen des Mondenlichtes verglei-
chen lassen, wie wir es eben getan haben.

Ich mache Sie hier auf etwas aufmerksam, das Ihnen bezeichnend
sein kann, wenn Sie ins Auge fassen, was jetzt ausgefiihrt worden ist.
Der Mensch als Philosoph hat nicht das, was der Hellseher als Jahve-
kraft wahrnimmt, die sich vermischt mit den von fritheren Zustin-
den ererbten Kriften. Er hat aber die Gedankenbilder und weif nicht,
dafl hinter ihnen die Krifte stehen, die in vorirdischen Zustinden
wirksam gewesen sind und diejenigen, die als die Jahvekréfte bezeich-
net werden. Er weif8 nicht, dafl das hinter seinem Denkprozesse steht.
Er sieht nur die Gedankenschattenbilder, die ihm erzeugt werden da-
durch, dafl er aus seinem Atherleibe sich herausarbeitet dieses flutende
Licht, von dem ich gesprochen habe, und dafi, indem dieses in seinem
Gehirne wirkt, darinnen die Gedankenschattenbilder bewirkt werden,
die wir als Philosophie bezeichnen. Das weifl der Philosoph nicht. Er
weifl nur, daf er lebt in diesen Gedankenschattenbildern.

Aber auf eine Eigentiimlichkeit mache ich Sie bei diesen Gedanken-
bildern aufmerksam, die Thnen spiter niitzlich sein wird, auf die
Eigentiimlichkeit nimlich, daf man als Philosoph unbewufit hellse-
herisch ist, das heifdt, in Schattenbildern von hellseherischen Zustinden
lebt, ohne daff man etwas von dem Hellsehertum weify; dafl man so
in Schattenbildern lebt und alles aufbringt, was man als Philosoph
aufbringen kann, und daff man schlieflich dazu gelangt, alles, was
man an philosophischen Ideen und Begriffen aufzubringen in der
Lage ist, so zu verbinden und zu verkniipfen, dafl man es auf ein
einheitliches Wesen bezieht. Das ist die Eigentiimlichkeit der Philo-
sophie.

Diese Eigentiimlichkeit ist immer bei der Philosophie vorhanden.
Aber es gibt keine Moglichkeit, wenn man mit diesem Material des
Philosophen arbeitet und ehrlich und aufrichtig zu Werke geht, in-
nerhalb dieser Gedankenbilder — philosophisch also — so etwas zu fin-
den wie das Christus-Wesen. Man findet einen einheitlichen Welten-
grund, aber man findet nie einen Christus. Wenn Sie in einer Philo-
sophie die Christus-Idee finden, so kdnnen Sie sicher sein, sie ist aus
der dufleren Welt genommen; wo sie angetroffen werden kann in den



Uberlieferungen, ist sie auf unrichtige Weise, vielleicht unbewufit, in
die Philosophie hineinpraktiziert worden. Wenn der Philosoph bei
seiner Philosophie bleibt, ist es ganz unméglich, etwas anderes zu fin-
den als den neutralen Weltengott, niemals aber einen Christus. Den
kann er nicht finden. Es gibt keine sich selbst verstehende Philoso-
phie, welche die Christus-Idee haben kann. Es ist unmdglich. Also,
halten wir dieses zunichst fest. Diejenigen aber, welche dazu Lust und
Gelegenheit haben, mdgen sich einmal bei den Philosophen umschauen,
ob sie, soweit diese Philosophen blof Philosophen sind, den Christus
bei ihnen finden konnen. Sehen Sie sich ein so ausgebreitetes und aus-
gebildetes System der Philosophie durch wie das Hegelsche; Sie wer-
den sehen, innerhalb des Systems der Philosophie kann Hegel nicht
auf den Christus kommen. Er praktiziert ihn hinein aus der dufleren
Welt. Seine Philosophie gibt ihm keinen Christus.

Vorldufig mag dies genug sein, was jetzt gesagt worden ist, zur
Charakteristik dessen, was als erstes Erlebnis auftritt bei dem hell-
seherischen Aspiranten und was er bezeichnen lernt als unoffenbares
Licht.

Ganz leise, zunichst kaum wahrnehmbar, tritt das zweite Erlebnis
auf. Es tritt so auf, daf} es in der Tat viele Hellseher gibt, die das erste
Erlebnis, das eben charakterisiert worden ist, lange schon haben und
beziiglich des zweiten kaum verstehen, was es ist. Es tritt auch das
auf, was wir bezeichnen konnen etwa in der folgenden Weise: Wihrend
das flutende Licht, das ich eben charakterisiert habe, etwas ist, was uns
so vorkommt, als ob wir in demselben auseinanderflieflen wiirden, als
ob wir uns verbreiten wiirden in dem Weltenraume, erscheint uns das,
was das unaussprechliche Wort genannt werden kann, im Beginne so,
wie wenn gleichsam von allen Seiten uns etwas entgegenkime. In
demselben Mafle, in dem wir uns verbreiten iiber die ganze Welt, ist
es so, als ob uns etwas entgegenkime, als ob etwas von allen Seiten
sich uns niherte, wihrend wir auf der anderen Seite zerflieflen. Und in
der Tat, dieses Zerflieflen ist fiir den Menschen, der es erlebt und sich
noch nicht so recht hineinfinden kann, mit argen Furchtzustinden
begleitet. Es kommt uns gleichsam von auflen etwas wie eine Welten-
haut entgegen, die sich uns nihert, und wir konnen nicht anders sagen



als: Dieses Annihern einer Weltenhaut ist so, wie wenn zunichst in
einer uns schwer verstindlichen Sprache, die nirgends auf der Erde
gesprochen wird, zu uns gesprochen wiirde; in einer Weise, dafl kein
Wort sich damit vergleichen 1dfit, das durch einen Kehlkopf gegangen
ist. Aber wenn wir vom Worte alles dasjenige wegnehmen, was als
duflerer Laut damit verkniipft ist, dann bekommen wir allmahlich
eine Vorstellung davon, was uns da als sinnvolles Weltentonen ent-
gegenriickt von allen Seiten. Schwach ist es anfangs, und nur mit zu-
nehmender Kraft des okkulten Lernens und der okkulten Selbstzucht
wird dieses Wahrnehmen einer geistigen Welt immer stirker und
starker.

Wir haben dann als Hellseher ein sehr merkwiirdiges Gefiihl, wenn
wir so herankommen sehen von allen Seiten etwas wie eine Welten-
haut; nicht wie eine duflere Weltenhaut, sondern etwas, was wie Tone
herandringt. Dann haben wir eine sehr eigentiimliche Empfindung;
und dafl wir diese haben, ist ein Zeichen, dafl wir auf dem richtigen
Wege sind. Wir haben die Empfindung: Ja, eigentlich ist das erst un-
ser eigenes Selbst, eigentlich ist das erst der richtige Mensch, der uns
da entgegenkommt. Wir sind nur scheinbar in die Haut eingeschlos-
sen, wenn wir im physischen Leibe leben. In Wahrheit fiillt unser gan-
zes Wesen die Welt aus und es kommt uns entgegen, wenn wir in der
geschilderten Weise in den okkulten Zustand iibergehen. Es kommt
uns von allen Seiten etwas entgegen. — Das ist es, was als gewisse Emp-
findung auftritt: Ausbreitung des geistigen Lebens und wiederum Zu-
sammenziehung desselben.

Das ist es, was wir erleben, und wir verbinden damit einen bestimm-
ten Begriff, weil es uns wie sinnvolle Worte entgegenkommt, die nur
geistig zu uns tonen, den Begriff «unaussprechliches Wort», «unaus-
sprechliche Sprache».

Nun, sehen Sie, so wie der Mensch eine gewisse Erbschaft hat, von
der ich eben gesprochen habe, die nicht von irdischen Kriften her-
riihrt und von seinem irdischen Wesen, sondern von vorirdischen Zu-
stinden, die an der Bildung seines Gehirns mitwirkten, wie wir das
charakterisiert haben, so hat er auch als Erbschaft Krifte in sich,
welche von vorirdischen Zustinden herriithren und welche jetzt nicht



arbeiten 1n seinem Gehirn, sondern in seinem Herzen. Das Herz ist ein
sehr kompliziertes Organ, und ebenso wie im Gehirn nicht allein ta-
tig sind die irdischen Krifte, sondern auch vorirdische Krifte, obwohl
wir uns zur dufleren Forschung nur dessen bedienen, was aus dem Ir-
dischen kommt, so sind auch im Herzen vorirdische Krifte titig. Das
was der Mensch braucht, um irdische Luft, irdische Nahrung aufzu-
nehmen, um den Organismus des Lebens wegen gegeniiber den Er-
denelementen zu versorgen, das hat er von irdischen Kriften. Damit
der Mensch das wahrnehmen kann, was jetzt mit dem Worte «unaus-
sprechliches Wort» belegt worden ist, muf nicht nur aus seinem Gehirn
das herausgequetscht werden, was seine hoheren Seelenglieder sind,
sondern auch aus seinem Herzen.

Man kann lange Zeit als Hellseher das geistige Licht wahrnehmen,
wenn man aus seinem Gehirn seine hoheren Leibesglieder herausge-
quetscht hat. Wenn aber noch mit dem Herzen fest verbunden blei-
ben diese hheren Leibesglieder wie im gew6hnlichen Leben, dann hat
man es mit Hellsehern zu tun, die da sehen mit thren vom Gehirn frei
gewordenen Seelenkriften das flutende Licht, die aber nicht das von
allen Seiten herankommende unaussprechliche Wort vernehmen kon-
nen. Das fangen sie erst an zu horen, wenn die hoheren iibersinnlichen
Menschenkrifte auch aus dem Herzen herausgequetscht sind. Das was
das Herz befihigt, herauszuquetschen diese hoheren iibersinnlichen
Glieder, so daff der Mensch lernt, ein Seelenleben zu entfalten, das
nicht an das Instrument seines Herzens gebunden ist, das hiangt mit ei-
nem hoheren Herzensorganismus zusammen. Das was als gewohn-
liches Seelenleben auf dem physischen Plane vorhanden ist, ist an das
Organ des Herzens gebunden. Wenn die Menschen aus threm physi-
schen Herzen die hoheren Leibesglieder werden freimachen konnen,
dann werden sie lernen, ein Seelenleben zu empfinden, das an einen ho-
heren Herzensorganismus als an den physischen Herzmuskel und an
das Blut gebunden ist. Wenn der Mensch lernt, mit seiner Seele zu er-
leben seine Herzenskrifte, die hoher sind als die, welche an das physi-
sche Herz gebunden sind, dann lernt er dasjenige wirklich kennen, was
um ihn herum sich geltend macht wie ein von allen Seiten herankom-
mendes unaussprechliches Wort.



Das also hingt ab von der Emanzipation unserer iibersinnlichen
Menschenglieder von dem Herzen. Wahrend die Wahrnehmung des
tibersinnlichen Lichtes von der Emanzipation unseres htheren Men-
schen von dem physischen Gehirn abhingt, hingt die Wahrnehmung
des unaussprechlichen Wortes von der Emanzipation unserer hoheren
Glieder von dem physischen Herzen ab.

Geradeso wie es Menschen gibt, welche, nur sozusagen unbewufit,
etwas in sich haben von den vorirdischen Kriften der Gehirnbildung,
so gibt es eben auch Menschen, die etwas in sich haben von vorirdi-
schen Kriften der Herzensorganisation, der Herzensbildung. Und diese
Menschen sind viel zahlreicher, als man gewGhnlich annimmt. Wenn
es heute keine solche Menschen gibe, die diese alten Erbstiicke an sich
hitten und an denen sie, aus Griinden, die wir noch anfiihren wer-
den, besonders heute arbeiten, dann gibe es keine Theosophen, dann
saflen Sie alle nicht da. Denn der Grund, warum Sie dasitzen, ist kein
anderer als der, daf Sie einmal empfunden haben, wenn Thnen ein
theosophisches Buch in die Hand gekommen ist, oder wenn Ihnen in
einem Vortrage eine Mitteilung zugeflossen ist aus der Theosophie,
etwas von jener uralten Erbschaft, die in Krdften besteht, welche an
Threm Herzen gearbeitet haben, schon bevor die Erde sich gebildet
hat. Sie haben gleichsam, indem Sie ergriffen worden sind von irgend
etwas, was Thnen durch die Theosophie zugeflossen ist, in sich etwas
erlebt — so wie die Philosophen jene Schattenbilder erleben, von denen
gesprochen worden ist —, Sie haben erlebt die Schattenbilder dessen,
was, Ihnen unbewuflt, der Herzenshellseher in Thnen vernehmen kénn-
te, nicht durch Worte, die in irgendeiner Sprache zu Ihnen gesprochen
worden sind. Sie haben da etwas ganz Besonderes durchgehort, sonst
wiren Sie nicht Theosophen geworden. Sie haben gehort, daf dieses
auflere Wort nur ein duflerer Nachklang dessen ist, was erforscht wor-
den ist durch das hellseherische Herz, ein Nachklang dessen, was aus
den Gebieten des Okkultismus heraus stammt, was mit den vorirdi-
schen Herzenskriften erforscht worden ist und was zu Thnen gespro-
chen hat in den Schattenbildern, die Sie selber erleben konnen. Sie ha-
ben durch das duflere Wort hindurch gehért das innere Wort. Durch
das gesprochene Wort haben Sie vernommen den Nachklang des un-



aussprechlichen Wortes; durch Menschensprache, in Menschenwort ha-
ben Sie gehort dasjenige, was gehdrt worden ist in Gottersprache aus
Gotterwelten.

Und wenn auch die Menschen, die heute in ehrlicher und aufrich-
tiger Weise sich hingezogen fithlen zu theosophischem Streben, dies
nicht immer wissen, daf} in ihnen unbewuflt etwas sozusagen hellse-
herisch schon arbeitet, so ist es bei diesen Menschen gerade so, wie es
bei den Philosophen ist, die die Schattenbilder des unbewuflten hell-
seherischen Gehirnes sehen und nicht wissen, in welchem eigentiim-
lichen Gedankenelemente sie eigentlich leben. Weil das Gehirn leichter
den Erdenkriften zuginglich ist, durch Erdenkrifte leichter affiziert
wird, daher leichter zu einem irdischen Organe gemacht wird als das
Herz, das schwer zuginglich ist fiir irdische Krifte, daher kommt es
auch, daf, insbesondere in unserer Gegenwart, die Menschen dadurch,
daf sie nach Erdengesetzen forschen und mit duflerem Wissen ihr Ge-
hirn beschiftigen, die irdischen Teile des Gehirns so stark machen, daf§
dasjenige, was iiberirdisches Gehirn ist, ganz und gar abgelahmt wird
im Inneren. Durch das, was die Theosophie herunterbringen wird,
weil das Herz viel weniger zuginglich ist fiir die Verarbeitung der
irdischen Kréfte, kann man, indem man von Theosophie spricht, viel
leichter den Zugang zu den menschlichen Seelen finden als durch die
blofle Philosophie. Denn wenn die Menschen durch die rein materiel-
len Interessen des dufleren Lebens sich nicht verlegt haben, was in der
geschilderten Weise zu ihren Herzen sprechen kann, so werden sie im-
mer empfinglich sein, insbesondere in unserer Zeit, fiir die theosophi-
schen Wahrheiten. Diese theosophischen Wahrheiten konnen von je-
dem verstanden werden, nur nicht von denen, welche sich durch
duflere materielle Interessen in dieser oder jener Form zu sehr enga-
giert haben, sei es durch theoretisch-materielle Interessen, sei es durch
Lebensinteressen, die rein im Materiellen aufgehen. Nur solche Men-
schen konnen sie nicht verstehen, welche sich haben gefangennehmen
lassen von diesen Interessen, Menschen, die fiir nichts Sinn haben als
fiir diese dufleren materiellen Interessen. Thnen breitet sich ein Nebel
aus iiber das, was das Herz entfalten soll, wenn es von der Theosophie
ergriffen wird.



Daher mufl man, um Philosophie zu verstehen, etwas haben, was
den eigentiimlichen Gebilden, von denen vorhin gesprochen worden
ist, entgegenkommt und Schattenbilder von ihnen entwirft; man
mufl gewissermaflen sein Gehirn dressiert haben auf feinere Gedan-
ken hin, in denen sich abschatten kénnen die hoheren, tiberphysischen
Krifte. Nun wissen Sie aber, dafl die Menschen in den wenigsten Fil-
len das Gehirn so dressieren. Um Theosophie zu verstehen, braucht
man keine Vorbildung. Um wahr zu finden, um zu verstehen das, was
aus den okkulten Forschungen herausgeholt ist, wenn die okkulten
Forscher ihre hoheren Krifte, ihre geistigen Leibesglieder emanzipiert
haben von ithrem Herzen und Gehirn, brauchen die Menschen blof}
nicht abgelenkt zu sein durch das duflere Leben, nicht aufzugehen im
aufleren Leben. Der schlichteste, einfachste Mensch hat solche Krifte,
die hinreichen, die Theosophie zu verstehen. Er braucht nicht wissen-
schaftlich gebildet zu sein. Jeder kann, wenn er nur nicht mit Vormei-
nungen, mit Vorurteilen der Sache entgegenkommt, gewisse theoso-
phische Wahrheiten verstehen. Denn diese theosophischen Wahrheiten
sind in den gewGhnlichen Erlebnissen wie in Schattenbildern wiederge-
gebene Tatsachen der okkulten Forschung, die herrithren von dem un-
aussprechlichen Worte, das dann gehort wird — wenn wir das Wort
vergleichsweise gebrauchen diirfen —, wenn der Mensch freigemacht
hat, emanzipiert hat seine hdheren Leibesglieder von dem physischen
Herzen, wenn er also nicht nur leben kann in einem iiberphysischen
Gehirn, sondern leben kann in einem iiberphysischen Herzensorgan.

Richtige, logische Ausdriicke zu finden gerade fiir wissenschaftliche
Begriffe, um das auszudriicken, was durch das tiberphysische Herz er-
forscht ist, dazu wird notwendig sein, dafl man bekannt ist mit sol-
chen wissenschaftlichen Begriffen. Aber selbst darauf kommt es in der
Theosophie nicht an. Die wichtigsten theosophischen Wahrheiten kon-
nen tatsichlich in einfache Begriffe gekleidet werden, und Sie wis-
sen, wie wenig man dazu braucht, um hinreichendes Verstindnis zu
haben fiir die Grundwahrheiten der Theosophie. Das meiste, was wir
oftmals vorbringen, ist ja eigentlich nicht nur dazu bestimmt, blof8 fiir
einfache schlichte Gemiiter Uberzeugungen hervorzurufen; die kon-
nen schon sehr bald da sein. Bei einer gesunden Seele werden sie im-



mer da sein; bei einer Seele, die nicht krank gemacht ist durch mate-
rielle Interessen, werden sie immer da sein. Was aber notwendig ist in
unserer Zeit, ist, daf} die Theosophie auch Schutz gegen die ungerechten
Angriffe einer vermeintlich auf ihrem Recht bestehenden Wissen-
schaft finde. Wir miissen die einfachen, schlichten, leicht zu begriin-
denden theosophischen Wahrheiten so vor die Welt hinstellen, daf}
sie zeigen, sie konnen sich halten, wenn man subtil und durchaus klar
und richtig denkt. Allerdings, das letztere muff von den Menschen
verlangt werden. Ein rastloses, ordentliches Denken mufl verlangt
werden, damit man einsehen kann, daf} es keine Wahrheit gibt, die im
Widerspruch steht mit dem, was Theosophie ist. Aber ein solches Den-
ken ist, ich mdchte nicht nur sagen, auflerordentlich wenig vorhan-
den, sondern es ist sogar auflerordentlich schwer zu erreichen. Die Art,
wie duflere wissenschaftliche Vorurteile zwar nicht mit personlicher
Autoritit, aber mit unangreifbarer duflerer Autoritit auftreten, mit
einer Autoritit, die an unbestimmten Dingen haftet, die ist allerdings
sehr verbreitet; und es ist geradezu gewaltig, was dadurch an Vorurtei-
len hervorgebracht wird.

So sehen wir, daf} selbstverstindlich diejenigen, die sich auszuken-
nen glauben auf dem Gebiete einer besonderen Wissenschaft, oder die
in populdrer Weise sich bekanntgemacht haben mit irgendwelchen Er-
gebnissen der Wissenschaft, auch glauben, mit ihrem Denken so weit
zu sein, dafl sie durchschauen kénnen die Beziehungen von Theosophie
zur Wissenschaft. Das konnen die Menschen aber gewohnlich nicht,
weil ein klares, geordnetes Denken keineswegs in der heutigen Zeit
so weit verbreitet ist, als man glauben mochte. Gewisse Wissenschaften
kann man heute mit einem recht ungeordneten Denken treiben, mit
einem Denken, das herangebildet ist in dem engen Rahmen einer Spe-
zialwissenschaft, und das nicht iiber den engen Rahmen dieser Wis-
senschaft hinausreicht. Und ein literarisch Titiger, ein schreibender
Mensch, ein Mensch, der heute dieses oder jenes publiziert, kann man
schon sein, wenn man mit seinem Denken wirklich gar nicht sonder-
lich weit ist. Denn ob geordnetes, richtiges Denken hinter dem ist,
was heute scheinbar geistig produziert wird, danach forschen gewdhn-
lich die Menschen gar nicht, weil man sozusagen kein Spiirvermégen



dafiir hat. Es gehort nicht viel dazu, dieses Splirvermdgen zu haben;
man kann es wie eine Art Instinkt haben; aber es wird nur verstarkt
dieses Spiirvermdgen, wenn man ein wenig mit okkulter Forschung
und okkulten Kriften vertraut ist.

Lassen Sie mich im Zusammenhang mit dem, was ich jetzt gesagt
habe, eine Bemerkung machen, die nur dazu dienen soll, zu illustrieren,
wie einem, wenn man ein biffichen Empfindung hat, manchmal son-
derbare Dinge begegnen konnen. Es ist zwar ein recht unbedeutendes
Erlebnis, was ich zu sagen habe, aber es ist doch bezeichnend. Ich ging
gestern vormittag durch eine Strafle. Mein Blick fiel, sagen wir un-
willkiirlich, auf eine bestimmte Stelle des Schaufensters einer Buch-
handlung. Und siehe da, ich fiihlte, wie wenn mich etwas stechen
wiirde, wie wenn mich eine Bremse oder eine Biene stechen wiirde.
Ich meine den Vorgang geistig. Nun war ich neugierig, was da gesto-
chen hat. Zunichst war ich nicht klar dariiber, was aus diesem Schau-
fenster heraus gestochen haben kann, und ich schaute zu und fand,
daf} da eine Broschiire lag. An dieser Broschiire fiel mir ein Motto auf,
und dieses Motto schien mir so, als ob es zur Verteidigung der Gesin-
nung dieser Broschiire bestimmt wire, als ob der Autor dieses Motto
bestimmt haben wollte zur Bezeichnung seiner Gesinnung. Warum hat
aber nun das Motto gestochen? Wir werden gleich dariiber klarwerden.
Es steht namlich folgendes darauf:

Ein Kerl, der spekuliert, ist wie ein Tier, auf diirrer Heide

Von einem bosen Geist im Kreis herumgefiihrt,

Und ringsumbher liegt schone, griine Weide.

Darunter steht: Goethe, «Faust». Aber wer sagt es denn im «Faust»?
Mephisto! — Es ist kein Ausspruch, auf den man sich berufen darf,
wenn man auf Goethe Bezug nehmen will. Es ist ein Ausspruch, der
dem Mephisto in den Mund gelegt wird. Wenn ihn also jemand dazu
verwendet, ithn im guten, richtigen Sinne zu beniitzen, dann denkt
er nicht ordentlich. Er will sich auf Goethe berufen; aber innere Griinde
zwingen ihn dazu, sich nicht auf Goethe, sondern auf Mephisto, den
Teufel zu berufen. Das zeigte mir, dafl es da mit dem Denken etwas
hapert. Der Stich rithrte von einem undisziplinierten, ganz unordent-

lichen Denken her.



VIERTER VORTRAG
Kristiania (Oslo), 6. Juni 1912

Wir miissen uns jetzt etwas naher zu dem dritten Erlebnisse der iiber-
sinnlichen Welt wenden, zu dem in der iibersinnlichen Welt herrschen-
den Bewufltsein. Nun miissen wir, wenn wir eine Betrachtung anstellen
wollen iiber das Bewufitsein ohne Gegenstand in der iibersinnlichen
Welt, zuerst einmal etwas kennenlernen, was ja jeder Mensch zunichst
hat, was aber gewohnlich nicht jeder Mensch ordentlich beobachtet,
namlich das gew6hnliche Bewufitsein in dieser Welt hier, dasjenige Be-
wufltsein, welches beim Menschen innerlich zusammengefafit wird da-
durch, dafl der Mensch sein Ich gewahr wird; gewahr wird, dafl er
ein fiir sich bestehendes, von den anderen Gegenstinden und Wesen um
ihn herum wissendes Wesen ist.

Dieses Bewufltsein ist nun das Element unseres Lebens, das wir, der
okkulten Beobachtung gegeniiber, uns ganz besonders genau ansehen
miissen. Denn man darf wohl sagen, dieses Bewufltsein, oder man
konnte auch sagen, dieses Ich-Bewufltsein des Menschen ist fiir den
Okkultisten dasjenige Lebenselement, welches beim Ubergehen in die
ibersinnlichen Welten am meisten droht verloren zu gehen und auf
welches der Mensch, der in diese iibersinnlichen Welten eindringen
will, auch ganz besonders achtgeben muf. Die besondere Achtsamkeit
auf das gewohnliche, alltigliche Bewufltsein, sagen wir auf das Erden-
bewufltsein — hier komme ich schon wieder auf einen gewissen Wider-
spruch, aber die Notwendigkeit, Widerspriiche hinzunehmen, wurde
ja schon betont —, ist deshalb beim okkulten Wege so notwendig, weil
der Verlust dieses Bewufltseins, das Aufgeben und Uberwinden dieses
Bewufitseins ebenso notwendig wie gefahrlich ist. Also, sowohl eine
Gefahr liegt hier vor, wie eine Notwendigkeit.

Wenn Sie sich nun ein wenig iiberlegen, wie es mit diesem Ich-Be-
wufltsein beschaffen ist, dann werden Sie sich sagen miissen: Dieses
Bewufltsein ist ja eigentlich dasjenige, wodurch Sie seelisch in sich sel-
ber sind, wodurch Sie sich in sich selber seelisch abschlieffen. Wenn Sie
Ihre Sinne nicht gebrauchen, so haben Sie noch immer, zunichst in



nicht schlafendem Zustande, die Moglichkeit, mit sich selber zu sein
in Threm Bewufitsein. In die Finsternis hinuntergetaucht wird dieses
Bewufitsein erst, wenn der Mensch in Schlaf versinkt.

Nun werden Sie nicht viel nachzudenken brauchen, um sich zu sa-
gen: Dasjenige, was der Mensch gewohnt ist, das Gottliche oder den
einheitlichen Grund der Welt zu nennen, darf zunichst in dieses Be-
wufdtsein, das der Mensch jeden Abend beim Einschlafen verliert, nicht
eigentlich hineingerechnet werden. Denn der Mensch findet jeden Mor-
gen den Inhalt seines Bewufltseins wieder; es ist alles, was er am Abend
beim Einschlafen gehabt hat, geblieben, und er kann sozusagen wie-
derum den Faden des inneren, seelischen Lebens beim Aufwachen dort
aufnehmen, wo er ihn abgeschnitten hat beim Einschlafen. Es ist also
alles, vom Einschlafen bis zum Aufwachen, geblieben; nur hat der
Mensch von sich selber nichts gewuflt, wahrend er geschlafen hat. Der
einheitliche gottliche Weltengrund, der alles erhilt, muf also auch
sein Bewufitsein erhalten haben; er mufl also vollig unabhingig sein
von des Menschen Schlafzustand, muf8 gleichsam wachen iiber die
menschliche Natur, wenn der Mensch wacht und auch, wenn er schlift.

Daraus ersehen Sie, daff der Mensch jedenfalls, wenn er in diesem
Erdenbewufltsein steht, den gottlichen Weltengrund auflerhalb dieses
Erdenbewufltseins denken mufl. Und dieses Denken des Weltengrun-
des auflerhalb des Erdenbewuftseins macht notwendig, daf} der Mensch
durch sein eigenes Bewufltsein, also durch dieses Bewufitsein, welches
sein Ich in sich schliefft, von dem Weltengrunde zunichst iiberhaupt
nichts wissen kann. Dieser Umstand hat selbstverstandlich auch im-
mer bewirkt, daf} es notwendig war, da zu dem gewéhnlichen Er-
denbewufltsein die Dinge vom Weltengrund nicht durch eine Anstren-
gung dieses Erdenbewufitseins gekommen sind, sondern durch das,
was man Offenbarung nennt. Die Offenbarungen, insbesondere die
religiosen Offenbarungen, sind immer dem Menschen gegeben worden
aus dem einfachen Grunde, weil er sie innerhalb des eigenen Bewufit-
seins, insofern dieses Bewufltsein das Erdenbewufitsein ist, nicht fin-
den kann. Daher muf} der Mensch, wenn er zu dem Urgrunde ein Ver-
haltnis gewinnen will, sich iiber das Wesen dieses Urgrundes aufkla-
ren lassen, eine Offenbarung empfangen. Das ist ja auch immer ge-



schehen in der ganzen Entwickelung der Menschheit. Wenn wir in
die alten vorchristlichen Zeiten zuriickschauen, so haben wir die ver-
schiedenen groflen religiosen Lehrer, die zum Beispiel in der Buddha-
sprache die Bodhisattvas genannt, von den anderen Volkern aber in
anderer Weise bezeichnet werden. Diese haben sich sozusagen unter die
Menschen hineingestellt und ihnen dasjenige mitgeteilt, was sie durch
thr Erdenbewufltsein nicht haben erringen konnen.

Woher, so konnen Sie nun fragen, haben diese religiosen Lehrer
ein Wissen von den Dingen gehabt, die hinter dem menschlichen Be-
wufltsein liegen? Sie wissen ja aus den mancherlei Vortriagen und theo-
sophischen Mitteilungen, daf} es eine Initiation gegeben hat, die soge-
nannte Einweihung, und daf} alle die groflen Religionslehrer zuletzt
sich selber haben einweihen lassen miissen, das heiflt, zuletzt haben
aufsteigen miissen zu einem gewissen okkulten Weg, oder dafl sie sich
haben belehren lassen miissen von anderen Initiierten, welche zu dem
okkulten Wege aufgestiegen waren, also von solchen, welche nicht mit
ihrem Erdenbewufitsein das Gottliche ergriffen haben, sondern mit
dem Bewufltsein, das sich auflerhalb des Erdenbewufitseins gestellt hat.

Daher kommen die alten Religionen. Alle Mitteilungen und Offen-
barungen, die die Vélker in vorchristlichen Zeiten erhalten haben von
groflen Menschheitslehrern, fithren zuletzt zuriick auf solche Stifter der
groflen Religionen, welche Initiierte, welche Eingeweihte waren, welche
das, was sie der Menschheit mitteilten, in iiberphysischen Zustinden
erfahren hatten.

Und daher blieben auch die Verhiltnisse des religiosen Menschen zu
seinem Gotte immer so, dafl sich der Mensch seinen Gott als ein Wesen
auflerhalb seiner Welt vorstellte, als ein jenseitiges Wesen, von dem
ihm eine Offenbarung nur durch besondere Mittel zukommen kann.

Wenn der Mensch sich nicht selber zur Initiation erhebt, so muf}
dieses religiose Verhiltnis auch ein solches bleiben, dafl der Mensch sich
hier auf der Erde stehend empfindet, so empfindet, dafl er mit seinem
Bewufltsein die Gegenstiande der Erde iiberschaut, und durch die Reli-
gionsstifter etwas iiber die Dinge erfahrt, welche auflerhalb der Sinnes-
welt und auferhalb der Welt des Verstandes, iiberhaupt auflerhalb der
Welt des menschlichen Bewufltseins zunichst liegen. So war es mit



allen Religionen, und in gewisser Beziehung ist es auch mit den Reli-
gionen bis auf den heutigen Tag so geblieben.

Wir wissen, dafl der Buddhismus zum Beispiel zuriickzufiihren ist
auf den grofien Religionsstifter Buddha. Aber es wird auch immer be-
tont, wenn von der Stiftung des Buddhismus durch den Buddha die
Rede ist, dafl der Buddha die Einweihung, das hohere Schauen erlangt
hat bei seinem Sitzen unter dem Bodhibaume, was nur ein besonderer
Ausdruck dafiir ist, dafl er im neunundzwanzigsten Jahre seines Le-
bens fahig geworden war, in die geistige Welt hineinzuschauen und
das zu offenbaren, was er in der geistigen Welt erfahren hat.

Dabei kommt es nicht so sehr darauf an, was geoffenbart wird. Das,
was geoffenbart wird, richtet sich nach dem, was empfangen werden
kann. Nehmen wir zum Beispiel das alte Griechentum: Insofern es
seine religiosen Vorstellungen durch den Pythagoreismus hatte, so ha-
ben wir wieder das Bewufltsein, dafl Pythagoras eine Einweihung
durchgemacht hat und dadurch heruntertragen konnte aus den gei-
stigen Welten, was er mit Riicksicht auf die Menschen, die da waren,
einzuverleiben hatte dem menschlichen Bewuftsein.

Damit ist das Verhiltnis des religisen Menschen zur geistigen Welt
gekennzeichnet, und es ist dieses Verhiltnis ein solches, daf es nicht an-
ders gedacht werden kann als ein Gegeniiberstehen von Mensch und
gottlicher Welt. Ob nun in dieser gottlichen Welt ein Pluralismus, eine
Vielheit von Wesenheiten gesehen wird oder eine Einheit, ob Poly-
theismus oder Monotheismus gelehrt wird, das braucht uns bei die-
ser Frage weniger zu beriihren. Das Wichtigste ist, daf8 der Mensch
sich als Mensch gegeniibergestellt findet der gottlichen Welt, die ihm
geoffenbart werden mufl.

Dieses ist auch der Grund, warum die Theologie so sehr darauf
hilt, dafl eigenes menschliches Wissen nicht einflieflen soll in die reli-
giosen Vorstellungen. Denn sobald eigenes menschliches Wissen in die
religiosen Vorstellungen einfliefit, ist es ein Wissen, das durch den
Menschen in iiberphysischen Zustinden errungen sein mufl durch ein
Hinaufwachsen in die geistigen Welten. Es ist eine Art Eindringen in
die Gebiete, die die Theologie, nicht die Religion als solche, durchaus
ausschliefen will von dem Einflusse auf die religiosen Vorstellungen



detr Menschheit. Daher wird auch von den Theologen so sorgfiltig
gelehrt, daf} es zwei Abwege gebe, welche die Theologie zu vermeiden
habe. Der eine Abweg sei der, wenn die Theologie ausartet in Theo-
sophie, weil dadurch der Mensch gleichsam hinaufwachsen will zu sei-
nem Gott, dem er aber nur als Mensch gegeniiberstehen soll. Daf} die
Theologie nicht ausarten diirfe in Theosophie, wird ja iiberall von den
Theologen gelehrt.

Die zweite Entartung, sagen die Theologen, sei die Mystik, wenn
sie auch manchmal selber kleine Ausfliige machen in theosophisches
oder mystisches Gebiet. So trennen wir recht gut alle blof} religitsen
Menschen wieder von den Mystikern, denn der Mystiker ist etwas
anderes als der blof} religiose Mensch. Der religidse Mensch ist dadurch
charakterisiert, dafl er hier auf der Erde steht und ein Verhiltnis zu
seinem aufler seinem Bewufltsein liegenden Gotte bekommt.

Nun haben wir gesehen, daff im menschlichen Seelenleben noch an-
dere Dinge vorhanden sind. Wir haben gesehen, daf} aufler dem, was
wir heute beriihrten, im menschlichen Seelenleben das Gedankenleben
liegt, das Leben, das sich des Gehirns als Instrument bedient. Indem
der Mensch sein gewthnliches Bewuftsein hat, hat er natiirlich auch
sein Gehirn, und er hat auch seine Gedankenwelt. Das spielt alles in-
einander. Das eine ist nicht ohne das andere da. Daher spielen in das,
was wir nennen konnen das menschliche Bewufltsein, die Gedanken,
die Erlebnisse hinein, die Sie haben, wenn Sie sich des Instrumentes
des Gehirnes bedienen.

Die Religionen werden daher immer durchsetzt sein mit Gedan-
ken, die sich des Instrumentes des Gehirnes bedienen, denn man kann,
wenn man ein Offenbarer, ein Religionsstifter ist, so sprechen, daf}
man die gottlichen Offenbarungen in solche Formen kleidet, dafl die
Menschen sie verstehen, wenn sie sich des Instrumentes des Gehirnes
bedienen. So kann Religion also gekleidet werden in Vorstellungen
des Gehirns. Aber auflerdem kann sie auch in solche Vorstellungen ge-
kleidet werden, welche sich des Instrumentes des Herzens bedienen,
so dafl die Religion entweder mehr zu dem Gehirn oder mehr zu dem
Herzen sprechen kann. Wenn wir daher die verschiedenen Religionen
miteinander vergleichen, so finden wir, dafl die einen mehr sprechen



zum Verstande, zu den Erlebnissen des Menschen, die an das Gehirn
gebunden sind, die anderen mehr sprechen zu den Vorstellungen und
Empfindungen des Herzens und zum Gemiitsleben.

Dieser Unterschied kann durchaus in den einzelnen Religionen be-
obachtet werden. Aber das alle Religionen Charakterisierende liegt
darinnen, daf} der Mensch sein Ich-Bewufitsein aufrechterhilt, dafl der
Mensch als Mensch bewuf}t bleibt. Da wirkt hier auf der Erde das Ich-
Bewufitsein und wirkt von auflen her das, was wesenhaft der géttlich-
tibersinnlichen Welt angehort.

Wenn nun der Mensch Mystiker wird, so geht es bei der Entwicke-
lung des Mystikers in der Tat zunichst am radikalsten los auf alles
das, was mit dem gewohnlichen Erdenbewufitsein verbunden ist. Wor-
auf gerade die Religion als solche sorgfiltig hilt, solange sie Religion
bleibt, nimlich, daff der Mensch als Mensch sich auf sich selbst gestellt
findet, daf} er sein volliges Erdenbewufitsein entgegenstellt der gott-
lichen Welt, das durchbricht die Mystik. Alle Mystiker, die vorchrist-
lichen und die nachchristlichen, waren immer bemiiht, dieses mensch-
liche Bewuftsein zu durchbrechen. Sie waren immer bemiiht, den Gang
hinauf zu tun in die {ibersinnlichen Welten, das heifit, aus dem gewShn-
lichen menschlichen Erdenbewufltsein herauszukommen, es zu iiber-
winden. Das ist das Charakteristische der Mystik: die Uberwindung
des gewohnlichen Bewuf3tseins, das Hineinleben in einen Zustand, wo
Selbstvergessenheit auftritt. Und wenn die Mystiker weit genug kom-
men, so soll diese Selbstvergessenheit bis zur Selbstvernichtung, bis zur
Selbstausloschung gehen. Die eigentlichen mystischen Zustinde, die
Entziickungen, die Ekstase gehen darauf hinaus, auszulGschen das-
jenige, was der Mensch die Begrenztheit seines Erdenbewufltseins nennt,
um dadurch in das hdhere hineinzuwachsen.

Man gelangt, weil sie in so vielen Formen auftritt, weil es so vieler-
lei Mystiken gibt, nur schwer zu einer Vorstellung iiber das Wesen
der Mystik, wenn man nicht an einzelne Beispiele ankniipft. Deshalb
ist es ganz gut, auch hier an einzelne solche Beispiele anzukniipfen.

Denken wir einmal, dafl der Mystiker, nach dem, was wir jetzt ge-
sagt haben, zunichst sich berufen fiihlt, sein gewohnliches Ich-Bewufit-
sein zu unterdriicken, auszuschalten und so iiber sich hinauszukom-



men. Dabei bleibt ihm ja, das konnen Sie sich leicht denken, das, was
sonst der Mensch als seine Seelenerlebnisse hat, wenn er sich des Ge-
hirns und des Herzens bedient. Der Mystiker will das Bewufitsein
ausschalten, aber er schaltet damit nicht aus die Erlebnisse durch das
Gehirn und durch das Herz. Damit haben Sie schon alle moglichen
Schattierungen von Mystikern. Machen wir uns einmal klar, welche
Schattierungen mdglich sind. Damit wir uns dieselben deutlich ma-
chen, schreiben wir sie hier iibersichtlich nieder:

Gehirnerlebnisse
Herzenserlebnisse
Bewufitseinserlebnisse.

Ein Mystiker kann also Gehirnerlebnisse und Herzenserlebnisse haben.
Das Bewufitsein aber wird von ihm ausgeloscht. Dann erscheint uns
der Mystiker so, dafl wir sagen kdnnen, er geht in der Ekstase aus sich
heraus; aber die Gedanken und Empfindungen sind solche, daf} wir er-
kennen, er hat noch nicht ausgeschaltet das, was durch das Instrument
des Gehirns und des Herzens gedacht und empfunden wird. Solche
Mystiker, welche Herz- und Gehirnerlebnisse haben, finden wir ei-
gentlich so recht nur, wenn wir ziemlich weit in der Geschichte zu-
riickgehen, und zwar finden wir sie dann bei solchen Mystikern,
welche, nachdem das Christentum begriindet war, mit Hilfe der grie-
chisch-platonischen Philosophie versuchten, zu dem gottlichen Selbst
mystisch aufzusteigen. Das sind zum Beispiel die Neuplatoniker Jam-
blichos und Plotinos. Dazu gehort auch der Mystiker Scotus Erigena.
Und man konnte, wenn man die Schattierung nicht streng einhilt,
sondern einen Mystiker dazunimmt, bei dem die Gehirnerlebnisse iiber-
wiegen und die Herzenserlebnisse geringer sind, in die Reihe dieser
Mystiker auch den Meister Eckbhart rechnen. Das wire sozusagen die
Klasse A, die Mystiker mit Herz- und Gehirnerlebnissen.

A. Herzenserlebnisse Neuplatoniker, Scotus Erigena,
Gehirnerlebnisse Meister Eckhart.

Eine zweite Art von Mystikern wiren diejenigen, welche nicht nur
ihr Bewufltsein, sondern zu ihrem Bewuftsein hinzu noch ihre Ge-



hirnerlebnisse ausschlieflen und nur diejenigen Vorstellungen behal-
ten, welche man hat, wenn man nur das Instrument des Herzens ge-
braucht. Solche Mystiker treten uns in der Regel schon so entgegen,
dafd sie alles das nicht lieben, was gedacht ist. Die Gedanken wollen
sie auch noch ausschliefflen zu dem Bewufitsein hinzu. Nur was durch
das Instrument des Herzens errungen werden kann, ist ihnen eigent-
lich zur menschlichen Entwickelung personlich allein brauchbar. Also
es waren Mystiker, welche ausschlieflen die Gehirnerlebnisse und die
Bewufitseinserlebnisse, und die das menschliche Bewufitsein dadurch
zu iiberwinden versuchen, dafl sie ekstatisch herausgehen aus diesem
Bewufitsein, aber einen Zusammenhang mit dem Menschen sich noch
dadurch erhalten, daf sie in den Herzenserlebnissen thr Verhiltnis zu
der Umwelt begriinden.

Wenn Sie sich nun einen solchen Mystiker konkret vorstellen, dann
konnen Sie etwa sagen: Wird er ein Ekstatiker sein, so wird er aufler
sich kommen wollen und wird solche Zustinde, wo er ganz von sich
frei wird, lieben; aber er wird zugleich, wenn Sie ithm dasjenige, wozu
man sich des Gehirns bedienen muf, iiberliefern wollen, sich diesem
gegeniiber ablehnend verhalten. Ob Sie ihm etwas iiber die hoheren
Welten oder iiber die 2uflere Natur mitteilen, das wird ihm schliefflich
gleichgiiltig sein. Er wird immer sagen: Das braucht man alles nicht
zu wissen; man kann, wenn man nur ein Verhiltnis begriindet zur
Umwelt mit dem Instrumente des Herzens, allen Menschheitsdienst
ganz gut besorgen. — Solche Mystiker, welche eigentlich von allen
menschlichen Seelenerlebnissen nur noch die Herzenserlebnisse spre-
chen lassen, werden nicht leicht den besonders komplizierten Vorstel-
lungen zuginglich sein, die durch den Okkultismus gewonnen wer-
den; denn dazu ist immer ein biffchen Denken wenigstens notwendig.

So antwortete zum Beispiel ein Mystiker, als man ihn fragte, ob er
sich nicht eines Psalmbuches bedienen wolle, weil er nichts von heiligen
Schriften las: Jemand, der sich erst eines Psalmbuches bedient, wird
bald noch ein grofleres Buch haben wollen, und man kann gar nicht
absehen, was er dann noch haben will, wenn er anfiangt, etwas wissen
zu wollen von dem, was sich in Gedanken kleidet. — Auch iiber die
duflere Natur hat sich dieser Mystiker keine duferlichen Gedanken



machen wollen; er sagte: Der Mensch kann doch nichts wissen, was er
nicht schon weifl. — So hat er alles Wissen abgelehnt. Das wire ein
Mystiker mit bloflen Herzenserlebnissen, also zur Kategorie B gehérig.
Noun tritt bei einem solchen Mystiker in hohem Grade eine Art Er-
sparnis gegeniiber seinen Seelenkriften auf, weil er sich ja des Ver-
standes, der Gedankenkraft gar nicht bedient. Das Bewufitsein schliefit
er auch aus. Wenn er also in besonderen ekstatischen Zustinden mit
Ausschlufl des menschlichen Erdenbewufitseins ist, so wird ein solcher
Mystiker, weil er das, was man mit den Augen sieht, mit den Ohren
hort, kurz, mit den Sinnen wahrnimmt, um sich herum hat und es
nicht begreifen will, weil er nicht fiir notwendig hilt, es zu begreifen,
viele Krifte librig behalten, um in der Natur, die uns umgibt, zu fiihlen.
Wir kdnnen uns gegeniiber der Theologie als Mystiker schiitzen in
der Weise, wie der Mystiker es getan hat, von dem wir sprechen. Die
Natur umgibt also alle Mystiker; ein Mystiker wiirde aber auch die
Wissenschaft iiber die Natur ablehnen. Dadurch spart er die Krifte,
die er gebrauchen wiirde, um iiber die Natur nachzudenken. Er wird
also nicht Naturwissenschaft studieren. Aber weil er sich der Krifte
des Herzens bedient, werden diese sich stirker entwickeln konnen. Er
wird in hoherem Mafle als ein Mensch, der seine Krifte fiir den Ver-
stand und fiir sein Selbstbewufitsein verbraucht, fiilhlen und empfinden
durch das Instrument seines Herzens, was alles die Wesen der Natur
rings um ihn herum zu ihm sagen kénnen. Daher kénnen wir gerade
bei einem solchen Mystiker das ausgesprochenste, das konkreteste Na-
turgefiihl voraussetzen. Ein solcher hat einmal ein derartiges Naturge-
fihl in folgende Worte gekleidet, die ich Thnen mitteilen will, damit Sie
sehen, wie das Leben Naturgefiihl wird bei einem solchen Mystiker:

Hbchster, allmichtiger und giitiger Herr!
Dein sei Preis, Herrlichkeit, Ehre und jeglicher Segen.
Dir allein gebiihren sie;
kein Mensch ist wert, Dich zu nennen.

Gepriesen sei Gott, der Herr und alle Geschopfe,
vor allem unser edler Bruder, die Sonne,
die den Tag bewirkt und uns leuchtet mit ihrem Lichte.



Sie ist schén und strahlend in ihrem groflen Glanze;
von Dir, o Herr, ist sie das Sinnbild.

Gepriesen sei Gott, der Herr,
um unsrer Schwester willen, des Mondes,
und auch um aller Sterne willen;
die er am Himmel gestaltet hat
und erscheinen 14f3t in Schonheit und Helle.

Gepriesen sei Gott, der Herr,
um unsrer Briider willen,
um des Windes, der Luft und der Wolken willen,
um der heiteren und aller Zeiten willen,
durch die er alle Geschpfe erhalten will.

Gepriesen sei Gott, der Herr,
um unsrer Schwester willen, des Wassers,
das so niitzlich ist und demiitig
und auch kdstlich und keusch.

Gepriesen sei Gott, der Herr,
um unsres Bruders willen, des Feuers,
durch das er uns die Nacht erhellt,
und das so schon und fréhlich
und so stark und michtig ist.

Gepriesen sei Gott, der Herr,
um unsrer Mutter willen, der Erde;
durch die wir Nahrung und Kraft erhalten
und vielerlei Frucht auch
und aller Blumen und Krauter Farbenfiille.

Sie sehen, hier ist alles aus dem Selbstbewufltsein hinausgekommen,
und man kann deshalb sagen, trunkene Gefiihlskraft des Herzens ist
es, durchzogen von dem, was nicht das Auge, nicht die Sinne wahr-
nehmen konnen — denn der Betreffende ist ein Mystiker —, sondern
was die Seele fiithlt, wenn es fiir sie nicht zu einem Teile des Erlebens
wird, aufzugehen in dem Gottlichen der Natur. Wenn das beim Men-



schen aber ein Teil wird, dann kann er jenes Naturgefiihl haben, von
dem Goethe im «Faust» so schon sagt:

Erhabner Geist, du gabst mir, gabst mir alles,
Warum ich bat. Du hast mir nicht umsonst
Dein Angesicht im Feuer zugewendet.

Gabst mir die herrliche Natur zum Konigreich,
Kraft, sie zu fiihlen, zu genieflen. Nicht

Kalt staunenden Besuch erlaubst du nur,
Vergdnnest mir, in ihre tiefe Brust

Wie in den Busen eines Freunds zu schauen.

Du fiihrst die Reihe der Lebendigen

Vor mir vorbei und lehrst mich meine Briider
Im stillen Busch, in Luft und Wasser kennen . ..

Da haben Sie einen Anklang an ein solches Gefithl, von dem eben
das Geheimnis gelost worden ist. Und wenn wir den Faust betrach-
ten, so wird das zu einem Teile von seinem Seelenleben. Hier haben
Sie aber auch den Mystiker, bei dem diese eine Seite, dieses eine Ele-
ment des menschlichen Erlebens alles iibrige iiberstrahlt, und der sich
der Natur so gegeniiberstellt, dafl ihm die Sonne zum Bruder, der
Mond zur Schwester, das Wasser zur Schwester, das Feuer zum Bru-
der, die Erde zur Mutter wird, daf er ihr Geistiges in dieser Weise
fiihlt. Da haben Sie das Heraustreten aus dem gewohnlichen mensch-
lichen Bewuftsein und zugleich das Erhalten aller derjenigen Seelen-
erlebnisse, welche durch das Instrument des Herzens erlebt werden
kénnen. Es ist das der Mystiker, den Sie alle kennen: Franz von Assisi.

In ihm haben wir ein ganz besonderes Beispiel eines Mystikers, der
wirklich sich so verhalten hat, daf} er alle Theologie als dufleres Wis-
sen und auch alles Wissen von iibersinnlichen Dingen fiir die Inkarna-
tion, in der damals Franz von Assisi gelebt hat, ablehnte. Das, was bei
ihm daher so grofl und gewaltig herauskommt, ist das Zusammenflie-
flen mit dem Geiste der Natur. Nur ist es nicht so wie ein pantheisti-
sches Geistiges, das immer etwas von einem feineren Gefiihl, von Af-
fektation hat; nicht so, dafl er von einem allgemeinen Geiste in der
Natur schwirmt und singt, sondern von den konkreten Empfindun-



gen kindlicher, briiderlicher, schwesterlicher Art, die seine Seele durch-
ziehen, wenn er den Wesenheiten der Natur gegeniibersteht.

B. Herzenserlebnisse Franz von Assisi.

Menschen, welche die Ekstase, das heifit den Verlust ihres Selbstbe-
wufdtseins oder die Verdunkelung ihres Selbstbewufitseins suchen und
fiir gewisse Zustinde diejenigen Seelenerlebnisse ausschlieflen, die sich
des Instrumentes des Herzens bedienen, dafiir aber zuriickbehalten
die Gedanken, die Gehirnerlebnisse, die bezeichnet man in der ge-
wohnlichen Sprache oftmals nicht als Mystiker, weil man von einem
Mystiker gewohnlich verlangt, dafl seine Erlebnisse der Dinge von
Gefiihlen durchdrungen sind. Sie konnen sich auch leicht denken, war-
um man das tut. Denken Sie sich einen Menschen, der alles personliche
Selbstbewuftsein herausgedringt hat aus seinen Seelenerlebnissen.
Dann ist es bei diesem Menschen eben so, dafl gerade das bei ihm nicht
vorhanden ist, was die meisten Menschen an den anderen Menschen
interessant finden, nimlich die Personlichkeit. Die Menschen interes-
sieren sich ja fiireinander wegen ihrer Personlichkeit.

Nun hat das, was wir Herzenserlebnisse nennen, noch so viel per-
sonlichen Anstrich, wenn es uns so entgegentritt wie bei Franz von
Assisi, noch so viel zwingende Gewalt iiber das Allgemein-Mensch-
liche, daff uns das Bewufltsein wach bleibt, so daff man bei ihm noch
mit dem Interesse mitgeht, nicht so gern aber mit dem Willen. Das ist
auch fiir das gewohnliche Leben in der Ordnung, besonders in der Ge-
genwart, denn es konnen nicht alle in der Gegenwart so werden wie
Franz von Assisi. Das Allgemeine des Herzens, das, was von ihm be-
wuflt werden kann, {iberwiltigt doch die Menschen, wenn auch das
Personliche abgestumpft ist. Dieses Zuriickdringen und Ausloschen
des Bewufltseins, diese Abgestumpftheit bei einem solchen Mystiker
wie Franz von Assisi fiihrt bei ihm auf der einen Seite, wie Sie wis-
sen, einen Radikalismus herbei, und auf der anderen Seite hilt es die
Menschen ab, wenn sie sich auch fiir ihn interessieren, es thm nachzu-
machen. Die Menschen wollen gewdhnlich nicht aus ihrem Bewufitsein
heraus, weil sie fithlen, daff sie den Boden unter ihren Fiiffen verlieren,
wenn sie aus ihrem Bewufltsein herauskommen.



Aber nun denken Sie sich, wenn es einen Mystiker geben konnte,
der nun gar ausschlGsse alles personliche Bewufitsein und auflerdem
die Herzenserlebnisse. Der wiirde den Menschen etwas geben, was nur
reine Gedanken sind, Gedanken, Vorstellungen, die sich nur des In-
strumentes des Gehirns bedienen. Der Mensch wird in der Regel nicht
in der Lage sein, in einem solchen Zustande zu leben. Ein Franz von
Assisi kann man in ausgiebigem Mafle sein, weil dasjenige, was als
Herzenserlebnisse erlebt wird, wirklich anwendbar ist in allgemein-
menschlicher Weise. Jemand, der nun zu seinem Bewuf8tsein, zu sei-
nem personlichen Ich-Bewufitsein auch noch die Herzenserlebnisse un-
terdriickt und blofl in Gedanken lebt, nur das in Gedanken ausprigt,
was an das menschliche Gehirn gebunden ist, der wird erst notwendig
haben, in bestimmten, man mochte sagen, feierlichen Augenblicken
seines Lebens sich dieser Beschiftigung hinzugeben. Denn das Leben
ruft immer wieder zum Personlichen auf der Erde zuriick; und je-
mand, der nur in Gedanken leben wiirde, der sich nur des Gehirns
bedienen wiirde, konnte gar keine Erdenbeschiftigung verrichten. Da-
her kann es nur fiir kurze Zeit sein, nur fiir die Augenblicke, wo man
sich ausschlieflich des Gehirns bedienen kann. Aber fiir die anderen
Menschen wird es schon mit einem solchen Menschen so sein, daf sie
sich nicht einmal einen Augenblick mit ihm beschiftigen, sondern tiber-
haupt von ihm weglaufen. Das, was die Menschen am meisten inter-
essiert, sind die personlichen Erlebnisse. Die unterdriickt er aber. Das
Uberwiltigende der Herzenserlebnisse gibt er auch auf. Und so laufen
denn die Menschen in Scharen davon, das heiflt, sie haben iiberhaupt
keine Lust, an 1thn heranzutreten.

Ein solcher Mystiker ist der Philosoph Hegel, von dem ich auch
schon zu Thnen gesprochen habe. Das, was er gibt, soll ganz absicht-
lich allen personlichen, bewufiten Standpunkt und auch alle Herzens-
erlebnisse ausschlieffen. Es soll blofle Gedankenkontemplation sein,
so dafl wir als Beispiel eines Mystikers mit bloffen Hirnerlebnissen im
eminentesten Sinne Hegel zu nennen haben. Ein solcher Mensch fiihrt
uns sozusagen in die reinsten Atherhdhen des Gedankens hinauf. Denn
wahrend der Mensch im gewohnlichen Leben nur Gedanken hat, die
im personlichen Interesse, im Selbstbewuftsein wurzeln und von ihnen



durchzogen und durchdrungen sind, mufl gerade das bei einem solchen
philosophischen Mystiker ausgeschlossen werden. Und auch dasjenige,
was das Geistige begehrenswert macht dadurch, dafl es hineinspielt in
Herzenserlebnisse, schliefit solch ein Mystiker aus. Er widmet sich in
majestitischer Resignation dem Ablauf der bloflen Hirnerlebnisse. Er
hat daher von alledem, was das menschliche Herz erleben kann, nur die
Gedanken.

Das ist es, was die meisten an Hegel so besonders irgert, daf} er
nichts hat, was an die Herzenserlebnisse erinnert, sondern alle Dinge
nur in Gedankenbildern bringt. Kalt und &de fiihlen sich die meisten
Menschen, wenn sie das, was sie im Herzen lieben, bei Hegel bis zur
Kilte des Gedankens auskristallisiert finden. Und das, worin die Per-
sonlichkeit wurzelt, wodurch der Mensch im Erdenleben feststeht, das
Selbstbewufitsein, das Ich-Bewufitsein, Hegel hat es iiberhaupt nur als
Gedanke. Hegel widmet selbstverstindlich dem Ich auch seine Auf-
merksamkeit, weil es der Gedanke eines besonders wichtigen Erlebens
ist, des Ich-Erlebens. Das tut er. Aber es bleibt ein Gedankenbild, und
Hegel ist nicht durchdrungen von der Lebendigkeit und Unmittelbar-
keit der menschlichen Personlichkeit, die im Selbstbewufitsein wurzeln.

C. Gehirnerlebnisse Hegel.

Sodann haben wir noch eine andere Moglichkeit eines Mystikers. Das
wiare der Mystiker, der nun ausschlieflen wiirde alle drei Dinge: das
Erdenbewufltsein, die Herzenserlebnisse und die Gehirnerlebnisse. So
also hitten wir den Mystiker D, der alle menschlichen Erdenerlebnisse
der Seele von sich ausschliefen wiirde. Sie konnen sich vorstellen, dafl
das auflerordentlich schwierig ist. Es ist das etwas, was ja beim Okkul-
tisten — und wir werden davon eindringlich sprechen in den nichsten
Tagen — selbstverstindlich ist, daf} er sich in Zustinde erhebt, wo alles
ausgeschlossen ist, was sich an das Instrument des Gehirns und auch
an das Instrument des Herzens gebunden findet, soweit sie aus Erden-
kriften sind und soweit sie sich des Bewufitseins bedienen. Das ist beim
praktischen Okkultisten, der in die hSheren Welten hinaufsteigt, etwas
Selbstverstindliches. Aber da fingt der praktische Okkultist an, in der
iibersinnlichen Welt zu leben und zu erfahren; und wihrend er alles



ausgeloscht hat, was ihn in Zusammenhang bringt mit der den Erden-
menschen umgebenden Welt, hat er die héhere Welt um sich. Er tritt
also aus etwas heraus und in etwas anderes hinein. Der Mystiker aber,
der alle diese drei Erlebnisse ausschlief3t, die sich der Erdeninstrumente
bedienen, wird in nichts hineintreten, was in sein Bewufltsein hinein-
fallen kann. Er tritt natiirlich nicht in das Nichts hinein, denn aufler
unserem Bewufltsein ist ja die gottlich-geistige iibersinnliche Welt da.
Aber er tritt auch nicht so hinein wie der Okkultist, dem dann aufgeht
das unaussprechliche Wort, das iibersinnliche Licht, sondern er unter-
driickt sein Bewufltsein, er unterdriickt alle Krifte, die in ihm sind,
und fiihlt zuletzt nur noch, wie er nach Unterdriickung aller dieser
menschlichen Erlebnisse mit etwas vereinigt wird und dann darin-
nen ist.

Dann beginnt etwas, was tatsichlich auf ihn wirkt wie die Auslo-
schung des Bewufltseins, wie die Ausloschung aller Erdenerlebnisse,
wie die Vermahlung mit etwas, das gefiihlt und empfunden wird, das
in Trunkenheit aufgenommen wird, mit dem man sich vereinigt in
Entziickung und Ekstase, von dem aber eine Mitteilung nicht zu ma-
chen ist, weil es nicht in einer besonderen Weise, nicht in konkreten
Erlebnissen erlebt wird.

Wir werden, wenn wir spater vom Okkultismus sprechen, sehen,
dafl es verhingnisvoll sein wiirde, wenn der Mensch alle drei Arten
von Erlebnissen, namlich Gehirn-, Herz- und Bewufitseinserlebnisse
zugleich mit der Wurzel aus sich herausloste. Dann wiirde er ein My-
stiker werden, welcher nach der sogenannten Vereinigung [mit dem
Gottlichen], in der Entziickung, eben blof einem schlafenden Men-
schen gleichkime, der sich im Schlafe mit dem Gottlichen vereinigt,
aber nichts davon weif}, nicht einmal ein Gefiihl davon hat, daff er mit
dem Géottlichen vereinigt ist. Will sich der Mystiker wenigstens eine
lebendige Empfindung und ein Gefiihl von der Vereinigung mit dem
Gottlichen erhalten, so mufl er nacheinander diese einzelnen person-
lichen Erlebnisse tilgen.

Da kommen wir zu einem Beispiele eines Mystikers, der uns das
zeigen kann, zu einer Personlichkeit, die tatsichlich diesen Weg einge-
schlagen und gewissermafien auch zur Nachahmung in ihren Betrach-



tungen empfohlen hat; eine Personlichkeit, die zuerst mit aller Kraft
danach strebte, das personliche Selbstbewufitsein zu {iberwinden, das
unterdriickt und ausgeldscht werden sollte. Dabei blieben also noch
titig die Herz- und Gemiitskrifte und der Verstand. Das nichste,
was dann iiberwunden wurde von der Personlichkeit, waren die Ver-
standeskrifte und das letzte die Herzkrifte. Dafl die Herzkrifte die
letzten geblieben sind, das macht es, dafl das Hineinschreiten in die
Welt, die auflerhalb des Bewufitseins liegt, ganz besonders kraftig und
intensiv empfunden wurde. In dieser Reihenfolge wurden also die
Dinge iiberwunden: zuerst das Bewufltsein, dann die Gehirnerlebnisse
und zuletzt die Herzenserlebnisse.

Es ist sehr charakteristisch, dafl diese Personlichkeit, die eigentlich
in der regulidrsten Weise einen solchen mystischen Weg durchgemacht
hat, eine Frau ist. Nicht wahr, auf theosophischem Felde kann man bei
solchen Dingen nicht miflverstanden werden; die Dinge miissen da
objektiv aufgenommen werden. Bei einer Frau ist es niamlich tatsich-
lich leichter, denn es ist ja, wie wir auch noch aus anderen Dingen ken-
nenlernen werden, die Eigentiimlichkeit der Frauennatur, daf} es ihr
leichter wird, sich selbst, das heifit alle Seelenerlebnisse zu besiegen.
Die Frau, die in der geschilderten reguliren Weise Mystik erlebt hat,
so daf sie nacheinander ausgeldscht und ausgerottet hat aus sich die an
die Instrumente des Gehirns und des Herzens gebundenen Seelen-
erlebnisse und dann die Verbindung mit dem gottlichen Geiste wie
eine Vermihlung, wie eine Umfassung empfunden hat, ist die beilige
Theresia.

D. - die heilige Theresia.

Wenn Sie das Leben der heiligen Theresia verfolgen und es auf der
Grundlage solcher Betrachtungen ansehen, wie wir sie heute gepflogen
haben iiber das Verstehen der Mystik im Menschen, dann werden Sie
sagen, daf ein solcher Mystiker nur ein auflerordentlicher Ausnahme-
fall sein kann. Das gewohnliche ist vielmehr, daf} die einzelnen Seelen-
erlebnisse nicht in solcher Reinheit und Stirke iiberwunden werden
wie bei der heiligen Theresia, sondern daf sie nur teilweise iiberwunden
werden und dafl irgendein Teil davon nachbleibt.



Dadurch erhalten wir eigentlich wiederum drei Gestalten von My-
stikern. Wir erhalten diejenigen Mystiker, die zwar alles iiberwinden
wollen, was in ihnen als Seelenerlebnisse lebt, aber bei denen haupt-
sichlich solche Erlebnisse zuriickbleiben, die an das Gehirn gebunden
sind. Solche Mystiker sind in der Regel, man mdchte sagen — wenn
man das Wort nicht trivial versteht — Naturen, die man ansprechen
wird im hochsten Sinne des Wortes als praktische, weise Menschen; als
Menschen, die sich gut auskennen im Leben, weil sie sich ihres Gehirns
bedienen, und die, weil sie bis zu einem hohen Grade das Personliche
unterdriickt haben, auch dadurch in ihrer unpersonlichen Natur sym-
pathisch anmuten.

Solche Mystiker gibt es dann, wenn die betreffenden Menschen
zwar getrachtet haben, alles zu iiberwinden, wenn es ihnen aber nur
wenig gelungen ist, die Herzenserlebnisse zu iberwinden. Merken Sie
wohl den Unterschied zwischen solchen Mystikern und Mystikern, wie
Franz von Assisi einer war, der nicht danach strebte, die Herzenser-
lebnisse zu iiberwinden, sondern sie in vollem Umfange behalten hat,
daher er sie auch mit voller Gesundheit erhalten hat. Das ist das Ma-
jestitisch-Groflartige bei Franz von Assisi, dafl sich sein Herz ausge-
breitet hat tiber sein ganzes seelisches Wesen. Ich meine also nicht
Mystiker von solcher Art, die nicht danach streben, die Herzenserleb-
nisse zu iiberwinden. Ich rede vielmehr von solchen, die tatsichlich
danach streben, die Herzenserlebnisse zu tiberwinden, die mit aller Ge-
walt danach ringen, sie zu unterdriicken, denen es aber nicht gelingt.
Bei diesen findet man dann nicht das Auflerordentliche der Vermih-
lung mit dem Ubersinnlich-Geistigen, das uns bei der heiligen Theresia
entgegentrat. Wir finden bei diesen Mystikern, die gestrebt haben,
iiber alles Personlich-Menschlich-Irdische hinauszukommen und sich
doch in hervorragendem Mafle erhalten haben die Erlebnisse, die an
"das Herz gebunden sind, daf sich in ihr Streben etwas hineinmischt,
was menschlich recht sehr begrenzt ist. Es wird dann wirklich so sein,
dafl dieses Vermihlen, dieses Umfangenwerden von einem Gottlich-
Geistigen sehr dhnlich ist den Liebesempfindungen, Liebesinstinkten
der menschlichen Natur im gew6hnlichen Leben.

Solche Mystiker, die sozusagen ihren Gott oder ihre gottliche Welt



lieben, wie man irgend etwas Menschliches liebt, finden Sie genug,
wenn Sie die Heiligengeschichte, die Geschichte der M6nche und Non-
nen einmal durchblittern. Da werden Sie sehen, wie viele von diesen
heiligen Mystikern in einer ganz menschlichen Inbrunst, man mdchte
sagen, mit menschlicher Liebe verliebt sind in die Madonna, die ihnen
geradezu ein Ersatz fiir ein menschliches Weib wird. Oder wie Non-
nen in ihren Christus-Brautigam verliebt sind mit all den Gefiihlen
irdisch-menschlicher Liebe. Das ist ein Kapitel, das psychologisch sehr
interessant ist, wenn es auch nicht immer sympathisch beriihrt; das ist
ein Kapitel der kirchlich-religiosen Mystiker, die das vorhin Geschil-
derte anstreben, es aber nicht erreichen konnen, weil die menschliche
Natur sie zuriickhilt.

Dann kommen wir zu einer Art von Mystikern, die zhnlich sind
wie die beilige Hildegard, die recht schone Anlagen haben, aber da-
neben auch etwas von gewShnlichem irdischem Trieb, was sich dann in
ihr mystisches Erleben, in ihre mystischen Empfindungen hineinmischt.
Sie kommen schon in ein Erleben, das dem erotischen Erleben sehr
ahnlich ist, in die mystische Erotik hinein, die Sie aus der Geschichte
der Mystiker ersehen kénnen, wenn diese in ihren Herzensergiefungen
von ihrer Seelenbraut, von ihrer briinstigen Liebe zu dem Briutigam
Jesus oder dergleichen sprechen.

Am leichtesten ertriglich werden solche mystischen Personlichkei-
ten noch dann, wenn sie sich einen guten Rest von gewohnlichem
menschlichem Bewufltsein dazu bewahrt haben, wenn sie sozusagen
mit ithrem Menschlich-Personlichen immer etwas iiber ihrem mysti-
schen Erleben dariiberstehen konnen, wenn etwas Humor und Ironie
in ithr Bewufltsein hineinkommt, wenn sie sich betrachten und sehen,
dafl sie nicht iiberwunden haben, sondern dafl noch etwas Mensch-
liches in ihnen ist. Da bekommt die Sache einen personlichen Anstrich
und wird nicht so unsympathisch, weil sie einen bestimmten Zug nicht
hat bei der angestrebten, aber nicht erreichten Uberwindung aller
Herzenserlebnisse. Das Unsympathische ist namlich gerade, daf} der
Mensch strebt, etwas zu erreichen, es aber nicht erreichen kann und
zuriickgehalten wird gerade durch das, was er selbst am meisten iiber-
winden mochte. Dadurch erhilt das ganze dann einen gewissen un-



sympathischen Zug, den man wie eine Scheinheiligkeit, wie eine Heu-
chelei empfindet, weil wie auf einem Umweg durch Askese die Nicht-
iiberwindung dessen ersetzt werden soll, was sich in den gewohnlichen
menschlichen Trieben auslebt. Dagegen, wenn dieser Zug von Ironie
und Humor dabei ist, wo der Betreffende dann auch wieder Momente
hat, in denen er sich seines gewohnlichen menschlichen Bewufitseins
bedient und sich selber anschaut, wenn er seine mystischen Momente
abwechseln a8t mit solchen, wo er sich von dem gew6hnlichen mensch-
lichen Standpunkte aus die Wahrheit sagt, dann gewinnt das Ganze
doch an Sympathie, wie es der Fall ist, wenn wir eine mystische Per-
sonlichkeit verfolgen wie Mechthild von Magdeburg.

Mechthild von Magdeburg zeigt gerade diesen Unterschied gegen-
iiber den ihr dhnlichen Personlichkeiten, dafl sie zwar das Briinstig-
Erotische mit dem Gottlich-Geistigen hat, sich aber auch mit einem
gewissen Anstrich von Humor iiber ihre gottliche Frau Minne oder
ihre gottliche Minne {iberhaupt ausspricht, wie man etwa von mensch-
licher Liebe spricht. Sie kleidet das nicht in hochtrabende Worte, son-
dern spricht davon so, dal immer etwas von Ironie dabei ist. Es ist ein
Unterschied, wenn wir dagegen etwas lesen von dem, was die heilige
Hildegard sagt in ihren Schriften, die ja davon auch nicht ganz frei
sind, oder die Niederschriften von selbst sehr hoch geschitzten Mysti-
kern. Das ist der Unterschied gegeniiber solchen Personlichkeiten, die
auch noch nicht das menschlich-personliche Bewufitsein iberwunden
haben, dafl sich Mechthild von Magdeburg briinstig hineinversetzt
fiihlt bis an die Grenze des Gottlich-Geistigen und wirklich aufrichtig
spricht, so daf} sie dasjenige, worin noch Herzenserotik ist, nicht be-
nennt mit dem Ausdruck religioser Entziickung, sondern spricht von
religioser Liebschaft. Denn das diirfte das gleiche sein, wenn sie spricht
von der Frau Minne, mit der sie ihren gottlichen Briutigam meint.

So haben Sie auch hierin noch allerlei Schattierungen. Das letzte
war eine Schattierung, wo starke Herzenserlebnisse vorhanden sind,
aber auch noch etwas darin geblieben ist, was man nennen kann das
personliche Bewufltsein. Kurz, Mystik ist eine Sache, die ungeheuer
viele Schattierungen hat. Und dabei haben wir noch nicht einmal das-
jenige beriihrt, von dem wir noch zu sprechen haben werden, was



bezeichnet wird als die alteste griechische Mystik, wie Sie sie darge-
stellt finden in meinem Buche «Das Christentum als mystische Tat-
sache». Zu dieser Mystik sind wir mit den heutigen Nuancen noch
nicht gedrungen. Aber eines haben die heutigen Nuancen uns lehren
konnen, nimlich daf alle Mystiker das Bestreben haben, hinauszu-
dringen iiber das gewohnliche personliche Ich-Bewuf3tsein, es auszuld-
schen, und daf}, wenn der Mensch nicht den Boden unter seinen Fiiffen
verlieren will, ein anderes Bewuf{tsein auftauchen mufl. Das ist das
Wesen der Mystiker, dafl von ihnen — bis an die Grenze des Geistigen
gekommen — das Gottlich-Geistige noch empfunden wird wie eine Ver-
mihlung, dafl aber nicht eingetreten wird in die Welt des Gottlich-
Geistigen. Abgestreift wird das Bewuf’tsein, das geschult ist an den
dufleren Gegenstidnden, das immer einen duferen Gegenstand braucht.
Es ist das Bestreben der Mystiker, dieses Bewufltsein abzuwerfen. Der
Mystiker will iiber sich selber hinausgehen. Wenn aber der Mensch
bewuflt erleben will, was zu erleben ist durch die Erlebnisse des un-
aussprechlichen Wortes und des ungeoffenbarten Lichtes, so ist es klar,
daf er das erleben muf in einem neuen, in einem anderen Bewuf3tsein.
Daher mufl der Mystiker, wenn er Okkultist werden will, nicht nur das
negative Streben aufgeben, sondern darum besorgt sein, ein anderes,
ein hoheres Bewufltsein zu entwickeln, nimlich das Bewufltsein ohne
einen bewufiten Gegenstand.

Morgen werden wir von diesem hoheren Bewufitsein, in das der
Okkultist eintreten muf}, weiter sprechen.

—

A. Herzenserlebnisse Neuplatoniker, Scotus Erigena,
Gehirnerlebnisse Meister Eckhart

B. Herzenserlebnisse Franz von Assisi

C. Gehirnerlebnisse Hegel

D. - die heilige Theresia.



FUNFTER VORTRAG
Kristiania (Oslo), 7. Juni 1912

Wir haben gestern die verschiedenen Formen der Mystik, zum Teil
wenigstens, an unserer Seele voriiberziehen lassen. Es sollte in dieser
gestrigen Betrachtung gezeigt werden, dafl der Mystiker ein Mensch
ist, insbesondere in der neueren, nachchristlichen Zeit, welcher sich auf
den okkulten Pfad, den okkulten Weg begibt, und zu diesem Zwecke
es unternimmt, sein personliches, sein alltdgliches Ich-Bewufitsein zu
tiberwinden.

Wir haben aber an den Beispielen, die wir gestern anfithren konn-
ten, gezeigt, wie der Mystiker gewissermaflen seinen Weg, den er also
nimmt, doch verfehlen kann. Er kann ihn verfehlen, weil er zwar das
gewohnliche Bewufltsein zu iiberwinden, ja auszuloschen versucht,
dabei aber doch — und das haben wir ja an hervorragenden mysti-
schen Personlichkeiten gezeigt — in dem Moment, wo anstelle des ge-
wohnlichen Bewufltseins nun ein iibersinnliches Erfahren auftauchen
sollte, er oftmals in ein Gebiet hineinkommt, das eigentlich alle Er-
fahrung, alles wirkliche Erleben ausschliefft. Daher mufiten wir be-
merken, wie eine hervorragende mystische Personlichkeit ihr Ziel so
ausdriickt, dafl sie es in das Wort Vermihlung, Vereinigung kleidet.
Zu gleicher Zeit mufiten wir charakterisieren diese Vermzhlung, diese
Vereinigung, wie eine Art Sich-selbst-Verlieren, wie ein Sich-Entfrem-
den, wie ein Sich-nicht-mehr-Haben, wie, in einer Art von hoherem
Schlaf, ein in ein anderes Element Ubergegangensein.

In dem letzteren liegt es, dafl die Mystik, so wie sie uns zumeist
entgegentritt, zwar der Weg ist zum Okkultismus hin, aber nicht er-
reicht das Bewufitsein ohne einen bewuflten Gegenstand. Denn in dem
Augenblicke, wo der Mystiker die Gegenstinde dieser Welt alle ver-
1aB8t, wenigstens so weit, wie wir gestern die Mystik besprochen haben,
verliert er auch das Bewufitsein selber; da kommt ein anderer Zu-
stand, ein Zustand von Trunkenheit, von Selbstverlorenheit iiber ihn,
so dafl er nicht erreicht, was als das dritte Element des okkulten Erle-
bens bezeichnet werden mufl, nimlich das andere Bewufitsein, das



hohere Bewufitsein, das keinen dufleren Gegenstand von all den Ge-
genstinden, die sonst das Bewufltsein hat, besitzt und dennoch ein
Bewuf3tsein ist.

Ich will Ihnen nun heute zeigen, wie der Okkultist es eigentlich zu-
nichst anstellt, dafl er aus dem gewohnlichen Bewufltsein heraus-
springt, daf} er es verlifit und dennoch sich nicht verliert, dennoch
noch etwas hat, in dem er lebt. Wenn wir uns die Frage vorlegen: Wo-
her kommt es denn bei einer solchen Mystik, wie wir sie gestern be-
sprochen haben, daf die mystische Personlichkeit sich selbst verliert? —
da miissen wir sagen: Es kommt davon her, dafl wir bei den meisten
dieser mystischen Personlichkeiten, wenn wir noch so genau nachfor-
schen, eigentlich einen innerlichen zwingenden Grund, aus sich heraus-
zugehen, gar nicht finden; ein innerlicher zwingender Grund ist zu-
néchst nicht da.

Es wiirde ein leichtes sein, bei allen Mystikern, die gestern ange-
filhrt worden sind, zu zeigen, wie es duflere Griinde waren, die sie so-
zusagen zum Uberspringen ihrer eigenen Personlichkeit veranlafit ha-
ben. Wir kdnnten da zeigen, wie gewisse, sagen wir, vererbte hellse-
herische visionire Zustinde bei Franz von Assisi da waren. Wir kénn-
ten bei den verschiedenen weiblichen Mystikern, die wir angefiihrt
haben, zeigen, wie es die Personlichkeit — die Personlichkeit, betone
ich ausdriicklich — des Jesus selber ist, der ihnen wie ein Briutigam
erscheint, so daf} wir gleich sehen: Wenn nicht die alte christliche Tra-
dition, also ein Zuflerer Umstand auf diese Mystikerinnen gewirkt
hitte, wenn sie nicht von auflen angeregt worden wiren, so wiirden
sie nicht zu ihrem mystischen Zustande haben kommen kdnnen.

Diese duflere Anregung war es namentlich bei all den Mystikern,
die wir gestern angefiihrt haben. Ein innerer zwingender Grund muf}
es aber sein, der den Menschen dazu bewegt, sich selber zu iiberspringen.

Ein solcher zwingender Grund liegt beim wahren okkultistischen
Aspiranten nun auch wirklich vor. Wir konnen uns ihn in der folgen-
den Art vorstellen. Nehmen Sie einmal an, der Mensch kommt dazu,
iiber sein Ich, iiber dieses merkwiirdige Glied der menschlichen We-
senheit, iiber diesen Mittelpunkt seines Bewufltseins einmal nachzu-
sinnen. Zundchst merkt ja der Mensch, daff dieses Ich gewissermafien



das Zusammenhaltende in seinem Leben innerhalb des Erdenzustan-
des ist. Sie wiirden, wenn Sie zum Beispiel naturwissenschaftlich Thr
Leben verfolgten, zu der Einsicht kommen, dafl Thr duflerer Leib schon
so, wie er substantiell Thnen entgegentritt, mit Threm Bleibenden auf
dieser Erde nicht viel zu tun hat; denn die Naturwissenschaft zeigt
Thnen, daf sich das Substantielle des Leibes in sieben bis acht Jahren
vollstindig erneuert, so dafl nicht gerade viele unter uns sein werden,
welche annehmen konnen, dafl sie irgend etwas von den Substanzen
ihres Leibes, die sie in der Kindheit in sich gehabt haben, heute noch
haben; vielmehr werden sich wohl so ziemlich alle hier sagen miissen:
Dieser Leib hat sein Substantielles im Laufe des Lebens griindlich ver-
andert, dieser Leib ist griindlich ein anderer geworden. Das Bleibende
ist also in der Substantialitit des Leibes gewif’ nicht zu finden.

Wenn Sie von der dZufleren Substantialitit des Leibes abschen und
versuchen einen Blick zu werfen auf Ihr inneres Erleben, auf IThr Den-
ken, Fithlen und Wollen, so werden Sie bald bemerken, wie auch das
sich im Laufe des Lebens geindert hat. Sie brauchen nur zuriickzu-
denken, wie ganz andere Gedanken, namentlich ganz andere Empfin-
dungen, Gefiihle und Willensimpulse es waren, die in IThrer Jugend
in Threr Seele gewaltet haben, wenn Sie sie mit denen in einem spate-
ren Alter vergleichen, und Sie werden bemerken, wie sich dieses in-
nere Seelenleben eigentlich recht griindlich geindert hat. Aber nie-
mandem von Thnen wird es einfallen, wenn er, wie man so sagt, bei
gesunden Sinnen ist, davon zu sprechen, daf} er jetzt ein anderes Ich
sei als vor zehn oder zwanzig oder dreifdig Jahren, oder iiberhaupt
vor so viel Jahren, als er zuriickdenken kann. In dem Augenblick, wo
nimlich der Mensch sich zugeben miifite, daf} er, sagen wir, bis in sein
siebzehntes Jahr zuriick ein Ich wire, und vom siebzehnten Jahre bis
zum vierten oder dritten Jahre ein anderes Ich, dann wire seine in-
nere Wesenheit zerrissen und er wire nicht mehr bei seinen gesunden
Sinnen. Also von diesem Ich, das der eigentliche Mittelpunkt unseres Be-
wufltseins ist, miissen wir fiir dieses Erdenleben allerdings annehmen,
dafl es etwas Bleibendes ist wihrend unseres irdischen Lebensganges.

Aber sehen Sie, wenn man sich weiter besinnt, dann merkt man
doch sehr bald, dafl etwas noch nicht ganz stimmt in dieser Erwigung



iber das Ich. Wenn Sie zu Ihren Mitmenschen von sich selber spre-
chen, so sagen Sie in Threm Satze «Ich», und Sie meinen eben mit
diesem «Ich» alles das, was Ihr Bewufltsein wihrend Ihrer irdischen
Lebensbahn zusammengehalten hat. Diese Grundempfindung iiber das
Ich hat es bewirkt, daf viele Philosophen, und manche Philosophen
noch bis heute, das Ich geradezu als etwas ansprechen, wovon man
iberhaupt zuniachst ausgehen kann, wenn man iiber den Menschen und
sein Wesen irgend etwas sagen will. Man mochte sagen, wenn man nur
die neuere Philosophie durchsieht, dafl immer wieder und wieder der
Drang auftritt, an das Ich anzukniipfen. Von Fichte bis Bergson —
wenn wir nur diesen letzten Zeitraum ins Auge fassen — finden Sie
iberall die Bestrebungen, an das Ich anzukniipfen. Es sind bemerkens-
werte, bedeutsame Resultate dadurch zustande gekommen. Aber dem,
der noch tiefer denkt, der noch tiefer sich besinnt, taucht da plotz-
lich ein anderer Gedanke auf. Es taucht der Gedanke auf: Du sprichst
zwar immer von deinem Ich, du bist iiberzeugt davon, dafl dieses Ich
das Bleibende, das Bestindige ist im Erdenleben, aber kennst du es denn
auch, dieses Ich, weiflt du es denn auch irgendwie zu schildern? — Wer
darauf sich genauer besinnt, der merkt, dafl dieses Ich doch nicht
so bleibend ist, wie er es kennt, denn alle blofle Ich-Philosophie, wenn
ihre Vertreter von einem dauernden Ich sprechen, das sie kennen wol-
len, widerlegt das Leben. Jede Nacht, in der der Mensch schlift, wird
das bleibende Ich einfach widerlegt, denn da ist es ausgeléscht; so dafl
wir eigentlich, wenn wir sprechen von unserem Ich, in diesem Spre-
chen einen gewissen Fehler begehen. Wir besinnen uns auf unser Le-
ben und lassen unwillkiirlich das, wovon wir wissen, dafl es zu uns
gehort, nimlich gerade unser Ich, wihrend der Nacht- und Schlaf-
zustinde aus, denn dann wissen wir ja nichts von diesem Ich. Wir ha-
ben also bei der Besinnung auf unser Ich eine unterbrochene Linie,
nicht eine fortlaufende.

Wie kann das iiberhaupt sein, dafl wir es mit jener unterbrochenen
Linie zu tun haben, dafl das Ich-Bewufitsein immer abreiflt? Das
kommt davon her, daf} das, was wir als Mensch von dem Ich haben,
nur der Gedanke, nur die Vorstellung des Ich ist. Und weil alle Vor-
stellungen beim Schlafen in die Finsternis der Bewuftlosigkeit hinun-



tersinken, so tut es auch der Gedanke des Ich. Der sinkt mit hinunter.
Schon der Umstand, daf er mit der Vorstellungswelt versinkt, zeigt
uns, dafl wir in dem Ich — und der Philosoph hat logischerweise auch
nur die Vorstellung des Ich — ein Abbild haben von etwas, von dem
wir reden, wenn wir «Ich» sagen, das sich uns aber nur im Bilde zeigt.

Also mit diesem Dauernden unseres Seelenlebens, mit diesem Ich
und seiner Erkenntnis steht es immerhin nicht so, dafl sich ein eigent-
licher okkulter Ausgangspunkt gewinnen liflt, denn es ist zunichst
nur als Bild gegeben, es ist nur als Bild da. Unser Seelenleben aber ist
ein Bild von eigentiimlicher Art, ein sehr merkwiirdiges Bild; ein
Bild, das auf etwas schlieflen 148t. Es gibt ndmlich viele Bilder in un-
serem Seelenleben, viele Vorstellungen. Wie kommen denn diese Vor-
stellungen in das Seelenleben beim irdischen Menschen hinein? Da-
durch, dafl Gegenstinde um ihn herum sind. Wenn Sie wirklich richtig
das Bewufitsein priifen, wenn Sie Ihr vorstellendes Seelenleben — und
das ist das Bewuf}tsein — priifen, dann werden Sie iiberall finden, daf}
dasjenige, was sich als Vorstellung geltend macht, was das Bewufit-
sein ausfiillt, von den dufleren Dingen angeregt ist, Bild sozusagen ist
von den dufleren Dingen.

Damit hitten wir den Grund gegeben, warum wir uns dieses oder
jenes vorstellen. Er liegt darin, dal die Zufleren Dinge uns anregen.
Wenn sie nicht da wiren, wiirden wir sie uns nicht vorstellen. Aber
mit der Ich-Vorstellung, mit dem merkwiirdigen Bilde des Ich, ist es
etwas ganz Besonderes. Suchen Sie sich drauflen in der Welt den Ge-
genstand, der Ihre Ich-Vorstellung anregt. Da ist keiner vorhanden,
da gibt es keinen. Es ist der Unterschied der Ich-Vorstellung, des Ich-
Bildes, wenn wir es nur als Bild haben, daf} wir fiir die anderen Vor-
stellungen Gegenstinde nachweisen konnen, fiir die Ich-Vorstellung
aber nicht. Also kann im weiteren Umbkreise unseres dufleren Lebens
nicht das vorhanden sein, was in der Ich-Vorstellung vorhanden ist,
was sich in die Worte «Ich bin» kleidet.

Wir miissen also sagen, da liegt zugrunde etwas immerhin Unbe-
kanntes, etwas, was nicht in der dufleren Welt, soweit sie sich dem
Erdenmenschen darbietet, zu finden ist. Es ist etwas Eigentlimliches,
dieses Ich. Wire namlich dieses Ich innerlich zu erhaschen, zu erfassen,



wie manche Intuitionisten wie zum Beispiel Bergson meinen, wire mehr
zu erfassen als das blofle Bild, dann kénnte man sagen, man hitte
zwar wenig von einer irdischen Wirklichkeit, von einer Wirklichkeit,
die nicht von auflen gegeben ist, aber man hitte immerhin etwas. Man
kann es aber nicht erhaschen, nicht erreichen, dieses Ich.

Aber eines kann jeder Mensch von diesem Ich wissen, eines, das ge-
wissermaflen dienen kann als Stiitzpunkt, so wie ihn einstmals Archi-
medes fiir seinen Hebel verlangt hat, um die Erde aus den Angeln zu
heben. Eines kann dazu dienen, wenn wir gerade auf dieses Ich hin
die Besinnung unserer Seele richten. Aus den vielerlei Fragen und
Weltritseln, die da entstehen konnen, wenn Menschen sie blofl auf die
Auflenwelt richten, kann nidmlich eine besondere Frage sich herausls-
sen; und das wird im Grunde genommen immer die Frage sein, bei
der der okkultistische Aspirant einsetzen muf}, wenn er das Bewuf3t-
sein iiberspringen will. Er muf sich fragen: Siehst du da gar nichts im
weiten Umkreise deines irdischen Erlebens, was dir so erscheint, daf}
du sagen kannst, das Innerste deines Wesens driickt sich in ihm aus?
Findest du nirgends etwas, was dein Ich zum Ausdruck bringt?

Mit dem Hineinschauen in das innere Leben ist es zunichst eine be-
triibende, eine fatale Sache. Da kommen wir nur in unsere zeitlichen
Vorstellungen hinein und konnen niemals sicher sein, ob wir etwas
finden, was uns aus der zeitlichen Vorstellungswelt herausfithrt. Je-
denfalls konnen wir nicht hoffen, von unserer Personlichkeit loszu-
kommen — und das miissen wir als Okkultisten erreichen —, wenn wir
fortwihrend in unsere Personlichkeit hineinschauen. Drauflen sind
aber nur die Erfahrungen und Erlebnisse des Erdenmenschen. Wir fin-
den, dafl nur das, was im dufleren Ausdruck vorhanden ist, Ausdruck
sein kann fiir etwas, was dem Ich entspriche; aber wir konnen das
Ich eben nicht erhaschen. Wenn wir den Blick um uns rundherum
wenden, so finden wir nur eines, und das ist zunichst das einzige, was
wir finden kdnnen als Ausdruck fiir unser Ich: das ist die menschliche
Gestalt.

Fassen Sie jetzt dieses Wort, damit wir uns iiber diesen schwierigen
Punkt hinweghelfen — er muf} iiberwunden werden, wenn wir unser
Thema bewiltigen wollen —, «die menschliche Gestalt» ja so recht auf,



wie es aufzufassen ist, namlich, daf sie uns entgegentritt in der dufle-
ren Welt. Es gibt, glaube ich, fiir jeden Menschen leicht die Maglich-
keit, sich zu sagen: So wie eine Pflanze in ihrer iufleren Form der
Ausdruck ihrer Wesenheit ist, wie sie so geformt ist, weil es ihrem in-
neren Wesen entspricht; so wie ein Kristall geformt ist, wie er ist,
weil es seinem inneren Wesen entspricht; wie jedes Tier so geformt ist,
wie es seinem inneren Wesen entspricht, so mufl auch die menschliche
Form dem menschlichen Wesen entsprechen. Und da wir zunichst aus
unseren irdischen Erlebnissen in unserem Ich zusammenfassen unser
Wesen, so mufl die menschliche Form der Ausdruck fiir das menschliche
Ich sein. Mit anderen Worten: Im weiten Umbkreise unserer Erfahrung
erweist sich die menschliche Form, die menschliche Gestalt als der Aus-
druck des menschlichen Wesens. Ein recht trivialer Satz scheint es zu
sein, aber es ist einer der allerwichtigsten Satze, denen wir uns iiber-
haupt betrachtend hingeben konnen.

Nun aber mufl der Okkultist weitergehen. Von dem Ich sagt er
sich, daf} er es zwar ausdriickt, wenn er Ich sagt, daf er es aber nir-
gends hat, daf} es nicht da ist; denn das, was da ist, ist nur immer die
Vorstellung des Ich. Die menschliche Gestalt scheint aber da zu sein.
So daf wir vor die merkwiirdige Ritselfrage gestellt sind: Wir sehen
auf Schritt und Tritt die menschliche Gestalt, den Ausdruck des
menschlichen Ich, und das Ich dieses Wesens konnen wir doch nicht er-
haschen.

Nun gibt es nur eine Moglichkeit, weiterzukommen, und diese Mog-
lichkeit ist die, dafl der Okkultist sich recht sehr einlafit darauf, zu
empfinden, dafl es sich mit der menschlichen Gestalt auch so verhilt
wie mit einem menschlichen Ich. Denn wenn sie immer da ist, dann
entspricht sie eben nicht dem Ich, das nicht immer da ist. Die Not-
wendigkeit liegt also vor, dafl wir irgendwie dazu kommen koénnen,
von dem, was uns scheinbar immer begegnet auf Schritt und Tritt,
von der menschlichen Gestalt, der menschlichen Form zu sagen, sie ist
nicht da, sie existiert zunichst gar nicht unter den Erdendingen. Es
ist auflerordentlich wichtig, dafl wir vordringen zu der Vorstellung,
dafl es mit der menschlichen Gestalt etwas ganz Besonderes auf sich
hat, dhnlich wie mit der Vorstellung des Ich, und dafl diese mensch-



liche Gestalt, indem sie uns von auflen entgegentritt, uns in irgendeiner
Weise eigentlich tiduscht, dafl sie uns in irgendeiner Weise anliigt. Das
ist die Empfindung, zu der der okkultistische Aspirant kommt: dafl
die menschliche Gestalt ihn anliigt, indem sie vorgibt, ein Ausdruck fiir
sein Wesen zu sein, aber einfach so trivial da sein will, wihrend das
Wesen sich verbirgt.

Es wire ja auch in anderer Bezichung nicht gerade entsprechend
der Forderung, die wir aufgestellt haben, nimlich ein Bewufltsein zu
haben ohne einen bewufiten Gegenstand, das doch ein Bewuftsein ist,
wenn wir uns aneignen wiirden ein Bewuf}tsein von der menschlichen
Gestalt, die ja doch wieder ein duflerer Gegenstand ist. Das heiflt mit
anderen Worten: Die menschliche Gestalt, die uns iiberall begegnet im
Leben, kann das nicht sein, was wir suchen als Ausdruck des Ich.

Nun muf} der Okkultist allerdings wissen, daf er nicht in Vorstel-
lungen, nicht in Schlu3folgerungen leben kann, die von auflen genom-
men sind; er kann die Erlebnisse, zu denen er jetzt kommen muf},
nicht von auflen her nehmen, denn das von auflen Kommende macht
sein Erdenbewuf3tsein aus, das er iiberspringen will. Wenn der Okkul-
tist seine menschliche Gestalt ansieht, mufl er aber etwas erleben an
dieser menschlichen Gestalt, was ihn iiber alles Erdenbewufitsein hin-
ausfihrt.

Ko6nnen wir denn an der menschlichen Gestalt etwas erleben, was
uns iiber alles Erdenbewufitsein hinausfithrt? Ja, wir konnen etwas
in der menschlichen Gestalt erleben dadurch, dafl wir zunichst unser
menschliches Antlitz ansehen und bemerken, dafl dieses menschliche
Antlitz einen ganz besonderen Eindruck macht. Man muf} allerdings,
wenn man so als okkultistischer Aspirant zu dieser entsprechenden
Empfindung kommen will, nicht vernarrt und verliebt sein in die ge-
wohnliche Vorstellung, die man einmal hat; sonst wird man immer
dem menschlichen Antlitz so entgegentreten, dafl man zu der Emp-
findung, die zu entwickeln ist, nicht kommen kann. Man wird zu den
tiefstmoglichen Empfindungen kommen miissen, die in uns aufzutrei-
ben sind, denn wir kommen dem menschlichen Antlitz gegeniiber zu
einer besonders merkwiirdigen Empfindung, nidmlich zu der Empfin-
dung: Dieses menschliche Antlitz ist nicht so, wie es sein sollte. Und



man wird dem menschlichen Antlitz und allem, was dazugehort, iiber-
haupt dem oberen Teil des Menschen, ansehen lernen, daf} es verandert
worden ist durch dasjenige im menschlichen Seelenleben, was man
nennen kann Hochmut, Stolz und Uberhebung.

Sehen Sie, das ist der Anfang des Uberspringens des gewdhnlichen
Bewufitseins, dafl der Mensch bis zu dieser urspriinglichen Empfin-
dung vordringt, dafl er sagt: Du, menschliches Antlitz, du, mensch-
licher Kopf, du, menschlicher Oberleib, du liigst mich an; du hast dir
durch deinen Stolz und deine Uberhebung eine Form gegeben, die du
nicht haben solltest. Wenn ich dich sehe, dich menschlichen Oberleib,
so sehe ich durch dein Scheinbild durch, und wenn ich alles betrachte,
was durch die vielen Inkarnationen hindurch dem Menschen aufge-
prigt worden ist an Hochmut und Uberhebung, so zeigt sich mir etwas
ganz anderes. — Da kommen wir durch dasjenige, was die mensch-
liche Gestalt in ihrer oberen Hilfte ist, zu der Empfindung, daf} der
Mensch seine urspriingliche Gestalt verindert hat durch Hochmut
und durch Uberhebung.

Auch ein Zweites sehen wir als okkultistische Aspiranten dem Men-
schen in bezug auf seine Gestalt und in bezug auf die iibrigen Teile
seines Wesens an. Wiederum macht der Mensch, wenn alle urspriing-
lichen Empfindungen des Seelenlebens aufgerufen werden, den Ein-
druck: er liigt uns eigentlich an; es miissen auch die iibrigen Teile der
menschlichen Gestalt anders sein. Man mufl wiederum etwas abzie-
hen, dann kommt man auf das Urspriingliche der menschlichen Ge-
stalt; und was man da weiter abziehen muf, ist die Begehrlichkeit, die
Begierde. Umgestaltet ist der Mensch, man mufl sagen, oben durch
Stolz und Hochmut und durch Uberhebung, unten durch die Begierde.
Wiirde die Begierde ihn nicht als innerliches Feuer durchglithen, so
wiirde die untere Hilfte seines Organismus eine andere Gestalt haben.

Diese zwei Empfindungen sind die Grundempfindungen, von denen
ausgegangen werden mufl. Diese Empfindungen kann man haben. Man
kann sie kleiden in die zwei Urteile: Der Mensch ist zu stolz, zu voll
von Uberhebung, und er ist zu begehrlich. — Das sind bestimmte innere
Bewuf3tseinserlebnisse, die man haben kann, die sich aufdringen, wenn
man den Menschen wirklich mit den tiefsten Empfindungen der Seele



anschaut. Aber was hat uns diese Empfindungen verursacht? Sind denn
diese Empfindungen durch irgendeinen Gegenstand in der weiten Welt
des Erdenlebens hervorgerufen? Sie sind ja nur dann da im mensch-
lichen Erleben, wenn der Mensch seine eigene Gestalt als nicht zutref-
fend empfindet, wenn er dasjenige, was in ihm ist, empfindet, als ob
es urspriinglich anders veranlagt und durch Uberhebung und Begierde
umgeindert worden wire. Das also, was wir als Zuflere Gegenstinde
bezeichnen, veranlafit diese zwei Erlebnisse nicht. Dennoch konnen
sie auftreten im menschlichen Bewufltsein, konnen da sein dadurch,
dafl der Mensch mit seiner Umwelt lebt.

Das ist auflerordentlich wichtig, dal es moglich ist, zu einem inne-
ren Urteil, einem inneren Erleben zu kommen, das keinen Gegen-
stand hat. Und dieses innere Erleben bewirkt etwas. Es bewirkt, dafl
der okkult strebende Mensch sich abwendet zunichst von seiner
menschlichen Erdengestalt, indem er sagt: Du bist nicht wahr, Mensch,
wie du eigentlich vor mir stehst. — Er wendet sich ab; aber nicht wie
die Mystiker, von denen wir gestern gesprochen haben, die, indem sie
sich abwenden von den Erdenerlebnissen, nichts mehr haben, sondern
er tritt aus seinem gewohnlichen Erleben heraus, nimmt aber etwas
mit, namlich ein Urteil iiber die menschliche Gestalt, das im Grunde
genommen in der mannigfaltigsten Weise aus dem menschlichen Gefiihl
heraus immer wieder ausgesprochen worden ist.

Was jetzt charakterisiert worden ist, ist sozusagen das Elementare,
von dem das okkulte Bewufltsein oftmals ausgegangen ist, wenn es
nicht bloff mystisches Erleben, sondern okkultes Bewufitsein werden
sollte. Es ist ausgegangen von einem Urteil iiber den Menschen, aber
so, dafl die menschliche Gestalt ausgeldscht worden ist. Nicht ist aber
ausgeloscht worden alles innere Erleben. Es ist geblieben ein gewisses
Urteil tiber den Menschen, nimlich: Eigentlich hat das, wie du bist,
alles das Erdenleben gemacht, und du bist im Grunde genommen so,
dafl du hinweisest auf eine ganz andere Gestalt, auf eine ganz andere
Form.

Wenn wir nun noch weiter verstehen wollen, wie wir es da eigent-
lich zu tun haben mit dem, was dem Menschen nach und nach aufdim-
mern kann als ein Bewufltsein ohne Gegenstand, dann wird es not-



wendig sein, dafl wir etwas genauer auf diese menschliche Form ein-
gehen. Denn wenn wir gezeigt haben, wie der okkultistische Aspirant
herausspringt aus sich und nur behilt eine Art von Empfindungsur-
teil iiber den Menschen, so dafl wir gewissermaflen uns abwenden von
der einen Hilfte des Menschen, indem wir sagen, sie ist zu stolz, und
von der anderen Hilfte, indem wir sagen, sie ist zu begehrlich, so ist
das bis jetzt doch noch ein ziemlich unbestimmtes innerliches Erleben,
das noch nicht konkret, noch nicht bestimmt werden will. Es ist ja in-
nerliches Erleben, von dem wir sehen werden, dafl es in die hochsten
Regionen des geistigen Erlebens hinauffiihrt; aber es ist noch unbe-
stimmt.

Damit wir zu groflerer Bestimmtheit kommen konnen, wollen wir
uns einmal auf die menschliche Gestalt, wie sie uns zunichst detaillier-
ter entgegentritt, einlassen. Wenn man gelehrt sprechen wollte, wiirde
man sagen: Wir wollen die menschliche Gestalt einmal zerlegen. —
Wenn man die menschliche Gestalt zerlegt, sondert man sie allerdings
in gewisse Glieder und Teile, die sich auflerordentlich bedeutungsvoll
aufdringen, weil sich die menschliche Gestalt wirklich auseinanderlegt
in diese Glieder. Diese Glieder werden sich uns ergeben, wenn wir uns
fragen: Was macht es eigentlich, dafl der Mensch gestaltet ist, wie er
gestaltet ist? — wenn Sie sich einlassen auf das, was ich sagen werde.
Sie werden finden, daf die Angaben, die aus den Tiefen des Okkultis-
mus geschopft sind, in der Tat erschopfend die Einteilung der mensch-
lichen Gestalt ergeben, daf sie uns zeigen, wie die menschliche Gestalt
eigentlich zusammengesetzt ist.

Das erste, was uns an dieser menschlichen Gestalt auffillt, was we-
sentlich ist, was sozusagen den Menschen duflerlich, der Form nach
zum Menschen macht, ist das, was ich schon hervorgehoben habe, als
ich sozusagen den ersten Satz dieser Vortrige sprach. Das ist die Tat-
sache, dafl die menschliche Gestalt aufrecht ist, die Tatsache, daf} der
Mensch ein aufrechtgehendes Wesen ist. Das ist das erste Wichtige, so-
zusagen der erste Teil seiner Gestalt. Wir wollen, um diesen Teil seiner
Gestalt einmal vor uns hinzustellen, ihn die Aufrechtheit nennen.

Sehen Sie, es wird Thnen zunichst so scheinen, als ob irgendeine
Willkiir in der Art lige, wie ich Thnen jetzt den Menschen in bezug



auf seine Gestalt zerlege. Wenn Sie sich aber wirklich genau darauf
einlassen, dann werden Sie sehen, dafl es keine Willkiir ist, sondern
daf es das Wesen des Menschen aus seiner Gestalt wiedergibt, wie ich
Thnen jetzt das Wesen des Menschen wiedergebe im Sinne der okkul-
ten Erkenntnis.

Das zweite, was wir als wesentlich fiir die menschliche Gestalt an-
nehmen konnen, was den Menschen zum Menschen macht, das ist die
Tatsache, dafl seine Gestalt nach vorn hin so veranlagt ist, daf} er ein
sprechendes Wesen sein kann, dafl der Ton sich in ihm erzeugen kann.
Bedenken Sie doch nur einmal, dafl das ganz wesentlich ist fiir den
Menschen. Wihrend im allgemeinen jeder Mensch nach oben hin orga-
nisiert ist, ist er im speziellen nach oben so organisiert, dafl seine Sprech-
organe vom Herzen und Kehlkopf anfangen und nach oben, nach dem
Gesichte zu gehen. Betrachten Sie den Menschen daraufhin, so werden
Sie finden, daf} alle Formen der Glieder nach der Tonerzeugung und
Tonbildung hin organisiert sind. Wir kénnen also sagen: Das zweite
Wichtige in der Ordnung der Glieder der menschlichen Gestalt ist die
Hinordnung zur Tonbildung, zum Sprechen.

Das dritte, was Sie als wichtig fiir die menschliche Gestalt ansehen
miissen, ist die Tatsache, dafl diese menschliche Gestalt symmetrisch
ist. Sie konnen sich nicht denken, dal die menschliche Gestalt von
ihrem Wesen nichts verlieren wiirde, wenn sie nicht symmetrisch wire.
Das ist das dritte Wesentliche: Alle Glieder sind so gestellt, dafl beide
Seiten symmetrisch sind. Wir wissen, daf} es Ausnahmen davon gibt,
aber das Symmetrische gehdrt zum Wesentlichen einer Anzahl von
Gliedern.

Das vierte, das in Betracht kommt, ergibt sich in der folgenden
Weise. Wenn Sie beachten, was der Mensch in diesen drei Gliederun-
gen seiner Gestalt: seiner Aufrechtheit, seinem Sprechen und seiner
Symmetrie hat, so werden Sie sagen miissen: Was da im Menschen als
drei Glieder vorhanden ist, das geht nach auflen. Dafl der Mensch sich
aufrichtet, das ist etwas, was ihn in die duflere Welt hineinstellt. Die
Sprache ist etwas, von dem Sie ohne weiteres wissen werden, daf} es
ihn in die duflere Welt hineinstellt. Die symmetrische Gestalt ordnet
ihn im Raume in eine gewisse Gleichgewichtslage ein. — Jetzt kommen



wir noch zu etwas anderem; das ist der Umstand, dafl der Mensch,
rein physisch genommen, eine Innerlichkeit ist, dafl er eingeschlossen
hat gewisse Organe von seiner Haut, von seinem Aufleren. Wir kon-
nen also sagen: Der Mensch hat als viertes Glied seiner Gestalt das
Eingeschlossensein durch seine Haut, so daf} die Organe, welche die
innerlichen Funktionen unterhalten, innerlich sind und vor der Au-
Renwelt geschiitzt werden. — Wir werden also sagen: Fingeschlossen-
heit oder Abgeschlossenheit ist etwas, was zu dieser Gestalt gehort.

Ein weiteres, das fiinfte, was zu dieser Gestalt gehort, bitte ich
darin zu sehen, daf} in dieser Innerlichkeit, die eben von der dufleren
Hiille abgeschlossen ist, die Organe titig sind; dasjenige, was da im
Inneren wirkt und lebt. Daf} es da im Inneren wirkt und lebt, das
bezeugt uns, dafl der Mensch, so wie er vor uns steht in seiner Gestalt,
nicht nur abhingig ist von der Auflenwelt, sondern dafl er auch von
seinem Inneren abhingig ist, daf} er in seinem Inneren gleichsam einen
Mittelpunkt seines Webens und Wesens hat. Wenn wir also den Glie-
dern, die wir jetzt schon betrachtet haben, zum Beispiel nur die Blut-
zirkulation gegeniiberstellen, so haben wir etwas, was rein im Inneren
verlduft, ein innerliches Abgeschlossensein. Wir haben also die Ab-
geschlossenheit, und wir haben ein Inneres, sich Abschlieffendes.

Aber mit diesem Inneren, sich Abschlieflenden in der menschlichen
Gestalt, hat es seine ganz besondere Bewandtnis. Dieses Innere, sich
AbschlieBende namlich, ist im Menschen eine Zweiheit, rein physisch
gesprochen. Es gibt ndmlich solche inneren Organe, wie Lunge und
Herz, die ihre Gestalt einem Kompromisse verdanken, einer Wirkung
von auflen. Das Herz muf} mit der Lunge in Korrespondenz stehen und
ist daher den dufleren Verhiltnissen angepafit worden. Die Auflen-
welt, die Luft dringt durch die Lunge in das Innere ein und wird da-
her den inneren Organen angepaflt. Dann haben wir auch Organe, die
durch ihre Gestalt schon anzeigen, dafl sie nur dem Inneren des Lei-
bes angepaflt sind. Das sind die Organe des Unterleibes. Die haben
ihre Gestalt davon, dafl sie im Menschen drinnen sind. Sie kOnnen
sich alle denken, daf} der Magen, die Gedirme, die Leber, die Milz,
wenn sie anders im Inneren gestaltet waren, zusammenhingen konn-
ten mit dem Herzen und der Lunge, und in irgendeiner Weise doch



die richtigen Funktionen verrichten konnten. Wenn das Auflere ein-
mal in die Lunge Eingang gefunden hat, dann kann das Innere ver-
schieden gestaltet sein; dann ist nur das Innere des Menschen maf-
gebend. So dafl wir sagen konnen: Wir haben sechstens einen Teil der
menschlichen Gestalt, den wir das eigentliche Innere nennen konnen,
das Innere in leiblicher Beziehung, und wichtig ist es hierbei, dafl wir
uns bewufit werden: ohne Beziehung zur Auflenwelt.

Nun sind wir auch an die Grenze gelangt, wo in der menschlichen
Gestalt sozusagen aus dem Inneren wieder etwas nach auflen gehen
mufl, wo wir etwas an der menschlichen Gestalt finden, das sehr wohl
wieder mit der Auflenwelt in Beziehung steht. Betrachten Sie nur die
Form der menschlichen Fiifle. Wenn sie nicht so geformt wiren fiir
den Boden, wenn sie nicht unten eine Sohle hitten, so konnte der
Mensch nicht gehen. Wenn sie so geformt wiren, dafl sie in eine spitze
Form ausgingen, wiirde der Mensch fortwihrend umfallen. Da kom-
men wir also, wenn Sie die menschliche Gestalt verfolgen, zu Orga-
nen, die wiederum angepaflt sind an die dufleren Verhiltnisse. Aber
nicht nur die Fiifle, sondern auch die Beine sind so geformt, dafl der
Mensch eben ein Mensch ist. Wire er ein Fisch oder ein fliegendes We-
sen, so wiirden seine Organe anders geformt sein miissen; sie sind aber
so geformt, dafl der Mensch dieses auf der Erde stehende und gehende
Wesen ist. Zu diesem Zwecke, ein auf der Erde arbeitendes, stehen
und gehen konnendes Wesen zu sein, sind alle die Organe geformt,
von den Hiiften ab nach abwirts, so dafl wir sagen konnen: In den
Hiiften haben wir siebentens eine gewisse Gleichgewichtslage. Was dar-
tiber ist, ist notwendig nach auflen geformt oder nach innen abge-
schlossen; was nach unten ist, ist nach unten geformt, so dafl wir sagen
konnen: In den Hiiften ist eine gewisse Gleichgewichtslage. Von dem,
was darunter ist, konnen wir sagen, daf es sich anpafit an die irdischen
Verhiltnisse.

Dann haben wir, wenn wir den Menschen weiter verfolgen, weitere
Organe, welche ganz angepafit sind den dufleren Verhiltnissen, nim-
lich achtens die Reproduktionsorgane.

Sie brauchen sich nur zu iiberlegen, dafl der Mensch, wenn er in
entsprechender Weise gehen will, wie er als Mensch gehen soll, auch



die Oberschenkel in einer Weise angeordnet haben muf, dafl sie, von
den unteren getrennt, im Winkel sich biegen. Das bewirkt, daf er sich
in seinem Gange an seine irdischen Verhiltnisse anpassen kann, so
dafl der Mensch an die Oberschenkel anschlieflend, was wichtig ist,
die Knie hat, welche wesentlich seine untere Gestalt bedingen. Sodann
hat der Mensch noch die Unterschenkel und, wieder getrennt davon,
die Fiifle.

Aufrechtheit

Hinordnung zur Tonbildung
das Symmetrische
Abgeschlossenheit

Inneres, sich Abschliefendes
Inneres in leiblicher Beziehung, ohne Beziehung zur Auflenwelt
Gleichgewichtslage
Reproduktionsorgane
Oberschenkel

Knie

. Unterschenkel

12. Fiie.

D' 00 N O O R B ke

[E—
- O

Sie werden sagen, dafl da die Hande fehlen. Wir werden in der nich-
sten Betrachtung sehen, warum hier eigentlich die Hinde fehlen. Aber
ich bitte Sie, sich diese Tabelle zunichst einmal anzusehen. Ich sagte,
es konnte zunichst erscheinen, als ob es eine willkiirliche Hinordnung
wire, dafl die gesamte menschliche Gestalt hier in zwolf Glieder ge-
teilt worden ist. Aber alles, was der Mensch wirklich braucht, um
Erdenmensch zu sein — wie es sich mit den Hinden verhilt, werden
wir morgen besprechen —, ist in diesen Gliedern enthalten; und es ist
so darin enthalten, daf jedes dieser Glieder eine gewisse Selbstindig-
keit hat, daf jedes dieser Glieder getrennt ist von den anderen; und
es wire immerhin denkbar, daf} jedes dieser Glieder mit den anderen
in Verbindung stinde und doch etwas anders geformt wire, als sie
geformt sind. Sie kénnen sich andere Formen denken; aber dafl zwolf
solche Teile zusammengefiigt sind, damit die menschliche Gestalt da
ist, das konnen Sie nicht aufler acht lassen.



Wenn Sie das nehmen, was der Mensch sein soll auf der Erde, dann
konnen Sie nicht aufler acht lassen, dafl er eine gegliederte Gestalt
sein muf}, die in dieser Weise angeordnet ist, so dafl, wenn wir die
menschliche Gestalt betrachten, sie sich gliedern muf} in zw6lf einzelne
Glieder. Diese zwdlf einzelnen Glieder haben immer im Okkultismus
die denkbar grofite Bedeutung gehabt. Diese zwolf einzelnen Glieder
der menschlichen Gestalt brauchen wir, um die ganze Bedeutung die-
ser menschlichen Gestalt in ithrem Zusammenhange mit dem mensch-
lichen Wesen ins Auge zu fassen. Der Okkultismus hat sie immer ge-
kannt, und aus Griinden, die sich uns ergeben werden im weiteren
Verfolge dieser Vortrige, wenn wir den Menschen in okkulter, theoso-
phischer und philosophischer Beziehung kennenlernen werden, wird
sich uns zeigen, warum diese Glieder aus einem gewissen Zusammen-
hange heraus ganz bestimmte Bezeichnungen erhalten haben.

Man hat nidmlich das, was unter erstens angefithrt worden ist, ge-
nannt «Widder» und bezeichnet mit dem Zeichen V.

Was unter zweitens angefiihrt ist, wird bezeichnet als «Stier» und
mit dem Zeichen 8 symbolisiert.

Was als das Symmetrische angefiihrt ist, als «Zwillinge», ist mit
dem Zeichen II bezeichnet worden.

Was als Abgeschlossenheit im Inneren charakterisiert wurde, ist mit
diesem Zeichen % belegt und «Krebs» genannt worden.

Was als Inneres, sich abschlieflendes Leben charakterisiert wurde,
nannte man «Ldwe» und symbolisierte es mit diesem Zeichen: £.

Dasjenige, was Inneres in leiblicher Beziehung, ohne Beziehung auf
etwas Aufleres ist, was also im Inneren abgeschlossen ist, die dreifache
menschliche Natur bezeichnet und den Abschluff nach innen andeutet,
wird genannt «Jungfrau» und mit diesem Zeichen m belegt.

Das, was die Gleichgewichtslage andeutet, braucht nicht viel Erkla-
rung, wenn man es als «Waage» bezeichnet: ==,

Die Reproduktionsorgane, die wieder die Richtung nach auflen
haben, werden bezeichnet mit dem Ausdruck «Skorpion» und mit
diesem Zeichen M symbolisiert.

Die Oberschenkel, das, was man als «Schiitze» bezeichnet, haben
dieses Zeichen: <.



Die Knie, als «Steinbock», sind symbolisiert durch dieses Zei-
chen: 3.

Die Unterschenkel, als «Wassermann», durch dieses Zeichen: ¥,

Und endlich die Fiifie als «Fische» mit diesem Zeichen: X,

Sehen Sie zunichst in diesen Zeichen nur Signaturen, Zeichen fiir
die Glieder der menschlichen Gestalt, von denen man sagen kann, daf}
sie die gesamte menschliche Gestalt zusammensetzen. Sehen Sie in
diesen Zeichen zunichst nichts anderes als ein Mittel, so wie wenn
man Buchstaben gewzhlt hitte, um diese einzelnen Teile der mensch-
lichen Gestalt zu benennen. Dann haben Sie zunichst genug getan,
ins Auge zu fassen das, was wir als menschliche Gestalt bezeichnen.
Und wir konnen, weil wir sie in einzelne Teile gliedern, die angefiihr-
ten Namen geben, diese einzelnen Teile wie mit Buchstaben mit den
Zeichen belegen, die hinzugeschrieben sind.

Sie wissen ja alle, dafl in einer gewissen Beziehung diese Bezeich-
nungen uralten Gewohnheiten entsprechen und dafl sie namentlich,
so wie sie angefiithrt sind, in der Astrologie eine Rolle spielen. Aber
ich bitte Sie, fir diese Vortrage mit diesen Bezeichnungen nichts ande-
res zu verbinden, als dafl wir mit ihrer Hilfe unsere Aufmerksamkeit
hinlenken auf die menschliche Gestalt und sie naturgemifl gliedern
in zwolf Teile. Wenn wir diesen Gliedern sonderbare Namen geben
und sonderbare Zeichen hinzufiigen, so ist das nicht anders aufzufas-
sen, als wenn die Laute der menschlichen Sprache manchmal so sind,
dafl wir nicht gleich erkennen kénnen, warum sie dieses oder jenes
ausdriicken; nicht anders, als wenn die Buchstaben so sind, daff man
auch nicht immer sagen kann, warum sie dieses oder jenes bezeichnen.

Was wir erreicht haben mit diesen Bezeichnungen, ist, dafl wir dar-
in haben den Ausdruck der menschlichen Gestalt, gegliedert in zwolf
Teile, und dafl wir ihnen zu unserem weiteren Gebrauch Namen beige-
fiigt haben, die aus dem Okkultismus auch schon hie und da in die
Offentlichkeit gedrungen sind.



SECHSTER VORTRAG
Kristiania (Oslo), 8. Juni 1912

Vielleicht wird es Sie wundern, daf} wir im Verlaufe dieser Vortrige
auch einige Zeit dazu verwenden, um so, wie wir gestern damit be-
gonnen haben, die duflere Natur und Gestalt des Menschen ins Auge
zu fassen. Wenn Sie immer tiefer eindringen wollen in die Erkennt-
nisse, welche der wahre Okkultismus dem Menschen zu geben ver-
mag, so konnen Sie es nicht vermeiden, den Menschen auch nach den
Gesichtspunkten kennenzulernen, die wir gerade jetzt ins Auge fas-
sen. Sie brauchen sich nur zu erinnern, wie oft im Verlaufe Ihres theoso-
phischen Strebens Threr Seele der Gedanke nahegetreten ist, dafl der
Mensch so, wie er uns in der Welt entgegentritt, in seiner dufleren Ge-
stalt ein Tempel der Gottheit ist. Und ein Tempel der Gottheit ist der
Mensch wahrhaftig auch in bezug auf seine duflere Gestalt. Diesen
Tempel der Gottheit hat man im Auge, wenn man gewissermaflen
die Bausteine betrachtet, von denen wir gestern ausgegangen sind und
die uns noch kurze Zeit in unserer Vortragsreihe beschiftigen werden.
Wir werden dann sehen, da gerade die fiir das menschliche Herz
und die menschliche Seele wichtigsten Erkenntnisse zu uns kommen
werden, wenn wir nicht zu bequem sind und uns die Miihe geben,
schon in der dufleren Gestalt des Menschen das Verborgene der gei-
stigen Welt aufzusuchen. Und so haben wir denn betrachtet den Men-
schen nach gewissen zwolf Gliedern, die wir gestern angefiihrt haben.

Diese zwolf Glieder scheinen nun, so wie sie uns entgegentreten,
eine volle Einheit zu sein. Sie sind aber in Wirklichkeit keine volle
Einheit, und es ist wichtig zu wissen, dafl sie keine volle Einheit sind.
Denn in dem Augenblicke, wo der Mensch richtig begreifen kann,
dafl die duflere Einheit der Gestalt, in welcher ihm sein Leib, sein
duflerer Korper erscheint, nur eine scheinbare ist, in dem Augenblicke,
wo der Mensch versteht, dafl die Gestalt des duleren Kérpers, so wie
sie dem Auge entgegentritt, oder wie sie der Mensch iiberhaupt als
Erdenmensch kennen kann, eine scheinbare ist, in dem Augenblicke,
wo der Mensch den Schein der dufleren Gestalt durchschaut, erkennt



er auch, wie es sich mit seinem Ich, dem Mittelpunkt seines Bewuf3t-
seins, verhilt.

Wir haben schon gestern gesehen, daf} dieses Ich sich uns jede Nacht
entreifdt, dafl es also dem Menschen nur ein Bild sein kann; denn eine
Realitdt kann sich dem Menschen nicht in der Nacht entreiflen. Es
wird also gewissermaflen dem Menschen von seinem Ich, das sonst
durch sein Erdenleben hindurchgeht, jede Nacht etwas entzogen; und
genau das, was ihm entzogen wird, wird ihm durch die Weltenord-
nung im Zdufleren Leibe gegeben, wird dem Zufleren Korper zuge-
fiigt. Das macht es, dafl der Mensch den dufleren Korper als eine Einheit
ansieht. In Wahrheit ist er keine Einheit. In Wahrheit sind die Bau-
steine, die wir kennengelernt haben, kompliziert zusammengefiigt. Wir
beriihren hier eines der wichtigsten Geheimnisse, das geeignet ist, uns
tief in die urspriinglichsten Geheimnisse des Daseins hineinzufiihren.

Eines dieser Geheimnisse berithren wir schon in der dufleren Welt,
und es ist wichtig, dafl wir auch den Weg von auflen nach innen gehen,
um aus diesem Bewufltsein heraus die Idee ohne Gegenstand aufneh-
men zu konnen. So wie uns der Mensch entgegentritt, besteht er in
Wahrheit aus drei Teilen, und es ist nur ein Schein, wenn man diese
drei Teile des Menschen einfach als eine Einheit betrachtet. Das, was
uns gestern wie ein Zusammenhang von zwolf Gliedern erschienen ist,
teilt sich in Wahrheit in drei Menschen, und man mufl verstehen ler-
nen, dafl der Mensch eigentlich aus drei Menschen besteht.

Wir wollen diese drei Menschen einmal der Reihe nach unserer
Seele vorfithren. Wir haben namlich gestern bei der Aufzihlung der
Glieder des Menschen damit begonnen, daff wir zuerst angefiihrt ha-
ben dasjenige, was wir die Aufrechtheit nennen konnen, das Aufrecht-
Gerichtetsein; dann haben wir angefithrt dasjenige, was den Menschen
nach vorn hin, am besten konnen wir sagen, nach dem Sprechen hin
organisiert. Also das zweite: die Richtung nach vorn, nach dem Spre-
chen. Das dritte war die Symmetrie.

Sehen Sie, wenn wir diese drei Glieder der menschlichen Natur zu-
nachst betrachten, so haben wir einen Teil dieser menschlichen Natur,
wie sie duflerlich im Raum als Form, als Gestalt uns entgegentritt. Jetzt
wollen wir einmal priifen, ob wir nicht schon durch rein duflerliche



Anschayung etwas finden, was uns ausgehen 1288t von dem Ausdruck
Symmetrie und was uns an der dufleren Gestalt so erscheint, dafl es
bei genauer Betrachtung als eigentlich recht ritselvoll dem Menschen
auffallen muf.

Symmetrie bedeutet ja, wie wir wissen, daf} der Mensch nach beiden
Seiten hin ausgebildet ist. Nun ist diese Symmetrie zwar auch fiir alle
Organe des Kopfes vorhanden, aber sie wird ganz besonders auffillig,
wenn wir in der Betrachtung der menschlichen Gestalt vom Kopfe
nach abwirts gehen. Wir haben gestern gesagt, wir bezeichnen die Auf-
rechtheit mit dem Ausdruck «Widder» und dem Zeichen V, die Hin-
ordnung zur Tonbildung mit dem Ausdruck «Stier» und dem Zei-
chen 8, und die Symmetrie mit dem Ausdruck «Zwillinge» und dem
Zeichen II. Diese drei Glieder der menschlichen Organisation sind da-
mit bezeichnet. Nun kommen wir aber zu etwas, was sich sozusagen
in der Fortsetzung des Kopfes zeigt und was die Symmetrie, die An-
ordnung nach zwei Seiten, in ganz besonderer Art hervortreten lafit.
Das sind nimlich die Arme und die Hinde.

Ich bitte Sie jetzt, einmal diese Arme und Hande zu betrachten. Sie
setzen sich an den Kopf so an, dafl wir in den Armen und Hinden
vorgebildet finden, ganz auffillig vorgebildet finden, was wir im un-
teren ‘Menschen als die Oberschenkel kennen, was wir als Unter-
schenkel und Fiifle haben. Wenn Sie die Tierreiche betrachten, so tritt
Thnen ja in einer auffilligen Weise die Gleichheit derjenigen Organe,
die jetzt genannt worden sind, die beim Menschen in Armen und
Beinen verschieden sind, entgegen; und Sie werden gerade dann Wich-
tigstes iiber den Menschen denken kdnnen, wenn Sie auch diesen Un-
terschied von Armen und Hinden und Beinen und Fiiflen bei dem
Menschen gegeniiber demjenigen bei den Tieren, die dem Menschen
am allernichsten stehen, niher betrachten und dariiber nachdenken.

Nehmen wir jetzt einmal die Benennungen, die wir gestern ange-
wendet haben, auf und verwenden wir sie so, wie wir sie fiir die Beine
und Fiifle verwendet haben, verwenden wir sie jetzt einmal entspre-
chend fiir die Arme und Hande. Dann kénnen wir sagen, wenn wir den
Kopf nach abwirts verfolgen: Es schliefen sich an diesen Kopf Glied-
maflen an, die ja auch, wie Sie leicht durch ein ganz oberfldchliches



Denken einsehen konnen, geistig mit der ganzen Gedankenwelt des
Kopfes in Verbindung stehen. Es schlieffen sich an die Arme und
Hainde. Sie werden es nicht absurd finden kdnnen, wenn wir dieselben
Bezeichnungen, die wir gestern gefunden haben fiir die Beine und
Fiifle, in diesem Augenblicke verwenden fiir die mit dem Kopf in Zu-
sammenhang befindlichen Arme und Hinde, und wenn wir sagen:
Wir betrachten als Fortsetzung des Kopfes, viertens, das, was sich sym-
metrisch ausbreitet zunichst als die Oberarme, und wir bezeichnen sie
so, wie wir bezeichnet haben den oberen Teil der Beine, als «Schiitze»:
2. Wir beriicksichtigen zwar, dafl ein gewisser Unterschied vorliegt
in bezug auf den Ellenbogen und das Knie, da das Organ der Knie-
scheibe am Ellenbogen nicht ausgebildet ist, aber wir werden doch die
Ahnlichkeit bald herausfinden. So bezeichnen wir also das, was wir
als Ellenbogen haben, mit dem Zeichen und mit dem Worte, mit wel-
chen wir bezeichnet haben die Knie, nimlich mit «Steinbock» und dem
Zeichen B. Wir bezeichnen die Unterarme mit demselben Zeichen,
mit dem wir die Unterschenkel bezeichnet haben, nimlich dem des
«Wassermanns»: #¥, und die Hinde mit demselben Zeichen, mit dem
wir die Fiifle bezeichnet haben, mit dem Zeichen der «Fische»: X.
Wir haben jetzt, indem wir diese Glieder der menschlichen Natur fiir
sich stellten, den Kopf mit seinen Armen, zusammen einen sieben-
gliedrigen Menschen. Und das ist wichtig. Wenn Sie sich denken, dafl
dieser volle, siebengliedrige Mensch von der iibrigen menschlichen Na-
tur, insofern sie in der menschlichen Gestalt enthalten ist, nun ernihrt
wird, also nur heraufgeleitet erhilt die Nahrung, so wird es Thnen auch
kein so furchtbar grotesker Gedanke mehr sein, dafl — nehmen Sie das
zunichst wie eine Idee, wie einen Gedanken — von auflerhalb dieses
eben charakterisierten siebengliedrigen Menschen die Nahrung zuge-
leitet wird in der Weise, wie zum Beispiel fiir die Pflanze die Nahrung
auflerhalb zubereitet ist und sie sie nur verarbeitet. Es konnte ganz
gut gedacht werden, dafl die Nahrung drauflen in der Welt bereitet
wiirde, dafl dieser siebengliedrige Mensch sie nicht erst, soweit er sie
braucht zur Unterhaltung des Gehirns und so weiter, von der anderen
menschlichen Natur bekime, sondern direkt aus der Welt. Dann wiirde
dieser Mensch unmittelbar an die Auflenwelt angeschlossen sein.



Sehen Sie, diesen siebengliedrigen Menschen mufl der Okkultist ins
Auge fassen, wenn er in einer sachgemiflen Weise sich zu einem hdhe-
ren Bewufitsein erheben will. Es mufl sozusagen einmal durch die Seele
gezogen sein das, was jetzt ausgesprochen worden ist: die Moglichkeit
einer siebengliedrigen Menschennatur, von der man sich hinwegdenkt
die anderen Glieder des heutigen Menschen.

Und jetzt fassen wir einmal ins Auge den zweiten Menschen. Wir
werden 1thn am besten verstehen, wenn wir folgende Gedanken in Be-
tracht ziehen. Denken Sie einmal, dafl das wesentliche Organ des
Kopfes, was Sie ja sehr leicht einsehen werden, das Gehirn ist. Der
Mensch hat aber noch etwas, was dem Gehirn sehr Zhnlich ist und
was nur, ich méchte sagen, um etwas scheinbar Geringes, aber sehr
Bedeutungsvolles von dem Kopfgehirn sich unterscheidet. Der Mensch
hat tatsichlich etwas wie ein zweites Gehirn. Das ist das Riickenmarks-
gehirn, das Riickenmark, das im Riickgrat eingeschlossen ist.

Fassen Sie einmal diesen Gedanken ins Auge. Nehmen wir an, wir
haben es zu tun mit diesem eigentiimlichen Riickenmark, das wir ei-
gentlich blof als ein stabférmiges, in die Lange gezogenes diinnes Ge-
hirn empfinden konnen, wie wir anderseits auch das Gehirn empfin-
den konnen als ein Riickenmark, das in entsprechender Weise aufge-
blasen ist. Denken Sie sich, damit wir das Riickenmark so recht wie
eine Art Gehirn betrachten konnen, den Menschen einmal in einer
Weltposition, wie die Tiere sie heute noch haben: denken Sie sich sein
Riickgrat nicht vertikal aufgerichtet, sondern parallel mit der Erd-
oberfliche. Dann wiirden Sie ein Gehirn haben, das einfach ausein-
andergezerrt, stabformig gemacht worden ist. Und jetzt betrachten
Sie einmal den Menschen so, wie er dann vor Thnen steht, parallel zur
Erdoberfliche, den Riicken horizontal gegen den Weltenraum, so daf}
tatsichlich das Riickenmark in der Weltlage wie eine Art Gehirn gelten
kann. Da tritt uns etwas ganz Merkwiirdiges entgegen, nimlich die Tat-
sache, dafl wir auch links und rechts Ansidtze haben, die sich allerdings
sehr unterscheiden von den beiderseitigen Armansitzen. Aber denken
Sie sich einmal den Zustand, dafl der Mensch es in seiner Symmetrie
noch nicht so weit gebracht hitte, wie es heute ist, so dafl die zwei
Arme nahezu gleich sind, sondern denken Sie sich, daf} der eine Arm



eine besondere Ausbildung erfahren hitte, die ihn sehr unterscheiden
wiirde von dem anderen Arme. In der heutigen Zeit ist es zwar so,
dafl man in der unverstindigsten Weise die Rechtshindigkeit besei-
tigen und die Links- und Rechtshindigkeit ausbilden will. Denken Sie
sich aber, es wiichse sich der andere Arm zu einem ganz anderen Or-
gane aus; dann werden Sie es nicht mehr so absurd finden, wenn auf
die zwei anderen Ansitze, die wir haben, hingewiesen wird.

Wenn wir den Menschen so betrachten, daff sein Riickgrat nach
oben liegt, horizontal, dafl sich der Kopf nach der einen und die Fiifle
nach der anderen Seite ansetzen, dann haben wir zwei Ansitze wie
bei den Armen. Sie kénnen den Kopf als den einen Arm und die bei-
den Beine zusammen als den anderen Arm betrachten. Das sieht zu-
nichst sonderbar aus; aber wenn Sie sich denken, daf} es sogar in den
niederen Tierreichen Gestalten, Formen gibt, die sich gar nicht so sehr
unterscheiden von dem, was jetzt beschrieben worden ist, dann wer-
den Sie den Gedanken nicht mehr so grotesk finden.

Dieser Gedanke muff einmal durch die Seele gezogen sein, wenn
wir verstehen wollen den ganzen Menschen, der ein dreigliedriges
Wesen ist. Dann kénnen wir auch davon sprechen, daf} wir es dabei
zu tun haben mit Ansitzen, die nur unsymmetrisch gebildet sind, mit
ungleichen Zwillingen. Wenn Sie dies ins Auge fassen, so konnen Sie
auch sagen: Da habe ich wirklich so etwas vor mir wie den ersten sie-
bengliedrigen Menschen.

Beginnen wir einmal damit, daf} wir diesem horizontal gelegenen
Menschen die zwei ungleichen Zwillinge wirklich zuschreiben. Wir
nennen bei dem horizontal liegenden Menschen die beiderseitigen An-
satze auch Zwillinge. Wir wiirden also sagen miissen: Die Zusammen-
gehorigkeit, die Zueinandergeordnetheit von Kopf und Fiilen bezeich-
nen wir in diesem Falle als «Zwillinge»: IL.

Nun miifiten wir allerdings auch auf unser Gehirn Riicksicht neh-
men. Wir miifiten nidmlich das ins Auge fassen, was wir eben erst ge-
sagt haben. Wir bekommen dieses Menschenbild, das wir jetzt vor
unsere Seele hingestellt haben, nur dadurch, dafl wir den Menschen
drehen. Betrachten wir also einmal dasjenige, was der Mensch uns so
jetzt darbietet, nimlich den mittleren Ko6rper als eine in sich abge-



schlossene Welt, die wir aber ansehen als eine solche, in der wir den
Menschen gedacht haben. Also, die Einhiillung des Menschen und oben
eine Art Gehirn darin. Das betrachten wir als «Krebs»: 0. So daf}
wir sagen konnen: Die ganze Brusteinhiillung bekommt jetzt sogar
eine ganz besondere Charakteristik dadurch, dafl wir, um sie uns rich-
tig vorzustellen, den Menschen drehen.

Jetzt betrachten wir alles dasjenige von den menschlichen Gliedern,
was bedeutungsvoll ist innerhalb dieser Brusteinhiillung. Wir brau-
chen nur zu verfolgen die Glieder, welche wir gestern der Reihe nach
verfolgt haben, um haltzumachen an derjenigen Stelle, wo es unmog-
lich wird, die Dinge noch zu dem Brustmenschen oder zu dem mittleren
Menschen zu rechnen. Zweifellos werden wir dazurechnen miissen das
ganze Innere, das wir als «<Lowennatur»: £, bezeichnet haben und das
sich im Herzen konzentriert. Als viertes haben wir darauf aufmerk-
sam gemacht, daf} eigentlich der Mensch sich da in zwei Glieder teilt:
in ein Inneres, das eingeschlossen ist von dem Krebs, und in ein Inne-
res, das eingeschlossen ist von der Bauchwandung. Das ist auch ana-
tomisch sehr genau durch das Zwerchfell abgeteilt in eine obere und
eine untere Hohle; aber auch dasjenige, was unter dem Zwerchfell ist,
miissen wir rechnen zu dem mittleren Menschen. Wir bezeichnen es
mit dem Namen «Jungfrau»: m,

Und nun kommen wir dazu, die Gleichgewichtslage zu haben, da,
wo der Mensch anfingt, nicht mehr ganz im Inneren abgeschlossen zu
sein, sondern sich nach auflen der Welt 6ffnet. Indem der Mensch seine
Beine gebraucht, erschlieflt er sich nach auflen; so dafl wir sagen kon-
nen: Diese Gleichgewichtslage ist die Grenze, wo das Innere von dem
Aufleren sich abschliefit. Wir haben also fiinftens die Gleichgewichts-
lage, haben sie bezeichnet mit «Waage» und ihr zugeordnet dieses Zei-
chen: =.

Nach der ganzen Art, wie die Reproduktionsorgane im Zusam-
menhang stehen mit dem mittleren Menschen, werden Sie es selbst-
verstindlich finden, dafl sie hinzugerechnet werden miissen zu dem,
was den mittleren Menschen ausmacht, so dafl wir sagen miissen, sech-
stens die Reproduktionsorgane, «Skorpion»: m.

Nun handelt es sich darum, dafl wir den Ansatz gewinnen fiir das



zweite Zwillingspaar. Wenn Sie ins Auge fassen, was fiir den Men-
schen die Oberschenkel sind, wie sie im Grunde genommen nur da-
durch, daf} sie mit der ganzen Muskulatur des mittleren Menschen in
Verbindung stehen, gemaf} der eigenartigen Natur des mittleren Men-
schen bewegt werden, so miissen wir sie eben auch noch dazurechnen.
Bis zu den Knien ist der Mensch mittlerer Mensch; es gehen die Krifte
des mittleren Menschen bis in die Oberschenkel hinein und sie erstrek-
ken sich bis zu den Knien. Da haben wir auch, auf der einen Seite
nach dem Kopfe, auf der anderen Seite nach den Oberschenkeln, das
Zwillingspaar, so dafl wir die Oberschenkel noch als zu den Zwillin-
gen gehorig betrachten miissen. Wir bezeichnen sie mit diesem Zeichen
¥ und nennen sie «Schiitze».

Wenn Sie eingehen auf die Fiifle, so werden Sie sehen, daf} die Ober-
schenkel zwar noch in innigem Zusammenhange stehen mit dem mitt-
leren Menschen, dafl aber die Knie, die Unterschenkel und die Fifle
so sind, dafl sie als Fiifle der Erdstiitze bediirfen und daf} die Ober-
schenkel dasjenige sind, was diese Stiitze gebraucht. Da haben Sie
etwas, was der Mensch hat, weil er auf der Erde fest und aufrecht-
stehen mufl. Das, was in den Oberschenkeln noch ist, das ist die Fort-
setzung des mittleren Menschen, und das wiirde sich, wenn es sich nicht
anpassen wiirde an die anderen Glieder und an die Beine, so gestalten
konnen, dafl der Mensch ein Lufttier wire, wenn sich ganz andere
Organe ausbilden konnten, die besser als Schwimm- oder Flugorgane
angebracht wiren. Diese miifiten durch die Oberschenkel in Bewe-
gung gesetzt werden. Alles andere aber miifite angesetzt werden.

Sie sehen, dafl zum mittleren Menschen die iibrigen Teile nicht hin-
zugerechnet werden brauchen, so dafl wir einen siebengliedrigen Men-
schen jetzt haben. Das ist der zweite siebengliedrige Mensch. Wenn Sie
den Unterschied des ersten und des zweiten siebengliedrigen Men-
schen ins Auge fassen, so werden Sie finden, daf} derselbe ein ganz
enormer ist. Wenn wir den ersten siebengliedrigen Menschen ansehen,
so haben wir die hauptsichlichsten, die bedeutungsvollsten Sinnesor-
gane im Kopfe, also im ersten siebengliedrigen Menschen stationiert.
Wenn wir zu diesem ersten siebengliedrigen Menschen, wie wir es
miissen, auch noch die Arme und Hinde hinzurechnen, dann haben



wir Organe zu diesem siebengliedrigen Menschen gerechnet, welche
eine Eigentiimlichkeit haben, die nur einer Zufleren materialistischen
Beobachtung nicht auffillt. Denn die menschlichen Organe, die wir
Arme und Hinde nennen, wiirden dem Menschen, wenn er sie sinn-
voll betrachtete, das Erhabene und Bedeutungsvolle der menschlichen
Natur in einem ganz besonderen Mafle zeigen.

Wenn man von einer Kunst der Natur sprechen wollte, die in einer
wunderbaren Weise vereinigt wird mit alledem, was der Mensch als
den Tempel Gottes voraussetzt, so konnte man diese Kunst der Natur
wohl durch nichts anderes so veranschaulichen, als wenn man gerade
auf den Wunderbau der menschlichen Arme und Hinde eingehen
wiirde. Nehmen Sie die entsprechenden Organe bei anderen Wesen,
bei den dem Menschen verwandten Tieren. Sehen Sie einmal zum
Vergleich, sagen wir, um weit von dem Menschen abzugehen, die vor-
deren Gliedmaflen der Viogel, die Fliigel an. Die Fliigel sind mit dem
zu vergleichen, was ich beim Menschen entsprechend mit den Hianden
bezeichnet habe. Der Vogel konnte nicht fliegen ohne die Fliigel. Sie
sind ihm Niitzlichkeitsorgane fiir sein Dasein, sie sind im unendlichen
Sinne Niitzlichkeitsorgane. Die menschlichen Hinde sind in diesem
Sinne keine Niitzlichkeitsorgane. Wir konnen sie zwar ausbilden zu
Niitzlichkeitsorganen, aber es bedarf eben dann der Ausbildung. Wir
konnen mit denselben nicht fliegen und nicht schwimmen, und sie sind
sogar zum Klettern ungeschickt, wozu die vorderen Gliedmaflen der
mit dem Menschen nichstverwandten Tiere, der Affen, sogar sehr
geschickt sind. Man mochte fast sagen: Diese Hande sind, wenn man
die Sache so betrachtet, daff man bloff den Standpunkt der Niitzlich-
keit ins Auge fafit, fiir alle dufleren Niitzlichkeitsbetitigungen eigent-
lich recht unzweckmiflig eingerichtet, hochst unzweckmaflig fiir alles
Auflere. - Wenn wir aber beachten, was der Mensch mit seinen Hinden
hat machen miissen im Laufe der Erdenentwickelung, so miissen wir
sagen, sie erweisen sich als etwas Kostbares, wenn es sich darum han-
delt, das, was der Geist erringen kann, zum Fufleren Ausdruck zu
bringen.

Denken Sie einmal an das Allerelementarste zunichst. Wird die
Hand, neben dem Worte, wenn sie sich der Gebirde bedient, nicht zu



einem ausdrucksvollen Organ? Driickt sich in der verschiedenen For-
mation derselben nicht sogar sehr viel von dem inneren Charakter
des Menschen aus? Und denken Sie an die menschliche Kultur, denken
Sie sich, daff die Hinde des Menschen mehr bestimmt wiren zu einem
Niitzlichkeitszwecke, zum Klettern oder Schwimmen, oder dafl sie
notwendig wiren zur Fortbewegung. Denken Sie sich, dafl die Welt
nicht so eingerichtet wire, dafl wir erst gehen lernen miissen; wir
miissen es erst lernen durch im Grunde genommen gegeniiber der iibri-
gen Natur recht unzweckmiflige Bewegungen, nimlich in einer pen-
delartigen Fortbewegung der beiden Beine. Der Mensch achtet nur
nicht darauf, daf} die Bewegung der Beine des Menschen recht unzweck-
miflig ist und daf jedes Tier seine Beine in bezug auf seine Organisa-
tion viel niitzlicher eingerichtet hat. Unsere Hinde sind auch dieser
Daseinsbedingung entzogen. Denken Sie sich also, dafl das nicht so
ware und daf} es dem Menschen leichter geworden wire, die Hinde zur
Fortbewegung zu benutzen. Dann miifiten Sie sich die ganze mensch-
liche, die ganze geschichtliche Kultur wegdenken. Und denken Sie an
alles das, was der Mensch als Kiinstler durch die Hand zu vollbringen
hat: Sie miifiten auch alle Kunst wegdenken, wenn die Hinde zu
Nitzlichkeitsorganen geworden wiaren.

Das ist eine Vorstellung, die dem okkultistischen Aspiranten durch
die Seele ziehen muf}, dafl wir in unseren Hinden und Armen wun-
derbare Organe haben, die mit dem geistigen Leben, wie es auf der
Erde sich abspielt, in einem enorm innigen Zusammenhang stehen.
Wenn wir also betrachten, dafl der Mensch in bezug auf den Kopf, wo
hauptsiachlich die Sinnesorgane lokalisiert sind, sinngemifl mit der
Auflenwelt in Beriihrung steht, dafl er durch seine Hinde mit der
Auflenwelt arbeitet, daf er in seinem Kopfe vorbereiten kann, was er
durch seine Hinde der Auflenwelt entweder deutet oder als mensch-
liche Kultur iibergibt, dann werden Sie sehen, was der erste sieben-
gliedrige Mensch eigentlich ist. Er ist der eigentlich geistige Mensch,
der Mensch, der mit der Auflenwelt als Mensch hauptsichlich in Ver-
bindung steht. Wenn wir diese sieben Glieder betrachten, wie sie sich
innerlich abschlieflen, dann haben wir den Erdenprozeff bewuft fiir
den Menschen in diesem ersten siebengliedrigen Menschen. Wir sehen



also, wie wir diesen ersten siebengliedrigen Menschen vorzugsweise
betrachten miissen als die geistige Natur des Menschen, als das geistige
Wesen des Menschen, insofern als der Mensch Erdenmensch ist.

Betrachten wir jetzt das zweite. Das zweite ist etwas, wovon wir
sagen miissen, daf} es gerade dadurch, daf} es die beiden Zwillinge so
hat, daf sie nach beiden Seiten als h6chst ungleiche Zwillinge ausge-
bildet sind, seine Verbindung mit der dufleren Welt hat nach der einen
Seite nur mit dem Kopfe, nur mit dem, was der Kopf macht, denn
es erkennt in dem Kopfe; nach der anderen Seite, insofern als der
Mensch ein bewegliches Wesen ist, welches geht und diesen Gang von
innen heraus dirigieren kann. Es wird endlich auch mit der Auflen-
welt verbunden durch die Reproduktionsorgane, durch die der phy-
sische Fortgang der Menschen vorhanden ist. So daf8 wir sagen kon-
nen: Ohne diesen mittleren Menschen, das heif3t, wenn dieser mittlere
Mensch nicht diese drei Glieder hitte, namlich dasjenige, was als Zwil-
linge nach den beiden Seiten und durch die Reproduktionsorgane vor-
handen ist, wire keine Verbindung vorhanden mit der Zufleren Welt. -
Dadurch, dafl der Mensch diese drei Glieder in seinem mittleren Orga-
nismus hat, steht er auf der einen Seite mit dem Erdenprozef in Ver-
bindung, auf der anderen Seite mit der Fortentwickelung des Erden-
menschen, mit der Generationsfolge und der Ablésung des einen Ge-
schlechts durch das andere.

Wenn wir aber das Mittlere ansehen, das, was wir bezeichnen durch
die Worte Krebs, Lowe, Jungfrau und Waage, dann miissen wir sagen:
Das ist nur fiir den inneren Menschen da. — Ich meine natiirlich den
korperlich-inneren Menschen, die korperliche innere Natur des Men-
schen. Es sendet nach beiden Seiten seine Fortsitze durch die fiir die
mittlere Natur geltenden Zwillinge, aber sonst ist es ganz mit dem
Inneren des Menschen beschiftigt, mit der inneren Organisation. Fiir
das Innere des Menschen ist es héchst bedeutungsvoll, dafl es ein Herz
hat; aber die duflere Natur interessiert es sehr wenig, ebensowenig wie
es sie interessiert, daf} er einen Unterleib hat.

Da haben wir also drei Glieder, welche wesentlich sind fiir die
duflere Erdennatur, und vier andere Glieder, welche dem Inneren des
Menschen im besonderen dienen. Wihrend also der Kopfmensch ei-



gentlich wesentlich im Aufleren lebt, sowohl durch die Sinne wie auch
durch den Arm- und Handmechanismus, haben wir hier vorzugsweise
ein Leben im Inneren des Organismus. Sie sehen, es sind enorme Un-
terschiede vorhanden zwischen diesen beiden Menschen, dem mittleren
Menschen und dem oberen siebengliedrigen Menschen, dem Haupt-
menschen.

Und nun betrachten wir einmal einen dritten Menschen. Damit es
uns leichter wird, diesen dritten Menschen vor unsere Seele hinzu-
stellen, betrachten wir ihn einmal umgekehrt; fangen wir von der
anderen Seite an und sehen wir, wie sich in der Tat ganz naturgemifl
dieser dritte Mensch von den anderen abschliefit.

Fangen wir jetzt an bei sieben, bei den Fiiflen. Wir wissen schon
von gestern, daf} wir sieben, die Fiifle, mit dem Zeichen X belegen
und als «Fische» bezeichnen. Da ist die Menschennatur ganz an die
Auflenwelt angepaflt. Das ist keine Frage fiir den, der ein wenig nach-
denkt. Es ist wesentlich die Form der Fiifle, wodurch der Mensch ein
Wesen ist, das sich auf der Erde fortbewegt. Alles andere, was zum
Gehen notwendig ist, mufl der Mensch erst lernen. Naturgemif ist,
dafl der Mensch die breite Fliche seiner Fiifle auf die Erde aufsetzen
muf}, so dafl die Erweiterung der Fiifle nicht in sein Inneres hinein,
sondern nach der Erde zu konstruiert ist. Da nun auch das, was wir
die Unterschenkel nennen, durchaus angepafit ist dieser Fuflnatur —
diese Dinge gehoren notwendig zusammen —, so konnen wir sagen:
Als zweites miissen wir dazurechnen sechstens die Unterschenkel, die
wir bezeichnen als « Wassermann» und mit diesem Zeichen belegen: .

Wir kommen zum fiinften Glied, den Knien, die als nichts anderes
aufzufassen sind denn als eine notwendige, mechanische Ruhelage ge-
geniiber dem Oberschenkel. Dadurch, dafl der Mensch seinen ganzen
mittleren Menschen in Zusammenhang bringen mufl mit dem unteren
Menschen, mit den Fiiflen und Unterschenkeln, muff sozusagen diese
Abteilung in den Knien sein. Denken Sie sich, wie schwer Ihnen das
Gehen wiirde, wenn die Beine nicht so abgeteilt wiren. Wenn uns die
Beine aus einem einzigen Stiick gemacht wiren, dann wire die Sache
noch schwieriger, als sie ist. Wenn wir nicht zu gehen brauchten, wiirde
uns der mittlere Teil nicht interessieren. So aber brauchen wir ihn und



benotigen daher auch als Verbindungsglied die Knie. Wir bezeichnen
sie mit dem Zeichen B und nennen sie «Steinbock»; das ist das fiinfte
Glied.

Das vierte Glied, die Oberschenkel, haben wir schon betrachtet und
gesagt, daf sie zum mittleren Menschen geh6ren. Sie miifiten da sein,
auch wenn der Mensch sich in anderer Weise bewegte, wenn er fliegen
oder schwimmen wiirde. Der Mensch miifite sie haben, wenn sie auch
eine andere Form haben miifiten. Wenn der Mensch auf der Erde ge-
hen soll, so miissen nicht nur die Fiifle, die Unterschenkel und die
Knie dem Erdboden, sondern auch die Oberschenkel diesen Gliedern
angepafit sein. Sie miissen so ausgestaltet sein, dafl sie den unteren
drei Gliedern sich anpassen. Das erkennen Sie daran, dafl Sie sich sa-
gen miissen: Soweit die Oberschenkel den mittleren Organen ange-
paflt sind, finden sie sich in gleicher Art bei den Végeln, den vierfiifii-
gen Tieren und bei den Menschen. Aber bei den Menschen sind sie
anders ausgebildet als bei den Vogeln und den vierfiifligen Tieren. Sie
gehoren also zu dem Menschen, insofern er eine Tiernatur hat. Wir
bezeichnen die Oberschenkel mit dem Namen des «Schiitzen» und mit
dem Zeichen <.

Nun wird jeder selbstverstandlich sich klar sein dariiber, daf} der
Mensch, wenn wir seine Reproduktionsorgane betrachten, sie auf der
einen Seite von innen bildet, dafl sie aber auf der anderen Seite in
ithren Auflerungen nach auflen hin der Welt angepafit sind. Wir miis-
sen diese Dinge hier ordentlich besprechen und auf Verhiltnisse auf-
merksam machen, auf die nur aufmerksam gemacht werden kann,
wenn sie mit wissenschaftlichem Ernst betrachtet werden. Die Repro-
duktionsorgane sind der dufleren Natur dadurch angepafit, dafl sie
das eine Geschlecht auf das andere beziehen. Das Organ des minn-
lichen Geschlechts ist nicht nur aus dem mittleren Menschen heraus,
sondern auch nach auflen hin auf die Reproduktionsorgane des weib-
lichen Geschlechts hin organisiert. Also drittens haben wir zu spre-
chen von den Reproduktionsorganen, die wir auch nennen «Skorpion»
und bezeichnen mit dem Zeichen m.

Sodann kommen wir zu dem, was man gewdhnlich die «Waage»
nennt, die Gleichgewichtslage des Menschen. Man braucht sich die



duflere Form der Waagegegend nur anzuschauen, so weifl man, daf} es
sich dabei um etwas handelt, was zur mittleren Natur des Menschen
gehort. Aber bedenken Sie, daf! der Mensch dadurch, daf} er ein auf-
rechtes Wesen geworden ist, gerade diese Gleichgewichtslage haben
mufite, dafl gerade diese Gleichgewichtslage so ausgebildet werden
muflite, dafl der Mensch ein aufrechtes Wesen werden konnte. Sie
brauchen nur bei einem vierfiifligen Tier die besondere Waagegegend
zu vergleichen mit der des Menschen, und Sie werden erkennen, daf§
die Waage eine andere sein muf}, wenn der Oberkorper nach oben ge-
richtet ist, als wenn er waagerecht auf den Fiiflen und Beinen liegt.
Wir miissen daher zweitens die besondere Gleichgewichtslage hinzu-
rechnen, dasjenige also, was wir als «Waage»: %, bezeichnen.
Nunmehr kommen wir dazu, etwas zu besprechen, was notwendi-
gerweise von der heutigen Wissenschaft miflverstanden werden mufl.
Wir haben namlich jetzt gleichsam eine sechsgliedrige Natur des Men-
schen betrachtet; wir haben den Menschen von unten nach oben be-
trachtet und sechs Glieder von ihm gefunden. Wir haben die anderen
beiden Menschen betrachtet; den ersten siebengliedrigen und den zwei-
ten siebengliedrigen Menschen, indem wir ausgegangen sind, um gleich-
sam einen Stiitzpunkt zu haben, von dem jeweiligen Gehirn. Indem
wir den Kopf betrachtet haben, sind wir von dem Gehirn ausgegangen,
und das hat uns nach den Armen und Hinden gefiithrt. Wir haben
dann das zweite Gehirn ins Auge gefaflt, jenes Gehirn, das wie ein
langgezogener Stab, sonst aber ganz Gehirn ist, das Riickenmark. Ich
habe schon darauf aufmerksam gemacht, dafl dieses Riickenmark sich
scheinbar durch ein weniges, aber in Wahrheit durch vieles unter-
scheidet von dem gew6hnlichen Kopfgehirn. Das Riickenmark ist nim-
lich das Instrument fiir alle diejenigen Bewegungen, die der Mensch
ausfihren mufl und die wir die unwillkiirlichen Bewegungen des Or-
ganismus nennen. Alle Arten von unwillkiitlichen Bewegungen, alles,
was tiberhaupt unwillkiirlich ausgefiihrt wird, wird von dem Riicken-
mark beherrscht. Bei dem Gehirn, wenn wir uns seiner als Werkzeug
bedienen, schieben sich zwischen Wahrnehmung und Bewegung die
Gedanken hinein, wihrend alles Gedankliche, was beim Gehirn da-
zwischen ist, beim Riickenmark wegfillt. Da folgt auf die Wahrneh-



mung unmittelbar die Bewegung, die Auflerung des Menschen. Bei
dem Tiere spielt das Riickenmark eine groflere Rolle als beim Men-
schen, und das Gehirn eine geringere. Deshalb vollzieht die Mehrzahl
der Tiere die Verrichtungen unwillkiirlich. Der Mensch aber schiebt
durch das aufgeblasene Gehirn, zwischen die Wahrnehmung und die
Bewegung, das Denken hinein, und deshalb erscheinen seine Taten
willkiirlich.

Nun wollen wir den dritten Menschen so vor uns hinstellen, dafl
wir auch in ihm etwas wie ein Gehirn aufsuchen. Sie wissen alle, dafd
sich im Menschen noch ein von den beiden anderen Nervensystemen,
dem Gehirnsystem und dem Riickenmarksystem getrenntes Nerven-
system befindet, das Gangliensystem, das Sonnengeflecht genannt, das
sich im unteren Teile des Menschen ausbreitet und seine Stringe, pa-
rallel dem Riickenmark, nach oben schickt. Das ist ein von den iibri-
gen genannten gesondertes Nervensystem, das heiflt, dem richtigen
Gehirn gegeniiber betrachtet, ein besonderes, unausgebildetes Gehirn.
Wenn wir heraufkommen iiber die Waage, so finden wir jenes merk-
wiirdige Gangliensystem, das Sonnengeflecht, wie ein Gehirn des drit-
ten Menschen ausgebreitet; und es schliefit sich mit anderen Worten
dem mittleren Menschen etwas an die besonderen Organe, die wir auf-
gezihlt haben, an, das wir auch wie eine Art Gehirn, als ein drittes
Gehirn zu betrachten haben: das Sonnengeflecht.

Mit diesem Sonnengeflecht stehen im wesentlichen Zusammenhange
— und das ist etwas, woriiber die duflere Wissenschaft nicht so leicht in
Klarheit kommen kann — die Nieren und das Nierensystem. So wie die
Substanzmasse des Gehirns mit den Nervenverbindungsstringen zu-
sammengehért, so gehdren die Nieren zusammen mit dem Bauchgehirn,
dem Sonnengeflecht. Tatsiachlich sind Sonnengeflecht und Nieren zu-
sammen eine besondere Art von untergeordnetem Gehirn. Wenn wir
nun zu dem Unterleibe des Menschen dieses Gehirn rechnen, so konnen
wir es, ebenso wie die anderen Unterleibsorgane, bezeichnen mit dem
Ausdruck «Jungfrau»: m. Das ist also das siebente oder hier erste
Glied, das sich als Zusammenhang von Sonnengeflecht und Nieren er-
gibt; und so ergibt sich uns dasjenige, was nach oben diesen dritten
siebengliedrigen Menschen abschliefit.



So finden wir den Menschen in dieser Art als einen dreifachen Men-
schen zusammengefiigt. Diese drei Menschen wirken ineinander und
zusammen, und niemand kann in Wahrheit die menschliche Natur ver-
stehen, der nicht weif}, dafl im Menschen in Wirklichkeit diese drei
Menschen zusammen wirksam sind. Drei siebengliedrige menschliche
Naturen wirken also in dem Menschen zusammen.

Dieses zuletzt genannte Gehirn interessiert die AuBenwelt aufler-
ordentlich wenig. Das ist iiberhaupt nur dazu da, um die innere
menschliche Natur aufrechtzuerhalten. Alle anderen Organe sind we-
sentlich an die Auflenwelt angepafit, aber in ganz anderer Weise als der
Kopfmensch. Wahrend der Kopfmensch an die duflere Welt so ange-
pafit ist, dafl wir sagen miissen: Er ist vorzugsweise durch dasjenige in
seinen Kopforganen an die duflere Erdenwelt angepafit, wodurch er
diese Erdenwelt zu einer menschlichen Kulturwelt umgestaltet, so miis-
sen wir dagegen sagen: In alledem, was die dufleren und auch die
inneren Organe des untersten Menschen ausmachen, haben wir es nur
mit etwas zu tun, was dem Menschen selber gehort, was dem Men-
schen selber dient. — Nur weil der Mensch nicht genau die Dinge iiber-
denkt, findet er nicht heraus, wie enorm verschieden, wie grundver-
schieden diese drei Menschen in der gesamten Menschennatur sind.

Der Okkultismus hat immer das, wovon wir jetzt die eine Seite ge-
schildert haben, als das Mysterium magnum, als das grofle Mysterium
bezeichnet. Wir haben hier die duflere Seite, diejenige Seite des My-
sterium magnum vor uns, die man zwar in der Auflenwelt sieht, aber
nicht richtig beurteilt, weil man nicht von vornherein einen dreifachen
siebengliedrigen Menschen in dem unterscheidet, was als Einheit er-
scheint.

Nun gehen wir zu der anderen Seite dieses Mysteriums. Wir haben
gesprochen von der Ich-Natur des Menschen, wir haben davon geredet,
dafl diese Ich-Natur des Menschen als eine Einheit erscheint. Wir haben
aber auch gesehen, dafl diese Einheit fortwihrend abgebrochen wird,
daf} sie immer durchbrochen wird von dem Schlafe. Lesen Sie nun die
entsprechenden Kapitel in meinem, auch in Thre Sprache iibersetzten
Buche «Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welten?», da werden
Sie etwas hochst Merkwiirdiges finden. Sie werden finden, daf, wenn



der okkultistische Aspirant seinen Schritt aus dem gewdohnlichen Be-
wufltsein heraus macht, er mit seinem Bewufitsein, mit seinem Ich,
gleichsam in drei Glieder aufgeteilt wird, und zwar so, da die selb-
stindigen Glieder seines Inneren ihn iiberwiltigen: die denkende See-
le, die fiihlende Seele, die wollende Seele. Im gew6hnlichen Leben sind
diese drei Dinge, Denken, Fiihlen und Wollen, zusammengefiigt in der
Ich-Natur, im Ich-Bewufitsein. Wahrend also iiberall in unserem ge-
wohnlichen, alltiglichen Bewufitsein ineinanderspielen Denken, Fiihlen
und Wollen, gehen sie auseinander, sobald wir einen Schritt in das ho-
here Bewufitsein hinein tun. Das ist bedeutungsvoll und zu beriick-
sichtigen beim okkultistischen Aspiranten, daf}, wenn er sein Bewufit-
sein iiberschreitet, er sich wie aufgeteilt findet in drei Glieder, dafl
seine Ich-Einheit gewissermaflen aufgeteilt ist in einen denkenden,
fithlenden und wollenden Menschen.

Da haben Sie die andere Seite des Mysterium magnum. Wihrend der
Mensch, wenn er den realen Schritt macht mit dem Uberspringen des
Bewufltseins, seine Ich-Einheit in drei Glieder teilt, teilt sich uns die
scheinbare Einheit der Zufleren menschlichen Gestalt, sobald wir ihr
ndher an den Leib riicken, in drei siebengliedrige Menschen. Also so-
wohl unsere innere Ich-Natur wie unsere duflere Gestalt sind je eine
Einheit, die in je drei Menschen zu teilen sind. Der duflere Mensch teilt
sich in den siebengliedrigen Kopfmenschen, den siebengliedrigen mitt-
leren Menschen und den siebengliedrigen Fufmenschen. Das Ich des
Menschen teilt sich, sobald es nur den ersten Schritt ins okkulte Ge-
biet macht, in drei Glieder: in den denkenden, fithlenden und wollen-
den Menschen, die einander gegeniiberstehen und selbstindig werden.
Da haben Sie die andere Seite.

Diese beiden Gedanken muf der okkulte Aspirant haben, sobald
er den ersten Schritt in ein hoheres Bewufltsein macht. Wie das Be-
wufltsein aufgeteilt wird in drei Glieder, so kann man auch, wenn
man sachgemif vorgeht, das, was als duflere Gestalt erscheint, als drei
siebengliedrige Menschen erkennen. Das sind zwei Seiten eines mehrt-
gliedrigen Mysterium magnum. Die anderen Seiten werden wir noch
besprechen. Jetzt haben wir die elementarsten, die allerersten An-
finge des Mysterium magnum, des groflen Mysteriums angedeutet.



Daher werden Sie, als okkultistische Aspiranten, auf einer gewissen
Stufe der Entwickelung iiberall dem Ausdruck, der Formel in irgend-
einer Weise begegnen: Das grofle Geheimnis ist: drei sind eins, und
eins sind drei. Fiir den Okkultisten bedeutet diese Formel das, was ich
jetzt charakterisiert habe, und sie hat in dieser Bedeutung ihren vol-
len guten Sinn. Nur wenn dufleres Mif3verstindnis sie zu einem mate-
rialistischen Dogma macht, verindert sie ihren Sinn. Wenn wir sie
aber so verstehen, wie es oben ausgefiihrt ist, wird sie uns eine sym-
bolische Zusammenfassung dessen sein, was wir heute ausgefiihrt ha-
ben. Dann ist diese Formel der Ausdruck des Mysterium magnum.
Wenn man eindringen will in den Okkultismus, so wie das hier in
vieler Beziehung versucht worden ist, dann mufl man verstehen die
geheimnisvolle, scheinbar recht widerspruchsvolle Formel: Drei sind
eins, und eins sind drei. Es wurde in der Tat gerade dem mittelalter-
lichen okkultistischen Aspiranten immer wieder und wieder gesagt:
Beachte zuerst, was gesagt wird, damit du verstehen kannst das Ge-
heimnis, wie die Drei gleich eins und die Eins gleich drei sein kann.



E ol e S N g R S T e

RS A OSN

Oberer Mensch

Aufrechtlage
Richtung nach vorn
Symmetrie
Oberarme
Ellenbogen
Unterarme

Hinde

Mittlerer Mensch

Kopf und Fiifle, Zwillinge
Brusteinhiillung

Inneres, Herz

Bestimmung durch das zweite Innere
Gleichgewichtslage
Reproduktionsorgane

Oberschenkel

Unterer Mensch

Fifle

Unterschenkel

Knie

Oberschenkel
Reproduktionsorgane
Gleichgewichtslage
Nieren, Sonnengeflecht

X B onH o <

N a2apP3o@H

3 baxnni X



SIEBENTER VORTRAG
Kristiania (Oslo), 9. Juni 1912

Es war ein Teil des sogenannten Mysterium magnum, das wir be-
rithren muflten am gestrigen Tage, und es wird sich vielleicht fiir man-
chen von Thnen eine gewisse Schwierigkeit ergeben haben, es gerade
von diesem Gesichtspunkte aus zu betrachten, den wir da ins Auge
fassen mufiten, um mit allen Einzelheiten gut zurechtzukommen. Aber
die Welt ist einmal kompliziert, und es geht wirklich nicht anders,
wenn man Verlangen trigt, zu gewissen hoheren Erkenntnissen aufzu-
steigen, als dafl man auch die Miihe nicht scheut, manche kleine Schwie-
rigkeit mit in Kauf zu nehmen.

Wenn wir uns noch einmal vergegenwirtigen, {ibersichtlich und zu-
sammenfassend, was wir unter diesem groflen Mysterium zu verste-
hen haben, so ist es ja auf der einen Seite gewesen die Dreigliedrigkeit
des Menschen, oder eigentlich, noch besser gesagt, die Zusammenset-
zung des Menschen aus drei Menschen von je sieben Gliedern, so daf}
wir unterscheiden konnen cinen oberen Menschen, einen mittleren
Menschen und einen unteren Menschen. Diese drei Menschen erschei-
nen uns, wenn wir durch die Welt wandern und unsere Erlebnisse ha-
ben, innig miteinander verbunden. Das gewo6hnliche Bewufitsein un-
terscheidet diese drei Menschen nicht voneinander. Das war die eine
Seite. Die andere Seite des groflen Mysteriums ist die, daf} in dem Au-
genblicke, wo der Mensch sich erhebt aus seinem gew6hnlichen Erden-
bewufltsein heraus zu einem Bewufltsein hoherer Art, er sofort vor
der Tatsache steht, die ja auch ausgefiihrt wurde in meinem Buche
«Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welten?»: dafl er dann
ein Zerreiflen seines Bewufltseins in drei Teile, ein Auseinandergeris-
senwerden seines ganzen Menschen gewirtigen muff, nimlich in einen
denkenden Menschen, in einen fiithlenden Menschen und in einen wol-
lenden Menschen. Aufgeteilt in diese drei inneren Seelenwesen fiihlt
sich der Mensch gleichsam, wenn er zu einem hoheren Bewuf3tsein auf-
steigen will. Auf der einen Seite haben wir also den dreimal sieben-
gliedrigen Menschen, auf der anderen Seite haben wir bei einem



Uberschreiten des gewohnlichen Bewufltseins sofort eine Dreiteilung
dieses unseres Bewufitseins, so dafl der Mensch, der als okkulter Aspi-
rant zum Hellseher wird, wie Sie aus dem erwihnten Buche wissen,
mit aller Gewalt sich anstrengen muf}, daf} er zusammenhilt die drei
Glieder seines Bewufltseins, damit er innerlich-seelisch nicht auseinan-
derfillt. Ein innerliches Verhidngnis wire es, wenn er auseinanderfiele.
Wihrend wir also im gewohnlichen Leben fortwzhrend versucht sind,
das, was dreifach ist, die menschliche Natur, in eine Einheit, in eine
einzelne menschliche Gestalt zusammenzuschlieflen, ist es gegeniiber
unserem Inneren, gegeniiber unserem Seelenleben so, daf wir in dem
Augenblicke, wo wir nur irgendwie unser Bewufltsein iiberschreiten,
“sogleich darauf hingewiesen werden, dafl wir ein dreifaches Wesen
sind, hingewiesen werden darauf, dafl uns Gefahr droht, im innersten
Seelenleben in drei Menschen auseinandergerissen zu werden.

Verstehen, wie die Dinge sich eigentlich verhalten, werden wir am
besten, wenn wir zunidchst ganz elementar noch einmal unseren Aus-
gangspunkt nehmen von dem, was zwar das alltdgliche Leben darbie-
tet und dem okkulten Aspiranten deutlich gemacht wird, was sich
aber die Menschen in diesem gewShnlichen dufleren Leben eigentlich
durchaus nicht klarmachen. Schon im gewohnlichen Leben weisen die
drei Seelenkrifte des Menschen, die man auch im gewdhnlichen Leben
unterscheidet, oder besser gesagt, die einzelnen Eigenschaften des Be-
wufltseins selbst im Laufe des Lebens deutlich auf das hin, was wir
gestern als den dreigliedrigen Menschen kennengelernt haben.

Schauen Sie sich einmal den Menschen an, wie er im alltdglichen Le-
ben vor Thnen steht. Was mufl denn, damit das alltdgliche Bewufitsein
zustande kommt, eigentlich stattfinden? Damit das alltdgliche Be-
wufltsein zustande kommt, das Bewufltsein, das Sie als denkende Er-
denmenschen hauptsichlich mit sich herumtragen, dazu ist notwen-
dig, dafl die iuferen Eindriicke auf IThre Sinne wirken kénnen. Die
Sinne sind hauptsichlich, insofern sie uns von dem Erdenleben unter-
richten, im Kopfe fixiert, und der Inhalt des Bewufitseins, das, was
in dem Bewufitsein drinnen ist, rithrt zundchst hauptsichlich von die-
sen Sinnen her.

Wenn Sie von den drei Menschen, die wir gestern kennengelernt



haben, den oberen Menschen nehmen, so werden Sie sich sagen: Die
Eindriicke des Tages, des gewohnlichen Bewuf3tseins, geschehen vor-
zugsweise auf den oberen Menschen, auf den Kopfmenschen. Die ma-
chen sich dadurch geltend, dafl der Mensch imstande ist, diesen Ein-
driicken des dufleren Bewufltseins, wenn sie auf ihn wirken, das In-
strument seines Gehirns, tiberhaupt seines ganzen Kopfes entgegen-
zustellen.

Nun wird Thnen eine leichte Uberlegung zeigen, daf} der Mensch,
so wie er als Erdenmensch ist, keineswegs bloff Kopfmensch sein kann.
Fiir die okkulte Betrachtung haben wir gestern gesehen, wie der Mensch
auseinanderfillt in die drei Teile. Aber so wie der Mensch vor uns
steht als Erdenmensch, muf} der Kopf, damit er lebensfihig ist, un-
terhalten werden von den Substanzen und Kriften, welche fortwih-
rend aus dem zweiten, dem mittleren Menschen in den Kopf hinein-
geschickt werden. Die Nahrungsstoffe miissen durch die Blutzirku-
lation aus dem mittleren Menschen in den Kopf flieflen, miissen un-
terhalten das Gehirn; dann kann das Gehirn sich als ein Werkzeug den
dufleren Sinneseindriicken entgegenstellen, und dann kénnen nament-
lich die Gedanken und Vorstellungen infolge der dufleren sinnlichen
Eindriicke im Menschen entstehen.

Das, was da durch das Instrument des Gehirns entsteht, erlebt der
Mensch in seinem gewohnlichen Bewuf3tsein; und Sie wissen auch, daf}
dieses gewohnliche Bewufitsein, wenn der Mensch schlift, aufhort, dafl
die dufleren Sinneseindriicke dann nicht mehr da sind, daf sie nicht
mehr auf den Menschen wirken. Wenn der Mensch nun schlift und die
dufleren Sinneseindriicke nicht mehr auf das von dem mittleren Men-
schen unterhaltene Gehirn wirken, dann geschehen natiirlich noch
immer Wirkungen von diesem mittleren Menschen auf den oberen,
von dem zweiten Menschen auf den ersten, also auf dieses Gehirn. In
diesem mittleren Menschen wird auch wihrend des Schlafes die At-
mung unterhalten; es werden ferner die anderen Titigkeiten des mitt-
leren Menschen unterhalten; das Blut wird ebenso, wenn der Mensch
schlift, in sein Gehirn geleitet, wie wenn er wacht. Nur mit einem
kleinen Unterschiede geschieht das im Grunde genommen.

Ein Unterschied ist schon vorhanden in der Art und Weise, wie



das Instrument des alltiglichen Bewufitseins durch den mittleren Men-
schen unterhalten wird im Wachen, und wie es unterhalten wird im
Schlafen. Der Unterschied driickt sich zum Beispiel dadurch aus, dafl
wihrend des Schlafes die Zahl unserer Atemziige eine geringere, von
etwa zwanzig auf fiinfzehn heruntergesetzt ist, dafl auch die Atmungs-
menge der Kohlensiure ungefihr um ein Viertel geringer ist, und dafl
die ganze Art der Erndhrungsweise sich wihrend des Schlafes dndert.
Wenn also unter Umstinden die gewohnliche Erndhrungsweise des
Menschen und ihre Wirkung im Schlafe fortdauern, so kann das so-
gar sehr schlimm sein. Das wissen die Menschen aus der Tatsache her-
aus, dafl man nach einer reichlich genossenen Mahlzeit schlecht schlift,
so daf also in der Tat das Gehirn durch eine unmittelbar vor dem Ein-
schlafen reichlich genossene Mahlzeit in seiner Ruhe gestort wird. Es
ist also schon ein Unterschied zwischen dem Schlafzustande und dem
Wachzustande auch in der Art, wie der mittlere Mensch in den oberen
Menschen hinaufwirkt.

Nun fragen wir uns einmal: Was hat denn das zunichst zur Folge
fiir den gewohnlichen Erdenmenschen, daf dieser Unterschied eintritt?

Daf} der Mensch sich der dufleren Welt verschlieft und nur in sei-
nem leiblichen Inneren, in dem, was wir als die Gestalt des Menschen
beschrieben haben, wirkt von dem mittleren Menschen nach dem obe-
ren Menschen hin durch das, was an Kriften in dem mittleren Men-
schen vorhanden ist, das hat zur Folge, daf das gewShnliche Alltags-
bewufltsein ausgeloscht wird, dafl der Mensch, obwohl er wihrend des
Schlafes sein Gehirn hat, die Wirkungen, die da geschehen von dem
mittleren Menschen aus auf dieses Gehirn, eben nicht wahrnimmt, daf
diese Wirkungen ausbleiben und eigentlich nur in dem vorhanden sind,
was wir gewShnlich das Traumbewufltsein nennen.

Dieses Traumbewuf3tsein ist zwar sehr kompliziert, aber der Mensch
kann sehr leicht, wenn er ein wenig nachdenkt, zu der Erkenntnis
kommen, dafl eine gewisse Klasse von Traumen durchaus mit dem zu-
sammenhingt, was im mittleren Menschen vor sich geht, und davon
herriithrt, dafl das Gehirn nicht blof} imstande ist, die Zuflere Welt
wahrzunehmen, wenn die Sinneseindriicke auf das Gehirn wirken,
sondern daf} es auch in gewisser Weise imstande ist, das wahrzuneh-



men, was als Wirkungen aus dem mittleren Menschen in Form von
Traumbildern, die allerlei Symbole annehmen, geschieht. Wenn im
Herzen etwas in Unordnung ist, so kann das sehr leicht getriumt wer-
den unter dem Symbole eines kochenden Ofens. Wenn in den Gedir-
men etwas nicht in Ordnung ist, so wird hdufig von Schlangen ge-
traumt. Das Innere charakterisiert sich sehr oft so, dafl der Traum
auf das hinweist, was im Inneren des mittleren Menschen geschieht.
Und wer mit der gewohnlichen Zufleren Wissenschaft auf diesen merk-
wiirdigen Zusammenhang eingeht, der wird sich sagen konnen, dafl
Unregelmifligkeiten, Irregularititen des mittleren Menschen symbo-
lisch in Traumbildern wahrgenommen werden.

Es gibt ja auch, wie Sie durchaus wissen, Menschen, die in bezug auf
Triume dieser Klasse noch viel weitergehende Erfahrungen machen;
Menschen, welche das Herankommen von gewissen Krankheiten in
ganz bestimmten symbolischen Traumbildern wahrnehmen konnen,
so dafl man oftmals den deutlichen Zusammenhang finden kann zwi-
schen ganz regelmiflig wiederkehrenden Traumbildern symbolischer
Art und einer spiter eintretenden Lungen-, Herz- oder Magenkrank-
heit und dergleichen.

Ebenso wie es moglich ist, durch ein genaues Aufmerken beim Auf-
wachen wahrzunehmen, daff, wenn man von einem kochenden Ofen
getraumt hat, manchmal das Herz schneller schligt, was sich eben in
dem kochenden Ofen ausdriickt, so konnen die Lungenkrankheiten,
innere Unregelmifligkeiten des Magens, iiberhaupt alle Krankheiten,
die sich noch nicht als Krankheiten duflern, symbolisch in Traumbil-
dern sich ankiindigen. Wir konnen also sagen: Das menschliche Ge-
hirn, oder besser des Menschen Seele, ist nicht nur empfinglich fir
juflere Eindriicke, die durch die Sinne vermittelt werden, sondern
auch fiir das leibliche Innere des Menschen, nur mit dem Unterschiede,
dafl es da keine wahren Vorstellungen aufnimmt, sondern sich phan-
tastisch-symbolische Vorstellungen von dem bildet, was im mittleren
Menschen vor sich geht.

Da haben wir schon ganz deutlich, wenn wir diese Tatsache ins
Auge fassen, das Faktum gegeben, daf} der Mensch traumend sich selbst
wahrnimmt, daf er von sich sagen kann: In meinen Triumen schaue



ich mich selber an. — Aber im Wahrnehmen wzhrend des Traumes weif}
er das nicht; er nimmt sein Herz im Traume wahr, aber er weiff nicht,
dafl es sein Herz ist, das er wahrnimmt. Er nimmt einen kochenden
Ofen, einen Gegenstand auflerhalb seiner selbst wahr, das heifdt, das,
was in ihm ist, ist nach auflen projiziert und stellt sich auflerhalb des
Menschen hin. Sie sehen also da ganz deutlich, dafl der Mensch es im
Traumbewufitsein nur mit seinem leiblichen Inneren zu tun haben kann
und daf} er durch dieses Traumbewufitsein auseinandergezerrt, ausein-
andergerissen wird.

Das gewohnliche Leben verlduft ja so, dafl wir es in der Regel nur
zu tun haben mit Wachen und Schlafen. Nun wissen Sie aber auch ge-
rade aus dem Traume, dafl nicht nur die Zustinde des mittleren Men-
schen, sondern auch die Zustinde des oberen, des Kopfmenschen sel-
ber wahrgenommen werden im Traume. Sie brauchen nur achtzuge-
ben auf jene Traume, welche hervorgerufen werden durch die Unre-
gelmifligkeiten im Kopfe selber. Durch das, was als Unregelmaflig-
keit im Kopfe selber wahrgenommen wird, nimmt sich im Traume
also das Gehirn, oder besser gesagt die Seele mittels des Werkzeuges
des Gehirns wahr. Es nimmt der obere Mensch sich selber wahr. Diese
Traume haben immer etwas aulerordentlich Charakteristisches. Wenn
Sie einen Traum haben und Sie wachen auf mit irgendeinem Schmerz
im Kopfe, so ist das so, daf} der Traum eine symbolische phantastisch-
bildhafte Wiedergabe Threr Kopfschmerzen ist. In der Regel werden
solche Traume immer so sein, daf} sie sich beziehen auf Unregelmafig-
keiten des Gehirnes selber, auf Unregelmafligkeiten im oberen Men-
schen, und sie werden sich immer so ausnehmen, daf} Sie dabei ins
Weite hinausgefiilhrt werden, daf} Sie in einem groflen Gewdlbe oder
in einer Hohle darinnen sind. Namentlich das Gew®dlbe iiber dem Men-
schen ist das Typische, das Charakteristische der Kopfschmerztriume.
Irgend etwas wird darinnen krabbeln, oder Spinnengewebe werden
da sein, oder Unreinlichkeiten werden an der Decke der Hohle sich
befinden. Es kann auch ein Palast sein, den Sie da iiber sich wahr-
nehmen.

Also der Mensch nimmt als oberer Mensch sich selbst wahr, aber er
versetzt das Wahrgenommene wieder nach auflen. Es ist da gleichsam



so, dafl der Mensch aus sich selber herausgeht und das, was in ihm ist,
was in seinem Kopfe ist, nach auflen versetzt. Also wiederum eine Art
von Spaltung des Menschen, eine Art von Auseinanderzerrung, von
Selbstverlieren, von Selbstausléschung.

Die Zustinde, die ich Thnen jetzt geschildert habe, sind eben Traum-
zustande. Sie sind Zustinde, welche Ihnen deutlich zeigen, wie der
Mensch schon im Traumbewufitsein auseinanderfillt, wie die Einheit
seines Bewuf}tseins, wie sein Ich-Bewufitsein nicht aufrechterhalten
bleibt, und wie im Grunde genommen das, was als Traum auftritt,
immer ein Spiegel, ein symbolisches Spiegelbild dessen ist, was inner-
halb der Leiblichkeit des Menschen selber vorgeht.

Nun handelt es sich aber darum, dafl der okkultistische Aspirant
tatsichlich nicht blof von dem gewdhnlichen Wachbewufltsein zu ei-
nem Traumbewufltsein iibergeht, das wire nichts Besonderes, sondern
dafl er zu einem ganz anderen Bewuftseinszustande iibergeht; daf er
durch diejenigen Ubungen, die charakterisiert worden sind in den frii-
heren Stunden, durch die Unterdriickung des Verstandes, des Willens,
des Gedichtnisses, von sich loskommt und zu einem ganz anderen Be-
wufltsein gelangt.

Zum Verstindnis dieses anderen Bewuf’tseins, das kein Traumbe-
wufitsein ist, kann doch das Traumbewufltsein demjenigen dienen, der
das hellseherische Bewuf8tsein gar nicht kennt. Dieses Verstindnis er-
gibt sich in folgender Art. Wenn wir uns fragen: Was ist es hauptsich-
lich, was der Mensch von seinem leiblichen Inneren in den Traumzu-
stinden wahrnimmt, so miissen wir antworten: Es ist das Schmerz-
hafte, das Unordentliche, es ist das, was als eine Unregelmifligkeit im
leiblichen Inneren vorgeht. Eine leichte Uberlegung zeigt Thnen, dafl
die gewohnlichen, normalen Zustinde des Inneren nicht wahrgenom-
men werden vom Traumbewufitsein. Wenn der Mensch ganz gesund
ist als oberer und als mittlerer Mensch, wenn alles im Kopf und im
mittleren Menschen in Ordnung ist, dann schlafen die Menschen auch
ordentlich, dann kann man unter gewShnlichen Umstanden — ich bitte
dieses Wort wohl zu beachten — nicht sagen, daff den Menschen etwas
dringt, seinen ruhigen Schlaf durch Triaume zu unterbrechen.

Nun aber ist der Weg, den das hohere, das hellseherische Bewuf3t-



sein nehmen muf, auch ein solcher, welcher durch ihnliche Verhilt-
nisse hindurchgeht wie das Traumbewuf3tsein. Nur wird dieses Durch-
gehen durch dhnliche Verhiltnisse eben durch okkultistische Schulung
erreicht; und es ist nicht anders, als daf} der Mensch im Hellsehen zu-
nichst sich dazu bringt, nicht blof8 die duf8eren, gewdhnlichen schmerz-
haften Zustinde seines leiblichen Inneren zu erkennen, sondern daf
er zunachst dazu gebracht wird, die normalen Zustinde seines leib-
lichen Inneren wahrzunehmen, die sich also dem gewohnlichen Men-
schen beim ruhigen Schlafe entziehen. Diese Zustinde lernt der Mensch
zunidchst als hellseherischer Aspirant kennen. Mit anderen Worten:
er wird kennenlernen sein Gehirn, seinen Kopfmenschen, und er wird
den mittleren Menschen kennenlernen, indem er lernt, ithn innerlich
wahrzunehmen. In dhnlicher Weise, wie in bestimmten Triumen der
schlafende Mensch seinen mittleren und seinen Kopfmenschen wahr-
nimmt, so wird der hellseherische Aspirant dazu kommen miissen,
seinen mittleren und oberen Menschen kennenzulernen.

Gehen wir einmal aus von dem mittleren Menschen. Wenn Sie den
mittleren Menschen ins Auge fassen, so werden Sie sich gestehen miis-
sen, dafl in diesem mittleren Menschen eigentlich nichts da ist, was im
besonderen unmittelbar an die Auflenwelt weist. Im Kopfe sind es die
Augen und die anderen Sinnesorgane, die unmittelbar an die Auflen-
welt weisen. Der mittlere Mensch hat zwar, weil der Tastsinn iiber
die ganze Haut ausgedehnt ist, auch die Moglichkeit, mit der dufleren
Welt in Beziechung zu treten; aber diese Wahrnehmung der dufleren
Welt durch den mittleren Menschen ist wirklich eine geringfiigige ge-
geniiber der Erkenntnis der dufleren Welt, die wir durch den Kopf-
menschen gewinnen. Diese Wahrnehmung hat nicht viel Bedeutung,
und selbst die Wirme, die auf den mittleren Menschen wirke, hat ei-
gentlich als Wahrnehmung die grofite Bedeutung doch nur fiir das
innere Erleben des Menschen, fiir sein inneres Befinden. So haben wir
den mittleren Menschen als ein in sich geschlossenes Wesen, das innere
Vorginge hat, welche ihm das Allerwichtigste sind, die aber wenig
Bedeutung haben fiir das Verhiltnis des Menschen zur Auflenwelt.

Aber wenn Sie sich fragen, ob denn dieser innere Mensch nicht viel-
leicht einen der Erkenntnis des gewohnlichen Bewufltseins sich ent-



ziehenden Zusammenhang hat mit der dufleren Welt, da werden Sie
gleich darauf kommen, dafl dieser innere mittlere Mensch ebenfalls
einen ganz betrichtlichen Zusammenhang hat mit der dufleren Welt.
Es hingt alles davon ab, dafl dieser mittlere Mensch angepaflt ist den
Erdenverhiltnissen. Er mufl die Erdenluft atmen, er mufl die Stoffe,
welche auf der Erde gedeihen, zu seiner Erndhrung haben. Der mitt-
lere Mensch und die Erde gehoren auf diese Weise zusammen. Wiren
nicht diejenigen Stoffe im Umkreise des Erdendaseins vorhanden,
welche notwendig sind, das Leben des mittleren Menschen zu unter-
halten, so konnte dieser mittlere Mensch so nicht sein, wie er ist. Ware
nicht die Atmungsluft ihm zur Verfiigung, dieser mittlere Mensch
konnte nicht so sein, wie er ist. Wir miissen also sagen: Dieser mittlere
Mensch ist etwas, was wir notwendig rechnen miissen zu unserem
Erdendasein, rechnen miissen ganz zu dem, was die Erde dem Men-
schen geben kann.

Aber nicht allein darum handelt es sich, was die Erde dem Men-
schen geben kann. Die Erde konnte namlich lange da sein, und der
mittlere Mensch konnte doch nicht bestehen. Wenn dieser Erde nicht
zu Hilfe kime die Sonne und das, was der mittlere Mensch braucht,
auf der Erde reifen und gedeihen liefle, dann konnte der mittlere
Mensch nicht bestehen. Denken Sie sich doch nur einmal, daf} dieser
mittlere Mensch von der Erde seine Nahrungsstoffe nimmt, und dafl
diese Nahrungsstoffe neben der Luft das Wesentliche sind, von dem er
unterhalten wird, daf} aber alles, was eigentlich an Nahrungsstoffen
vorhanden ist, von der Einwirkung der Sonne auf die Erde abhéngt.
Es wird also dasjenige, was da einzieht in den Menschen, von der
Sonne im Erdenumkreis hervorgerufen. Kurz, wir haben es, wenn wir
den mittleren Menschen betrachten, nicht etwa blof unmittelbar mit
einer Einwirkung der Erde auf den Menschen zu tun, sondern mittel-
bar mit einer Einwirkung der Sonne auf den Menschen. Ohne das die
Erde umleuchtende physische Sonnenlicht wiirde der mittlere Mensch
nicht bestechen kénnen. Was in diesem mittleren Menschen ist, ist in
ihn hineingekommen durch die Arbeit des Sonnenlichtes an der Erde.

Sehen Sie, diese bedeutungsvolle Tatsache, dafl dieser mittlere
Mensch eigentlich eine Wirkung des Sonnenlichtes ist, driickt sich dar-



in aus, wenn der okkultistische Aspirant hellseherisch wird, das heifit,
nicht blof ein Traumbewufitsein, sondern ein hellseherisches Bewufit-
sein entwickelt, dafl, wihrend beim Triumen Bilder entstehen, die
innere Unregelmifligkeiten ausdriicken, beim hellseherischen Aspi-
ranten die Bilder, die er empfingt, das ausdriicken, was die Sonne in
dem mittleren Menschen tut; das ganz Ordentliche, Regelmiflige zu-
ndchst, was die Sonne an dem mittleren Menschen tut. Wenn der okkul-
tistische Aspirant hellseherisch wird und in ihm auflebt die Wahrneh-
mung seines regelmifligen eigenen Inneren, dann steht er vor dem flu-
tenden Licht, dann hat er um sich das flutende Licht. Wie die Bilder
von den inneren Unregelmafligkeiten den Traumenden umgeben, so
umgeben flutende Lichterscheinungen denjenigen, welcher okkultisti-
scher Aspirant ist; es ist zunichst die Wahrnehmung der Sonnenwir-
kung in seinem eigenen Inneren, die bei ihm auftritt.

Jetzt vergleichen Sie das gewohnliche duflere Bewufitsein mit die-
sem eigentiimlichen Bewufitsein, das da in dem Hellseher entsteht.
Wenn der Mensch als oberer Mensch hinschaut auf die Gegenstinde
der Erde, dann schaut er diese Gegenstinde an — im wesentlichen ist
ja wohl die Gesichtsvorstellung vorherrschend im Leben — durch das
von den Gegenstinden zuriickgeworfene, ihm zuriickflutende Son-
nenlicht. Im dufleren Bewufltsein schaut der Mensch das duflere Son-
nenlicht an, wie es ihm zuriickgeworfen wird von der dufleren Erde.
Was das duflere Sonnenlicht duflerlich an den Dingen der Erde tut, das
nimmt das duflere, das alltigliche Bewufitsein des Erdenmenschen
wahr. Was das Sonnenlicht an ihm selber tut, was es tut, indem es sei-
nen mittleren Menschen moglich macht, was es tut, indem es hinein-
dringt in den mittleren Menschen mit seiner Wirksamkeit, das er-
scheint als flutendes Licht vor dem Menschen, wenn er okkultistischer
Aspirant wird. Er sieht die Sonne in sich selber in genau derselben
Weise, wie er die Sonne duflerlich sieht, wenn der Tag beginnt und so-
lange der Tag dauert. Und wie er die Gegenstinde um sich herum
sieht, indem das Sonnenlicht zuriickgeschickt wird von den dufleren
Gegenstinden, so sieht der okkultistische Aspirant das Sonnenhafte,
wie es ihm von seinem eigenen Inneren zuriickgegeben wird, wenn er
zu einer gewissen Stufe des Hellsehens gelangt ist. Es ist gleichsam die



Gestalt seines mittleren Menschen, die sich in ithrer Durchleuchtetheit
zeigt. Das ist das eine.

Wenn Sie zuriickgehen wiirden in das Altertum und sich unterrich-
ten liefen in den mancherlei alten Mysterienschulen iiber das, was die
okkultistischen Aspiranten zunichst durchgemacht haben, so wiirden
Sie erfahren, dafl das, was eben charakterisiert worden ist, zu dem
wesentlichen in diesen alten Mysterienschulen gehort hat. Sie wiirden
erfahren, dafl der okkultistische Aspirant gelernt hat, die Sonne auf
dem Umwege durch den eigenen mittleren Menschen wahrzunehmen,
gelernt hat, dasjenige wahrzunehmen, was von den Wirkungen der
Sonne fortdauert, auch wenn der Mensch im Schlafe ist, was aber
wahrend des Wachbewuf3tseins sich ihm entzieht, weil seine Aufmerk-
samkeit ganz in Anspruch genommen wird durch das Zuflere Bewuf3t-
sein. Wie der Mensch ist als Sonnenwesen, das wurde dem okkultisti-
schen Aspiranten klargemacht durch eine bestimmte Stufe der Myste-
rieneinweihung. So lernte er an seiner Selbsteigenheit das Sonnenwesen
kennen, lernte kennen, wie die Sonne nicht blof8 duflerlich in dem von
den Gegenstinden zuriickgestrahlten Lichte wirkt, sondern wie sie
wirkt in der menschlichen Leibesform selber.

Aber auch das andere mufl der okkultistische Aspirant, der ange-
hende Hellseher, finden lernen; nimlich dasjenige, was sich verglei-
chen 12t mit den Gehirntriumen, mit den Triumen, die unregel-
maflige, unordentliche Gehirnzustinde wiedergeben, wo der Mensch,
wie ich Thnen gesagt habe, charakteristisch, typisch immer Symbole
wahrnimmt, wie zum Beispiel als wenn er in einer Hohle oder in einem
Palaste wire, kurz, wie wenn sich tiber ihm etwas wolbte, in das er
hineinblicken kann. Wenn der okkultistische Aspirant dazu geleitet
wird, nicht nur wahrzunehmen die Zustinde seines mittleren Men-
schen, sondern die Zustinde seines oberen Menschen, insofern er ge-
staltet ist, die Zustinde im Inneren des Kopfmenschen, da tritt nie-
mals dasselbe auf wie bei den Wahrnehmungen des mittleren Men-
schen. Da tritt vielmehr dasjenige auf — ich erzihle IThnen hier ein-
fach eine Tatsache —, was wie eine regelmiflige Erweiterung, wie eine
ganz richtige Erweiterung des Gehirnreiztraumes erscheint, nur dafl
es vollbewufit erlebt wird. Was der Mensch wahrnimmt, wenn er



alle Sinnesorgane geschlossen hat, wenn er nichts Auflerliches wahr-
nimmt und sich nur innerlich mit hellseherischem Bewuftsein auf sich
selbst, auf den oberen, den Gehirnmenschen richtet, das ist tatsich-
lich der gestirnte Himmel, irgendein Anblick des gestirnten Himmels-
gewolbes.

Das war der grofle Moment im Leben der okkultistischen Aspiran-
ten, namentlich in den alten Mysterien — inwieweit sich das anderte
fiir das neue Mysterienwesen, werden wir noch erfahren —, daf} er
wahrnahm sein eigenes Inneres, insofern dieses Innere in der mensch-
lichen Form zum Ausdruck kommt, beim oberen Menschen als Him-
mel mit leuchtenden Sternen; dafl er so in die weite Welt hinaussah,
obwohl er keinen Sinn offen hatte, und dennoch das Bild des Sternen-
himmels da war. Und der allergrofite Moment war dieser, wenn der
okkultistische Aspirant beobachtete, nicht was sozusagen an der obe-
ren Oberfliche seines Kopfes ist, sondern wenn er von dem oberen
Menschen, von dem Kopfmenschen aus nach dem mittleren Menschen
hinunterschaute; wenn er zugleich wahrnahm, ohne irgendeinen sei-
ner Sinne zu 6ffnen, dasjenige, was die untere Fliche des Gehirnes ist,
und diese von dem mittleren Menschen durchstrahlt sah. Da nahm
der Mensch in voller Dunkelheit, weil seine Sinne geschlossen waren,
denn er war in bezug auf das Auflere wie ein schlafender Mensch,
gleichsam innerlich nach unten schauend, die Sonne in der Nacht, in-
mitten der dunklen Fliche des Himmels wahr. Das ist das, was man in
den antiken Mysterien nannte: Die Sonne um Mitternacht schauen —,
das heiflt, das flutende Sonnenlicht innerhalb der im Verhiltnis zur
Sonne in ihrer Wirkung viel kleiner sich ausnehmenden Sterne. Das
waren bedeutungsvolle Marksteine im Leben des okkultistischen Aspi-
ranten.

Wenn nun der okkultistische Aspirant so weit war, dann konnte er
sich etwas ganz Bestimmtes sagen. Er konnte sich sagen: Ja, so wie ich
das flutende Sonnenlicht, also die Sonne durch mich selber wahrnehme,
wenn ich auf meinen mittleren Menschen schaue, so kann ich ebenso,
weil es die reale Sternenwirkung ist, durch den oberen Menschen den
Himmelsraum mit seinen Sternen sehen. Dafl ich die Sterne sehe und
nicht etwa vollige Finsternis vorhanden ist, das riihrt davon her, dafl



das Gehirn angepafit ist an die Sterne, so wie mein mittlerer Mensch
an die Sonne angepaflt ist. — So entstand die Erkenntnis fiir den Aspi-
ranten, daf} ebenso wie der mittlere Mensch von der Sonne unter-
halten wird, wie sein ganzes mittleres Wesen mit der Sonne zusammen-
hingt, also zur Sonne gehort, der obere Mensch, der Gehirnmensch,
zusammenhingt mit der ganzen Welt und ihren Sternen.

Wenn der okkultistische Aspirant dieses in sich erfahren hatte, dann
konnte er hinausgehen zu denjenigen, die nur das Tagesbewufltsein
besaflen, aber dennoch aus ihren inneren Bediirfnissen, aus der Sehn-
sucht der Seele heraus den Drang hatten, ein Verhiltnis zu gewinnen
zu einem iber den Erdenmenschen Hinausreichenden. Mit anderen
Worten: Es konnte der okkultistische Aspirant hinausgehen zu dem
religios gestimmten Menschen, der solche Zusammenhinge mit der
Welt irgendwie empfinden konnte, und ihm sagen: Der Mensch ist
nicht blof}, so wie er auf der Erde steht, ein Wesen, welches dieser
Erde angehort, sondern ein Wesen, welches teilweise durch die Brust
und den Unterleib zusammengehort mit der Sonne, und welches zu-
sammengehort als Kopfmensch mit dem ganzen Weltenraum. — Und
dann verwandelte sich dasjenige, was der okkultistische Aspirant dem
religios gestimmten Menschen verkiindigen konnte, bei diesem in An-
dacht, in Gebet.

Je nachdem die Stellung bei dem einen oder anderen Teil der Men-
schen war, zu denen die okkultistischen Aspiranten als Religionsstif-
ter kamen, konnten diese mehr von dem einen oder mehr von dem
anderen sprechen. Zu denjenigen Menschen, die mehr veranlagt wa-
ren, ihr Wohlbefinden, das den inneren Menschen angeht, als ein ge-
wisses irdisches Gliick zu empfinden, zu den Menschen also, welche
sozusagen vorzugsweise ihre Erdenstimmung abhingig machten von
dem leiblichen Wohlbefinden des mittleren Menschen, konnten die
okkultistischen Aspiranten als Religionsstifter sagen: Das, was da euer
Wohlbefinden ausmacht, hingt ab von dem Sonnenwesen. — Diese
Menschen wurden dann, durch den Einflufl der okkultistischen Aspi-
ranten, die Anhinger einer Sonnenreligion. Sie konnen sich iiberzeu-
gen: Uberall iiber den Erdboden hin, wo Menschen von der eben cha-
rakterisierten Art vorhanden waren, bei denen es vorzugsweise darauf



ankam, dafl man sie aufmerksam machte auf dasjenige, was ihr inneres
Wohlbefinden bedingte, entstanden Sonnenreligionen.

Es ist eine leere Phantasterei einer verhidngnisvollen phantastisch-
materialistischen Wissenschaft, wenn man glaubt, dafl die Menschen
ohne weiteres darauf gekommen wiren, die Sonne anzubeten. Die
Art, wie die gewohnliche Zuflere materialistische Wissenschaft davon
spricht, dal dieser oder jener Teil der Menschen Sonnenanbeter ge-
worden sind, gehort eben zu den Phantastereien der materialistischen
Wissenschaft. Es ist durchaus zu Unrecht, wenn die heutigen materia-
listisch gesinnten Menschen den Theosophen einen gewissen Hang zur
Phantasterei vorwerfen und sich selbst nur Realismus zuschreiben. Im
groflen und ganzen kdnnen wir sagen, dafl es dem Materialismus durch-
aus nicht an phantastischen Anlagen fehlt, wenn er zum Beispiel er-
klaren will, dafl gewisse Menschen einmal Sonnenanbeter geworden
sind. Da phantasiert er sich irgend etwas zusammen und denkt sich
die Sache so, daf} die Menschen durch diese oder jene Umstinde, man
weifl nicht aus welchem Drange heraus, darauf verfallen seien, die
Sonne anzubeten. In Wahrheit verhilt es sich so, daf} die eingeweihten
Menschen, die okkultistischen Aspiranten, bei gewissen Bevolkerun-
gen gewuflt haben: Wir haben es hier mit solchen Menschen zu tun,
die vorzugsweise die Tugend des Starkmuts, des Mutes, der Tapferkeit,
kurz, alles das ausbilden, was zusammenhingt mit dem mittleren Men-
schen; sie miissen wir lehren, dafl tatsichlich im Ubersinnlichen ge-
schaut werden kann, dafl dieser mittlere Mensch ein Ergebnis der Son-
nenwirkung ist. — Und diese okkultistischen Eingeweihten haben dann
die Menschen, in denen der mittlere Mensch vorherrschte, abgelenkt
von dem bloflen Wohlbefinden, dem bloflen In-sich-Leben und haben
ihn hingewiesen zur Andacht, die religios hinaufschaut zu dem Utr-
sprungswesen dieses mittleren Menschen. Sie haben diesen Menschen
zur Sonnenanbetung hingewiesen.

Wie der Materialismus zur Phantasterei veranlagt ist, das kann man
an diesem Beispiel sehen. Man kann es aber auch an anderen Beispie-
len klar bemerken. Wir haben zum Beispiel mancherlei Beschreibun-
gen gelesen iiber unseren Miinchener Bau, die durch eine Indiskretion
in die Zeitung gekommen sind, und der materialistische Mensch der



Gegenwart hat sich nun Vorstellungen dariiber gemacht, was und wo-
zu das alles sein konnte. Da konnte man sich wahrhaft davon iiber-
zeugen, dafl Phantasie durchaus eine Eigenschaft des heutigen Men-
schen ist: Wenn es darauf ankommt, iiber bestimmte Dinge, iiber die
man nichts weif}, doch zu reden, dann ist der materialistische Mensch
nicht verlegen, alle moglichen Phantastereien zur Erklirung herbei-
zurufen. So ist es im gewohnlichen Leben, so ist es aber auch in der
Wissenschaft. Die Mehrzahl der Erkliarungen der materialistischen Wis-
senschaft sind leere Phantasien; namentlich aber ist es Phantasie, wenn
durch die materialistische Wissenschaft versucht wird, etwas iiber die
Sonnenanbetung auszusagen oder zu erkliren.

Wenn aber Menschen auf der Erde waren, die weniger Veranlagung
hatten, den mittleren Menschen auszubilden, die also mehr zum Den-
ken, zum Vorstellen, zum Leben des oberen Menschen veranlagt wa-
ren, da kam etwas anderes in Betracht. Da kam in Betracht, dafl die
Okkultisten, die als Religionsstifter hinausgingen in die Welt, die Men-
schen aufmerksam machten darauf, wo der Ursprung dessen liegt,
was ihr Werkzeug ist, um Gedanken zu hegen, um in Gedanken, in
Vorstellungen zu leben. Und sie sagten zu ithnen: Wenn ihr eine Vor-
stellung dariiber haben wollt, da ihr nicht selber hineinschauen konnt
in die iibersinnlichen Himmelswelten — das wurde natiirlich nicht so
gesagt, aber ich fiige es hier bei —, so habt ihr den dufleren Abglanz
davon, wenn 1hr wiahrend der Nacht wach bleibt und in Andacht hin-
aufblickt in den sternenbesiten Himmel.

Die eigentliche Sternanbetung, die Anbetung der Nacht, wie man
auch sagen kann, weil vielfach die Sache so eingekleidet wurde, daf§
man anstelle des Sternenhimmels die Nacht setzte, wurde herrschend
bei denjenigen Volkern, die denkender Natur waren. Fiir die denken-
den, fiir die griibelnden Vélker des Altertums wurden solche Religio-
nen begriindet, durch die ithnen gezeigt worden ist, wo der Ursprung
liegt des Instrumentes ihres Denkens, des oberen Menschen. Und viele
von den Namen, welche die uriltesten Gotter gewisser Volker fiih-
ren, miissen einfach tibersetzt werden in die neueren Sprachen mit
dem Worte: die Nacht. Die Nacht, wie sie geheimnisvoll als Mutter
der Sterne erscheint, wie sie die Sterne aus sich hervorgehen 1afit, die



Nacht wurde angebetet, weil die okkultistischen Eingeweihten in der
Tat wuflten, dafl das Instrument des Gehirns wirklich und wahrhaftig
ein Ergebnis der sternenbesiten Nacht ist.

So hat man auch vielfach fiir diejenigen Volker, welche Sonnenan-
beter wurden, nicht nur auf die Sonne selbst hingewiesen, sondern
wie man von den Sternen auf die Mutter Nacht hingewiesen hat und
viele uralte Worte fiir uralte Gotter eben mit «Nacht» iibersetzt wer-
den miissen, so hat man bei der Sonne auch vorzugsweise darauf auf-
merksam gemacht, daf sie den Tag bewirkte, den Tag machte. Und die
Folge davon ist, daf viele Worte bei denjenigen Volkern, die im we-
sentlichen die hochste gottliche Macht in der Sonne anbeten, fiir die
Sonnenanbetung mit «Tag» zu tibersetzen sind.

Wir konnen also mit einem gewissen Rechte sagen: Je nachdem sich
die Menschen empfanden als starkmiitige, mutige, kriegerische Vol-
ker, finden wir sie vorzugsweise als Sonnenanbeter oder Taganbeter,
weil ihre Eingeweihten sie zum Zwecke der Andacht nach der Sonne,
dem Tagwesen verwiesen. Die denkenden, die griibelnden Vdlker hin-
gegen finden wir als Nacht- und Sternenanbeter, weil ihre Einge-
weihten sie dahin verwiesen haben.

Aber es gibt auch noch andere Vélker. Es gibt Volker, welche die
Eigenschaft nicht hatten, daf} bei ihnen so ganz auseinanderfielen Tag-
bewufltsein und Nachtbewufltsein, man kann auch sagen: Bewufltsein
und Bewufitlosigkeit. Wenn wir in die alten Zeiten zurilickgehen, so
finden wir vielfach Volker — das wissen Sie aus den anderen theoso-
phischen Vortrigen —, welche sich durchaus mittlere oder Zwischenzu-
stinde des Bewufltseins, also ein altes Hellsehen bewahrt hatten; Vol-
ker, welche nicht nur abwechselnd zwischen Tag und Nacht in Be-
wufitsein und Bewufltlosigkeit lebten, sondern welche Bewuf3theit des

"Tages und Bewufltlosigkeit der Nacht zusammen in einer Art Halb-
bewufitsein als altes hellseherisches Bewufitsein hatten.

Fiir diese Volker war ein dritter Bewufitseinszustand vorhanden.
Diese Volker hatten dadurch aber auch eine Ahnung, daf tatsichlich
ein Zusammenhang besteht zwischen dem Menschen und etwas, was
auflerhalb des Irdischen ist. Aus welchem Grunde waren diese Volker
nun so veranlagt? Diese Volker hatten auch in ihrer Gestalt, in dem



aufleren Menschen, in ihrer dufleren Leiblichkeit eine ganz bestimmte
Eigenschaft. Diese Menschen, welche mit dem alten Hellsehen behaftet
waren — in alten Zeiten und in den uralten Zeiten waren es ja fast
alle Menschen iiber die ganze Erde hin —, hatten die Eigentiimlichkeit,
daf sie in gewissen Bewufltseinszustinden wahrnehmen konnten ihren
Symmetriemenschen, aber nicht als Symmetriemenschen selber, son-
dern so, dafl dieser mittlere Mensch in seiner Wirksamkeit auf den
oberen, auf den Gehirnmenschen erschien.

Wenn Sie sich namlich ein Bild machen wollen von dem, was da
stattgefunden hat bei einem solchen Hellsehen, dann stellen Sie es sich
als Bild des mittleren Menschen im Gehirn vor. Beim gewdchnlichen,
normalen Erdenleben ist es so, daf} die dufleren Sinneseindriicke auf
das Gehirn wirken und dafl das Gehirn die Bilder zuriickwirft, also
seine eigene Wesenheit den Zufleren Bildern entgegensetzt. Es entsteht
also die Vorstellung der Auflenwelt als zuriickgeworfenes Bild des
Gehirns. Das sind ndmlich auch die Vorstellungen der Auflenwelt:
sie sind von dem Gehirn zuriickgeworfene, reflektierte Bilder. Wenn
Sie die Auflenwelt sehen, so gehen die dufleren Eindriicke durch das
Auge bis zu einer bestimmten Stelle des Gehirns und werden dort auf-
gefangen. Daf} sie dort aufgefangen, wenigstens nicht in ihrer Ganz-
heit durchgelassen, sondern zuriickgeworfen werden, das macht es, daf}
eine Vorstellung entsteht. Wenn nun der Mensch iiberhaupt hellsehe-
risch wird, so werden ihm nicht nur von den dufleren Gegenstinden
Eindriicke auf das Gehirn gemacht, sondern es werden Eindriicke ge-
macht auch von dem mittleren Menschen, die dann von dem Gehirn
zuriickgeworfen werden konnen.

Dieses, was ich jetzt angab: daf} der mittlere Mensch Eindriicke
macht auf das Gehirn und diese Eindriicke von dem Gehirn zuriick-
geworfen werden, ist durchaus nichts von dem, was ich als vorhanden
beschrieben habe bei dem wirklichen okkultistischen Aspiranten. Der
wirkliche okkultistische Aspirant nimmt direkt seinen mittleren Men-
schen wahr, nicht durch das Gehirn. Er sicht das Sonnenhafte in sich
direkt, er sieht auch das Sternenhafte in sich, in seinem Gehirn direkt.
Das aber, wovon jetzt die Rede ist, dieser hellseherische Zustand, bei
dem die Vorginge des Inneren, das Sonnenhafte im mittleren Men-



schen vom Gehirn zuriickgeworfen wird, so wie die dufleren Eindriicke,
die durch die Sinne kommen, vom Gehirn zuriickgeworfen werden,
das war dasjenige, worauf vielfach das uralte Hellsehen der antiken
Menschen beruhte. Sie nahmen wahr auf dem Umwege durch ihren
mittleren Menschen. Sie nahmen nichts Aufleres zunichst wahr. Sie
nahmen nur dasjenige wahr, was in ihnen selber sonnenhaft vorhan-
den war und was ihnen zuriickgeworfen wurde dadurch, dafl das von
dem Gehirn Aufgefangene als Vorstellung des Sonnenhaften im In-
neren selber wahrgenommen wurde.

Es gab eben einmal solche Volker, die so veranlagt waren, daf} sie
in gewissen natiirlichen hellseherischen Zustinden mit ihrem Gehirn
gleichsam auffingen und zur Vorstellung machten ihr Sonnenhaftes im
eigenen Inneren. Und wie erschien dann das? Es wurde nach auflen
projiziert und nicht so wahrgenommen wie die gewdhnlichen Vor-
stellungen, die durch das Auflere bewirkt werden, sondern so, dafd es
wie das innere Sonnenlicht erschien, aber von auflen kommend. Und
wenn nachgeforscht worden ist, woher eine solche Erscheinung kam,
wenn die okkultistischen Aspiranten erkennen wollten, woher es
kommt, dafd sie in solchen Zustinden sich befinden, dann wurde ihnen
dasjenige klar, was im mittleren Menschen ist, dasjenige, was sein Son-
nenhaftes ist.

Dieses Sonnenhafte hat der Mensch dadurch, daff er ein Sonnenwe-
sen ist. Das, was erscheint im Instrumente des Gehirns, hingt damit zu-
sammen, dafl der Mensch ein Sternenwesen ist, dafl er in der Tat aus
dem ganzen Weltenraum herausgebildet ist. Was er aber jetzt wahr-
nimmt, das hingt davon ab, dafl mit starker Wirkung auf das mensch-
liche Wesen die Erde umkreist wird von dem Monde.

In jenen alten Zeiten war ndmlich der Mensch so organisiert, dafl
auf sein Gehirn im wesentlichen der Mond wirkte, dafl der Mond
starke Wirkungen ausgeiibt hat auf sein Gehirn. Daher war es auch
so, dafl dieses alte Hellsehen vielfach von den Mondphasen abhing
und daf es eintrat zumeist in solchen Zusammenhingen, welche ihren
dufleren Ausdruck in den Mondphasen finden. Das alte Hellsehen
war so, daf} es durch vierzehn Tage hindurch zunahm und durch vier-
zehn Tage abnahm. In der Mitte eines solchen monatlichen Zeitraumes



war die Wirkung ganz besonders stark. Dieses alte Hellsehen verlief
also so, daf} in der Tat diese Menschen Zeiten erlebten, in denen sie
wuflten: Wir sind Sonnenwesen. — Sie wufiten dies dadurch, daf sie
durch die innere Vorstellung des Gehirns die Sonne wahrnehmen
konnten. Aber das geschah durch die Mondenwirkung. Ja, das alte
Hellsehen trat vielfach so auf, dafl der Mensch sich gleichsam fiigte der
achtundzwanzig Tage dauernden Aufundabflutung der Mondenwir-
kung, und dafl er Tage hatte in den alten Zeiten, wo die Mondenwir-
kung besonders stark war, wo daher Hellsehen vorhanden war bei
allen Menschen, wo sozusagen innerlich hellseherisches Bewufitsein sich
bei allen Menschen geltend machte. Wenn die okkultistischen Einge-
weihten zu solchen Menschen hinausgingen und sie religios zu stim-
men hatten, dann machten sie sie aus denselben Griinden, wie die an-
deren Menschen zu Sonnen- oder Tag-, zu Sternen- oder Nachtan-
betern gemacht worden sind, zu Mondanbetern. Daher der Monden-
dienst bei vielen alten Vélkern.

Diesen Mondendienst hat Moses kennengelernt in seinem eigent-
lichen Ursprunge bei den dgyptischen Eingeweihten; und er selbst war
einer der grofiten und bedeutsamsten derselben, der in einer beson-
ders vergeistigten Gestalt den Mondendienst zur Religion eines Vol-
kes machte, nimlich des alten hebriischen Volkes. Es ist der Jahve-
dienst des alten hebrdischen Volkes also ein vergeistigter Mondendienst.
Daher konnte durch ihn bis in spate Zeiten hinein bei dem alten he-
briischen Volke das Bewufitsein fortgesetzt werden, daf} der Mensch
mit Auflerirdischem zusammenhingt, daf} er nicht seine Wesenheit
im Irdischen beschlossen hat.

Aber wie bei den dltesten Mondenanbetern und auch bei den Son-
nen- und Sternenanbetern von dem dufleren Volke wenig erkannt wor-
den ist, daf} Sterne, Sonne und Mond dem Hellseher vergeistigt erschei-
nen, daf sie nicht erscheinen wie die durch die duleren Organe gese-
henen Gegenstinde; wie es auch wenig verstanden hitten die alten
Volker, wenn ihnen gesagt worden wire: Ja, betet an etwas, was der
Ursprung ist eures mittleren Menschen, aber stellt es euch nicht vor
unter dem Bilde der duflerlich sinnlich wahrgenommenen Sonne, son-
dern als etwas Ubersinnliches, das der Sonne zugrunde liegt —, eben-



sowenig wire es verstanden worden, wenn zu den Sternenanbetern
gesagt worden wire, dafl das Organ ihres Griibelns und Denkens sei-
nen Ursprung im weiten Weltenraume hat, daff sie sich aber diesen
Ursprung nicht in dem Bilde des mit dem Zufleren Auge wahrnehm-
baren Sternenhimmels vorstellen sollten, sondern in dem Unsichtba-
ren, das dahinter ist, in den vielen geistigen Wesenheiten, die in den
Sternen sind. Ebenso wie man den Sonnen- und Sternenanbetern nicht
hat sagen konnen, was von den Eingeweihten gewufit war, so konnte
man auch den Mondenvdlkern nicht sagen: Stellt euch vor eine un-
sichtbare Wesenheit, die gleichsam den Zufleren Leib im Monde hat. —
Aber man konnte etwas anderes sagen, und Moses hat es zu dem alten
hebriischen Volke wirklich gesagt. Man konnte es noch nicht sagen
zu den ilteren Mondenanbetern, sondern erst zu dem alten hebriischen
Volke. Daher hat Moses sein Volk nicht hingewiesen auf den sicht-
baren Mond, sondern auf jenes Wesen, in dem der Ursprung lag des
uralten Hellsehens aller Vélker; desjenigen Hellsehens, das gleichsam
als eine Abschlagszahlung den Menschen gegeben worden ist, als sie in
den Zustand versetzt wurden, wechseln zu miissen mit ihrem Bewuf3t-
sein zwischen dem Tagbewufltsein und dem Nachtbewuf3tsein, und
das eine Erkenntnis gebracht hat von der Welt ihnlich dem, was die
vom Mond zuriickgeworfenen Sonnenstrahlen zum Ausdruck brin-
gen. Es wurde fiir dieses, was also nur Auflerliches bieten konnte, was
nur ein Erdenbewufitsein, ein Tag- und Nachtbewufltsein hochstens
in der Zuflerlich sichtbaren Sternenwelt darbieten konnte, es wurde
dem Menschen der uralten Zeiten durch die Méglichkeit, zu wechseln
in diesem Tag- und Nachtbewufltsein, etwas gegeben wie eine Ab-
schlagszahlung, ein altes Hellsehen, das mit dem geistigen Wesen des
Mondes zusammenhingt und das duflerlich, lokal mit dem Monde
wieder in einem Verhiltnis steht.

Und als im Verlaufe der Menschheitsentwickelung dieses hellsehe-
rische Bewufitsein auch allmihlich verschwinden, verdimmern sollte,
da wurde fiir das alte hebriische Volk ein geistigerer Ersatz geschaffen
in dem unsichtbaren Mondenwesen, in dem Jahve oder Jehova, wel-
chen Moses dem althebriischen Volke lehrte und demgegeniiber er
ausdriicklich darauf hinwies, daf} er nicht verwechselt werden diirfe



mit irgendeinem duflerlich Gesehenen oder mit einem Bilde, das von
ihm, duflerlich gesehen, gemacht wird. Daher verbot er geradezu, ir-
gendein Bild in der dufleren Welt als ein Bild des Jahve oder Jehova
anzusehen. Er verbot, sich ein Bild des Gottes zu machen, das der An-
schauung doch noch etwas hitte geben kénnen, was nicht aus unserer
aufleren Welt gemacht ist, und er verbot auch, sich ein Bild des unsicht-
baren, iibersinnlichen Gottes zu machen, das von der Zufleren Welt ge-
nommen ist.

So sehen wir in einem merkwiirdigen Zusammenhang stehen die
Jahvereligion mit einer Mondenreligion, welche im Ursprunge der
Menschheit durch das alte Hellsehen gegeben war. Fiir diejenigen, die
sich fiir solche Dinge besonders interessieren, sei noch auf den beson-
deren Umstand hingewiesen, daf} gerade Helena Petrowna Blavatsky
es war, welche aus den allerrichtigsten Quellen heraus darauf aufmerk-
sam gemacht hat, daf die Jahvereligion in einer gewissen Beziehung
eine Art Erneuerung der alten Mondenreligion war. Nur war Helena
Petrowna Blavatsky mit der Forschung noch nicht so weit, wie wir
heute sein konnen, daf} ihr dieser Zusammenhang, wie er hier dargelegt
worden ist, vollstindig klar gewesen wire. Die richtige Erkenntnis, die
Jahvereligion ist eine Mondenreligion, lief in der Seele von Helena
Petrowna Blavatsky ein wenig die Empfindung aufkommen, als ob
damit irgend etwas Minderwertiges in dieser alten Jahvereligion ge-
geben wire. Das ist aber nicht der Fall. Wenn man weif}, dafl die Jahve-
religion des alten hebriischen Volkes urstindet, thren Ursprung hat
im alten Hellsehen und gleichsam nur das Gedéchtnis an dieses alte
Hellsehen bewahrt, dann wird man den heiligen Ernst dieser Jahve-
religion sehr wohl durchschauen konnen.

So sehen Sie, wie der Zusammenhang ist zwischen wichtigen Erleb-
nissen der okkultistischen Aspiranten, welche in einem hoheren Be-
wufitsein den Zusammenhang des Menschen mit der ganzen Welt, die
Zugehorigkeit des Menschen zur ganzen Welt erlebten, indem sie er-
kannten, daf} der mittlere Mensch ein Sonnenmensch, der obere Mensch
ein Sternenmensch ist. So sehen Sie auch den Zusammenhang dessen,
was der Okkultismus erkennt in den dufleren Religionen, die eigent-
lich in vieler Beziehung als alte Religionen, wie sie den Menschen ge-



geben worden sind, auch alte Theosophien waren. Denn in dem Augen-
blicke, wo die alten Menschen andichtig geworden sind, regte sich in
thnen mehr oder weniger etwas von dem alten Hellsehen, und da
brauchten sie nicht bloff zu glauben, sondern konnten begreifen und
verstehen, was ihnen die alten Eingeweihten sagten, wenn sie es auch
nicht schauen konnten. So sind die alten Religionen vielfach Theo-
sophien. Sie sind theosophische Lehren, welche die Okkultisten den
Menschen gaben, je nachdem die Menschen auf dem betreffenden Teil
der Erde so oder so veranlagt waren.

Wir haben, wie Sie gesehen haben, bei unserer Betrachtung vorliu-
fig den unteren Menschen, als den dritten siebengliedrigen Menschen,
auslassen miissen. Wir werden darauf zuriickkommen und werden
dann sehen, wie merkwiirdig das grofle Mysterium vorgefiihrt wurde,
und wie auch der okkultistische Aspirant sich weiterentwickelt durch
die Einweihung, durch welche erst das wirkliche Wesen des Menschen
begriffen werden kann.



ACHTER VORTRAG
Kristiania (Oslo), 10. Juni 1912

Die okkulten Erkenntnisse sind — verzeithen Sie diesen Satz, er mufl
aber einmal ausgesprochen werden — wahrhaft kein Kinderspiel; und
wer an sie mit der Meinung herangeht, in ihnen so etwas wie gleich-
giiltige Theorien zu bekommen, wenn auch nicht fiir das Leben gleich-
giltig, aber doch solche Theorien, gegeniiber denen man nur den Ver-
stand engagiert, der wird sich in den meisten Fillen in einem erheb-
lichen Irrtum befinden. Wir haben scheinbar etwas recht Auflerliches
betrachtet: die menschliche Gestalt; aber ich habe Thnen schon gesagt,
daf} von dieser Gestalt, so wie wir sie als dreigliedrigen Menschen vor
uns hingestellt haben, doch der okkultistische Aspirant ausgehen muf3.
Er mufl in den meisten Fillen von den Empfindungen und Gefiihlen,
von den Seelenimpressionen ausgehen, die sich ihm ergeben aus der
Betrachtung der menschlichen Gestalt, weil er dadurch seinen Aus-
gangspunkt nehmen kann von etwas, was gewissermaflen am unab-
hiangigsten von dem inneren Leben ist.

Sehen Sie, moglich ist es durchaus und auch sogar in gewissen Fil-
len wiinschenswert, daf} nicht nur die Theosophen, sondern auch die
Okkultisten mehr von dem inneren Seelenerleben ausgehen. Dann aber
liegt immer eine Art von Hindernis vor, welches einen sozusagen
nicht zurechtkommen l4f8t. Sie wissen ja aus anderen Vortrigen, daf}
an dem Aufbau unseres inneren Menschen nicht nur durch alles das-
jenige, was dem Menschen schon gegeben war, als die Erde thre Ent-
wickelung begann, sondern auch in vielen Inkarnationen auf der Erde
geistige Wesen und Krifte mitgearbeitet haben. An dem Aufbau die-
ses inneren Menschen haben seit Ururzeiten in der Erde mitgearbei-
tet die luziferischen und die ahrimanischen Krifte. Wenn Sie das in
Erwigung ziehen, dann werden Sie sich leicht sagen kénnen — was
auch durchaus wahr ist —, daf es etwas Unsicheres ist, wenn man von
dem inneren Menschen ausgeht, so ohne weiteres freizukommen von
den luziferischen und ahrimanischen Kriften, nicht verstrickt zu wer-
den in das, was man in seine okkulten Anschauungen hineinbekom-



men kann. Da kann sich vieles, vieles, ohne dafl man es merkt, von
luziferischen und ahrimanischen Kriften eindringen, in die Seele hin-
einmischen. Denn man glaubt von vielen Dingen, sie seien aufleror-
dentlich gute Seeleninhalte, und sie sind es nicht, weil sie in irgend-
einer Weise vermischt sind mit Kraften, die Ahriman und Luzifer auf
den Menschen ausgeiibt haben. Am sichersten bleibt deshalb fiir den
okkultistischen Aspiranten, von der menschlichen Gestalt auszugehen.
Auf diese menschliche Gestalt hat am allerwenigsten dasjenige Einfluf}
genommen, was man luziferische und ahrimanische Krifte nennen
kann. «Am allerwenigsten», ich bitte dieses wohl ins Auge zu fassen,
denn es hat auch Einfluf} gewonnen, aber eben am wenigsten. Auf das
innere Seelenleben wurde ein viel groflerer Einflufl ausgeiibt, so dafl
in der Tat die menschliche Gestalt immer noch der gesiindeste Aus-
gangspunkt bleibt fiir den okkultistischen Aspiranten, wenn er sich da-
bei an den uralten okkultistischen Satz hilt, dafl der Mensch in bezug
auf seine Gestalt ein Bild der Gottheit ist. Der Aspirant tut gut, von
diesem Punkt auszugehen, denn er kniipft an Gottliches an; er wahlt
von dem Ebenbilde der Gottheit seinen Ausgangspunkt, und das ist
auflerordentlich gut, auflerordentlich wichtig.

Aber auf der anderen Seite hat das wieder eine Schwierigkeit. Wenn
man von inneren Seelenerlebnissen ausgeht und durch seine okkulte
Entwickelung dahin gelangt, von diesen inneren Seelenerlebnissen aus
hineinzuschauen in die geistige Welt, dann dauern die Eindriicke der
geistigen Welt verhiltnismifig sehr lange. Mit anderen Worten: Wenn
jemand rein durch innere Seelenerlebnisse es dahin bringt, iiber die
Schwelle zu kommen und einzutreten in die geistige Welt, dann erlebt
er geistiges Schauen, und er kann sich gewissermaflen Zeit lassen, die
Dinge anzuschauen, weil sie eine verhiltnismifig lange Zeit hindurch
dauern. Das ist also, man mdchte sagen, das Niitzlichere, das Beque-
mere, wenn man von den inneren Seelenerlebnissen ausgeht. Aber es hat
eben die vorhin charakterisierten Nachteile. Es bewahrt einen nicht da-
vor, luziferische und ahrimanische Einfliisse als solche nicht richtig ein-
zuschitzen, nicht richtig zu erkennen. Tatsdchlich darf gesagt werden,
meine lieben Freunde, den Luzifer und den Teufel merken die Leute
am allerwenigsten, wenn sie von dem inneren Seelenleben ausgehen.



Das Ausgehen von der menschlichen Gestalt dagegen hat eben den
Nachteil, daff das Schauen, zu dem man gelangt, die Imaginationen,
auflerordentlich kurze Zeit dauern, dafl sie nicht lange anhalten, so
dafl man schon notwendig hat, eine gewisse Geistesgegenwart zu ent-
wickeln, wenn man sie festhalten will.

Ich mochte Thnen nun schildern, wie es zugeht, wenn jemand als
okkultistischer Aspirant ausgeht von der menschlichen Gestalt und
in die tibersinnliche Welt eindringt. Ich weifl nicht, ob jeder von Ih-
nen schon diese merkwiirdige Erfahrung gemacht hat, die ja alltig-
lich ist, aber die man eben doch machen muf}, wenn man etwas wis-
sen will von ihr, dafl, wenn man sein Auge besonders auf einen hellen
Gegenstand gerichtet hat, dann der Eindruck im Auge linger haf-
tet, als das Auge auf den Gegenstand gerichtet ist. Es hat sich insbe-
sondere Goethe, wie er wiederholt in seiner Farbenlehre erzihlt, mit
diesen Nachbildern, die zuriickbleiben im Organismus, das heifit in-
nerhalb der menschlichen Gestalt, viel beschiftigt. Wenn Sie sich zum
Beispiel des Abends ins Bett legen, die Flamme des Lichtes ausldschen
und die Augen dann schlieflen, so konnen Sie ein Bild der Flamme
noch lingere Zeit, gleichsam nachklingend, vor sich haben. Fiir die
meisten Menschen, welche ein solches Nachklingen wahrgenommen
haben, ist ein duflerer Eindruck erschopft, wenn sie dieses Nachklingen
gehabt haben. Dann haben sie sozusagen jene Bewegungen, jene Vibra-
tionen ausgelebt, welche hervorgerufen worden sind durch den dufleren
Eindruck. Dann ist aber auch fiir die meisten Menschen dieser duflere
Eindruck vergangen.

Der okkultistische Aspirant mufl nun auch da von der menschlichen
Gestalt ausgehen, das heifit von dem, was im gewohnlichen Leben auf
dem physischen Plane die menschliche Gestalt ausmacht. Solange er
nur die Nachbilder bemerkt, ist die Sache nicht wichtig. Wichtig wird
sie erst dann, wenn nach dem Nachbilde noch etwas tibrigbleibt. Denn
das, was nach dem Nachbilde iibrigbleibt, rithrt nicht mehr von dem
Auge her, sondern ist ein Vorgang, ein Erlebnis, welches wir durch
den itherischen Leib haben. Wer dieses Experiment selbst gemacht
hat, wird nicht den billigen Einwand mehr machen, daf} auch dieses
nur ein Nachbild des physischen Leibes sein konnte. Das sagt man nam-



lich nur so lange, als man die Sache nicht selbst erfahren hat. Wenn man
sie erfahren hat, dann sagt man nicht mehr so. Denn das, was dann
tibrigbleibt, ist eben etwas ganz anderes, als was in irgendeiner dufleren
physisch-sinnlichen Beziehung steht zu dem Zufleren Eindruck.

In den meisten Fillen zum Beispiel ist dasjenige, was iibrigbleibt
nach einem Farben- oder Lichteindruck, eben nicht eine Licht- oder
Farbentduschung. Wenn es Licht oder Farbe ist, dann ist es Tauschung;
aber es ist ein Ton, von dem man genau weiff, er ist nicht mit dem
Ohre oder vermittels des Ohres hervorgerufen worden. Es kann auch
ein anderer Eindruck sein, aber es ist immer ein von der dufleren Im-
pression verschiedener Eindruck. Die duflere Impression zu iiberbriik-
ken, zu tiberwinden, mufl der Okkultist sich {iberhaupt angewohnen,
denn der Okkultismus ist zum Beispiel auch da fiir die Blinden, die
niemals im Leben einen dufleren Gegenstand gesehen, niemals irgend-
einen dufleren Lichteindruck durch ihr sinnliches Auge gehabt haben.
Die meisten gespenstischen Gestalten, die die Leute sehen, sind dagegen
nur Erinnerungsbilder an sinnliche Eindriicke, die phantastisch ver-
andert wurden. Das okkultistische Erleben hingt nicht davon ab, ob
man ein Sinnesorgan gebrauchen kann oder nicht, denn es tritt unab-
hiangig von den Sinnesorganen auf.

Der okkultistische Aspirant mufl nun die ganze menschliche Ge-
stalt, nachdem er sich von ihr ein ordentliches Bild gemacht hat, fixie-
ren, so daf er sie lebend als Imagination vor sich hat. Mit welchem
Sinne oder wie er diese menschliche Gestalt fixiert, ist ganz gleichgiil-
tig. Es handelt sich darum, daf} er die menschliche Gestalt iiberhaupt
fixiert, das heifit, dafl mit aller Lebendigkeit eine Imagination, ein
Bild in ihm hervorgerufen ist durch die menschliche Gestalt. Das
kann so sein, dafl der okkultistische Aspirant das duflere Bild der
menschlichen Gestalt zum Ausgangspunkte nimmt. Es kann aber auch
so sein, daf} er das innere Korpergefiihl, das Sich-Fiihlen in der Gestalt
zum Ausgangspunkte nimmt. Wenn es nun dem Okkultisten gelingt,
dieser menschlichen Gestalt gegeniiber zuletzt etwas Ahnliches zu emp-
finden wie eine Art von Nachbild — also wenn der Mensch, nachdem
er zuerst die in der physischen Welt erfahrene menschliche Gestalt auf-
gefaflt hat und dann sie so verklingen 1388t in sich, wie ein Nachbild



verklingt, wie in dem Falle, von dem ich vorhin gesprochen habe —,
und zu warten, bis dieses Nachbild der menschlichen Gestalt voriiber
ist, dann bekommt der Okkultist dasjenige Bild der menschlichen Ge-
stalt, das jetzt kein Nachbild der physischen Gestalt mehr ist, sondern
im #therischen Leibe erlebt wird. Dieses Nachbild wird also im #the-
rischen Leibe erlebt. Sie sehen, es handelt sich fiir den okkultistischen
Aspiranten darum, sich selber zu erleben im dtherischen Leibe. Wenn
es nun der okkultistische Aspirant dahin gebracht hat, sich so im zthe-
rischen Leibe zu erleben, dann ist dieses Erleben kein Kinderspiel,
denn es zerfillt sofort in zwei Erlebnisse. Es bleibt nicht einheitlich.
Und diese zwei Erlebnisse miissen ausgesprochen werden durch zwei
Worte: Man erlebt erstens den Tod und zweitens Luzifer.

Da es sich nicht um Sinneserlebnisse handelt, sondern um wesent-
lich hohere Erlebnisse, so ist es natiirlich nicht ganz leicht — gerade
weil die Worte zumeist aus der sinnlichen Welt genommen sind und
deshalb auch die Wortbedeutung an die Sinneswelt erinnert —, diese
Erlebnisse zu beschreiben; denn es wird in der Tat als inneres Erleb-
nis mehr erlebt denn als dufleres, und wenn man Worte gebraucht, so
ist das mehr dazu bestimmt, eine Vorstellung, ein Bild hervorzurufen
von dem, was man da eigentlich erlebt.

Den Tod zu erleben, ist ungefdhr so, dafl man weifl: Die mensch-
liche Gestalt, die man eben ins Auge gefaflt hat und von der man aus-
gegangen ist, hat keinen Bestand auflerhalb des Erdendaseins. Die ist
gebunden an das Erdendasein. Wer hinauskommen will iiber das
Erdendasein, wer iberhaupt rechnen will mit einem iibersinnlichen
Leben, der mufl sich dariiber klar sein, dafl diese menschliche Gestalt
nur auf der Erde als solcher erlebt werden kann, dafl sie zerbrechen
mufl mit dem Tod, zerbrechen mufl in dem Augenblicke, wo der
Mensch iiber das Erdendasein hinauskommt. Im Atherleibe kann
sich die menschliche Gestalt nicht anders zeigen denn als tod-
begabt.

Das muf der erste Eindruck sein, und es ist hier schon eine Klippe
fiir den okkultistischen Aspiranten; denn der Eindruck, den die zer-
brochene menschliche Gestalt macht, ist ein auflerordentlich tiefgehen-
der. Es ist fiir viele, die okkultistisch aspiriert haben, tatsdchlich so ge-



wesen, dafl sie den Eindruck nicht haben iiberwinden konnen und
sich gesagt haben: Weiter zu gehen, hindert mich meine Furcht vor
dem, was da noch nachkommen mag. — Notwendig ist es, dafl man
den Tod sieht, aus dem ganz einfachen Grunde, weil man erst dann
die volle Gewiflheit hat: Im Erdenleib drinnen ist es unméglich, die
hohere Welt zu erleben. Man muff aus ithm heraus, man muf ihn ver-
lassen.

Das ist wiederum der nichste Eindruck. Es ist damit nicht gesagt,
dafl absolut im Erdenleibe die hohere Welt nicht erlebt werden koénne.
Aber zunichst ist gar nichts anderes méglich fiir den okkultistischen
Aspiranten als das, was eben jetzt beschrieben worden ist. Das wire
das, was man bezeichnet mit den Worten: Man erfahrt den Luzifer.
Luzifer ist eigentlich zunidchst da, um einen auf etwas aufmerksam
zu machen, was auflerordentlich verfiihrerisch ist. Wenn man in Worte
kleiden soll, was man erfihrt dadurch, daff man die Bekanntschaft
macht mit Luzifer, so kann das in der folgenden Weise geschehen. Lu-
zifer macht einen auf die Zerbrechlichkeit der menschlichen Gestalt
aufmerksam, indem er gleichsam sagt: Sieh dir nur einmal diese
menschliche Gestalt an, zerbrochen ist sie; eine zerbrechliche Gestalt
haben dir die Gotter gegeben, die meine Feinde sind. — Das ist es un-
gefahr, was Luzifer einem mitteilt, und damit macht er einen darauf
aufmerksam, daf} die hoheren Gotter in die Notwendigkeit versetzt
waren, den Menschen in dieser Gestalt zerbrechlich zu machen; daf
sie gar nicht anders konnten, durch Verhiltnisse, die wir noch bespre-
chen werden, als die menschliche Gestalt zerbrechlich zu machen.
Und dann zeigt Luzifer auch das, was er aus dem Menschen hat ma-
chen wollen, was geworden wire aus dem Menschen, wenn er allein,
unbeeinfluflt durch seine Gegner, mit dem Menschen hitte hantieren
konnen.

Das, wodurch Luzifer dem Menschen zeigt, was der Mensch gewor-
den wire, wenn er, Luzifer, allein hitte hantieren konnen, hat zu-
niachst wiederum etwas auflerordentlich Verfiihrerisches, denn der
Mensch wird von Luzifer etwa so darauf hingewiesen, dafl ihm Luzi-
fer sagt: Nun sieh dich einmal um, sieh einmal zu, was von dir zu-
riickgeblieben ist, nachdem die menschliche Gestalt zerbrochen ist. —



Wenn die menschliche Gestalt zerbrochen ist, wenn sich der Mensch
dann sozusagen geistig umdreht und sich sozusagen geistig gehiutet
sieht, wenn die Gestalt von ihm weggenommen ist, dann sieht der
Mensch zweierlei. Erstens, daff das, was zuriickgeblieben ist, in der Tat
taugt fiir die tibersinnliche Welt, daf es in gewisser Beziehung geistig
verwandt ist mit dem Ubersinnlichen, dafl es in gewisser Beziehung
unsterblich ist, wihrend der Leib sterblich ist. Das ist ein starkes Ar-
gument, ein starker Verfithrungsgrund, den Luzifer in der Hand hat.
Zunichst wird der Mensch hingewiesen auf das Ebenbild Gottes, das
er hat, das aber zerbrechlich und an die Erde gebunden ist. Durch Lu-.
zifer wird ihm dasjenige gewiesen, was in ihm unsterblich ist. Dies ist
die Versuchung, der verfiihrerische Eindruck. Aber wenn sich der
Mensch das betrachtet, was unsterblich ist, wenn der Mensch das ins
Auge fafit, was die aullere Gestalt wegschafft, nachdem sie in ihre
drei Teile zerbrochen ist, aus welchen wir sie zusammengesetzt gefun-
den haben, da sieht der Mensch sich selbst, sieht, auf wessen Kosten
Luzifer den Menschen unsterblich gemacht hat. Da ist der Mensch
kein Mensch mehr, wenn er auf sich selbst zuriickblickt, da ist der
Mensch wirklich kein Mensch mehr., Was der Mensch ist als oberer
Mensch, wie wir thn vom dreigliedrigen Menschen aus charakterisiert
haben, das hat die okkultistische Symbolik immer in gewisse Bilder
gebracht. Diese Bilder haben durch die Zeiten hindurch den Menschen
etwas sagen sollen. Die wenigsten Menschen haben diese bedeutungs-
vollen Imaginationen und Bilder verstanden. Der obere Mensch, zu
dem der Mensch blicken kann, wenn er sich selber besieht, ist ver-
schieden, nicht fiir alle Menschen gleich. Es ist auch nur ein mehr oder
weniger wandelbares Bild, was ithn da anspricht. Aber es gibt das
Bild eine ungefihre Vorstellung von dem, was der Mensch als Impres-
sion erlebt. Der Mensch hat kein menschliches Antlitz mehr, er ist
mehr stier- oder 16wenzhnlich. Es stellt sich so heraus, obzwar es nicht
durchaus zutrifft — es sieht sich manchmal grotesk an, was in der iiber-
sinnlichen Welt erlebt wird —, dafl die Frau, wenn sie so zuriickblickt,
mehr als Lowe, der Mann mehr als Stier sich empfindet. Das muf}
eben iiberstanden werden, denn es ist einmal so. In Verbindung mit
diesen beiden Bildern, die ineinandergehen, da der Mann nicht ganz



l6wenentbloflt, die Frau nicht ganz stierentbloflt ist, denn sie ver-
schwimmen ineinander, ist gleichsam ineinanderfliefend das Bild eines
Vogels, das man immer «Adler» genannt hat und das dazugehdrt.

Das alles wire noch nicht das Schlimmste. Mancher kdnnte sich noch
entschlieflen, zugunsten der Unsterblichkeit ein Stier, ein Lowe oder
ein Adler zu sein. Das ist aber nur der obere Mensch. Die weitere Fort-
setzung nach unten ist ein wilder Drache, ein wilder Wurm. Das ist
dasjenige, was zu den Drachensagen immer die Veranlassung gegeben
hat. Die religiose Symbolik hat den Menschen zwar immer iiberliefert
die vier Bilder, das, was man nur zerbrochen noch findet in der iiber-
sinnlichen Welt, nimlich den Menschen, den Lowen, den Stier und den
Adler, und sie hat nur angedeutet in der Weise, wie Sie diese Andeutun-
gen im Siindenfalle finden, dafl zu dem Menschen noch ein wilder
Wurm gehort. Er gehort aber durchaus zu der Gesamtheit des Men-
schen, wie er sich da findet.

Und jetzt ist es, wo der Mensch sich sagen muf}: Zwar kann dir Lu-
zifer die Unsterblichkeit versprechen — das ist voll begriindet —, aber
nur auf Kosten der Form, der Gestalt, so dal du in der Form, wie
du da geworden bist unter seinem Einflusse, unsterblich fortlebst. —
Jetzt merkt man, daff man gerade im Laufe der Erdenentwickelung
erst zu einer solchen innerlichen Gestalt geworden ist, deshalb so ge-
worden ist, weil Luzifer gewirkt hat im Laufe der Erdenentwickelung.
Jetzt merkt man, dafl diese Erdenentwickelung unter dem Einflusse
von Luzifer Ubersinnliches iiber Ubersinnliches dem Menschen gege-
ben hat. Denn Weisheit und alles Mégliche, was an die Weisheit sich
anschlieft, stammt vielfach von Luzifer; und Luzifer kann bei der
Begegnung mit ihm darauf hinweisen, wieviel man eigentlich ihm ver-
dankt. Aber alles das, was jetzt charakterisiert worden ist, steht denn
doch damit in Verbindung.

Es mufl daher die Frage entstehen: Gibt es denn gar nichts Trost-
liches innerhalb dieser Selbsterkenntnis? — Denn schliefllich ist diese
Selbsterkenntnis wirklich nicht trostlich, wenn sich durch diesen An-
blick nur charakterisieren l4ft, daff der Mensch zum Tiere erniedrigt
ist. Dieses Tier ist verdreifacht und gehort nicht zu den héheren Tieren,
sondern ist bis in jene Tierheit erniedrigt, die sich auf der Erde im



Bilde eines Amphibiums befindet. Trostlich ist dieser Anblick wahr-
haftig nicht.

Das alles, was ich Thnen jetzt erzihlt habe, ist es, wovon ich gesagt
habe, daf es ein auflerordentlich rasch voriiberhuschender Eindruck
ist. Man muf} viel Geistesgegenwart haben, um den Eindruck iiber-
haupt aufzufassen, um ihn sozusagen zu schauen. Er geht sehr rasch
vorbei. Das ist das Nachteilige, wenn man von der menschlichen Ge-
stalt ausgeht, daff die Menschen nicht so viel Geistesgegenwart haben,
um zu erfassen den Tod und Luzifer, und dann sich noch selbst be-
schauen, indem sie sich umdrehen — das Umdrehen meine ich natiir-
lich geistig. Trostlich ist nichts an dem, was man da sieht, denn schlief-
lich hat man nur eine zweifache Wahl. Man hat die Wahl, sich an das
Sterbliche, Zerbrechliche, das von den Gottern, von den Gegnern Lu-
zifers herrithrt, zu halten, oder man hat die Wahl zur Unsterblichkeit,
und dann ist die Beigabe zu dieser Unsterblichkeit eine Herabwiirdi-
gung der menschlichen Gestalt.

Die Gegenwart all dieser Dinge, der Eindruck derselben, ist wahr-
haft kein trostlicher; er ist zunichst ein ungeheuer herabstimmender,
ein ungeheuer fataler und furchtbarer Eindruck. Daher kommt es,
dafl ein grofler Teil der Aufgabe des okkultistischen Lehrers darin be-
steht, die Menschen darauf aufmerksam zu machen, daf} sie nun, wenn
sie einen solchen Eindruck haben, ja, wenn sie iiberhaupt die ersten
iibersinnlichen Eindriicke haben, nicht allzuviel darauf geben sollen,
aus dem einfachen Grunde, weil diese ersten Eindriicke, gleichgiiltig
ob sie freudevoller oder leidvoller Art sind, niemals als mafigebend
betrachtet werden diirfen. Das Richtige ist, recht geduldig abzuwar-
ten. Man wird vielleicht, wenn man das beschriebene Seelenexperi-
ment ausfithrt, mehrmals einen recht hoffnungslosen Eindruck haben,
und man braucht dann Mut, um ithn immer wieder und wieder her-
vorzurufen. Wenn man aber im Okkultismus praktisch vorwartsschrei-
ten will, dann muff man das, und es kommt dann schon einmal der
Augenblick, wo man sich an etwas halten kann.

An das, was die Gegenwart darbietet, kann man sich nicht halten,
denn alles, was man im Leben gewonnen hat, zeigt sich, weil dieser
Leib selber zerbrechlich ist, als ein Zerbrechliches, als ein Verging-



liches. Das Ewige verspricht einem Luzifer. Daran kann man sich auch
nicht halten. Aber es kommt der Moment, wo man sich an eines hal-
ten kann, wenn auch nicht an das Gegenwiirtige: an eine Erinnerung,
die einem bleiben kann aus dem gewohnlichen Erdenleben. Diese Er-
innerung muf} einem wie ein Gedanke aus dem Erdenleben bleiben
und mufl sich hiniiberergieflen in diese Begegnung mit dem Tode und
Luzifer. Sie ergiefit sich hiniiber, sie kommt einmal, sie tritt einmal
ein, diese Erinnerung, dieser Gedanke, welcher einem der einzige Halt
sein kann. Aber dieser Gedanke ist ein auflerordentlich, man mochte
sagen, schwacher Gedanke. Deshalb ist auch eine starke Energie not-
wendig, um diese Erinnerung, diesen Gedanken zu haben. Das einzige,
woran man sich als an ein Sicheres erinneren kann, ist der Ich-Gedanke,
der Gedanke: Du bist ein Selbst gewesen da driiben. — Aber dieser Ge-
danke ist auflerordentlich schwierig zu halten. Es werden manche Men-
schen wissen, daf} es schon auflerordentlich schwierig ist, einen Traum
aus dem anderen Bewufltseinszustand in den gegenwirtigen herein-
zubringen. Den Ich-Gedanken heriiberzutragen aus der Erdenwelt in
das Bewufitsein, in das man eingetreten ist, ist ungeheuer schwer, und
es geschieht doch nur zu leicht, daf dieser Ich-Gedanke, wenn man
die iibersinnliche Welt betreten hat, wie ein Traum ist, den man ge-
habt hat in der Erdenwelt und an den man sich nicht erinnert. Wie ein
vergessener Traum ist dieser Ich-Gedanke, wenn man in das andere
Bewuf3tsein eintritt.

Und in dieser Beziehung ist es mit der Menschheit auf der Erde im
Laufe der Erdenentwickelung schlechter geworden. Wihrend es in den
uralten Zeiten, in sehr weit zuriickliegenden Zeiten, verhiltnismaflig
leicht war, das Ich-Bild vom Diesseits in das Jenseits hiniiberzutragen,
ist es im Laufe der Menschheitsentwickelung immer schwieriger und
schwieriger geworden.

Wenn ich sage, der Ich-Gedanke kommt, so miissen Sie damit in
Verbindung denken, daf} fiir den heutigen okkultistischen Aspiranten
er allerdings kommt, daf dieser Gedanke aber durchaus so ist, daf} das
Ich nicht blof} als ein blofles Traumbild bleibt, sondern daf} es als Er-
innerung driiben aufblitzen kann. Dazu ist aber Hilfe notwendig.
Ohne Hilfe geht es nicht. Eintreten kann also dieses Ereignis; aber



ohne Hilfe geht es nicht. Das ist das Wichtige. Unter den gegenwirti-
gen Verhiltnissen der Erdenentwickelung bliebe also in den allermei-
sten Fillen bei dem okkultistischen Aspiranten, wenn er die iibersinn-
liche Welt betritt, der Ich-Gedanke etwa wie ein vergessener Traum
zuriick, wenn er nicht Hilfe hitte.

Wenn ich Thnen die Hilfe nennen soll, welche der okkultistische
Aspirant heute braucht, um den Ich-Gedanken nicht zu vergessen,
wenn er in die iibersinnliche Welt hinaufgeht, so gibt es dafiir nur einen
einzigen Ausdruck, und das ist das Zusammenleben auf der Erde mit
dem Christus-Impulse. Das ist die Hilfe. Wie der Mensch sich wihrend
seines Erdenlebens zu dem Christus-Impulse verhalten hat, wie er
diesen Christus-Impuls in sich hat lebendig werden lassen, davon
hingt es in den heutigen Zustinden der Erdenentwickelung ab, ob der
Ich-Gedanke in Vergessenheit gerat beim Hinaufsteigen in die iiber-
sinnliche Welt, oder ob der Ich-Gedanke dem Menschen verbleibt als
der einzige feste Stiitzpunkt, den der Mensch von der Erde in sich
hintibertragen kann in die iibersinnliche Welt.

Sehen Sie, der heutige Christ wird mancherlei Bedeutungsvolles
und Schoénes zu sagen haben iiber den Christus-Impuls. Derjenige aber,
der sich als ein im christlichen Sinne die hoheren Welten Betretender
fihlt, weifl von diesem Christus-Impulse noch mehr. Etwas aufleror-
dentlich Wichtiges und Bedeutungsvolles weif8 er. Er weif}, daf} dieser
Christus-Impuls heute eigentlich schon die einzige Hilfe ist, die uns
nicht vergessen 13flt den Ich-Gedanken der Erdenentwickelung. Daf}
der Christus eine Hilfe werden konnte auch in dieser Beziehung, neben
all dem,was der Christus-Impuls den Menschen schon auf dieser Erde
werden konnte, neben dem Unzzhligen, was die Kultur der Menschen
fiir ihren Trost, fiir ihr Gutsein durch den Christus-Impuls erhalten
hat und noch erhilt; daf der Christus-Impuls eine Hilfe werden
konnte, insofern er bewirkt, dafl der Ich-Gedanke von der Erde nicht
vergessen zu werden braucht — womit hiangt denn das zusammen, wor-
an liegt das? Das muf fiir uns die grofle Frage werden.

Wenn ich Thnen die Antwort geben soll auf die Frage, womit dieses
zusammenhingt, dann muf} ich Sie auf Dinge aufmerksam machen,
die Sie, auch wenn Sie sie nicht aus dem Okkultismus wissen, durch



eine verniinftige Betrachtung iiber die Evangelien gewinnen konnen.
Zwei Dinge gibt es, um mit den Griinden bekanntzuwerden, warum
der Christus-Impuls eine solche Hilfe ist: Erstens einen wahrhaft auf
der Hohe unserer Zeit stehenden Okkultismus, und zweitens ein
wirklich verniinftiges Eindringen in die Evangelien. Diese Evangelien
haben etwas hchst Eigentiimliches, wenn wir sie als religiose Urkun-
den vergleichen mit anderen religiosen Urkunden. Sie haben etwas
auf das allerdings nicht immer hingewiesen wird. Ich bitte Sie nur,
mit alle dem, was Thnen die duflere Religionsgeschichte bieten kann,
mit alle dem, was Thnen bieten kann selbst noch in der nachchristlichen
Zeit der Inhalt der nachchristlichen Religionsstiftungen, einmal zu
vergleichen, was in den christlichen Urkunden, den Evangelien steht.
Wenn Sie hinblicken auf die Geschichte irgendeines Religionsstifters
und sich bemiihen, denselben zu verstehen, so konnen Sie dies nicht
anders als dadurch, dafl Sie kennenlernen, verstehen lernen die iiber-
sinnlichen Eingebungen, Inspirationen oder Intuitionen, die dieser
Religionsstifter gehabt hat. Fragen Sie bei den vorchristlichen Religi-
onsstiftern, woher ihre Weisheit stammt, so werden Sie zum Beispiel
bei dem Buddha darauf hingewiesen, dafl er jene hohe Erleuchtung,
durch die er hat verkiindigen konnen, was er die heilige Lehre nennt,
unter dem Bodhibaume gewonnen hat. Auf eine iibersinnliche Erleuch-
tung werden Sie also hingewiesen, wenn Sie den Grund der Lehre des
Buddha haben wollen. Selbst fiir die nachchristliche Zeit gilt das viel-
fach. Nehmen Sie Mobhammed, so werden Sie zu den Gesichten, zu
dem, was Mohammed aus den iibersinnlichen Welten heraus geoffenbart
wurde, gehen miissen, um erkliren zu kdnnen, warum er dieses oder
jenes so oder so gesagt hat. So ist es bei allen Religionsstiftern, ja nicht
einmal blof} bei allen Religionsstiftern, sondern auch bei allen bedeu-
tenden Offenbarern. Es wird hingewiesen auf ihre gottliche Inspira-
tion, hingewiesen auf das Ubersinnliche, das in sie hineingeleuchtet hat.

Bei Pythagoras wissen Sie es ganz genau. Bei Platon ist es iiberall
angedeutet, daf} er nicht alles gegeben hat, was er wufite, daf er aber
jedenfalls zu dem, was er mitgeteilt hat, inspiriert war durch die My-
sterien, das heifdt, daf} er hineinentwickelt war in die hoheren Welten.
Selbst bei Sokrates wird Thnen von einem Daimonion gesprochen, und



es ware einfach ein Unsinn, das Daimonion wegzulassen. Das, was er
durchaus auf Grundlage blofler Vernunft fiir die Menschen entwickelt
hat, hat er durch sein Daimonion erhalten. So ist es iiberall, wo Sie sich
in der Welt umschauen.

Und jetzt bitte ich Sie, damit die Evangelien zu vergleichen. Wenn
Sie verniinftig die Evangelien durchsehen, so finden Sie innerhalb der-
selben nur ein einziges Mal einen wirklichen Hinweis darauf, dafl im
Sinne dessen, was man bei irgendeiner Einweihung erlebt, der Christus
Jesus in den drei Jahren seines Erdenwandels hineingeschaut hat oder
hineinschauen mufite in die tibersinnliche Welt. Das einzige Mal, wo
Sie so etwas finden, ist in der Versuchungsgeschichte dargestellt, und
da wird Thnen auch nicht erzihlt, dafl der Christus hat lernen miissen,
festzuhalten an einem tibersinnlichen guten Gotte, sondern es wird nur
gesagt, dafd er eine Begegnung hatte mit dem, was fiir ihn das Bose war,
mit dem Satan, mit Luzifer.

Es wird Thnen erzihlt, daf diese Versuchung von Anfang an fiir ihn
keine Versuchung mehr war. Lesen Sie selbst die Stellen durch und Sie
werden sehen, wie einzigartig es in den Evangelien vorgefiihrt ist, dafl
der Christus so etwas durchgemacht hat, wie die Initiatoren es immer
haben durchmachen miissen; wie er von Anfang an festhilt an seinem
Gotte, wie er widersteht den Anfechtungen und das Wort préagt: «Hebe
dich weg von mir, Satan! Denn es steht geschrieben: Du sollst Gott,
deinen Herrn, anbeten und ihm allein dienen»; wie Luzifer keine Ver-
suchung mehr auf ihn ausiiben kann und ihn verlifit. Alle anderen
Szenen, die nun folgen, alles, was die Evangelien sonst noch sagen, sie
bieten nichts mehr, was verglichen werden kann mit dem, was man
erzihlen muf} iiber den Lebensgang von Eingeweihten, insofern man
schildert, daff und wie sie gelernt haben im Laufe des Lebens hinauf-
zudringen 1n die geistigen Welten.

Man kann, wie ich es getan habe in meinem Buche «Das Christen-
tum als mystische Tatsache» und wie ich es spiter immer wieder getan
habe in den Vortrigen, von dem Christus von vornherein als von ei-
nem Eingeweihten sprechen, von einem solchen, der die unmittelbare
Verbindung mit der iibersinnlichen Welt hat; aber man kann bei ihm
nicht von seiner Einweihung sprechen, nicht von einem Gange durch



die Initiation. Man kann sprechen davon, daf er ein Initiierter ist,
aber man kann nichts dariiber sagen, wie er ein Initiierter geworden
ist. Das ist ein gewaltiger Unterschied.

Vergleichen Sie alles, was Thnen erzdhlt wird iiber das Leben von
Initiierten mit dem, was in den Evangelien erzihlt wird, dann wer-
den Sie, wie ich es dargestellt habe in meinem Buche «Das Christen-
tum als mystische Tatsache», vielleicht finden, daff die Evangelien-
schreiber einfach die alten Ritualien zu nehmen brauchten, nach denen
man eingeweiht hat, um das Christus-Leben zu schildern. Damit er-
zdhlten sie dann auch das duflere Leben des Christus Jesus. Aber sie
konnten niemals sagen, dafl er das wirklich durchgemacht hat. Neh-
men Sie eine priagnante Szene wie die Verkliarung oder auch das Ge-
bet am Olberg, das sind alles Dinge, die, wenn man sie von einem
anderen Initiierten erzihlen wollte, in anderer Darstellung gegeben
werden miiffiten. Man miiffite dann nicht nur sagen, er ging hin nach
dem Olberge, wo ihm die blutigen Schweifltropfen kamen, sondern
man miiflte auch erzihlen, was er dort erfahren hat, wie er verwan-
delt worden ist am Olberge. Der Christus wurde aber nicht eigentlich
verwandelt. Er tritt vielmehr seinem Gotte am Olberge als ein sol-
cher entgegen, von dem man nicht behaupten kann, daff er noch etwas
zu lernen hat. Und fiir ihn selbst war es auch keine Erleuchtung, was
er bei der Verklirung durchgemacht hat. Fiir die anderen, fiir die Be-
gleiter war es eine Erleuchtung gewesen, fiir ihn nicht. Fiir ihn ist es
eine Selbstverstindlichkeit. Er konnte dabei nichts mehr lernen.

Was hat dagegen bei einem anderen Initiierten zu geschehen? Da
muf} uns gezeigt werden, wie er stufenweise den Pfad der Erkenntnis
hinaufgeschritten ist. Bei hoheren Initiierten kann erzihlt werden,
daf sie viele Vorbedingungen aus ihren fritheren Inkarnationen mit-
gebracht und nur die letzte Stufe noch durchzumachen hatten. Nichts
von alledem finden wir bei Christus. Die Versuchungsgeschichte, wie
schon angedeutet, das ist alles. Was bei ihm vorliegt, ist ein hdchstes
Durchdrungensein mit dem gottlichen Selbstbewufitsein. Das bildet
den Eingang des Christus-Lebens der drei Jahre. Dann haben wir vor
uns in diesem Christus Jesus ein merkwiirdiges Bild: Wir haben vor
uns etwas, was sozusagen aus dem unmittelbaren Erdenmenschen her-



aus die hochste gottliche Offenbarung tut. Bei einem anderen Initiier-
ten miissen wir erzihlen: Diese oder jene Stufe hatte er iiberschritten,
dann konnte er diese oder jene Offenbarung tun. — Bei dem Christus
Jesus aber sprudelt das alles von Anfang an heraus, und es wird uns
nicht erzdhlt fiir die drei Jahre des Christus Jesus-Lebens, er hitte
diese oder jene Stufe iiberschritten. Und wenn man etwa gar die Be-
schreibung des Todes und der Auferstehung des Christus Jesus als sol-
che Stufen betrachten wollte, so wiirde man damit zeigen, dafl man
sich nicht klar dariiber ist, daff durch die Kraft, welche schon in dem
lebenden Christus war, die Auferstehung geschehen ist; dafl das nicht
ein Initiationsakt ist, daf} der Christus Jesus nicht auferweckt worden
ist durch einen anderen Initiierten, sondern durch die gottliche Kraft,
welche von auflerhalb der Erde herstammt, durch die Kraft, die ihm
mitgeteilt worden ist durch die Johannes-Taufe. Damit war schon die
Auferstehung gegeben bei dem Christus, wogegen der Akt, den man
bei anderen Initiierten Auferstehung nennen kann, durch die Taten
und Aufschliisse eines dlteren Initiierten geschehen muf3te.

Darin liegt der Grund, warum ich Thnen in meinem Buche «Das
Christentum als mystische Tatsache», das vor mehr als zehn Jahren
geschrieben worden und bald darauf erschienen ist, die Sache so dar-
stellen mufte, dafl man es ungefihr wie folgt zusammenfassen kann:
Da lebte der Christus auf der Erde. In diesem Christus-Leben haben
verschiedene Vorginge stattgefunden. Wie beschreibt man nun diese
Vorginge? Man beschreibt sie am besten so, dafl man erzihlt dasje-
nige, was ein alter Initiierter durchgemacht hat. Das, was die alten
Initiierten durchgemacht haben in ihren Mysterienschulen, hat sich
bei dem Christus als historische Tatsache von selber entwickelt. Daher
konnten die Evangelisten die alten Einweihungsbiicher beniitzen, nicht
aber um eine Initiation des Christus zu beschreiben, sondern um eine
Biographie desselben zu schreiben. — Das ist der Nerv der Beweisfiih-
rung in meinem Buche «Das Christentum als mystische Tatsache».

Am meisten miflverstehen kann man das Christus-Leben, wenn man
von dem Christus nicht als von einem Initiierten spricht, sondern die
Vorginge der Initiation auf das Christus-Leben so anwendet, als wenn
das Christus-Leben wahrend der Erdenentwickelung eine Initiation



durchgemacht hitte. Das wire der grofite Fehler, den man begehen
konnte. Wer davon spricht, dal das Christus-Leben irgendwie als In-
itiation zu erkliren ist, der begeht den grofiten Fehler gegen den Geist
des Christentums. Ein solcher wiirde das Christentum so auffassen, wie
wenn sein Stifter nicht ein Initiierter schon gewesen, sondern erst ge-
worden wire, wie wenn man Initiationsvorginge fiir das Christus-Le-
ben zu beschreiben hitte.

Daher ist es notwendig, daff, wenn man von dem Christus-Leben
spricht, man immer sehr deutlich macht, dafl die Ausdriicke, die ge-
braucht werden, niemals in demselben Sinne verwendet werden diir-
fen wie bei der alten oder irgendeiner anderen Initiation, sondern in
absolut physisch-irdischem Sinne, als sich auf eine Historie auflerhalb
der Initiation beziehend.

Das ist auflerordentlich wichtig, und es kann nicht genug betont
werden, daf’ dieses so auflerordentlich wichtig ist; denn der grofite
Fehler, den man in der Tat machen kann, ist der, wenn man iiber-
sieht, was jetzt ausgesprochen worden ist, und wenn man von einer
Christus-Initiation nicht in dem Sinne spricht, wie es in dem Zyklus
«Vor dem Tore der Theosophie» oder in den Vortrigen iiber das Jo-
hannes-Evangelium dargestellt wurde, sondern so, daff man das Chri-
stus-Leben in die Form einer Initiationserzihlung kleidet. Dadurch
wiirde man jeder verniinftigen Interpretation der Evangelien von vorn-
herein widersprechen. Der Nerv der Evangelien wiirde damit ganz
und gar nicht getroffen sein, und es wiirde auch nicht getroffen sein
das, was der Okkultismus iiber dieses Christus-Leben zu sagen hat.
Halten wir uns das nur ja recht vor Augen, dafl wenn wir von anderen
Religionsstiftern sprechen, wir so sprechen miissen, daf} sie Initiierte
geworden sind und dafl wir Griinde haben, ihr Leben so zu fassen, dafl
wir die Initiation zu ihrem Leben hinzurechnen; dafl wir aber das
Christus-Leben so darzustellen haben, daf in dieses Christus-Leben,
wihrend es auf der Erde verlduft, trotzdem es die gottlichen Offen-
barungen zu machen hat, nicht hereinleuchtet irgend etwas, was selber
ein Initiationsvorgang wire.

Christus war Initiator. Sie brauchen nur in meinem Buche «Das
Christentum als mystische Tatsache» den Abschnitt zu lesen iiber die



wahre Bedeutung des Lazarus-Wunders. Da werden Sie finden, dafl
es eine Initiation 1st, die Christus da vollfithrt hat. Er selber konnte
initiieren; aber man kann in demselben Sinne, wie man davon spre-
chen muf}, dafl Lazarus von dem Christus initiiert wurde, nicht sagen,
daf der Christus auf der Erde initiiert worden ist. In demselben Sinne
kann man das nicht sagen. Anstelle der Initiation steht die Johannes-
Taufe im Jordan. Wenn die Johannes-Taufe aber der entsprechende
Initiationsakt wire, dann wiirde sie anders geschildert werden; dann
wiirde sie so geschildert werden, dafl der Christus als der zu Initiie-
rende vor uns stiinde und ein weit erhabenerer Initiator die Initiation
ausfilhrte. Das Werkzeug ist aber kein hoherer Initiator, sondern Jo-
hannes der Taufer, der nach den Tatsachen nicht hoher gestellt wer-
den darf als der Christus Jesus gestellt wird. Es ist oftmals geschehen,
dafl man gerade diesen Fehler gemacht hat. Fiir das Verhiltnis des
Menschen zum Christentum aber, fiir das richtige Verstindnis des
Christentums, wird dieser Fehler immer auflerordentlich verhingnis-
voll werden. Man sollte es deshalb auch vermeiden, davon so zu spre-
chen, als wenn der Christus durchgegangen wire etwa durch eine Stufe
der Geburt, der Kindheit oder der Taufe oder der Verklirung oder der
Erweckung in demselben Sinne, wie ein anderer Initiierter durch solche
Stufen durchgegangen ist. Denn in dem Augenblicke, wo man in der-
selben Weise auf den Christus die Ausdriicke Geburt, Taufe, Verkli-
rung, Himmelfahrt anwendet, hat man das Christentum total mifiver-
standen.

Dies alles zu verstehen ist notwendig, wenn Sie sich die Frage be-
antworten wollen, wie gerade der Christus-Impuls dazu kam, den
Menschen die Ich-Erinnerung aus dem gewdohnlichen Erdenleben hin-
eintragen zu lassen in das Leben der iibersinnlichen Welten.

Ich bitte Sie jetzt, ins Auge zu fassen, klar ins Auge zu fassen, daf}
ich heute versuchte Thnen zu zeigen, wie die Begegnung geschieht mit
dem Tode und mit Luzifer, wie dadurch der okkultistische Aspirant
in eine trostlose Situation gebracht wird, wie er aus dieser trostlosen
Situation sich nur herausbringen kann, wenn er die Erinnerung an
den Ich-Gedanken zu behalten vermag. Und auch den Hinweis hal-
ten Sie fest, dafl die grofite Hilfe fiir die Gegenwart zur Behaltung



des Ich-Gedankens darin besteht, daff der Mensch sich wahrend des
Erdenlebens in ein Verhiltnis gesetzt hat zu dem Christus-Impulse.

Halten Sie auch fest, dafl ich angefangen habe, zur Begriindung die-
ser Tatsache zu erkldaren, dafl das Christus-Leben anders ist als das
Leben eines anderen Initiierten, dafl Christus gleich von vornherein
als ein solcher auftrat, daf} wir zwar seine irdischen Taten geschildert
erhalten, dafl uns aber nicht mitgeteilt wird, er ware beeinfluft gewe-
sen von einem Daimonion wie Sokrates, oder er hitte unter dem Bo-
dhibaum gesessen wie Buddha, oder Gesichte gehabt wie Mohammed.
Das alles wiirde unmdglich machen, den Christus zu verstehen.

Wie gerade der Christus-Impuls das Mittel wird fiir den okkultisti-
schen Aspiranten, mit dem Ich-Gedanken hiniiberzuleben in die gei-
stige Welt und nicht erstorbene Gedanken zu haben, und wie die iiber-
sinnliche Welt sich ausnimmt, sobald man sie mit diesem Ich-Gedanken
betritt, davon werden wir dann morgen sprechen.



NEUNTER VORTRAG
Kristiania (Oslo), 11. Juni 1912

Wir haben gestern gesprochen von der Begegnung des okkultistischen
Aspiranten mit Luzifer und mit dem Tode, und wir haben darauf
hingewiesen, daf} bleiben muf}, wenn die Situation in der entsprechen-
den Weise eintreten soll, aus dem gewohnlichen Erdenleben die Er-
innerung an das Ich oder an den Ich-Gedanken. Wir haben auch ge-
sehen, dafl dem gegenwirtigen Menschen Hilfen zur Verfiigung ste-
hen dadurch, daf er empfangen kann innerhalb der Erdenwelt den
Christus-Impuls. Und wir haben die Eigentiimlichkeit dieses Christus-
Impulses betrachtet, haben gesehen, daf sich dasjenige Wesen, das wir
das Christus-Wesen nennen, dadurch unterscheidet von den anderen
Religionsstiftern, dafl wir eigentlich nicht von dem Christus sprechen
konnen als von einer Personlichkeit, die auf der Erde initiiert worden
ist, sondern dafl die Christus-Wesenheit wihrend der drei Jahre ihres
Verweilens auf der Erde alle diejenigen Krifte, von denen sie Ge-
brauch macht, bereits hat und mitbringt. Indem also die Christus-We-
senheit Mensch ward, ist sie zu dem grofien Opfer — fiir die Christus-
Wesenheit war das ein grofles Opfer — bereit gewesen, innerhalb ei-
nes menschlichen Leibes nur von den spezifisch menschlichen Kriften
Gebrauch zu machen und ihren ganzen Zusammenhang mit dem Gott-
lichen durch spezifisch menschliche Krifte zum Ausdruck zu bringen.

Sehen Sie, darauf beruht das ganz Auflergewohnliche der Christus-
Erscheinung. Versuchen Sie mit den gewohnlichen menschlichen See-
lenkréften irgendeinen anderen Religionsstifter zu verstehen, ich sage
nicht, an ihn zu glauben, sondern ihn zu verstehen: Da ist es immer
notwendig, daf} Sie erst verstehen lernen die Stufe seiner Initiation,
denn Sie miissen sich erheben zu einem Verstindnisse von dem oder
jenem, was aus einer hoheren Welt hineinstrahlt in die betreffende
menschliche Personlichkeit. Und dieses miissen Sie bei dem Buddha
und bei allen anderen Religionsstiftern tun. Bei dem Buddha miissen
Sie ankniipfen an seine Erleuchtung unter dem Bodhibaum und sich
in einer gewissen Weise ein Verstindnis dafiir erwerben, dafl im neun-



undzwanzigsten Jahre eines Menschen etwas inspirierend in sein Le-
ben hereinfallen kann, wie es der Buddha unter dem Bodhibaume er-
lebt hat. Aber wenn Sie sich zu diesem Verstindnisse aufschwingen,
dann werden Sie, wenn Sie ein wenig nachdenken, auch das verstehen,
was noch hinzuzufiigen ist, so sonderbar es auch erscheint: Nicht nur
die groflen Religionsstifter miissen verstanden werden durch eine Art
Bekanntschaft mit den Initiationsmethoden und so weiter, sondern
selbst die Evangelisten und Paulus.

Wenn Sie die Evangelisten verstehen wollen, die ihre Schriften aus
Eingebungen heraus geschrieben haben, dann miissen Sie sich erst zu
einem Verstindnisse aufschwingen, miissen erst erfahren, wie solche
Individualititen, die sich unter den Namen Matthius, Markus oder
Johannes verbergen, zu den betreffenden Dingen, die in den Evange-
lien stehen, haben kommen konnen. Daher versuchten wir durch Un-
tersuchung der Evangelien einen Begriff davon zu erlangen — was
lingst verloren war —, daf} die Evangelisten die Wahrheit gesprochen
haben. Aber wer den Christus verstehen will, der braucht das alles
nicht. Den Christus verstehen kann jeder Mensch mit dem allerge-
wohnlichsten menschlichen Verstindnis. Es gibt keinen Grad von Bil-
dung, der so gering sein konnte, dafl man mit ihm nicht den Chri-
stus verstehen konnte. Das ist eben deshalb, weil der Christus herein-
gebracht hat in die rein menschlichen Krifte, in alles, was durch
menschliche Kraft wirkt, dasjenige, was er war, wihrend die Mittei-
lungen der anderen Religionsstifter auf demjenigen beruhen, was diese
in den hoheren Welten gesehen haben. Daher darf, wenn das Wort
nicht trivial verstanden wird, wirklich gesagt werden: Der Christus
ist ein Religionsstifter fiir den einfiltigsten Menschen, fiir ein jegliches
Verstindnis.

Man kann die Beziehung des Christus zu den hoheren Welten na-
tirlich erst durch die Initiation kennenlernen. Aber die braucht man
ja auch erst, wenn man in die Initiation eintritt. Ich habe Thnen ge-
stern begreiflich zu machen versucht, welchen immensen Dienst der
Christus den okkultistischen Aspiranten leistet. Er gibt ihnen die Mit-
tel, sich an ihr Ich zu erinnern, wenn sie in den hoheren Welten sind.
Ohne den Christus-Impuls kann man das in gewisser Weise gar nicht,



so dafl der Christus eine Hilfe wird bei den modernen Initiationen,
und er wird ein immer groflerer und groflerer Helfer fiir die okkul-
tistischen Aspiranten. Bei fortschreitender Weisheit wird man es schon
gewahr, wie sehr man ihn braucht. Der Christus ist auf der einen Seite
fur die Einfiltigsten da, und er ist auf der anderen Seite auch noch
da fiir diejenigen, welche Weisheit und Weisheit und immer weiter
Weisheit bendtigen. Das ist seine Wesenheit. Das rithrt von den Eigen-
schaften her, von denen wir gestern versuchten zu sprechen. Deshalb
wird es selbstverstindlich, gerade je weiter die Entwickelung der Erde
geht, immer mehr und mehr Verstindnis fiir den Christus geben. Im-
mer weiter wird dieses Verstandnis gehen. Es wird immer mehr Leute
geben, welche erkennen werden, dafl es zwar vollberechtigt ist zu sagen,
der Christus ist da fiir jeden, auch fiir das einfiltigste Gemiit, und jeder
kann ihn finden; daf} aber der Christus auch da ist fiir diejenigen, welche
die Weisheit suchen miissen, weil sie die Verpflichtung dazu fihlen.

Nun werden wir eine kurze Weile diese Gedanken verlassen und
uns wiederum zu der Betrachtung jener Begegnung wenden, von der
gestern gesprochen worden ist. Da miissen wir sagen: Zuerst also be-
gegnet der Mensch Luzifer. Luzifer, so haben wir gesehen, zeigt uns,
was wir eigentlich von Inkarnation zu Inkarnation in der Erdenent-
wickelung geworden sind, und wir haben uns gestern schon vor die
Seele gefiihrt, dafl uns Luzifer eine recht hiflliche Gestalt zeigt. Man
lernt eben erkennen durch Luzifer, was man durch ihn wihrend der
Erdenentwickelung geworden ist. _

Nun handelt es sich darum, dafl man dieses in der richtigen Weise
erkennen lernt, dafl man als okkultistischer Aspirant nicht dabei ste-
henbleibt, dafl einen Luzifer darauf hinweist, was wir da durch die
Gétter errungen haben, indem er sagt: Das ist deine vor dir liegende
zerbrechliche Gestalt. Dasjenige, was du durch mich errungen hast, ist
die Unsterblichkeit. — Aber die erweist sich dann als Hafllichkeit. Zu-
erst ist es so, dafl man eine Ahnung bekommt davon, wenn man die-
sen gerade hier gemeinten Initiationsweg betrachtet, daf} einem der
Christus nicht nur bei dem helfen kann, wovon gestern gesprochen
worden ist, sondern auch helfen kann bei der Uminderung der Ge-
stalt. Dazu bedarf es aber auch des Entschlusses, diesem Christus-Im-



pulse treu zu bleiben, ihn nicht mehr zu verlieren und sich zu bestre-
ben, immer mehr und mehr Verstindnis zu gewinnen fiir den Chri-
stus-Impuls. Daher gibt es kein Mittel, gerade bei den Bekennern der
neueren Mysterien, wodurch sie von diesem Christus-Impulse wieder
abgebracht werden kénnten.

Nun aber haben wir uns daran zu erinnern, dafy wir von dem drei-
fachen Menschen, den wir betrachtet haben, gewissermafien zuordnen
mufiten den oberen Menschen zum Teil der ganzen Sternenwelt. Aber
wir haben dann gesagt, dafl diejenige Gestalt, die das Alte Testament
kennt unter dem Namen Jahve oder Jehova, dem oberen Menschen
wie eine Art von Abschlagszahlung fiir das, was der Mensch auf dieser
Erde verloren hat, dasjenige gibt, was wir zuordnen ktnnen dem
Monde; so daf} wir, wenn wir uns an das Durchgenommene erinnern, sa-
gen konnen: Der obere Mensch ist in gewisser Beziehung dem Monde zu-
geordnet. Zugeordnet ist in gewisser Beziehung der mittlere Mensch, der
Brustmensch, der Mensch, der das Herz in sich trigt, wie wir gesehen
haben, der Sonne. So daf} wir uns eine Vorstellung bilden kdnnen von
dem, was in den okkulten Schulen und Mysterien immer verstanden
worden ist unter dem Zuordnen des mittleren Menschen, des Menschen,
der das Herz trigt, zur Sonne, und des Menschen, der den Kopf trigt,
entweder zum ganzen Sternenhimmel oder vorzugsweise zum Monde.

Nun hat aber auch Luzifer an dem Menschen gewirkt. So wie wir
die Sonnenwirkung in unserem mittleren Menschen tragen, so wie wir
tragen in unserem Kopfmenschen die Wirkung des Mondes, wie ich sie
Thnen schilderte fiir das alte Hellsehen, so tragen wir in uns zunichst
auch die Wirkungen eines anderen Sternes, wenn Sie sich die Krifte,
die von diesem Stern ausgehen, in der entsprechenden Weise denken.

Sie werden sich leicht vorstellen konnen, dafl diese Wirkung anders
gestaltet sein mufl als die Sonnen- und Mondwirkung. Die Mondwir-
kungen waren in alten Zeiten noch so, daf} wirklich das menschliche
Hellsehen in einer achtundzwanzigtigigen Mondperiode verlaufen ist,
dafl der Mensch in achtundzwanzig Tagen sich einmal in mehr, ein-
mal in weniger hellseherischem Zustande fiihlte. Das hat also in den
Menschen hineingespielt, so daf es von ihm unmittelbar wahrgenom-
men werden konnte. Die Sonnenwirkungen sind ja auf der Hand lie-



gend; um einzusehen, daff der ganze mittlere Mensch von der Sonne
abhingt, dazu braucht man nicht viel Worte zu verlieren. Das im letz-
ten Vortrag Gesagte diirfte geniigen. Die Einwirkung des dritten, wel-
ches dasselbe Gebiet darstellt, das uns in der Initiation als Luzifer er-
scheint, ist so, daf} es schon auf geistige Art wirkt. Da kann von einer
so handgreiflichen Wirkung nicht die Rede sein. Deshalb kann von
den Einwirkungen des Mondes schon manches geleugnet werden; die
Einwirkungen der Sonne leugnet niemand. Aber es gibt doch schon
Menschen in der Gegenwart, die von einer Einwirkung des Mondes
auf die menschliche Natur sprechen. Die Einwirkungen der iibrigen
Sterne lehnt natiirlich der Materialismus ab. Er muf} sie ablehnen,
weil sie eben geistig sind und weil der Materialismus die Wirkung gei-
stiger Krifte nicht zugibt. Aber geradeso wie die Dinge, die ich Thnen
geschildert habe, am oberen Menschen mit dem Monde, am mittleren
Menschen mit der Sonne zusammenhingen, so hingen mit der Ge-
stalt, die uns entgegentritt, wenn wir die Schwelle der Initiation iiber-
schreiten, die Einwirkungen der Venus zusammen, und ich bemerke
gleich, daf} es sich dabei handelt um das Gestirn, das die Astronomen
heute Venus nennen. Die Venus ist also das Reich des Luzifer.
Zunichst liegt die Sache so, dafl wir genau erfahren durch die In-
itiation, dafl der untere Mensch, der Mensch, den wir als den dritten
siebengliedrigen Menschen bezeichnet haben, dasjenige Gebiet von der
ganzen menschlichen Natur ist, das durch die oberen Gotter dem
Reiche des Luzifer zugeteilt ist. Nun aber hat Luzifer auf eine Weise,
von der wir noch sprechen werden, sich des ganzen Menschen bemich-
tigt, geradeso wie Jahve oder Jehova sich des ganzen Menschen be-
michtigt hat. Und wenn Sie die vollstindige Wirkung des Jahve oder
Jehova ins Auge fassen wollen, dann miissen Sie sich sagen: In den
Menschen, den Sie jetzt gemifl unseren fritheren Vortrigen als den
Kopfmenschen kennen werden, wirkt hinein jene Jehovakraft, welche
dem Neumonde entspricht, also dem lichtlosen Monde, der das physi-
sche Sonnenlicht nicht zur Erde zuriickstrahlt. Das physische Sonnen-
licht dagegen, das zuriickgestrahlt wird vom Monde, haben Sie sich
so zu denken, daf} es die Einwirkung der Jahve- oder Jehovakrifte auf
den Menschen ist, welche von dem Monde aus auf den unteren Men-



schen, auf den dritten Menschen, stattfindet. — So dafl wir also sagen
miissen: Wenn wir in der Mitte lassen den Brustmenschen, so haben
wir auf den unteren Menschen wirkend die Jehovakrifte, die dem
Vollmonde entsprechen; auf den mittleren oder Brustmenschen wirkt
nun die Sonnenkraft, das wissen wir, aber auch die Mondenkrafte.
Die Jahve- oder Jehovakrifte haben sich also des gesamten Menschen
bemichtigt. Sie wirken in abwechselnden Perioden auf den Kopf-
menschen und auf den unteren Menschen, wobei die Wirkung auf den
Kopfmenschen dem Neumonde, die Wirkung auf den unteren Men-
schen dem Vollmonde entspricht.

Ich glaube nicht, dafl irgendein Mensch das, was ich jetzt gesagt
habe, bezweifeln wird, wenn er sich ein Verstindnis dafiir verschafft,
warum gerade im alten hebrdischen Bekenntnisse, im alten hebrii-
schen Ritus, dem Neumonde als Festlichkeit eine solche Bedeutung
zugeschrieben worden ist. Wenn Sie sich die Neumondsfeste ansehen
und sehen, welche Empfindungen in dem Alten Testamente dem Neu-
mondsfeste entsprochen haben, dann werden Sie sich ein verniinftiges
Verstdndnis fiir das, was jetzt gesagt wurde, verschaffen kénnen. Die
mittleren Phasen des Mondes entsprechen sich so, dafl darin auf den
ganzen Brustmenschen der zunehmende und der abnehmende Mond
wirkt. Wenn Sie sich nun dazu noch vorstellen, daff, geradeso wie der
Mond auf den gesamten dreigliedrigen Menschen wirkt, das heif}t sein
Geist Jahve oder Jehova, auch die Sonne auf den gesamten Menschen
wirkt, aber hauptsichlich auf den mittleren, und daf} von da ihre
Wirkungen ausstrahlen auf den gesamten Menschen, dann haben Sie
zwei kosmische Krifte, welche in gesetzmifliger Weise im Menschen
wirksam sind.

Von Luzifer erfahren wir, dafl sein Reich die Venus ist, und dafl
diejenigen Krifte, welche ihren symbolisch-physischen Ausdruck da-
durch finden, dafl sie als das Licht der Venus, des Morgen- und Abend-
sternes zu uns kommen, daf} diese physischen Strahlen der Venus, die
in den Weltenraum hineingeschickt werden, die symbolisch-physische
Einwirkung des Luzifer auf den Menschen sind. Es hat sich Luzifer
nicht darauf beschrinkt, auf den unteren Menschen zu wirken. Da
wiirde er nur wirken, wenn die Venus mit ihrer vollen Scheibe strahlt,



wie beim Vollmonde. Sie wissen, dafi die Venus gerade solche Phasen
hat wie der Mond, daf es also eine zunehmende, eine volle und eine
abnehmende Venus gibt. Die Viertel wirken wieder ebenso wie die Vier-
tel des Mondes auf den Brustmenschen. Die Venus, die geistig wirkt,
wirkt aber auf den Kopfmenschen, so daf} ein Ausdruck fiir das, was in
bezug auf den Menschen geistige Wirkungen sind, in dem Zusammen-
wirken von Sonne, Mond und Venus am Himmel gesehen werden kann.
Wohlgemerkt, ein Ausdruck fiir das, was im Menschengeist ist.

Wie nun im Menschen der grofle Sonnengeist wirkt im Verhiltnis
zum Mondengeist, im Verhiltnis zu Jahve oder Jehova, so wirkt auch
Luzifer, der immer in der menschlichen Natur mit wirksam ist, im
Verhilenis zu diesen beiden. Wenn man dieses Gesetz des Zusammen-
wirkens graphisch darstellen und eine Zeichnung davon geben wollte,
so konnte man es am besten tun, wenn man es in den Konstellationen
der physischen Sonne, des physischen Mondes und der Venus suchte.
Wie diese zueinander stehen, wie diese ein Verhiltnis haben konnen,
dafl der eine dem anderen Opposition macht, ihn abstofit, dafl der
eine den anderen verstirkt oder daf} er ithn schwicht, dadurch, daf}
er sich iiber ihn stellt und ihn verfinstert, so ist auch das Verhiltnis
der drei geistigen Gewalten, die charakterisiert worden sind, im Men-
schen. Der Mensch kann seine Sonnenwirkung besonders entfalten,
wenn sie weder durch die Monden- noch durch die Venuskrifte beein-
trachtigt wird. Es kann aber auch sozusagen seine Sonne, die Krifte,
die im mittleren Menschen, im Herzen sind, durch den Mond, durch
die Kopfkrifte verfinstert werden, wie auch Verfinsterungen eintre-
ten konnen durch Luzifer, durch die Venus. Wie Sie auch wissen, gibt
es das, was man Durchginge, Voriiberginge der Venus vor der Sonne
im Weltenraum nennt.

So haben Sie das Zusammenhingende der inneren Dreiheit des Men-
schen, sozusagen den Sonnengeist, den Mondengeist und den Venus-
geist oder Luzifer symbolisiert im Weltenraum und ausgedriickt durch
die Konstellation von Sonne, Mond und Venus. Es wird Thnen jetzt
leicht begreiflich erscheinen, da wir die gesamte menschliche Gestalt
auch so geteilt haben, dafl wir die Teile der menschlichen Gestalt ge-
wissen Zeichen, Fixsternen des Tierkreises zugewiesen haben, dafl wie-



derum eine Beziehung bestehen kann zwischen diesen drei Sternen
im Menschen, das heif’t den drei geistigen Gewalten im Menschen und
den einzelnen Gliedern der menschlichen Gestalt. Da wiirde eine be-
sonders bezeichnende Art dieser Beziehung beim Menschen zum Bei-
spiel sein, wenn sein Herz in dem mittleren Menschen, das heifit die
Gewalten des Herzens, des Sonnengeistes in dem mittleren Menschen,
am starksten wirken. In den mittleren Menschen haben wir hinein-
geschrieben das Zeichen des Lowen; so dafl wir sagen konnen: Wenn
die Sonne jetzt so wirkt, daf} sie ithre Krifte besonders auf dasjenige
Glied der menschlichen Gestalt ausiiben kann, wozu wir symbolisch
das Zeichen des Lowen schrieben, dann ist eine bemerkenswerte Kon-
stellation im Menschen vorhanden. Ebenso ist eine bemerkenswerte
Konstellation vorhanden, wenn besonders stark entfaltet sind Jahve-
oder Jehovakrifte in ihrem Geistigen, sagen wir im Zeichen des Wid-
der, welches die Aufrechtstellung bedeutet, oder des Stieres, welches
das Nach-vorn-Gerichtetsein zur Sprechbewegung angibt. Das sind
diejenigen Teile der menschlichen Gestalt, welche in besonderem Mafie
ein urspriingliches Verhiltnis zur Mondenkraft haben miissen. Wenn
sie sich dort am stirksten entfalten, so ist dies eine besonders giinstige
Konstellation fiir den Menschen.

Jetzt werden Sie auch merken, worauf eigentlich das Prinzip, das
Wesen der Astrologie beruht. Ich bemerke dies, nicht weil ich vorhabe,
iiber Astrologie ausfiihrlich zu sprechen, dazu wiirde die Zeit nicht
reichen, sondern um zu zeigen, worin das Wesen derselben besteht.
Das kann in wenigen Worten klargemacht werden. Sie sehen, der
Mensch ist, wie er dasteht vor uns mit seiner dreimal siebengliedrigen
Gestalt, schon zugeordnet den geistigen Michten, welche den kosmi-
schen Reichen entsprechen. Denn geradeso wie dem Sonnengeist die
im Menschen wirkenden Krifte des Sonnengeistes entsprechen, wie
dem Kopfmenschen entsprechen die Krifte des Mondes und wie dem
dritten Menschen entsprechen die Krifte, die iiber den ganzen Men-
schen ausgeteilt werden, so entsprechen die Glieder der menschlichen
Gestalt eben Fixsternen, deren Zeichen ich Thnen zu den Gliedern der
menschlichen Gestalt hinzugeschrieben habe. So ist der Mensch fertig
in seiner physischen Gestalt.



Das, was von diesen Machten nun kommt, die aus diesen Richtun-
gen, aus diesen Gebieten hereinwirken, das hat nicht blofl damals ge-
wirkt, als die menschliche Gestalt sich gebildet hat, sondern wirkte
fort durch die Zeiten hindurch und wirkt auch jetzt noch; wirkt so,
daf} in einer gewissen Weise dasjenige, was der Mensch heute als sein
dufleres Schicksal erfahrt, in Zusammenhang gebracht werden kann
mit den Konstellationen der Sterne, ebenso wie wir mit den Konstel-
lationen der Sterne in Zusammenhang bringen miissen das, was der
Mensch schon geworden ist. War es fiir den Menschen in bezug auf
seine Organisation giinstig, dafl gewissermaflen seine Sonnenkrifte zu-
sammenwirkten mit den Teilen seiner Gestalt, zu denen wir das Zei-
chen des Lowen schreiben konnten, so wird es auch heute fiir gewisse
Eigenschaften des Menschen giinstig sein, wenn wichtige Augenblicke
seines Lebens, vor allen Dingen der wichtige Augenblick der Geburt,
so fallt, dafl die Sonne im Zeichen des Lowen steht, das heifit, den
Lowen bedeckt, so dafl diese beiden Krifte sich gegenseitig verstirken
oder iiberhaupt beeinflussen.

Wie in den Himmelsraum durch die Sternenkonstellation hineinge-
schrieben ist das, was der Mensch heute ist, so ist nun auch hineinge-
schrieben das, was weiter mit ihm vorgehen wird. Darauf beruht die
richtige Astrologie. Sie werden gleich aus dem, was wir jetzt betrach-
ten werden, sehen, daf} Sie im Grunde genommen nur den Okkultis-
mus wirklich zu kennen brauchen, um das Prinzip der Astrologie zu
haben, denn wir wollen jetzt schreiten zur Charakteristik der zwei-
ten Initiationsstufe.

Wir haben charakterisiert, dafl es wichtig ist fiir den okkultistischen
Aspiranten zur Erlangung der ersten Initiationsstufe, der Begegnung
mit dem Luzifer und mit dem Tode, auszugehen von der menschlichen
Gestalt, von dem, was der Mensch fiir den physischen Anblick zunichst
ist. Fiir die nachste Stufe ist etwas anderes wichtig. Da ist es wichtig,
auszugehen von der inneren Bewegung des Menschen. Wohlgemerkt:

Erste Stufe: ~ Ausgang von der menschlichen Gestalt.
Zweite Stufe:  Ausgang am besten von der
inneren Bewegung des Menschen.



Nun wollen wir einmal diese innere Bewegung des Menschen uns vor
die Seele fithren, so wie wir uns die Gestalt des Menschen vor die Seele
gefiihrt haben.

Da haben wir zundchst eine Bewegung, die der Mensch im spateren
Leben allerdings wenig mehr ausfiihrt, die aber einmal mit allen Krif-
ten von ihm ausgefithrt werden muflte, denn sonst wire er ein Vier-
fufller geblieben, hitte sein ganzes Leben hindurch kriechen miissen.
Diejenige Bewegung mufl der Mensch ausfiihren, die ihn von einem
kriechenden Kinde zu einem aufrechtgehenden Wesen macht. Der
Mensch ist nicht nur seiner Gestalt nach ein aufgerichtetes Wesen; er
ist ein Wesen, das sich wihrend des Lebens selber aufrichtet, so daf§
die erste wichtige innere Bewegung — denn eine innere Bewegung ist
das —, die der Mensch ausfiihrt, die Bewegung des Sich-Aufrichtens
ist. Also die Aufrichtbewegung ist das erste, was wir ins Auge fassen
miissen.

Die zweite Bewegung innerer Art ist wiederum eine solche, die der
Mensch im spiteren Leben zwar noch immerzu gebraucht, die er aber
sich doch erst als Kind aneignen mufl. Es ist die Sprechbewegung, jene
Bewegung des inneren Lebens, die ausgefithrt werden muf}, damit das
Wort zustande kommt. Sie miissen sich vorstellen, dafl eine Summe
innerer Bewegungen notwendig ist, damit das Wort zum Ausdruck
gebracht werden kann. Vorher mufl der Mensch allerdings noch eine
andere Bewegung lernen, die sich mehr verbirgt. Eigentlich lernt er
beide Bewegungen gewissermaflen zusammen; im Grunde genommen
oftmals die Sprechbewegung frither als die andere Bewegung. Dar-
{iber k6nnen Sie Genaueres finden in meinem Schriftchen «Die Erzie-
hung des Kindes vom Gesichtspunkte der Geisteswissenschaft». Jeden-
falls aber sind die zwei Bewegungen vorhanden, die der Mensch lernt
und die er ausfithren mufl als innere Bewegungen sein ganzes Leben
hindurch. Der Sprechbewegung ist sich der Mensch sogar bewuft. Das
weifl jeder Mensch. Daf aber auch, wenn man denkt, fortwahrend eine
feine Bewegung im Hirn stattfindet, weifl nicht jeder. Um darauf zu
kommen, gehort eine feinere Beobachtung. Nicht soll Materialismus
hier gepredigt werden, wenn ich von «Bewegung» spreche. Die Bewe-
gung im Hirn ist nimlich schon vorhanden, nur ist sie Wirkung und



nicht Ursache. Wir haben es also zu tun mit der Denkbewegung und
mit der Sprechbewegung als inneren Bewegungen.

Wenn Sie die Bewegungen weiter verfolgen, so entdecken Sie als
die nichste wichtige Bewegung, welche notwendig ist, damit das in-
nere Leibesleben stattfinden kann, diejenige Bewegung, die wir nen-
nen konnen die Blutsbewegung. Sie gehdrt zu denjenigen Bewegun-
gen, die notwendig stattfinden miissen, damit der Mensch tiberhaupt
Mensch sein kann. Die Reihenfolge ist bei dieser Bewegung scheinbar
etwas willkiirlich. Das macht aber nichts.

Die fiinfte Bewegung, die da sein muf}, damit die Blutsbewegung
iberhaupt da sein kann, ist die Atmungsbewegung. Das ist eine fiir
sich bestehende, besondere Bewegung. Sie ist verschieden von der Bluts-
bewegung, und nicht dasselbe. Ich sage, die Reihenfolge dieser Dinge
ist etwas willkiirlich, da man sowohl die Denkbewegung und die
Sprechbewegung vertauschen kann, indem man die eine an die zweite,
die andere an die dritte Stelle stellt — darauf kommt es aber nicht an.
Man kann auch zuerst die Atmungsbewegung angeben und dann die
Blutsbewegung; wenn man mehr auf die Lungen sieht, mufl man das so-
gar. Wenn man aber mehr auf den Ursprung der Bewegungen sieht,
so mufl man die gewzhlte Reihenfolge nehmen, weil, insbesondere beim
Mann, der eigentliche zentrale Ursprung der Atmungsbewegung im
Zwerchfell liegt, das unterhalb des Herzens ist. Wenn man also eine
Reihenfolge in bezug auf den Ursprung nehmen will, mufl man diese
Reihenfolge wihlen.

Die sechste Bewegung — ich rede also immer von inneren Bewe-
gungen des Leibes, die stattfinden miissen — ist diejenige, welche be-
stimmte Organe ausfithren miissen und die man — um einen gemein-
samen Ausdruck zu haben — Driisenbewegung oder auch Gefifibe-
wegung nennen konnte. Die Gefifle des Menschen miissen in fortwah-
render Titigkeit, in fortwdhrender innerer Beweglichkeit sein, damit
der Mensch als Lebewesen unterhalten werden kann. Aus gewissen
Griinden, die auseinanderzusetzen zu weit fithren wiirde, mochte ich
aber einfach geradezu «Driisenbewegung» sagen.

Eine siebente Bewegung ist die, welche sich ergibt, wenn in dem
Menschenleibe nicht blof8 einzelne Gefafle oder Driisen sich bewegen,



um etwas abzusondern, was der einzelne Mensch in sich braucht, son-
dern welche der Menschenleib, wohlgemerkt als Leib, vollziechen muf},
wenn von der Natur die Veranstaltung gemacht wird, einen neuen Men-
schen zu gebaren. Da haben wir es mit einer Totalitdt der Leibesbewe-
gungen zu tun. Wihrend man es in der tbrigen Gefaflbewegung nur
zu tun hat mit der Bewegung eines Teiles, hat man es bei der Repro-
duktionsbewegung mit der Absonderung des ganzen Menschen in ir-
gendeiner Art zu tun. Ob es der weibliche oder der midnnliche Leib
ist, das ist gleich. Wir haben es immer zu tun mit der Absonderung des
ganzen Menschen. Wir nennen also diese Bewegung die «Reproduk-
tionsbewegung».

Andere innere Bewegungen, wenn Sie die angefiihrten sicben Be-
wegungsarten richtig verstehen, gibt es nicht. Die anderen sind duflere
Bewegungen. Wenn der Mensch zum Beispiel seine Fiile und seine
Hinde bewegt, so sind das duflere Bewegungen. Das aber, was in dem
Menschen ist an inneren Bewegungen, hat der Mensch sich schon mit-
gebracht, wenn die Erde es auch vielfach verindert hat. Und gerade-
so wie die gesamte Gestalt des Menschen bezogen werden muf} auf die
Sternbilder des Tierkreises und deshalb den einzelnen Teilen der
menschlichen Gestalt die Zeichen der Tierkreisbilder beigefiigt werden,
so sind diese einzelnen Bewegungen aus dem gesamten Planetensystem
heraus gebildet.

Aus unserem Planetensystem heraus haben wir also abzuleiten diese
sieben Glieder des inneren beweglichen Menschen; und man bezeichnet,
weil die Verhiltnisse dieser Bewegungen zueinander im Menschen den
Verhiltnissen der Planeten unseres Planetensystems entsprechen, diese
einzelnen Bewegungen auch mit den Zeichen, die fiir die Planeten ge-
setzt werden:

die Aufrechtbewegung

die Denkbewegung

die Sprechbewegung

die Blutsbewegung

die Atembewegung

die Driisenbewegung

die Reproduktionsbewegung

v 40 () O 2 o



In bezug auf die Blutsbewegung beriihrt sich die Bewegung mit dem,
was wir frither kennengelernt haben als den eigentlichen Mittelpunkt
der zum mittleren Menschen gehorigen Organe, der insbesondere die
Angriffsfliche fiir den Sonnengeist bildet. Daher muff man mit dem,
was die wichtigste Kraft des mittleren Menschen ist, auch in Bezie-
hung setzen die Blutsbewegung, die in diesem mittleren Menschen ihren
Mittelpunkt hat, so daff man die Blutsbewegung zu bezeichnen hat mit
dem Zeichen der Sonne. Hier handelt es sich um die Kraft des Sonnen-
geistes insbesondere insofern, als sie bewegend ist. Als Fixstern, konn-
ten wir sagen, wirkt die Sonne auf den ganzen mittleren Menschen;
auf die Bewegungen, die hauptsiachlich vom mittleren Menschen ab-
hingen, auf die Blutsbewegung, wirkt aber die Sonne wie ein anderer
der genannten Planeten. Wenn ich die Zeichen gebrauche, welcher sich
die heutigen Astronomen auch noch bedienen — ich gebrauche in die-
sem Falle also nicht die alte Terminologie, die von Kepler umgestellt
worden ist, sondern die Benennungen, wie sie in der heutigen Astro-
nomie iiblich sind —, so kann benannt werden die Atmungsbewegung
mit Merkur 8, die Driisenbewegung mit Venus ?, die Reproduktions-
bewegung mit Mond ). Die Reproduktionsbewegung, lokalisiert im
unteren Menschen, ist wieder etwas, was sozusagen zusammentrifft
mit dem Einflusse des Mondengeistes, der hier eingreift in den unteren
Menschen und die innere Beweglichkeit des Menschen beriihrt.

So haben wir einen dreimal siebengliedrigen Menschen in der
menschlichen Gestalt, und auch einen siebengliedrigen Menschen in
dem Zusammenhang der inneren Bewegungen des Menschen. Wenn
nun der okkultistische Aspirant sich bemiiht, in sich zu unterscheiden
diese innere Beweglichkeit, dann kann er den nichsten Schritt machen
in dem, wovon ich Thnen schon gesprochen habe.

Sehen Sie, da haben Sie es schon nicht so leicht wie friiher, denn die
duflere Gestalt steht sozusagen vor dem menschlichen Auge, nicht
aber die innerliche Beweglichkeit. Man muf} sich schon ein wenig be-
miihen, die innere Beweglichkeit zu fithlen. Man mufl unterscheiden
lernen, und man muf lernen, die Aufrechtbewegung innerlich zu fiih-
len, die Denkbewegung zu fiihlen, zu fiihlen die Sprechbewegung —
was am leichtesten ist —, zu fithlen die Blutsbewegung, zu fithlen — was



wieder nicht schwer ist — die Atmungsbewegung; zu fiihlen endlich
das, wovon man gewohnlich nur das Resultat fiihlt, nimlich ob man
sich hinlegt oder aufrechtsteht, und zu fithlen die Absonderungsbe-
wegung.

Das Unterscheidungsvermogen fiir die einzelnen Bewegungen, die
stattfinden, ist etwas, was sehr notwendig ist, wenn der okkultistische
Aspirant weiterkommen will. Wenn der okkultistische Aspirant es
mit diesen inneren Bewegungen ebenso macht, wie ich gestern erzihlt
habe, dafl der Mensch es mit der menschlichen Gestalt machen soll, dann
hitte er jetzt — statt auflerlich die menschliche Gestalt zu fixieren und
das Nachbild zu erwarten — zu versuchen, sich innerlich zu fiihlen, zu
filhlen die innere Beweglichkeit des Menschen, die innere Titigkeit.
Und dann, nachdem man sozusagen sich leiblich innerlich fixiert hat,
hidtte man zu versuchen, diesen Eindruck festzuhalten, so wie wir gestern
versucht haben festzuhalten, rein in der Erinnerung, den Eindruck
der Gestalt. Dann kommt der Mensch tatsiachlich dazu, wirklich sie-
ben solcher Gestalten zu erkennen, wie sie uns gestern begegnet sind
als zwei Gestalten. Gestern sind uns begegnet die Gestalten des Todes
und des Luzifer, und wir haben gehort, dafl, wenn wir uns an den
Christus-Gedanken erinnern, wir dann etwas haben, was wir hiniiber-
tragen konnen in die andere, in die ibersinnliche Welt.

Wenn der okkultistische Aspirant sich so, wie es geschildert worden
ist, herausversetzt aus seinem innerlichen beweglichen Menschen, wenn
er aus seinem innerlichen beweglichen Menschen heraustritt, dann tre-
ten ihm tatsichlich sieben Gestalten entgegen. Er macht die Bekannt-
schaft mit sieben geistigen Wesenheiten, und er weif}, dafl diese sieben
geistigen Wesenheiten seinen inneren Bewegungen ebenso entspre-
chen, wie die Sonne, der Mond und die Venus dem entsprechen, wovon
wir gestern und heute gesprochen haben. Der Mensch lernt erkennen,
daf} er aus unserem Planetensystem herausgewachsen ist, daf} die Pla-
neten als physische Gestirne dirigiert sind von Planetengeistern, und
dafl des Menschen Aufrechtbewegung nur dadurch in ihm stattfinden
kann, daf} in ihm waltet der Geist des Saturn, der Geist, der seinen
Schauplatz so auf dem Saturn hat, wie Luzifer ihn hat auf der Venus.
Der okkultistische Aspirant weifl dann, dafl seine Denkbewegungen



zusammenhingen mit dem Regenten oder dirigierenden Geiste des Ju-
piter, dafl die Sprechbewegungen zusammenhingen mit dem dirigie-
renden Geiste des Mars, dafl die Blutsbewegung zusammenhingt mit
dem dirigierenden Geiste der Sonne, dafl zusammenhingt alles, was At-
mungsbewegung ist, mit dem dirigierenden Geiste des Merkur, daf
zusammenhingt alles, was Driisenbewegung ist, mit dem dirigierenden
Geiste der Venus, und endlich, daf} alles, was Reproduktionsbewegung
ist, mit dem dirigierenden Geiste des Mondes zusammenhingt. Er weif}
aber auch, dafl alle diese Geister durcheinanderwirken, daf ihr haupt-
sachlichster Sitz und Angriffspunkt in dem Menschen so ist, daf} die eine
Bewegungsart auf die andere wirkt, dafl im Menschen der Geist des
Saturn vorzugsweise durch die Aufrechtbewegung wirkt, aber an allen
anderen Bewegungen indirekt beteiligt ist. Eine besonders bemerkens-
werte Situation ist es, wenn dieser dirigierende Geist des Saturn be-
sonders stark seine Kraft entfaltet beim Widder oder beim Stier. Da
findet eine besonders bedeutungsvolle Situation statt, und wir kon-
nen nun, da Sie jetzt wissen, wie mit den einzelnen Gliedern der
menschlichen Bewegungsnatur die dirigierenden Planetengeister zu-
sammenhingen, allerdings die Erfahrung machen, daf} in dem, was wir
als Zeichen fiir die einzelnen Glieder kennengelernt haben, das Prin-
zip der wirklichen Astrologie liegt. Sie brauchen nur das zu wissen, um
was es sich hier handelt, dann werden Sie wissen, daff darin das Prinzip
der wirklich echten Astrologie liegt, die aus nichts anderem entspringt
als aus der bedeutungsvollen Tatsache, dafi der Mensch aus dem Welt-
all herausgeboren, ein Auszug, ein Extrakt des ganzen Weltalls ist.

So wie wir bis zu den Fixsternen hinaufgehen miissen, um die Ge-
stalt zu verstehen, und wie wir die Gestalt beeinflufit finden durch die
hauptsichlichsten Krifte, die von Sonne, Mond und Venus kommen,
so finden wir jetzt durch die sieben Planetengeister ganz besonders
die innere Beweglichkeit des Menschen bewirkt. Sieben geistige We-
senheiten also lernt der Mensch kennen. Etwas auflerordentlich Be-
merkenswertes ist aber hier der Fall. Beachten Sie die Tatsache, daf}
unter diesen sieben Geistern auch der Geist der Venus ist, den wir
vorhin schon kennengelernt haben als den Luzifer. Es ist sehr, sehr
merkwiirdig, was da dem okkultistischen Aspiranten begegnet. Wenn



er den ersten Schritt macht in die Initiation hinein, so begegnet er dem
Luzifer, und wir sahen, dafl ihm Luzifer jene Gestalt von sich selbst
zeigt, von der wir gestern gesprochen haben. Er begegnet Luzifer als
dem Wesen, das ihn zum hifllichsten gemacht hat, und jetzt, indem
er dem Venusgeist begegnet, begegnet er nochmals dem Luzifer. Nun
aber stellt sich Luzifer als etwas ganz anderes heraus. Es ist beim zwei-
ten Male nicht dieselbe Gestalt, der man das erste Mal begegnet. Man
weifl zwar, es ist dasselbe Wesen, aber es zeigt sich in zwei verschiede-
nen Gestalten. Der zu Initiierende erhilt also die Erkenntnis, daf} sich
Luzifer in zwei Gestalten zeigen kann. Das erste Mal zeigt er sich beim
Uberschreiten der Schwelle, wovon wir gestern gesprochen haben, da,
wo er darauf hinweist, dafl der Mensch ihm die Unsterblichkeit ver-
dankt, wo er etwa sagt: Die Gotter haben dir einen zerbrechlichen
Leib gegeben, ich aber habe dir die Unsterblichkeit gegeben. — Wenn
man sich dann umsieht, so ist es jener Drache, von dem wir gestern ge-
sprochen haben. Daher nennt man diese Gestalt auch die kleine Gestalt
des Hiiters der Schwelle.

Jetzt zeigt sich uns auf der zweiten Stufe der Initiation etwas an-
deres; es zeigt sich uns, dafl Luzifer auch andere Krifte entfalten kann.
Konnten wir in uns nicht entfalten alle Absonderungskrifte, alle
Krifte, die von unseren Gefiaflen ausgehen, so konnten wir keine Men-
schen sein; es wire ausgeschlossen, daff wir Menschen wiren. Die
Blutsbewegung, die Atmungsbewegung, sie allein konnen uns nicht
erhalten. Die Siftebewegung, die Gefiflbewegung, die Driisenbewe-
gung, die dirigiert ist von Luzifer, dem Venusgeiste, mufl auch vor-
handen sein. Das ist der Unterschied zwischen allen moglichen exote-
rischen Uberlieferungen und dem, was hier ausgefithrt wird, dafl in
den Uberlieferungen zwar gesprochen wird von Luzifer und den ein-
zelnen Planetengeistern, dafl diese Dinge aber keine wirkliche Er-
kenntnis liefern. Die wirkliche Erkenntnis ist wahrlich kein Kinder-
spiel. Sie offenbart uns Luzifer als den Verhafllicher der menschlichen
Gestalt und auf der anderen Seite als den notwendigen Geist, der uns
als Menschen einzig und allein méglich macht.

Und jetzt erleben wir etwas héchst Merkwiirdiges innerhalb der
Initiation. Wenn es uns gelungen ist, an dem Christus festzuhalten,



uns innerlich an ihn anzuschlieflen, so daf8 er uns die Mittel gibt, hin-
iberzutragen den Gedanken des Ich, die Vorstellung des Ich, das
Selbstbewufitsein der Erde in die iibersinnliche Welt, die wir beschrei-
ten, dann haben wir eine Ahnung davon bekommen, dafl diese Chri-
stus-Kraft etwas mit der Sonnenkraft zu tun hat. Eine solche Ahnung
bekommen wir zunichst; denn auf der ersten Stufe der Initiation ist
es nicht viel mehr als eine Ahnung, was einem aufgeht von der Ver-
bindung der Christus-Kraft mit der geistigen Sonnenkraft. Auf der
zweiten Stufe ist es so, daf diese Christus-Kraft sich uns auch darstellt
als eine, ich mdchte sagen, greifbare Gestalt, die man schon etwas ni-
her kennenlernen kann, die einem schon klarer und deutlicher wird in
der iibersinnlichen Welt. Also auf der zweiten Stufe der Initiation wird
man etwas mehr bekannt mit dem iibersinnlichen Christus. Das nichste,
was dieser Christus uns zeigt, ist, daf} er den dirigierenden Geist der
Venus, von dem wir gelernt haben, daff er Luzifer ist, seinen Bruder
nennt und ihn als einen Planetengeist bezeichnet wie einen anderen. In
dem Augenblick, wo er sich in der zweiten Stufe zeigt, zeigt er sich
wie ein planetarischer Geist, so dafl er briiderlich unter den sieben Re-
genten der Planeten darinnensteht.

So beschreiten wir gleichsam ein Feld, durch das wir kennenlernen
ein hochgeartetes Kollegium von sieben planetarischen Geistern, die
sich in voller Briiderlichkeit zueinander verhalten. Dies ist eine ge-
fahrliche Klippe, und der okkultistische Aspirant mufl manches an-
dere kennenlernen, wenn er an dieser gefihrlichen Klippe nicht schei-
tern soll, denn er darf das, was sich ihm da darbietet, nicht so ohne
weiteres hinnehmen. Er mufl versuchen, sich eine genaue Erkenntnis
zu verschaffen von den Dingen, die da zugrunde liegen.

Wenn man sozusagen in die Details der okkultistischen Erkenntnisse
hineinkommt, kann man verschiedenes als Hilfsmittel wihlen, um sich
auszukennen auf dem Felde des Okkultismus. Damit, dafl wir einfach
die sieben Briider kennenlernen, die die sieben Planetengeister sind,
wissen wir noch nicht alles; denn sieben Briider konnen doch vonein-
ander verschieden sein, und die Verschiedenheit bietet sich uns nicht
von vornherein dar. Wir miissen niher zusehen, genauere Studien ma-
chen, wenn wir Niheres erkennen wollen. Und da mochte ich Thnen



wiederum eine Darstellung geben, die Sie, wenn Sie sie genau priifen
mit dem, was die exoterischen Mythen Thnen geben, durchaus begriin-
det und verniinftig finden werden, so sonderbar sie auch erscheinen
wird, die Sie begriindet finden werden, weil sie aus der okkulten For-
schung heraus gegeben ist. Vergleichen Sie das mit den religiosen und
geschichtlichen Urkunden. Die Vernunft wird dann schon sprechen:
Ja, ich bin beruhigt. — Je weiter Sie gehen mit Ihrer Vernunft, um so
mehr werden Sie ja sagen kdnnen zu dem, was ich Thnen sage, wenn Sie
es als ein Ergebnis der okkulten Forschung betrachten, das man in der
Gegenwart erhalten kann auf dem Gebiete des groflen kosmischen Le-
bens, und das dem gegenwirtigen Menschen verhdltnismafig leicht zu-
ginglich ist.

Da muf! man von irgend etwas ausgehen, man mufl von irgendwo
seinen Ausgangspunkt nehmen, so also zunichst, daf man sieben kos-
mische Geister und gleichsam ihre Reiche kennenlernt. Dadurch lernen
wir aber nur die hochsten dirigierenden Geister und ihre Reiche, die
entsprechenden Planeten, kennen. Dabei kann es jedoch nicht bleiben.
Wir miissen, soweit es die okkulte Forschung moglich macht, diese
Reiche etwas niher untersuchen, wir miissen auf einiges niher einge-
hen, und da bietet sich dem gegenwirtigen okkultistischen Aspiranten,
wenn er mit den Mitteln, die der moderne praktische Okkultismus ge-
ben kann, gewissenhaft zu Werke geht, unter mancherlei Wegen der
folgende. Er kann ausgehen, auf den Rat eines erfahrenen Okkultisten,
von dem Studium eines solchen Lebens, wie das Buddhaleben es ist,
von dem Leben des Gautama Buddha.

Sehen Sie, ich habe es 6fter betont und muf} es auch hier betonen, dafl
das Leben des Gautama so verstanden werden mufl, wie die Buddhi-
sten dieses Buddhaleben eben verstehen, nicht wie eine duflere mate-
rialistische geschichtliche Betrachtung es heute auffafit. Man muf} sich
aufgeschwungen haben zu einer solchen Erkenntnis des Buddhalebens,
dafl man weifl: Der Buddha ist dadurch Buddha geworden, dafl er
durch viele, viele Verkérperungen hindurchgegangen ist, Bodhisattva
wurde, und dann, als er als Bodhisattva geboren worden war, als Sohn
des Konigs Suddhodana, im neunundzwanzigsten Jahre seines Lebens
zur Buddhawiirde aufgestiegen ist. Man mufl wissen, dafl das Hinauf-



steigen des Bodhisattva zur Buddhawiirde tatsichlich bedeutet — was
jeder eingeweihte Buddhist und iiberhaupt jeder Eingeweihte weiff —,
dafl eine solche Individualitit, die vom Bodhisattva zum Buddha ge-
worden ist, in dem Leben, das sie als Buddha erlebt, ihre letzte irdische
Inkarnation hat; daf sie dann, wenn sie Buddha geworden ist, nicht
mehr in einen solchen irdischen Leib zuriickzukehren hat, sondern in
anderen Welten wirkt, die nicht die irdischen sind.

Dies mufl man als Voraussetzung haben. Man muff durchaus wissen,
daf} es richtig ist, dafl der Buddha bei der Erhebung vom Bodhisattva
zum Buddha zu einer kosmischen Wiirde aufgestiegen ist, daf} er inner-
halb seiner weiteren Entwickelung, die er durchzumachen hat, nicht
wieder zu einem physischen Erdenmenschen herabzusteigen braucht.
Fiir diejenigen, die das verfolgt haben, habe ich schon einmal, ich
mochte sagen, den einzigen Punkt beriihrt, wo der Buddha von seiner
Entwickelung wieder etwas merken 14af8t; es war, als ich gezeigt habe,
dafl zwei Jesusknaben geboren worden sind, der Matthdus- und der
Lukas-Jesusknabe, wobei auch gesagt wurde, dafl bei der Geburt des
Lukas-Jesusknaben der Buddha dem Astralleib des Jesus astralische
Krifte einverleibte, die er aus der geistigen Welt herunterzusenden
hatte. Damit hat man ja nur dasjenige beriihrt, was der Buddha ein-
mal auf die Erde heruntergesendet hat. In Norrkoping habe ich gesagt,
daf} die Eingeweihten mit dem Buddha auch noch in anderer Weise
zusammenkommen konnten. Auf der Erde war der Buddha aber in
dem Sinne, dafl man sagen kann: Auf der Erde lebte er seit seinem Le-
ben als Buddha nicht mehr. — Der Okkultist, der nun weitergeht auf
seinem Wege, kann auch den Weg des Buddha weiter verfolgen. Es ist
natirlich kein Erdenleben, aber es kann natiirlich noch beobachtet
werden, so daff auf dem Gebiete des praktischen Okkultismus die Frage
entsteht: Was ist aus dem Buddha geworden, seitdem er sich nicht mehr
in einem physischen Menschenleibe inkarniert? — Man kann suchen
den Buddha, so wie er ist in der weiten Welt. Es mag Thnen sonderbar
erscheinen, aber die Initiierten finden den Buddha wirklich bei einer
grofien, bedeutsamen Aufgabe, bei einer ganz gewaltigen Aufgabe. Wenn
nimlich der gedffnete Blick des Okkultisten im Weltenraume drauflen
sucht, so findet er den weiteren Schauplatz des Buddha merkwiirdiger-



weise auf jenem Planeten, den wir in der physischen Astronomie als
den Mars bezeichnen, und der Okkultist mufl allen Ernstes sagen: Seit
jener Zeit, da der Buddha sich die Fihigkeit erworben hatte, welche
ihn dahin brachte, nicht mehr im Erdenleben erscheinen zu miissen, ist
ihm eine neue Mission zugeteilt worden. Diese neue Mission lernen wir
kennen durch eine okkultistische Beobachtung des Mars. Die ihm uz-
eigene Mission lernen wir so kennen.

Wenn wir diese Mission genau kennenlernen wollen, dann finden
wir durch die okkultistische Untersuchung, dafl diejenigen Wesen auf
dem Mars, welche den Erdenmenschen entsprechen wiirden, die aber
von ganz anderer Natur sind — wir konnen sie riicksichtslos Mars-
menschen nennen —, in einem bestimmten Zeitpunkt ihrer Entwicke-
lung in eine Zhnliche Notwendigkeit versetzt wurden, wie die Erden-
menschen versetzt waren im vierten nachatlantischen Zeitraum, als
zu ihnen der Christus kommen sollte. Und wie der Christus ein Erloser
und Auferwecker wurde, wie das eine Mission des Christus in bezug
auf die Erdenmenschheit war, so ist es die weitere Mission jenes Bodhi-
sattva, nachdem er zum Buddha geworden ist, ein ErlGser und Befreier
der Marsmenschen zu sein. Ein dhnliches Ereignis hat er also zu voll-
ziehen auf dem Mars, wie es der Christus auf der Erde zu vollziehen
hatte.

Wenn wir das Leben des Buddha betrachten, so zerfillt es uns im
Grunde genommen in zwei Teile: in den einen Teil, wo Buddha fiir die
Erdenmenschen gewirkt hat und ihnen gebracht hat das, was sie be-
kommen sollten durch den Buddha und durch alles das, was er ihnen
schon gebracht hatte wahrend seiner Bodhisattvazeit, und in den zwei-
ten Teil, wo der Buddha auflerhalb der Erde wirkt, wo er zu hoherer
Kraft aufgestiegen ist, zu welcher die Erdenlaufbahn nur die Vor-
bedingung war. Ja, zu Erloserkraft, zu Befreierkraft ist der Buddha
emporgewachsen. Wenn wir vergleichen konnten — von den Gefiihlen,
mit denen die Marsmenschen dem Buddhawirken entgegenkommen,
werden wir, wenn es moglich ist, noch weiter sprechen — das Wirken
des Buddha auf dem Mars mit dem ganz zhnlichen Wirken, es ist
nicht gleich, sondern etwas verschieden, des Christus Jesus auf der
Erde und dem Mysterium von Golgatha, so wiirden wir einen Unter-



schied finden, der vorliegen muf} deshalb, weil eben eine Verschieden-
heit zwischen den Erdenmenschen und den Marsmenschen besteht.

Wir sehen also, dafl Aufgaben gesetzt sind den Wesenheiten, die sich
im Kosmos entwickeln. In dem Augenblicke, wo ein Wesen aufsteigt
von einer Wiirde zu einer anderen, ist ihm auch eine neue Aufgabe ge-
stellt. Wir sehen also, dafl der Mensch seine Laufbahn auf der Erde zu
vollbringen hat, dabei aber von Wesenheiten berithrt wird in seiner
Laufbahn, welche entweder eine kosmische Aufgabe von allem An-
fange an schon haben, wie der Christus, oder welche sich von der Erde
zu einer kosmischen Aufgabe hinaufentwickeln, wie es bei Buddha der
Fall war.



ZEHNTER VORTRAG
Kristiania (Oslo), 12. Juni 1912

Es war keineswegs zufillig, daff ich, nachdem ich noch einmal aus-
einandergesetzt hatte die nichste Begegnung, die der Mensch hat, wenn
er die Schwelle zu den {ibersinnlichen Welten betritt, die Begegnung
mit dem Tod und dem Luzifer, dafl ich dann versucht habe, den Uber-
gang zu nehmen zu einer Auseinandersetzung, die Sie vielleicht zu-
néchst als eine schwer verstindliche beriihrt hat. Ich habe dann ver-
sucht, [hnen die Bedeutung der Christus-Wesenheit auseinanderzuset-
zen, und im Verlaufe dieser Auseinandersetzung iiber die Christus-We-
senheit, die sich, man mochte sagen, von selbst ergeben hat, war es not-
wendig, hinzuweisen auf die Versuchungsgeschichte in den Evangelien,
auf die Abweisung des Luzifer durch den Christus, was ja in den Evan-
gelien als die Versuchungsgeschichte dargestellt wird, als die Versu-
chung, wie sie dort benannt wird, in der Einsiedelei, oder, wie man oft
sagt, in der Wiiste. Dann wurde, nachdem der Gang unserer Betrach-
tung etwas weiter sich erstreckt hatte, der Ubergang genommen zu
einer Mitteilung iiber den Buddha.

Nun lassen Sie uns ganz kurz noch einmal diese Begegnung mit dem
Tod und mit Luzifer vor unsere Seele rufen. Luzifer erscheint tatsich-
lich dem okkultistischen Aspiranten zunichst als das Urbild mensch-
licher und auch iibermenschlicher, sozusagen gottlicher Grofle, wenn
er so, herausgenommen aus seinen Taten, dem Menschen entgegentritt
als eine verfiihrerische Wesenheit. Und der okkultistische Aspirant wird
gewissermaflen erst dann von der Versuchung ein wenig geheilt, wenn
er zuriickblickt auf das, was er selbst durch Luzifer geworden ist, wenn
er auf das Schreckensbild tierischer Art blickt, das von Inkarnation zu
Inkarnation der Mensch geworden ist durch die luziferische Versu-
chung und Verfithrung. Und dann, habe ich IThnen gesagt, dann tritt
fir den okkultistischen Aspiranten der Gegenwart ein jene Hilfe, die
ihm von dem Christus werden kann; und die Begegnung ist dann un-
gefahr so, dafl der Christus eine Art hochsten, vollsten Trostes bietet
gegeniiber dem furchtbaren Eindruck, den die Begegnung mit dem



Tode und mit Luzifer hervorruft, und mit dem, was man selber dar-
stellt, und was in einer gewissen Beziehung der Hiiter der Schwelle ist.
Wenn diese Begegnung einen furchtbaren Eindruck gemacht hat, so
bietet sozusagen dasjenige, was einem der Christus sein kann, einen
Trost, eine Hoffnung. Denn an die Stelle des Todes selber, anstelle des
zerbrochenen menschlichen Leibes tritt etwas anderes auf. Und das,
was ich Thnen hier sage, ist eine unbedingte Erfahrung, die gemacht
werden kann, die wirklich so gemacht wird, wie ich sie erzdhle: An
die Stelle des Todes namlich tritt dann, uns begreiflich machend, dafl
dieses Ich doch erhalten werden kann, Christus selber. Mit anderen
Worten, wir bekommen innerlich in unserem Bewufitsein ein Bild, das
ganz unabhingig ist von jeder Erinnerung aus dem Sinnenleben. Da
von Illusion, Halluzination zu sprechen, wire eben der reinste Un-
sinn, denn man konnte blind und taub und geruchlos und alles mog-
liche sein, und man konnte doch dieses Erlebnis haben, das sich dar-
bietet bei diesem Punkt der Initiation; Christus wiirde dennoch an die
Stelle des Todes treten. Was hat man dann aber vor sich?

Stellen Sie sich vor, Sie haben vor sich Christus, der an die Stelle des
Todes tritt, und Luzifer: absolut das Bild, das die Evangelien selbst
darbieten als die Versuchungsszene in der Wiiste. Sie brauchten sich
gar nicht an diese Versuchungsgeschichte aus den Evangelien zu er-
innern, Sie hitten sie doch vor sich. Und dadurch hitten Sie sie vor
sich, dafl Sie den Impuls in Thre Seele aufgenommen haben, dafl der
Christus einmal iiber die Erde gegangen ist und gekreuzigt worden ist
und den Tod besiegt hat. Das Paulinische Christentum blof8 braucht
auf Sie gewirkt zu haben, nicht das Christentum der Evangelien.

Also es ist dann moglich, etwas, was in den Evangelien geschildert
wird, unabhingig von den Evangelien, also unabhingig iiberhaupt von
jedem Zufleren Eindruck zu erleben; das ist durchaus moglich. Wenn
Sie sich an das gewdhnliche Leben erinnern, so werden Sie sich sagen:
Sie haben im gewohnlichen Leben ein bewufites Etleben, wenn duflere
Eindriicke auf dieses Thr Bewufitsein gemacht werden, wenn die Vor-
stellungen Thres Bewufitseins hervorgerufen werden durch duflere Ein-
driicke. — Jetzt haben Sie ein Bild vor sich, das kein duflerer Eindruck
hervorrufen kann, weil Sie nirgends in der sinnlichen Welt Luzifer fin-



den konnen. Als dufleren Eindruck in der physisch-sinnlichen Welt
konnen Sie ihn nicht finden. Das erginzt sich Ihnen, indem Sie das
Bild des Todes haben — das Sie auch nicht dort in der sinnlichen Welt
finden kdnnen —, in dem der Tod sich in den Christus verwandelt. Sie
haben das zu dem hinzu, was Sie zwar zur Not gewinnen kénnen als
eine Reminiszenz aus dieser aufleren Welt, aber was sich Thnen, wenn
Sie eintreten in diese {ibersinnliche Welt, als ein Bild zeigt, das auch
unabhingig von der dufleren Welt gewonnen werden kann. Kein dufle-
rer Eindruck braucht da zu sein, wenn Sie dieses Bild der Versuchung
des Christus und der Besiegung des Todes, sozusagen der Besiegung
alles dessen, was Luzifer angefangen hat mit dem Menschen, vor sich
haben. Und was ist denn das fiir ein Bewuf}tsein? Ein Bewufltsein ohne
einen dufleren Gegenstand.

Ich habe Sie hinzufithren versucht zu dem, was das unoffenbare
Licht ist, hinzufiihren versucht zu dem, was das unaussprechliche Wort
ist. Jetzt haben Sie den Begriff bekommen eines Bewuf3tseins ohne ei-
nen dufleren Gegenstand, eines Bewufitseins, dem durch sein eigenes
Sein ein Inhalt gegeben wird. Das ist das Bewufltsein ohne einen dufle-
ren Gegenstand.

Und dann hat uns unsere Betrachtung dazu gefiihrt, die sonderbare,
aber doch wahre Mitteilung iiber den Buddha zu machen. Das war wie-
derum nicht zufillig, sondern ich mufite die gestrige Betrachtung iiber
den Menschen mit seinen innerlichen Bewegungen vorausschicken, um
Ihnen verstindlich zu machen, dafl der Mensch auch noch eine Stufe
weiterkommen kann in der Initiation, in der Einweihung in die hohe-
ren Welten. Ich habe Ihnen die vielleicht zunachst schwer verstandliche
Wahrheit aussprechen miissen, auf die wir gleich zuriickkommen wer-
den, daf Luzifer sich dann véllig verwandelt darstellt, darstellt als der
Herrscher im Reich der Venus, wenn wir zu dieser zweiten Stufe vor-
riicken. Ich sagte, dafl dann uns das, was vorher von uns geahnt wor-
den ist, als {ibermichtige Sonne, wie ein Planet unter den sieben Pla-
neten erscheint und der Christus als der Geist dieses Planeten, der
wie ein Bruder des Geistes der Venus, der auch in gewisser Bezie-
hung dann uns als Planetengeist erscheint, auch als Planetengeist
vor uns hintritt, Christus gewissermaflen als ein Bruder des Luzifer.



Dann aber haben wir anschlieffen miissen an diese Betrachtung die-
jenige iiber die nachirdischen Schicksale des Buddha. Sie sind aus dem
Grund an diese Betrachtung gerade angeschlossen worden, weil sie in
ihrer Urspriinglichkeit, so wie sie eben erlebt werden sollen, nicht er-
lebt werden kdnnen ohne diese zweite Initiationsstufe, die sich auf die
geschilderte Weise ergibt. Ohne dafl man weiterriickt von dieser ersten
Begegnung mit dem Tod und Luzifer, wo man die Versuchungsszene
zum Beispiel sieht, ohne dafl man weiterriickt bis zur anderen Initia-
tionsstufe, wo die sieben Planetengeister erscheinen, ohne das kann
man nicht die Wahrheit {iber den Buddha gewinnen, wie sie gestern
dargestellt worden ist. Nur dann kann man sie gewinnen. Daher muflte
ich zuerst das voranschicken.

Wenn Sie sich nun fragen, ob zunichst fiir das duflere Bewuftsein,
das auf duflere Eindriicke angewiesen ist, diese Wahrheit zu gewinnen
ist iiber den Buddha in seiner nachirdischen Zeit, dann werden Sie sich
antworten miissen, daf} mit dem irdischen Bewuf3tsein es nicht moglich
ist, die Kultur des Mars so zu durchforschen, dafl entdeckt werden
konnte, was der Buddha dort tut. In dem Augenblick aber, wo die In-
itiation bis zu der eben erwihnten und gestern geschilderten Stufe vor-
dringt, ist es mdglich, dafl das Bewufltsein ohne einen dufleren Gegen-
stand dieses Erlebnis durch sein eigenes Sein hat. Wir haben es also
auch mit Bezug auf diese Buddhawahrheit mit einem Bewufltsein zu
tun ohne einen dufleren Gegenstand. Der Tatsachenbestand ist natiir-
lich ein duflerer; der Buddha lebt ja wirklich auf dem Mars; aber das
Bewufltsein geht nicht aus sich heraus, 1af8t nicht einen dufleren Ein-
druck auf sich wirken, wenn es eine solche Wahrheit etkennt, ist also
cin Bewuf3tsein ohne dufleren Gegenstand. So, schen Sie, habe ich Sie
hingefiihrt zu dem Begriff, den wir als den dritten angefiihrt haben im
Beginn unserer Vortrige: zu dem Bewufltsein ohne einen dufleren Ge-
genstand.

Wir haben also jetzt schon, wenn wir tiberblicken, was wir ausein-
andergesetzt haben, drei menschliche Bewufltseinszustinde: das ge-
wohnliche physische Bewufltsein, dann dasjenige, das auf der ersten
Initiationsstufe erlangt wird, und als Beispiel eines Erlebnisses habe
ich Thnen angefiihrt das Bild: Tod und Luzifer oder: Christus und Lu-



zifer in der Versuchungsgeschichte. Die nichste Bewufitseinsstufe war
diese, wo die sieben Planetengeister dem Menschen erscheinen. Ich habe
dies Ihnen auflerdem durch das Beispiel des Buddha illustriert, wie Sie
da erleben das Schicksal des Buddha, nachdem der Buddha eben Bud-
dha geworden ist und nicht mehr zu einem physischen Dasein auf der
Erde zuriickzukehren hat. — Da haben Sie sozusagen drei Bewufit-
seinszustinde des Menschen: Wir haben das physische Bewufitsein; wir
haben dann das Bewufltsein hoherer Welten auf der ersten Stufe, wie
es gestern geschildert worden ist, das wir illustriert haben durch die
Versuchungsgeschichte; und wir haben dann auf ein noch héheres Be-
wufltsein, ein zweites Bewufltsein iibersinnlicher Art hingewiesen. Und
sehen Sie, so schon und wiinschenswert es vielleicht auch fiir manche
von Thnen wire, auch noch weiter hinzuweisen auf Bewufltseinsstufen
hoherer Art, es fehlt uns dazu die Zeit. Nur andeuten werde ich gleich
nachher eine solche andere Bewufitseinsstufe noch hoherer Art.

Was konnen wir erfahren und erleben durch das physische Bewufit-
sein? Alles das, was in der sinnlichen Gegenwart ist, was also Gegen-
stand unseres Erdendaseins ist. Was kdnnen wir durch das zweite Be-
wufltsein erfahren? Wir wollen von dem Beispiel zunichst absehen, das
angefiihrt worden ist, von der Versuchungsgeschichte. Durch dieses Be-
wufltsein der ersten Bewufltseinsstufe héherer Art kann noch etwas
anderes gefunden werden; und was dadurch gefunden und beschrieben
werden kann, das finden Sie ganz skizzenhaft beschrieben in meiner
«Geheimwissenschaft im Umrif3», da, wo die Rede ist von dem Mon-
denzustand, der unserem Erdenzustand vorangegangen ist. Dieser alte
Mondenzustand ist nicht mehr da, er mufl beschrieben werden durch
ein Bewuftsein ohne einen heute vorhandenen Gegenstand. Er ist nur
da in den h6heren Welten, konserviert, wie Sie ja auch oft schon gehort
haben, in der Akasha-Chronik. Also wir haben fiir das erste Bewuf3t-
sein hoherer Art ein zweites aufler der Versuchungsgeschichte: Wir ha-
ben alle Vorginge, die sich, wie wir sagen konnen, auf den alten Mond
beziehen. Und alles, was mit diesem alten Mond zusammenhingt, 1if8t
sich durch dieses Bewufitsein beschreiben.

Nun mochte ich Sie dabei noch auf eines aufmerksam machen. Es
hat wiederum seine besondere Bewandtnis, dafl ich Thnen als ein kon-



kretes, besonderes Beispiel von einem Erlebnis, das man zunichst ha-
ben kann durch dieses hhere Bewufltsein erster Art, gerade die Versu-
chungsgeschichte angefiihrt habe unter den mancherlei Erlebnissen, die
man hat. Wenn man sozusagen dieses héhere Bewufitsein erster Art
nach dem alten Monde richtet, hat man eine Wiederholung dieser Ver-
suchungsgeschichte. Eine Wiederholung fiir den Menschen; in Wahr-
heit hat sich das natiirlich lange vorher abgespielt. Denn, sehen Sie,
man erfahrt nimlich dann, daf der Christus schon auf dem alten Mond
den Luzifer fiir sich besiegt hatte, und dafl die Szene, die so in den
Evangelien geschildert wird, die zweite, die wiederholte Tatsache ist,
wo der Christus den Sieg iiber den Luzifer erringt, also dal der Chri-
stus auf der Erde von vornherein den Luzifer abweist. Das ist aus
dem Grund — wie Sie es ja fiir selbstverstindlich halten werden, hat
der Christus auch eine Entwickelung durchgemacht —, weil der Chri-
stus, als er fiir sich noch weniger entwickelt war auf dem Monde, aus
seinem durchaus den hochsten Miachten ergebenen Sinne heraus alle
Anfechtungen des Luzifer, die dazumal fiir ihn noch etwas bedeutet
haben, abgewiesen hat. Auf dem alten Monde trat also bereits Luzifer
dem Christus entgegen. Auf der Erde war Luzifer dem Christus nicht
mehr gefihrlich; da weist er thn ohne weiteres ab. Auf dem Monde
aber entwickelte Christus alle ihm zur Verfiigung stehenden Krifte,
um abzuweisen den Luzifer. Das ist also etwas, was man weiter erlebt,
wenn man so den Blick des héheren Bewuf3tseins zuriickwirft in die alte
Mondenzeit.

Wenn man nun weiterkommt zu dem zweiten Bewuf8tsein hoherer
Art, dann ergibt sich neben Erkenntnissen, die fiir die Erde eine
Bedeutung haben wie die Buddhageschichte, noch etwas anderes —
was man also spiter zu erkennen hat, durch dieses zweite Bewuf3t-
sein hoherer Art — und das ist wiederum geschildert in meiner
«Geheimwissenschaft» in der Skizze, die iiber den fritheren Verkor-
perungszustand unserer Erde, iiber die alte Sonne gegeben worden
ist. Dazumal waren die Verhiltnisse wirklich wesentlich anders, und
es ist schon recht schwierig, wie Sie ja aus der Schwierigkeit des Ver-
stehens gerade dieses Kapitels meiner «Geheimwissenschaft» ersehen,
es ist schwierig, diesen alten Sonnenzustand zu schildern. Ich habe



dort mehr Riicksicht genommen auf die den Menschen niherliegen-
den Szenen, die sich sozusagen auf die Naturseite beziehen. Es wiirde
in der Zeit, als diese «Geheimwissenschaft» geschrieben wurde, in der
theosophischen Bewegung wenig Verstindnis gefunden haben, wenn
ich auf die mehr moralischen Dinge hingewiesen hitte, welche man
auch erlebt in der Betrachtung der alten Sonnenzeit. Da erlebt man
nicht mehr die Versuchungsgeschichte. Wenn wir uns zuriickwenden
zur Sonnenzeit, dann tritt uns die Sonne selbst noch auf als ein Pla-
net unter den sieben Planeten, Venus vorgebildet mit Luzifer als
dem Herrscher; und zunichst erscheinen die beiden, der Sonnengeist
und der Venusgeist, mit anderen Worten der Christus und der Luzifer,
sie erscheinen als eine Art Briider. Man mufl dann alle Anstrengung an-
wenden, um einen Unterschied zu gewahren zwischen den beiden. Der
Unterschied in der alten Sonnenzeit zwischen Luzifer und dem Chri-
stus ergibt sich nicht so ohne weiteres aus der Betrachtung ihrer dufleren
Wesenheit, sondern er ergibt sich erst, wenn man auf das Innere ein-
geht. Und es ist schwierig, auflerordentlich schwierig, jetzt Mittel der
dufleren Darstellung zu finden, um Thnen zu zeigen, worin der Unter-
schied besteht. Betrachten Sie das, was ich sagen werde, als einen Ver-
such, den Unterschied, der sich dem hellseherischen Bewuf8tsein in der
alten Sonnenzeit fiir den Christus und den Luzifer ergibt, eben so gut
es geht zu charakterisieren.

Wenn wir den Blick hinwenden auf der einen Seite zu Christus, auf
der anderen Seite zu Luzifer, dann werden wir allerdings noch etwas
anderes gewahr. Wir werden gewahr, dafl Luzifer, der Venusherr-
scher, in einer auflerordentlich lichtvollen Gestalt erscheint — obwohl
geistiges Licht gemeint ist —, so dafl wir die Empfindung haben: Aller
Glanz, der jemals uns kommen kann durch eine Betrachtung, die von
der Offenbarung des Lichtes ausgeht, ist etwas Geringfiigiges gegen die
Majestit Luzifers in der alten Sonnenzeit. Aber wir bemerken inner-
halb dieses Luzifer, wenn wir auf seine Intentionen, die ja dann zu
durchschauen sind, eingehen, daf} er ein Geist ist, welcher durch alles
das, was er an sich hat, begabt ist mit einem unendlich groflen Stolze,
mit einem solchen Stolze, dafl man durch diesen Stolz auch versucht
werden kann. Denn bekanntlich werden selbst Dinge, die der Mensch



bis zu einem gewissen Grade hin nicht verfiihrerisch findet, dann ver-
fihrerisch, wenn sie zu majestitischer Gréfle werden. Und der Stolz
in seiner majestdtischen Grofle wirkt auch verfiihrerisch. Das ist das
Verfiihrerische des Luzifer in seiner stolzen Gréfle, in seinem Stolz auf
seine Lichtgestalt. Dasjenige, was man «unoffenbares» Licht nennen
kann, das Licht, das nicht duflerlich leuchtet, sondern in sich selber die
grofle starke Kraft hat, das hat er in vollstem Mafle. Und daneben ist
die Gestalt des Christus in der alten Sonnenzeit, der sozusagen der
Herrscher des Sonnenplaneten ist, ein Bild vollster Hingabe an dasje-
nige, was ringsherum sonst in der Welt ist. Wahrend Luzifer eigentlich
nur auf sich selbst bedacht erscheint — man muf} das alles in mensch-
liche Worte kleiden, obwohl sie nicht ausreichen —, erscheint der Chri-
stus als hingegeben an dasjenige, was ihn in dem weiten, weiten Welt-
all umgibt.

So war dieses weite Weltall nicht, wie es heute ist. Wenn man heute
sich auf die Sonne versetzte, wiirde man ja, radial ausschauend, zu-
nachst blicken auf die zwolf Sternbilder des Tierkreises. Die waren in
duflerer Sichtbarkeit damals als solche nicht vorhanden. Dafiir waren
aber vorhanden zwdlf Gestalten, zwolf Wesenheiten, die, da ja der
auflere Raum nicht von Licht erfiillt war, aus der Tiefe der Dunkel-
heit, aus der Tiefe der Finsternis heraus ithre Worte erschallen lieflen.
Was waren das fiir Worte? Ja, sehen Sie, das waren Worte — das Wort
«Wort» 1st wiederum nur ein Surrogat, um das anzudeuten, um was
es sich handelt —, das waren Worte, die kiindeten von uralten, dazu-
mal schon uralten Zeiten. Das waren zwolf Weltinitiatoren. Heute
stehen in der Richtung dieser zwolf Weltinitiatoren die zwolf Tier-
kreisbilder, und von ihnen aus t6nt zu der Seele, die aufgeschlossen ist
der ganzen Welt, die urspriingliche Art des unausgesprochenen Welten-
wortes, das aus den zwolf Stimmen gebildet werden konnte. Und wzh-
rend — ich muf} jetzt anfangen bildlich zu sprechen, weil eben Men-
schenworte nicht ausreichen — Luzifer einzig und allein in sich den
Drang hatte, mit dem in ihm vorhandenen Lichte alles zu bestrahlen
und es dadurch zu erkennen, gab sich der Christus dem Eindruck die-
ses Weltenwortes unaussprechlicher Art hin und nahm es ganz, ganz
in sich auf; so daf sie jetzt in der Christus-Seele vereint waren, daf}



diese Christus-Seele das Vereinigungswesen war der grofien, durch
das unaussprechliche Wort hineinténenden Weltgeheimnisse. So tritt
uns der Gegensatz des das Weltenwort empfangenden Christus und
des stolzen Luzifer, des Venusgeistes, entgegen, der ablehnt das Welten-
wort und mit seinem Lichte alles ergriinden will.

Und von dem, was Luzifer und Christus dazumal waren, ging nun
alle spatere Entwickelung aus. Denn das hatte zur Folge, dafl die Chri-
stus-Wesenheit in sich aufgenommen hatte das umfassende Weltenwort,
die umfassenden Weltengeheimnisse, und dafl die Luziferwesenheit
verlor durch das, was ich nur mit dem Worte «stolze Lichtgestalt» aus-
driicken kann, verlor ihr Reich, das Venusreich. Durch andere Griinde,
die uns jetzt ferner liegen, verloren die anderen Planetengeister oder
auch verdnderten die anderen Planetengeister thre Wesenheiten. Dar-
auf kommt es uns jetzt nicht an. Auf den Gegensatz zwischen Christus
und Luzifer kommt es uns an. So geschah es dann, daf Luzifer immer
mehr und mehr verlor von seiner Herrschaft, daff thm immer mehr und
mehr verlorenging das Reich der Venus, dafl Luzifer sozusagen mit sei-
nem Lichte ein entthronter Herrscher wurde, und dafl der Planet Ve-
nus sich fortan ohne einen eigentlichen Herrscher behelfen mufite, da-
her nur eine nach abwirts gehende Entwickelung durchmachen konnte.
Aufgenommen hatte aber der Christus wzhrend der alten Sonnenzeit
das Weltenwort; und dieses Weltenwort hat die Eigenschaft, dafl es sich
in der Seele, von der es aufgenommen wird, zu erneuertem Lichte ent-
ziindet, so daf} von der alten Sonnenzeit an das Weltenwort in dem
Christus Licht wurde, und der Planet, dessen Herrscher der Christus
war, von der alten Sonnenzeit an sich zum Mittelpunkt des ganzen
Planetensystems, zur Sonne, entwickelte, und die anderen Planeten in
Abhingigkeit kamen von der Sonne, auch in bezug auf ihre geistigen
Herrscher.

Diese Szene miissen wir auf uns wirken lassen; dann werden wir
finden, dafl sich wihrend der alten Sonnenzeit geschieden haben die
Wege von Christus und Luzifer. Abwirts ging der Weg des Luzifer,
zuriickbleiben muf3te er in seiner Entwickelung, und er blieb auch des-
halb wihrend der Mondenzeit zuriick in seiner Entwickelung. Vor-
warts ging und ein vorwirts sich entwickelnder Geist wurde der Chri-



stus-Geist, der Sonnengeist, der endlich in der IThnen 6fter geschilderten
Gestalt auf der Erde auftreten konnte. Durch seine Hingabe an das
Weltenall, durch die Aufnahme des gottlich-schopferischen Wortes,
durch die Identifizierung mit dem gottlich-schopferischen, mit dem
unaussprechlichen Wort, durch die Abweisung eines jeglichen Stolzes
und durch den Ersatz eines jeglichen Stolzes durch die Hingabe an das
Weltenwort wurde der Christus aus dem Herrscher eines Planeten, der
er war in der alten Sonnenzeit, der Herrscher iiber die anderen Plane-
ten, mit dem Regierungsgebiet der Sonne. Und wenn Sie dieses wissen —
ich spreche das insbesondere auch zu denjenigen, die meine Vortrige in
Helsingfors gehort haben —, wenn Sie dieses wissen, so werden Sie
nicht mehr einen Widerspruch darin finden, dafl von dem Christus als
von einem Sonnengeist hoherer Art als die Planetengeister gesprochen
worden ist. Denn das ist selbstverstandlich fiir den gegenwirtigen Zu-
stand. Es tiberragt der Christus die anderen Planetengeister, er ist der
Sonnengeist. Hier aber, wo geschildert werden sollte nicht blof} die Be-
lebung der einzelnen Himmelskorper durch ihre Geister, sondern wo
geschildert werden sollten die einzelnen Bewufltseinszustinde, hier
muflte darauf hingewiesen werden, dafl der Christus durch seine be-
sondere Eigenschaft sich aus einem Geiste, der gleichgeartet war den
Planetengeistern, im Verlaufe jener Entwickelung, die verflossen ist
zwischen der alten Sonne und der gegenwirtigen Zeit, zu dem Regen-
ten dieses ganzen Systems heraufentwickelt hat.

Wie gesagt, es reicht die Zeit nicht aus, um auch noch zu schildern
das dritte Bewuftsein hoherer Art. Nur andeuten kann ich, dafl der
alte Saturnzustand, der erste Zustand, den man gewOhnlich schildern
kann in den aufeinanderfolgenden Verkérperungen unserer Erde, er-
lebt werden kann mit diesem hoheren Bewufltsein dritter Art, so dafl
wir sprechen kénnen auch noch von einem dritten Bewuf8tsein iiber-
sinnlicher Art. Wenn wir allerdings die Initiation in ihrer Vollstin-
digkeit verfolgen wollen, miissen wir auf schwindelnde Hé6hen des Be-
wufltseins verweisen; das ist etwas, was in einer gewissen Weise von
vornherein als eine Art Vermessenheit erscheint, und wo tatsiachlich
schon die Ohnmacht beginnt, Menschenworte zu brauchen. Daher ist
auch in meiner «Geheimwissenschaft» darauf verzichtet, irgend etwas



zu schildern, was noch hoheren Bewuf’tseinszustinden angehért, aus
dem einfachen Grunde, weil man eigentlich die hoheren Dinge nicht
mit Menschenworten schildern kann. Diese hoheren Bewufitseinszu-
stinde wurden in den Mysterien dadurch herbeigefiihrt, daff man erst
besondere symbolische Zeichen bildete und dann in einer symbo-
lischen Sprache sprach, und durch eine solche Symbolik Menschen
auch zu hoheren Bewufltseinszustinden hinauffiihren konnte. Aber es
gibt noch hohere solche Bewufltseinszustinde, und man kann wohl
sprechen noch von einem vierten und fiinften Bewufltsein tibersinn-
licher Art. Das geht natiirlich ins Unendliche hinauf, und man kann
davon immer nur als in einer Richtung gehend sprechen.

Wenn wir dies beriicksichtigen, dann werden wir vor unsere Seele
die Moglichkeit hinstellen konnen, dafl der Mensch mit den verschie-
denen iibersinnlichen Bewuf3tseinen aufler der physischen Welt andere
Welten erblickt; und wenn Sie in Betracht ziehen, dafl die erste Anlage
zum physischen Menschen, wie sie in der «Geheimwissenschaft» darge-
stellt ist, schon wihrend des alten Saturnzustandes begann, so werden
Sie ja im Menschen eine gewisse Beziehung zu der Welt des dritten
iibersinnlichen Bewufltseins erblicken. Aber auflerdem ist ja der
Mensch geleitet und gelenkt von Wesen, die hoher sind als er selber.
Diese hoheren Wesenheiten kann er erkennen; die wirken auf ihn. Und
das ist Thnen wohl von vornherein klar, dafl der Mensch zwar so, wie
er vor uns steht, aus den Welten heraus geschaffen ist, die bis zum
dritten iibersinnlichen Bewufitsein gehen, daf} er aber im Zusammen-
hange steht mit noch hoheren Welten.

Sehen Sie, das, was da als erreichbar geschildert wird durch ver-
schiedene Bewuf3tseinszustinde, das kann wirklich schon dem gewShn-
lichen Menschen, man mochte sagen, klargemacht werden. Man kann
verstehen, daf es solche Bewufitseinszustinde gibt. Der Mensch erlebt
zwar auf der Erde als Erdenmensch diese Bewuf3tseinszustinde nicht
unmittelbar, aber er erlebt duflere Offenbarungen dieser Bewufltseins-
zustinde.

Das physische Bewufltsein erlebt er ja ohnehin. Das erste Bewuf3t-
sein iibersinnlicher Art, davon erlebt der Mensch ein Surrogat, eine An-
deutung in jenem erhobenen Traumbewuftsein, das nicht blof} willkiir-



liche Traumbilder liefert, sondern das sich erstreckt bis zu Wahrneh-
mungen von Wirklichkeiten, die allerdings einer hoheren Welt ange-
horen. Und es bedarf eigentlich nur einer systematischen hheren Aus-
bildung des Traumbewufltseins, dann kommt der Mensch zu dem er-
sten Bewufitsein iibersinnlicher Art. Und dieses erste Bewuf3tsein iiber-
sinnlicher Art, das kann schon Aufschluf} geben iiber wichtige Verhalt-
nisse, die sich auf dem alten Monde, dem vergangenen Verkorperungs-
zustande unserer Erde, zugetragen haben. Daher werden Sie finden,
daf in okkulten Mitteilungen gerade die meisten Schilderungen, neben
dem, was auf der Erde sich zugetragen hat, von dem alten Mond ge-
macht werden, wihrend dann sehr hiufig halt gemacht wird und die
Mitteilungen nicht mehr {iber diesen Mondenzustand zum alten Son-
nenzustand zurlickgehen. Dies wird dann der Fall sein, wenn solchen
Mitteilungen das erste hellseherische Bewufitsein zugrunde liegt, das
am haufigsten ist, das am leichtesten erreichbar ist. Aus diesem Bewuf3t-
sein, das bis zum alten Monde zuriickgeht, ist auch zum iiberwiegend
grofiten Teile alles das geschopft, was in der «Secret Doctrine» von
Helena Petrowna Blavatsky gegeben ist. Das wissen alle Okkultisten,
die sich auskennen. Deshalb werden Sie auch, wenn Sie die «Geheim-
lehre» durchgehen, in den grofien, umfassenden Mitteilungen in bezug
auf archaische Erkenntnis kaum viel finden iiber eine weitere Vergan-
genheit als bis zu den Mondenzustinden, die dem jetzigen Erdenzu-
stand vorangegangen sind.

Diese Traumbewufitseinszustinde sind also der erste Anfang, man
mochte sagen, das Surrogat, das der Mensch der Erde hat von dem
nachsten tibersinnlichen Bewuf3tsein. Wenn nun der Mensch tief schlift,
dann ist sein Bewufltsein verdunkelt, aber es ist deshalb nicht etwa
kein Bewufitsein vorhanden. Wenn es aufwacht, das tiefe Schlafbe-
wufdtsein, wenn es wach wiirde auflerhalb des Leibes, dann ist es das
zweite ibersinnliche Bewuf3tsein, das hoher hinaufgeht, und das wiirde
allerdings den, der es erleben kann, bis zu dem alten Sonnenzustand
hinauffihren.

Der Mensch, der ein wenig sich iiberlegt, wird sich also sagen: Durch
mein Tagesbewuftsein gehe ich herum mit dufleren Bewegungen; die
sind mit meinem Tagesbewufltsein, mit meinem Erdenbewufitsein zu-



sammenhingend. Die Bewegungen, die innerlich sind, namlich die Be-
wegungen des mittleren Menschen, die dauern aber fort, auch wihrend
der Mensch schlift; die sind regiert von dem Bewuf3tsein, das der
Mensch dann sozusagen als tiefes Schlafbewufitsein hat. Nur weif}
er nichts davon. Daher sind die Herzbewegung, die Atmung, solche
Bewegungen, die mit diesem zweiten Bewufitsein zusammenhingen,
und die auch innerlich in ihrem ganzen Zusammenhange mit den hohe-
ren Welten nur verstanden werden konnen, wenn der Mensch aufler-
halb seines Leibes erwacht, eben in tiefem Schlafzustande seines Lei-
bes. So dafl also der Mensch eigentlich durch seine Vernunft einsehen
kann, daf es drei solcher Bewufitseinszustinde gibt. Es wiirde jetzt zu
weit fiihren, zu zeigen, daf es allerdings noch Dinge gibt, die darauf
hindeuten, daf§ es noch hohere Bewuf}tseine gibt. In jedem Falle durf-
ten wir das sagen, dafl der Mensch, der sich iiberlegt, wie das Leben des
Menschen ist als Erdenmensch, wenigstens Offenbarungen der hohe-
ren Bewufltseine hat. Daher kann man auch zum Erdenmenschen von
diesen hoheren Bewuftseinszustinden sprechen, kann sprechen davon,
dafl der Mensch die gewohnlichen Vorginge des Erdenlebens erlebt
durch sein alltdgliches Bewufitsein; daf} er ferner erleben wiirde, wenn
sein Traumbewufltsein eine ungeheure Steigerung erfiihre, alles das-
jenige, was mit den Gesetzen zusammenhingt, die sich noch vom alten
Mond in die Gegenwart der Erde heriibergeerbt haben; und daf}, wenn
er wach wiirde im Tiefschlaf, unabhingig von seinem Leibe, er auch die
alten Sonnenzustinde erleben wiirde in der Gestalt, in der sie sich noch
hineinerstrecken in die gegenwirtigen Erdenzustinde. Das kann man
also mitteilen, und man kann sagen, wie sich das offenbart. Es ist also
heute nicht ganz unverstindlich, auf diese Dinge hinzuweisen. Man
kann ein Verstindnis erwecken fiir dasjenige, was der okkultistische
Aspirant erforscht, was er nennt verschiedene Bewuf3tseinszustinde,
was in Wahrheit verschiedene Welten sind.

Es ist iiblich geworden, diese verschiedenen Bewuf8tseinszustinde zu
nennen verschiedene «Plane»; das, was mit dem physischen Bewuf3tsein
zu iiberschauen ist, zu nennen den physischen Plan; was iiberschaubar
ist mit dem ersten Bewuftsein iibersinnlicher Art: den astralischen
Plan; was iiberschaubar ist mit dem zweiten Bewufitsein tbersinn-



licher Art: den niederen Devachan- oder Mentalplan; was iiberschau-
bar ist mit dem dritten Bewufitsein iibersinnlicher Art: den hoheren
Mentalplan oder hoheren Devachanplan, Dann wiirde sich anschlieflen
der Budhiplan und Nirvanaplan. Damit aber wiirden wir nur andere
Benennungen haben fiir dasjenige, was der okkulte Entwickelungsgang
ergibt. Und dann hitte man, um anzukniipfen an Vorstellungen, die
leichter zu bilden sind als die Vorstellungen iiber verschiedene Bewuf3t-
seinszustiande, eigentlich dargestellt den Menschen. Denn es ist immer
der Mensch, der da wirkt in seinen Zustinden als angehorig den ver-
schiedenen Planen oder Welten. Und dann hitte man die Kunde, die
Wissenschaft, die Erkenntnis des Menschen vom okkulten Standpunkte,
wo man spricht von verschiedenen Bewufitseins-Entwickelungszustin-
den, zum theosophischen Standpunkte hingefiihrt. Wahrend der Ok-
kultist spricht von Bewuftseinszustinden, spricht der Theosoph von
aufeinanderfolgenden Planen. Sie sehen, dafl auf diese Weise der Ok-
kultismus als Theosophie duflerlich verkiindet werden kann.

Nun handelt es sich darum, daf} sich uns im Laufe unserer Betrach-
tungen auch noch andere Gesichtspunkte ergeben haben, und es ist
notwendig, dafl wir diese anderen Gesichtspunkte noch vollends erle-
digen. Da ist zum Beispiel einer dieser, dafl der Mensch zunichst seiner
aufleren Gestalt nach ein dreimal siebengliedriger Mensch ist. Ja, es
reicht die Zeit nicht aus, in allen Einzelheiten die Sache durchzufiihren.
Erinnern Sie sich an das, was in der «Geheimwissenschaft» steht, dafl
der Mensch vor diesem Erdenzustand drei andere Zustinde: Mond,
Sonne, Saturn durchgemacht hat, und dafl die allererste Anlage zur
aufleren menschlichen physischen Form schon wihrend des alten Sa-
turnzustandes vorhanden war, und daff dann dieser physische Mensch
immer weiter durchgebildet wurde. Wenn Sie dies in Erwigung ziehen,
so werden Sie sich sagen: Das, was uns heute als ein so wunderbarer
Leib erscheint, das hat eine recht lange Entwickelung durchmachen
miissen; denn diese Entwickelung ging ja durch drei Zustinde hindurch:
durch Saturn, Sonne, Mond. Ein jeder dieser Zustinde kann in sieben
geteilt werden, und jedes Siebentel dieser Zustinde hat dem Menschen
etwas eingepragt in seiner Gestalt, eine Spur zuriickgelassen. Dann ha-
ben Sie die dreimal sieben Gestaltungskrifte. Nur das ist nicht zu fin-



den, was der Mensch wihrend der Erdenzeit hinzugebracht hat. Aber
das ist gerade zerbrechlich, das ist die Zusammenfassung der ganzen
Gestalt, das ist durch Luzifer zerbrochen. So daf}, wenn wir den Men-
schen in dreimal sieben Glieder teilen, wir da den Ausdruck haben des
physischen Menschen auf der Erde, dessen, was aufgeprdgt haben dem
physischen Menschen die vorhergehenden Saturn-, Sonne-, Mondzu-
stande, und wir kdnnen sagen: Wir haben es da zunidchst zu tun mit
dem physischen Menschen. — Der Okkultist muf} ihn betrachten, wie
wir das teilweise, soweit es die Zeit zugelassen hat, in diesen Vortrigen
getan haben; aber den Theosophen kann man einfach hinweisen auf
das, was zunichst da ist, und man kann sagen: Es ist am Menschen der
physische Leib. — So daf}, wenn wir den Menschen betrachten, wir es zu-
nichst zu tun haben mit seinem physischen Leibe, jenem komplizierten
Gebilde, welches durch so viele Zustinde hindurchgegangen ist und
heute noch immer das Geprige entfaltet dieser vielen Zustinde.

Dann haben wir aber noch etwas anderes betrachtet; wir haben den
Menschen in seinen inneren Bewegungen betrachtet. Und erinnern Sie
sich, wozu uns das gestern gefiihrt hat. Die Gestalt sieht man, die Be-
wegungen aber — wir haben gestern schon darauf hingewiesen, daf} es
schwierig ist, da zu unterscheiden, darauf zu kommen, welche Bewe-
gungen die wesentlichen sind —, die Bewegungen sieht man als solche
nicht. Aber eine Besonderheit unserer Betrachtung hat es auf ganz na-
turgemifle Art ergeben, dafl wir gerade durch diese Bewegungsfihig-
keit des Menschen bis zur alten Sonne zuriickgefiithrt worden sind. Und
jetzt wird es Thnen nicht mehr sonderbar erscheinen, wenn ich Sie dar-
auf aufmerksam mache, daf alles, was solche innere Beweglichkeit des
Menschen ist, zusammenhingt mit den Erlebnissen, die der Mensch
durchgemacht hat wihrend der alten Sonnenzeit. Wahrend der Mensch
also als physischer Mensch, wie er uns entgegentritt, das Geprige von
Saturn, Sonne und Mond in sich trigt, so trigt er als innerlich beweg-
licher Mensch in sich die Krifte zu seiner inneren Beweglichkeit seit der
alten Sonnenzeit. Da hat er Sonnenzeit, Mondenzeit und die bisherige
Erdenzeit durchgemacht. Dasjenige, was nicht Gestalt, sondern der in-
nere Grund der Beweglichkeit ist, das bezeichnen wir als den ersten
unsichtbaren Menschen. Man sieht nicht diesen unsichtbaren Menschen,



man sieht nur seine dufleren Folgen, die Bewegungen; das bezeichnet
man als den dtherischen Menschen, den Atherkérper oder Atherleib.
Den Atherleib nimmt man nur wahr durch ein hoheres Bewufitsein,
aber die Wirkungen des Atherleibes in der physischen Welt, das sind
die inneren Bewegungen, die der Mensch ausfiihrt. Nun kénnten wir
also sagen: Insofern der Mensch alle drei Zustinde, die voraufgegan-
gen sind, durchmachen mufite, ist er zum physischen Menschen gewor-
den; insofern er nur Sonnen- und Mondenzeit durchmachen mufite, ist
er zum Atherischen Menschen geworden; insofern er die Mondenzeit
nur durchgemacht hat, ist er zum astralischen Menschen geworden. Da
hat sich eingegliedert seinen Bewegungen alles das, was zum Denken,
Fiihlen und Wollen fiihrte; so dafl Sie also wieder aufsteigen kdnnen.
Wenn Sie von dem aufsteigen, was innerlich, nicht leiblich und dufler-
lich ist, so kommen Sie zum astralischen Menschen, der als solcher ja
nicht zu sehen ist, aber dessen innere Auflerungen Denken, Fiihlen, Wol-
len sind. Und dann kommen wir zu dem, was die Erde vorbereitend aus
dem Menschen gemacht hat und was sie in der Zukunft erst ganz zu
machen berufen ist, die v&llige Ausbildung und weitere Gestaltung sei-
nes Ich, das sich ergeben hat im Laufe der Erdenentwickelung, das sich
ausbilden wird zu hoheren Stufen: Geistselbst, Lebensgeist, Geistes-
mensch — Manas, Budhi, Atma. Und wir haben dann den Menschen
selbst gegliedert.

Sie sehen daraus, daff, indem wir den Menschen aus der ganzen Welt
heraus begreifen, sich uns nicht nur die verschiedenen Bewufitseinszu-
stinde ergeben, die wir dann als Welten ansprechen, sondern es erge-
ben sich auch Einteilungen des Menschen: physischer Leib, Atherleib
und so weiter. Und man kann wiederum durch verniinftige duflere Be-
trachtung des Menschen zu der Einsicht kommen: Du siehst den Ather-
leib nicht, aber du siehst seine Offenbarungen hier in der physischen
Welt. Die Offenbarungen des Atherleibes sind die Bewegungen im In-
neren; die Offenbarungen des astralischen Leibes sind Denken, Fiihlen
und Wollen. Das «Ich» offenbart sich selber. Und sobald der Mensch
nur verniinftig genug ist, zu begreifen, dafl die Bewegungen, die der
Mensch innerlich machen muf}, nicht von der menschlichen Gestalt
herriihren, nicht vom Physischen herriihren konnen, sobald er sich nur



zu dem einzig verniinftigen Gedanken erhebt, daf} das von einem Uber-
sinnlichen herrithren muf}, dann hat er auch die Méglichkeit, nicht nur
zu glauben, sondern auch mit der Vernunft zu begreifen, dafl es einen
Atherleib gibt. Wenn man also die okkulten Erkenntnisse in solche
Formen kleidet, daf} sie zu dem allgemeinen Bewufltsein sprechen, dann
hat man den Okkultismus in die Theosophie gebracht, ihn theosophisch
eingekleidet. So wie es also geschieht, dafl man in der Theosophie von
Planen spricht, so ist es auch theosophisch eingekleidet, wenn man von
den verschiedenen Gliedern der Menschennatur spricht. Das alles, was
tiber den Menschen gesagt werden kann, ist auf okkultem Wege zu fin-
den. Wir miissen die ganze Welt durchschreiten, miissen als okkultisti-
scher Aspirant die verschiedenen Bewuf3tseinszustinde annehmen, dann
erweist sich uns, dafl diese verschiedenen Bewufitseinszustinde uns
erst aufkliren {iber das, was der Mensch wirklich ist, so daff der Mensch
wirklich nur durch den Okkultismus in seinem Wesen begriffen werden
kann. Theosophie ist nun der Versuch, die okkulten Erkenntnisse in
verniinftige Wahrheiten zu kleiden, so dafl der Mensch das alles einse-
hen kann. Die Dinge, die ich Thnen gesagt habe, sie stimmen in der
mannigfaltigsten Weise mit sich selbst und mit der Welt iiberein, wenn
Sie sie verniinftig priifen werden. Und in dieser verniinftigen Priifung
sehe ich dasjenige, was Thnen die aus dem Okkultismus gewonnenen
Resultate erst eigentlich bestitigen soll.

Der zweite Gesichtspunkt, der sich ergeben hat, mufl auch noch erle-
digt werden, damit Sie sehen, dafl Theosophie und Okkultismus nicht
blof in Widerspriiche hineinfithren — Sie haben ja schon aus dem er-
sten Vortrag gesehen, wie wir es mit dem Widerspruche zu halten ha-
ben —, sondern daf sich bei einer weitergehenden Betrachtung diese
Widerspriiche 16sen. Das haben Sie fiir mancherlei schon in diesen Vor-
trigen gesehen; aber fiir mancherlei konnten sich Thnen gerade aus
dem, was Ihnen jetzt wieder gesagt worden ist, neue Widerspriiche er-
geben. Ich kann natiirlich nicht heute alle moglichen Widerspriiche be-
sprechen, aber einen Widerspruch werde ich versuchen mit Hilfe von
solchen okkulten Erkenntnissen zu l6sen, wie sie sich in dem zweiten
Bewufltsein iibersinnlicher Art ergeben. Es werden sich mehrere von
Thnen erinnern, dafl von mir und anderen 6fter hingewiesen worden



1st auf die Christus-Wesenheit als auf eine kosmische Wesenheit, iiber-
ragend durch ihre Eigenheit die anderen Religionsstifter. Es wurde ge-
sagt, dafl es nicht weiter wunderbar ist, daff diese Eigenart der Chri-
stus-Wesenheit vorzugsweise im Abendland erkannt werden kann,
denn dem Abendland ist der historische Geist eigen. Und so braucht
auch das Abendland, damit die Erde iiberhaupt sich so entwickeln
kann, dafl Menschen durch verschiedene Inkarnationen gehen konnen,
einen Schwerpunkt fiir diese Entwickelung. Und man muf8 sich eigent-
lich nur wundern, daf sich irgendwo Abendlinder finden, die diesen
Schwerpunkt nicht zugeben wollen. Dieser Schwerpunkt ist eben der
Christus-Impuls. Und derjenige, der von Wiederverkorperungen des
Christus sprechen wiirde, wiirde genau denselben Fehler machen wie
einer, der da glauben wiirde, eine Waage sollte in mehreren Punkten
festgehalten werden. Fiir die Christus-Wesenheit machen Sie in sol-
chem Falle dasselbe, als wenn Sie eine Waage an zwei oder drei Punk-
ten sich bewegen lassen wollen. Die Sache ist also von diesem Ge-
sichtspunkte aus unendlich einfach.

Aber es gibt ja noch einen anderen, einen moralischen Grund, der
in bezug auf das Verhiltnis des Menschen zu dem Christus, der als Im-
puls der Erdenentwickelung anzusehen ist, geltend gemacht werden
mufl. Dieser andere Gesichtspunkt ist der: Der Christus trat in einem
bestimmten Momente in diese Entwickelung hinein. Die Menschen, die
gegenwartig leben, waren auch schon vor dem Christus inkarniert,
werden jetzt wiederum inkarniert, lebten also nicht nur wihrend der-
jenigen Zeit der Erdenentwickelung, wo der Christus noch nicht da
war, sondern sie leben auch jetzt, wo der Christus dagewesen ist. Und
der materialistische Einwand, der oftmals gemacht wird, dafl, wenn
der Christus so wichtig wire, eben sein einmaliges Kommen auf Erden
eine Ungerechtigkeit bedeuten wiirde, dieser materialistische Einwand
fillt weg. Oftmals wird man gefragt: Ja, wie konnte denn die Unge-
rechtigkeit geschehen, daff alle Menschen, die vor dem Christus gelebt
haben, die Wohltat des Christus nicht gehabt haben sollen, wihrend
diejenigen, die nach dem Christus leben, diese Wohltat haben sollen? —
Das sind aber doch dieselben Menschen! Also dieser Einwand sollte
von theosophischer Seite wahrhaftig nicht gemacht werden. Aber ge-



rade in dem letzteren liegt doch etwas auflerordentlich Bedeutsames.
Er kann nimlich in gewisser Weise gemacht werden, allerdings nur in
bezug auf wenige Fille, aber einer von diesen Fillen, wo er gemacht
werden kann, wenn Sie sich es recht {iberlegen, das ist doch gerade der
Buddhafall.

Wihrend in der Tat die iiber die Erde ausgebreiteten Menschen im-
mer wieder geboren werden und also den Christus-Impuls erleben in
ihren Inkarnationen nach der Christus-Zeit, lebte der Buddha in der
vorchristlichen Zeit, erreichte da die Entwickelungsstufe, durch die er
nicht mehr in einen Erdenleib zuriickzukehren braucht, und gehért also
tatsichlich zu den allerdings wenigen Menschen, die auf dieser Erde
lebten und fortgingen, bevor der Christus gekommen war. Das ist nun
einmal so. Und nun konnen Sie sagen: Ja, wie ist nun das Verhiltnis
des Christus zum Buddha — abgesehen von dem, was ich gestern er-
wahnt habe, daf der Buddha aus hoheren Welten in den Astralleib des
Lukas-Jesusknaben hereinleuchtet —, wie steht aber sonst das Verhilt-
nis des Christus zum Buddha? Ist es denn wirklich so, daff der Buddha
einfach nur die Erde verlief}, bevor der Christus auf der Erde war? Daf}
er seinen Weg zum Mars antrat, so dafl der Buddha und der Christus
sozusagen aneinander vorbeigehen? — Sehen Sie, da miissen wir nun
mit einer tieferen okkulten Erkenntnis eingreifen, wenn wir dieses
Problem I8sen wollen. Bedenken Sie dasjenige, was ich gesagt habe. Ich
habe auseinandergesetzt, wie der Christus mit der Sonne verbunden
war. Tatsichlich ist der Christus zur Vereinigung mit der Erde erst
durch die Johannes-Taufe oder eigentlich durch das Mysterium von
Golgatha gekommen. Der Christus ist also Sonnengeist; wir haben ihn,
bevor das Mysterium von Golgatha auf der Erde eintrat, in Verbindung
zu sehen mit seinem Reiche, der Sonne, wo ihn auch der alte Zarathu-
stra gesucht hat. Und wahrend Christus als Herrscher im Sonnenreich
wirkt, wahrend er noch nicht seine Herrschaft ausgedehnt hat tiber die
Erde, wenigstens noch nicht durch seinen Impuls, verlauft das Leben
des Buddha auf Erden.

Nun miissen wir zu den fritheren Verkorperungen des Buddha zu-
riickgehen, wenn wir Aufschlul gewinnen wollen. Wir wissen, daf} der
Buddha vorher ein Bodhisattva war, dafl er durch lange Zeiten hin-



durch als Bodhisattva auf der Erde gewirkt hat. Eine gewdhnliche
Menschenseele, wie wir sie sonst beschrieben haben, hatten allerdings
diese Bodhisattvas nicht in sich, sondern es hat eine ganz besondere Be-
wandtnis mit diesen Bodhisattvas. Sie miissen sich erinnern an das, was
dargestellt ist in meiner «Geheimwissenschaft» im Beginn unserer Er-
denentwickelung: daf} da die Sonne, nach einem Zwischenzustand zwi-
schen dem alten Mond und der Erde, mit der Erde und den anderen
Planeten wiederum vereint war, und dafl sie sich dann wieder ausein-
andergeschilt haben. Es war also einmal ein Zustand, in dem die Erde
mit der Sonne vereint war. Dann haben sich Erde und Sonne getrennt,
und Sie wissen, dafl dann die Mondentrennung eintrat; Sie wissen, wie
die Erde durch Seelen von anderen Planeten verstirkt worden ist. Fas-
sen wir nun ins Auge denjenigen Zeitpunkt, wo sich eben die Sonne
von der Erde getrennt hat. Da, wo dies geschah, waren in der Sonne
drinnen noch die beiden Planeten Venus und Merkur, astronomisch
gesprochen. Und der Vorgang ist so, daf} sich zuerst abtrennt die Erde
von der Sonne, in der damals noch darinnensteckten Venus und Mer-
kur; dann nachher erst trennen sich Venus und Merkur von der Sonne
ab. Nun waren also da Sonne und Erde. Auf der Erde geht die Ent-
wickelung nun fort. Da bleibt nur ein geringer Teil von Menschen zu-
riick. Andere gehen zu den Planeten hinauf, spiter wiederum herun-
ter. Aber Wesenheiten sind auch mitgegangen — denn die Welt besteht
nicht nur aus Auflerer Materie, sondern aus Wesenheiten —, Wesenhei-
ten sind mitgegangen, als die Sonne sich von der Erde trennte. Der
Fiihrer ist der Christus. Denn in der Zeit der Erdenentwickelung, wo
die Sonne sich von der Erde trennt, hat sich schon das vollzogen, was
man nennen kann den Vorrang, den der Christus iiber den Luzifer und
die anderen Planetengeister erlangt hat. Spiter dann trennte sich her-
aus die Venus, trennte sich heraus Merkur. Fassen wir dieses Heraus-
treten der Venus von der Sonne einmal ins Auge. Es trennen sich mit
der Venus Wesenheiten, die zuerst mitgegangen waren, die aber nicht
fahig waren, in der Sonne zu bleiben; die trennen sich los und bevdl-
kern die Venus. Nun war mitgegangen, und fiir diese Venusbewohner
zunéchst als ein Abgesandter des Christus, der Sonne, diejenige Wesen-
heit, welche dem spiteren Buddha zugrunde liegt. Der Christus hat ihn



zuerst auf die Venus geschickt, und in der Tat machte der Buddha al-
lerlei Entwickelungszustinde hier durch; und als dann die Seelen von
der Venus zur Erde zuriickkamen, da waren die gewdhnlichen Men-
schenseelen natiirlich wenig entwickelt; der Buddha aber, der zuriick-
kam und dann mit den Venusseelen zur Erde herunterstieg, der war
eine so hoch entwickelte Wesenheit, dafl er nun ein Bodhisattva und
dann friih ein Buddha werden konnte. So haben Sie in dem Buddha
einen alten Abgesandten des Christus, der die Aufgabe hatte, vorzube-
reiten das Werk des Christus auf der Erde. Denn die Absendung zu
den Venusmenschen hatte keinen anderen Sinn, als einen Vorldaufer
vorauszuschicken von der Sonne auf die Erde. Und nun kénnen Sie es
auch begreifen: Weil der Buddha linger als die anderen Erdenmen-
schen bei dem Christus war — denn die Erde hat sich frither abge-
trennt —, deshalb brauchte er nur denjenigen Teil des Christus-Impul-
ses, den er noch von der Sonne her in sich hatte, so dafl also es geniigte
fiir den Buddha, das Christus-Ereignis dann mit Hilfe des Impulses,
den er von dem Christus auf der Sonne empfangen hatte, von der gei-
stigen Welt aus zu verfolgen, wiahrend die anderen Menschen das Chri-
stus-Ereignis auf der Erde abzuwarten hatten. Weil also der Buddha
seine besondere Beziehung hatte zu dem Christus, weil er wie ein Vor-
liufer von ihm vorausgeschickt worden war, so brauchte er nicht auf
der Erde das Christus-Ereignis abzuwarten, sondern nahm von der
Erde die Fihigkeit mit, auch ohne die Christus-Mittel, die der andere
Mensch braucht, sich zu erinnern an dasjenige, was auf der Erde das
Ich bedeutet, und dadurch von den hoheren Welten herunterzuschauen
auf das Christus-Ereignis. So konnte lange vorbereitet werden im Welt-
all jene merkwiirdige Mission, die der Buddha unternommen hatte
im Auftrage des Christus. Der Buddha ist zuerst geschickt worden zu
den Venusmenschen — und vergleichen Sie das, was ich jetzt sage, mit
den Vortrigen in Helsingfors —, dann auf die Erde, dann machte er
den Weg zuriick zu den Marsmenschen und hat dort weiterzuwirken
an der lange vorbereiteten Mission auf dem Mars.

Auf dem Mars ist die Sache so, daf} diejenigen Menschen, die dort
geblieben sind, in einer groflen Gefahr stehen, wie die Erdenmenschen
in einer groflen Gefahr standen, aus der sie der Christus befreite. Die



Marsmenschen stehen in der Gefahr, dafl ihnen — sie hatten ja kein
Ich besonders zu entwickeln — ihr astralischer Leib und dadurch
mittelbar auch ihr Atherleib furchtbar an Kriften verlieren sollte, ge-
wissermaflen austrocknen sollte. Die ganze Natur der Marsmenschen
hat sich so ausgelebt, dafl auf dem Mars furchtbare Kriege stattgefun-
den haben. Die Menschen auf dem Mars sind sehr bodenstindig — die
Menschen auf der Erde sind kosmopolitisch angelegt —, die Marsmen-
schen sind viel mehr auf den Boden versessen, und es gibt sehr wenig
Kosmopolitiker auf dem Mars. Aber dafiir gibt es, oder wenigstens hat
es viel Krieg und Streit gegeben; das alles ging hervor aus dem durch
das Ich nicht besinftigten starken astralischen Leib. Wenn Sie das alles
zusammennehmen, werden Sie begreifen, dafl bei Menschen, die sich
entwickeln, wie es auf dem Mars der Fall ist, ungeheuer viel Streit sein
mufl. Der Mars ist nur eine Art von wiederverkdrpertem Mond, und
da also das, was im astralischen Leibe steckt, nicht gemildert ist durch
die Besinftigung des Ich, sind diese Menschen ganz hervorragend
kriegslustig. Die Griechen haben eine richtige Erkenntnis gehabt, in-
dem sie gerade Mars zum Kriegsgott gemacht haben. Grofle Verwun-
derung iiberkommt einen, so in den Mythen die Anklinge daran zu fin-
den; und eine iiberraschende Sache ist es fiir einen, wenn man findet,
dafl wirklich ungeheure Kriege da herrschten. Man ist dann ungemein
verwundert, wenn man schon in den alten Mysterienerkenntnissen in
den Bezeichnungen findet, daf} diese okkulten Erkenntnisse vorhanden
waren. Also ungeheure Kriege waren da. Und jetzt denken Sie sich die
Fortsetzung des Buddhalebens, dieses Meisters des Mitleids und der
Liebe, dieses Meisters in Uberwindung von Kastenunterschieden, dann
werden Sie begreifen, daff Buddha wirklich seine Mission auf dem Mars
hat; diese Mission, die darin besteht, dort einzufiithren das, wozu die
Marsmenschen allein nicht kommen konnen, was ihnen erscheinen
wiirde als eine ganz iibertriebene Frommigkeit, als Monchtum und so
weiter — durch ein grandioses Beispiel von iibersteigerter Demut und
Sanftmut auf die Marsmenschen zu wirken und sie zu beleben nach
dieser Richtung hin. Ich kann IThnen nur die Anfinge des Bildes geben,
wodurch der Buddha auf den Mars zu wirken hat. Die Bedeutung,
die Wirkung des Buddha ist dort wirklich eine ganz dhnliche fur diese



ohne das Ich lebenden Marsmenschen, wie eben die eines Erlosers, eines
Befreiers zu hoherer Weltanschauung. Und wihrend auf der Erde eine
allgemeine Briiderlichkeit und Nichstenliebe im tiefsten Impulse mit
dem Christus zusammenhingt, hingt Kosmopolitismus im wesent-
lichen zusammen mit jener Erlosertat, die dort der Buddha zu verrich-
ten hat.

Noch ein anderer Punkt ist es, den ich erledigen muf}, bevor wir aus-
einandergehen. Das ist der Punkt, der Sie darauf hinweisen soll, daf§
die verschiedenen Religionen auf der Erde, die ja alle, was fiir den
Theosophen eine Selbstverstindlichkeit ist, aus einer einzigen Quelle
heraus entstanden sind, nur in verschiedener Weise sich verhalten zu den
okkulten Mitteilungen, die gemacht werden konnen. Man mochte sa-
gen, eine jede Religion, wenn man sie richtig versteht, weist auf einen
Religionsstifter hin, der irgendein Erlebnis einer bestimmten Initia-
tionsstufe durch diese Religion in einer geeigneten Weise fiir eine
Gruppe von Menschen bekanntgemacht hat. Da finden Sie zum Beispiel
eine Religion, welche sich nicht bis zu dem Christus, der der Sonnen-
geist ist, zu erheben vermag, sondern die besondere Anlage hat, sich
bis zu jener umfassenden Seele zu erheben, die da lebte in dem Geiste,
der dann oftmals als Bodhisattva verkorpert wurde, und welche da-
durch besonders auf den hinweist, der nun wiederum der grofle Initia-
tor, der Begeister des Buddha ist. Also eine Religion, die sich nicht zu
der Anschauung erheben kann, daf} der Christus der Sonnengeist ist
und auf die Erde heruntergekommen ist. Sie sieht gleichsam so weit,
dafl sie bis zu diesem Abgesandten hinsieht und alles auch zusammen-
faflt, was gleichsam von der Sonne hervorkommt und was im eminen-
testen Sinne zu einem Planetengeist wird, und es ist ja sehr begreiflich,
dafl der Buddha als ein Planetengeist bezeichnet wird. Eine solche Re-
ligion, die vorzugsweise auf diesen Geist hinwies, der nun die eigene
Entwickelung des Buddha leitet, die konnte nur eine solche Gestalt fas-
sen, wie die des Vishnu in der indischen Trimurti ist. Und weil eine
solche religitse Form noch nicht durchgedrungen ist zur Erkenntnis des
allgemeinen Sieges des Christus iiber Luzifer, so kann sie auch die Ge-
stalt des Luzifer nicht so gegeniiberstellen dem Christus, wie es in der
jetzigen Zeit moglich ist. Dadurch erscheint einer solchen Religion Lu-



zifer in einer gewissen Weise neben dem Christus als eine selbstindige,
unbesiegte, als eine gleichwertige Gestalt. Wir haben ja selbst gesehen:
wie eine Art von Bruder wird der Luzifer vorgestellt. Das haben Sie
dann, wenn dem Vishnu der Shiva entgegengestellt wird. Und ich bitte
Sie, jetzt einmal die Shivaiten zu studieren; dann werden Sie schon er-
fassen, wie man die Shivareligion des Indertums verstehen kann, wenn
man die Kenntnis des luziferischen Wesens hat. Denn Shiva ist wirk-
lich Luzifer in der Gestalt, in der er noch nicht besiegt ist. All der Kul-
tus, die ganze Religion mit ihren sechzig Millionen Anhingern, als Re-
ligion des Shiva, ist eigentlich im eminentesten Sinne von dem eben be-
zeichneten Gesichtspunkte aus als eine Art luziferischer Religion zu be-
zeichnen. Sie werden begreiflich finden, daf} alle Formen der okkulten
Erkenntnis, je nach der Veranlagung der Menschen, auf den verschie-
denen Stufen sich ausprigen konnten in den verschiedenen Religionen.

Nun aber, wenn man das Ganze iiberblickt — wir haben bespro-
chen einiges von dem unoffenbaren Lichte, einiges von dem unaus-
sprechlichen Worte, und es ist uns dann gelungen, auf mancherlei Um-
wegen auch zu dem Bewufitsein ohne Gegenstand zu kommen —, nun
fragen Sie sich einmal, wenn Sie stehenbleiben bei dieser Dreiheit:
Driicken sich diese drei Dinge wenigstens in ihren Offenbarungen in
unserer Welt aus?

Sehen Sie, Sie konnen erkennen, wie sie sich ausdriicken, wenn Sie
alles das zusammennehmen, was im Laufe dieser Vortrige besprochen
worden ist. Sie werden sich sagen: Das Licht, es erschien ganz und gar
in der Charakteristik des stolzen Luzifer; das Licht ist also im Grunde
genommen ein Attribut des Geistigen, und der Mensch hat eigentlich
das Licht nur in seinem schwichsten Ausdruck in seinen Gedanken ge-
geben, wenn er auf dem physischen Plane hier ist. Und wo hat denn
der Mensch das sonst unaussprechliche Wort, wenn er hier auf dem phy-
sischen Plane ist? Nun, das, was das unaussprechliche Wort ist in der
Welt, ist aussprechliches Wort hier auf dem physischen Plan, und Sie
brauchen nicht weit zu gehen, um zum Ursprung zu kommen dessen,
woraus das Wort kommen muf: es ist das Seelische im Menschen. Wih-
rend also das Licht nach und nach mehr zum Geistigen wird, wird das
Wort nach und nach offenbar im Menschen im Seelischen. Und das Be-



wufltsein ohne Gegenstand, wie offenbart es sich bei dem physischen
Menschen? Dadurch, dafl duflerer Stoff auf ihn wirkt. Das, was das
physische Bewufitsein ist, braucht den Zufleren Gegenstand, das kaut
an dem dufleren Gegenstand. Oben haben wir gefunden: Bewufitsein
ohne einen Gegenstand, unaussprechliches Wort, unoffenbares Licht;
unten finden wir als die letzte Offenbarung auf dem physischen Plan
das menschliche Bewufitsein, das sich an der Materie verkaut; wir fin-
den die Seele, welche das Wort, wenn auch in getriibter Gestalt, offen-
bart, und wir finden endlich das Licht, welches in der ganz schwachen
Art des Denkens beim Menschen vorhanden ist, so dafl der Hellseher
das Denken als Licht, als menschliche Aura, iiberhaupt alles, was vom
Licht kommt, nur als Aura schauen kann. Aber im Denken oder in
dem, was auf dem physischen Plan schon geistig ist, im Denken er-
scheint der letzte Abglanz von dem unoffenbaren Lichte. So daf wir
sagen konnen: Wir konnen unsere hdchsten Dinge, die wir gefunden
haben, aussprechen, indem wir auf den Menschen hinweisen, auf den
Menschen als Geist, als Seele, als Materie. Im Geist und in seiner Seele
zusammen findet der Mensch wiederum als eine Einheit das Bild seines
Ich. Ja, auch dieses letzte, was der Mensch auf dem physischen Plan fin-
det, Materie oder Stoff, Seele und Geist, es ist eine Offenbarung der
hochsten Dreiheit. Die Menschen haben ja verloren jene uralten Offen-
barungen des alten Okkultismus; als der Okkultismus allmahlich seine
neuere Form annahm, fand er wenig aufleres Verstindnis mehr. In
unserer Zeit mufl er es wieder finden. In dieser Zeit muf er wieder zur
Theosophie werden.

Aber es gab eine Zwischenzeit, da haben die Menschen nicht hinauf-
geblickt zu den okkulten Wahrheiten, die ihnen friiher verkiindet wor-
den sind, da haben die Menschen nicht verstanden dasjenige, was wir
heute kleiden in die Theosophie. Da haben sie sich gehalten an die
letzte Offenbarung, an die letzten Wirkungen der hoheren Dreiheit,
an Materie, Seele und Geist. Und es ist aus dieser Betrachtung, die nur
entwurzelt war, weil sie zu den letzten Offenbarungen die Urspriinge
nicht kannte, es ist daraus entstanden, was eigentlich im Grunde doch
erst auftrat sechs Jahrhunderte vor der christlichen Zeit und bis in
unsere Zeit gedauert hat: es ist aufgetaucht das, was man Philosophie



nennen kann. Und iiberall werden Sie finden, dafl die Philosophie an-
kniipft an die letzte Zuflere Offenbarung der groflen Dreiheit, die sehr
verhiillt bleibt. Sie sieht nur ausgebreitet das materielle Leben, an dem
das menschliche Bewufltsein kaut. Sie begreift nicht das unaussprech-
liche Wort, sondern ahnen kann sie noch das Seelische der Welt, wenn
es sich offenbart in der Menschenseele als das ausgesprochene Wort. Sie
findet nicht das ungeoffenbarte Licht, kann es aber ahnen, da es in sei-
ner letzten Wirkung, im menschlichen Denken, dem zuerst der Auflen-
welt zugekehrten Teile des menschlichen Geistes, erscheint. Leib, Seele
und Geist — bei dem griechischen Geiste treten sie als der dreigliedrige
Mensch auf —, sie spielen ihre grofle Rolle durch das ganze Zeitalter
der Philosophie. Es gab eine Zeit, da fiir die duflere Welt verhiillt wa-
ren die Okkultismen, verhiillt waren die Theosophien, und die Men-
schen sich gehalten hatten an die duflerste Offenbarung, an das, was
man Leib, Seele und Geist nennt. Und dieses Zeitalter erstreckt sich bis
in unsere Tage hinein; aber die Zeit der Philosophie ist erfiillt. Die
Philosophen haben ihr Zeitalter hinter sich gehabt. Das einzige, was
heute Philosophie sein kann, ist die Rettung desjenigen im Menschen,
an das sich der Hellseher erinnern mufl auf der ersten Stufe seiner
Entwickelung, ist die Rettung des Ich, des Selbstbewufltseins. Das wird
Philosophie begriffen haben miissen. Daher versuchen Sie von diesem
Gesichtspunkte aus meine «Philosophie der Freiheit» zu verstehen, wo
angekniipft wird gerade an das, was iiberleiten muff das philosophische
Bewufltsein in die Zeit, die nun kommt, und in der wiederum eintreten
muf in die Menschheitsentwickelung das, was ein genaueres Abbild der
hoheren Dreiheit sein kann als die Philosophie, wo eintreten mufl in
die Menschheitsentwickelung die Theosophie.

So sehen Sie, das Zeitalter der Philosophie hat sich erfillt. Alter als
die Philosophie ist die Theosophie. Die Theosophie wird an die Stelle
der Philosophie treten trotz allen Widerspruches. Sie ist sozusagen das,
was die lingere Phase hat; sie ragt an Dauer tiber das Zeitalter der
Philosophie hinaus. Der Mensch kann vom philosophischen Gesichts-
punkte aus nur eine gewisse Zeit hindurch betrachtet werden; linger
dauert in Vergangenheit und Zukunft das Zeitalter der Theosophie als
das Zeitalter der bloffen Philosophie. Der Mensch kann betrachtet wer-



den von dem Gesichtspunkte der Theosophie. Uberragend aber und
vollig in das Wesen des Menschen eindringend ist der Okkultismus.
Dieser Okkultismus ist dasjenige, was uns mit dem menschlichen We-
sen vollig bekannt macht. Denn allen menschlichen Erkenntnissen liegt
zugrunde Okkultismus. Okkultismus ist das Alteste und hat das lingste
Zeitalter. Vor der Theosophie war der Okkultismus, nach der Theoso-
phie wird der Okkultismus sein. Vor der Philosophie war die Theoso-
phie, nach der Philosophie wird die Theosophie sein.

Sie aber, meine lieben Freunde, versuchen nun unter den anderen
Idealen auch dieses zu begreifen, daf} Sie berufen sind, zu verstehen, wie
das philosophische Ideal, das doch nur fiir wenige Menschen da war,
in unserer Zeit hat einlaufen miissen in ein neues Ideal, in das theoso-
phische Ideal, das fiir viele Menschen verstindlich sein wird, weil aus
viel grofleren Menschentiefen heraus die Theosophie zum Menschen zu
sprechen vermag als abstrakte Philosophie, die abstrakt bleiben muf,
weil sie nur einen letzten Abklatsch der menschlichen Urwesenheit und
ihrer Dreiheit darbieten kann. Betrachtet man so die Sache, der wir zu-
getan sind, dann betrachtet man sie in einer weltgeschichtlichen Not-
wendigkeit; dann fiithlt man, was Theosophie der modernen Mensch-
heit sein muf}, wie die dreifachen Gesichtspunkte tatsichlich fiir den
Menschen und seine Betrachtung selbst Menschheitsgesichtspunkte
sind, die sich nacheinander entwickeln werden. Und da erlangen Sie
dann, indem Sie dieses Denken aus Threm Kopf in Thr Herz herunter-
sinken lassen, da erlangen Sie dann ein Gefiihl von dem Wesentlichen
und Bedeutungsvollen und Heiligen, was uns die Theosophie sein soll.



o J— P ¢ P s § Po— o J— Y— J— Yp— P § J— P § P § e § P Jo— o J— 8 J—

]
A‘ ir erlanben uns Bierdurdy
( izl mitzuteilen, Dafse ¢ ¢ ¢ o
Br. |

Budolf Bteiner

et gt § et § s 3 At § ot 8 it § Pt it 8 s § it © it ® it ® P § ot § P

in Oer Jeit von 2 bis J2
Juni in ¢btiftiania einen

Bortrags- ryrius

i § it § PGt 3 et PGt 8 T § Gt § Pt Gt 3 At § it 8 gt § et & et § ot & s ¥

balten wird itber das Thema:
Ber Jenfdy im Lidyte von
Bhkultifmus, Theofophie, -
und _Philofophie” s o ¢ e

- P P— J— P—— o Y— — -H.H.'H'b—'h P ¢ Yo 8 S s ¢ G — 0 Pum— 0 Y 4 J— Y ¢ Yo & Y— b S, § P & J— & J— o Jomumn o Jemams ¢ ot
-ﬂo-ﬁ;-‘oaﬂ-—q.“n“t-‘o e e e e e b S e Sl s b L e e b bl el e e L e L e Tl |

JR—

i_




Py

el

P o Jum— @ . ¢ s 3 o # Yo & Jumens ¢ Jrmmm o Jum— Jomm— ¢ P P QF'- S b J—— P & Mt ¥ J— & Yot § i & P Y ¢ m— Y— o— — J— — Y- & Yt § J— —

* e

B J—  J— 0 J— J— P— J— J— J— Jm— J— Jm—— Jm— p— Ym— & J— Pt o Ju—

B ic Vortrage, wosu alle Micglie-

der ber theofopbifchen (Ee{e[l[cbaﬁé

freundfdyaftlidy eingeladen merbcn,}'

werden im

flnh?lin[titnt

mmensveien 19, 8 Ubt Abends fate
finden. 2Am 3 Tfuni 8 Ubr Abends wird
Hre. Dr. Sreiner einen offentlichen Vor:
trag balten tiber das Thema:
Lol und Mnfterblidyheit™.
Rarten filr den CyElus o Jo . Rronen
find bei Hrr. Sranche Sadum, Sorte:
dalsveien 37, (Il)rfiiiania, 3u - baben.
sEincrittsBavten fiir einselne Cytlus-vor:-
trdge werden nicht ausgeftellr,
Anmeloungen und YOiinsdyen be-
stiglich YOobnung etc. find an Sraulein
flanna Thorne, Profesfor Dablsgade
17 oder Smu éelga ® eelmuyben, Dygde
Alle 8 3u ridhten. . _
Zweig Bidar, Chriftiania

wnenl ¢ wove o ensnell @ st @ wvar § mewng ¢ Seeng ¢ e ¢ cm— § s— @ cm— ¢ S § w— § o— 0 o] ¢ s ¢ ao— ¢ S § —— § e § ronr] ¢ c— s — g _—-q.--:. v ¢ s & ] 4 —— ¢ c— ¢ s—

e

o el s e ¢ st ¢ vema ¢ el 5 son s wevel ¢ sl ¢ c— & s—  — ¢ S— ¢ el ¢ connl ¢ cun s s s s——(




NOTIZBUCHEINTRAGUNGEN

Eintragungen Rudolf Steiners
im Notizbuch Archiv-Nr. NB 227



‘v%w
om W/m! rmwm/..w -

DWMM_M M...
. webomaw fepomdencr. ftarmmbinio midlil.
P i A R
ﬂ?ﬂwww MW’M

?M werders, wenclew wihfetben,
i o vl i ] J1, i
w(.w ’1«;/( :4«47/ ,4,/ ﬁ!{/lﬂmtfmw&m

a. 1. Kristiania

1. Des Menschen Stellung im Weltganzen;
die Unzweckmaissigkeit seiner Form
im gewohnl. Niitzlichkeitssinne -

Occultismus setzt voraus das Zuhilfe-
nehmen besonderer Erkenntnismittel.

Der Mensch erforscht sich bei Verrichtungen,
welche nicht an die gewdhnlichen

Organe gebunden sind. Man kann dann
verzichten, diese Erkenntnisse in
gewohnlicher Form auszusprechen. Man
bedient sich gewisser Zeichen oder Sym-
bole. Der Grund, warum sie nicht

mitgeteilt werden ohne Vorbereitung.

Theosophie: diejenigen occ. Wahrheiten,
welche in gewdhnliche Urteilsformen
gekleidet werden, werden mitteilbar.

Sie ist verstindlich durch sich selbst, kann
aber nicht durch sich selbst gefunden werden.



M“@?Mﬁum& Qu{u.M
B Mol frlfleil erel) tes O i

M, Ww fo of
4ad . 2,‘ muwk mde‘.u uwﬂw, dh{»

Fistrilomend /

Mit dem Erkennen ist es wie mit dem
Spieler eines Instrumentes. Diesen hindert
das gewohnliche Uberlegen; und er erreicht
die Kunstfertigkeit erst, wenn er die
Uberlegung nicht mehr braucht; so ist [es]
auch mit dem menschlichen Erkenntnisappa
rat. Er muss so entwickelt werden, dass
man sich zu ihm verhilt wie zu einem
Instrument.

Dass der Moment des Einschlafens richtig
beobachtet werden kann, dazu gehort

ein ganz bestimmter, nicht Giber ein ge-
wisses Mafl hinausgehender Grad

von Ermiidung. Und eine gewisse
Gelassenheit; Abgeklartheit dem Leben
gegentber.

Zum Aufwachen: Erstaunen, das durch
Nachwirken der Schlaferlebnisse hervorge-
rufen wird - und langsames Ergreifen

des eignen Selbst -



Verschlossensein der duss. Sinne - Bewufltsein
{iber die Aussenwelt - Willenseinfluss auf
die Muskeln.

Leibl. Zustinde, welche die Vorstellungen
aus dem Bewufltsein verdringen: Aufwachen.

Wihrend des Schlafes Aufnahme dessen in
den Aetherleib, was wihrend des Wachens
nicht aufgenommen werden kann: Moment
des Aufwachens: man ist mit dem Schlag
an die Tiir verbunden; ist er eine so

starke Einwirkung auf den Astralleib,

dass er sich auf Ae.Leib iibertrigt, so
Aufwachen -



<)

¢ “—‘*;PM" des "/-L‘;/t-u' M
' ﬁ’WW wenrtlesw, A ol

sz, Webtifuss gl grongt ik

,d(a, ae.auﬁdmu:)_-y’ u;uufaﬁu.; o y/.,..,
larm, ¢o e A m“'n:.,a,w«mu
feonen Tfatk ; A Ressvqriiic grat’
B n die Abfoinpiottiils srome ;
—&%ﬁ ,%—,—m—.u‘n«,&f«wr oAss %1%;

4

b.)

Philosophie: Thre Erkenntnismittel sind
diejenigen des gewohnlichen Erkennens.
Man kann durch dieses zu den
Weltgriinden kommen; doch muf es so
subtil gemacht werden, dass die wenig-
sten Menschen dazu geneigt sind.

Der Occultismus 1st universell; in thm
kann es nicht Meinungen geben iiber
seinen Inhalt; die Theosophie gerit
schon in die Abhingigkeit von mensch-
lichen Vormeinungen; die Philosophie
hingt von den Fihigkeiten des
einzelnen Menschen ab.



/%c.&.awuja&oocc Tv‘%
4—/@,% ady oec. /MM?W
Mdm “h&ﬁe—/mm
WW }o;{.cu Cudssercanetd ..
%‘/MWWAW
Gt mDﬂawzq,/wM
fﬁmmhmmmw Baceww
&w%,ﬁ. Uyt

II. Kristiania

Schilderung des occ. Weges.

Zuerst Aussohnung mit dem Karma.
Nichts in die Handlungen einflieflen
lassen, was aus occ. Schulung fliefit.
Durch das Zurickziehen vom dusseren
Willen, wird Interesse fiir geistige

Welt geschaffen. Zunichst Verstand
subtil gemacht. Doch die Aussenwelt
nur betrachtet, nicht auf sie angewendet.
Dann Verstand unterdriickt, nur
Gedachtnis und Phantasie. Dabei

Horen von hohern Welten. Dann
Vergessen. Gedichtnis unterdriickt;
dann «ungeoff. Licht; unaussprechl. Wort;
Bewufltsein ohne Object. -



wilihyy ul g Quidsds,  evgfolen

M,W.mm - y
duliforant. B :«zmgm"?ﬁ

b it ()
loctian wi s geiplipens Hnsitliviiges

A AL 5 s rdtne. Vordees)

3. bttt Beriubppin . (tndintecs)
welthey i i luge il L Bl

II1 [1I] Kristiania

Hinter dem gewohnlichen Bewusstsein
liegt:

1. Das ungeoffenbarte Licht (Herz)
welches in Symp. Antip. empfunden
wird, mit welchem man sich nicht
identificiert. Die in der dusseren
Welt befindlichen werden abgestreift.

2. Das unaussprechliche Wort (Gehirn)
welches in rein geistigen Handlungen
besteht, die trennen oder verbinden.

3. Das leblose Bewusstsein (Unterleib)
und Offenbarung Erde

welches die Grundlage von beiden

ist, das was als Ursache der

Trennungen mit Antip., als

Ursache der Zusammenfiigungen

mit Symp. empfunden wird.



EE ﬂu'frfr aie o

-y

-3 %wnmp% v Lt
Db Seinor. plups. Gerlatd als &Dng«u
M%nnﬂmm%mw
dm&)amew.ﬁo o1
”“4‘“'/*4" uwuz/umgmm
'-.fwﬂw:.m.d-{ Jna’fawmwmﬂtfnu
oo, v geirty = Mvwf/‘/‘““ﬂv
h’a.-.m-(tﬁ) :;c

Aaé’ﬂ'mgdw!u%?dw

dz,_w me
;;,4;3 :‘“"‘i,iw
@
Uw e/t m.?a—h?’/;u c‘wu/ﬁd

apr.u.

I11. Kristiania

Das Gehirn stellt sich dar:
In seiner phys. Gestalt als Erdorgan
mit Ausnahme der Einwirkungen

dem es in Vererbung angepafit ist,
des Wirmeelementes, welche kosmischer
Natur sind: es ist also das Gehirn von
vorirdischen Zustinden bis auf diesen
Teil vererbt. In den unvererbten Teil
wirken nun geistig-aetherische Krifte
hinein

Das Herz und die zu ihm gehorigen Organe
sind Erdorgane bis auf

denen sie in Vererbung angepafit sind
die Elemente Wirme und Luft, in dasselbe
wirken dieselben geistigen-aetherischen
Krifte wie im Gehirn; jedoch so, dass
diese letzteren Krifte als iibergeordnet
denen des Gehirnes empfunden werden.

Die Nieren mit dem dazu gehorigen
sind Erdorgane bis auf die Elemente

“Wirme, Luft und Wasser, denen sie



%ymm ﬂmwfﬂ;..,o-dn«.

otT

Olgect. -

/-‘

J~%~»m-«-£ o

Fn a’m‘jm heie Bafo fine e Ashone
bl i holens denegr seich.. liag . e
%Q'%MMM)- ﬁ‘)

T
HEZ

v Chevien

ol i Godecf
oews m,am.., Pleafercs "

rﬂé@’”

*) Ju Mm/ammp M
WMUAbA{afvmo(&uvMG;M Ve
olen Philer. wtasdens slrw” ind s Jesiabdven
exhaisid.

1xd) @ o ol oms Ly«
)W'Mﬁ’% "tm“
%rmuu.u«;ﬁt

g..{m?/n/ﬂm"u-d el T o st



in Vererbung angepasst sind; daher sie
die Vermittler eines Bewusstseins ohne

Object. -

Im Gehirn nur die freie Bahn fiir
kosmisch-allg. Gedanken geschaffen,
deren Ursprung nicht erkannt wird.
Philosophie. *)

Im Herzen freie Bahn fiir die hohere

Welt, die hinter der sinnl. liegt. Sie

zeigt sich zunichst als aetherische Welt.

(Anfang des Occultismus) Hy
Theosophie.

Im ganzen Organismus eine Grundempfin-
dung fiir den «<hoheren Menschens».
Geneigt machen daher tiefere Erfahrungen
der eigenen Personlichkei. )
Religion. Mystik.

*) Die befruchtenden Krifte der philos. Gedanken
werden nicht als Erinnerungen erkannt. Sie

sind in Wahrheit von dem zlten Monde; von

den Philos. werden ihre irdischen Gegenbilder
erkannt.

##%) es ist da moglich, durch Vertiefung des «inner
Menschen» mitzugehen; doch werden religiose
Vormeinungen mitsprechen. -

*#%) der Mensch kann sich da zuriickziehen

auf ein Verstindnis, welches thm als inneres
Wesen zukommt. Er braucht einige Vertiefung,
um mitzukommen; die innere Erfahrung,

dass ihn keine Wissenschaft aufkliren kann

iiber etwas, von dem er weiss, dass es

in ihm ist. -



@ ofuw uu’u&ffuo(-vl&-%

%Hg wwu’{uu wni. el eler

ﬂw Muﬁwu:/ ==
Mﬂwy’.gﬁ"(’?‘-ﬁ"‘l- i

il

] Zfussf slen” Yoiftassddln

JM&- W lreadorww,
Mn-/fl-wgm

Wo nicht die Kraft vorhanden ist
aus dem «ungeoffenbarten Lichte»
etwas zu machen, wie bei der

hl. Therese bleiben nach:

darum nach Zihmung des
Willens: seliger Herzensfriede.

nach Zihmung des Verstandes:

Schlummer in Gottesliebe, Wandern,
Andachtiibungen.

- Sldpaprsfriil = diiolsnn Clacrle -

Stindhaftigkeit - Leiden Christi -



E Kre e o

D “(u’ﬂ.s Hfoain mrerd ;..‘.Tm;,/ﬂ_
vl um pls. Slero. 2. din .
W- fafe Nlewad llont-l o nfs:ﬁ‘w
f,mw {f,cu. }’Zu"nu hln..J ’aut,f{{-.;

PYRTR /kﬁ ?’;q.j g’ et v feaand
Aveed (jn? et -

J-ér 7_7:2'__&/{% l'-u-f-#v'? :.«I'r_t.-ﬁa /Jum{lzun
Gan Uhactpouslians simd mud eleres

J/Lfl~/f-1. ..&4\.19 ol werdeos N L P

Zetin hedl ol . gyt gonf el
OJC‘.ude;,.,“L f.tn ofean . cf-.;’-’ﬁ /ML
Lialewi wiad /u. Cuestnr. 20016 e d e
Dee ety verad._chernef o, Dyrtls.
w twe Gad ftinm j-ﬂfmfrnif«*ﬂ)— z
WWZ;. : fu. /47’(/ mj olec ’jtt'ﬂu:’aul
M&b 'Jw ‘4’!8- tu?‘c) ) '/J'-tﬂv
V. nct"t.u.:c.-;.'....
ﬁa\—uj v &{ ?L venloal ol Pﬁ;d.-:,;-‘
e o) s wretl

Yer Oote. fudded Dlpechives = frors

'tffrffw/r.»- -.w"-;,f!u(f-ff, M) '!1 e /'-"-T'}- J}-- sy A

IV. Kristiania

Das Bewusstsein wird zunichst
erworben im phys. Leben: der
Religiose Mensch bleibt in diesem
Bewusstsein stehen und sucht blof§
eine Beziechung zu einer héhern

Welt zu gewinnen. -

Der Mystiker sucht dieses Bewusstsein
zu liberwinden und mit dem
gottlichen Eines zu werden - in iltern
Zeiten hatte die Mystik noch viel
Occultismus: in den christlichen
Zeiten wird sie immer personlicher -
Der Mensch kommt durch die Mystik
in eine Art hohern Schlafzustand;
Therese: sie setzt nach der Betrachtung
die Ruhe, dann Vereinigung, dann
Verziickung -

Franz v. Assisi verliert die Vorstellungs-
welt, behilt noch die Herzenswelt.

Der Occ. findet Objectives: fiir
Gehirnvorstellung Mond, fiir Herz - Sonne



fur. Sy Rrriabfein. oliic. Eberelovicas
hew ..l Ag:u. .JM-I, t-‘-;u)— 4
;m:.d.uﬁ.'-h? }w‘:f }Wd—b aehe 0&15‘»%«3'
Ao u J"—(fu«—sv(utﬁb_’ e oenniin Cuiiy
v  eldanveron Tl oy, _uz%’z,.‘,,,
.y'f-y('-r-tutf__ M = saneaw Im.
i Ay ""Irl.*?v‘ /;hwv&-u-—f.-—
Sl .nww:.-.g‘ou;%mj, ey ALl Ll
olea o

2
.SL._,K ¥
=4l
£u‘ TA ¢ T
J e
Y
W :
w1

fiir das Bewusstsein die Erdenelemente.
Dann tritt sein Schauen ein; er

findet in sich eine andre Ordnung

die iibersinnliche, wo Sonne aus

dem Weltenworte als erstes

gebildet ist - dussere Sonne

ist dabei nur Symbol -

Sie muss geistig vorgestellt wer-

den:



— !
,..';‘C(- Jr-u__uu.l mﬁ Ndat el ;;1’--“.4’:"‘( T bnticane Oy

Cobiarod/b wrand nle Qndedins ots. b=

U""v""f’ raury b ‘}fv*vfm t"f‘» die g ucwﬂ?.
L’:MJ’.{',).-/ urvn) tpnd Cr vLU‘"-»Il it /uf’
o ’,f,‘-—u £¢'Ww, el /w et /t,l' f’z( (a2
Ledst = c)lu-u- e it i NMJ?
wu.}'f v .!Muuu /.....z.u. v er ‘vwa {/ a.,u/‘
[l-‘../l'-")? }1tf“|f-lu;'¢)d4l‘- /(‘d u’/f' o ’

L. 1'5 M %mo,}—lwuu“ "{d”;.-, :

vMD 1"- ﬁjl,\,b\ - ‘L‘J.J-L&f).{'a

!7 7%{' ﬂwwhl “‘:/ 3«01«
o‘n U-(rwf.r. &h w fﬁau

b

-..;.\:.-J.a mllol.-)

Der Traum als neuer Factor: wenn er
erkannt wird als Arbeiter des Ich -

Bewusstsein als Erhalter der inneren
Welt, dann wird er der Erkenntnis
das sein kénnen, was sie in sich selbst
trigt: dann aber wird er eben nicht
mehr Traum sein: er wird sich auf
tieferes Bewusstsein beziehen -

12. 13. Jahrh. Bernhard - Hugo v. St. Victor
Franz v. Assisi - Hildegard (unleserlich)
Mechthild - Eckhard
17. Jahrh. Therese ~ Guyon Suso

diese iibergleiten in Gott.

12. Jahrh.



/’."ﬁ; % i

%mwwm;w_m&
aé/mwﬂmM&M
gﬂ‘,mw JuM&&u«

Www .:z:...-oa.../r«,ow
Viritne evinan Kanmm. a&m&& weorn fo
&M.&Mfumw

V. Kristiania

Gefunden werden muss etwas, was aus
Erdenverhiltnissen nicht folgen kann, was
kein Gegenstand des Bewusstseins sein kann
und doch aus diesem Bewusstsein folgt:

es ist die menschliche Gestalt. Sie ist

das erste Verborgene. Sie tritt dem
Menschen in einer gewissen Weise entgegen;
doch weiss er, dass sie so, wie sie ist, nicht
wahr ist. Empfindung, dass oberes durch
Hochmut, unteres durch Begehrlichkeit
verdorben ist. Erblicken des Engelskopfes
und des entstellten Fufles. Uber das Antlitz
mochte man weinen, {iber den Fuf lachen.
Nur die Hand giebt als Ausdruck des
Innern einen harm. Eindruck, wenn sie

die Eindriicke des Geisteslebens spiegelt,
die unegoistisch sind.



0 Zu V.

2 ‘ Berhact Bewegungen:  Gestalt
r TV T Qe 4 Lagebew. Aufrecht
& wodl, vorm b Ftssfns eitisen . Denkbew. nach vorn zum Sprechen
B Sl 1 Kasnelis Sprechbew.  einger.
@ wmshosger. Blutbew. symmetrisch : Hiande
S Gom tevmam wfutel Atmungsbew. umschlossen

4“;&- Pon. Concne Mm Driisenbew.  von ir_men erfille

e “Y% Reproductbew. von einem zweiten Mittelp.
oy wanae f“""“w erfiillt

von aussen getrennt

nach aussen begehrend

nach aussen im Gleichgew.
Widerlage nach auflen

das Innere im Aussern tragend
stiitzend

Deadlewy oo : K/ ) R : Denken .....
{
ROLEZ g Fiihlen
X
) e : Wollen
-



}ékm%au;,

& . grppriinin i 12, Pl ol
meunfflihon : 9%‘@&“3%

‘fm‘mmw%m%%
(6%2%6 M%M&a?@:)&/
Drs manglifs Fifian vermisf s Friflen
verbremml ; Eamvm.«o,w rorls ffenSeass
it ; trollenlf LG e frcsssoft
an/.z,w/j.,qz mwwy
M /-‘umeda-’urﬁ"«M
2&/4«4-»'. fm/ma& o&av;-ufaﬁam
wa-&au&&.aﬁuuu&umﬁm&&%
- wendunl

& glorw aly Sissbineidifinss

torf: Lopd. W.g,_aw&&a a’m...-,

VI. Kristiania -

Es gruppieren sich die 12 Glieder der

menschlichen Gestalt um 3 Centren;

sodass immer 7 entsprechen einem

Centrum: was der Mensch innerlich erlebt

bleibt dann immer das eigentliche fort-

schrittfihige Wesen: die dussere Gestalt

das lucif. und das dahinterstehende das

urspriinglich gottliche Wesen: das Kopfcentrum

lisst erkennen, dass menschliches Denken (als

Vorstellen)

vernichtet; das Herzcentrum das gleiche,

dass menschliches Fiihlen vernichtet: Fiihlen

verbrennt; Denken wird zu verloschendem

als Begehren

Licht; Wollen vernichtet: der Brennstoff

erweist sich als erschopft. Nun handelt es sich

darum, Brennstoff in der geistigen Welt

zu finden: es sind die Imaginationen.

Was zu dem Vernichtenden hinzieht: Hiiter

der Schwelle: Gestalt, die im Feuer thr Wesen

verliert.

Es gehoren als Einzelmenschen:

Kopf: Kopf, Kehlkopf, Sym. der Hinde, Oberarm
Gelenk, Unterarm, Hand.



+

Herzsystem:
Kopf als Stumpf (?) Umschliefung, Herz
Unterleib, Wage, Reproduct., Oberschenkel

Nierensystem:
Reproduct., Obersch., Knie, Untersch., Fiifle
Jungf., Wage



Vil

”G-Q' .

i Senipdfeiio elftadidens :

cn{utuw-) md«ud)-w
Zicrmn m%mmﬂ.w
S Treiis - Nenilfoui. O
dﬁb«mwu‘wm
Aesiipfodlin Scriothpin .~
T oG ol s oo
ey Acremmnddd .
eklaf ‘uuumqlm 20--{/:‘
;w'l-;-fv
ol fosni. Gy £ C e
;m-f'u- QJuom;wzuy-_-,

VII. Kristiania

Die drei Elementarmenschen entsprechen
drei Bewusstseinszustinden:

Wenn die Form des oberen Menschen
erfiillt wird von den Wirkungen

der Bewegungen im mittleren : dann
hellster Bewusstseinszustand:

Wenn die Form des mittl. Menschen
von den eig. Bewegungen erfiillt wird,
dann Traum-Bewusstsein.

Der untere Mensch entspricht dem
dumpfesten Bewusstsein. -

deren Nerven sich kreuzen
Zwei Augen etc, statt Beriihrung mit
der Aussenwelt.
Schlaf: Atemziige von 20 auf 15
CO2 geringer 1/4
verlangsamte Herztitigkeit
geringere Wirmeerzeugung



3
|

VIl Foeteanias

P Gunlath if pinih fusigutlild ;
9#//4:.«.& Pon -IZMM:JW
werdony wel fi olof g oleas
Harlylem &&M%W‘,Mﬁ
mmm.wea,uw,pum
der Bt Vrk 2.f ol Qurtatl wis)
Meam.?/of«-f wmw
olan aces W—ﬂutu%M
et i . Ircue Liciir, = Begogriis.

Awmwymdcu-w,w
a&wwmu%w /.‘7/0(“.

VIII. Kristiania

Die Gestalt ist zunachst Spiegelbild;
doch kann von ihr ausgegangen
werden, weil sie doch zu den
stirksten Eindriicken gehort, welche
der Mensch hat; und wenn er ihr
Nachbild appercipiert, so ist dieses
der Tod, d. h. die Gestalt wird
gegeniiber dem Tode unmaglich. Sie
wird es durch das, was der Mensch
daraus macht - Hiiter der Schwelle
zeigt dieses. Dann Lucifer-Begegnung.
Er zeigt, dass ohne die Erdenleben
der Mensch ein Licht-Engel gewor-
den wire. Nun muss sich der
Mensch erinnern an CHR.

Dann die Innenbewegungen

planet. Leben. -



2o Cla.. lovii. manve. vl ods. von. testsnn Von Chr.[istus] kann man wol als von einem

Iniliionkin ynelew 5 mow Ko aler Initiierten sprechen; man kann aber
e _M.,,.,, dumy _er I odn desl . nicht sagen, dass er da oder dort
siliiet wndeao fd. Qber o oniliind initiiert worden sei. Aber er initiiert

celba selber.



HINWEISE

Zu dieser Ausgabe

«Der Mensch im Lichte von Okkultismus, Theosophie und Philosophie» ist
der vierte Vortragszyklus, den Rudolf Steiner in Kristiania (Oslo) gehalten hat
(vgl. Hinweis zu Seite 11). Schon seit 1908 hatte er jedes Jahr die skandinavi-
schen Linder besucht, eingeladen von der Skandinavischen Sektion der Theo-
sophischen Gesellschaft (Teosofiska Samfundets Skandinaviska Sektion) oder
von einer ihrer Landesgruppen. Die skandinavische Sektion gehorte formal
zur Theosophical Society (Adyar) und nicht zur Deutschen Sektion, deren
Generalsekretir Rudolf Steiner von 1902 bis 1912 war, doch fithlten sich gera-
de dort sehr viele Menschen mehr von der Geistesrichtung Rudolf Steiners
angesprochen - insbesondere von seiner Christus-Anschauung - als von derje-.
nigen Annie Besants. Zu der Zeit, als die hier vorliegenden Vortrige gehalten
wurden, waren die Differenzen zu Adyar bereits uniibersehbar, nachdem von
dort der Hinduknabe Alcyone (Krishnamurti) als kommender Weltheiland
proklamiert wurde.

Im Jahre 1912 unternahm Rudolf Steiner zwei Vortragsreisen nach Skandi-
navien. Er sprach im April in Helsingfors iiber «Die geistigen Wesenheiten in
den Himmelskérpern und Naturreichen» (GA 136) und in Stockholm tiber
«Die drei Wege der Seele zu Christus» (in GA 143), im Mai, vor seiner Reise
nach Kristiania, in Kopenhagen «Uber den Sinn des Lebens» und in Norr-
koping iiber «Theosophische Moral» (in GA 155).

Die Worte «Theosophie» und «theosophisch» werden von Rudolf Steiner
in diesen Vortrigen immer 1m Sinne seines Buches «Theosophie» (GA 9) ge-
braucht. «Niemand blieb im unklaren dariiber, daff ich in der Theosophischen
Gesellschaft nur die Ergebnisse meines eigenen forschenden Schauens vorbrin-

gen werde.» (Aus «Mein Lebensgang», GA 28

Textunterlage fiir die vorliegende Ausgabe ist die im Jahre 1913 als «Manu-
skriptdruck fiir Mitglieder» erschienene erste Ausgabe (Zyklus XXII). Diese
Ausgabe basierte auf der stenographischen Mitschrift von Franz Seiler, Berlin,
welche im Auftrag Marie Steiner-von Sivers fiir den Druck korrigiert bzw.
bearbeitet worden ist von Adolf Arenson. Einige wenige in den spiteren Auf-
lagen vorgenommene Korrekturen sind in den Hinweisen zu der jeweiligen
Seite angefiihrt.

Fiir die 5. Auflage 1993 wurde der Text durchgesehen von Ulla Trapp, ein
Namenregister zugefiigt und der Band um die Notizbucheintragungen Rudolf
Steiners erweitert.

Der Titel des Bandes entspricht der Ankindigung des Vortragszyklus (sieche
Seite 210) und stammt von Rudolf Steiner.



Hinweise zum Text

Werke Rudolf Steiners innerhalb der Gesamtausgabe (GA) werden in den Hinwei-
sen mit der Bibliographie-Nummer angegeben.

zu Seite

11 bei den verflossenen Vortragszyklen: In Kristiania waren folgende Vortrags-
zyklen gehalten worden: «Theosophie im Anschluf an das Johannes-Evange-
lium», 15 Vortriage Juli 1908; Nachschriften hiervon liegen nicht vor. «Theo-
sophie an der Hand der Apokalypse», 12 Vortrige Mai 1909, GA 104a. «Die
Mission einzelner Volksseelen im Zusammenhange mit der germanisch-nordi-
schen Mythologie», 11 Vortrage Juni 1910, GA 121.

24 Parmenides, um 460 v. Chr.; Heraklit, um 500 v. Chr., Georg Wilhelm Fried-
rich Hegel, 1770 — 1831; Arthur Schopenbaner, 1788 — 1860 Uber ihre Stel-
lung in der Geschichte der Philosophie vgl. Rudolf Steiner «Die Ritsel der
Philosophie in ihrer Geschichte als Umriff dargestellt» (1914), GA 18.

31 nach dem doffentlichen Vortrage: Am 3. Juni 1912 hielt Rudolf Steiner in Kri-
stiania einen Offentlichen Vortrag mit dem Titel «Tod und Unsterblichkeit»
(nur unvollstindige Aufzeichnungen vorhanden).

66 Johann Wolfgang von Goethe, 1749 - 1832. Ein Kerl, der spekuliert: Worte des
Mephisto aus «Faust» I, Studierzimmer, Zeilen 1830 — 1833.

letzte Zeile: undisziplinierten, ganz unordentlichen Denken: Sinngemifle Kor-
rektur 1993. Der Stenograph hatte zunichst irrtiimlich iibertragen «undispo-
nierten».

69 Gautama Buddha, um 560 bis um 480 v. Chr.; Pythagoras, etwa 582 — 497 v.
Chr. ... Einweibung durchgemacht: Vgl. hierzu Rudolf Steiner «Das Prinzip
der spmtuellen Okonomie im Zusammenhang mit Wiederverkdrperungsfra-

gen», GA 109.
72 Jamblichos, gest. um 330, und Plotinus, um 205 — 270: Siehe Hinweis zu S. 24.

Scotus Erigena, um 810 bis um 877, und Meister Eckhart, 1260 — 1327: Siehe
Hinweis zu S. 69.

74 Haéchster, allmachtiger und giitiger Herr!/: Sonnengesang des Franz von Assisi
(1182 — 1226). Der Text ist hier wiedergegeben nach der Ubertragung von
Rudolf Steiner (handschriftliches Original: Archiv-Nr. NZ 3359 - 3360).

76 Goethe im «Faust»: Erhabner Geist...: «<Faust» I, Wald und Hohle, Zeilen 32171f.
76f. Franz von Assisi: Siehe Hinweis zu S. 69.
80 mit dem Gottlichen: Sinngemifle Erganzung durch den Herausgeber.

81f. Theresia von Avila, 1515 — 1582, spanische Heilige, Karmeliterin; Hauptver-
treterin der spanischen Mystik; grofite spanische Schriftstellerin. In enger Ver-
bindung mit Johannes vom Kreuz (1542 — 91) reformierte sie unter groflen
Schwierigkeiten den Karmeliterorden. Von 1552 — 65 schrieb sie ihre Selbst-
biographie unter dem Titel "Libro de mi vida", Ubersetzungen in viele Spra-
chen.



83f. Hildegard von Bingen, um 1100 — 1179. Benediktinerin; grofite weibliche
Gestalt ihres Ordens. Durch ihre mystische Kraft und praktischen Fihigkei-
ten wirkte sie stark auf das kirchliche und politische Leben ihrer Zeit ein:
Beraterin von Papst und Kaiser (Barbarossa); Kampferin gegen moralischen
Niedergang und Verweltlichung des Klerus; Briefwechsel mit bedeutenden
Zeitgenossen; Predigerin, Dichterin und Liederkomponistin; wissenschaftli-
che Forscherin. Durch ihre medizinischen Schriften wird sie als erste deutsche
Arztin angesehen.

84 Mechthild von Magdeburg, 1212 — 1283. Begine in Magdeburg, spater Zister-
zienserin in Helfta. Gilt als grofite Dichterin der deutschen Mystik. «Das
fliefende Licht der Gottheit», erhalten in mittelhochdeutscher Ubersetzung
Heinrichs von Nérdlingen, herausgegeben 1911 von W. Oehl.

85 Das ist das Wesen der Mystiker, dafl von ibnen: Statt «Wesen der Mystik»;
sinngemifle Anderung durch den Herausgeber.

89 Von Jobann Gottlieb Fichte (1762 — 1814) bis Henri Bergson (1859 — 1941) .
Bestrebungen, an das Ich anzukniipfen: Vgl. hierzu Rudolf Steiner, «Die Rit-
sel der Philosophie in ithrer Geschichte als Umrif8 dargestellt» (1914), GA 18.

91 Archimedes, um 287 — 212 v. Chr.. Genialster Mathematiker und Physiker des
Altertums. Entdeckte im Bade das archimedische Prinzip des hydrostatischen
Auftriebs (Heureka! = Ich hab’s gefunden!) und war von der Kraft seiner
Maschinen (Hebel), mit denen er Schiffe allein vom Stapel lieff und hochwand,
so iiberzeugt, dafl er ausrief: «Gib mir einen Standpunkt und ich hebe die
Welt aus den Angeln!»

101 Der Okkultismus hat sie immer gekannt: Siehe z. B. bei Agrippa von Nettes-
heim, «Magische Werke», Erstes Buch, Kapitel 22.

118 in meinem, auch in Ihre Sprache ibersetzten Buche: Eine Buchausgabe von «Wie
erlangt man Erkenntnisse der héheren Welten?» erschien in norwegischer
Sprache bereits im Jahre 1908.

142 Er verbot, sich ein Bild des Gottes zu machen: 5. Mos. 5,8.

Helena Petrowna Blavatsky (1831 — 1891) . . Jahvereligion . . . Mondenreligion:
«The Secret Doctrine», 1888, deutsch «Die Geheimlehre», 1899 und 1960; vgl.
Band II, S. 497 der deutschen Ausgabe.

146 Goethe in seiner Farbenlebre: Vgl. hierzu «Goethes Naturwissenschaftliche
Schriften», herausgegeben und kommentiert von Rudolf Steiner, 5 Bande 1884
— 1897 in «Kiirschners Deutsche Nationallitteratur», Nachdruck Dornach 1975,
GA 1a—e.

151 zugunsten der Unsterblichkeit: Statt «auf Kosten», sinngemifle Anderung des
Herausgebers.

155 Mohammed, um 570 — 632. Vgl. hierzu Rudolf Steiners Ausfiilhrungen im
Vortrag Dornach 19. Mirz 1924 in «Die Geschichte der Menschheit und die
Weltanschauungen der Kulturvolker», GA 353.

Plato (427 — 347 v. Chr.) inspiriert durch die Mysterien . . Sokrates (um 469 —
399 v. Chr.). . . von einem Daimonion gesprochen: Vgl. hierzu Rudolf Steiner



in "Das Christentum als mystische Tatsache und die Mysterien des Alter-
tums” (1902), GA 8.

156 «Hebe dich weg von mir, Satan!»: Matthius 4,10.
159 Zyklus «Vor dem Tore der Theosophie»: 14 Vortrage 1906, GA 95.

in den Vortragen tiber das Jobannes-Evangelium: <«Das Johannes-Evangeli-
um», 12 Vortrage 1908 in Hamburg, GA 103; «Das Johannes-Evangelium im
Verhiltnis zu den drei anderen Evangelien, besonders zu dem Lukas-Evange-
lium», 14 Vortrage 1909 in Kassel, GA 112; «Das Johannes-Evangelium», 7
Vortriage 1907 in Basel, in «<Menschheitsentwickelung und Christus-Erkennt-
nis», GA 100.

167 wenn die Venus mit ihrer vollen Scheibe strahlt: Die Venusphasen sind nicht
mit blofem Auge, sondern nur durch Fernrohrvergroflerung sichtbar. Wegen
ihrer wechselnden Entfernung zur Erde erscheinen Helligkeitsgrad und Gré-
e der Venus sehr unterschiedlich. Bei «Voll-Venus» hat der Planet die grofite
Entfernung von der Erde, bei «Neu-Venus» ist er ihr am nichsten. Die syn-
odische Umlaufszeit betrigt etwa ein Jahr und sieben Monate. Nihere Einzel-
heiten tiber die Venusphasen siehe bei Joachim Schultz, «<Rhythmen der Ster-
ne», Kapitel XX «Rhythmen der Venus», und Kapitel XXI «Die Venusbewe-
gung um die Sonne».

171 «Dze Erziebung des Kindes vom Gesichtspunkte der Geisteswissenschaft»,1907.

172 Man kann aunch zuerst die Atmungsbewegung: Die an dieser Stelle 1993 vor-
genommene Textinderung gegeniiber fritheren Auflagen basiert auf der Erst-
ausschrift des Stenographen, d.h. dic Stelle ist jetzt so wiedergegeben, wie der
Stenograph sie urspriinglich festgehalten hat.

173 Sternbilder des Tierkreises: Sinngemifle Korrektur 1993,
174 Johannes Kepler, 1571 — 1630.

176 Zeile 20: was wir als Zeichen fiir die einzelnen Glieder kennengelernt haben:
Die Nachschrift enthilt hier noch den Satz: "was jetzt und das letztemal an
die Tafel geschrieben wurde". Die Original-Tafelanschrift ist nicht erhalten.

177 die kleine Gestalt: Sinngemafle Korrektur 1993. Die "nichste” Gestalt durfte
ein Ubertragungsfehler des Stenographen sein.

180 habe ich schon einmal . . . den einzigen Punkt beriibrt, wo der Buddha: In dem
in Kopenhagen gehaltenen Vortrag vom 8. Juni 1911, in «Die geistige Fiihrung
des Menschen und der Menschheit»(1911), GA 15.

In Norrkéoping habe ich gesagt: In den vom 28. bis 30. Mai 1912 gehaltenen

Vortrigen «Theosophische Moral», in «Christus und die menschliche Seele»,
GA 155.

180/181 Buddha . . . Mars: Vgl. den in Neuchitel gehaltenen Vortrag Rudolf Stei-
ners vom 18. Dezember 1911, in «Das esoterische Christentum», GA 130.

192 die meine Vortrige in Helsingfors gehirt haben: «Die geistigen Wesenheiten
in den Himmelskorpern und Naturreichen», 10 Vortrige 1912, GA 136.

194 Helena Petrowna Blavatsky: Siche Hinweis zu Seite 142.



199

201

203
205

207

Sie haben ja schon aus dem ersten Vortrag erseben: Im Vortrag vom 4. Juni
1912 (zweiter Vortrag in diesem Band).

der alte Zarathustra: Dafl hier nicht der geschichtliche Zarathustra gemeint
ist, sondern eine Personlichkeit, die einer viel fritheren Zeit angehort, be-
schreibt Rudolf Steiner in seiner «Geheimwissenschaft», GA 13, S. 279 — 281.
Vgl. auch Rudolf Steiners Vortrag iiber «Zarathustra», Berlin 19. Januar 1911

in «Antworten der Geisteswissenschaft auf die groﬂen Fragen des Daseins»,

GA 60.
mit den Vortragen in Helsingfors: Sieche Hinweis zu S. 192.

in der indischen Trimurti: Die Dreieinigkeit des hochsten Wesens: Brahma,
Vishnu und Shiva.

als der Okkultismus: Die Satzumstellung erfolgte 1993 aufgrund der Erstaus-
schrift des Stenographen.



NAMENREGISTER

Archimedes 91 Mechthild von Magdeburg 84
Bergson, Henri 89, 91 Mohammed 155, 161
Blavatsky, Helena Petrowna 142 Moses  140ff.

Buddha = 69, 155, 161, 162, 1791., 186f., 201ff. = Parmenides 24

Meister Eckhart 72 Plato 155

Fichte, Johann Gottlieb 89 Plotin 72

Franz von Assisi  74ff. Pythagoras 69, 155
Goethe, Johann Wolfgang von 65, 76, 146 Schopenhauer, Arthur 24
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 24, 78f. Scotus Erigena 72
Heraklit 24 Sokrates 155, 161
Hildegard von Bingen 83 Theresia von Avila 81
Jamblichos 72 Vishnu 205

Kepler, Johannes 174 Zarathustra 203

Steiner, Rudolf

Werke:

Die Philosophie der Freiheit (GA 4) 208

Das Christentum als mystische Tatsache (GA 8) 85, 156ff.

Wie erlangt man Erkenntnisse der h6heren Welten? (GA 10) 118, 122

Die Geheimwissenschaft im Umnf} (GA 13) 187-189, 191, 193, 196, 202
Die Erziehung des Kindes vom Gesichtspunkte der Geisteswissenschaft 171

Vortriage:

Vor dem Tore der Theosophie (GA 95) 159

Das Johannes-Evangelium: Hamburg (GA 103), Kassel (GA 112) 159

Die geistigen Wesenheiten in den Himmelskorpern und Naturreichen (GA 136)
192, 203

Theosophische Moral, in: Christus und die menschliche Seele (GA 155) 180



UBER DIE VORTRAGSNACHSCHRIFTEN

Aus Rudolf Steiners Autobiographie
«Mein Lebensgang» (35. Kap., 1925)

Es liegen nun aus meinem anthroposophischen Wirken zwei Ergebnisse
vor; erstens meine vor aller Welt veroffentlichten Biicher, zweitens eine
grofle Reihe von Kursen, die zunichst als Privatdruck gedacht und ver-
kiuflich nur an Mitglieder der Theosophischen (spater Anthroposophi-
schen) Gesellschaft sein sollten. Es waren dies Nachschriften, die bei
den Vortriagen mehr oder weniger gut gemacht worden sind und die -
wegen mangelnder Zeit — nicht von mir korrigiert werden konnten. Mir
wire es am liebsten gewesen, wenn miindlich gesprochenes Wort miind-
lich gesprochenes Wort geblieben wire. Aber die Mitglieder wollten den
Privatdruck der Kurse. Und so kam er zustande. Hitte ich Zeit gehabt,
die Dinge zu korrigieren, so hitte vom Anfange an die Einschrinkung
«Nur fiir Mitglieder» nicht zu bestehen gebraucht. Jetzt ist sie seit mehr
als einem Jahre ja fallen gelassen.

Hier in meinem «Lebensgang» ist notwendig, vor allem zu sagen, wie
sich die beiden: meine veroffentlichten Biicher und diese Privatdrucke
in das einfligen, was ich als Anthroposophie ausarbeitete.

Wer mein eigenes inneres Ringen und Arbeiten fiir das Hinstellen der
Anthroposophie vor das Bewufltsein der gegenwirtgen Zeit verfolgen
will, der mufl das an Hand der allgemein ver6ffentlichten Schriften tun.
In ithnen setzte ich mich auch mit alle dem auseinander, was an Erkennt-
nisstreben in der Zeit vorhanden ist. Da ist gegeben, was sich mir in
«geistigem Schauen» immer mehr gestaltete, was zum Gebiude der
Anthroposophie - allerdings in vieler Hinsicht in unvollkommener Art -
wurde.

Neben diese Forderung, die «Anthroposophie» aufzubauen und da-
bei nur dem zu dienen, was sich ergab, wenn man Mitteilungen aus der
Geist-Welt der allgemeinen Bildungswelt von heute zu iibergeben hat,
trat nun aber die andere, auch dem voll entgegenzukommen, was aus der
Mitgliedschaft heraus als Seelenbediirfnis, als Geistessehnsucht sich
offenbarte.



Da war vor allem eine starke Neigung vorhanden, die Evangelien und
den Schrift-Inhalt der Bibel tiberhaupt in dem Lichte dargestellt zu
horen, das sich als das anthroposophische ergeben hatte. Man wollte in
Kursen iiber diese der Menschheit gegebenen Offenbarungen héoren.

Indem interne Vortragskurse im Sinne dieser Forderung gehalten
wurden, kam dazu noch ein anderes. Bei diesen Vortrigen waren nur
Mitglieder. Sie waren mit den Anfangs-Mitteilungen aus Anthroposo-
phie bekannt. Man konnte zu ihnen eben so sprechen, wie zu Vorge-
schrittenen auf dem Gebiete der Anthroposophie. Die Haltung dieser
internen Vortrige war eine solche, wie sie eben in Schriften nicht sein
konnte, die ganz fiir die Offentlichkeit bestimmt waren.

Ich durfte in internen Kreisen in einer Art iiber Dinge sprechen, die
ich fir die offentliche Darstellung, wenn sie fiir sie von Anfang an
bestimmt gewesen wiren, hitte anders gestalten miissen.

So liegt in der Zweiheit, den offentlichen und den privaten Schriften,
in der Tat etwas vor, das aus zwei verschiedenen Untergriinden stammt.
Die ganz offentlichen Schriften sind das Ergebnis dessen, was in mir
rang und arbeitete; in den Privatdrucken ringt und arbeitet die Gesell-
schaft mit. Ich hore auf die Schwingungen im Seelenleben der Mit-
gliedschaft, und in meinem lebendigen Drinnenleben in dem, was ich
da hore, entsteht die Haltung der Vortrige.

Es ist nirgends auch nur in geringstem Mafle etwas gesagt, was nicht
reinstes Ergebnis der sich aufbauenden Anthroposophie wire. Von
irgend einer Konzession an Vorurteile oder Vorempfindungen der Mit-
gliedschaft kann nicht die Rede sein. Wer diese Privatdrucke liest, kann
sie im vollsten Sinne eben als das nehmen, was Anthroposophie zu sagen
hat. Deshalb konnte ja auch ohne Bedenken, als die Anklagen nach die-
ser Richtung zu dringend wurden, von der Einrichtung abgegangen
werden, diese Drucke nur im Kreise der Mitgliedschaft zu verbreiten. Es
wird eben nur hingenommen werden miissen, daff in den von mir nicht
nachgesehenen Vorlagen sich Fehlerhaftes findet.

Ein Urteil iiber den Inbalt eines solchen Privatdruckes wird ja aller-
dings nur demjenigen zugestanden werden konnen, der kennt, was als
Urteils-Voraussetzung angenommen wird. Und das ist fiir die allermei-
" sten dieser Drucke mindestens die anthroposophische Erkenntnis des
Menschen, -des Kosmos, insofern sein Wesen in der Anthroposophie
dargestellt wird, und dessen, was als «anthroposophische Geschichte»
in den Mitteilungen aus der Geist-Welt sich findet.



	COVER - Bild: Bartolomeus Anglicus - "Des Proprietez des choses" - zwischen 1445 - 1450
	Cave! - Dieses ebook ist nur zum nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!
	Titelseite
	Impressum
	Zu den Veröffentlichungen aus dem Vortragswerk von Rudolf Steiner
	Zum Verständnis der Ausdrücke "Theosophie" und "theosophisch" in diesem Vortragszyklus
	Ausführliche Inhaltsangabe
	01. VORTRAG - Kristiania (Oslo) - 2. Juni 1912
	Parmenides - Heraklit - Hegel - Schopenhauer
	02. VORTRAG - Kristiania - 4. Juni 1912
	3 okkulte Dinge
	03. VORTRAG - Kristiania - 5. Juni 1912
	04. VORTRAG - Kristiania - 6. Juni 1912
	Buddha
	Pythagoras
	Mystiker - Gehirnerlebnisse - Herzerlebnisse - Bewußtseinserlebnisse
	Jamblichos & Plotinos - Scotus Erigena (Neuplatoniker) - Meister Eckhart
	Lobgesang des Mystikers
	Zitat Goethes Faust
	Franz von Assisi
	Hegel
	Heilige Theresia
	Heilige Hildegard von Bingen
	Mechthild von Magdeburg
	Zusammenfassung
	05. VORTRAG - Kristiania - 7. Juni 1912
	Fichte - Bergson
	Archimedes
	Gliederung der menschlichen Gestalt
	Sternkreisbilder - zwölf einzelne Glieder
	06. VORTRAG - Kristiania - 8. Juni 1912
	Siebengliedriger Mensch
	Gliederungen: Oberer Mensch - Mittlerer Mensch - Unterer Mensch
	07. VORTRAG - Kristiania - 9. Juni 1912
	Mondendienst des Moses - ägyptische Einweihung
	Jahve oder Jehova
	Helena Petrowna Blavatsky
	08. VORTRAG - Kristiania - 10. Juni 1912
	Imaginationen: Mensch - Stier - Löwe - Adler - - - Drache
	Sündenfall - der wilde Wurm
	Luzifer
	Christus und der ICH-Impuls
	Buddha - Mohammed - Pythagoras - Platon - Sokrates
	09. VORTRAG - Kristiania - 11. Juni 1912
	Buddha
	Paulus und die Evangelisten
	Innere Bewegung des Menschen
	Übersicht: Planeten und innere Bewegungen
	Aufrechtbewegung - Denkbewegung - Sprechbewegung - Blutsbewegung - Atembewegung - Drüsenbewegung - Reproduktionsbewegung
	10. VORTRAG - Kristiania - 12. Juni 1912
	Vishnu und Shiva
	Faksimile der Vortragsankündigung
	Notizbucheintragungen
	I. Kristiania
	II. Kristiania
	III. Kristiania
	IV. Kristiania
	V. Kristiania
	VI. Kristiania
	VII. Kristiania
	VIII. Kristiania
	Hinweise zu dieser Ausgabe
	Hinweise zum Text
	Namenregister
	Weiterführende Werke zum Thema
	Über die Vortragsnachschriften - Aus Autobiographie 35. Kapitel

