Vi S92
OKKULTE UNTERSUCHUNGEN

UBER DAS LEBEN

ZWISCHEN TOD UND
NEUER GEBURT

GA 140 _
VORTRAGE



S I
- =

- =

e

v

Dieses ebook Ist nur zum
nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!



Rudolf Steiner GA 140 —Titel & Ausfiihrliche Inhaltsangabe

RUDOLF STEINER

Untersuchungen Uber das L eben
zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

20 Vortréage vom 26. Oktober 1912 bis
11. Oktober 1913 in verschiedenen Stadten

Coverbild: Helix Nebula

Durchnummerierte Studien-Ausgabe

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH / SCHWEIZ



Rudolf Steiner GA 140 —Titel & Ausfiihrliche Inhaltsangabe

AUSFUHRLICHE INHALTSANGABEN

Unter suchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag — Mailand, Erster Vortrag, 26. Oktober 1912 .........cccccceiiriinieninnienieneenens 9

Seelenruhe als Voraussetzung zur Erlangung spiritueller Erkenntnisse. Notwendigkeit der
richtigen Vorbereitung der Seele vor dem Eintreten in die geistige Welt. Die visiondre Welt:
Spiegelung unseres eigenen Wesens. Die Notwendigkeit, die auftretenden Visionen denkend
zu durchdringen. Tatsachen und Erlebnisse der Seele beim Durchgang durch die geistige
Welt zwischen Tod und neuer Geburt. Abhangigkeit unseres nachtodlichen Bewul3tseins von
unserer moralischen Seelenverfassung, von unseren religiosen Vorstellungen und von
unserem Verstandnis des Mysteriums von Golgatha. Angstzusténde als Folge einer
Verdunkelung des Bewul3tseins. Das nachtodliche Leben in der vorchristlichen und in der
christlichen Zeit. Ich-Werdung und Egoismus.

2. Vortrag — Mailand, Zweiter Vortrag, 27. Oktober 1912 ...........cccccvvvevvvcenreeennene. 25

Das weitere Hineinleben in die geistige Welt bis zur Mitte des Lebens zwischen Tod und
neuer Geburt unter der FUhrung des Christus. Das Auftreten Luzifers als Bruder Christi, sein
Geleiten durch die geistige Welt zur Vorbereitung der kiinftigen Inkarnation. Der Durchgang
der Seele durch das Sonnensystem bis zur Saturnsphére. Das Uberblicken der letzten
Inkarnation vom kosmischen Standpunkt aus. Der Ubergang in den geistigen Schlaf und die
Wirkungen des Kosmos auf den Menschen. Zusammenhang des zweiten Teiles des Lebens
zwischen Tod und neuer Geburt mit dem Embryonalleben des Menschen. Zu Fragen der
neuen Inkarnation.

Der Durchgang des Menschen durch die Planetenspharen und die Bedeutung der
Christus-Erkenntnis

3. Vortrag — Hannover, 18. November 1912 ..........cccooveiiieieeciie e 38

Bewul3tsein und Erlebnis des Ich im Erdenleben. Bewuldtseinsentwicklung durch das
fortwahrende Zerstoren von Astral-, Ather- und physischem Leib wahrend des Lebens und
deren Wiederherstellung beim Durchgang durch die Planetensphdren im Leben zwischen
Tod und neuer Geburt. Altern und Tod. — Venussphare: Unmoralische Seelenverfassung
bewirkt Einsamkeit und Zerstérung der Welt, moralische Gesinnung Geselligkeit und Arbeit
am Fortschritt der Welt. Merkursphare: Religiose Gefuihle bewirken Geselligkeit,
materialistische Gefilhle Abkapselung. Sonnensphére: Vorbereitung des neuen Atherleibes
durch das Versténdnis des Christus-Impulses. Aufbau des neuen physischen Leibes durch
die Vaterkréfte, zu denen der Christus-Impuls hinfthrt. Gebet.




Rudolf Steiner GA 140 —Titel & Ausfiihrliche Inhaltsangabe

Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tber das L eben
zwischen Tod und neuer Geburt

4. Vortrag —Wien, 3. November 1912 ...t 61

Das umgekehrte Verhalten des Menschen beim Erkennen und beim Tétigsein in der
physischen und in der geistigen Welt. — Durchgang der Seele nach dem Tode durch die
Planetensphéren. Mondensphéare. Kamaloka. Merkursphére: Zusammenhang mit der
moralischen Verfassung; Venussphére: mit der religitsen Gesinnung; Sonnensphére: mit dem
Verstdndnis des Christusimpulses. Luzifer as Lichtbringer jenseits der Sonnensphére.
Marssphére: orchestrales Erklingen der Spharenmusik; Jupitersphdre: dem Gesang zu
vergleichende Steigerung der Sphdrenmusik; Saturnsphére: Hineintbnen der kosmischen
Gesetzméaldigkeit und Weisheit in die Spharenmusik, Ausdruck des Weltenwortes. —
Herabdampfen des Bewul3tseins nach dem Durchgang durch die Saturnsphére und Einstrémen
der kosmischen Kréfte. Zusammenziehen und Zurlickgehen durch die Sphéren des
Sonnensystems. Vereinigung mit dem Menschenkeim. — Das Beleuchten unserer uns
umgebenden Visionswolke nach dem Tode durch die htheren Wesen der geistigen Welt. —
Die Mediceer-Denkméler Michelangel os.

Das L eben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt
5. Vortrag — Munchen, Erster Vortrag, 26. November 1912 ..........cccccecvvvvcvereennene. 82

Das Zurlckschauen auf das Erdenleben im Kamaloka und der ersten Zeit danach. Das
almahliche Mitleben mit den Wesen der hdheren Hierarchien. Die Wanderung durch die
Planetensphéren und die inneren Bedingungen dazu. Die kosmische Dammerung unseres
Bewuldtseins jenseits der Saturnsphare und das Hereinwirken der kosmischen Kréfte.
Karmabildung. — Die Bedeutung der Geisteswissenschaft fur das Hinauswachsen Uber die
Sonnensphére. Die Mysteriendramen. Das Wesenhafte — nicht die Lehre — as das
Entscheidende. — Homer. Mediceer-Gréaber.

6. Vortrag — Minchen, Zweiter Vortrag, 28. November 1912 ..........ccccevereevieennene 108

Das Leben im Kamaloka as Vorbereitung der Karmabildung. Offenbarwerden unbewuf3ter
Wiinsche. Das Begriinden eines Wechsel verhél tnisses von geistiger und physischer Welt, von
Toten und Lebenden durch die geisteswissenschaftliche Arbeit. — Die Bedeutung der Denk-,
Gefuhls- und Willenskréfte fir das Leben zwischen Tod und neuer Geburt.




Rudolf Steiner GA 140 —Titel & Ausfiihrliche Inhaltsangabe

Einiges Uber die Technik desKarmaim Leben nach dem Tode
7. Vortrag —Bern, 15. Dezember 1912 ...t 125

Zwang des Denkens, Zwang des Wollens. Freiheit des Gefuihls. — Das Ausdehnen des
Menschen nach dem Tode Uber die Planetensphéren. Das Einschreiben des Schuldkontos in
die Mondensphére. Einsamkeit des unmoralischen, Geselligkeit des moralischen Menschen in
der Merkursphére. Unverdnderlichkeit der Beziehung zu anderen Menschen nach dem Tode.
Leben in der Erinnerung, auch an das astrale Unterbewufdsein im Kamaloka. Die
Wechselbeziehungen der Lebenden und der Toten. — Gruppierung nach Religions
bekenntnissen in der Venussphare. Bedeutung des Christusverstandnisses fur die
Sonnensphére. Das weitere Ausdehnen unter der Fihrung Luzifers bis zur Saturnsphére und
in den Kosmos hinaus. Das Zuriickkommen der Seele durch alle Planetensphéren bis zur
Geburt unter Aufnahme der Krafte des Kosmos und der Eigenschaften aus den friheren
Leben. Homer. Michelangel os M ediceer-Graber.

Zwischen Tod und neuer Geburt
8. Vortrag—Wien, 21. Januar 1913 (HOrernotizen) ........c.ccoceveerereeneeesieseeseseseseseeens 147

Hilfe, die der Lebende dem Toten geben kann durch das Vorlesen enes
geisteswissenschaftlichen Buches. Mitteilungen der Toten an die Lebenden in Momenten
nicht eintreffender moglicher Ereignisse. Verstandnismoglichkeit der Toten zunéchst noch der
Sprache, spéter der Gedanken. — Ich und astralischer Leib as geistige, den physischen und
Atherleib bescheinende Sonne und Mond. BewuRtsein im Leben durch das Untertauchen in
physischen und Atherleib, Bewultsein nach dem Tode durch Untertauchen in die Christus-
Substanz. Niedergang des physischen Leibes und des irdischen Kulturlebens. Ubergang der
Erde und des Menschen ins Geistige.

Vom L eben nach dem Tode
9.Vortrag —Linz 26. Januar 1913 ..........ccccoeiiiiiieieseceeesee e e 158

Betrachtung besonderer Félle des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. — Nachtodliche
Einsamkeit der Menschen, die kein geistiges Leben pflegten. Aufgabe der
Geisteswissenschaft: den Verlust des unmittelbaren Zusammenhangs mit der geistigen Welt
zu ersetzen durch das Lernen der Sprache des geistigen Lebens. Die Umkehrung von Innen-
und Auf3enwelt nach dem Tode. — Folgen von Bequemlichkeit und Gewissenlosigkeit fir das
Leben nach dem Tode. — Die Moglichkeit der Verstdndigung von Seele zu Seele im
nachtodlichen Leben durch die Pflege der Gei steswissenschaft.




Rudolf Steiner GA 140 —Titel & Ausfiihrliche Inhaltsangabe

Anthroposophie als Empfindungs- und L ebensgehalt.
Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

10. Vortrag — Tubingen, 16. Februar 1913 .........cooooeieieveneeee e 175

Der Verlust der spirituellen Innerlichkeit der Seelen im Verlaufe der Menschheitsentwicklung
as Ursache der fehlenden Verstandigung zwischen Toten und Lebenden. Vom Ernst der
Notwendigkeit geistiger Verkindigungen. Das Hereinwirken der Toten in die physische Welt,
z. B. bei verhiteten Ungliicksféllen. Das Vorlesen fur die Toten. Die nachtodlichen Folgen
von Gewissenlosigkeit und Beguemlichkeit im Erdenleben. — Der Ubergang von der
Erinnerung an das frihere Dasein zum Vorbereiten des nachsten Lebens as Gegenbild des
irdischen Todes. Das Vorbereiten des neuen Lebens und die Vererbung.

Die kosmische Seite des L ebens zwischen Tod und neuer Geburt.
Der Weg durch die Sternensphéaren.

11. Vortrag — Suttgart, Erster Vortrag, 17. Februar 1913 .........ccooeieirennnnicnesinens 189

Die Ausbreitung der Menschenseele nach dem Tode Uber die Planetensphéren und die Folgen
unseres vergangenen Erdenlebens. Luzifer und Christus als Fihrer Uber die Sonnensphére
hinaus. Die Marssphére. Buddha und Franz von Assis als Umwandler der Marskréfte am
Beginn des 17. Jahrhunderts. — Die Bildung des neuen Erdenleibes aus den Kraften der
Sternenwelt.

Das gegenseitige I n-Beziehung-Treten zwischen den L ebenden
und den sogenannten Toten

12. Vortrag — Suttgart, Zweiter Vortrag, 20. Februar 1913 .........cccooveeiveieeicnienen. 207

Uberbriickung des Abgrundes zwischen Lebenden und Toten durch Vorlesen und durch
spirituelle Gedanken. Zurlckwirken der Toten auf die Lebenden. Folge von
Gewissenlosigkeit und Bequemlichkeit im irdischen Leben: Dienenmiissen den Geistern des
Widerstandes und des Todes. — Die Bedeutung unverbrauchter Seelenkréfte Frihverstorbener
fur die Rettung materialistisch gestimmter Seelen. Lahmende Wirkung unbewuf3t bleibender
Kréfte im heutigen Menschen, die von spirituellen Vorstellungen friherer Erdenleben
herriihren; das Belebende des Bewultmachens dieser vergessenen Vorstellungen durch
Geisteswissenschaft. — Hal3 gegen die Geisteswissenschaft aus Furcht vor den geistigen
Welten.




Rudolf Steiner GA 140 —Titel & Ausfiihrliche Inhaltsangabe

Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fur das Jenseits

13. Vortrag —Frankfurt, 2. MArz1913 ..o 227

Das Im-Finstern-Tappen der Seele nach dem Tode als Folge eines in geistigem Stumpfsinn
verbrachten Erdenlebens; karmische Folge: Herantreten Luzifers an die Seele in der néchsten
Inkarnation und kalt-egoistischer Verstand im darauffolgenden Leben. — Die Notwendigkeit,
das Band von Mensch zu Mensch auf der Erde zu knupfen, um es in der geistigen Welt
fortsetzen zu kdnnen. — Das Buddha-Opfer auf dem Mars am Beginn des 17. Jahrhunderts. —
Der Durchgang von Wesenheiten anderer Welten durch die Erde entsprechend unserem
Durchgang durch die Planeten- und Sternenwelt nach dem Tode. — Die Geisteswissenschaft
als Erdenaufgabe zur Uberbriickung des Abgrundes zwischen Lebenden und Toten.

Uber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt. —
Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Ubersinnlichen Welt

14. Vortrag —Munchen, Erster Vortrag, 10. Marz 1913 .........cccoocvveevivvineeenne 244
Notwendige Vorbereitung schon im Erdenleben, damit die Menschenseele im Leben zwischen
Tod und neuer Geburt die Gaben der Hierarchien entgegennehmen kann, mit deren Hilfe sie
eine neue Leiblichkeit ausgestaltet. Die Abhéngigkeit des Erdenlebens von den vorher-
gehenden Inkarnationen. Beispiele: Karmische Folgen von Stumpfbleiben gegeniiber dem
Ubersinnlichen, von religiosem Fanatismus und von Engherzigkeit. — Die Bedeutung der
Liebe zu unserer Arbeit. Unverbrauchte Krafte Frihverstorbener und ihre Bedeutung fir die
Rettung der Seelen, die sich aus der fortschreitenden Entwicklung ausschliefien.

VVom Durchgang des M enschen nach dem Tode durch die Sphéren des Kosmos
15. Vortrag — Munchen, Zweiter Vortrag, 12. Marz 1913 ...........cccceeveeevcnvnennn. 266

Langeres Verbundenbleiben der Seele mit der Erdensphére im Kamaloka durch leibliche
Begierden, Ehrgeiz oder Sorgen um Hinterbliebene. — Das Eingraben unserer
Unvollkommenheiten in die Akasha-Chronik der Mondensphdare und aller weiteren
Planetensphéren. — Durchgang der Marswesenheiten durch unsere Erde. Uber die
Entwicklung des Mars; Buddha as Erléser von seiner Aggressivitéat. — Das Einschreiben
unserer in der Akasha-Chronik verzeichneten Eigentimlichkeiten in unser Wesen beim
Heruntersteigen zur neuen Geburt. Karmabildung durch die Ausgestaltung der
entsprechenden Leiblichkeit. Raffael, Lionardo da Vinci. Das Vollkommene as Ende, das
Unvollkommene as Anfang der Evolutionsstromung. Absichtliche und notwendige
Unvollkommenheit.




Rudolf Steiner GA 140 —Titel & Ausfiihrliche Inhaltsangabe

Erganzende Tatsachen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
16. Vortrag —Breslau, 5. April 1913 (HOrernotizen) ........cccoccceeeeeeiiieeeneennnnne 288

Die Verbindung zwischen Lebenden und Toten in friheren Zeiten und heute. Spirituelle
Gedanken as Nahrung fur die Verstorbenen. Den Toten vorlesen. Das Hineinwachsen des
Toten in die geistige Welt. Moraische und religiose Kréfte als Vorbereitung fur den
Durchgang durch die Merkur- und Venussphére; Verstandnis fur den Christus-Impuls as
Vorbereitung fur die Sonnensphére. Christus und Luzifer als Fuhrer der Menschenseele durch
die Mars-, Jupiter- und Saturnzeit. Aufbau des neuen Leibes aus den Kraften des Kosmos;
Vererbung.

Uber den Verkehr mit den Toten
17. Vortrag — Dusseldorf, 27. April 1913 (HOrernotizen) .........ccccceevvveeeeeeiiivnnnnn. 301

Bedeutung der auf der Erde angeknipften Beziehungen zu anderen Menschen fir das Leben
nach dem Tode. Nachtodliches Sichverbinden mit solchen Menschenseelen, die auf Erden
gleiche moralische Gesinnung oder gleiche religitose Vorstellungen hatten. Versténdnis fir
ale religiosen Bekenntnisse und richtiges Verstehen des Christentums als Vorbereitung fir
die Zeit zwischen Tod und neuer Geburt. Christus als Bewahrer des in vergangenen
Inkarnationen von uns seelisch Erworbenen; Luzifers Mitwirken beim Aufsuchen von Ort und
Zeit der kommenden Geburt. Vererbung, Vorfahren. — Fragenbeantwortung: Kann man auch
frihverstorbenen Kindern vorlesen?

Das L eben nach dem Tode

18. Vortrag — Straf3burg, 13. Mai 1913 (HOrernotizen) .........cccceeevcveeeeeeeninnennn. 317

Aufgabe und Bedeutung einer spirituellen Weltanschauung fir das Leben zwischen Tod und
neuer Geburt. Das Hinauswachsen des Geistig-Sedlischen des Menschen durch die
Planetensphéren in den Weltenraum hinein; das Sich-wieder-Zusammenziehen bis zur neuen
Geburt. Die Planeten als kosmische Organe des Menschen, die er im Leben nach dem Tode
nacheinander erhdlt. Bodhisattvas as Lehrer der Lebenden und Toten und auch der
Wesenheiten der htheren Hierarchien.

Dielebendige Wechselwirkung zwischen L ebenden und Toten
19. Vortrag — Bergen, 10. OKtober 1913 ........cccoiiiiiiiie e 324

Geistige Wahrheiten lassen sich besser mundlich sagen a's schriftlich aufzeichnen. Uber das
Bucherlesen. Die Wirkungen von Hal3 und Liebe fur das jenseitige Leben. Gedanken Uber die
geistige Welt als Nahrung fur die Verstorbenen. Vorlesen fir die Toten. Sehnsucht nach
Anthroposophie bei Toten, die im Leben Gegner der Geisteswissenschaft waren. Von
der Notwendigkeit, anthroposophisches Wissen auf der Erde zu erwerben, um esin die
geistige Welt tragen zu konnen. Geistige Forschung tber das Abendmahl von Leonardo
da Vinci. — Uber geistiges Forschen: Das Uberschauen allgemeiner Verhaltnisse ist
leichter als das Verfolgen von Einzel heiten.

9




Rudolf Steiner GA 140 —Titel & Ausfiihrliche Inhaltsangabe

Die Umwandlung menschlich-irdischer Krafte

zu Kraften hellseherischer Forschung
20. Vortrag — Bergen, 11. Oktober 1913 ........ccoovviiiiiiiieeii e 344

Zusammenhang von Welttatsachen mit der menschlichen Natur. Die Umwandlung der
Sprachkréfte, der Denkkréfte und der Aufrichtekréfte zu hellseherischen Kréaften.
Anféange der Eurythmie. Das Sichhineinleben der Seelen in die Verhaltnisse eines
neuen Erdenlebens wahrend des geistigen Lebens vor der Geburt; die Verbindung
dieser Seelen mit geistig wirksamen Menschen. Die Vorbereitung eines neuen
Erdenlebens; Wahl des Elternpaares. Gefahren der Tauschung und des Irrtums bel der
Entwickelung hellseherischer Krafte aus den Kindheitskraften.

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Untersuchungen tUber das
L eben zwischen Tod und neuer Geburt

ERSTER VORTRAG

Mailand, Erster Vortrag, 26. Oktober 1912

Inhalt: Seelenruhe as Voraussetzung zur Erlangung spiritueller Erkenntnisse.
Notwendigkeit der richtigen Vorbereitung der Seele vor dem Eintreten in die geistige Welt.
Die visiondgre Welt: Spiegelung unseres eigenen Wesens. Die Notwendigkeit, die
auftretenden Visionen denkend zu durchdringen. Tatsachen und Erlebnisse der Seele beim
Durchgang durch die geistige Welt zwischen Tod und neuer Geburt. Abhangigkeit unseres
nachtodlichen Bewufdtseins von unserer moralischen Seelenverfassung, von unseren
religiosen Vorstellungen und von unserem Verstandnis des Mysteriums von Golgatha
Angstzustande als Folge einer Verdunkelung des Bewul3tseins. Das nachtodliche Leben in
der vorchristlichen und in der christlichen Zeit. Ich-Werdung und Egoismus.

(1) Es soll an diesem heutigen Abend meine Aufgabe sein, Ihnen von einigen
Eigenttimlichkeiten in der Erkenntnis der spirituellen Welt zu sprechen und
auch die Konsequenzen solcher Erkenntnisse fir das ganze Leben
anzudeuten. Derjenige, welcher die Aufgabe zugeteilt erhalten hat, aus den
gpirituellen Welten etwas seinen Mitmenschen mitzuteilen, kann nicht oft
genug daran gehen, seine Erkenntnisse immer wieder zu prifen auf ihre
Richtigkeit und auf ihre absolute spirituelle Korrektheit hin.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

Meine Ausfihrungen werden zuletzt darauf hinauslaufen, lhnen einiges
mitzuteilen von Erkenntnissen des menschlichen Lebens zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt. Es ist mir gerade in der letzten Zeit mdglich
gewesen, die Untersuchungen, die der menschliche Geist auf diesem Boden
machen kann, einmal grindlich durchzuprifen; und von dieser grindlichen
Durchprifung mochte ich lhnen heute im zweiten Teile meiner
Ausfiihrungen sprechen. Es ist ndmlich notwendig, dald ich im ersten Telil
meines Vortrages einige Bemerkungen Uber die Art der Erlangung
spiritueller Erkenntnisse vorausschicke.

(2) Zur Erlangung spiritueller Erkenntnisse ist eine ganz bestimmte
Verfassung der menschlichen Seele notwendig. Und diese Verfassung der
menschlichen Seele ist in gewisser Beziehung durchaus entgegengesetzt
jener Verfassung, welche die menschliche Seele im &auf3eren Leben auf dem
physischen Plan hat. Im duf3eren Leben, insbesondere in unserer Gegenwart,
ist die menschliche Seele im Grunde in einer fortwéhrenden Unruhe. Von
Stunde zu Stunde im Laufe des Tages bekommt die Seele fortwahrend neue
Eindricke, und weil die menschliche Seele sich doch mit ihren Eindriicken
identifiziert, so bedeutet das eine fortwahrende Unruhe der Seele.

(3) Das Gegenteil mul3 bei demjenigen in der Seele eintreten, der in die
spirituelle Welt hineindringen will. [9] Die erste Bedingung zum Aufsteigen
in die spirituelle Welt und zum Begreifen der Erkenntnisse aus den
spirituellen Welten ist vollstandige Ruhe, Stetigkeit, innere Ruhe der Seele.
Diese Ruhe der Seele ist schwieriger herzustellen, als man glauben konnte.
Schweigen mussen, damit diese Ruhe der Seele hergestellt werden kann, vor
allen Dingen alle Aufregungen, alle Besorgnisse, alle Kimmernisse und
sogar die Interessen des auf3eren Lebens wahrend der Zeit, in welcher wir
uns in die spirituelle Welt versetzen wollen. Es mul3 so sein, wie wenn wir an
einem Punkte der Welt stehen wirden und keinen Willen hétten, von diesem
Punkte auch nur ein wenig wegzutreten, damit die Dinge der geistigen Welt
an uns voruberziehen konnen. Dabei aber mussen wir bedenken, dald wir in
dem alltdglichen Leben auf dem physischen Plan von einem Dinge zum
anderen gehen konnen, und die Dinge sind da. Das ist nicht so in der
geistigen Welt. In der geistigen Welt missen wir durch unser Denken, durch
unser Vorstellen tatsachlich die Dinge erst an uns, an den ruhenden Punkt in
uns herantragen. Wir mussen gleichsam aus uns heraustreten, in die Dinge
hinein uns begeben, und dann von auf3en die Dinge zu uns heranbringen.
Dabel machen wir dann Erfahrungen, welche beéngstigend sein kdnnen fur
die menschliche Seele.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

(4) Wir entdecken, dal3 wir im gewoOhnlichen Leben auf dem physischen
Plan die Dinge andern kénnen, dal3 wir uns selber verbessern kénnen, wenn
wir die Dinge falsch sehen oder falsch machen. Alles dieses ist auf dem
geistigen Plan nicht mehr der Fall. Vielmehr missen wir auf dem geistigen
Plan erfahren, dal3 uns die Dinge wahr oder falsch erscheinen je nach dem,
was schon in uns war in dem Augenblicke, in welchem wir uns an den
Geistesplan heranbegeben. Alle Vorbereitung zum richtigen Erkennen der
geistigen Welten mufd daher in die Zeit vor dem Eintreten in die geistige
Welt fallen; denn ist man einmal durch das Tor in die geistige Welt
eingetreten, so kann man nicht mehr das darin Geschaute korrigieren,
sondern macht die Fehler, die man nach seinen Charaktereigenschaften
machen muf3. [10] Und um gewisse Fehler, die man dann gemacht hat, ferner
zu vermeiden, muld man wieder zurickkommen auf den physischen Plan und
auf dem physischen Plan seine Eigenschaften verbessern, und dann
zuriickkehren in die geistige Welt, um es nun besser zu machen. — Sie
werden daraus ersehen, wie ungeheuer notwendig eine gute, richtige
Vorbereitung fur die geistige Welt ist, bevor man durch das Tor in die
geistige Welt eintritt.

(5) Alles dieses, was ich hier sage, ist abhangig von den Entwickelungs-
zyklen der Menschen, und so wie die Dinge heute stehen fir die Seele, so
war es nicht immer. Gegenwartig mul3 der Mensch sich vor einem zu starken
Auftreten einer visiondren Schau beim Eintreten in die geistige Welt mehr
furchten, als sie willkommen heiRen. Es konnen, wenn wir unsere Ubungen
beginnen zum Aufsteigen in die hdheren Welten, visiondre Erscheinungen,
visionare Tatsachen auf den Menschen eindringen. Und es gibt nur eine
einzige Mdglichkeit in der gegenwartigen Zeit, gegenuber der visionéren
Welt den Irrtum zu vermeiden. Diese einzige Moglichkeit ist die
Notwendigkeit, von seinen Visionen zuerst sich zu sagen, man erkennt durch
diese Visionen zunachst nichts anderes als sich selber. Wenn eine ganze
visionare Welt um uns herum auftritt, so braucht diese nichts anderes zu sein
als eine Spiegelung unseres eigenen Wesens. Unsere Eigenschaften, unsere
eigene Reife, alles dasjenige, was wir denken und fuhlen, verwandelt sich in
der visiondren Welt in Tatsachen, die fir uns wie eine objektive Welt aus-
sehen. Wenn wir zum Beispiel glauben, in der astralischen Welt Wesenheiten
oder Vorgange zu sehen, die uns vollig objektiv erscheinen, so braucht das
nichts anderes zu sein als eine Spiegelung, sagen wir zum Beispiel,
irgendeiner unserer Tugenden oder Untugenden oder auch nur unseres
Kopfschmerzes. Derjenige, der zur wirklichen Initiation aufsteigen will, muf3
insbesondere heute dazu gelangen, das, was ihm in der visiondren Welt
entgegentritt, denkend zu begreifen, denkend zu durchdringen. Der zu
Initiierende wird daher nicht eher ruhen, als bis er dasjenige, was ihm in der
visionaren Welt entgegentritt, so begriffen hat wie das, was ihm in der
physischen Welt entgegentritt. [11]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

(6) Nun treten uns aber, wenn wir zur Initiation aufsteigen, diejenigen
Dinge entgegen, die wir auch in der Welt zwischen dem Tode und einer
neuen Geburt durchleben. Es entstand nun in der letzten Zeit fir meine
okkulten Untersuchungen die Frage: Wie verhdlt sich die visiondre Welt, die
man finden kann durch Initiation oder durch eine den Atherleib lockernde
Erschitterung, zu der Welt, in der man lebt zwischen Tod und neuer Geburt?
— Da ergab sich denn das Folgende: Wenn wir also von der Zeit des
Kamaloka an, die Sie ja kennen, unsere Aufmerksamkeit lenken auf die
weltere Zeit zwischen Tod und neuer Geburt, da sehen wir zunachst, dal3 wir
in einer Art objektiven Welt Ieben, die sich vergleichen a3t mit der Welt des
Initiierten. Das soll nicht bedeuten, daf3 wir nach dem Tode nicht in einer
wirklichen Welt lebten; wir leben in einer absolut realen Welt, leben mit
denen, mit welchen wir in Beziehung getreten sind schon in dieser
physischen Welt, in durchaus wirklichen Verhdtnissen. Aber wie auf der
Erde uns alles vermittelt wird durch die Wahrnehmung der Sinne, so werden
uns alle Dinge nach dem Tode vermittelt durch die Visionen.

(7) Setzen wir den Fall, wir treffen nach dem Tode in der geistigen Welt
jemanden, der vor uns verstorben ist. Er ist in der Wirklichkeit fur uns da,
wir stehen ihm wirklich gegendber, aber wir missen ihn auch wahrnehmen
konnen, missen in eine Beziehung zu ihm treten in der visionaren Welt,
geradeso, wie wir in der physischen Welt mit einem Menschen durch Augen
und Ohren in Beziehung treten mussen. Nun aber stellt sich eine
Schwierigkeit ein, welche ebenso vorhanden ist fur die Erfahrung des
Initiierten, wie sie zwischen dem Tode und einer neuen Geburt vorhanden
Ist: die visionare Welt gibt uns zunachst, wie schon angedeutet, nur eine
Spiegelung unseres eigenen Wesens. Wenn ein Mensch so, wie es
charakterisiert worden ist, unsin der geistigen Welt entgegentritt, dann steigt
eine Vision auf. Diese Vision gibt aber zun&chst nichts anderes wieder als
die Art von Liebe oder Antipathie, die wir hier fir ihn gehabt haben, oder
eine andere Beziehung, die wir zu dem haben, der uns in der geistigen Welt
entgegentritt. Wir konnen also einem Menschen gegenuberstehen in der
geistigen Welt und doch nichts anderes wahrnehmen als dasjenige, was sich
In uns festgesetzt hat vor dem Tode. [12] Es kann also sein, dal3 wir dem
Menschen gegenlbertreten und uns mit unseren eigenen Empfindungen,
Sympathien oder Antipathien wie mit einem visiondren Nebel umgeben, so
dal3 er gerade die Veranlassung wird, daf3 wir uns durch unseren eigenen
Nebel von ihm abschliefen. Das wichtigste dabei ist, dal3 ein solches
Verhalten einem Menschen gegendber in der geistigen Welt nach dem Tode
verknipft ist mit einer realen Empfindung, mit einem realen inneren
Erlebnis.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

Wir fuhlen zum Beispiel, dal? wir einen Menschen, den wir im Leben nicht
vollstandig, wie wir es héatten tun sollen, geliebt haben, nicht mehr nach dem
Tode lieben kdnnen, als wie wir ihn im Leben geliebt haben, trotzdem wir
ihm gegentberstehen und ihn mehr lieben mdchten, und das nicht mehr
gutmachen kénnen, was wir im physischen Leben versaumt haben. Dieses
Nichtkdnnen, dieses Seine-eigene-Seele-absolut-nicht-besser-entwickeln-
konnen, das kann empfunden werden als eine ungeheure Pressung der Seele
und wird auch nach dem Tode so empfunden.

(8) Und hier komme ich auf das Kapitel, das sich mir in der letzten Zeit
ergeben hat: Die ersten Erlebnisse im sogenannten Devachan sind im
wesentlichen erfillt von dem, was sich schon festgesetzt hat in unserer Seele
als unsere Beziehungen zu anderen Menschen vor unserem Tode. Wir
kénnen zum Beispiel einem Menschen gegenlber in einer ganz bestimmten
Zeit nach dem Tode nicht fragen: Wie soll ich ihn lieben? — sondern wir
konnen nur fragen: Wie habe ich ihn im irdischen Leben geliebt und wie
liebe ich ihn in Konsequenz jetzt? Dieser Zustand andert sich dadurch, dal3
wir nach und nach fahig werden kdnnen, nach dem Tode auf dasjenige, was
wir in Visionen um uns herum haben, die Wesenheiten der geistigen Welt,
die Wesenheiten der Hierarchien wirken zu fuhlen. Also dieser Zustand, den
ich eben beschrieben habe, andert sich nur dadurch, dal? wir nach und nach
fuhlen lernen: Es wirken auf den Nebel, der uns umgibt, die Wesenheiten der
Hierarchien; sie bestrahlen diesen Nebel, wie die Sonne die Wolken
bestrahlt. [13] Wir missen sogar eine gewisse Summe von Erinnerungen an
die Erlebnisse vor dem Tode mitbringen, die uns wie eine Wolke umgeben,
und mit ihnen missen wir uns féhig machen, aufzunehmen das Licht der
andern Hierarchien. — Im allgemeinen ist auch in der gegenwaértigen Zeit fast
jeder Mensch geneigt, sich in dieser Weise den Einfliissen, den Wirkungen
der hoheren Hierarchien hinzugeben. Das heildt: Jeder Mensch, der heute
stirbt und in die geistige Welt eintritt, kommt dazu, dal3 die Hierarchien
seinen Nebel von Visionen beleuchten.

(9) Aber dieses Einwirken der Hierarchien, das im Laufe der Zeit
geschieht, dieses Lichtgeben, verandert sich allmahlich. Es veréndert sich so,
dal? wir nach und nach fuhlen, wie durch das Hereinbrechen des Lichtes der
hoheren Hierarchien unser Bewuldsein allmahlich herabgedampft werden
kann. Und dann merken wir, dal3 das Erhalten des Bewultseins von ganz
bestimmten Dingen vor dem Tode abhéngt. So zum Beispiel verdunkelt sich
das Bewuldtsein leichter bei einem Menschen mit unmoralischer Seelen-
verfassung. Das wichtigste also ist, durch den Tod mit moralischen Kréften
hindurchzugehen, denn das moralische Bewul3tsein halt unsere Seele offen
fUr das Licht der Hierarchien.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

Es war mir in der letzten Zeit moglich zu untersuchen Menschen nach dem
Tode mit moralischer wie auch Menschen mit unmoralischer Seelenver-
fassung, und es stellte sich immer dabei heraus, dal3 die Menschen mit
moralischer Seelenverfassung ein Bewuldtsein erhalten nach dem Tode, das
hell und klar ist; die Menschen mit unmoralischer Seelenverfassung verfallen
in eine Art dunkler Bewul3tseinsddmmerung.

(10) Man kann nun freilich fragen: Was schadet das, wenn die Menschen
nach dem Tode in eine Art Bewul3tseinsschlaf kommen? Dann haben sie
nichts zu leiden und entgehen sogar den Folgen ihrer Unmoralitéat. — Das
kann man aber nicht einwenden aus dem Grunde, weil diese Verdunkelung
des Bewul3tseins verknipft ist mit ungeheuren Angstzustanden, die sich als
Folge der Unmoralitat ergeben. Nach dem Tode gibt es keine groReren
Angstzusténde als diese Verdunkelung des Bewul3tseins.

(11) Spéter, wenn eine gewisse Zeit nach dem Tode verflossen ist, macht
man wieder andere Erfahrungen: [14] Man vergleicht Menschen
verschiedener Art zwischen dem Tode und einer neuen Geburt; fur die
spétere Zeit nach dem Tode kommen aufRer den moralischen Seelen-
verfassungen die religi6sen Seelenverfassungen in Betracht, und es stellt sich
einfach als eine Tatsache heraus, gegen die man nichts einwenden kann, daf3
Menschen mit mangelnden religiésen Vorstellungen in einer gewissen Zeit
nach dem Tode durch diesen Mangel an religiosen Vorstellungen eine
Bewul3tseinsverdunkelung erfahren. Man kann sich gar nicht erwehren dieser
Impression, die sich bei solchen Untersuchungen der Menschen ergibt,
welche nur materialistische Vorstellungen haben, dald sie tatsachlich ihr
Bewuldtsein bald nach dem Tode erléschen, verdammern fihlen. Und es
mogen materialistische Weltanschauungen noch so sehr einleuchten, diese
Tatsache, die eben gesagt worden ist, ergibt sich eben einmal gegen das dem
Menschen Forderliche der materialistischen Anschauungen. Sie sind nun
einmal nicht forderlich der menschlichen Entwickelung nach dem Tode.

(12) Damit habe ich sozusagen zwei Zeitepochen geschildert, die fir das
menschliche Leben nach dem Tode vorhanden sind: die eine Epoche, wo die
moralischen, die andere, wo die religidsen Vorstellungen eine Rolle spielen.
Dann kommt aber eine dritte, die fir jedes menschliche Wesen eine
Verdunkelung des Bewul3tseins hervorbringen wirde, wenn es nicht gewisse
Weltmalinahmen gadbe, welche diese Verdunkelung des Bewuldtseins
verhindern. Wenn wir nun diese dritte Epoche untersuchen, so missen wir
Rucksicht nehmen auf die Evolution der ganzen Menschheit durch die
verschiedenen Entwickelungszyklen hindurch. Durch dasjenige, was sie auf
der Erde haben erwerben konnen, konnten sich die Menschen der
vorchristlichen Zeit nichts von dem verschaffen, was ihnen ein Bewul3tsein
in dieser dritten Epoche nach dem Tode hétte geben kdnnen.

6



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

Dal} die Menschen in dieser vorchristlichen Zeit dennoch ein Bewul3tsein
hatten wahrend dieser dritten Epoche, kam davon her, dal3 beim Erdbeginn
dem Menschen gewisse spirituelle Kréfte gegeben worden waren, die in der
Seele eben das Bewuldtsein in dieser dritten Epoche nach dem Tode erhalten
konnten. [15] Diese Erbstlicke, welche die Menschen noch vorn Erdbeginne
her hatten, wurden aufbewahrt durch die weisen Mal3hahmen, die durch die
initiierten FUhrer getroffen worden sind. Wir missen namlich durchaus
festhalten, dald in den vorchristlichen Zeiten ale verschiedenen Vdlker der
Erde die Einfllsse der Initiationsstatten erhalten haben. Es gab Hunderte von
Wegen, auf denen das spirituelle Leben aus den Mysterien in das Volksleben
hineinflof3.

(13) Diese Impulse wurden immer schwécher und schwéacher, je mehr sich
die Menschheitsentwickelung in ihren Zyklen dem Mysterium von Golgatha
naherte. Ein &ulRerer Beweis, dal3 diese Impulse immer schwéacher wurden,
kann gefunden werden zum Beispiel in dem Auftreten des grof3en Buddha in
der vorchristlichen Zeit. Sie finden, wenn Sie die Lehren des Buddha im
Ernst betrachten, nirgends wirkliche Andeutungen Uber das Wesen der spiri-
tuellen Welt. Daher ist dort die Bezeichnung fir die geistige Welt in der
Nirwanalehre eine wirklich negative. Buddha verlangte zwar, dal3 derjenige,
der in die geistige Welt aufsteigen will, sich frei macht von dem Héngen an
der physischen Welt; aber in der ganzen Buddha-Lehre finden Sie keine
irgendwie hervortretende Beschreibung der geistigen Welt, wie sie vorher
zum Beispiel in der Brahman-Lehre gegeben worden ist, die noch Erbstiicke
der dten Zeten aufzuweisen hatte. Immer wiederum muld3 darauf
aufmerksam gemacht werden, dal3 die Tatsachen, die jetzt angeftihrt worden
sind, zum Ausdruck kommen bei den verschiedenen Vdlkern bis zu der Zeit,
wo die Griechen die Bedeutung des Mysteriums von Golgatha empfunden
haben. Weil wahrend der vorangehenden griechischen Periode der
Menschheitsentwickelung das Bewuldtsein herabgedammert war zwischen
Tod und neuer Geburt, empfand der Grieche, der das wuldte, den Aufenthalt
in der geistigen Welt nur wie etwas Schattenhaftes. Ihm war die geistige
Welt nur eine Schattenwelt. Alle Schonheit, alles Kinstlerische, auch
harmonische Einrichtungen der aul3eren Welt konnte der Mensch sich aus
eigenen Kréaften geben, aber nicht konnte er sich in der physischen Welt
dasjenige erwerben, was ihm ein Licht gab in der dritten Epoche zwischen
Tod und neuer Geburt. [16]

(14) Das hangt durchaus damit zusammen, dal3 mit der griechischen Zeit
herangekommen war derjenige Menschheitszyklus, wo das alte spirituelle
Erbe abgedammert war und der Mensch durch eigene Kréfte sich das in der
physischen Welt nicht erwerben konnte, was ihm hétte bleiben kdnnen nach
dem Tode, damit er mit dem geschilderten Bewul3tsein hétte hineinkommen
konnen in die geistige Welt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

Daher mufdte in der Weltentwickelung gerade in diesem Zeitpunkte sich etwas
ganz Besonderes vollziehen: Es mufdte an den Menschen von aufen her der
Impuls herantreten, der ihm Bewultsein gab in diesem Zeitraum nach dem
Tode, von dem wir eben gesprochen haben. Die Menschen hatten die eigene
Fahigkeit verloren, in der Mitte zwischen Tod und neuer Geburt Bewul3tsein
zu haben aus alten Erbstiicken heraus. Sie konnten die Kraft des Bewul3tseins
wieder gewinnen, hinblickend auf das, was im Mysterium von Golgatha
geschehen ist. Es ist die Sache durchaus so, dal} dasjenige, was in der
griechischen Periode hat erfahren werden konnen durch das Mysterium von
Golgatha, dem Menschen in dem entsprechenden Zeitpunkt zwischen Tod und
neuer Geburt das Bewul3tsein aufgehellt hat. Das Verstandnis des Mysteriums
von Golgatha ist der Impuls fUr das Bewul3tsein in dem dritten Zeitraum nach
dem Tode.

(15) Blicken wir also auf diesen Zeitpunkt der sogenannten griechisch-
|ateinischen Epoche der Menschheitsentwickelung, so konnen wir sagen: Fur
die erste Periode nach dem Tode ist die moralische Verfassung der Seele das
Mal3gebende; fur die zweite ist die religibse Verfassung der Seele das
Mal3gebende; fir die dritte aber war das Mal3gebende das Verstandnis fir das
Mysterium von Golgatha. Wer das nicht hatte, dem erlosch in der dritten
Epoche nach dem Tode das Bewuldsein, geradeso, wie es vorher den
Griechen gefehlt hat. Es bedeutet das Mysterium von Golgathain der Tat die
Belebung des menschlichen Bewuldtseins gerade in der mittleren Zeit
zwischen dem Tode und der neuen Geburt. Was die Menschen an atem
spirituellem Erbgut verloren hatten, wurde ihnen durch dieses Ereignis
wieder gegeben. — So wurde das Eintreten des Christus-Ereignisses
notwendig aus den menschlichen Voraussetzungen und Lebensverhéltnissen
heraus. [17] Im weiteren Fortgang wurden die Menschen mit immer neuen
Fahigkeiten ausgestattet. In der ersten Zeit der christlichen Entwickelung war
es im wesentlichen die reale Ankntpfung an das Mysterium von Golgatha,
wie es uberliefert wurde von denen, die es miterlebt hatten und die
fortgepflanzt haben, was sich ergab as die Kraft des Bewul3tseins in der
dritten Epoche nach dem Tode, wie ich es geschildert habe. Mit der weiteren
Entwickelung der menschlichen Fahigkeiten wird aber heute wiederum ein
neues Verhdltnis zu dem Mysterium von Golgatha und zu dem Christus
notwendig.

(16) Wenn man das tiefste Wesen der Menschenseele namentlich in
unserer gegenwartigen Zeit erfassen will, so mufd man sagen: Dieses tiefste
Wesen besteht darin, dal3 der Mensch heute vordringen kann zu einer
gewissen Kenntnis seines Ich. Ein solches Herantreten an das Ich, wie es
heute moglich ist, war in friiheren Zeiten nicht moglich.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

Bei den Menschen der aulReren Welt macht sich dieses Herantreten an das
Ich in der Form des krassesten Egoismus geltend, dann finden sich alle
moglichen Abstufungen bis zu jener, die wir die Stufe der Philosophen
nennen konnen. Wenn Sie die heutigen Philosophen studieren, werden Sie
finden, dal3 sie einen gewissen Ruhepunkt doch nur haben, wenn sie auf das
menschliche Ich zu sprechen kommen. Wenn in der vorchristlichen Zeit der
Mensch versuchte, die Welt zu erkennen, so ging er an die aul3ere
Erscheinung, die an ihn herantreten konnte, heran; das heil3t, er ging aus sich
heraus, wenn er philosophieren wollte. Heute gehen die Menschen in sich
hinein und finden einen festen Punkt nur, wenn sie an das Ich herankommen.
Ich will als Beispiel hier nur anfuhren den grof3en Philosophen Fichte und
den Gegenwartsphilosophen Bergson und erwahnen, dal3 eine gewisse Ruhe
an diese Menschen erst dann herankommt, wenn sie das menschliche Ich
finden. Suchen wir den Grund dieser Erscheinung, so kommen wir darauf,
dal? die Menschen fruher zu einer Ich-Erkenntnis aus sich selbst heraus nicht
kommen konnten. Gegeben wurde sie in der griechisch-lateinischen Zeit
durch das Ereignis von Golgatha. Der Christus gab den Menschen die
Gewil3heit, daf’ in der Seele ein Funken des Gottlichen lebt. [18] Er lebt
welter im Menschen, der nicht nur Fleisch geworden ist in einem physischen
Sinn, sondern der Fleisch geworden ist im christlichen Sinne. Und das
bedeutet: ein Ich geworden sein. Diese Mdglichkeit, das Gottliche in einem
menschlichen Individuum zu schauen, namlich in dem Christus, die wird
dem Menschen von heute auf dem physischen Plan dadurch immer mehr
verdunkelt, dal? er immer mehr in sein personliches Ich hineindringt. Es wird
die Fahigkeit, den Christus zu schauen, dadurch verdunkelt, daf3 der Mensch
diesen Funken in sich selbst sucht. Und wir haben ja erlebt, dal3 im Laufe des
neunzehnten Jahrhunderts diese Anschauung von dem Ich sich dazu
verdichtet hat, dal3 die Christus-Gestalt entgottet worden ist und das
Gottliche als das Abstrakte aufgefaldt wird, das sich in der ganzen
Menschheit ausdriickt. Es machte zum Beispiel der deutsche Philosoph
David Friedrich Straufd geltend, daf3 man nicht hinblicken sollte auf einen
einzelnen historischen Christus, sondern auf dasjenige, was sich als
Gottliches durch die ganze Menschheit hindurchzieht, dal3 zum Beispiel die
Auferstehungsszene nichts anderes sei als das, was sich in der ganzen
Menschheit offenbare: die Auferstehung des gottlichen Geistes in der ganzen
Menschheit.

(17) Aus diesem Grunde ist es, dal3 ein tieferes Verstandnis fur das
Mysterium von Golgatha immer mehr verloren wird, je mehr die Menschen
in sich selbst das Gottliche suchen. Die ganze Tendenz des modernen
Denkens geht dahin, das Gottliche nur in dem Menschen selbst zu
reflektieren. Dadurch wird immer mehr die Unmdglichkeit geschaffen zu
erkennen, dal3 das Géttliche in einer Personlichkeit verkorpert war.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

(18) Fur das Leben zwischen dem Tode und der neuen Geburt hat dieses
eine ganz ungeheuer reale Folge. War es schon wahrend der griechisch-
lateinischen Zeit so, dal3 der Mensch sich durch seine eigenen Kréfte das
Bewuldtsein nicht aufrechterhalten konnte in der dritten Epoche nach dem
Tode, so wird das noch viel schwieriger sein in unserer Zeit durch den
allgemein menschlichen und auch durch den philosophischen Egoismus. [19]
In unserer Zeit schafft sich der Mensch in seine vorhin charakterisierte
Visionswolke, in seine Nebelwolke in der dritten Epoche zwischen Tod und
neuer Geburt noch mehr Hindernisse hinein als in der griechisch-lateinischen
Zeit.

(19) Wenn man ungeschminkt die Entwickelung der Menschheit in der
letzten Zeit ansieht, so muld man sagen: Paulus hat das Wort gesprochen:
«Nicht ich, sondern der Christus in mir.» Der heutige Mensch sagt: Ich in
mir, und der Christus so weit, as ich ihn zugeben kann. — Der Christus soll
nur so weit gelten, als er durch die Ich-Vernunft, durch den Ich-Verstand
zugegeben werden kann. Nun gibt es nur ein Mittel in unserem
gegenwartigen Zeitalter, das Bewul3tsein in der geistigen Welt wahrend der
dritten Periode nach dem Tode wirklich hell und aufrecht zu erhalten, das ist:
dald wir uns aus dem gegenwartigen Leben ein gewisses Gedachtnis, eine
gewisse Erinnerung nach dem Tode erhalten. Wir muften namlich wahrend
dieser Periode alles vergessen, was wir auf der Erde erlebt haben, wenn wir
nicht an ein ganz Bestimmtes uns erinnern kénnen: Haben wir auf unserer
Erde ein Verstandnis erlebt und ein Verhaltnis gefunden zu dem Christus und
dem Mysterium von Golgatha, so pflanzt das in uns hinein Gedanken und
Kréfte, die uns das Bewul3tsein aufrechterhalten in dieser Zeit nach dem
Tode. — Die Tatsachen zeigen also, dal3 es die Moglichkeit gibt, in dem
bezeichneten Zeitpunkte nach dem Tode sich zu erinnern an das, was man
hier gelernt und verstanden hat tber das Mysterium von Golgatha. Wenn wir
uns solche Vorstellungen, Gefiihle und Empfindungen erworben haben, die
anknipfen an das Mysterium von Golgatha, dann kénnen wir uns nach dem
Tode an diese Empfindungen erinnern und auch an das andere, was sich an
solche Empfindungen, Gefiihle und Vorstellungen anknUpft. Das heil3t:
Unser Bewulsein mufd dadurch, daf® wir auf der Erde ein Verstandnis
erwerben fir das Mysterium von Golgatha, nach dem Tode Uber einen
gewissen Abgrund hinweggefihrt werden. Wenn wir dieses Verstandnis uns
erworben haben, dann werden wir von dem betreffenden Zeitpunkte an in
dieser dritten Periode mitwirken konnen, aus unserer Erinnerung heraus
auszubessern die Fehler, die wir in unserer Seele aus unserem Karma heraus
haben. Wenn wir uns aber kein Verstandnis von dem Christus und dem
Mysterium von Golgatha erworben haben, kein Verstandnis von der ganzen
Tiefe des Ausspruches:. [20]

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

«Nicht ich, sondern Christus in mir», dann erlischt in uns das Bewul3tsein
und damit die Mdglichkeit, unser Karma auszubessern, und es muf}
ubernommen werden von anderen Méachten die Arbeit an unseren Fehlern,
die wir aus unserem Karma nun zu verbessern haben.

(20) Natdrlich kommt jeder Mensch durch eine neue Geburt ins Dasein,
aber es ist wesentlich, ob das Bewulitsein abgerissen ist oder ob es sich tber
diese Kluft hintber erhalten hat. Wenn wir mit einer Erkenntnis des
Mysteriums von Golgatha an diesem Zeitpunkt nach dem Tode ankommen,
dann koénnen wir zurtckschauen und uns erinnern, dal3 wir mit alem
Menschlichen aus dem Gottlichen kommen. Dann empfinden wir aber auch,
dal? wir unser Bewuldtsein herliberretten dadurch, daf3 wir eine Erkenntnis
des Mysteriums von Golgatha gewonnen haben, und wir bauen das
Bewuldtsein weiter aus, indem wir diesen Geist, der an uns herankommt,
sehen konnen. 'Wenn wir uns hier ein Verstandnis fur das Mysterium von
Golgatha erworben haben, dann kommen wir an den Zeitpunkt jener dritten
Periode nach dem Tode so, dal3 wir uns erinnern konnen und dal3 wir sagen
konnen: Wir sind aus dem Geiste geboren — ex Deo nascimur. Und ich kann
Ihnen sagen: Niemals vernimmt derjenige, der bis zu irgendeinem Grade der
Initiation vorgedrungen ist, die Wahrheit der Worte: «Aus dem gottlichen
Geiste bin ich geboren» so stark, wie wenn er sich versetzt in den Zeitpunkt,
der eben charakterisiert wurde. In diesem Augenblick sagt es sich jede Seele,
die durch das Mysterium von Golgatha verstehend hindurch gedrungen ist.
Und man empfindet erst die Bedeutsamkeit dieses Ausspruches. Ex Deo
nascimur, wenn man weil3, dal3 er in seiner tiefsten Bedeutung, auf seinem
hochsten Gipfel empfunden werden kann in dem Zeitpunkt, an den der
Mensch in der Mitte zwischen dem Tode und einer neuen Geburt gelangen
wird.

(21) Und man mdochte, wenn man diese Tatsachen objektiv erkennt,
unserem Zeitalter winschen, dal3 immer mehr und mehr Menschen dazu
kommen zu verstehen, wie im Grunde dieser eben genannte Ausspruch in
seiner héchsten Wirde heute nur erkannt werden kann in der Weise, die eben
geschildert worden ist. [21] Und wenn durch die rosenkreuzerische
spirituelle Bewegung dieser Ausspruch zu einer Art Leitspruch in unserem
Kreise gemacht worden ist, so ist es getan, um den Seelen Anregung zu geben
fUr das, was in diesen Seelen |eben soll zwischen Tod und neuer Geburt.

(22) Es ist leicht, meine lieben Freunde, solch eine Ausfihrung wie
digjenige, die eben gemacht worden ist, as eine Voreingenommenheit fir die
christliche Lebensanschauung zu nehmen. Wirde in diesem Sinne ein
solches Vorurteil fur das christliche Religionsbekenntnis vorhanden sein, so
ware das wirklich untheosophisch.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

Auf dem Boden der Geisteswissenschaft stehen wir objektiv den Religionen
gegentber und studieren sie mit vollstandig gleicher Sympathie. Und die
Tatsache, die eben jetzt vom Mysterium von Golgatha geltend gemacht
worden ist, hat mit irgendeinem konfessionellen Christus nichts zu tun,
sondern ist eine objektive okkulte Tatsache. Man hat zwar den Vorwurf
gemacht, dal3 innerhalb unserer abendlandischen spirituellen Bewegung
solche Dinge, wie sie eben gesagt worden sind, aus einer gewissen
V oreingenommenheit flr das Christentum gegentiber den anderen Religionen
entsprungen seien. Allein die Stellung, die dem Mysterium von Golgatha hier
gegeben wird, wird ihm in demselben Sinne gegeben wie in der aulieren
Wissenschaft irgendeiner zu konstatierenden Tatsache. Und wenn gesagt
wird, man durfe nicht das Mysterium von Golgatha in seiner Einzigartigkeit
fur die Menschheitsentwickelung hinstellen, weil andere Religionen dieses
nicht so anerkennen kdnnen, so ist das aus folgenden Grinden ein absolutes
Milverstandnis. Denn nehmen wir einmal die Tatsache, dal3 wir Religions-
bicher der alten indischen Religion haben und dal3 wir eine abendlandische
Weltanschauung haben. Wir lehren heute die Kopernikanische Weltan-
schauung im Abendlande. Niemand wird den Vorwurf machen, da3 man
diese Kopernikanische Weltanschauung nicht lehren dirfe, weil sie in den
alten indischen Religionsbtichern nicht enthalten ist. Wie niemand verbieten
kann, diese Weltanschauung zu lehren, well sie nicht in den alten indischen
Religionsblchern steht, so kann auch niemand verwehren, die Tatsache von
dem Mysterium von Golgatha zu lehren aus dem Grunde, weil sie nicht in
den Religionsblichern der alten Inder enthalten ist. [22]

(23) Daraus sollen Sie nur ersehen, wie unbegrindet der Vorwurf ist, die
Charakterisierung des Mysteriums von Golgatha, wie sie hier gegeben ist,
entspringe einer Vorliebe fir das Christentum. Sie entspricht nur der
Festsetzung einer objektiven Tatsache. Und wenn Sie mich fragen, warum
ich niemals einen Schritt zuriickweichen werde in bezug auf die Betonung
dieser Tatsache des Mysteriums von Golgatha, so kann lhnen gerade die
heutige Auseinandersetzung eine Antwort darauf geben.

(24) Wir treiben Geisteswissenschaft nicht aus Neugierde oder auch nur
aus abstraktem Wissensdrang, sondern wir treiben sie aus dem Grunde, um
mit ihr der Seele eine notwendige Nahrung zu geben. Und mit der Erkenntnis
des Mysteriums von Golgatha geben wir der menschlichen Seele die
Moglichkeit, in sich digenige Empfindung und Gefihlsstimmung
auszubilden, die sie notwendig braucht, um Uber den geschilderten Abgrund
zwischen Tod und neuer Geburt hinwegzukommen. Wer einsieht, dal3 die
Seele zwischen Tod und neuer Geburt den fur alle Menschenzukunft so
schwer zu tragenden Verlust des Bewuldtseins in der angegebenen dritten
Epoche zu erleiden hétte, der mochte bei jeder Gelegenheit das Geheimnis
von Golgatha der Menschheit nahel egen.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

(25) Und aus diesem Grunde gehdort zu den wichtigen Dingen, die wir auf
geisteswissenschaftlichem Felde verstehen lernen sollen, gerade das
Verstandnis dieses Mysteriums von Golgatha.

(26) Je mehr wir fortschreiten werden in unserem Zeitalter, desto mehr
werden die verschiedenen Religionen der Welt gedrangt werden,
anzunehmen die Tatsache, die gerade heute besprochen worden ist. Eine Zeit
wird kommen, wo derjenige, der Anhanger der chinesischen, der
buddhistischen, der brahmanischen Religion ist, es ebensowenig gegen seine
Religion finden wird, das Mysterium von Golgatha anzunehmen, wie er es
gegen seine Religion findet, anzunehmen das Kopernikanische Welten-
system. Und es wird angesehen werden als eine Art von religidsem
Egoismus, wenn man sich in den auf3erchristlichen Religionen wehren wird,
diese Tatsache anzunehmen. [23]

(27) Sie sehen, meine lieben Freunde, wir sind bei dem Mysterium von
Golgatha angekommen, indem wir die Bedingungen zwischen Tod und neuer
Geburt betrachten wollten. Man kann in einer einzelnen Vortragsstunde
immer nur Andeutungen geben Uber ein solches Gebiet wie dasjenige, das
wir heute betreten wollten. Aber ich wollte Sie wenigstens hinweisen auf
einige Ergebnisse, die sich mir erschlossen haben durch meine neuesten
Untersuchungen.

(28) Da der nachste Vortrag zusammenhangen wird mit dem heutigen, so
werden wir wahrscheinlich eine kurze Riickschau des Gesagten anschlief3en
kénnen und dann zu den in Aussicht genommenen weiteren Ausfihrungen
Ubergehen. [24]

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Unter suchungen tUber das
L eben zwischen Tod und neuer Geburt

ZWEITER VORTRAG
Mailand, Zweiter Vortrag, 27. Oktober 1912

Inhalt: Das weitere Hineinleben in die geistige Welt bis zur Mitte des Lebens zwischen Tod
und neuer Geburt unter der Fuhrung des Christus. Das Auftreten Luzifers as Bruder Christi,
sein Geleiten durch die geistige Welt zur Vorbereitung der kinftigen Inkarnation. Der
Durchgang der Seele durch das Sonnensystem bis zur Saturnsphére. Das Uberblicken der
letzten Inkarnation vom kosmischen Standpunkt aus. Der Ubergang in den geistigen Schiaf
und die Wirkungen des Kosmos auf den Menschen. Zusammenhang des zweiten Telles des
Lebens zwischen Tod und neuer Geburt mit dem Embryonalleben des Menschen. Zu Fragen
der neuen Inkarnation.

(1) Unsere Besprechung hat uns bis zu dem Zeitpunkt gefihrt, wo das
Bewuldtsein der Gestorbenen nur noch durch die Erinnerung an das
Mysterium von Golgatha aufrechterhalten wird. Alles Leben war bis zu
diesem Momente Erinnerungsieben an die Erdenzeit, nicht durch die Sinne,
sondern durch Visionen vermittelt. Auch die Realitéten der geistigen Welt
konnen in diesem Zeitpunkt nur durch Visionen wahrgenommen werden.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

(2) Allméahlich wird es fur die Seelen immer schwieriger, die
Erinnerungen an die Erdenzeit zu bewahren; ein Vergessen alles Erlebten
breitet sich immer mehr aus. Begegnet man zum Beispiel in dieser Zeit
zwischen dem Tode und der neuen Geburt einem fruher bekannten
Menschen, so erkennt man ihn zunéchst leicht, allmahlich aber immer
schwerer; spéter kann man sich nur noch an die Beziehung zu ihm erinnern,
wenn man an das Mysterium von Golgatha anknlpft. Je mehr man von
diesem durchdrungen ist, desto leichter erkennt man seine Umgebung
wieder. Ist aber dieser Zeitpunkt erreicht, in welchem wir die Erinnerung an
das Mysterium von Golgatha nétig haben, um unser Gedachtnis bewahren zu
konnen, dann setzt wiederum eine grole Veranderung ein. Wir sind dann
namlich nicht mehr imstande, die Visionen von vorher in uns zu erhalten.
Wir konnen bis dahin zum Beispiel von astralen Farberscheinungen
sprechen, wir konnen in der Welt, in der wir bis zu diesem Zeitpunkt leben,
davon sprechen, daf3 wir astralische Farben sehen; wir kdnnen davon
sprechen, dal3 wir auch in visiondren Nachbildungen die Wesen um uns
sehen. In diesem Zeitpunkt aber, der, wie gesagt, in der Mitte liegt zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt, fallen die Visionen und die Erinnerungen
gleichsam wie Schuppen von uns ab; wir verlieren das Verhdltnis zu ihnen,
sie |6sen sich vollsténdig von unserem Wesen. [25] Um diesen Zeitpunkt nun
genauer zu charakterisieren, ist es gut, etwas heranzuziehen, was sich
vielleicht fUr das erste Verstandnis schockierend ausnimmt.

(3) Man fuhlt in diesem Zeitpunkt sich der Erde entrlickt, die Erde
gewissermalden unter sich, weit fort, und fthlt, dal3 man in dem Hineinleben
in die Geisteswelt in der Sonne angekommen ist. Denn so, wie man sich im
Erdenleben mit der Erde vereinigt gefuhlt hat, so fuhlt man sich nun mit der
Sonne und ihrem ganzen Planetensystem vereinigt. Und deshalb wird in
unserem modernen Okkultismus ein so grofRer Wert darauf gelegt, dal3
verstanden werde, wie Christus als Sonnenwesen zu uns gekommen ist, welil
notwendig ist, zu verstehen, wie er uns durch das Mysterium von Golgatha
zur Sonne geleitet. Es wird uns durch den Okkultismus gezeigt, dal3 der
Christus ein Sonnenwesen ist, das uns wieder zurtick zur Sonne fuhrt. Und
nun kommt das Schockierende: Wie es notwendig ist, unser Verhaltnis zum
Christus zu verstehen, so mufd nun aber auch ein anderes verstanden werden.
Jetzt beginnt die Zeit, wo man, as ein reales Wesen sich gegeniberstehend,
dasjenige kennenlernt, was man immer bezeichnet hat als Luzifer. Wenn man
sich jetzt in der Sonne fuhlt, dann fahlt man sich nicht in stromendem
physischem Lichte, sondern man fuhlt sich in rein geistigem Lichte. Und von
diesem Zeitpunkt an empfindet man Luzifer wie ein Wesen, das jetzt nicht
mehr gegnerisch ist wie friher, sondern man empfindet ihn immer mehr als
ein in der Welt durchaus berechtigtes Wesen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

Man fuhlt jetzt die Notwendigkeit, im weiteren Verlauf des Lebens nach dem
Tode Luzifer und das Christuswesen wie zwei nebeneinander gleich-
berechtigte Méachte anzusehen. So sonderbar diese Gleichbedeutendheit von
Christus und Luzifer klingen mag, man gelangt eben dazu, von dem
bezeichneten Zeitpunkte an sie einzusehen; wie eine Art von Bridern beide
Méchte anzusehen. Wie das zu erkléren ist, das geht aus dem hervor, was
man noch im weiteren Verlauf des Lebens nach dem Tode durchmacht.

(4) Wenn Sie die Schilderung nehmen, die von mir oftmals gegeben
worden ist als Schilderung des Lebens von Saturn, Sonne und Mond, dann
haben Sie darin den Verlauf des Weges, den man tatsachlich nach dem Tode
geistig durchlebt. [26] Merkwiirdig ist nur, dal3 man nicht in der Reihenfolge
des kosmischen Entstehens die Sache erlebt: Saturn, Sonne, Mond, sondern
zuerst das Mondensein erlebt, dann das Sonnen- und zuletzt das
Saturndasein. Wenn Sie alles das, was von mir als solche Schilderung in der
«Akasha-Chronik» gegeben worden ist, durchlesen und vom Monde weiter
zuriickgehen, so haben Sie die Welt, welche die Seele erlebt auf dem Wege,
den sie zuriicklegt nach dem Tode. Und es falt einem dann auf, dal3, wenn
man diese Dinge gleichsam aus der geistigen Welt heraus schaut, man etwas
hat wie eine Erinnerung an das Leben im vorgeburtlichen Dasein. Noch viel
bedeutsamer aber ist sozusagen das moralische Element des weiteren Lebens
in dieser Welt, die eben jetzt charakterisiert worden ist. Wie in der «Akasha-
Chronik» geschildert worden ist, verliert man allméhlich das Interesse, das
man friher, bis zu diesem Zeitpunkt hin, sehr stark gehabt hat fir das auf
Erden zu Erlebende. Es schwindet das Interesse fir die einzelnen Menschen,
mit denen man Zusammenhange gehabt hat; es schwinden die Interessen fir
die einzelnen Dinge. Man weil3, dal? die Erinnerungen, die man jetzt behalt,
niemand anders weitertragt als der Christus: der Christus begleitet einen, und
infolgedessen kann man die Erinnerung haben. Wirde einen der Christus
nicht begleiten, so wirde die Erinnerung an das Erdenleben schwinden; denn
dasjenige, was uns Uber den geschilderten Zeitpunkt hinaus mit der Erde
verbindet, ist tatsachlich das Erlebnis, dal3 wir uns dem Christus verbunden
haben. Durch unser neues Leben dann in der geistigen Welt gewinnen wir ein
ganz neues Interesse fur Luzifer und seine Welt. Wir finden dann namlich,
dal3 jetzt, wo wir frei geworden sind von den Erdeninteressen, wir ganz ohne
Schaden Luzifer gegenubertreten kdnnen. Und wir machen die merkwurdige
Entdeckung, dal3 Luzifer auf uns nur dann schadlich wirkt, wenn wir selber
im Irdischen befangen sind. Jetzt erscheint er uns geradezu als das Wesen,
welches uns dasjenige erklaren kann, was wir weliter in der Welt des Geistes
zu durchleben haben, und eine langere Zeit verweilen wir in dem Erlebnis,
uns das zu erobern, was uns Luzifer in diesen Weiten der geistigen Welt
dann geben kann. [27]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

(5) Vielleicht ist es jetzt wieder schockierend, das zu sagen, was wir nur
subjektiv fuhlen; aber wenn auch etwas zunéchst Schockierendes
ausgesprochen wird, so ist es vielleicht doch in diesem Falle auch das
Verstandlichste: Wir fihlen uns jetzt namlich nach einiger Zeit as
Marsbewohner. Nachdem wir uns as Sonnenbewohner gefthlt haben,
merken wir allmahlich, dal3 so, wie wir friher die Erde hinter uns gelassen
haben, wir nun die Sonne hinter uns lassen, und wir fuhlen uns in bezug auf
unsere kosmische Wirklichkeit als Bewohner des Mars. Und fir das Leben,
das wir jetzt durchmachen, scheint es uns in der Tat so, dal3 Christus uns
alles Vergangene gegeben hat, das hinter uns liegt, und Luzifer uns
vorbereitet fur die kinftige Reinkarnation. Wenn wir dieses Marsleben
bewuld durchmachen und uns spater auf Erden durch Initiation daran
erinnern kénnen, so erfahren wir, dai3 ales, was wir nicht als Erlebnisse aus
dem Erdendasein in uns tragen durch den grof3en Weltenraum, dal3 alles, was
wir nicht von der Erde aus haben, uns Luzifer gibt. Unser friheres
menschliches Interesse wird jetzt immer kosmischer. Wahrend wir auf Erden
das, was uns das Mineral, die Pflanze, das Tier, was uns Luft und Wasser,
Berg und Tal gibt, aufnahmen, nehmen wir von diesem Zeitpunkte an die
Erfahrungen des Kosmos auf, dasjenige, was von der Welt des Kosmos auf
uns eindringt. Es beginnt jene Form des Wahrnehmens, die man immer
bezeichnet hat — die man aber wenig versteht — als die Spharenmusik. Alles
was ist, wird wahrgenommen, indem es uns aus dem Umkreis des Kosmos
entgegentdnt. Doch so, wie wenn man lauter Harmonien vernehmen wirde,
tont es heraus aus dem Kosmos, nicht wie die Kléange aus der physischen
Welt. Man gelangt zu einem Punkte des Erlebens, wo man sich selbst wie im
Mittelpunkte des Kosmos fihlt, und von allen Seiten hereinklingend nimmt
man die Weltentatsachen durch diese Spharenmusik wahr.

(6) Jetzt haben wir auch das Marsdasein hinter uns gelassen, und der
Okkultist spricht davon, dal3 wir angekommen sind im Jupiterdasein. Wenn
wir nun weiterleben, so steigert sich zwar immer die Spharenmusik; sie wird
aber zuletzt so stark, dal3 sie uns betaubt. Wir leben uns wie in einer
Betdubung in die Spharenmusik hinein. [28]

(7) Das weitergehende Leben verlauft so, dal3, nachdem wir durch das
Jupiterdasein gegangen sind, wir auch dieses hinter uns lassen und uns nun
tatsdchlich dann an der aulRersten Grenze unseres Sonnensystems befinden:
Im Saturn. Hier angekommen, machen wir eine sehr wichtige moralische
Erfahrung: Hat uns bis zu diesem Zeitpunkt der Christus die Erinnerung an
unsere friheren Erdenzustande erhalten und dadurch vor den Angstzustanden
des schwindenden Bewulitseins bewahrt, so merken wir gerade in diesem
unserem jetzigen Seelenzustande nach dem Tode, wie wenig angemessen den
hoheren moralischen Forderungen dasjenige war, was wir auf der Erde
durchgemacht haben, wie wenig angemessen es war der Majestéat des ganzen
kosmischen Seins.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

Wie ein Vorwurf bertihrt uns das Leben, das wir hinter uns gelassen haben.
Und etwas aul3erordentlich Bedeutsames stellt sich jetzt ein. Wie aus einem
unbestimmten né&chtlichen Dunkel heraus tritt die ganze Summe unseres
Lebens, wie sie sich karmisch in der letzten Erdeninkarnation geformt hat,
vor die Seele. Wenn Sie | hr jetziges Erdendasein, |hre jetzige Inkarnation ins
Auge fassen, so haben Sie sie in der Tat wieder so, wie sie sich in jenem
Zeitpunkt nach dem Tode, der eben gekennzeichnet worden ist, vor die Seele
stellt; aber in sich fuhlen Sie scharf alles dasjenige, was Sie einzuwenden
haben gegen jene Inkarnation. Sie sehen diese letzte Inkarnation vom
kosmischen Standpunkte aus.

(8) Von diesem Zeitpunkt an kann nun nichts mehr, weder das Christus-
Prinzip noch das Luzifer-Prinzip, unser Bewuldsein aufrechterhalten,
sondern es tritt unter allen Umstanden — wenn nicht im Leben vorher eine
Initiation eingetreten ist — eine Herabdammerung des Bewul3tseins ein. Ein
gewisser geistiger Schlaf beginnt, der notwendig ist fir das menschliche
Leben, nachdem bis zu diesem Zeitpunkt eine Art Bewul3tsein vorhanden
war, das aufrechterhalten wurde durch die geschilderten Verhaltnisse. Dieser
geistige Schlaf ist aber nun mit etwas anderem verbunden. Dadurch, dal3 der
Mensch nichts mehr fihlen kann, nichts mehr sich vorstellen kann, konnen
adle kosmischen Einflusse unmittelbar auf ihn wirken, mit Ausnahme
degienigen des Sonnensystems. [29] Denken Sie sich das ganze
Sonnensystem ausgeschaltet und nur das allein vorhanden, was aul3er ihm da
ist, dann haben Sie die Wirkungen, die jetzt eintreten. Und da kommen wir
an den Punkt, von welchem gestern die Ausfihrungen ausgegangen sind.

(99 Was jetzt zu untersuchen wichtig ist, das ist namlich der
Zusammenhang zwischen diesem zweiten Teil des Lebens zwischen Tod und
neuer Geburt und dem Embryonalleben des Menschen. Sie wissen ja, dal? das
Embryonalleben des Menschen mit dem kugelrunden kleinen Keim beginnt.
Nun ist das Merkwlrdige fur die okkulte Betrachtung, dal3 dieser
Menschenkeim ganz im Anfang sich als ein Spiegelbild dessen darstellt, was
der Mensch in der eben geschilderten Welise aus dem Kosmos heraus erlebt.
Im Beginne des Embryonallebens ist tatsachlich der Keimling des Menschen
ein kosmisches Produkt, ein Spiegelbild des kosmischen Lebens, in welchem
nicht das Leben innerhalb des Sonnensystems zum Ausdruck kommt. Und
das Merkwdrdige ist, dai alles das, was jetzt mit dem Keime wahrend des
Embryonallebens geschieht, sich erweist als ein Ausscheiden des kosmischen
Einschlags und ein Hineinnehmen der Einfliisse des Sonnensystems. Erst in
einer verhatnismaiig spateren Zeit, wenn die Vorgange wahrend des L ebens
nach dem Tode wiederum zurlickgegangen sind den Weg durch die Saturn-,
Jupiter- und Marszusténde, beginnen jene Einfllsse in dem Keim zu wirken,
welche die sogenannten vererbten sind. So dirfen wir sagen, dal3 der Mensch
sein Keimleben schon in einem kosmischen Sein vor dem Embryonalleben
vorbereitet, in einer Art auch ihn umfangenden Weltenschlafs.

5



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

Wenn man dann die Vorgange nehmen wuirde, die so im Embryonalleben
stattfinden wahrend dieser Art von kosmischem Sein, von Weltenschlaf,
wenn man nacheinander nehmen wiurde die Zustdnde des vorgeburtlichen
Menschen, des Keimes, und sie zeichnerisch jetzt so betrachten wurde, dal3
man hier ein Spiegelbild machte, also so: [30]

Spiegel
Empfingnis Keim Geburt
frith_ spit ‘ frith spit

T — ——

dann mufte man alle die Zustande, die im Keime sich am spatesten zeigen,
im Bilde spéter haben, und was friher im Embryonalleben ist, hier im
Spiegelbilde friher sehen. So wirde man ein geistiges Spiegelbild des
Embryonallebens nach ruckwérts hin  bekommen. Wenn ich Ihnen
aufzeichnen wirde das Keimleben in der einen Richtung und fir jeden
Zustand ein anderes Spiegelbild in der anderen Richtung, so wirde sich
dieses auf der Tafel tatsdchlich ausnehmen wie Bild und Spiegelbild, und der
Punkt, worin gespiegelt wird, ist die Empféngnis. Wirde ich nun zeichnen,
dann mafte ich die Zeichnung so machen, dal3 das eine, das Embryonalleben,
klein gezeichnet wird und das andere Spiegelbild nach hinten furchtbar
vergrofRert wird; denn was der Mensch in zehn Mondenmonaten vor der
Geburt erlebt, das wird tatsdchlich in seiner Spiegelung in vielen Jahren
erlebt. Nehmen Sie nur all dasjenige, was der Mensch nach den geschilderten
Andeutungen bis zu seiner Wiederverkdrperung in der geistigen Welt erlebt.
Im ersten Teil seines Lebens nach dem Tode hat er die Nachklange an sein
friheres Erdendasein in sich aufgenommen. Im zweiten Teil dieses Lebens
zwischen Tod und neuer Geburt hat er Erfahrungen aus dem Kosmos
gesucht. In diesem Erleben zwischen dem Tode und der neuen Geburt ist
vieles darinnen, nur eines ist nicht darinnen: Wir erleben tatséchlich alles
wieder, was wir seit der vorigen Inkarnation bis zur jetzigen erlebt haben;
wir erfihlen das kosmische Sein, wir erleben aber wéhrend des ersten Teiles
unseres Lebens zwischen Tod und neuer Geburt nicht dasjenige, was sich auf
der Erde zwischen den zwel Inkarnationen schon zugetragen hat. Bis zum
Sonnensein sind wir mit den Erinnerungen an das, was vor dem Tode war, so
beschéftigt, dald unser Interesse vollig abgezogen ist von dem, was auf der
Erde geschieht. Wir leben mit denjenigen Menschen, die ebenso wie wir im
Leben nach dem Tode in der geistigen Welt sind; wir leben uns in ale
Verhdtnisse hinein, die wir zu diesen Menschen auf Erden schon gehabt
haben, und leben in diesen Verhdtnissen weiter, gestalten sie in ihren
Konsequenzen aus. [31] Und weniger Interesse konnen wir — well wir
fortwahrend abgelenkt sind — in dieser Zeit uns erhalten fur die Menschen,
die wir auf der Erde noch haben. Nur wenn uns diese Menschen mit ihrer
ganzen Seele suchen, ist ein Verbindungsband mit ihnen geschaffen. Dieses
ist al's ein sehr wichtiges moralisches Element zu betrachten.

6



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

Denn es wirft Licht auf das Verhaltnis zwischen den Gestorbenen und den
Zurtckgebliebenen. Jemand, der vor uns hinweggestorben ist und den wir
vollstdndig vergessen, hat es aulRerordentlich schwierig, zu uns ins
Erdenleben zurlickzudringen. Unsere Liebe, unsere fortdauernde Sympathie,
die wir dem Verstorbenen bewahren, die liefert einen Weg dazu, well sie
eben eine Verbindung mit dem Erdendasein herstellt. Und aus dieser
Verbindung heraus mussen in diesen ersten Zeiten nach dem Tode die
Hingeschiedenen mit uns leben. Und es ist wirklich eine Uberraschende
Tatsache, wie sehr der instinktive Gedachtniskultus fur die Toten durch den
Okkultismus in seinem tiefen Sinne bestatigt wird. Unsere Hingestorbenen
erreichen uns am leichtesten, wenn sie auf Erden hier an sie gerichtete
Gedanken, Gefuhle, Empfindungen finden kénnen.

(10) FUr den zweiten Teil des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt
stellt sich alerdings wiederum etwas anderes dar. Wir sind so sehr dann
eingesponnen in unsere kosmischen Interessen, dal3 wir Uberhaupt nur
aulerst schwierig in diesem zweiten Zeitraum einen Zusammenhang mit der
Erde finden. Dasienige, was uns aufler den kosmischen Interessen
beschéftigt, ist: mitzuarbeiten an der richtigen Herstellung unseres weiteren
Karma. Neben unseren kosmischen Eindricken bewahren wir uns am
allerbesten dasjenige, was wir gewissermal3en karmisch zu korrigieren
haben, und wir arbeiten mit an der Herstellung eines solchen néchsten
Lebens, das dazu beitragen kann, unsere kosmischen Schulden
auszugleichen.

(11) Mancher Mensch sagt, er kdnne nicht an die Reinkarnation glauben,
well er nicht wiederum in das irdische Leben zurickkommen méchte. Dies
ist zum Beispiel ein Einwand, der oftmals gemacht worden ist: Ich wiinsche
mir durchaus nicht mehr das Zurlickkommen in das Irdische. — Das sagen
manche. Die Betrachtung des eben angefiihrten Zeitpunktes zwischen Tod
und neuer Geburt korrigiert diese Ansicht betrachtlich. [32] In diesem
Zeitraum wollen wir eben mit aller Gewalt wieder ins Leben hinein, um
unser Karma zu korrigieren, und wir vergessen nur, wenn wir aus dem
geschilderten kosmischen Schlaf wieder erwachen in der Gegenwart, dald wir
das gewollt haben, dieses Wiedergeborenwerden. Ob wir wéhrend des
Lebens zwischen Geburt und Tod nochmals auf Erden Wiedererscheinen
wollen, darauf kommt es nicht an, sondern ob wir es wollen zwischen Tod
und neuer Geburt. Und da wollen wir es. Wir missen uns eben vorstellen,
dal3 in vielfacher Beziehung, wie wir es eben gesehen haben, das Leben
zwischen Tod und neuer Geburt geradezu das Entgegengesetzte ist von dem,
was wir hier auf Erden erleben zwischen Geburt und Tod. Geradeso, wie wir
in diesem physischen Leben durch den Schlaf gestarkt und mit neuen Kréften
ausgerustet werden, so werden wir durch den angedeuteten Weltenschlaf mit
neuen Kraften fir die neue Inkarnation ausgeristet.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

(12) Noch eine andere wichtige Frage wird sich uns durch die
geschilderten Tatsachen beantworten lassen. Es wird oftmals gefragt: Warum
mufd der Mensch, wenn er sich so oft reinkarniert, immer wieder von
Kindheit an lernen und kommt nicht schon mit alledem zur Welt, was er von
Kindheit an lernen mul3? Diese Frage beantwortet sich dann, wenn man eines
berticksichtigt: dal man ja nicht miterlebt — mit Ausnahme dessen, was
angedeutet ist: des Zusammenhanges mit dem Leben, den Menschen und
dem ganzen Karma —, dal3 man nicht erlebt dasjenige, was sich zwischen
unseren Inkarnationen auf dieser Erde abgespielt hat. War also jemand zum
Beispiel vor der Erfindung der Buchdruckerkunst auf der Erde inkarniert,
und er inkarniert sich heute wieder, so hat er alles das nicht miterlebt, was
sich in der Zeit zwischen der Erfindung der Buchdruckerkunst und jetzt
entwickelt hat. Und in der Tat, wenn man Kkulturhistorisch genauer
untersucht, so sient man, dal3 man in jeder Inkarnation als Kind dasjenige
lernt, was sich auf der Erde inzwischen abgespielt hat. Man braucht nur zu
betrachten, was eben ein atromischer Knabe von sechs Jahren gelernt hat:
das war etwas ganz anderes, als was ein Kind von sechs Jahren heute lernt.
[33] Es vergeht zwischen zwei Inkarnationen ein so langer Zeitraum, dal3 in
der Tat das Kulturbild der Erde dann vollsténdig verandert ist. Wir kommen
nicht herunter zu einer Inkarnation, bevor sich die Verhéltnisse auf der Erde
so weit verandert haben, daR sie fast keine Ahnlichkeit zeigen mit dem
L eben in der vorherigen Inkarnation.

(13) Was ich eben geschildert habe, bezieht sich auf das Durchschnitts-
leben der Menschen. Aber es ist eben ein Durchschnitt, und es kann zum
Beispiel das Bewul3tsein bel einem Menschen nach dem Tode schon friher
erloschen, der Schlaf kann schon friher eintreten, wie Sie ja aus einigen
Tatsachen, die gestern angefiihrt worden sind, ersehen kénnen.

(14) Nun besteht aber das kosmische Gesetz, dal3 dieser Weltenschlaf die
Zeit kurzt, die wir im Kosmos nach dem Tode verbringen: Derjenige, der
friher in den Zustand der Unbewuldtheit hineinkommt, der durchlebt sie
schneller, die Zeit vergeht fur ihn in schnellerem Tempo, sieist kiirzer als fur
den, der sein Bewul3tsein weiter hinaus erweitert. Ja wir konnen, wenn wir
das Menschenleben untersuchen zwischen Tod und neuer Geburt, die
Bemerkung machen, dal3 ungeistige Menschen verhdltnismallig am
schnellsten wiederkommen. Wenn jemand nur seinen sinnlichen Geniissen,
seinen sinnlichen Leidenschaften, also demjenigen lebt, was man das
Tierische im Menschen nennen kann, so vergeht ein verhatnismaiig kurzer
Zeitraum zwischen zwei Inkarnationen. Es geschieht dieses aus dem Grunde,
well bei ihm eine verhdltnismaldig frihe Bewulitlosigkeit eintritt, ein
Schlafzustand, und er dann schnell durch dieses Leben zwischen Tod und
neuer Geburt hindurchgeht.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

(15) Aulerdem habe ich nur von einer durchschnittlichen Erscheinung
erzahlt, weil ich Ricksicht genommen habe vorzugsweise auf digjenigen
Menschen, welche sozusagen ein normales L ebensalter erreichen.

(16) Esist im Grunde ein grof3er Unterschied zwischen Verstorbenen, die
nach dem 35. Jahr gestorben sind, und jenen, die vorher aus diesem Leben
geschieden sind. Es lebt eigentlich nur der, welcher das 35. Jahr in seinem
Erdenleben Uberschritten hat, alle die Zustande mehr oder weniger bewul3t
durch, die wir beschrieben haben. Bei einem friheren Tode tritt tatsachlich
eine Art friheren Schlaf zustandes zwischen Tod und neuer Geburt ein. [34]

(17) Wenn jemand einwenden wollte, dal3 man fir einen frihen Tod doch
nichts kann und daher unverschuldet einem friheren Weltenschlaf
anheimféllt, so ware dieser Einwand doch nicht richtig. Er wére aus dem
Grunde nicht richtig, weil ein friher Tod durch friihere kosmische Ursachen
schon vorbereitet worden ist und durch friheres Wiedereintreten in die
kosmischen Welten die Weiterentwickelung nun gefordert werden kann. Wie
sonderbar und ebenfalls schockierend dies auch klingen mag, wir wissen aus
ganz objektiven Untersuchungen des kosmischen Lebens. Von einem
gewissen Zeitpunkt an ist der Mensch ein Wesen, das in weite Welten-
sphéren hinein ausgedehnt ist und ausgesetzt den Wahrnehmungen des
Kosmos, des Makrokosmos. Wie der Mensch in der Mitte seines physischen
Erdenlebens gleichsam am meisten verstrickt ist mit der Erde, soist er in der
Mitte des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt am meisten verstrickt in
das kosmische Sein. Nehmen Sie das Kind: es lebt sozusagen noch nicht
vollig auf der Erde, es lebt mit all den Erbstlicken, die es von friher her
erhalten hat, und es muf3 sich erst das Erdenleben erobern. Nehmen Sie jetzt
das Leben des Menschen nach dem Tode: er lebt in einer gewissen Weise mit
dem, was er aus der Erde herausgetragen hat, und mufd sich erst die
Wahrnehmungsfahigkeit in dem Leben des Kosmos erringen. In der Mitte
des Erdenlebens sind wir ja am meisten in irdische Verhdltnisse hinein
versponnen; in der Mitte zwischen Tod und neuer Geburt sind wir am
meisten in kosmische Verhdtnisse hineingesponnen. Je mehr es dem Ende
unseres Lebens auf Erden zugeht, desto mehr ziehen wir uns aus den
Erdenverhaltnissen im physischen Sinne heraus. Je mehr wir die Mitte des
L ebens zwischen Tod und neuer Geburt Uberschreiten, desto mehr ziehen wir
uns aus dem Kosmos heraus und neigen uns wieder hin zum Erdenleben.

(18) Das, was ich Ihnen zuletzt als eine Art Anaogie gesagt habe,
betrachten Sie aber nicht so, als wenn es zugrunde gelegen hétte der
geisteswissenschaftlichen Untersuchung. Dem Okkultisten fallt eine solche
Analogie erst auf, wenn er die okkulten Untersuchungen gemacht hat und mit
den vorhandenen Tatsachen vergleicht. [35]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

Eine solche Analogie hat auch insofern noch einen Fehler: Sollten wir das
Leben in der ersten Periode nach dem Tode das kindliche Leben nennen und
die zweite Periode zwischen Tod und neuer Geburt das Greisenleben, so
wurden wir einen Fehler machen. Im geistigen Dasein zwischen Tod und
neuer Geburt sind wir ndmlich zuerst Greise und werden dann in der zweiten
Halfte eben Kinder in bezug auf das geistige Leben. Das geistige Leben
verflieldt umgekehrt. Zuerst tragen wir die Fehler und Gebrechen des
physischen Lebens da hinein; dann werden sie wéhrend des kosmischen
L ebens allmahlich herausgeworfen.

(19) Ich war sehr Uberrascht, in alten Traditionen einen Ausdruck zu
finden wie eine Art — ich will nicht sagen Bestétigung, aber wie eine Art
Hinweis auf diese Erfahrungen. Wenn wir auf der Erde im physischen Leben
sind, so sagen wir: Wir werden alt. Im geistigen Leben zwischen Tod und
neuer Geburt missen wir ganz sinngemal3 sagen: Wir werden jung. So dal3
man also sagen konnte, wenn jemand geboren wird da oder dort und man
sein geistiges Dasein betrachtet: Er ist da und dort jung geworden.

(20) Nun finden sich merkwirdigerweise im zweiten Tell des «Faust» die
Worte: Er ist «im Nebelalter jung geworden». Warum braucht Goethe fir
Geborenwerden den Ausdruck: «Jung werden»? Wenn wir weiter zurick-
gehen wiurden, dann wirden wir finden, dal3 dies eine Tradition ist der
Menschheit, die empfand, dal3 man mit der geistigen Geburt jung wird. Wir
finden Uberhaupt — was in unserem Okkultismus immer betont wird —, daf3, je
weiter wir zurlckgehen in der Entwickelung, wir immer mehr auf
hellseherische Zustande treffen. Wir finden sie Gberall bestétigt.

(21) Nehmen Sie zum Beispiel dasjenige, worauf gestern hingedeutet
worden ist. Von dem Tode an |6sen wir uns almahlich aus den irdischen
Verhdtnissen heraus, aber wir erleben mitten drinnen in dem Leben
zwischen Tod und neuer Geburt die kosmischen Zusténde. Wir erleben sie in
Visionen, die an die Stelle der Sinneswahrnehmung treten; dann, habe ich
gesagt, falt auf das, was wir erleben, das Licht der Hierarchien. [36] Es tritt
da tats&chlich nach dem Tode eine Art von Zustand ein, den wir in folgender
Weise charakterisieren konnen: Denken Sie, Ihr Bewul3tsein ware nicht in
Ihnen, sondern aulerhalb in der Umgebung, und Sie wirden nicht das Gefthl
haben, dal} das Leben in IThrem Korper, sondern dal? das Leben auf3erhalb
Ihres Korpers sei, und wirden von auf3en fuhlen: dies ist mein Auge, dies
meine Nase, dies mein Bein. Dann miften wir dasjenige, was wir auf3en im
Geistigen erleben, auf uns hin beziehen, miften auch das Leben Gottes auf
uns hin beziehen und es in uns reflektieren lassen. Ein solcher Zeitpunkt tritt
auf, wenn nach dem Tode, indem wir — gleichsam zurlckblickend auf den
Menschen — alles das, was in der Umgebung ist, sich in ihm zurtickspiegeln
sehen: so dal3 selbst die Gottheit sich im Menschen reflektiert.

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

(22) Ware es deshalb gar zu gewagt, es as eine Erkenntnis hinzunehmen,
wenn ein Dichter sagt, dal3 das Leben nach dem Tode eine Spiegelung des
Gottlichen ist? Das wissen wohl alle, dal3 Dante diesen Ausspruch gebraucht
hat, dal3 im geistigen Leben der Zeitpunkt eintritt, wo man Gott als
Menschen sieht.

(23) Es mag gewil3 zuweilen solch ein Hinweis wie unberechtigt
erscheinen, vielleicht als eine Spielerei einem vorkommen. Derjenige aber,
der in die tiefen Zusammenhange der Menschheit hineinblickt, wird diese
Dinge nicht mehr als Spielerei ansehen. Bel den grof3en Dichtern leben eben
Nachklange alter hellseherischer Erkenntnis der Menschheit immer wieder
auf, und durch Initiation werden solche Nachklange aufgefrischt und zu
menschlicher Erkenntnis erhoben.

(24) Damit, meine lieben Freunde, habe ich lhnen einige Tatsachen
angefiihrt, die zu den zuletzt gemachten Untersuchungen Uber das Leben
zwischen Tod und neuer Geburt gehoren, und ich hoffe, dal3 wir in nicht zu
ferner Zeit weitersprechen kénnen Uber solche Erkenntnisse Uber das Leben
zwischen Tod und neuer Geburt.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Der Durchgang des M enschen durch die Planetensphéar en
und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

DRITTER VORTRAG

Hannover, 18. November 1912

Inhalt: Bewuf3tsein und Erlebnis des Ich im Erdenleben. Bewul3tseinsentwicklung durch das
fortwahrende Zerstéren von Astral-, Ather- und physischem Leib wahrend des Lebens und
deren Wiederherstellung beim Durchgang durch die Planetensphéaren im Leben zwischen
Tod und neuer Geburt. Altern und Tod. — Venussphére: Unmoralische Seelenverfassung
bewirkt Einsamkeit und Zerstérung der Welt, moralische Gesinnung Geselligkeit und Arbeit
am Fortschritt der Welt. Merkursphdre: Religiose Gefiihle bewirken Geselligkeit,
materialistische Geflihle Abkapselung. Sonnensphére: Vorbereitung des neuen Atherleibes
durch das Verstandnis des Christus-Impulses. Aufbau des neuen physischen Leibes durch
die Vaterkréfte, zu denen der Christus-Impuls hinfuhrt. Gebet.

(1) Wir sind am heutigen Abend versammelt in einer gewissermal3en neuen
Umhillung unseres lieben Hannoverschen Zweiges, und es ist mit dem
heutigen Abend die schénste Einweihung damit gegeben, dal3 so viele unserer
Freunde hier erschienen sind und dadurch in ihren Herzen wiederum einmal
auch hier an diesem Orte bekundet haben, dal} es ihnen ernst ist mit
demjenigen, was wir zusammenfassen in unserer spirituellen Weltanschau-
ungsstromung.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Esist ja seit einiger Zeit bei solchen Gelegenheiten auf der einen Seite eben
wirklich immer eine Schwierigkeit, die auf der anderen Seite aber uns mit
einer gewissen Befriedigung erfillen kann: daf3, wenn unsere Freunde eine
solche Umhullung ihrer Arbeit sich geschaffen haben, sie sich sogleich bel
den allerersten Versammlungen als zu klein erweist. Dieses ist natUrlich eine
Sache, die zwel Seiten hat; allein, es ist zugleich dasjenige, was unsere Seele
mit Zuversicht und Hoffnung fir die Tragkraft unserer Bewegung erflllen
kann. Und so lassen Sie mich denn nur ganz kurz bei Eintritt in unsere
Betrachtung aussprechen, dal3 auch in diesen R&dumen Segen und Gedeihen
blihen mogen der spirituellen Arbeit, die hier verrichtet wird; lassen Sie mich
aussprechen den Herzenswunsch, dal3 diese Arbeit so verlaufen moge, dal3 sie
durch ihre innere Kraft und Gediegenheit haben kann den Segen derjenigen,
die als spirituelle Fuhrer Gber unserer Bewegung wachen. Diesen Segen, wir
konnen ihn nur dann haben, wenn wir in innerer Ehrlichkeit, Wahrhaftigkeit
und Aufrichtigkeit nach den grof3en, geistigen ldealen streben. Dann aber,
wenn wir aus diesem Streben heraus in ernstem und wahrem und ehrlichem
Geiste hier zusammen arbeiten, dann kdnnen wir auch immer sicher sein, daf3
der Segen derjenigen, die wir nennen die Meister der Weisheit und des
Zusammenklingens der Empfindungen, Uber unserer Sache walten. [38] Und
so moge denn dieser Segen auf uns herabflief3en, damit unsere Arbeit etwas
werden kann, was den Seelen Kraft und Stéarke gibt, damit diese Arbeit einen
kleinen Baustein liefere zu dem, was durch die Geisteswissenschaft der
gesamten Menschheitskultur zugeftihrt werden soll.

(2) Ausgehen, meine lieben Freunde, wollen wir bei unserer heutigen
Betrachtung von einem Ins-Auge-Fassen desienigen, was wir unser
menschliches Bewul3tsein nennen. Was nennen wir denn unser menschliches
Bewul3tsein? Nun, wir kdnnen zunéchst dieses Bewuldtsein umschreiben. Wir
konnen sagen: Wahrend wir in dem Zustande des Schlafes sind — vom
Einschlafen am Abend bis zum Aufwachen am néchsten Morgen —, da ist
dieses Bewul3tsein nicht in uns. Keiner, der sozusagen seine finf Sinne
beieinander hat — wenn ich diesen Ausdruck gebrauchen darf — zweifelt
daran, dal3 er auch vorhanden ist, wenn er am Abend beim Einschlafen dies
Bewulitsein gewissermal3en verliert. Denn wenn er daran zweifelte, wirde er
damit die ganz unsinnige Behauptung aufstellen, dal3 ales, was er innerlich
erlebt hat, wéhrend des Schlafes verlorengeht und am nachsten Morgen erst
wiederum von neuem entsteht. Wer nicht diese unsinnige Anschauung hat, der
Ist Uberzeugt davon, dal? er auch wahrend der Zeit des Schlafes existiert. Aber
dagienige ist nicht in ihm, was wir unser Bewuflsein nennen. Wir sind
wahrend des Schlafes nicht erfllt von Vorstellungen, wir sind nicht erfallt
von Trieben, Begierden und Ledenschaften; wir sind nicht erflllt von
Schmerzen und Leiden — denn wenn die Schmerzen so stark werden, dal3 sie
uns den Schlaf stbren, dann bleibt das Bewul3tsein eben vorhanden.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Derjenige, der unterscheiden kann zwischen Schlafen und Wachen, kann auch
wissen, was Bewuldtsein ist. Bewuldsein ist dasjenige, was bel jedem
Aufwachen wieder in die Seele hineinkommt; all die Summe von
Vorstellungen, Affekten, Leidenschaften, Schmerzen und so welter, das
kommt am Morgen wieder in die Seele hinein. Wodurch ist dieses Bewul3tsein
ganz besonders charakteristisch beim Menschen? [39] Beilm Menschen ist es
besonders dadurch charakteristisch, dal3 alles, was der Mensch in seinem
Bewulitsein haben kann, gewissermal3en begleitet ist von dem Geftihl, von der
Empfindung, von dem Erlebnis des Ich; und eine Vorstellung, bei der Sie
nicht wenigstens denken konnten: ich stelle sie mir vor; eine Empfindung, bei
der Sie nicht denken konnten: ich empfinde; ein Schmerz, bei dem Sie nicht
sagen konnten: mich schmerzt er, das wirde nicht ein wirkliches inneres
Erlebnis Ihrer Seele sein. Alles was Sie erleben, mul3 mit der Ich-Vorstellung
verknUpft sein. Das ist es auch. Dennoch wissen Sie, dal? dieses VerknUpftsein
mit der Ich-Vorstellung — wir haben das 6fter schon besprochen — in einem
gewissen Zeitpunkt des Lebens erst beginnt. In der Zeit so um das dritte Jahr
herum, da beginnt erst das Kind ein Erlebnis damit zu verbinden, wenn es
nicht mehr sagt: Karlchen oder Mariechen spielt oder spricht und so weiter,
sondern: Ich spreche. — So entzlindet sich eigentlich erst das Wissen vom Ich
im Verlaufe des kindlichen Alters.

(3) Heute wollen wir uns fragen: Wodurch entztindet sich denn almahlich
im Kinde das Wissen vom Ich? Nun kénnen wir gerade bel dieser Frage sehen,
dal3 sozusagen die einfachsten, scheinbar einfachsten Sachen nicht so ganz
leicht zu beantworten sind, obwohl die Antwort manchmal recht naheliegt.
Wie kommt denn das Kind dazu, von dem allgemeinen Ich-losen
Bewulitseinszustande zu Ich-erfillten Vorstellungen zu kommen? Wer das
kindliche Leben wirklich studiert, der kann erfahren, wie das Kind dazu
kommt. Sehen Sie, es gibt eine sehr einfache Beobachtung, die jeder machen
kann, die ihn dazu fihren kann, sich zu tiberzeugen, wie das Kind zu dem Ich-
Bewuldtsein kommt. Es braucht der Mensch nur eilnmal so recht ernst zu
beobachten, wie sich diese Ich-Vorstellung heranbildet und verstarkt.
Beobachten Sie einmal ein Kind, wenn es sich sein Kopfchen an der
Tischkante stofdt. Wenn Sie das kindliche Leben genauer beobachten, werden
Sie finden, dal3 das Ich-Gefiihl gewachsen ist, nachdem das Kind sich das
Kopfchen gestolen hat. Es hat sich namlich wahrgenommen. Das trégt dazu
bei, dal3 das Kind sich selbst kennenlernt. [40] Nun braucht es sich bel einer
solchen Sache nicht immer zu verletzen, es braucht nicht immer auliere
Schrammen dabel zu geben; schon wenn das Kind seine Hande irgendwo
auflegt, so ist das ein kleiner Stof3, da nimmt sich das Kind an anderen Dingen
wahr. Sie werden sich sagen missen: Das Kind wirde nicht zum Ich-
Bewuldtsein kommen, wenn es sich nicht an der Aulenwelt, an dem
Widerstand der Aulenwelt wahrnehmen wirde. Wirde das Kind keinen
Widerstand erleben, so wirde es niemals zum Ich-Bewul3tsein kommen.

3



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Dal} das Kind eine AulRenwelt sich gegentiber haben kann, das bildet im Kind
allmahlich das Ich-Bewul3tsein aus. Dann wissen Sie ja, hat das Kind zu einer
gewissen Zeit seines Lebens dieses |ch-Bewul3tsein. Aber dann hort dasjenige
nicht auf beim Menschen, was bis dahin stattgefunden hat; nur findet eine
Umkehrung statt. Das Kind hat das |ch-Bewul3tsein ausgebildet, indem es die
aulleren Gegenstande als aulRer sich befindlich wahrnimmt, sich also davon
trennt. Wenn dieses Ich-Bewul3tsein einmal daist, stof3t es sich noch immer an
etwas, mul es sich noch immerfort stof3en. Wo st6fdt es sich denn? Was mit
nichts in Bertihrung kommt, kann von sich selber nichts wissen, wenigstens
nicht innerhalb unserer Welt, soweit wir in der Welt leben. Sehen Sie, von
dem Zeitpunkt an, wo das Ich-Bewul3tsein da ist, da stofdt sich das Ich an der
eigenen inneren Leiblichkeit, da fangt das Ich an, nach innen zu leben; da
fangt das Ich an, sich an dem eigenen Leib nach innen zu stof3en. Sie brauchen
ja nur daran zu denken, wenn Sie sich das vorstellen wollen, dal3 das Kind an
jedem Morgen aufwacht. Das ist ein Hineingehen des Ich und des astralischen
Leibes in den physischen und den Atherleib, da stoRt sich das Ich an dem
physischen und dem Atherleib. Ja, denken Sie, wenn Sie schon mit der Hand
in das Wasser greifen und das Wasser durchmessen, so haben Sie Uberall
einen Widerstand, wo Sie sich mit dem Wasser bertihren. So ist es, wenn das
Ich heruntertaucht am Morgen und sich von seinem Innenleben umsplilt
findet. Aber wahrend des ganzen Lebens ist dieses Ich eingesenkt in diesen
physischen und Atherleib und stoit sich an allen Seiten an diesen Leibern.
[41] Wenn Sie mit der Hand im Wasser herumplétschern, werden Sie die
Hand von alen Seiten gewahr; so ist es, wenn das Ich heruntertaucht in den
Atherleib und den physischen Leib und sich stoRt auf allen Seiten innerhalb
dieser Leiblichkeit. Und dies geschieht das ganze Leben hindurch. Das ganze
Leben hindurch mul3 der Mensch mit jedem neuen Aufwachen am Morgen
untertauchen in seinen physischen Leib und seinen Atherleib, und dadurch,
dald er so untertaucht, geschehen fortwdhrend Zusammensttf3e von dem
physischen Leib und dem Atherleib auf der einen Seite und dem astralischen
Leib und dem Ich auf der anderen Seite. Was ist die Folge davon? Die Folge
davon ist, dal3 digenigen Wesenhaftigkeiten, die da zusammenstol3en,
abgenutzt werden. Es geht dem Ich und dem astralischen Leib auf der einen
Seite und dem é&therischen und dem physischen Lelb auf der anderen Seite
genauso, wie wenn Sie fortwadhrend zwel Korper aufeinander schlagen. Sie
nitzen sich ab; und dieses Abniitzen, das ist das allmahliche Alterwerden,
Abgebrauchtwerden, das beim Menschen im Verlaufe des Lebens eintritt, und
das ist auch der Grund, warum wir Uberhaupt physisch sterben. Denken Sie
einmal: wir hatten keinen physischen, keinen Atherleib, dann kénnten wir
auch unser Ich-Bewul3tsein nicht aufrechterhalten. Wir wirden zwar in die
Lage kommen, das Ich-Bewul3tsein zu entwickeln, aber wir kdnnten es nicht
aufrechterhalten. Denn wir missen uns immer nach innen stof3en, wenn es
aufrechterhalten werden soll in unserem Bewul3tsein.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Daraus folgt nichts Geringeres als die aul3erordentlich bedeutsame Tatsache,
dald wir von der Zerstérung unserer Wesenheit die Entwickelung unseres Ich
haben. Konnten wir nicht zusammenstof’en mit den Gliedern unserer
Wesenheit, so kdnnten wir kein Ich-Bewul3tsein haben. Ja, wenn der Mensch
fragt, wozu ist Zerstérung da, Altern da, Tod da, da muf3 man ihm antworten:
Zerstorung, Altern, Tod ist dazu da, dal3 der Mensch, indem er zerstért, sich
entwickelt, ndmlich das Ich-Bewuldtsein immer weiter entwickelt. Kénnten
wir nicht sterben — das ist der radikale Ausdruck daftr —, so kdnnten wir nicht
wahrhaft Menschen sein. Wenn wir aber diese Tatsache in ihrer vollen
Bedeutung auf unsere Seele wirken lassen, dann kann uns folgender Gedanke
kommen, den uns der Okkultismus beantworten kann, namlich der Gedanke:
Als Menschen brauchen wir doch, wenn wir leben wollen, immer physischen
Leib, Atherleib, astralischen Leib und Ich. [42] So wie wir im gegenwartigen
menschlichen Leben sind, miissen wir sagen, wir brauchen diese vier Glieder;
damit wir aber das Ich-Bewul3tsein erlangen kdnnen, missen wir sie zerstoren.
Wir missen sie immer wieder bekommen, damit wir sie immer wieder
zerstoren. Darauf beruht die Notwendigkeit der wiederholten Erdenleben, um
die Mdglichkeit zu haben, immer aufs neue die menschlichen Leiber zu
zerstbren und uns dadurch gerade as bewufte Menschheitswesen weliter zu
entwickeln.

(4) Nun haben wir in dem Erdenleben nur ein einziges menschliches Glied,
an dessen Entwickelung wir wirklich arbeiten kdnnen, das ist unser Ich. An
der Entwickelung unseres Ich kénnen wir in einer gewissen Weise arbeiten.
Was heildt nun, im geistigen Sinne, an der Entwickelung seines Ich arbeiten?
Wenn wir diese Frage beantworten wollen, mtssen wir uns klar dartiber sein,
was die Arbeit am Ich notwendig macht. Nehmen wir an, ein Mensch geht auf
den anderen los und sagt ihm: Du bist ein schlechter Mensch. Wenn das nicht
stimmt, so hat der Betreffende eine Unwahrheit gesagt. Was bedeutet eine
solche Aussage des Ich, die eine Unwahrheit ist? Ja, diese Aussage des Ich,
die eine Unwahrheit ist, die bedeutet, dal3 von dem Zeitpunkt an das Ich
weniger wert geworden ist. Das ist die objektive Bedeutung der Unmoralitét.
Wir sind mehr wert vor dem Augenblick, wo wir eine Unwahrheit gesagt
haben, as nachher, nachdem wir die Unwahrheit ausgesprochen haben. Und
messen Sie alle Rdume und alle Zeiten aus. der Wert lhres Ich wird geringer
fur alle R&ume und ale Zeiten, fur alle Unendlichkeit und alle Ewigkeit, wenn
Sie ihn durch eine solche Sache geringer gemacht haben. Nun steht uns aber
wahrend des Lebens zwischen Geburt und Tod enes zur Verflgung,
sozusagen. Wir kénnen dasjenige, was wir so beigetragen haben, um unser Ich
weniger wertvoll zu machen, das kénnen wir immer verbessern, wenn wir
unsere Luge Uberwinden kdnnen. Wir konnen demjenigen, zu dem wir gesagt
haben: Du bist ein schlechter Mensch, gestehen: Ich habe mich geirrt, es ist
nicht richtig, was ich gesagt habe, und so weiter. [43]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Dann haben wir unserem Ich den Wert wiedergegeben, dann haben wir den
Schaden, den wir unserem Ich zufiigten, wieder ausgeglichen, dann haben wir
bewirkt, dal3 das, was wir ihm zugeftigt haben, wiederum ausgeglichen ist. So
haben wir es flr viele Dinge, die unser Ich berihren, in der Hand, wahrend
unseres Lebens noch einen Ausgleich zu schaffen, das, um was das Ich
unvollkommen wird, zu verbessern. Wenn es zum Beispiel zu unserer
Aufgabe gehdrt, irgend etwas zu wissen, und wir haben es vergessen, so ist
unser Ich weniger wert; wenn wir uns aber bemthen, kdnnen wir es wieder in
die Erinnerung bringen. Das Ich hat vorher weniger Wert; wenn wir es wieder
in die Erinnerung gebracht haben, dann haben wir den Schaden ausgeglichen.
Also: Wir konnen dieses Ich weniger wertvoll machen; wir kdnnen es aber
auch wiederum immer wertvoller machen. — Sehen Sie, diese Fahigkeit,
sozusagen zu revidieren ein Lebensglied, ein Menschheitsglied von uns, dal3
wir seine Fehler korrigieren, dal3 wir es vorwérts bringen, diese Fahigkeit
haben wir in bezug auf das Ich.

(5) Das Bewulitsein des Menschen erstreckt sich aber nicht unmittelbar auf
das astralische Sein, auf das &therische und noch viel weniger auf das
physische Sein. Dennoch ist das ganze Leben ein fortwdhrendes Zerstren
dieser drei Glieder, aber wir haben kein Wissen, wie man das immer wieder
ausbessert. Darliber ist der Mensch Herr, wie man das Ich ausbessert, wie man
ausgleicht einen moralischen, einen Gedachtnisdefekt; Uber dasjenige aber,
was da der Mensch fortwéahrend zerstort in seinem astralischen, atherischen
und physischen Leib, dartber ist er nicht Herr. Trotzdem wird fortwahrend
diese Dreiheit verschlechtert, und wenn wir so hinleben, fihren wir
fortwahrend Attacken aus gegen unsere drei Menschheitsglieder, astralischer
Leib, dtherischer Leib und physischer Leib. An dem Ich arbeiten wir. Ja, wenn
wir an unserem Ich nicht arbeiten wirden unser ganzes Leben lang zwischen
Geburt und Tod, so wirde es eben nicht weiterkommen. Nun aber, an dem
astralischen Leib, an dem Atherleib und an dem physischen Leib kann der
Mensch nicht so bewul3t arbeiten wie an seinem Ich. Dennoch mul3 dasjenige,
was der Mensch da fortwadhrend zerstort, wieder ersetzt werden. [44] Der
Mensch muld in der Zeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt in der
richtigen Art wiederum zusammengestellt bekommen als astralischen Leib,
Atherleib und physischen Leib, was er zerstort hat; es mu moglich sein, da
wir in dieser Zeit hergestellt bekommen das, was wir vorher im Leben zerstort
haben: den astralischen Leib, den Atherleib und den physischen Leib. Das
kann aber nur dadurch geschehen, dal3 etwas an uns arbeitet, was nicht in
unserer Hand liegt. Das ist ja ganz offenbar, dal3 Sie es, wenn Sie nicht
besondere magische Kréfte zur Verfigung haben, nicht in lhrer Gewalt haben,
sich einen astralischen Leib zu verschaffen, wenn Sie verstorben sind. Das
mufd dem Menschen aus der grof3en Welt, aus dem Makrokosmos geschaffen
werden.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

(6) Da begreifen Sie jetzt die Frage: Ja, woher wird denn das wiederum
hergestellt, was wir zum Beispiel an unserem astralischen Leib zerstort haben?
Wir missen ja einen richtigen Leib haben, wenn wir wiedergeboren werden zu
einem neuen leiblichen Dasein. Wo sind die Kréfte zu finden im Weltenall,
die den astralischen Leib wieder herstellen? Sehen Sie, diese Kréfte konnen
Sie suchen mit allen moglichen hellseherischen Kinsten auf der Erde, Sie
finden sie auf der Erde nicht. Und wenn es blo3 auf die Erde ankame, so
konnte dem Menschen nie wieder sein astralischer Leib hergestellt werden.
Die materialistische Weltanschauung, die da glaubt, alle Menschheits-
bedingungen selen auf der Erde zu finden, irrt ganz gewaltig. Der Mensch hat
seine Heimat nicht blof3 auf der Erde. Das zeigt uns die wirkliche Betrachtung
des Lebens zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, dal3 die Kréfte, die
der Mensch braucht, um seinen astralischen Leib wieder herzustellen, bel
Merkur, Venus, Mars, Jupiter, Saturn liegen, bei den Sternen unseres
Planetensystems liegen. Was von diesen Sternen ausgeht an Kréaften, das muf3
alles arbeiten an der Wiederherstellung unseres astralischen Leibes; und wenn
wir von da nicht herbekommen die Kréfte, so kbnnen wir einen astralischen
Leib nicht erhalten. Was heilét denn das aber? Das heildt nichts anderes, as
dald wir nach dem Tode oder auch bei einer Initiation mit den Kré&ften unseres
astralischen Lebes herausdringen miissen aus dem physischen Leib. [45] Und
dieser astralische Leib dehnt sich hinaus ins Weltenall. Wahrend wir sonst nur
an einer Stelle dieses Weltenalls auf einen kleinen Punkt zusammengedrangt
sind, dehnt sich unser ganzes Wesen nach dem Tode hinaus in den ganzen
Kosmos. Tatsachlich ist unser Leben zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt nichts anderes als ein Aus-den-Sternen-Heraussaugen derjenigen
Kréfte, die wir brauchen, damit digjenigen Glieder, die wir zerstort haben
wahrend des Lebens, wieder hergestellt werden konnen. Also aus den Sternen
empfangen wir wirklich dasjenige, was uns unseren astralischen Leib wieder
herstellt.

(7) Auf dem Gebiete, das man im wahren Sinne des Wortes Okkultismus
nennt, auf diesem Gebiete ist die Forschung eine sehr schwierige, eine
komplizierte. Nicht wahr, es ist schon so, dal? derjenige, der ganz gesunde
Augen hat, wenn Sie ihn, sagen wir, in eine Gegend schicken in die Schwelz,
und er stellt sich dann auf einen sehr hohen Berg hinauf und er kommt zurtick,
so wird er lThnen eine Schilderung geben, die den Tatsachen entspricht. Aber
Sie kdnnen sich ganz gut vorstellen, wenn er ein zweites Mal nach dieser
Gegend geht und wiederum auf denselben Berg steigt, vielleicht etwas hoher,
so wird er das, was er so sieht, von einem anderen Gesichtspunkte aus
beschreiben. Und man wird durch die Beschreibung von verschiedenen
Gesichtspunkten aus einen immer vollstandigeren, einen immer richtigeren
Begriff von der Berglandschaft bekommen. Man glaubt nun, wenn einer
einmal hellsichtig geworden ist, dann wisse er alles.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

So einfach ist die Sache nicht. Hier, in der geistigen Welt, handelt es sich auch
immer um ein Forschen von Stlick zu Sttick. Und auch bei Dingen, die genau
untersucht worden sind, findet man immer Neues und Neues. Nun war es
gerade meine Aufgabe in den letzten zwei Jahren, das Kapitel des Lebens
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt wiederum genauer zu untersuchen
und nachzuprtfen, und von diesen neuerlichen Prifungen mochte ich Thnen
hier einiges erzahlen.

(8 Naturlich miussen Sie bel einer solchen Sache sich klar sein, dal
richtiges Verstandnis dafir nur derjenige haben kann, der etwas tiefer sich
hineinfihlen kann in eine solche Sache, der Gberhaupt Herz und Sinn hat fir
solche Betrachtung. Man kann nicht verlangen, dal3 alles an einem Abend
belegt und bewiesen wird. [46] Aber wenn man wirklich in Geduld alles
vergleicht und zusammenhdlt, was gesagt worden ist im Laufe der Zeit, so
wird man finden, dal? nirgends ein Stick ist in unserem Okkultismus, das sich
nicht mit den anderen zu einem wohlabgerundeten Ganzen geschlossen in sich
zusammenfigt. Gerade diese Zeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt
zu untersuchen, oblag mir in der letzten Zeit. Und das trat so ganz besonders
zutage in diesen Forschungen, die mir in der neueren Zeit aufgetragen waren,
das lag so ganz im Sinne dieser Forschung, die Bedingungen, die bestehen fir
dieses ganze Leben zwischen einem Tode und einer neuen Geburt, ins geistige
Auge zu fassen. Da zeigt sich eben wirklich, dal3 der Mensch, so wie er auf
der Erde zwischen Geburt und Tod gleichsam auf seinen kleinsten Raum
zusammengezogen ist, sozusagen immer mehr Uber diesen kleinsten Raum
hinaustritt, wenn er diesen physischen Leib ablegt. Indem er durch die Pforte
des Todes tritt, dehnt er sich immer weiter und weiter hinaus, er wachst und
wachst. Er wachst stiickweise in das Planetensystem hinein. Er wéchst
wirklich erst bis zu der Stelle in unserem Planetensystem, wo der Mond kreist.
Und der Mensch wird so grof3, dal? seine aul3ersten Grenzen zusammenfallen
mit der Sphére, die durch die Stellung des Mondes markiert ist. Da hort das
Kamaloka auf. Wenn der Mensch dann weiter wachst, so wachst er zunachst
hinein in die Sphére, die gebildet ist durch den Merkur, dann in die der Venus.
Da wird tatsachlich der Mensch, indem er sich immer weiter und weiter
ausdehnt, immer mehr und mehr wachst, da wird er so grof3, dal} sein
AuRerstes durch die Sonnenbahn begrenzt ist, das heif}t, wo man sagt, dai die
scheinbare Sonnenbahn ist. Wir brauchen uns dabei nicht um das
Kopernikanische Weltensystem zu kimmern; wir brauchen uns nur
vorzustellen die Umkreise so, wie das ausgesprochen ist im Disseldorfer
Zyklus Uber die geistigen Hierarchien und ihre Widerspiegelung in der
physischen Welt. Also der Mensch wachst in das Planetensystem hinein bel
seinem Aufstieg in die geistigen Welten, in die Sphéare des Mondes und so
weiter bisin die aulferste Sphére, in die des Saturn hinein. [47]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Und das ales ist notwendig, damit der Mensch in der richtigen Weise
zusammenkommt mit den Kréaften, die er fir seinen astralischen Leib nur aus
den Kréaften des Planetensystems erhalten kann.

(9) Aber nun stellt sich eine Verschiedenheit heraus, wenn man
verschiedene Menschen beobachtet. Die Verschiedenheit ergibt sich, wenn
man zum Beispiel einen Menschen beobachtet nach dem Tode, der sein Leben
hindurch in seinem Gemiite eine moralische, gute Stimmung hervorgerufen
hat, der eine moralische Seelenverfassung durch den Tod hindurchtragt. Man
kann einen solchen vergleichen mit einem, der eine weniger moralische
Seelenverfassung durch die Pforte des Todes tragt; das macht einen grof3en
Unterschied und dieses zeigt sich schon, indem der Mensch in die Kréafte des
Merkur eintritt. Wie zeigt sich das? Nun, wenn der Mensch durch die Pforte
des Todes gegangen ist, so nimmt er durch jene Wahrnehmungsmittel, die wir
dann haben nach der Kamalokazeit, zum Beispiel die Wesenheiten wahr, die
ihm im Leben nahegestanden haben, die weggestorben sind, ehe er selbst die
Pforte des Todes durchschritten hat. Sind diese mit ihm verbunden? Gewil3,
wir kommen mit allen diesen Wesenheiten zusammen, wir leben mit ihnen
auch im Leben nach dem Tode. Aber esist ein Unterschied, wie wir leben mit
den Wesenheiten, mit denen wir gelebt haben auf der Erde. Es ist en
Unterschied, je nachdem der Mensch eine moralische Seelenverfassung durch
den Tod bringt oder ob er eine unmoralische Seelenverfassung hat. Wenn der
Mensch unmoralisch gewesen ist im Leben, dann kommt er zwar zusammen
mit seinen Familienangehdrigen und Freunden, aber es ist immer durch seine
eigene Wesenheit etwas geschaffen wie eine Mauer, durch die er nicht
hindurch kann bis zu den anderen Wesen. Und es wird der Mensch mit einer
unmoralischen Seelenverfassung nach dem Tode ein Einsiedler, ein einsames
Wesen, das Uberal etwas wie eine Mauer um sich hat und nicht hiniber kann
zu den Wesen, in deren Sphére er versetzt ist. Die Seele aber mit ener
moralischen Seelenverfassung, die Seele mit solchen inneren Vorstellungen,
die wir haben, wenn wir unseren Willen lautern, die wird sozusagen en
geselliger Geist und findet immer die Bricken und Zusammenhéange mit den
Wesen, in deren Sphére sie lebt. [48] Ob wir einsame oder gesellige Geister
sind, das entscheidet sich nach unserer unmoralischen oder moralischen
Seelenverfassung. Diese Entscheidung hat etwas sehr Wichtiges im Gefolge.
Derjenige, der ein geselliger Geist ist und nicht wie in die Schale seiner
Wesenheit eingeschlossen ist, sondern heran kann an die Wesen seiner Sphére,
dieser Mensch arbeitet fruchtbar an der Fortentwickelung, an dem Fortschritt
der ganzen Welt; der unmoralische Mensch, der nach dem Tode ein
Einsiedler, ein einsamer Geist wird, der arbeitet an der Zerstérung der ganzen
WEelt; der reildt ebenso grol3e Locher aus der ganzen Welt heraus, so grold wie
der Grad seiner Unmoralitét, seiner Abgeschlossenheit ist. Die Wirkung der
unmoralischen Taten eines solchen Menschen ist fir ihn eine Qual, fir die
WEelt eine Zerstorung.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

(10) Die moralische Seelenverfassung hat also eine grof3e Bedeutung schon
nach den ersten Zeiten im Kamaloka; sie entscheidet unser Schicksal auch fir
die néchste Zeit, die man die Venus-Zeit nennt. Es kommen aber noch andere
Vorstellungen in Betracht, die der Mensch ausgebildet hat wahrend des
Lebens und die ihn angehen, wenn er in die geistige Welt eintritt. Diese
anderen Vorstellungen sind die religiésen Vorstellungen. Anders lebt die
Seele in der Venus-Sphére nach dem Tode, wenn sie ein religidses Band
gehabt hat zwischen dem Verganglichen und dem Unverganglichen, und
anders lebt sie, wenn sie dieses Band nicht gehabt hat. Wiederum héangt es
davon ab, ob wir gesellige Geister werden oder einsame, einsiedlerische
Geister, je nachdem wir religios gestimmt waren im Leben oder nicht. Das
Abschlieffen im Leben, das religiose Abschliefien im Leben macht uns zu
Einsiedlern, zu ungeselligen Geistern. Wie wenn wir in eine Kapsel
eingeschlossen wéaren, wie in einem Gefangnis fuhlt sich eine solche
unreligiose Seele. Wir wissen zwar, dald auf3er uns die Wesen sind, aber wir
sind wie in einem Gefangnis, in einer Kapsel, so dal3 wir nicht zu ihnen
gelangen konnen. [49] So werden zum Beispiel die Mitglieder des Monisten-
bundes, insofern sie in ihren 6den materiaistischen Vorstellungen jedes
religiose Gefiihl ausgeschlossen haben, nicht nach dem Tode in einer neuen
Gesellschaft, in einem Bund vereinigt sein; sie werden ein jeder in seinem
eigenen Gefangnis eingesperrt sein. Damit soll natdrlich nichts gegen den
M onistenbund gesagt sein; es soll damit nur eine Tatsache begreiflich gemacht
werden.

(11) Hier im Leben sind materiaistische Vorstellungen ein Irrtum, im
Reiche des Geistes sind sie eine Tatsache, namlich die Tatsache, dal3 wir uns
durch solche Vorstellungen, durch die wir uns hier im Physischen nur
irrttimlich abschlief3en, uns dort im Geisterland einkerkern, uns zu Gefangenen
machen unserer eigenen Astralitéat. — Wir entziehen uns die Anziehungskréfte
in der Merkursphére durch unmoralische Lebensverfassung; wir entziehen uns
die Anziehungskréfte in der Venus-Sphéare durch irreligidse Seelenverfassung;
wir kdnnen die Kréfte, die wir brauchen, nicht herausbekommen aus dieser
Sphére, das heilt, wir bekommen dann in der nachsten Inkarnation einen in
einer gewissen Art unvollkommenen astralischen Leib.

(12) Hier sehen Sie, wie an dem Karma gebaut wird, hier sehen Sie die
Technik des Karma. Wenn man diese Tatsache der okkulten Forschung
nimmt, dann beleuchtet sich einem in einer merkwirdigen Welise solch en
Ausspruch, der wie instinktiv von Kant gemacht worden ist. Als er sagen
wollte, welche zwei Dinge ihm am meisten Bewunderung einfl6l3en, da sagte
er: Der bestirnte Himmel Gber mir und das moralische Gesetz in mir. —
Scheinbar sind es zwei Dinge, in Wahrheit aber ist es eines und dasselbe. Ja,
warum Uberkommt uns ein solches Gefuihl der Erhabenheit, des gottlichen
heiligen Ernstes, wenn wir in die Weiten des Sternenhimmels hinaufschauen?

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Weil dann, ohne dal3 wir es wissen, unser seelisches Heimatgeftihl erwacht;
well dann in der Seele erwacht das Gefiihl: Bevor du heruntergestiegen bist
auf die Erde zu einer neuen Inkarnation, da warst du selber in diesen Sternen,
und aus diesen Sternen hast du die besten Kréfte in dich hineinbekommen.
Und dein moralisches Gesetz, es ist dir verliehen worden, as du in dieser
Sternenwelt weiltest. Du kannst dasjenige, was der Sternenhimmel zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt dir gegeben hat, as die besten, schonsten
Kréfte deiner Seele erschauen, wenn du Selbsterkenntnis Ubst. — [50] Was wir
Im Sternenhimmel erblicken, ist das moralische Gesetz, das uns aus geistigen
Welten gegeben ist, denn wir leben mit dem Sternenhimmel zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt. Wer sich in die Moglichkeit versetzen will, eine
Ahnung zu bekommen, woher seine besten Kréfte stammen, der sollte mit
solchen Geflihlen den Sternenhimmel betrachten. Wer Gberhaupt nicht fragen
will, sondern stumpfsinnig in den Tag hineinlebt, dem werden die Sterne
nichts erzahlen. Wer sich aber die Frage aufwirft: Wie kommt dasjenige, was
niemals mit meinem Sinnenleib zusammenhéngt, wie kommt es in mich?
Wenn er dann den Blick zum Sternenhimmel erhebt und ihn jenes
eigentimliche Gefuhl Gberkommt; wenn er dann spliren kann, wie er fromm
werden kann, dann weil3 er: esist die Erinnerung an unsere ewige Heimat. So
wachst man alméhlich hinein in jenen Zustand, wo wir wirklich
zusammenleben mit dem Sternenhimmel zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt.

(13) Wir fragten, so wie wir bisher gefragt haben, nach unserem
astralischen Leitb mit seinen Zusammenhangen, seinem Wiederaufbau in der
geistigen Welt. Dieselbe Frage kénnen wir in bezug auf unseren Atherleib
aufwerfen. Auch ihn miissen wir unser ganzes Leben hindurch zerstoren; aber
ebenso missen wir von woanders her die Kréafte holen, damit wir ihn wieder
aufbauen konnen, damit wir ihn in den Stand setzen, seine Arbeit wahrend des
L ebens flr den ganzen Menschen zu leisten.

(14) Ja, es gab lange Zeitraume in der menschlichen Erdenentwickelung, da
konnte der Mensch Uberhaupt gar nichts tun, um irgend etwas dazu
beizutragen, dai’ sein Atherleib in der nachsten Inkarnation mit guten Kréaften
ausgestattet war. Aber es hatte der Mensch dazumal noch eine Erbschaft aus
den Zeiten, wo er auf der Erde entstanden ist. Solange das alte Hellsehen
dauerte, waren in dem Menschen noch solche Kréfte, die beim Tode noch
unverbraucht vorhanden waren, gewissermal3en Reservekréafte, durch die der
Atherleib wieder aufgebaut werden konnte. Aber das ist der Sinn der
Menschenentwickelung, dal3 alle Kréfte schwinden und durch neue ersetzt
werden missen. [51] Und heute sind wir wirklich in einem Entwickelungs-
punkte, wo der Mensch etwas dazu tun muR, damit sein Atherleib wieder
aufgebaut werden kann.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Durch alles dagenige, was wir mit den gewdhnlichen moralischen
Vorstellungen tun, was wir tun mit irgendeiner Religion der Erde, mit einer
Religion, die auf ein einzelnes Volk der Erde beschrankt ist, gehen wir
alerdings in das Planetensystem und ziehen aus dem Planetensystem die
Kréfte, die wir zum Wiederaufbau des astralischen Leibes brauchen; nur durch
eines gehen wir durch, ohne dal3 wir die richtigen Kréfte herausziehen: durch
die Sonne selbst. Denn aus der Sonne muR zugleich unser Atherleib die Krafte
ziehen; unser dtherischer Leib mul3 aus der Sonne die Kréfte ziehen, die er zu
seinem Wiederaufbau braucht.

(15) In den vorchristlichen Zeiten, da war es so, dal3 der Mensch, indem er
sich hinaufentwickelte in die geistige Welt, einen Teill der Kréfte des
Atherleibes mitnahm, und diese Reservekréfte lieBen ihn aus der Sonne
herausziehen dasjenige, was er zum Wiederaufbau seines Atherleibes in einer
neuen Inkarnation brauchte. Das ist jetzt anders. der Mensch bleibt jetzt
immer mehr und mehr unbertihrt von den Kréften der Sonne. Wenn er nicht
das Entsprechende dazu tut, dal3 sein atherischer Leib sich so vorbereitet, dal’
er in die Seele das hineingiefdt, was aus der Sonne herausziehen kann die
Krafte, die er braucht zum Wiederaufbau seines Atherleibes, so geht er
unberthrt durch die Sonnensphére hindurch.

(16) Nun kann uns das, was wir fihlen kbnnen aus einem einzelnen
Religionsbekenntnis der Erde, niemals in der Seele das geben, was wir
brauchen, um in der Sonnensphére bestehen zu kdnnen. Dasjenige, was wir in
unseren Atherleib hineingieflen konnen, dasjenige, was wir dann brauchen in
der Seele, damit sie fruchtbar durchlaufen kann die Sonnensphére, das kann
uns nur werden aus dem Gemeinsamen, das in alen menschlichen Religionen
fliefst. Und was flief3t darin? Nun, wenn Sie die verschiedenen Religionen der
Welt vergleichen — und dies ist ja eine der bedeutsamsten Aufgaben der
geisteswissenschaftlichen Arbeit, den Wahrheitskern der verschiedenen
Religionen wirklich zu studieren —, wenn Sie sie alle miteinander vergleichen,
so werden Sie eines finden. [52] Sie werden finden, dal’ diese Religionen
immer in ihrer Art vollkommen waren, aber gerade auf ein bestimmtes Volk,
auf eine bestimmte Zeitepoche hin; dal3 sie diesem Volk, dieser Zeitepoche
das Bedeutsamste gegeben haben, was diese Zeit erhalten konnte. Und wir
wissen im Grunde genommen am meisten Uber eine Religion da, wo diese
Religionen gerade haben dienen kdnnen ihrer Zeit und ihrem Volke dadurch,
dal3 sie sich abgeschlossen haben in einer gewissen egoistischen Weise so, wie
sie aus dem grof3en Urquell des L ebens gegeben waren.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

(17) Wir haben ja schon seit mehr as zehn Jahren die Religionen studiert;
aber es multe einmal der Anfang gemacht werden damit, der Menschheit
etwas zu geben, das Uber die einzelnen Religionen hinausgeht, das gleichsam
adles das enthdlt, worauf die einzelnen Religionen hingewiesen haben.
Wodurch kam das zustande? Das kam dadurch zustande, da? einmal eine
Religion auftrat, die eine unegoistische Religion ist. lhre Vollkommenheit
beruht gerade darin, dal3 sie sich nicht blof3 auf ein Volk und auf eine Zeit
beschrankte. Eine im eminentesten Sinne egoistische Religion ist zum Beispiel
die Hindu-Religion. Denn wer kein Hindu ist, kann nicht aufgenommen
werden in diese Religion. Diese Hindu-Religion ist also in besonderem Sinne
zugeschnitten auf das Hinduvolk. Ebenso ist es mit den anderen Territorial-
religionen. Darauf beruht die Grofe der einzelnen Religionsbekenntnisse, dal3
sie fur die einzelnen irdischen Verhédltnisse zugeschnitten waren. Wer das
nicht ins Auge faldt, dal3 die Religionen gerade darin ihre Vollkommenheit
haben, dal3 sie auf einzelne irdische Verhéltnisse sich beschrénken, wer nur
immer betont, dal3 ale Religionssysteme aus einer Einheitsquelle gekommen
sind, der kann nie zu einer Erkenntnis kommen.

(18) Was heifdt es denn, nur immer von der Einheit zu sprechen? Das heildt
zum Beispiel, jemand sagt: Auf dem Tische stehen Salz und Pfeffer und
Paprika und Zucker, aber nicht was jedes fur sich bedeutet, wollen wir
hervorheben, sondern die Einheit suchen wir, die sich ausdriickt in den
verschiedenen Gewurzen, Pfeffer, Salz, Paprika und Zucker. — [53] Reden
kann man so Uber diese Dinge, aber wenn es sich darum handelt, von dem
Reden zur Wirklichkeit Uberzugehen, wenn es darauf ankommt, die
verschiedenen Gewdrze jedes fUr sich in seiner Eigenart anzuwenden, wird
man den Unterschied schon gewahr werden. Da wird niemand, wenn er die
verschiedenen Gewlrze anwendet, sagen, dal3 sie alle ohne Unterschied
Gewlrz seien. Denn wenn wirklich kein Unterschied ist, dann nehmen Sie
einmal das Salz oder den Pfeffer und tun diese statt Zucker in Ihren Kaffee
oder Tee; da werden Sie den Unterschied schon sptiren. Denselben logischen
Schnitzer macht jemand, der nicht wirklich die enzelnen Religions-
bekenntnisse trennt, sondern sagt: sie kommen alle aus derselben Quelle.

(19) Aber wenn man kennen will, wie das lebendige Band sich durch die
verschiedenen Religionen hindurchzieht auf ein grof3es Ziel hin, dann muf}
man dieses Band kennenlernen, dann muf3 man die Religionen in ihrem Wert
fur die einzelnen Sphéren wirklich studieren. Das ist geschehen seit mehr als
zehn Jahren innerhalb unserer mittel européischen Sektion der Theosophischen
Gesellschaft; aber es ist dann eilnmal der Anfang gemacht worden, eine Art
von Religion zu gewinnen fir etwas, was nichts zu tun hat mit den
menschlichen Unterschieden, was nur mit dem Menschlichen etwas zu tun hat,
das ohne Unterschied von Farbe und Rasse und so weiter ist.

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Worin driickt sich das aus? Haben wir in Wahrheit eine nationale Religion,
wie sie die Hindu oder die Juden haben? Wenn wir den Wotan verehren
wurden, dann wéren wir in der Lage, in der die Hindu sind. Wir verehren aber
nicht den Wotan. Das Abendland hat sich zum Christus bekannt, der kein
Abendlander ist, der ein Auswartiger ist in bezug auf seine Abstammung.
Nicht eine national-egoistische Art, sich an ein Bekenntnis zu binden, ist die
Art, wie das Abendland sich zum Christus gestellt hat. Wir kdnnen das hier
berlhrte Gebiet im Rahmen eines einzelnen Vortrages nattrlich nicht
erschopfend behandeln; immer konnen nur einzelne Gesichtspunkte angefihrt
werden. Angefuhrt werden sollte, dal3 die Art, wie sich das Abendland sein
Religionsbekenntnis angeeignet hat, eine absolut unegoistische gewesen ist.
Auch in einer anderen Art zeigt sich das Uberwiegende des Christus-
Prinzipes. [54] Rufen Sie zusammen einen ernsten Kongref3, zusammengesetzt
von Religionsgelehrten der verschiedenen Religionsbekenntnisse, die sich
bemihen sollen, die einzelnen Religionssysteme unparteiisch miteinander zu
vergleichen. Die Frage mochte ich ihnen stellen, ob es in demselben Sinne in
irgendeiner Religion etwas gibt, was Uber die ganze Erde hin Gultigkeit hat
wie das Folgende: dal3 wir eine und dieselbe Bemerkung haben, die von zwei
Seiten herkommend etwas ganz Verschiedenes bedeutet, wie im Christentum.
Es ist eine tiefe Bemerkung im Evangelium, die da der Christus Jesus macht,
indem er sagt zu denen, die er lehrte: In euch alen lebt ein Gattliches; seid ihr
denn nicht Gotter? Er sagt es mit aller Gewalt: «lhr seid Gotter» (Joh. 10, 34).
Damit meint der Christus Jesus. Ein Funke liegt in jeder Menschenbrust, der
gottlich ist, der angefacht werden muf3, so dal3 man sagen kann: Seid wie die
Gotter! Zu einer anderen, und zwar gerade entgegengesetzten Wirkung fuhrt
ein Wort von Luzifer, as er an den Menschen herantritt, um ihn herab-
zuziehen aus dem Gotterbereiche, indem er zu den Menschen sagt: «lhr werdet
sein wie Gott» (I. Mose, 3, 5). Da war der Sinn ganz anders. Der gleiche
Ausspruch, der Menschheit zum Verderben, beim Beginn des Herabgehens in
den Abgrund; derselbe Ausspruch, ein Hinweis auf unser hochstes Ziel! Das
soll man in irgendeinem Religionsbekenntnis in der gleichen Art suchen!
Entweder ist das eine oder das andere da; aber es ist nicht beides da. Man
forsche — aber man forsche nur genau — und man wird sehen, wie vieles darin
liegt in den wenigen Worten, die jetzt gesagt worden sind. Warum hat das
Christentum diese wichtige Sache in sich aufgenommen? Damit sich zeigt,
dal? es auf den blofRen Inhalt nicht ankommt, sondern darauf, aus welcher
Wesenheit er herkommt. Warum? Weil das Christentum begann, in richtigem
Sinne darauf hinzuweisen und hinzuwirken, was sein Wesenskern verkindet:
Nicht blof3 Stammesverwandtschaft ist da, sondern Menschheitsverwandt-
schaft ist da, etwas, was ohne Unterschied von Rasse, Nationaitdt und
Bekenntnis gilt, etwas, was Uber ale Rassen und Uber ale Zeiten
herlbergreift. Darum ist das Christentum zugleich so intim verwandt mit der
menschlichen Seele, weil das, was das Christentum geben kann, keiner
menschlichen Seele fremd zu bleiben braucht. [55]

14



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Das geben zwar noch nicht alle Menschen auf der Erde zu. Aber was wahr ist,
muf3 ja doch zuletzt sieghaft sich durchsetzen.

(20) Heute allerdings sind die Menschen noch nicht einmal so waeit,
einsehen zu konnen, dal3 der Buddhist, der Hindu nicht den Christus
abzulehnen braucht. Denken Sie doch einmal, was es heil3en wirde, wenn
jemand denkend, tief denkend, auftreten wirde und wenn er sagen wirde zu
uns: Esist unrecht von euch Christus-Bekennern, wenn ihr besonders von dem
Christus sagt: alle Bekenntnisse kénnen sich in ihm vereinigen, kénnen ihn
gleichméiig as ihr héchstes Ziel anerkennen. Damit gebt ihr dem Christus
den Vorzug. lhr dirft besonders nicht Uber den Christus eine solche
Behauptung aufstellen. Warum denn nicht? Vieleicht, well der Hindu
verlangen konnte, wir sollten auch seine Lehren allein verehren? Wir wollen
nichts nehmen diesen Lehren, die wir wahrhaftig so hoch verehren wie nur
irgendein Hindu. Darf der Buddhist sagen: Ich darf den Christus nicht
anerkennen, denn das steht nicht in meinen buddhistischen Schriften? Kommt
irgend etwas darauf an, wenn etwas, was wahr ist, nicht in besonderen
Schriften steht? Ist es antibuddhistisch, dal3 man sich zu dem kopernika-
nischen Weltsystem bekennt, obgleich davon nichts in buddhistischen
Schriften steht? Darf der Buddhist sagen: Es ist nicht recht, es ist
antibuddhistisch, daf3 man sich zu dem kopernikanischen Weltsystem bekennt,
denn in meinen Blchern steht nichts von dem kopernikanischen Weltsystem?
— Geradeso wie das kopernikanische Weltsystem sind die neueren
geisteswissenschaftlichen Forschungsresultate Uber die Christus-Wesenheit
etwas, was von einem Hindu oder Bekenner eines anderen Religionssystems
angenommen werden kann; das hat nichts zu tun mit einem Religions-
bekenntnis. Wer es ablehnt, was Gelsteswissenschaft zu sagen hat Uber den
Christus-Impuls im Verhéltnis zu den Religionsbekenntnissen, der hat nicht
das wahre Verstandnis fir das, wie man sich zu einem Religionsbekenntnis zu
stellen hat. — [56] Vielleicht, meine lieben Freunde, wird noch einmal die Zeit
kommen, wo man sehen wird, wie das, was wir tUber das Wesen des Christus-
Impulses und sein Verhaltnis zu alen Religionsbekenntnissen und Weltan-
schauungen zu sagen haben, ebenso tief zu unseren Herzen, zu unseren Seelen
gpricht, wie es sich bemiht, mit einer aufRersten Konsequenz bis in die
einzelnen Phasen zu gehen. — Esist nicht leicht flr den einzelnen, einzusehen,
wie versucht wird, die Dinge zusammenzutragen, die zu einem wahren
Verstandnis des Christus-Impul ses fiihren kdnnen. Und es braucht der Mensch
In seinem gegenwartigen Zyklus ein Verstandnis fur das, was wir die Christus-
Wesenheit nennen. Das Sich-Bekennen zum Christus hat nichts zu tun mit
einem einzelnen, sich abschlief3enden Religionssystem; ein richtiger Christ ist
nur derjenige, der gewohnt ist, einen jeden Menschen anzusehen als solchen,
der das christliche Prinzip in sich selber tragt; fur einen richtigen Christen
wird das Christliche gesucht in einem Chinesen, einem Hindu und so weiter. —

15



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Das wahre Verstandnis eines jeden, der sich zum Christus bekennt, beruht
darin, daf3 er sich bewul3t wird, dal3 der Christus-Impuls sich nicht beschrankt
auf einen Tell der Erde — ein Irrtum wére dies. Die Redlitét ist so, dal? seit dem
Mysterium von Golgatha wirklich wahr ist, was Paulus schon sagte fir die
Gebiete, fur die er zu sprechen hatte. Paulus hat verkindet: Christus ist
gestorben auch fir die Heiden. — Verstehen aber mul? die Menschheit, dal3 der
Christus gekommen ist nicht fur ein bestimmtes Volk, fUr eine bestimmte,
beschrankte Zeit, sondern fir die gesamte Erdenbevolkerung, fir alle. Und
dieser Christus, er hat seine Phantomkeime in jede Seele gestreut, und der
Fortschritt wird nur darin bestehen, dal? die Seelen sich ihrer bewuf3t werden.
Wir arbeiten also nicht nur eine Theorie aus, nicht blof3, daf3 unser Verstand
ein paar Begriffe mehr bekommt, wenn wir geisteswissenschaftlich arbeiten,
sondern wir kommen zusammen, dal3 unsere Herzen und Seelen ergriffen
werden. Wenn wir in dieser Art ein Verstandnis entgegenbringen dem
Christus-Impulse, so wird er es endlich machen, dal3 alle Menschen auf der
Erde zum tiefsten Christus-Verstandnis kommen, zum Verstandnis des
Christus-Wortes. «\Wenn zwei oder drel in meinem Namen zusammen sind, so
bin ich mitten unter ihnen.» Die in diesem Geiste zusammen arbeiten, sie
finden die Briicke von Seele zu Seele. Das aber wird der Christus-Impuls Uber
die ganze Erde hin machen. [57] Der richtige Christus-Impuls, das ist
dasienige, was das lebendige Leben unserer Zweige sein soll. Da kommt dann
der Okkultismus und zeigt uns, wenn wir es uns angelegen sein lassen
dadurch, dal3 wir etwas fihlen die Realitét des Christus-Impulses. dann wird
In unsere Seelen etwas hineingesenkt, was sie geeignet macht, den Durchgang
zu finden durch die Sonnensphéare, so da der Atherleib uns in der richtigen
Weise wieder gegeben werden kann in der nachsten Inkarnation. Richtig
nehmen wir Geisteswissenschaft erst auf, wenn wir ein tiefgehendes
Verstandnis der Aufnahme des Christus-Impulses entgegenbringen. Nur so
wird unser Atherleib beim Eintritt in eine neue Inkarnation stark und kréaftig
sein. Die Atherleiber werden immer mehr und mehr verkommen, wenn die
Menschen nichts wissen von dem Christus und seiner Mission fir die ganze
Erdenentwickelung. Durch Verstéandnis der Christus-Wesenheit werden wir
diesem Verkommen des Atherleibes entgehen, das macht uns sonnenfahig,
sonnenhaft, das macht uns geeignet, dal3 wir aus dem Gebiete, aus dem der
Christus gekommen ist, Kréfte aufzunehmen fahig werden. Seit er da ist, der
Christus, kann der Mensch die Kr&fte mitnehmen von der Erde, dieihn in die
Sonnensphére fihren. Dann kdnnen wir zurtickgehen auf die Erde und in der
nachsten Inkarnation leben die Krafte, die unseren Atherleib stark machen.
Wenn wir den Christus-Impuls nicht aufnehmen, dann werden die Atherleiber
immer unfahiger und unfahiger, sich ihre erhaltenden, aufbauenden Kréfte aus
der Sonnensphdre mitzunehmen, um hier auf der Erde richtig wirken zu
konnen.

16



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Klar sein missen wir uns, dal3 das Leben der Erde wirklich abhangt nicht von
dem blofen theoretischen Auffassen, sondern von enem ganzlichen
Durchdrungensein von dem Ereignis von Golgatha. Das zeigt uns die wahre
okkulte Forschung.

(21) Und diese okkulte Forschung zeigt uns weiter, wie wir empfangen
konnen, was uns fur den physischen Leib vorbereitet. Denn der physische Lelb
wird uns verliehen durch das, was man nennt das Vater-Prinzip. Aber durch
die Eigentimlichkeit, die sich ausdriickt durch das Wort des Christus Jesus:
[58] «lch und der Vater sind Eins» (Joh. 10, 30), werden wir durch den
Christus-Impuls auch des Vater-Prinzips teilhaftig; das heif3t, es fuhrt uns der
Christus-Impuls zugleich zu den gdéttlichen Vaterkraften.

(22) Was ist das Beste, das wir gewinnen kdnnen aus unserer spirituellen
Vertiefung? Man konnte sich vorstellen, dal3 eine Menschenseele mdglich
wére unter lhnen, die nachher zur Tilre hinausginge und sich sagen wurde:
jetzt habe ich eigentlich alles vergessen bis auf alle einzelnen Worte. Es wiirde
dies ein extremer Fall sein, es wirde der radikalste Fall sein. Das, meine
lieben Freunde, wére noch nicht einmal der grofite Schaden. Denn ich kénnte
mir den Fall denken, dal? so einer, der da hinaustritt auf die Stral3e, trotzdem
ein Gefuhl, eine Empfindung mittriige, die das Ergebnis ist dessen, was er hier
gehort hat, wenn er auch sonst alles vergessen hat. Und dieses Gefuhl ist die
Hauptsache. Was wir in unserem Gemiit erleben, das ist die Hauptsache. Aber
wir kénnen es nicht anders erleben, wenn wir die Worte horen, als dadurch:
wir mussen uns ihm hingeben in alen Einzelheiten, damit unsere Gemuter mit
dem maéchtigen Impulse ausgefullt werden. Wenn alles dasjenige, was Geist-
Erkenntnis uns sein kann, zur Verbesserung unserer Seele beitragt, dann haben
wir das Richtige gewonnen. Und gar, wenn im rechten Sinne durch das, was
sich in seinem Gemite niederschlagt durch die Geisteswissenschaft, der
Mensch féhig wird, nur um ein weniges mehr seine Mitmenschen zu
verstehen, dann hat sie an ihm ihr Werk getan. Denn Gelsteswissenschaft ist
Leben, unmittelbares Leben. Widerlegt oder bewiesen wird sie nicht durch
logische Disputationen. Sie wird durch das Leben bewiesen und gewertet. Und
sie wird sich bewahren dadurch, dal3 sie Menschen finden kann, in deren
Seelen sie Eingang findet. Aber was kdnnte uns mehr erheben, als wenn wir
Imstande sind zu wissen, dal3 wir kennenlernen die Quelle unseres wahren
Lebens zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, unsere Verwandtschaft
zu fuhlen mit dem ganzen Universum! [59] Was kdnnte uns mehr bestérken in
unseren Pflichten in unserem Leben als das Wissen, dald wir in uns tragen die
Kréfte des Universums, zu deren Eingief3ung wir uns vorbereiten missen im
L eben, damit sie wirksam in uns werden kénnen, wenn wir wiederum betreten
die Welt der Planeten und die Welt der Sonne zwischen dem Tode und einer
neuen Geburt.

17



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphéren und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

Und der, der wirklich begreift die Dinge, die ihm der Okkultismus enthillen
kann Uber des Menschen Verhdltnis zur Sternenwelt, bel dem ist ehrlich das
Gebet, das er dann verstandnisvoll an die Welt richtet und das etwa so lauten
kann: «Je mehr ich mir bewufd werde, wie ich herausgeboren bin aus dem
Weltenall, je mehr ich die Verantwortlichkeit fihle, die Krafte in mir zu
entwickeln, die ein ganzes Weltenall mir gegeben hat, ein um so besserer
Mensch werde ich werden konnen.» Und wer dieses Gebet aus der tief
Innersten Seele heraus zu beten versteht, der darf auch hoffen, dal3 es bei ihm
ein reales ldea wird, der darf auch hoffen, dald er durch die Kraft eines
solchen Gebetes ein immer besserer und vollkommenerer Mensch werde. So
arbeitet bis in die intimsten Tiefen hinein das, was wir durch die wahre
Gei steswissenschaft erhalten. [60]

18



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ




Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das
L eben zwischen Tod und neuer Geburt

VIERTER VORTRAG
Wien, 3. November 1912

Inhalt: Das umgekehrte Verhalten des Menschen beim Erkennen und beim Tétigsein in der
physischen und in der geistigen Welt. — Durchgang der Seele nach dem Tode durch die
Planetensphéren. Mondensphdre: Kamaoka. Merkursphére: Zusammenhang mit der
moralischen Verfassung; Venussphéare: mit der religiosen Gesinnung; Sonnensphéare: mit dem
Versténdnis des Christusimpulses. Luzifer als Lichtbringer jenseits der Sonnensphére.
Marssphéare: orchestrales Erklingen der Sphérenmusik; Jupitersphére: dem Gesang zu
vergleichende Steigerung der Spharenmusik; Saturnsphére: Hineintdnen der kosmischen
Gesetzméldigkeit und Weisheit in die Sphdrenmusik, Ausdruck des Weltenwortes. —
Herabdampfen des Bewul3tseins nach dem Durchgang durch die Saturnsphére und Einstromen
der kosmischen Kréfte. Zusammenziehen und Zuriickgehen durch die Sphéren des
Sonnensystems. Vereinigung mit dem Menschenkeim. — Das Beleuchten unserer uns
umgebenden Visionswolke nach dem Tode durch die hoheren Wesen der geistigen Welt. —
Die Mediceer-Denkmaler Michelangel os.

(1) Esist mir eine grof3e Freude, daf? ich heute abend in lhrer Mitte sein
kann gelegentlich meiner Anwesenheit in Wien, die durch anderes notwendig
geworden ist.

(2) Sprechen mochte ich zu Ihnen heute abend, meine lieben Freunde, da es
ja ein ausnahmsweises Zusammentreffen ist, von einigem, man darf wohl
sagen, Intimerem, das sich doch nur besprechen a3t ganz im engen Kreise
derjenigen, die schon langere Zeit geisteswissenschaftlich gearbeitet haben.

(3) Esist nun so in der okkulten Forschung, dal3 man eigentlich nicht oft
genug gleichsam nachsehen kann, wie es mit den Dingen ist, die ja immer
wieder und wieder durchforscht, durchsucht werden, von denen immer wieder
und wieder verkindet wird, und die, weil sie sich ja in der dem Menschen
nicht so leicht zuganglichen, von ihm nicht so leicht fal3baren geistigen Welt
befinden, gewissermal3en auch leicht nach der einen oder nach der anderen
Richtung hin selbst vom Forscher mifl3deutet oder ungenau gesehen werden
konnen; daher mufl3 immer wieder und wieder gewissermal3en nachkontrolliert
werden. Gewil3, die Hauptsache der Tatsachen des tbersinnlichen Lebens steht
seit Jahrtausenden fest, aber esist schwierig, sie darzustellen. Und deshalb war
es mir eine tiefe Befriedigung, dald es mir in den letzten Zeiten mdglich
geworden ist, mich intimer wiederum mit einem Gebiete zu befassen, das auf
der Seite des Okkultismus von Wichtigkeit ist: mit dem Gebiete des Lebens
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt.

2



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Gewil3, nicht gerade neue Dinge mussen sich bel einer solchen Gelegenheit
zum Durchforschen herausstellen, aber manches ergibt dann die Mdglichkeit,
genauer, praziser die Dinge wieder und wieder zu sagen. [61] So mdOchte ich
am heutigen Tage gerade von dieser fir die Ubersinnliche Erkenntnis so
wichtigen Zeit des Menschen, der Zeit zwischen Tod und neuer Geburt,
sprechen; nicht so sehr Uber das néchste Gebiet, das ja in den Schriften und
auch sonst oft hier zur Sprache gekommen ist, Uber das sogenannte Kamaloka-
Gebiet, sondern Uber dasjenige, was sich daran anschlief3t, Uber den
eigentlichen Aufenthalt des Menschen in der geistigen Welt zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt. Nur ein paar Worte mdchte ich dieser
Schilderung vorausschicken.

(4) Dasjenige, was zwischen Tod und neuer Geburt liegt, lernt man kennen
durch die Initiation, durch die Einweihung oder durch das Durchschreiten der
Pforte des Todes. Gewdhnlich nimmt man den Unterschied nicht ernst genug,
der besteht zwischen allen Erkenntnissen, die wir uns aneignen konnen in
bezug auf die sinnliche Welt, in der wir immer mit unseren Sinnen und mit
dem Verstande drinnenstehen, und in bezug auf die geistige Welt, in die wir
eintreten entweder durch die Initiation schon in diesem Leibe, in diesem
physischen Dasein, oder ohne diesen Leib, wenn wir durch die Pforte des
Todes geschritten sind. Es ist gewissermal’en ales umgekehrt in dieser
geistigen Welt. Zwei Merkmale mochte ich anfuhren, welche so recht zeigen
konnen, wie die geistige Welt sich ganz bedeutsam unterscheidet von der
gewohnlichen sinnlichen Welt.

(5) Nehmen wir unser Dasein in dieser Sinnenwelt wdahrend unseres
wachenden Zustandes vom Morgen bis zum Abend. Da sehen wir, dal3 die
Dinge, die wir durch unsere Augen und Ohren wahrnehmen, an uns
herankommen; und sozusagen nur die hOoheren Gebiete des Lebens, die
Erkenntnisgebiete, das Kunstgebiet suchen wir auf, die mtssen wir tétig an uns
heranbringen, da mussen wir mittun — aber das Ubrige auf3ere Leben, das unsin
Anspruch nimmt, bringt wahrhaftig alles, was auf unsere Sinne und unseren
Verstand wirken soll, von morgens bis abends an uns heran. Wo wir gehen, auf
der Stral3e, wie wir auch leben, alles und jedes, jeder Augenblick hat seine
Eindricke, und wir tun, mit den angedeuteten Ausnahmen, nichts fur das
Herbeibringen; sie kommen von selber.

(6) Anders ist es mit dem, was in der physischen Welt durch uns geschieht;
da mussen wir tétig sein, da missen wir von Ort zu Ort schreiten, da missen
wir uns ruhren. [62] Das sind die bedeutsamen Kennzeichen des taglichen
Lebens, dal? das, was sich unserer Erkenntnis darbietet, geschieht, ohne dal3
wir etwas dazu tun. So grotesk esist, im Geistigen ist es umgekehrt,



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

In der geistigen Welt kann man nicht handeln, nicht tétig sein, nicht etwas
herbeifiihren dadurch, dal3 man von einem Ort zum anderen geht; man kann
auch nichts herbeifiihren in der geistigen Welt dadurch, dal3 man sozusagen
Organe rihrt, welche analog wéaren den physischen Handen, sondern dasjenige,
was vor alen Dingen notwendig ist, damit mit uns etwas geschieht in der
geistigen Welt, das ist die absolute Gemiitsruhe.

(7) Je ruhiger wir sein kobnnen, desto mehr geschieht durch uns in der
geistigen Welt, so dal3 wir also gar nicht sprechen kdnnen davon, dal3 etwas
geschieht in der geistigen Welt, wenn wir hasten und treitben, sondern indem
wir in aler Gemutsruhe entwickeln eine grofiere liebevolle Anteilnahme an
dem, was geschehen soll, und dann abwarten, wie die Dinge sich entwickeln.
Diese Gemiitsruhe, welche in der geistigen Welt schaffend ist, hat kaum irgend
etwas Ahnliches im gewohnlichen physischen Leben, wohl aber in hoheren
Gebieten auf dem physischen Plane, im Erkenntnisleben und im Kunstleben.
Da haben Sie schon etwas Analoges. Der Kinstler kann eigentlich nicht das
Hochste, was er vermag nach seinen Anlagen, schaffen, wenn er nicht warten
kann, wenn er nicht in aler Gemuitsruhe warten kann, bis der rechte
Augenblick gekommen ist, bis die Intuition kommt. Wer programmmaliig
schaffen will, der kann nur minderwertige Produkte zustande bringen. Wer auf
irgendeinen aulReren Anlald hin irgendein Werk, sei es das kleinste, schaffen
will, wird es nicht so gut zustande bringen, als wenn er in liebevoller Hingabe
und ruhig warten kann auf den Augenblick der Inspiration, wir kénnen auch
sagen, auf den Augenblick der Gnade. So ist es auch in der geistigen Welt, da
gibt es kein Hasten und Drangen, da gibt es nur Gemutsruhe.

(8) Im Grunde genommen muf3 es auch so sein bel der Ausbreitung unserer
Bewegung. Alle aul3ere Agitation, alles aullere den Menschen die Geistes-
wissenschaft Aufdréngenwollen, fuhrt im Grunde genommen zu nichts. [63]
Am besten ist es, wenn wir warten konnen, bis sich uns im Leben die
Menschen zeigen, die in ihrer Seele das Bedirfnis haben, etwas zu horen, die
sich hinneigen wollen dem Geistigen, und wir sollen gar nicht das Bedurfnis
entwickeln, einen jeden an die Geisteswissenschaft heranzubringen. Wir
werden die Erfahrung machen, je mehr Ruhe, agitationslose Ruhe wir
entwickeln kénnen, desto mehr Leute kommen an uns heran, wahrend wir
durch eine briske Agitation die Leute geradezu zurtickstol3en werden. Wenn
ein Offentlicher Vortrag gehalten wird, geschieht es nur, damit gesagt werde,
was gesagt werden mul3; wer es aufnehmen will, kann es aufnehmen. Insofern
muf3d unser ganzes Leben innerhalb der geisteswissenschaftlichen Bewegung
ein Abbild des Geistigen sein, dal3 wir das, was geschehen soll, geschehen
lassen und es abwarten mit Gemutsruhe.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

(9) Nehmen wir einmal einen initiierten Menschen, welcher erkannt hat,
dal3 in einem bestimmten Zeitpunkte irgend etwas aus der geistigen Welt
heraus geschehen soll. Ich habe Ofters aufmerksam gemacht auf einen
wichtigen Zeitpunkt, in dem etwas geschehen ist von der geistigen Welt aus,
nur zeigt es sich jetzt noch nicht in so aul3erordentlichem Mal3e. Das war das
Jahr 1899, der Ablauf des kleinen Kali Yuga. Das war im wesentlichen das
Jahr, welches einen bestimmten Impuls brachte, der dazu bestimmt war, den
Menschen dasjenige von innen heraus zu geben, ihnen in der Seele zu
erwecken, was im Grunde genommen in den friheren Zeiten durch
irgendwelche aulReren Dinge, man nannte es Zufall, aus der geistigen Welt
gegeben worden ist. Ich will einen bestimmten Fall anfihren: Im zwolften
Jahrhundert lebte ein gewisser Norbert. Dieser begriindete einen Orden. Er
fuhrte zunachst ein recht weltliches, man kdnnte sagen, ein ausschweifendes
Leben, da traf ihn en Blitzstrahl. Oftmals kommt es in der Geschichte bel
einzelnen Menschen vor, dal3 ein solches Ereignis eintritt; ein Blitzstrahl kann
durchschiitteln den physischen und den Atherleib. Da wurde sein ganzes L eben
verandert. Da ist es so, dal3 wie ein aul3erer Anlald von der geistigen Welt zu
Hilfe genommen wird, um die Menschen zu verandern. Solche Zufdlle
kommen oft vor, sie durchschitteln den ganzen Zusammenhang zwischen
physischem und Atherleib und verandern den Betreffenden ganz und gar. So
war es auch hier. [64] Das sind aber keine Zufélle, das sind in der geistigen
Welt wohlvorbereitete Tatsachen, den Menschen zu verandern. Nun wurden
diese Tatsachen vom Jahre 1899 an immer intimer und intimer, viel weniger
aullerlich, viel mehr durch das Innere wirkend; verinnerlicht wird des
Menschen Seele. Und tatsachlich, bei einer solchen Umwalzung in der Welt
wie im Jahre 1899 missen mitwirken ale Wesenheiten und Mé&chte aus der
geistigen Welt, aber auch alle Initiierten, die hier leben. Sie sagen nicht:
Bereitet euch vor! —, sie sagen es nicht den Leuten in die Ohren, sondern es
geschieht so, dal3 der Impuls von innen kommt, dal3 die Menschen ihn von
innen heraus verstehen lernen. Dann bleiben die Leute in der Seele ruhig,
befassen sich mit dem Gedanken, lassen diesen Gedanken in sich wirken und
warten. Und je ruhiger sie werden mit dem Gedanken in der Seele, desto
kraftiger kommen solche geistigen Ereignisse. Also, abwarten diese
Begnadung! Dies ist es vorzugsweise, dal wir abwarten sollen, was mit uns
geschehen soll in der geistigen Welt.

(10) Anders ist es mit dem Erkennen im Alltag; da missen wir alles
herantragen, missen es erwerben, missen arbeiten, um es uns gewissermalen
entgegenzubringen. Eine Rose, die wir am Wege finden, erfreut uns in dieser
physischen Welt; auf dem geistigen Plane wirde es nicht geschehen, es wiirde
sich uns nichts einer Rose auf dem physischen Plane Ahnliches hinstellen,
wenn wir uns nicht bemdahten, in bestimmte geistige Gebiete hineinzukommen,
um die Dinge an uns heranzubringen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Gerade was wir beim Tun hier machen, mussen wir beim Erkennen im
Geistigen machen; und umgekehrt: Was durch uns geschehen soll, missen wir
in Ruhe abwarten und nur sozusagen das Hereinragen aus der geistigen Welt in
die physische, die htheren Betéatigungen der Menschen bilden ein Abbild des
Geschehens in der geistigen Welt. Daher ist es notwendig, dal3 derjenige, der
durch seine Seele verstehen will die Wahrheiten, die durch die Geistes-
wissenschaft kommen sollen, die zwel Eigenschaften immer mehr und mehr
entwickelt: [65] Liebe zum geistigen Leben, die ihn zum téatigen Heranbringen
der geistigen Welt fuhrt, und diese ist das allersicherste, uns in die Lage zu
versetzen, immer wieder und wieder die Dinge an uns heranzubringen — und
Ruhe, Gemitsruhe, eine Ruhe, die nicht eitel und ehrgeizig Erfolge
herbeifiihren will, sondern die begnadet sein will, die auf Inspiration warten
kann. Dieses Warten ist im konkreten Falle schwierig. Aber ein Gedanke, den
wir immer wieder und wieder in unserer Seele haben sollten, kann uns Uber
vieles hinausfihren. Er ist schwer zu fassen, weil er sehr gegen unsere Eitelkeit
verstofdt. Dieser Gedanke ist, dal3 es gleichgtiltig ist im Weltenzusammenhang,
ob etwas durch uns oder einen anderen Menschen geschieht. Das soll uns nicht
abhalten, alles zu tun, was uns zu vollbringen obliegt; nicht von unserer Pflicht
soll es uns abhalten, aber vom Hasten, Treiben soll es uns abhalten. Wie gern
hat es ein jeder Mensch, dal? er beféhigt ist, dal’ er etwas kann. Es gehort eine
gewisse Resignation dazu, ebenso gern zu haben, dal3 und wenn ein anderer
etwas kann. Nicht lieben soll man eine Sache, weil man sie selber tut, sondern
lieben, weil sie in der Welt ist, gleichgiltig ob durch uns oder durch andere.
Dieser Gedanke fuhrt uns sicher zur Selbstlosigkeit, wenn wir ihn immer
wieder denken. Solche Stimmungen sind notwendig, um sich einzuleben in die
geistige Welt, um nicht nur immer zu forschen, sondern auch zu verstehen, was
geforscht wird. Viel wichtiger als Visionen, die wohl auch da sein missen,
sind diese Stimmungen, und eben damit wir die Visionen beurteilen kénnen,
sind solche Stimmungen notwendig.

(11) Visionen, man braucht nur dies Wort auszusprechen und jeder weil3, der
sich nur ein wenig damit befal3t hat, was eigentlich unter Visionen zu verstehen
Ist — aber unser ganzes Leben nach dem Tode, wenn das Kamaloka voriber ist,
ist eigentlich ein Leben in Visionen. Wenn der Mensch durch die Pforte des
Todes gegangen ist, das Kamaloka hinter sich hat, in die eigentliche geistige
WEelt eintritt, lebt er in einer Welt, die ganz so ist, als wenn er nach allen Seiten
umgeben ware von lauter Visionen; nur sind diese Visionen Abbilder von
Wirklichkeiten. Und man kann sehr wohl sagen, wahrend wir die Welt des
Physischen wahrnehmen durch Farben, die uns das Auge vorzaubert, durch
Tone, die uns das Ohr vermittelt, nehmen wir die geistige Welt auch dann,
wenn wir durch die Pforte des Todes getreten sind, als Visionen wahr, in die
wir hineinverwoben sind. [66]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Nun werde ich, weil ich Uber diese Dinge intimer sprechen will, manches zu
sagen haben in einer mehr erzéhlenden Form, was, wenn man es zunachst hort,
etwas grotesk sich ausnimmt, aber es ergibt sich eben durch eine wirkliche
geistige Forschung.

(12) Das Kamaloka selbst verlauft ja, wenn man es inhaltlich schildert, so
wie ich es in meiner «Theosophie» geschildert habe; aber man kann es noch
anders charakterisieren. Ist der Mensch durch die Pforte des Todes geschritten,
wo fohlt er sich dann? kann man fragen. Und man kann diese Frage
beantworten: Wo ist denn der Mensch wéhrend seiner Kamalokazeit? Man
kann sogar in Worten, die physisch zu fassen sind, den Raum ausdrticken, wo
der Mensch ist wdhrend des Kamaloka-Lebens. Wenn Sie sich denken den
Raum zwischen der Erde und dem Monde, den Menschen losgel6st von der
Erde, aber durchaus noch in dem Raume zwischen der Erde und dem Monde,
in jenem kugelférmigen Raume, der sich ergibt, wenn man die Mondbahn als
den aul¥ersten Ring ansieht, weg von der Erde, aber in diesem Raume — dort ist
der Mensch in der Kamalokazeit. Wenn die Kamalokazeit zu Ende ist, dann
geht der Mensch aus diesem Kreise in den wirklichen Himmelsraum hinaus.
Wie gesagt, es klingt grotesk, aber es ist so. Auch in dieser Richtung merkt
man durch eine wirklich gewissenhafte Forschung, dal3 diese Dinge
entgegengesetzt sind denen auf dem physischen Plane hier. Wir sind von auf3en
an die Erde gebunden, vom Irdischen umgeben und getrennt von den
Himmel ssphéren; nach dem Tode ist die Erde von uns entfernt, und wir sind
mit den Himmelssphédren zusammen. Solange wir drinnen sind in der
Mondensphare, sind wir im Kamaloka, das heift, dal3 wir den Wunsch haben,
noch mit der Erde verbunden zu sein, und wir kommen hinaus, wenn wir durch
das Kamaloka-Leben gelernt haben, auf Affekte, Leidenschaften, Verlangen zu
verzichten. Anders als man hier gewohnt ist, mul3 man sich nun den Aufenthalt
in der geistigen Welt vorstellen. Da sind wir ausgebreitet Gber den ganzen
Raum, da fuhlen wir uns Uberall drinnen im ganzen Raume. [67] Daher ist das
Leben, sal es das eines Initiierten oder eines Menschen nach dem Tode, ein
Flhlen des Sich-Ausbreitens in den Raum hinaus, und man wird so grof3 nach
dem Tod oder als Initiierter, da? man dann durch den Mondenlauf begrenzt
wird wie jetzt durch die Haut. Ja, es ist nun einmal so und es niitzt nichts,
solche Dinge durch Worte auszudriicken, die einem die gegenwértige Zeit
leichter verzeiht, denn dadurch drickt man sie nicht richtiger aus. Im
Offentlichen Vortrage muf3 man solche schockierenden Dinge weglassen, aber
demjenigen, der sich langere Zeit befalt hat mit geisteswissenschaftlichen
Dingen, ist es gut, mit wahren Namen die Dinge zu benennen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

(13) Dann, nach dem Kamaloka-L eben, wachsen wir weiter hinaus, und das
nun hangt ab von gewissen Eigenschaften, die wir uns hier schon errungen
haben. Eine lange Zeit unserer Entwickelung nach dem Tode héngt die Art,
wie wir uns da ausbreiten kdnnen bis zur nachsten Sphare, ab von dem, was
wir an moralischer Verfassung, sittlichen Begriffen und Gefuhlen auf der Erde
entwickelt haben. Man kann sagen, der Mensch, der die Eigenschaften des
Mitleids, der Liebe entwickelt hat, die Eigenschaften, die man gewohnlich as
sittlich-gute bezeichnet, lebt sich in die néchste Sphére so hinein, dal3 er mit
den Wesen, die sonst in dieser Sphére sind, bekannt werden kann, mit ihnen
zusammenleben kann, wahrend der Mensch, der mangelhafte Moral mitbringt
in diese Sphére, wie ein Einsiedler darinnen lebt. Das ist die beste
Bezeichnung, dal3 uns zum Zusammenleben mit der geistigen Welt vorbereitet
das Moralische; zur qudlenden Einsamkeit, in welcher wir immer die
Sehnsucht haben, das andere kennenzulernen, und es nicht konnen, zu dieser
Einsamkeit verurteilt uns das Nichtmoralische unseres Herzens wie unseres
Denkens und Verhaltens in der physischen Welt. Und entweder als Einsiedler
oder als geselliger Geist, der zum Segen ist in der geistigen Welt, leben wir uns
ein in die zweite Sphére, die man im Okkultismus immer genannt hat die
Sphére des Merkur. Heute wird sie Venus genannt in der &ul3eren Astronomie;
es hat bekanntlich eine Umkehrung der Namen stattgefunden, wie schon oft
gesagt worden ist. Bis zum Kreise des heutigen Morgen- und Abendsterns
breitet der Mensch sein Wesen aus, wahrend er sich friher nur bis zum Monde
ausgebreitet hat. [68] Nun stellt sich etwas Eigentimliches ein. Bis zur
Mondensphare sind wir immer noch mit den irdischen Verhdtnissen
beschéftigt, aber auch darlber hinaus ist das Verhaltnis zur Erde nicht ganz
abgebrockelt, wir wissen noch immer alles, was wir auf der Erde getan,
gedacht haben; wie wir uns jetzt an etwas erinnern kobnnen, so wissen wir €s,
und — sehen Sie, meine lieben Freunde — wieder ist leicht das Erinnern das
Qudlende! — Wenn wir noch auf der Erde leben und wir haben einem
Menschen Unrecht getan oder Laben einen Menschen, den wir eigentlich
lieben sollten, nicht hinreichend geliebt, ist es an uns, die Folgen noch
abzuwenden; wir konnen zu ihm hingehen und uns mit ihm auselnandersetzen
und dergleichen. Das ist von der Merkursphare an nicht mehr der Fall. Wir
konnen alle Verhdltnisse in der Erinnerung erschauen und diese bleiben auch
aufrecht, aber wir kénnen sie nicht mehr andern.

(14) Nehmen wir an, esist jemand vor uns gestorben, den wir vermoge der
Verhdltnisse auf der Erde eigentlich hétten lieben sollen, aber nicht gentigend
geliebt haben. Wir treffen ihn — wir treffen tatséchlich die Menschen nach dem
Tode wieder, mit denen wir verbunden waren —, wir treffen ihn aber so, wie
wir zu ihm gestanden waren und kénnen es nicht andern zunéchst. Es lebt also
ein Vorwurf in uns, dal3 wir ihn nicht gentigend geliebt haben, aber wir knnen
unsern Charakter hier nicht mehr &ndern, so daf3 wir ihn jetzt etwas mehr
lieben kdnnten.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Es bleibt, was wir auf der Erde begrindet haben, wir konnen es aber nicht
andern. Gerade diese Tatsache, dald wir da entreten in das richtige,
unverénderliche Wahrnehmen in bezug auf die Liebe, sie trat mir in den letzten
neueren Forschungen dieses Sommers ganz kraftig entgegen, und durch solche
Dinge wird man auf mancherlei aufmerksam, was sonst dem Menschen
entgeht, und auch davon mochte ich Ihnen sozusagen eine Empfindung geben.
Man lernt also durch die Erkenntnis der geistigen Welt diese eigentimliche
Tatsache kennen, dal3 man in der Merkursphére lebt, wie gesagt, mit allen
Menschen in den alten Verhdtnissen, die man nicht dndern kann zunéchst.
Zurtckschauend und entwickelnd, was man schon entwickelt hat, so lebt man.
[69]

(15) Nun, ich darf wohl sagen, dal3 ich mich in meinem Leben viel mit
Homer beschéftigt habe, aber eine Stelle ist mir erst ganz klar geworden, as
dies, wovon ich eben sprach, mir in der okkulten Forschung so méchtig
entgegengetreten ist; das ist die Stelle, wo Homer das Reich nach dem Tode
nennt das Land der Schatten, wo sich nichts verwandeln kann. Man kann sie
auslegen nach dem Verstande, aber was der Kinstler sagen will von der
geistigen Welt, wie er als ein Prophet spricht, lernt man kennen, wenn man die
betreffende Entdeckung in der geistigen Forschung gemacht hat. So ist es bei
jedem wahren Kinstler, er braucht es gar nicht zu wissen in seinen
Alltagsgedanken, was ihm aus der Inspiration zuflief3t. Und dasjenige, was die
Menschheit durch ihre Kinstler im Laufe der Jahrhunderte erhalten hat, wird
nicht verblassen durch die Ausbreitung der spirituellen Bewegung, sondern es
wird immer mehr und mehr vertieft werden, und ganz gewil3 wird den
Menschen ein Licht aufgehen Uber ihre wahren Knstler, wenn sie durch die
okkulte Forschung in die geistige Welt, in jene Welt hineinkommen, aus
welcher die Kinstler inspiriert sind. Allerdings solche, welche oft einem
Zeitalter als Kinstler gelten, es aber nicht sind, werden eine solche
Beleuchtung nicht erhalten. Manche Tagesgrof3e wird dahin erkannt werden,
dal3 sie nichts hat an Inspiration aus der geistigen Welt.

(16) Die nachste Sphére kann man im Okkultismus nennen die Venus
Sphére; da dehnen wir unser Wesen hinaus bis zum Merkur, der okkult die
Venus genannt wird; bis dahin dehnen wir unser Wesen aus. In dieser Sphére,
ja da hat wieder etwas einen grof3en Einflul? auf den Menschen und wiederum
hat dies so Einflul3, dal3 derjenige, der es hat, sozusagen ein geselliger Geist
wird, der es nicht hat, ein einsamer Geist; furchtbar qualend ist das Fehlen
dieses Etwas — das ist das religiose Moment. Je religiosere Gesinnung wir uns
angeeignet haben, desto geselligere Geister werden wir in dieser Sphére.
Menschen, denen die religiose Gesinnung fehlt, die schlief3en sich ab zu
Wesen, die sozusagen nirgends hinaus kdnnen ber eine gewisse Schale oder
Hulle, die sich um sie ausbreitet. [70]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Wir lernen, sagen wir, unsere Freunde kennen, trotzdem sie Einsiedler sind,
aber wir kommen nicht an sie heran; wir fihlen uns immer, als ob wir eine
Hulle durchbrechen muften, die wir aber nicht durchbrechen kénnen. Wenn
wir nicht religiose Innerlichkeit haben, frieren wir gewissermal3en ein in dieser
Venus-Sphére.

(17) Dann kommt eine Sphére, so sonderbar es klingt, wenn der Mensch —
und jeder tut es nach dem Tode — sich hineinlebt in diese Sphére, fuhlt er sich
erweitert bis zu unserer Sonne. Es wird nicht mehr lange dauern, dann wird
man auch anders uber die Himmelskorper denken, as die heutige Astronomie
annimmt. Wir selber sind mit dieser Sonne verbunden; es kommt eben eine
Zeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, wo wir ein Sonnenwesen
geworden sind. Aber jetzt ist noch ein anderes notwendig: zur ersten Sphére ist
sittliches Leben, zur Venus-Sphéare religitses Leben, zur Sonnensphére ist
notwendig, dal3 wir Natur und Wesenheit der Sonnengeister, namentlich des
Hauptsonnengeistes, des Christus, wirklich kennen, dal3 wir uns auf Erden eine
Verbindung zu ihm geschaffen haben. Mit dieser Verbindung ist es so: Alsdie
Menschen noch ein altes Hellsehen hatten, fanden sie diese Verbindung so, daf3
sie sich durch die alte gottliche Gnade hineinlebten; das verschwand dann und
das Mysterium von Golgatha mit der Vorbereitung durch das Alte Testament
war dazu da, um den Menschen das Sonnenwesen verstandlich zu machen.
Heute gendigt nicht mehr die alte Welise, wie seit dem Mysterium von Golgatha
die Menschen sich mehr naiv zum Christus emporgerungen haben; heute soll
die Geisteswissenschaft die Welt vom Gesichtspunkte eines Sonnenwesens
begreiflich machen. Das erste Mal, as das so richtig verstanden worden ist,
war die Zeit des Mittelalters, als innerhalb Europas die Gralssage in ihrer
eigentlichen tieferen Bedeutung ihren Ursprung genommen hat. Durch das
Verstandnis dessen, was wiederum durch die spirituelle Bewegung gegeben
wird, wird ja gerade das wieder erobert, was durch den hohen Sonnengeist, den
Christus, gebracht worden ist, der herabgestiegen ist und nun der Erdgeist
geworden ist durch das Mysterium von Golgatha. Dieser Impuls, der durch das
Mysterium von Golgatha gegeben worden ist, ist geeignet, in der Geistes-
wissenschaft ale religiosen Bekenntnisse Uber das ganze Erdenrund hin in
Frieden zu verbinden. [71] Das bleibt die Grundforderung der Geistes-
wissenschaft: jede Religion mit gleicher Hingebung zu behandeln, keiner
Religion den Vorzug zu geben durch irgendwelche aufReren Griinde. Wenn
zum Beispiel unserer Strémung vorgeworfen wird, dald wir das Mysterium von
Golgatha in die Mitte der Weltenentwickelung stellen und dal3 das eine
Bevorzugung ware der christlichen Religion, so ist das ein ganz ungerechter
Vorwurf. Verstandigen wir uns einmal dartber, was es mit einem solchen
Vorwurfe flr eine Bewandtnis hétte. Wenn ein Buddhist oder Brahmane zu uns
ké&me und uns diesen Vorwurf machen wurde, wirden wir ihm sagen:

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Kommt es denn darauf an, was in religiésen Blchern steht, und ist es eine
Benachteiligung einer Religion, wenn man das alles nicht ablehnt, was nicht in
diesen Buchern steht? Kann nicht jeder Buddhist die kopernikanische
Weltanschauung annehmen, ohne aufzuhoren, ein Buddhist zu bleiben? Das ist
ein Fortschritt der allgemeinen Menschheit. Und so ist die Erkenntnis, dal3 das
Mysterium von Golgatha in der Mitte der Weltenentwickelung steht, ein
Fortschritt der ganzen Menschheitsentwickelung, ob davon in den aten
Blchern steht oder nicht, und uns zuzumuten, sozusagen von der chinesischen
oder buddhistischen Religion nicht so zu denken, wére dasselbe, wie wenn von
diesen Religionen ganz Europa verboten wirde, die kopernikanische
Weltanschauung anzunehmen, weil sie nicht in ihren Blichern steht. Aber
gerade dieses Verstandnis des Mysteriums von Golgatha — wenn man erkennt,
was da vorgegangen ist — macht uns zu einem geselligen Geiste nach dem Tode
in der Sonnensphare. Uberhaupt ist es so: In dem Augenblicke, in dem wir
Uber den Mond hinauskommen, da tritt etwas ein, was wir jetzt auch geistig
innerlich bezeichnen kdnnen — wir sind von Visionen umgeben. Wenn wir
einem verstorbenen Freund begegnen nach dem Tode, ist es eine Vision, aber
er ist es selbst, er lebt in dieser Realitat drinnen; aber es sind Visionen, die sich
aufbauen auf das Gedéchtnis an das, was wir hier getan haben.

(18) Spéter, aulRerhalb der Mondensphére, ist das zwar auch noch der Fall,
aber es leuchten dann die geistigen Wesen der hoheren Hierarchien an uns
heran. Es ist so, als ob die Sonne aufgeht und die Wolken vergoldet. So ist es
im Sonnenkreise. [72] Aber wir lernen auch die geistigen Hierarchien in der
Merkursphére nur kennen, wenn wir mit religioser Gesinnung erfillt sind, in
der Sonnensphére nur, wenn wir mit jahvisch-christlicher Stimmung erfillt
sind. Da treten die &ul3eren geistigen Wesenheiten an uns heran. Wiederum ist
etwas hochst merkwdtirdig, und was ich gesagt habe, ergibt sich durch objektive
okkulte Forschung: Der Mensch ist Uber den Mond hinaus wie eine Wolke aus
Geist gewoben und wird beleuchtet von den geistigen Wesenheiten, sowie er in
den Merkur kommt. Daher haben die Griechen den Merkur den Gotterboten
genannt, weil in dieser Sphare hohe geistige Wesenheiten den Menschen
beleuchten. Das sind die grof3en gewaltigen Eindrlcke, die wir empfangen,
wenn wir aus dem Kreise der okkulten Forschung entwickeln, was die
Menschheit geschaffen hat, was als Kunst, als Mythos gegeben worden ist.

(19) So leben wir uns durchchristet in die Sonnensphére hinein. Dann leben
wir weiter und kommen in eine Region hinein, wo wir die Sonne so unter uns
haben, wie wir friher die Erde unter uns gehabt haben. Wir beginnen auf die
Sonne zurtckzublicken — und da beginnt etwas sehr Merkwirdiges. In diesem
Augenblicke zeigt sich uns, dal3 wir noch einen anderen Geist in seiner
eigenartigen Weise zu erkennen beginnen, den Luzifergeist.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

(20) Was Luzifer ist, das durchschauen wir, wenn nicht vorher durch die
okkulte Wissenschaft oder Initiation, durch das blof3e Leben nach dem Tode
nicht. Erst wenn wir jenseits der Sonnensphére angekommen sind, lernen wir
ihn erkennen, wie er war, bevor er Luzifer geworden ist, als er noch ein Bruder
des Christus gewesen ist. Denn dal3 er anders geworden ist, ist erst in der Zeit
eingetreten, da Luzifer zurlickgeblieben ist und sich losgel6st hat vom
Fortschritt im Kosmos. Und dasjenige, was er Schlimmes tun kann, erstreckt
sich nur bis zur Sonne hin. Darliber ist noch eine Sphére, wo Luzifer seine
Téatigkeit so entwickeln kann, wie sie vor seiner Loslosung war. Da ist nichts
von Schaden, was er da entwickelt, und wenn wir uns mit dem Mysterium von
Golgatha in der richtigen Weise zusammengehdrig gemacht haben, gehen wir,
geleitet von Christus, von Luzifer in Empfang genommen, in der richtigen
Weise in die noch weiteren Spharen des Weltalls hinaus. [73] Der Name
Luzifer ist gut gewahlt, wie Uberhaupt die Alten sich weise Namen gewahlt
haben. Wenn wir die Sonne unter uns haben, ist auch das Sonnenlicht unter
uns. Da brauchen wir dann einen neuen Lichttrager, der uns hinausleuchtet in
den Weltenraum. Wir kommen dann in die Mars-Sphére. Solange wir unter der
Sonne waren, blickten wir hinaus in die Sonne; jetzt ist die Sonne unter uns
und wir blicken in den weiten Weltenraum hinaus. Und diesen weiten
Weltenraum empfinden wir durch das, was immer genannt und so wenig
verstanden wird, im eigentlichen Sinne durch die Spharenmusik, durch eine
Art von geistiger Musik. Immer weniger und weniger Bedeutung haben dann
die Visionen, in die wir getaucht sind, immer grol3ere und grof3ere Bedeutung
gewinnt, was wir geistig horen und vernehmen. Da erscheinen uns die
Weltenkorper nicht so, dald wir wie die irdischen Astronomen messen, ob der
eine schnell oder langsam geht — das schnelle oder langsame Zusammen-
stimmen ergibt das Tonen der Weltenharmonie. Und dasgienige, was der
Mensch dabei innerlich erlebt, ist das, dal3 er immer mehr und mehr fuhlt: das
einzige, was ihm bleibt in diese Region hinein, ist das, was er als Spirituelles
auf Erden aufgenommen hat. Dadurch entwickelt er seine Bekanntschaft mit
den Wesenheiten dieser Sphére, bleibt er ein geselliger Geist. Die Menschen,
die sich heute abschliefsen von dem Spirituellen, geraten trotz des Moralischen,
trotz des religitsen Lebens auch nicht in die spirituelle Welt. Da ist nichts zu
machen. Es ist ja natUrlich durchaus moglich, dal3 solche Menschen in der
nachsten Inkarnation dazukommen. Alle materialistisch Gesinnten werden,
wenn sie Uber die Sonne hinaus in die Mars-Sphare kommen, Einsiedler; das
Ist nicht anders. So toricht es vielleicht manchem erscheinen konnte, es ist
doch wirklich; der ganze Monistenbund wird nicht fortbestehen kénnen, wenn
seine Anhanger einmal in die Sonnensphére gelangt sind, weil seine Anhénger
nicht zusammenkommen konnen, weil jeder ein Einsiedler ist.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

(21) Auf dem Mars wird der Mensch, der sich hier auf der Erde spirituelles
Verstandnis erworben hat, noch eine andere Erfahrung machen. Und da wir
heute schon intimer sprechen, darf auch das ausgesprochen werden. [74] Es
kann ja gefragt werden gerade innerhalb unserer Weltanschauung, wie wir sie
als Geisteswissenschaft im Abendlande entwickeln: Was ist mit einem solchen
Geiste geschehen wie dem Buddha nach seiner letzten Inkarnation auf der
Erde? Ich habe schon darauf hingewiesen, nicht wahr: Der Buddha hat as
Gautama die letzte Inkarnation durchgemacht sechshundert Jahre vor Christus.
Wenn Sie meine Vortrage gut verfolgt haben, werden Sie wissen, er hat
sozusagen noch einmal gewirkt — er brauchte sich nicht mehr als Buddha zu
inkarnieren —, er hat nur geistig gewirkt bei der Geburt des L ukas-Jesusknaben.
Geistig hat er aus héheren Spharen herabgewirkt auf die Erde; aber wo ist er
selber? Ich habe in Schweden, in Norrkoping, auf ein noch spéteres
Hereinwirken des Buddha auf die Erde hingedeutet. So war im achten
Jahrhundert eine Initiationsstétte in Europa, am Schwarzen Meer, da lebte
Buddha geistig in einem Schiler, ndmlich in einem Schiler, der spéter Franz
von Assisi geworden ist. Franz von Assisi war in der friheren Inkarnation im
achten Jahrhundert also ein Schiler des Buddha und hat alle Eigenschaften
aufgenommen, um in dieser sonderbaren Weise zu wirken, wie er als Franz
von Assisi gewirkt hat. In vielem kann man seine Gemeinde nicht von
Anhangern Buddhas unterscheiden, aufer durch das, dal? die einen Anhanger
Buddhas, die anderen Christen waren. Das ist eine Folge davon gewesen, dal3
er in seinem vorhergehenden Leben ein Schiler Buddhas war, des geistigen
Buddha. — Wo ist aber der Buddha selbst, wo ist er, der als Gautama gelebt
hat? Er ist fur den Mars dasselbe geworden, was Christus fir die Erde
geworden ist; er hat fir den Mars eine Art von Mysterium von Golgatha
durchgefihrt und die eigentimliche Erlésung der Marsleute hat Buddha
zustande gebracht; er lebt dort unter ihnen. Und fir ihn selbst war gerade sein
Erdenleben die richtige Vorbereitung, um die Marsleute zu erlésen, doch war
diese seine Erlésung nicht so wie das Mysterium von Golgatha, sondern etwas
anders.

(22) Geistig aber lebt der Mensch in der Mars-Sphére in der angedeuteten
Zeit, dann lebt er wieder weliter, dann lebt er sich in die Jupitersphére hinein.
[75] In der Jupitersphére wird sozusagen der Zusammenhang mit der Erde, der
vorher noch ein bif3chen bestanden hat, schon ganz bedeutungsios fir den
Menschen; von der Sonne wirkt noch ein wenig auf den Menschen, dagegen
wirkt méchtig der Kosmos auf ihn ein. So stellt es sich dar: Alles wirkt von
aul3en herein und der Mensch nimmt Kosmisches auf. Der ganze Kosmos wirkt
eben durch die Spharenharmonie, die immer andere Formen annimmt, je weiter
wir das Leben durchforschen zwischen dem Tode und einer neuen Geburt. Es
Ist schwer zu charakterisieren dieses Leben, diese Veradnderung der
Sphérenharmonie; man konnte, weil man diese Dinge nicht mit irdischen
Worten ausdrticken kann, vergleichsweise sagen:

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die Spharenmusik veréandert sich beim Durchgang vom Mars zum Jupiter so,
man kann nur sagen, wie das Orchestrale in die gesangliche Musik. Es wird
immer mehr zum Tone, zu dem, was den Ton zugleich durchsetzt as das
Bedeutungsvolle, as das Sein-Wesen-Ausdriickende. Inhalt bekommt die
Sphérenmusik, wenn wir uns in die Sphére des Jupiter hineinbegeben, und sie
wird dann in der Sphére des Saturn zum volligen Inhalt, zum Ausdruck des
Weltenwortes, aus dem alle Dinge geschaffen sind, und das gemeint ist im
Johannes-Evangelium: «Im Urbeginne war das Wort ...» Dieses Wort ist das
Hineintonen der kosmischen Gesetzmalligkeit und Weisheit. Dann geht der
Mensch, wenn er vorbereitet ist — der geistige Mensch welter, der nicht geistige
weniger weit —, in noch weitere Sphéaren, aber er geht auch tber in einen ganz
anderen Zustand als der ist, in dem er vorher war. Und wenn man diesen
spéteren Zustand charakterisieren will, mifte man sagen: Von da ab, wo der
Mensch dber den Saturn hinausgeschritten ist, beginnt ein geistiges Schlafen,
wéahrend das Vorhergehende ein geistiges Wachen war. Das Bewul3tsein
dampft sich herab von jetzt an, es tritt ein Benommensein ein, und dieses
Benommensein wieder gestattet gerade dem Menschen andere Dinge
durchzumachen, als er friher durchgemacht hat. Geradeso, wie wir im Schlafe
die Ermidung wegschaffen und uns neue Kréafte zufihren, so tritt dann durch
das Herabdampfen des Bewuldtseins ein Einstromen geistiger Krafte des
Kosmos ein, wenn wir sozusagen eine weit, weit ausgedehnte spirituelle
Raumkugel geworden sind. [76] Erst haben wir es geahnt, dann haben wir es
als Weltorchester gehort, dann hat es gesungen, dann haben wir es als Wort
vernommen, dann schlafen wir ein und es durchdringt uns, und wéahrend dieser
Zeit gehen wir wieder zurlick durch alle diese Spharen unter Herabdampfung
des Bewul3tseins, immer dumpfer und dumpfer wird unser Bewul3tsein, wir
ziehen uns zusammen, je nach unserem Karma langsam oder schnell, und
wahrend dieses Zusammenziehens treten wieder auf die Kréfte, die aus dem
Sonnensystem kommen. Von Sphare zu Sphére gehen wir zurick. Fir die
Mondensphare sind wir nicht empfanglich, wenn wir aus dem Kosmos zurlick-
kommen; wir gehen sozusagen unberthrt und ungehemmt durch sie hindurch,
und dann sind wir so, dal3 wir uns zusammenziehen und zusammenziehen, so
dal3 wir uns vereinigen kdnnen mit dem kleinen Menschenkeime, der dann
seine Entwickelung durchmacht vor der Geburt. Und in aller Physiologie und
Embryologie wird gar nichts Wahres enthalten sein, wenn ihr dies nicht aus der
okkulten Forschung, nicht aus diesen Tatsachen zukommt; denn der
Menschenkeim ist ein Abbild des grof3en Kosmos. Er trégt den ganzen Kosmos
in sich; was zwischen Empfangnis und Geburt materiell geschient und als
Mensch sich bildet, aber auch was der Mensch im Weltenschlafe durchgemacht
hat, tragt er als Kraft im Keimzustande in sich.

14



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

(23) Da berthren wir en wunderbares Mysterium, das im Grunde
genommen in unserer Zeit nur Kinstler angedeutet und dargestellt haben, aber
es wird schon auch noch besser verstanden werden — sagen wir die Tristan-
Frage — as dasjenige, was in ihr lebt, die Tristan-Stimmung, wenn wir in der
Tristan- und Isolde-Liebe einmal empfinden werden das Hereinstromen des
ganzen Kosmischen, das wir in seiner wahren Gestalt kennenlernen eben durch
das Durchlaufen der ganzen Entwickelung des Menschen vom Tode zu einer
neuen Geburt hin. Was vom Kosmos hereingeholt wird, was vom Saturn
hereingebracht worden ist, wirkt auf Liebende, die zusammengefihrt werden.
Es wird manches zu einem kosmischen Ereignis gemacht, nur darf es nicht
verstandesmaldig analysiert werden, sondern es mufd empfunden werden, was
den Menschen verbindet in Realité mit dem ganzen Kosmos. [77] Daher wird
es die Geisteswissenschaft schon gewil3 dahin bringen, daf3 die Menschheit
eine neue Frommigkeit entwickelt, die eine wahre, echte Religiositét ist, indem
dasienige, was oftmals sich als Kleinstes kundgibt, erscheint als aus dem
Kosmos heraus entstanden. Das, was in menschlicher Brust lebt, wir lernen es
in der richtigen, weisen Form an seinen Ursprung angliedern, wenn wir esim
Zusammenhang mit dem Kosmos betrachten. So kann ausgief3en das, was von
der Geisteswissenschaft ausgeht, Uber das ganze Leben, Uber die ganze
Menschheit, die da kommen muf3, eine wirklich neue Stimmung. Kunstler
haben sie vorbereitet, aber das wirkliche Verstandnis muld vielfach gerade
durch die spirituelle Stimmung erst geschaffen werden.

(24) Das sind so einige Andeutungen, die ich Ihnen geben wollte gerade auf
Grund erneuter intimer Forschungen Uber das Leben des Menschen zwischen
dem Tode und der neuen Geburt. Nichts ist eigentlich in der Geistes-
wissenschaft, was uns nicht in unserer tiefsten Empfindung, im tiefsten
Gefiihle zugleich beriihren wirde; nichts bleibt abstrakte Vorstellung, wenn
wir es richtig erfassen und verstehen. Die Blume freut uns mehr, wenn wir sie
anschauen, als wenn der Botaniker sie zerfasert. Die weit entfernte Sternenwelt
kann ein Geftihl der Ahnung uns entwickeln, aber was sich darlebt darinnen,
das geht uns erst auf, wenn wir uns mit der Seele in die Sphéaren hinaus
erheben konnen. Die Pflanze verliert, wenn sie zerfasert wird; die Sternenwelt
verliert nichts, wenn wir hinausgehen tber sie und wenn wir erkennen, wie der
Geist mit ihr verbunden ist.

(25) Kant hat ein merkwirdiges Wort ausgesprochen, aber nur so wie einer,
der die Ethik einsaitig erfaldt hat: zwei Dinge berthrten ihn eigenttimlich, der
bestirnte Himmel Gber ihm und die moralische Welt in ihm. Beide sind
eigentlich dasselbe, wir nehmen sie nur aus den Himmelswelten in uns herein.
Wenn wir etwas Moralisches haben, damit geboren werden, so ist es daher, dal?
uns beim Einschlafen, bel der Zurlckentwickelung, die Merkursphére viel hat
geben konnen und die Venus-Sphare, wenn wir auftreten mit religiosen
Gefihlen. [78]

15



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Wie wir des Morgens hier im irdischen Leben gestarkt, mit wiedererwachten
Kréften aufwachen, so werden wir geboren mit dem, was uns als starkende
Kraft der Kosmos gegeben hat; wir kénnen es aufnehmen gemald unserem
Karma. In dem Mal3e, als das Karma gestattet, kann uns der Kosmos die Kréfte
geben, so dal3 wir mit diesen als Anlagen geboren werden.

(26) So zerféllt das Leben zwischen dem Tode und der neuen Geburt in
zwei Teile. Zuerst ist es unwandelbar. Wir leben uns dann hinauf, die Wesen
kommen an uns heran; wir kommen in den Schlaf, da wird es wandelbar; da
kommen die Kréfte in uns hinein, mit denen wir geboren werden. Wenn wir
diese Entwickelung des Menschen so ins Auge fassen, dann sehen wir ja
zugleich, dal3 der Mensch, indem er sich nach dem Tode entwickelt, zuerst in
einer Welt der Visionen lebt. Was der Mensch geistig-seelisch ist, lernt er
spéter erkennen. Dann kommen die Wesen von auf3en, die, wie das goldene
Morgensonnenlicht die Dinge der AulRenwelt beleuchtet, nun uns beleuchten;
so leben wir uns hinauf, so dringt die geistige Welt auf uns ein. Dieses Sich-
Hineinleben in die geistige Welt von auf3en, das tritt zuerst dann hervor, wenn
das sozusagen ganz reif geworden ist, was wir selber sind in unserer visionaren
WEelt, wenn wir a's Mensch entgegentreten den Wesen der geistigen Welt, die
von allen Seiten wie Strahlen an uns herankommen.

(27) Versetzen Sie sich jetzt einmal in die geistige Welt, wie wenn Sie
zuschauen konnten. Da kommt der Mensch als eine Visionswolke hinauf, daist
er so recht, was er eigentlich ist. Dann kommen die Wesen an ihn heran und
beleuchten ihn von auf3en. Die Rose, im Dunkel sehen Sie sie nicht; wenn wir
das Licht anziinden, fadlt das Licht auf die Rose, darum sehen wir die Rose,
wie sieist. So ist es, wenn der Mensch sich hinausbegibt in die geistige Welt:
es kommt das Licht der geistigen Wesen an ihn heran. Aber es gibt einen
Moment, wo der Mensch gar deutlich sichtbar ist, wo er beschienen wird vom
Lichte der Hierarchien, so dai3 er eigentlich zurtickstrahlt die ganze Aul3enwelt,
und da erscheint der ganze Kosmos eigentlich vom Menschen zurtickgestrahit.
Sie kénnen sich also vorstellen: Erst Ieben Sie weiter als eine Wolke, die nicht
genug beleuchtet ist, dann strahlen Sie das Licht des Kosmos zurlick und dann
|6sen Sie sich auf. [79] Einen solchen Moment gibt es, wo der Mensch das kos-
mische Licht zuriickstrahlt. Bis dahin kann man sich erheben. Dante sagt in
seiner «Divina Commedia», dal3 man in einem gewissen Telle der geistigen
Welt Gott as Mensch sieht. Diese Stelle ist real gemeint, sie ist anders gar
nicht verstandlich. Man kann sie als eine schone Sache hinnehmen, wie es die
Astheten tun, aber im inneren Gehalt kann man sie nicht verstehen. Das ist
wieder solch ein Fall, wo wir die geistige Welt gespiegelt sehen in den Werken
der Kunstler; so auch namentlich in den Werken der grof3en Tonkunstler der
letzten Zeit, bei Beethoven, Wagner, Bruckner. Da wird es einem so gehen,
wie es mir vor einigen Tagen gegangen ist, wo ich mich eigentlich gewehrt
habe gegen eine Erkenntnis, weil sie zu frappierend ist.

16



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Es gibt in Florenz die Mediceer-Kapelle, wo Michelangelo die zwel
Denkméler der Mediceer geschaffen hat und vier alegorische Figuren, «Tag
und Nacht, Morgen- und Abenddammerung». Man redet leicht von frostiger
Allegorie; aber wenn man sich die vier Figuren ansieht, so erscheinen sie doch
als etwas anderes denn als frostige Allegorien. Daist eine Figur, die «Nacht».
Sehen Sie, dal3 es mit der Forschung auf diesem Gebiete nicht besonders gut
steht, hat sich mir deshalb schon gezeigt, dai3 tberall gefunden wird, dal3 von
den beiden Mediceer-Denkmélern von Lorenzo und Giuliano, Lorenzo
derjenige ist, der fur den Sinnenden gehalten wird. Nun hat sich mir vom
okkulten Standpunkte gezeigt, dal3 das gerade umgekehrt ist, denn derjenige,
den die Historiker als Lorenzo ansprechen, ist der Giuliano und umgekehrt.
Das wird sich auch historisch beweisen lassen aus dem Charakter der beiden
Personlichkeiten. Die Denkmdler stehen auf Postamenten, es wird eben im
Laufe der Zeiten wahrscheinlich eine Verwechslung stattgefunden haben. Das
wollte ich nicht eigentlich sagen, ich wollte nur bemerken, dal3 dadie Dinge in
der &ul3eren Forschung etwas hapern.

(28) An einer der Figuren, an der, die als «Nacht» bezeichnet wird, kann
man gerade recht kunstlerische Studien machen, wie die Gebarden sind, wie
die Stellung ist des ruhenden Korpers, das Haupt in die Hand gestiitzt, der Arm
auf das Bein, wie dies gestellt ist — wenn man das also alles kinstlerisch
studiert, kann man das Ganze dann so zusammenfassen, dal3 man sagt: [80]
Wenn der Atherleib ganz besonders tétig ist im Menschen und wenn das
dargestellt werden sollte, so muifdte es in dieser Weise dargestellt werden; so
driickt sich das in der Gebarde, in der AuRerlichkeit aus, wenn der Mensch
ruht. Wenn der Mensch schléft, ist der éherische Leib am meisten tétig. Die
angemessenste Stellung hat Michelangelo in der «Nacht» geschaffen. Wie die
Gestalt daliegt, ist das der wirksame Ausdruck fur den tatigen Atherleib, den
Lebendleib.

(29) Wenn man zum «Tag» Ubergeht, der auf der anderen Seite liegt, ist das
der angemessenste Ausdruck fir das Ich; die Gestalt der «Morgendammerung»
fur den Astralleib, die des «Abends» fur den physischen Leib. Das sind keine
Allegorien, sondern das sind aus dem Leben heraus gewonnene Wahrheiten,
mit einer ungeheuer kinstlerisch bedeutsamen Tiefe da verewigt. Ich habe
mich gewehrt gegen diese Erkenntnis, aber je genauer ich studiert habe, desto
klarer ist es geworden. Ich wundere mich jetzt nicht mehr Uber eine Legende,
die damals in Florenz entstanden ist. Es hief3, Michelangelo habe Macht Cber
die «Nacht»; wenn er allein mit ihr in der Kapelle sal, stehe sie auf und gehe
herum. Wenn sie der Ausdruck ist fir den Atherleib, ist es kein Wunder. Ich
wollte damit nur sagen, wie klar und anschaulich alles wird, wenn wir immer
mehr und mehr lernen, alles vom Standpunkte des Okkultismus anzuschauen.

17



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

(30) Am meisten aber wird beigetragen zur Entwickelung des geistigen
Lebens und der Kultur, wenn der Mensch dem Menschen so gegenubertritt,
dal3 er voraussetzt und ahnt das okkult Verborgene. Dann wird das rechte
Verhdtnis von Mensch zu Mensch gewonnen werden, und die Liebe wird
einziehen in die menschliche Seele in der Gestalt, in der sie wirklich echt
menschlich ist, wo der Mensch dem Menschen entgegentritt so, dal3 der
Mensch dem Menschen ein helliges Rétsel ist. In diesem Verhalten kultiviert
sich erst, was das richtige Verhdltnis der Menschenliebe ist.

(31) So wird Geisteswissenschaft dasjenige sein, was nicht stets zu betonen
braucht aulRerliche Pflege von allgemeiner Menschenliebe, sondern sie wird
dasjenige sein, was diese Menschenliebe durch die rechte und wahrhaft echte
Erkenntnis im menschlichen Seelenleben empfangen wird. [81]

18



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Das L eben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt

FUNFTER VORTRAG
Minchen, Erster Vortrag, 26. November 1912

Inhalt: Das Zurickschauen auf das Erdenleben im Kamaloka und der ersten Zeit danach. Das
allmahliche Mitleben mit den Wesen der hoheren Hierarchien. Die Wanderung durch die
Planetensphéren und die inneren Bedingungen dazu. Die kosmische Da&mmerung unseres
Bewuldseins jenseits der Saturnsphare und das Hereinwirken der kosmischen Kréfte.
Karmabildung. — Die Bedeutung der Geisteswissenschaft fur das Hinauswachsen Uber die
Sonnensphéare. Die Mysteriendramen. Das Wesenhafte — nicht die Lehre — as das
Entscheidende. — Homer. Mediceer-Gréaber.

(1) Die Welt der okkulten Tatsachen — wir haben das ja oftmals betont — ist
nicht etwa so einfach zu untersuchen und darzustellen, wie man sehr haufig
meint, und derjenige, der auf diesem Gebiete gewissenhaft vorgehen will, wird
sich immer wieder und wiederum in die Notwendigkeit versetzt fihlen, gewisse
wichtige Kapitel der Geistesforschung sozusagen aufs neue zu untersuchen.
Und so oblag mir denn gerade in den letzten Monaten unter mancherlei
anderem, wiederum von neuem ein Kapitel zu untersuchen, Uber welches wir ja
auch hier schon ofters gesprochen haben. Bei solch neuen Untersuchungen
ergeben sich dann neue Gesichtspunkte. Das Kapitel, um das es sich da handelt
und das wir heute, wenn das auch nur skizzenhaft geschehen kann, ein wenig
beschreiben wollen, handelt Gber das Leben zwischen dem Tod und einer neuen
Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

Wenn gesagt worden ist, neue Gesichtspunkte haben sich dabei ergeben, so ist
das nicht so zu nehmen, als ob etwa deshalb das, was friiher gesagt worden ist,
irgend verandert zu denken wére. Das ist gerade bel diesem Kapitel nicht der
Fall. Aber esist jaeinmal so bei der Betrachtung der tbersinnlichen Tatsachen,
dal3 man ihnen eigentlich nur dann wirklich nahetritt, wenn man sie von den
verschiedensten Gesichtspunkten aus ins Auge fald. Und so werden wir
vielleicht manches von dem, was zum Beispiel in meiner «Theosophie» oder
«Geheimwissenschaft» mehr von dem Gesichtspunkt des unmittelbaren
menschlichen Erlebens dargestellt worden ist, heute von einem universelleren
Standpunkt aus darzustellen haben. Die Dinge sind dieselben, aber man soll
eben nicht glauben, dald man sie schon kennt, wenn man sie von einem
Standpunkt aus einmal charakterisiert erhalten hat. [82] Gerade die okkulten
Tatsachen sind solche, dal3 man gleichsam um sie herumgehen und von den
verschiedensten Gesichtspunkten aus anschauen muf3. In der Beurteilung dieser
Dinge, die von der Geisteswissenschaft mitgeteilt werden, wird ja am haufigsten
der Fehler gemacht, dal3 die Leute urteilen, die, sagen wir, gerade ein paar
Ausfihrungen Uber eine Sache gehort haben und nicht die Geduld besitzen,
wirklich ales, was gesagt werden kann, von den verschiedensten Gesichts-
punkten aus auf sich wirken zu lassen. Dann tritt schon auch fir den
gewohnlichen gesunden Menschenverstand das Verstéandnis ein, von dem wir
gestern im offentlichen Vortrage lUber «Wahrheiten der Geistesforschung»
gesprochen haben. Wir wollen heute nicht so sehr da beginnen, wo das Leben
nach dem Tode, welches wir gewohnlich als das Kamal oka bezeichnen, anhebt,
sondern hauptséchlich da, wo das Kamal oka-Leben zu Ende geht und das L eben
in der geistigen Welt beginnt, hauptséchlich nach dem Kamaloka-Leben bis
zum Wiedereintritt in ein neues Erdenleben, und wo die Kréfte sich bilden zu
einer neuen Inkarnation.

(2) Sie wissen, dal? das hellseherische Hineinschauen in die geistige Welt
einen in einer gewissen Beziehung in dieselbe Lage versetzt, in welcher der
Mensch zwischen dem Tode und einer neuen Geburt ist, so dal3 innerhalb der
Einweihung eben das erlebt wird, was auch zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt erlebt wird, wenn auch in etwas anderer Weise. Und damit ist ja
Uberhaupt die Mdoglichkeit gegeben, Uber diese Dinge sprechen und etwas
dartber mitteilen zu kdnnen. Da mochte ich zun&chst tber zwei wichtige Dinge
der hellseherischen Anschauung sprechen, die auch zum Verstandnis des
L ebens nach dem Tode fuhren kénnen. Zunéchst ist ja schon Ofters aufmerksam
darauf gemacht worden, wie verschieden das ganze Leben in der tbersinnlichen
Welt gegentiber dem Leben hier in der physischen, in der sinnlichen Welt ist.
Wenn wir in die Ubersinnliche Welt hinaufkommen, dann ist zum Beispiel
schon der ganze Erkenntnisprozef3 ein anderer als hier in der physischen Welt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

Hier in der physischen Welt, da gehen wir gleichsam durch diese Welt, und die
Dinge treten an unsere Sinne heran, die Dinge machen ihre Farben- und
Lichteindriicke auf unsere Augen, Gehdrseindricke auf unsere Ohren und
andere Eindriicke auf unsere anderen Sinnesorgane. [83] Wir nehmen die Dinge
wahr, wir gehen durch die Welt und mussen durch die Welt gehen, wenn wir
die Dinge wahrnehmen wollen, und es hilft uns nichts zur Wahrnehmung
irgendeines Dinges, das an einem entfernten Orte ist, wenn wir nicht hingehen;
kurz, wir missen uns in der Welt der Sinne regen, wir missen uns bewegen,
wenn wir die Dinge wahrnehmen wollen. Das genau Entgegengesetzte gilt fur
die Wahrnehmungen in der tbersinnlichen Welt. Je ruhiger wir in unserer Seele
werden, je mehr wir sozusagen alles von innerer Beweglichkeit ausschlief3en, je
weniger wir irgendein Ding aufsuchen, je weniger wir danach streben konnen,
dal3 dieses Ding zu uns komme, je mehr wir warten konnen, desto sicherer tritt
die Wahrnehmung des Dinges ein, desto wahrer ist dann die Empfindung, das
Erlebnis, das wir von dem Dinge haben konnen. In der Ubersinnlichen Welt
mussen wir die Dinge an uns herankommen lassen, das ist das Wesentliche.
Innere Ruhe, die mussen wir uns erwerben, dann kommen die Dinge an uns
heran.

(3) Und das zwelte, das ich berihren mochte, ist dieses, dal3, wenn wir die
ubersinnliche Welt betreten, wir gar sehr nétig haben zu berticksichtigen, dal3 die
ganze Art, wie uns diese Ubersinnliche Welt entgegentritt, abhangig ist von dem,
was wir aus der sinnlichen Welt, aus unserer gewohnlichen menschlich-
sinnlichen Welt in diese tUbersinnliche Welt hinein mitbringen. Das gibt zuweilen
recht grof3e Seelenschwierigkeiten in der Gbersinnlichen Welt. Es mag fir uns in
der sinnlichen Welt zuwellen recht peinlich sein, wenn wir wissen, wir haben
einen Menschen weniger lieb, als wir ihn eigentlich haben sollten, als er
verdiente, von uns geliebt zu werden. Demjenigen, der mit so etwas behaftet in
die Ubersinnliche Welt hineintritt, dal3 er einen Menschen weniger liebt, als
derselbe geliebt werden sollte, steht dies mit einer viel, viel grofReren Intensitét
vor dem geistigen Auge, ds es jemals uns vor die Seele treten kann hier in der
physisch-sinnlichen Welt. [84] Aber nun kommt etwas dazu, und das ist das
ungeheuer Wichtige, was oftmals gerade dem hellseherischen Bewul3tsein die
groften Seelenschmerzen machen kann. Alle Kréfte, die wir aus der
ubersinnlichen Welt herausziehen kdnnen, alles, was wir in der tUbersinnlichen
WEelt gewinnen konnen, kann uns nichts helfen, um irgendein Seelenverhdtnis,
das wir as nicht richtig erkennen in der physischen Welt, etwa durch Kréfte, die
wir aus der Gbersinnlichen Welt holen, besser zu machen. Das gibt gegentber all
dem, was uns in der sinnlichen Welt peinigen kann, etwas viel Peinigenderes
noch in der Ubersinnlichen Welt; es gibt ein gewisses Gefuhl der Ohnmaéchtigkeit
gegentber dem notwendigen Ausleben des Karma, das ja geschehen mul3 in der
sinnlich-physischen Welt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

(4) Sehen Sie, diese beiden Dinge, die dem Schiller der okkulten Wissenschaft
sehr bald entgegentreten, wenn er nur ein wenig Fortschritte macht, sie treten
sofort auf in dem Leben zwischen dem Tod und elner neuen Geburt. Nehmen wir
nur einmal den Fall, dal3 wir zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, bald
nach unserem Tode, mit menschlichen Wesenheiten zusammentreffen, die
vidleicht vor uns hier in der physischen Welt gestorben sind. Wir treffen mit
thnen zusammen; wir kdnnen das ganze Verhdtnis empfinden, das wir zu ihnen
hier in der physischen Welt gehabt haben. Wir sind sozusagen mit einem vor uns
oder jetzt oder nach uns Hingestorbenen zusammen und empfinden: Genau so
standest du im Leben zu diesem Menschen, so war dein Verhdtnis zu ihm.
Wadhrend wir aber in der physischen Welt, wenn wir zum Beispiel darauf
kommen, dal3 wir einem Menschen Unrecht getan haben in unseren Gefihlen
oder Taten, imstande sind, irgend etwas dazu zu tun, um die Sache
auszugleichen, sind wir das in dem Leben nach dem Tode durchaus nicht
unmittelbar. Wir sehen klar ein: So steht es mit unserem Verhdtnis, aber wir
sehen, dal3 es unmoglich ist, innerhalb dieser Ubersinnlichen Welt irgend etwas
auch aus der tiefsten Einsicht, dal3 es anders sein sollte, zu andern. Es mul3
zundchst so bleiben, wie es ist. Das ist das Driickende manches Vorwurfes, dal3
man klar durchschaut, wie das Verhdltnis nicht hétte sein sollen, aber dal3 man es
so lassen mul3, wahrend man immer die Empfindung hat, es sollte anders sein.
Und das wird zu Ubertragen sein auf das gesamte Leben nach dem Tode. [85] Die
Dinge, von denen wir wissen, sie sind von uns nicht richtig gemacht im Leben,
wir sehen sie um so tiefer ein nach dem Tode; aber wir missen sie so lassen, wie
sie sind, missen sie so welterleben, wie sie sind. Wir sehen gleichsam zurlck
auf das, was wir getan haben, aber wir missen vollstandig die Konsequenz
dessen ausleben, was wir getan haben, und haben das deutliche Erlebnis, dai3
wir nichts daran andern konnen.

(5) So geht es nicht nur mit den Beziehungen zu anderen Menschen, so geht
es mit unserem gesamten seelischen Leben nach dem Tode. Denn dieses
seelische Leben hangt von mancherlel ab. Zunéchst mdchte ich wie durch
Imaginationen schildernd dieses Leben nach dem Tode ein wenig darstellen.
Wenn man den Ausdruck Visionen oder Imaginationen so nimmt, wie das
gestern zum Beispiel auseinandergesetzt worden ist, so kann kein Mil3ver-
stéandnis entstehen Uber das, was jetzt gesagt werden soll. Wahrend der Mensch
hier durch seine Organe in der Sinneswelt wahrnimmt, lebt er nach dem Tode
sozusagen in einer Welt von Visionen, nur dal3 diese Visionen Abbilder von
Wirklichkeiten darstellen. Wie wir das innere Wesen der Rose hier in der
physischen Welt nicht unmittelbar wahrnehmen, sondern die Réte aul3erlich, so
nehmen wir einen verstorbenen Freund oder Bruder oder dergleichen nicht
unmittelbar wahr, sondern das, was wir nach dem Tode haben, ist das visionare
Bild.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

Wir sind sozusagen in der Wolke unserer Visionen darinnen, aber wir wissen
ganz genau: wir sind mit dem anderen zusammen; esist ein reales Verhdtnis, ja
ein viel rederes, as es hier auf der Erde zwischen Mensch und Mensch sein
kann. Durch das Bild nehmen wir das Wesen wahr. In der ersten Zeit, auch nach
der Kamalokazeit ist es so, dal} unsere uns umgebenden, von uns erlebten
Visionen so sind, dali3 sie eigentlich zumeist auf das, was wir hier auf der Erde
erlebt haben, in dem angedeuteten Sinn zuriickweisen. Wir wissen, sagen wir,
es ist aul¥er uns ein verstorbener Freund hier in der geistigen Welt; wir nehmen
ihn durch unsere Vision wahr. Dieses Geftihl, mit ihm zusammen zu sein, haben
wir vollstandig; wir wissen, wie wir mit ihm zusammengehdren. Was wir aber
hauptsachlich wahrnehmen, ist das, was sich hier auf der Erde mit ihm
abgespielt hat; das kleidet sich zunéachst anfangs in unsere Vision ein. [86] Eine
Nachwirkung unserer irdischen Verhaltnisse ist zundchst die Hauptsache im
Erleben; wie wir Uberhaupt auch noch nach der Kamalokazeit in einer gewissen
Beziehung in den Konsequenzen unseres irdischen Daseins leben. Und diese
Wolke von Visionen, die uns einschliefdt, ist durchaus abhangig von dem, wie
wir unser Erdenleben zugebracht haben. Erst nach und nach, wenn die Zeit
etwas verlauft zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, stellt sich fur die
Imaginative Anschauung die Sache so, dal3 der Mensch, der seelisch wie in
seine Imaginationen eingehdllt ist, dann anfangt, so zu erscheinen fur die
Imagination als wie eine Wolke, die zuerst dunkel ist — das wéare der Mensch in
der ersten Zeit nach der Kamalokazeit —, dann beginnt diese Wolke von der
einen Seite so beleuchtet zu sein, wie wenn wir am Morgen eine Wolke von der
Sonne glihend erleuchtet sehen. Wenn dann die Inspiration kommt und diese
Imagination erkléren soll, so stellt sich heraus: Wir leben zuerst in der Welt, in
der Wolke unserer eigenen Erlebnisse der Erde, sind in diese gleichsam
eingehtllt und sind nur imstande, zu den Wesen eine Beziehung zu gewinnen,
mit denen wir auf der Erde zusammen waren, aso vorzugsweise zu den
Menschen, die gestorben sind oder die eine M6glichkeit haben, mit ihren Seelen
hinaufzukommen von der Erde in die geistige Welt. Das aber, was sich da
ausdrtickt fur die imaginative Welt, dal3 die Wolke unseres Wesens von der
einen Seite erleuchtet wird wie von einem Glimmlicht, das sich herumlegt, das
bezeugt, dal’3 wir beginnen uns einzuleben in das Herankommen der Hierarchien
an unsere eigene Wesenheit. Die Wesenheiten der héheren Hierarchien kommen
an uns heran, wir leben uns almahlich in die Welt der hoheren Geistigkeit ein.
Vorher haben wir nur Zusammenhénge mit der Welt, die wir mitgebracht
haben; dann beginnt das Leben der hdheren Hierarchien an uns heranzul euchten
und in uns einzudringen; wir bekommen ein Mitleben mit den Wesen der
hoheren Hierarchien, wir leben uns mehr und mehr in die Welt der hoheren
Hierarchien ein. [87]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

Um aber zu verstehen, wie wir uns einleben, dazu ist notwendig, dal3 wir
tatschlich Uber die durch die imaginative Erkenntnis wahrzunehmenden
sozusagen GroRenverhéltnisse unseres Wesens uns aufklaren, indem wir uns
von unserem physischen Leibe herausziehen mit unserem seelischen Wesen.

(6) Das tun wir ja, wenn wir durch die Pforte des Todes gehen. Da dehnt sich
tatsachlich unser Wesen aus, da wird unser Wesen immer gréf3er und grolier.
Das ist eine schwierige Vorstellung; aber es ist doch so. Wir sind in der Tat nur
auf der Erde versucht zu glauben, dal3 wir so grold sind wie die Grenze unserer
Haut. Es ist ein Hinauswachsen in die endlosen Raume, sozusagen ein immer
Grofer- und GrofRRerwerden. Und wenn wir am Ende der Kamalokazeit
angelangt sind, sind wir buchstdblich so grof3, dal3 wir bis zu dem Umkreis
reichen, den der Mond um die Erde macht. Also, wir werden sehr, sehr grof3.
Wir werden, wie der Okkultist sagt, zu Mondbewohnern; das heil3t aber, wir
dehnen unser Wesen so weit aus, dal? unsere aullere Grenze zusammenfallt mit
dem Krels, den der Mond um die Erde beschreibt. Ich kann auf die
Lagenverhdtnisse der Planeten heute nicht eingehen, aber Sie werden das, was
scheinbar mit der aufReren Astronomie nicht stimmt, aufgeklart finden, wenn Sie
die Dinge mit dem in Disseldorf gehaltenen Vortragszyklus Uber «Geistige
Hierarchien und ihre Widerspiegelung in der physischen Welt» vergleichen.
Und dann wachsen wir weiter hinaus in den Weltenraum, in unser ganzes
Planetensystem hinein, und wachsen dann zunachst in das, was der Okkultist
die Merkursphare nennt, hinein. Das heil, wir werden — in den Grenzen, die
Sie sich ja selbst abstecken, wenn Sie die Dinge richtig verstehen —, wir werden
nach der Kamalokazeit Merkurbewohner, und wir fihlen uns auch durchaus
dann so, dal3 wir den Weltenraum bewohnen. So wie wir uns wahrend unseres
physischen Daseins als Erdenbewohner fihlen, so fuhlen wir uns dann als
Merkurbewohner. Ich kann in Einzelheiten nicht beschreiben, wie sich das
ausnimmt, aber das Bewuldtsein ist durchaus vorhanden: Wir sind jetzt nicht
etwa nur in einem so kleinen Raumtell eingegrenzt wie auf der Erde, sondern
unser ganzes Sein umfaldt tatschlich diesen weiten Umkreis, der begrenzt wird
durch die Bahn, die der Merkur beschreibt. Diese Zeit, die wir da durchleben,
wie wir sie durchleben, das hangt auch davon ab, wie wir uns vorbereitet haben
hier auf der Erde, was wir hier fir Krafte aufgenommen haben, um in der
richtigen oder unrichtigen Art hineinzuwachsen in diese Merkursphére. [88]

(7) Man kann nun be der okkulten Untersuchung zwel Menschen
vergleichen — oder mehrere Menschen, aber sagen wir zunéchst zwei Menschen
—, um zu einer Erkenntnis dieser Tatsache zu kommen. Und da ist verglichen
worden die Seele eines Menschen zum Beispiel, welcher in unmoralischer
Verfassung durch die Pforte des Todes gegangen ist, mit der Seele eines
Menschen, der in moralischer Seelenverfassung durch die Pforte des Todes
gegangen ist. Dastellt sich ein betrachtlicher Unterschied heraus.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

Es zeigt sich schon sehr bald, wie der Unterschied zunéchst ist, wenn es sich
handelt um das Verhéltnis des einen Menschen zu anderen, die er nach dem
Tode trifft. Da ist es so, dal3 bei dem Menschen mit moralischer Seelen-
verfassung ja auch die Bilder da sind, in die die Seele eingehillt ist; aber der
Mensch findet Uberall die Méglichkeit, sozusagen bis zu einem gewissen Grad
mit diesen anderen Menschen zusammen zu sein. Das macht die moralische
Seelenverfassung. Wahrend bel unmoralischer Seelenverfassung das eintritt,
dal3 der Mensch das wird, was man nennen kann eine Art Einsiedler in der
geistigen Welt. Er weil3 zum Beispiel, dal3 ein Mensch, der auch in der geistigen
WEelt ist, ihn auf der Erde gekannt hat; er weil3, dal? er mit ihm zusammen ist,
aber er kann keine Mdglichkeit finden, sozusagen aus dem Gefangnis seiner
imaginativen Wolke herauszukommen und an ihn heranzutreten. Moralitét
macht uns zum geselligen Wesen in der geistigen Welt, zu eitnem Wesen, das
Beziehungen ankntipfen kann mit anderen Wesen; Unmoralitdt macht uns zum
Einsiedler in der geistigen Welt, versetzt uns in die Einsamkeit. Und dies ist
eigentlich ein wichtiger kausaler Zusammenhang zwischen Dingen, die sich hier
auf der Erde mit unserer Seele abspielen, und dem, was zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt geschieht.

(8) Und so ist es auch im weiteren Verlauf. Wir durchleben in einer weiteren
Zeit, nachdem wir durch die Merkursphare gegangen sind im Sinne des
Okkultismus, die sogenannte Venus-Sphére, fuhlen uns as Venusbewohner.
[89] Da ist es, zwischen Merkur und Venus, wo allméhlich unsere Wolke
sozusagen von aufden beschienen wird, wo herankommen konnen an den
Menschen die Wesenheiten der hdheren Hierarchien. Aber jetzt hangt es wieder
davon ab, ob wir uns in der richtigen Weise bereit gemacht haben, als gesellige
Geister in die Reihen der Hierarchien aufgenommen zu werden, mit ihnen etwas
Zu tun haben zu kdnnen, oder ob wir zwar wissen, dal} sie da sind, aber wie
Einsiedler gleichsam an jedem vorbeigehen muissen, wie Einsiedler uns da
bewegen in der geistigen Welt. Und in dieser Venus-Sphére ist es wiederum
von etwas anderem abhangig, ob wir gesellige Geister sind oder einsam
hinwandelnde Geister. Wahrend es in der vorigen Sphare nur mdoglich ist, ein
geselliger Geist zu sein, wenn wir uns durch Moralité dazu vorbereitet haben
auf der Erde, ist im wesentlichen die Kraft, die uns zur Geselligkeit, das heil3t
Zu einem gewissen sozialen Leben in der Venus-Sphare fuhrt, das religiose
Leben, die religidse Stimmung der Seele. Und wir kbnnen uns am ehesten zu
Einsiedlern in dieser Venus-Sphére verurteilen, wenn wir wahrend des
Erdenlebens keine religiose Stimmung, kein Gefihl unserer Zusammen-
gehorigkeit mit dem Unendlichen, mit dem Gottlichen, entwickelt haben. Ja, es
Ist das eben so, daf’ es sich tatsachlich fir die okkulte Beobachtung so darstellt,
dal3 der Mensch zum Beispiel durch einen blof3en atheistischen Hang, durch ein
Ablehnen jeder Beziehung seiner Endlichkeit zur Unendlichkeit sich in das
Gefangnis seiner eigenen Sphére einsperrt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

Und esist eine Wahrheit, wenn gesagt wird, dal3 der sogenannte Monistenbund,
in dem sich die Leute auch gesellig Uber die Erde vereinigen, durch sein
Bekenntnis es wirklich dazu bringt, dal3 die Leute, die in ihm verbunden sind
mit einem nicht zur religiésen Stimmung hinneigenden Bekenntnis, sich gut
dazu vorbereiten, dal3 sie dann keinen Monistenbund mehr bilden konnen,
sondern wirklich jeder in seinem eigenen Gefangnis sitzt.

(9) Dasist nicht etwas, was ein Urteil begriinden soll, sondern was sich eben
aufdréangt fUr die okkulte Beobachtung als etwas, was ganz notwendig als Folge
der irdischen religiosen oder unreligiosen Empfindungen auftreten muf3. Nun
wissen wir ja, dald auf der Erde die verschiedensten Religionen gestiftet worden
sind, und zwar im wesentlichen im Laufe der Menschheitsentwickelung aus
einem gemeinsamen Quell heraus. [90] Sie sind gestiftet worden so, dal3 aus
diesem gemeinsamen Quell heraus die einzelnen Religionsstifter berticksichtigt
haben die Temperamente der einzelnen Voélker, Klima und ale Dinge, an
welche die Religionen angepaldt werden mufdten. So kamen natiirlich die Seelen
nicht mit einer allgemeinen religiosen Stimmung in diese Sphére der Venus,
sondern sie kamen dahin mit der Stimmung ihres besonderen Religions-
bekenntnisses. Wenn man auch ein Gefuhl hat fir das Geistige, fur das Ewige,
fUr das Gottliche, aber dieses Geflihl mit einer bestimmten Féarbung dieses oder
jenes Religionsbekenntnisses hat, bewirkt das wiederum, dal3® man nur ein
geselliges Wesen wird fur die, welche sozusagen die gleichen Empfindungen
haben, welche in demselben Religionsbekenntnis hier auf der Erde gelebt
haben. Und daher kbnnen wir gerade in der Venus-Sphare die Menschen
abgetrennt finden nach ihren besonderen Religionsbekenntnissen. Die
Menschen sind ja auf unserer Erde, wie wir wissen, nach Rassen, mehr nach
aulReren Merkmalen bisher gegliedert gewesen. Da Rassen-, Stammes-
zusammengehorigkeiten mit den religiosen Bekenntnissen etwas zu tun haben,
so entspricht im allgemeinen, aber nur im algemeinen, auch etwas diese
Konfiguration von Gruppen in der Venus-Sphére — aber doch nicht ganz genau
— dem, wie die Menschen hier auf der Erde gegliedert sind, well eben dort die
Menschen nur sich gliedern nach ihrem Verstdndnisse eines gewissen
Religionsbekenntnisses. Dadurch schlief?en sich gleichsam die Menschen in
bestimmte Grenzen, in Provinzen ein, dal3 sie nur Empfindungen haben fur ihre
bestimmten Religionsbekenntnisse. In der Merkursphére zeigt der Mensch noch
mehr hauptséchliches Verstandnis fur die Menschen, welche hier auf der Erde
mit ihm verbunden waren, zu denen er eine gewisse Beziehung gehabt hat.
Wenn er nun eine moralische Seelenverfassung hatte, so ist er wahrend der
Merkursphare im wesentlichen im Umgange mit den Menschen, zu denen sich
hier schon ein Verhdtnis angesponnen hat. Wahrend der Venus-Sphére ist der
Mensch mehr aufgenommen in die grof3en religidsen Gemeinschaften, in die er
aufgenommen sich fuhlte durch die Beschaffenheit seiner Seele hier im
Erdendasein.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

(10) Die nachste Sphare nun, die der Mensch zu betreten hat, ist die
Sonnensphére. [91] Und wir kommen in der Tat zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt dazu, uns eine gewisse Zeit hindurch as Sonnenbewohner zu
fuhlen, das heildt zu wissen: Wir sind mit der Sonne verbunden. Wir lernen in
dieser Zeit durchaus das Wesen der Sonne kennen, das ganz anders ist, als die
physische Astronomie es heute beschreibt. Und wiederum handelt es sich darum,
dal3 wir in die Sonnensphére uns einzuleben vermdgen in der richtigen Art. In der
Sonnensphare tritt nun namentlich eines uns entgegen: da tritt das starke
Bedurfnisin der Seele auf wie durch eine elementare Kraft, dal3 alle Sonderheiten
zwischen den Menschenseelen aufhdren missen. Wahrend wir in der Merkur-
sphare mehr oder weniger eingeretht sind in den Kreis, zu dem wir auf der Erde
Beziehung gehabt haben, wéhrend wir in der Venus-Sphare heimisch sind durch
ein religioses Leben innerhalb der Kreise, die mit uns religios gleich empfunden
haben auf der Erde, und wir uns noch in gewisser Weise befriedigt fiihlen kdnnen
bloR3 in diesen Gemeinschaften, fuhlt die Seele tiefe Einsamkeit auf der Sonne,
wenn sie sich verurtellt fahlt, kein Verstandnis zu haben fir ale Seelen, die von
der Erde zwischen dem Tod und einer neuen Geburt in diese Sonnensphére
versetzt werden. Nun war es fur die alten Zeiten der Menschheitsevolution so,
dal3 ja tats&chlich die Seelen wahrend der Venus-Sphére sozusagen in den
einzelnen Religionsprovinzen befindlich waren, dort ihr Verstandnis fanden und
gaben und dal3, well alle Religionen aus einem gemeinsamen Quell sind, der
Mensch, wenn er in die Sonnensphare Ubertrat, gleichsam von dem alten
gemeinsamen Erbstlick aller Religionsbekenntnisse so viel hatte, dal3 ihm die
Moglichkeit gegeben war, in der Sonnensphdare an ale anderen Seelen
heranzutreten und mit ihnen zusammen zu sein, sie zu verstehen, mit ihnen
Gemeinsamkeit zu pflegen, mit ihnen geselligen Geistes sein zu konnen.

(11) Die Seelen der dteren Menschheitsentwickelung konnten durch sich
selber nicht viel dazu tun, dieser Sehnsucht, die da auftritt, entgegenzukommen;
aber dadurch, dal’3 ohne menschliches Zutun ein algemein menschlicher Kern in
den Seelen war, fanden die Seelen die M6glichkeit, tber das religise Bekenntnis
hinaus mit den Seelen anderer Religionsbekenntnisse zu verkehren. [92] Im alten
Brahmanismus, im chinesischen Bekenntnis, in den anderen Religionen der Erde
steckte so viel von dem gemeinsamen religiosen Kern, der mitgegeben war aus
dem gemeinsamen Urquell aler Religionen, dal? die Seelen in der Sonnensphére
sich gleichsam in der Urheimat aller Religionen fanden, welche den Quell alles
religiosen Lebens in sich birgt. Das ist nun in der mittleren Erdenzeit anders
geworden. Der Zusammenhang mit dem Urquell der Religionen ist verloren-
gegangen, und er kann erst wiederum durch eine okkulte Erkenntnis aufgefunden
werden; so dald auch fur diese Sonnensphédre in unserem gegenwartigen
Menschheitszyklus sich der Mensch schon auf der Erde vorbereiten mul3 und
nicht von selbst zu einer allgemein menschlichen Geselligkeit kommt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

Darin haben wir wiederum etwas, worin das grof3e Bedeutsame des Mysteriums
von Golgatha, des Christentums, liegt, dal3 es fUr die neuere Menschheit, fir den
jetzigen Menschheitszyklus die Mdaglichkeit gibt, auf der Erde sich so
vorzubereiten, dal3 der Mensch zu einem allgemein-menschlich geselligen Leben
wahrend der Sonnensphare kommt. Darum muf3te der Sonnengeist, der Christus,
herniedersteigen auf die Erde. Und nachdem er herniedergestiegen ist und sich
vereint hat mit der Erde, kann auf der Erde die Mdglichkeit gefunden werden fir
die Seelen, in der Sonnensphéare zwischen dem Tod und einer neuen Geburt ein
allgemein menschliches geselliges Wesen zu werden.

(12) Es konnte vieles angefuhrt werden fur das Universelle des wirklich
verstandenen Christus-Mysteriums. Wir haben ja schon vieles angeftihrt im Laufe
der Jahre; man kann aber dieses ChristusMysterium immer wieder und wiederum
von neuen Seiten beleuchten. [93] Wenn gesagt wird, dal3 durch eine besondere
Hervorhebung des Christus-Mysteriums etwa Vorurteile gegentiber den anderen
Religionsbekenntnissen hervorgerufen wirden — das ist ja oftmals gesagt worden,
dal3 zum Beispiel in unserer gelsteswissenschaftlichen Bewegung hier in Mittel-
europa das Christus-Mysterium besonders betont wirde und dadurch gleichsam
die andern Religionsbekenntnisse nicht gleich behandelt wirden —, ware ein
solcher Vorwurf das Unverstandlichste, was gemacht werden kann; denn dieses
Christus-Mysterium ist seiner eigentlichen Bedeutung nach eben sozusagen erst
in den neuen Zeiten okkult entdeckt worden. Und wenn etwa der Buddha-
Bekenner sagen wollte: Du stellst das Christentum Uber das Buddha-
Bekenntnis, weil du den Christus als irgend etwas Besonderes hinstellst, das
steht noch nicht in meinen helligen Bilchern, aso benachteiligst du den
Buddhismus — so ist das nicht verstandiger, als wenn der Buddhist verlangen
wollte, man solle auch nicht die kopernikanische Weltanschauung annehmen,
well die auch nicht in seinen heiligen Blichern steht. Es hat nichts zu tun mit der
Gleichberechtigung der Religionen, dal3 Dinge, die spater gefunden worden
sind, anerkannt werden. Das Mysterium von Golgatha ist so, da3 es kein
besonderes Privileg eines christlichen Bekenntnisses ist, sondern es ist eine
geisteswissenschaftliche Wahrheit, die geradeso wie das kopernikanische
Weltensystem von jedem religiosen System anerkannt werden kann, und es
handelt sich wahrhaftig nicht um die Geltendmachung eines Religions-
bekenntnisses, das das Mysterium von Golgatha recht schlecht bisher
verstanden hat, sondern um die geisteswissenschaftliche Tatsache des
Mysteriums von Golgatha. Ist dieses aber schon recht unverstéandig, so ist noch
unverstandiger, davon zu sprechen, dal3 man nun ale Religionsbekenntnisse
abstrakt vergleichen und eine Art abstrakter Gleichheit des Wesens aller
Religionsbekenntnisse annehmen solle. Denn da muissen konkret diese
verschiedenen Religionsbekenntnisse nicht mit dem, was das Christentum
geworden ist als dieses oder jenes Bekenntnis, sondern mit dem, was es seinem
Wesen nach enthdlt, zusammengestel It werden.

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

(13) Nehmen Sie das Hindu-Bekenntnis. Zu diesem wird niemand
aufgenommen, der nicht ein Hindu ist. Das ist im wesentlichen an ein Volk
gebunden. So ist es bei den meisten alten Religionsbekenntnissen. Einzig der
Buddhismus hat es durchbrochen; aber auch er ist nur fir eine bestimmte
Gemeinschaft, wenn er richtig verstanden wird. Aber nehmen Sie jetzt die
auleren Tatsachen. Wirden wir zum Beispiel in Europa ein Religionsbekenntnis
haben, das in gleicher Weise zu behandeln ware wie meinetwillen das Hindu-
Bekenntnis, dann miften wir auf den aten Wotan schworen. [94] Das war ein
nationaler Gott, war das, was gegeben war einem einzelnen Stamm, einem Volk.
Aber was ist geschehen im Abendlande? Wahrhaftig, nicht irgendein nationaler
Gott ist angenommen worden, sondern in bezug auf das aulere Leben eine ganz
fremde Personlichkeit: der Jesus von Nazareth ist heriibergenommen worden.
Wahrend im wesentlichen die anderen Religionsbekenntnisse etwas Religios-
Egoistisches haben und nicht Uber sich hinaus wollen, ist ja das gerade das
Bezeichnende des Abendlandes, dal3 es zurlickgedréngt hat seine religios-
egoistischen Systeme, zum Beispiel das dte Wotan-System, und etwas
angenommen hat, was nicht in seinem eigenen Fleisch und Blut gewachsen ist, es
angenommen hat wegen seines seelischen Gehaltes. Das Christentum ist fir das
Abendland durchaus nicht in demselben Sinne en religids-egoistisches
Bekenntnis, as es andere Religionsbekenntnisse fir die einzelnen Volker waren.
Das ist das auf3erordentlich Wichtige, das schon von den auf3eren Tatsachen her
ins Auge gefalt werden muf3. Und das macht das Universelle des Christentums in
einer anderen Beziehung aus, wenn dieses Christentum wirklich das Mysterium
von Golgathain den Mittel punkt des Menschheitswerdens zu stellen well3.

(14) Dieses Christentum ist ja noch nicht sehr welit fortgeschritten in seiner
Entwickelung; denn zwei Dinge kann man in diesem Christentum noch immer
nicht ordentlich unterscheiden. Man wird sogar sehr langsam und allméahlich
erst dahin kommen, dies zu unterscheiden. Im richtigen Sinn des Mysteriums
von Golgatha, wer ist da ein Christ? Der ist ein Christ, der weil3, dal3 mit dem
Mysterium von Golgatha etwas Reales geschehen ist, dal3 der Sonnengeist im
Christus gelebt hat, sein Wesen ausgegossen hat Uber die Erde und dal3 der
Christus fur ale Menschen gestorben ist. Obwohl Paulus schon verkiindet hat,
der Christus ist nicht nur fir die Juden gestorben, sondern auch fir die Heiden,
verstent man dieses Wort heute immer noch recht wenig. Erst wenn man weil3,
dal’ der Christus fur ale Menschen die Tat auf Golgatha vollbracht hat, dann
wird man das Christentum verstehen. Denn ein anderes ist diese reale Wirkung
die sich ausgegossen hat von Golgatha, und ein anderes, ob man sich ein
Verstandnis daflr angeeignet hat. [95] Dal3 man well3, was der Christus ist, soll
man anstreben, aber man kann niemals einen Menschen auf Erden nach dem
Mysterium von Golgatha anders ansehen als so, dal3 man sagt: Ob du Chinese
oder Hindu bist, der Christus ist auch fur dich gestorben, und er hat diese
Bedeutung fur dich wie flr einen andern.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

So dal3 im richtigen Verstdndnis des Mysteriums von Golgatha sich die
Anschauung ergibt, dal3 wir jedem Menschen entgegentreten und fragen:
Wievid hat er Christliches? — gleichgultig, was er fur einen Glauben hat. Weil
der Mensch sich immer mehr und mehr Bewul3tsein davon erwerben muf, was
in ihm real ist, ist es selbstverstandlich ein hohes Ideal, auch etwas zu wissen
vom Christus-Mysterium. Dieses wird sich immer mehr und mehr verbreiten.
Und das wird dazu gehdren: Verstandnis zu haben fur das Mysterium von
Golgatha. Das ist aber etwas anderes als die Auffassung, die man haben kann
von dem Mysterium von Golgatha das Universelle, das fir alle Menschen
gultig ist. Jetzt kommt es darauf an, dal3 wir es in der Seele empfinden: das
macht uns zu geselligen Wesen in der Sonnensphére. Wir sind dort Einsiedler,
wenn wir uns eingeschlossen in irgendein Religionsbekenntnis fihlen; wir sind
gesellige Wesen in der Sonnensphare, wenn wir Verstandnis haben fir das
Universelle des Mysteriums von Golgatha. Da finden wir die Mdglichkeit, mit
jedem Wesen etwas zu tun zu haben, das in der Sonnensphére an uns
herankommt. Zu frel beweglichen Wesen in der Sonnensphéare macht uns die
Empfindung, die wir uns aneignen wahrend der Erdenzeit fir das Mysterium
von Golgatha innerhalb unseres Menschheitszyklus.

(15) Denn zu was missen wir in der Lage sein gerade fir diesen Zeitpunkt
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt?

(16) Hier kommen wir auf eine Tatsache, die aul3erordentlich wichtig ist fur
den neueren Okkultismus. Digjenigen Menschen, welche in den Zeiten, bevor
sich auf der Erde das Mysterium von Golgatha vollzogen hatte, gelebt haben —
im wesentlichen gilt das, was ich jetzt sage, ganz genau nicht —, fanden in der
Sonnensphére sozusagen den Thron Christi und den Christus dort darauf. Sie
konnten ihn erkennen, well die alten Erbstlicke von der Gemeinsamkeit aller
Religionen in ihnen gelebt haben. Aber dieser Christusgeist ist von der Sonne
heruntergestiegen, und im Mysterium von Golgatha ist er sozusagen
ausgeflossen in das Leben der Erde. [96] Und indem er da in das Leben der
Erde ausgeflossen ist, hat er die Sonne verlassen, und man findet heute
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt in der Sonne blol3 das Akasha-Bild
von dem Christus. Der Thron ist dort nicht eitngenommen von dem wirklichen
Christus. Wir missen von der Erde die Vorstellung von dem lebendigen
Zusammenhang mit dem Christus mit hinaufbringen, damit wir durch das
Akasha-Bild den lebendigen Zusammenhang mit dem Christus haben konnen.
Dann finden wir die Mdglichkeit, von der Sonne aus auch den Christus zu
haben, die Mdglichkeit, dal3 er alle Kréfte in uns erregt, die wir erregt haben
mussen, wenn wir die Sonnensphére in der richtigen Weise durchwandern
sollen.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

(17) Unsere Wanderung zwischen dem Tod und einer neuen Geburt geht
noch weiter. Von der Erde aus haben wir die Kraft gehabt, namentlich durch
moralische und religiose Seelenverfassung, uns sozusagen hineinzuleben in die
Wesenheiten, mit denen wir zusammen waren auf der Erde, und dann in die
Wesenheiten der hoheren Hierarchien. Aber diese Kraft erlahmt allmahlich,
wird immer dammerhafter und dammerhafter, und das Wesentliche, was uns
bleibt, ist eigentlich die Kraft, die wir saugen auf der Erde aus dem Mysterium
von Golgatha, dal3 wir uns zurechtfinden in der Sonnensphére. Daflr tritt ein
neuer Lichttréager in der Sonnensphére auf, den wir kennenlernen missen in
seiner urkraftigen Eigenart. Das Verstandnis fur den Christus bringen wir uns
von der Erde mit; damit wir uns aber weiter entwickeln kénnen, weiter hinauf in
das Weltenall von der Sonnensphére in die Mars-Sphére hinein, dazu ist
notwendig, da? wir — und das konnen wir einfach dadurch, daf3 wir
Menschenseelen sind —, dal3 wir den zweiten Thron erkennen, der sozusagen
neben dem Christus-Thron in der Sonne sich befindet, von dem aus wir das
andere Wesen kennenlernen, das jetzt mit dem Christus uns weiterleitet: den
Luzifer. Wir lernen jetzt Luzifer kennen, und durch das, was er uns an Kréften
Zu geben in der Lage ist, kdbnnen wir die Weiterwanderung durch die Mars-,
Jupiter- und Saturnsphére machen. [97]

(18) Und immer weiter kommen wir in den Weltenraum, in immer dauernder
VergrofRerung. Es tritt nun in der Tat, wenn wir uns so Uber die Saturnsphére
hinausbewegen, etwas ein, was unseren Bewultseinszustand etwas andert. Wir
geraten gleichsam in eine Art von kosmischer Dammerung — man kann nicht
sagen kosmischen Schlafes, aber kosmischer Dammerung. Dadurch kdnnen
aber gerade erst recht die Kréafte des gesamten Weltalls auf uns hereinwirken.
Von alen Seiten wirken dann die Krafte auf uns, und wir nehmen Kréfte des
ganzen Kosmos in uns auf. Es gibt also, indem wir uns da hinausgedehnt haben,
eine Zeit zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, wo in unser Wesen wie
von alen Seiten die Kréfte des ganzen Kosmos hereinkommen, wie von alen
Sternen die Kréfte hereinkommen in unser Wesen. Dann beginnen wir uns
zusammenzuziehen, kommen wieder durch die verschiedenen Spharen herein
bis zur Venus-Sphére, ziehen uns zusammen, kleiner und kleiner werdend, bis
die Zeit kommt, wo wir uns wiederum mit einem irdischen Menschenkeim
verbinden konnen.

(19) Was aber sind wir da, indem wir uns mit diesem Keim verbinden? Das
sind wir, was wir geschildert haben zwischen Tod und neuer Geburt. Aber wir
haben die Krafte des ganzen Kosmos aufgenommen. Drauf3en in der grofdten
Ausdehnung haben in unser Wesen die Krdfte des ganzen Kosmos
hereingewirkt.

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

Wahrend wir beim Hinausentwickeln das, was an uns herandringen kann, um so
mehr aufgenommen haben, je besser wir uns dazu vorbereitet haben, und unser
Karma prapariert wird durch die Art, wie wir zusammengelebt haben mit den
Menschen, die wir getroffen haben, bilden sich in uns dadurch, dal3 wir nach
dem Tode mit ihnen zusammenleben, die Kréfte aus, die durch Karma in einem
neuen Erdenleben diese Dinge ausgleichen. Dal3 wir als ein Mensch erscheinen,
dald wir imstande sind, innerlich Karma zu haben, welches zugleich die
kosmischen Kréfte in sich aufnimmt, das hangt aber davon ab, dal3 wir in einer
bestimmten Zeit zwischen Tod und einer neuen Geburt die Kréfte des ganzen
Kosmos aufnehmen. Und wenn ein Mensch hereingeboren wird in die physische
WEelt, dann hat sich mit dem physischen Menschenkeim das verbunden, was bis
ins kleinste zusammengezogen ist, aber herein sich geholt hat aus einer
riesenhaften VergrofRerung die Kréfte des ganzen Kosmos. [98] Wir tragen eben
den ganzen Kosmos in uns, wenn wir uns auf der Erde wieder verkorpern. Und
in einer gewissen Beziehung durfen wir sagen: Wir tragen diesen Kosmos so in
uns, wie er sich vereinigen kann, wie er sich richtig vereinigen kann mit dem,
was wir beim Hinauswandern, beim uns Ausdehnen in die Sphéren nach
unserem friheren Erdendasein in der Seele a's Stimmung mitgebracht haben.

(20) Diese zwei Dinge werden zusammengefaldt, zusammengepal’t, kdnnten
wir sagen: die Anpassung an den gesamten Kosmos und an unser friheres
Karma. Dald wir auch an unser friheres Karma angepalt sind — was aber in
Harmonie treten mul3 mit dem Kosmos —, das trat mir bei den Untersuchungen
der letzten Monate in aulRerordentlich merkwirdiger Weise entgegen in
einzelnen Féllen — das sage ich ausdrlcklich —, in einzelnen Fallen; ich will
nicht ein allgemeines Gesetz damit aussprechen. Wenn ein Mensch stirbt, also
durch die Pforte des Todes geht, dann stirbt er unter einer gewissen
Sternenkonstellation. Und diese Sternenkonstellation ist in der Tat wesentlich
fUr sein weiteres Seelenleben insofern, als sie sich in einer gewissen Weise
abdrickt in sein Seelenwesen und als Abdruck wirklich bleibt. Und es bleibt das
Bestreben in dieser Seele, mit dieser Sternenkonstellation wiederum
hereinzukommen bei der neuen Geburt, wiederum gerecht zu werden den
Kréften, die man aufgenommen hat im Todesmoment, wiederum hereinzu-
kommen in dieser Sternenkonstellation. Und daist es interessant: Wenn man so
versucht die Sternenkonstellation herauszubekommen fir einen menschlichen
Tod, so stimmt die Sternenkonstellation der spateren Geburt in hohem Male
Uberein mit der Sternenkonstellation des friheren Todes. Nur muf3 man
berticksichtigen, dal3 ein anderer Fleck der Erde es ist, auf dem der Mensch
geboren wird, der dieser Sternenkonstellation entspricht. So wird der Mensch in
der Tat dem Kosmos angepaldt, fugt sich hinein in ihn, und es gibt so in der
Seele eine Art von Ausgleich zwischen dem individuellen und dem kosmischen
L eben.

14



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

(21) Kant hat einmal den schénen Ausspruch getan: Zwei Dinge selen es, die
ihn ganz besonders erhdben, der bestirnte Himmel Uber ihm und das moralische
Gesetz inihm. [99] Es ist dieses ein schoner Ausspruch aus dem Grund, den der
Okkultismus uns anzeigt. Beide sind ja dasselbe: der bestirnte Himmel Uber uns
und das, was wir a's moralisches Gesetz in uns tragen. Denn im Leben zwischen
dem Tod und einer neuen Geburt wachsen wir hinaus in den Weltenraum,
nehmen den gestirnten Himmel in uns auf und tragen dann in der Seele as unsere
moralische Verfassung ein Abbild mit des gestirnten Himmels. Hier ist einer der
Punkte, wo es in der Tat kaum mehr mdglich ist, dal3 in der Seele die
Geisteswissenschaft zu etwas anderem werde als zu einer moralischen
universellen Empfindung. Hier ist einer der Punkte, wo sich das, was Theorie
scheint, umwandelt in unmittelbares moralisches Leben der Seele, in moralische
Impulse der Seele; denn hier fuhlt der Mensch ale Verantwortlichkeit gegentiber
seinem eigenen Wesen. Hier fuhlt der Mensch: Du warst zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt in so einer Lage, dal3 der ganze Kosmos in dein Wesen
hereinwirken mufite, und du zogst zusammen das, was du herausgezogen hast in
den kleinen physischen Menschenkeim. Du bist verantwortlich dem ganzen
Kosmos, du tragst wirklich den ganzen Kosmos in dir. — Hier ist es, wo man
etwas fuhlt von dem, was anzudeuten versucht worden ist in der «Prifung der
Seele» in dem Monolog des Capesius, wo darauf aufmerksam gemacht wird in
der Stelle: «In deinem Denken leben Weltgedanken ... », was fir en
bedeutungsvoller Augenblick es ist, wenn die Seele fuhlt: Man hat die hellige
Verpflichtung, die Kréfte hervorzuholen, die man aus dem Kosmos heraus-
gezogen hat, weil man das den Gottern wieder zurtickbringen muf3, und wo die
Seele erkennt, dal3 es grofdte Slinde wére, diese Kréafte brachliegen zu lassen. Bel
diesen konkreten Untersuchungen stellte sich heraus, wie wir in der Tat den
ganzen Kosmos in uns aufnehmen und ins Dasein wiederum hereinbringen. Ja,
von denjenigen Kréften, die der Mensch in der Tat mit sich herumtrégt, sind nur
die wenigsten eigentlich solche Kréfte, fur die esirgendwel chen Ursprung auf der
Erde gibt. Wir betrachten ja den Menschen in bezug auf die Kréfte, diein seinem
physischen Leibe wirken, in seinem Atherleibe walten, in seinem astralischen
Leibe und Ich walten. [100] Die Kréfte, die in unseren physischen Leib
hereinspielen, kommen uns allerdings unmittelbar von der Erde zu; aber was wir
fur den Atherleib brauchen, konnen wir nicht unmittelbar aus der Erde
herausziehen, sondern nur aus den Kréften, die an uns herantraten zwischen dem
Tod und der neuen Geburt, wenn wir uns hinausdehnen ins Planetensystem. Und
ein Mensch, welcher eine unmoralische Seelenverfassung da hineinbringt, wird
nicht die richtigen Kréfte heranziehen kdnnen, wahrend er in der Zeit zwischen
dem Tod und einer neuen Geburt durch die Merkursphére geht. Ein Mensch, der
nicht die religiésen Impulse ausgebildet hat, kann nicht die rechten Kréfte in der
Venus heranziehen, und so kommt es, da3 wir die Kréfte, die wir im Atherleib
brauchen, verkiimmert haben konnen. Hier sehen wir den karmischen
Zusammenhang zwischen folgenden und friiheren Leben sich ausbilden.

15



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

Das dles sind Dinge, welche uns zugleich darauf hinweisen, wie die
Erkenntnisse, die wir uns verschaffen durch den Okkultismus, zu Impulsen in
unserem Seelenleben werden konnen, und wie wir eigentlich nur zu wissen
brauchen, was wir sind, um zu einem immer geistigeren und geistigeren Leben
aufzusteigen.

(22) Das, was das Mysterium von Golgatha vorbereitet hat, ist in unserem
Menschheitszyklus notwendig, damit der Mensch in der richtigen Weise in die
Sonnensphére sich hineinleben kann zwischen dem Tod und einer neuen Geburt.
Das, was die Geistesforschung in Wirklichkeit zu leisten hat, ist das, daf3 der
Mensch nun auch noch weiter Uber die Sonnensphare hinauszuwachsen in der
Lage ist mit jenem allgemein menschlichen, geistig geselligen Bewul3tsein, das
da notwendig ist. Fir die Sonnensphére genugt der empfindungsgeméaliie
Zusammenhang mit dem Mysterium von Golgatha. [101] Damit aber das, was
allgemein menschliches Verstandnis und allgemein menschliches Fihlen gibt,
auch Uber die Sonnensphére hinaus blelbt fir die Zeit zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt, ist eben notwendig, dal3 wir in gelsteswissenschaftlicher
Weise die Beziehungen der einzelnen Religionen zueinander verstehen, die
Entwickelung der einzelnen religiésen Impulse; dal3 wir nicht aufwachsen in
einem eng umgrenzten religiosen Bekenntnis mit den Empfindungsnuancen
desselben, sondern dald wir die Maoglichkeit gewinnen, fir jede Seele,
gleichgiltig, was sie glaubt, Verstandnis zu haben, wie auch sonst die Seelen
sind. Eines erfillt sich as das, was, wie man sagen kann, mit dem Christus-
Impuls zusammenhangt fur alle Seelen der Erdenentwickelung, eines erflillt sich
insbesondere zwischen dem Tode und einer neuen Geburt — das, was in den
Worten liegt: «Wo zwei in meinem Namen vereinigt sind, bin ich mitten unter
thnen.» Und in diesem Ausspruch knlpft der Christus das Vereinigtsein von
Zweien nicht an diesen oder jenen Glauben, sondern blof3 an die Mdglichkeit, dal3
er unter ihnen ist, indem sie in seinem Namen vereinigt sind.

(23) Dasjenige, was jetzt seit Jahren gepflogen worden ist auch durch unsere
Mysterienauffiihrungen, insbesondere durch die letzte, «Der Huiter der
Schwelle», das sollte ein geisteswissenschaftliches Verstandnis geben fir das,
was im heutigen Zeitenzyklus notwendig ist. Da ist es notwendig, in einer
gewissen Weise ein Verhdtnis zu gewinnen auf der einen Seite zum Christus-
Impuls, dann aber auch zu den Mé&chten, die im Gegensatz zu ihm stehen: zu
dem Luzifer- und Ahriman-Impuls. Dal3 wir es da zu tun haben mit Mé&chten,
die im Weltenall, sobald wir tUber die Maa hinauskommen, Krafte entwickeln,
dasist das, was wir verstehen lernen missen. Denn die Zeit kommt immer mehr
und mehr heran in der Menschheitsentwickelung, wo man wird lernen missen,
dal3 es auf das Wesenhafte ankommt und nicht auf die Lehre. Und an nichts so
sehr wie an dem Mysterium von Golgatha stellt es sich uns dar, wie es auf das
Wesenhafte ankommt und nicht auf den Inhalt des Wortes.

16



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

Ich mochte — denn mit den Menschen, die wirklich genau prifen das, was hier
gesagt sein soll aus okkulten Quellen heraus, ist am leichtesten auszukommen —,
ich m&chte, dal? man ganz genau priufe, was ich jetzt zu sagen haben werde. In
alen Religionsbekenntnissen gibt es nichts Ahnliches wie dieses. In all dieser
Tiefe, wie es sich durch das Mysterium von Golgatha darstellt, ist es nicht in
den anderen Religionsbekenntnissen.

(24) Die Welt hat heute noch ein ganz besonderes Vorurteill. Man redet
davon, wie wenn esin der Welt durchaus so zugehen miifdte wie in einer Schule:
dal3 es blof3 auf die Weltenlehrer ankame. [102] Beim Christus handelt es sich
nicht um einen Weltenlehrer, sondern um einen Weltentéter, der das Mysterium
von Golgatha vollbracht hat und dessen Wesenheit man zu erkennen hat. Darauf
kommt es an. Wie wenig es auf das blofe Wort ankommt, auf den blof3en
Lehrgehalt, das kann uns gerade dieses lehren, das ein schones Wort aus dem
Mund des Christus ist: «lhr seid Gatter!» (Johannes-Ev. 10, 34), und dal3 er
immer und immer hingewiesen hat darauf, da3 der Mensch sein Hochstes
erreicht, wenn er zum Bewuldtsein des Gotteswesens in seiner Natur kommt.
Und man konnte sagen, es tont in die Welt das Christus-Wort hinaus: Ihr sollt
euch bewul sein, dal3 ihr gottergleich seid! — Man kdnnte sagen: Eine grofle
Lehre!

(25) Von anderswo her tont dieselbe Lehre. Dawo die Bibel erzéhlt von dem
Ausgang der Erdenentwickelung, da ist es Luzifer, der herantritt und sagt: Ihr
sollt werden wie die Gotter! Derselbe Lehrgehalt, von Luzifer hertonend,
derselbe Lehrgehalt, von Christus herrtihrend: Ihr sollt sein wie die Gotter! Und
beides bedeutet fUr die Menschen das Entgegengesetzte. Es sind wahrhaft
erschitternde Posaunenklange, die in diesen Worten klingen: das eine Mal
hertonend von dem Versucher, das andre Mal von dem Erloser und Befreier und
dem Wiederhersteller der menschlichen Natur.

(26) Auf die Erkenntnis des Wesens kommt es an, kommt es gar sehr an
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Die grofdte Gefahr ist vorhanden,
den Luzifer mit dem Christus zu verwechseln in der Sonnensphére, well beide
dieselbe Sprache sprechen, dieselbe Lehre auf der Sonne lehren und wir
dieselben Worte von ihnen vernehmen, wenn wir von Worten da sprechen
darfen. Auf das Wesen kommt es an. Dal’ dieses oder jenes Wesen dieses oder
jenes Wort spricht, darauf kommt es an, nicht auf den Lehrgehalt; denn das, was
als reale Kréfte durch die Welt pulsiert, das ist das Wesentliche. Und in den
hoheren Welten und vor alem in dem, was in die irdischen Sphéren
hineinspielt, verstehen wir die Worte erst richtig, wenn wir wissen, von
welchem Wesen die betreffenden Worte kommen. Niemals erkennen wir an
dem Inhalt der Worte die Hohe eines Wesens, sondern dadurch, dal3 wir den
ganzen Welten-Zusammenhang kennenlernen, in den ein Wesen hineingestel |t
ist. [103]

17



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

Das kOnnen wir ganz genau bestétigt sehen an dem Wort von der
Gottergleichheit der Menschen, an dem Hereintdnen des Luzifer und Christusin
das Dasein.

(27) Mit solchen Dingen sind wichtige Tatsachen der Evolution
ausgesprochen. Und sie werden ausgesprochen, nicht — auch in diesem Falle gar
nicht so sehr — wegen ihres Inhaltes, sondern wegen ihres Wesenhaften; werden
ausgesprochen, damit in den Seelen die Empfindungen entstehen, die notwendig
als Konsequenz solcher Worte entstehen sollten. Und wenn digenigen, die
solche Wahrheiten in sich aufgenommen haben, die Empfindungen aufnehmen
und die Worte vergessen, so ist eigentlich gar nicht einmal so sehr viel verloren.
Selbst wenn ich mir den radikalsten Fall denke, dal3 unter uns jemand wére, der
alles vergessen hétte, was jetzt gesprochen worden ist, und sich gar nicht an ein
Wort erinnert, aber in der Empfindung das in sich triige, was herausflief3en kann
aus solchen Worten, so wirde er gentigend in geisteswissenschaftlichem Sinne
von dem haben, was eigentlich mit diesen Worten gemeint ist.

(28) Wir mussen ja in Worten sprechen, und Worte nehmen sich zuweilen
theoretisch aus. Aber das, worauf es ankommt, das ist, dal3 wir durch die Worte
hindurch auf das Wesenhafte im Geiste zu blicken verstehen und dieses
Wesenhafte in unsere Seele aufnehmen. Die Welt wird gar mancherlel geradein
bezug auf den Fortgang der Menschheitsentwickelung verstehen lernen, wenn
sie die Gelisteswissenschaft wesenhaft erfaldt. Und da méchte ich heute nur zwel
Beispiele anfihren, die nicht gerade innerlich, sondern mehr &ufRerlich mit
meinen okkulten Forschungen der letzten Monate zusammenhangen, aber die
mir zum Beispiel recht frappierend waren, weil sie mir gezeigt haben, wie
eigentlich erst dadurch, dal3 man etwas erkannt hat in der okkulten Lehre, was
dem entspricht, dasin der Welt schon daist, was hereingeleitet worden ist durch
Inspirierte Menschen, diese Wahrheit dort wieder aufgefunden werden kann.

(29) Sehen Sie, ich habe mich viel mit Homer beschéftigt, habe sie oft
gelesen, die homerischen Werke. [104] Nun trat mir im Verlauf der letzten
Monate immer wieder das gerade lebendig vor die Seele: wie man nach dem
Tode nichts &ndern kann, wie die Verhaltnisse dieselben bleiben; wie man zum
Beispiel von einem Menschen, zu dem man irgendwie gestanden hat im Leben,
well3: du hast ihn zu wenig geliebt, aber wie man das nicht andern kann. Wenn
man diese Tatsache ins Auge fafdt und dann bei Homer liest, dal er das Jenseits
schildert als den Ort, wo das Leben unveranderlich wird, dann fangt man erst
an, die ganze Tiefe dieser Worte zu verstehen von dem Orte, wo die Dinge
keiner Wandlung mehr unterliegen: Und das ist ein wunderbarer Eindruck, die
eigene okkulte Erkenntnis mit dem zu vergleichen, was der «blinde Homer» wie
ein Seelenseher hereinbrachte als wichtige okkulte Wahrheit und sie in seinem
Dichterwerk zum Ausdruck brachte!

18



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

(30) Und noch etwas anderes war mir frappierend, wogegen ich mich
wahrhaft gestraubt habe, weil es mir unglaublich erschien, dem aber nicht zu
entkommen ist, wenn man mit allen Mitteln der okkulten Forschung daran
herantritt.

(31) Einige — oder die meisten von lhnen — werden vielleicht von den
sogenannten Mediceergrébern wissen in Florenz, von Michelangelo. Es sind
Giuliano und Lorenzo de Medici und vier allegorische Figuren. Dabei denkt
man sich gewohnlich nichts Kinstlerisches. Stroherne Allegorien, sagt man
gewdhnlich. Nun sind ja eigentlich diese sogenannten allegorischen Figuren mit
Ausnahme einer nicht recht fertig geworden; aber sie machen trotzdem nicht
den Eindruck von Allegorien. In den Reisehandbiichern ist es sehr eigenttiimlich,
dal3 man hingewiesen wird bei diesen Mediceergrdbern auf die eine Seite: da
stiinde der eine der Mediceer, Lorenzo, auf der anderen der andere, Giuliano.
Und die sind genau verwechselt. Der als der Lorenzo angesprochen wird, ist der
Giuliano, und der as Giuliano angesprochen wird, ist der Lorenzo. So ist es
einmal. Und da steht es fast in allen Kunstgeschichten so — wie es nicht ist.
Jedenfalls ist es nicht so, wie es in den Kunstgeschichten und im Baedecker
steht. Ich habe mich nicht weiter darum bekiimmert, warum es so ist, aber wahr
Ist es, dal3 die beiden Figuren immer verwechselt werden. Die Beschreibungen
wurden gar nicht stimmen, und wahrscheinlich hat man sie einmal umgestellt.
Sie stehen jetzt anders als Michelangelo sie gestellt hat. [105] Aber davon will
ich nicht sprechen, sondern nur davon, dal3 da vier alegorische Figuren sind:
am FulRe des einen Mediceers die «Nacht» und der «Tag», beim andern die
«Morgendammerung» und «Abendddmmerung». Nun bedenken Sie, ich habe
mich gestraubt gegen das, was ich jetzt sagen werde, aber man vertiefe sich
wirklich hinein in jede Geste, in alles, was man vor sich hat, und gehe zunéchst
von der «Nacht» aus, schaue sich diese Figur an, von der die unsinnige
Bemerkung in den Blchern steht, dal? sie eine Geste hétte, die ein schlafender
Mensch nicht einnehmen kénnte. Wenn man aber jede Geste und jedes einzelne
Glied studiert und dann sich folgende Frage vorlegt: Wie mifite ein Kinstler die
menschliche Figur darstellen, wenn er darstellen wollte in dem Ausdruck der
Figur die groRtmogliche Tatigkeit des Atherleibes, wie sie stattfinden koénnte
gerade im Schlaf — also eine Lagerung der Glieder der Figur geben wollte, die
am besten entsprache dem Moment, da der Atherleib am allermeisten arbeitet an
dem physischen Leib —, dann muif3te er das gerade so machen, wie Michelangelo
aus seinen kunstlerischen Instinkten das gemacht hat. Er hat die Geste, die dem
Atherleib entspricht, hineingeheimnif3t in diese «Nacht». Ich behaupte nicht,
dal3 Michelangel o das gewul3t hat, aber esist so.

(32) Und dann sehe man sich den «Tag» an! Das ist keine stroherne
Allegorie. Wenn man sich vorstellen wirde, die niederen Glieder der
menschlichen Wesenheit seien weniger tatig und am meisten tétig sei das Ich,
dann ergabe das, bis auf die eigentimliche Umdrehung der ganzen Figur, die
Figur des «Tages».

19



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

Und wenn man ausdriicken wollte, wie am frelesten bel Ausschlul® der anderen
menschlichen Glieder der astralische Lelb wirkt, wie er sich in der Geste
ausdriickt, so hétte man das bel der sogenannten Allegorie der Morgen-
dammerung. Und wenn man ausdriicken wollte, wie wenn der physische Leib
nicht sogleich zusammenfallen wirde, sondern wie er schlaff wird, wenn sich
Ich und astralischer Leib herausziehen, so ist das in der Geste der
«Abenddammerung» wunderbar ausgedriickt. Man hat da vor sich die
lebendigen Ausgestaltungen der vier menschlichen Wesensglieder. [106] Man
kann sich da ganz gut denken, wie eine solche Legende hat entstehen kdnnen,
die sich verbreitet hat in bezug auf die «Nacht», von der gesagt worden ist,
wenn Michelangelo allein war mit ihr, dann konnte sie lebendig werden und
aufstehen und herumgehen, wenn man weil3, dal} sie die entsprechende Geste
des Ather- oder Lebensleibes hat, und der Ather- oder Lebensleib voll tétig sein
kann bei dieser Geste. Und wenn man dies empfindet, dann sieht man diese
Figur aufstehen, dann weil3 man: sie kann herumgehen. Wenn sie nicht aus
Marmor wéare, wenn wirklich der Ather- oder Lebensleib allein tétig wére, der
das Belebende ist, dann ware kein Hindernis, dal? sie herumginge.

(33) Vieles ist hineingeheimnifd in das, was die Menschheitsevolution
hervorgebracht hat, und vieles wird erst versténdlich werden, wenn die
Menschen durch das, was den okkulten Blick schéarfen kann, die Dinge
betrachten werden. Aber auf alle diese Dinge kommt es |etzten Endes nicht an!
Ob wir ein Kunstwerk besser verstehen oder nicht, das ist nichts allgemein
Menschliches. Aber auf etwas anderes kommt es an: Wenn wir den Blick so
gescharft haben, so geht uns ein Verstandnis auf fur die Seele des anderen
Menschen; nicht durch den okkulten Blick, der etwa schon hineinschauen muf3
in die geistige Welt, sondern durch den Blick, der durch die Geisteswissenschaft
gescharft ist. Durch das durch den gesunden Menschenverstand bewirkte
Versténdnis der Geisteswissenschaft wachst in uns die Erkenntnis dessen, was
uns im Leben entgegentritt, vor alem dessen, was die Seele unserer
Mitmenschen ist. Und wir werden versuchen, Verstandnis fur jede menschliche
Seel e zu gewinnen.

(34) Allerdings ist dieses Verstandnis fir jede menschliche Seele etwas
anderes, als was man oftmals im Leben Verstandnis nennt. Im Leben ist die
Liebe leider nur zu héufig recht egoistisch. Man liebt den — nun, zu dem man
eben durch dieses oder jenes Verhdltnis ganz besonders hingezogen ist, und im
tbrigen begnlgt man sich meist mit dem, was man allgemeine Menschenliebe
nennt: man liebt die allgemeine Menschheit. Was ist denn das? Man mul3 jede
Seel e verstehen konnen.

20



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

(35) Vidleicht wird man nicht jede vortrefflich finden, aber das ist ja nicht
schlimm, denn mancher Seele schadet man durch nichts mehr, als wenn man sie
in blinder Liebe anhimmelt.

(36) Von diesem Faktor werden wir dann tbermorgen noch etwas naher
sprechen. [107]

21



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Das L eben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt

SECHSTER VORTRAG

Minchen, Zweiter Vortrag, 28. November 1912

Inhalt: Das Leben im Kamaoka als Vorbereitung der Karmabildung. Offenbarwerden
unbewulter Winsche. Das Begrinden eines Wechselverh@ltnisses von geistiger und
physischer Welt, von Toten und Lebenden durch die geisteswissenschaftliche Arbeit. — Die
Bedeutung der Denk-, Gefuhls- und Willenskréfte fir das Leben zwischen Tod und neuer
Geburt.

(1) Die Betrachtung, die wir vorgestern haben anstellen kdnnen tber das Leben
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, zeigt uns ja, wie eng die ganze
menschliche Wesenheit zusammenhangt mit dem, was man das universelle
Leben im Weltenall nennen kann. Denn wenn Sie sich mancherlei von dem
Uberlegen, was da gesagt worden ist, so werden Sie daraus entnehmen kdnnen,
dal3 der Mensch eigentlich nur wéahrend seiner Erdenzeit gewissermal’en an
einen Ort gebannt ist, daf3 er nur wahrend seiner Erdenzeit einen geringen Raum
einnimmt, wahrend er in der ganzen Zeit zwischen dem Tod und einer neuen
Geburt dem Planetensystem und sogar der Welt aul3erhalb desselben in spéterer
Zeit nach dem Tode einverleibt ist. Wenn wir fir die Entwickelung zwischen
der Geburt und dem Tode oftmals sagen, um einen okkulten Tatbestand
auszudriicken, der Mensch zeige sich als eine Art mikrokosmischen Abbildes
des Makrokosmos, so muissen wir jetzt sagen:



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

Zwischen dem Tod und einer neuen Geburt ist eigentlich der Mensch selber
makrokosmisch; er ist ergossen in den Makrokosmos; er erweist sich da so recht
as ein makrokosmisches Wesen, denn er mul3 in dieser Zwischenzeit die
Kréfte, die er fir seine nachste Inkarnation braucht, aus dem Makrokosmos
ziehen. Und zwar kénnen wir dieses makrokosmische Leben zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt so auffassen, dal3 der Mensch in der ersten Zeit nach
dem Tode gewissermal?en noch, wenn man sich so ausdriicken darf, die
Eierschalen des irdischen Lebens an sich trégt, zusammenhangt mit dem, was
das irdische Leben ihm geben konnte, was das irdische Leben aus ihm machen
konnte. Dies ist ja die Zeit, welche zunédchst besonders nahe geht den
Bedlrfnissen und Interessen des menschlichen Herzens. [108] Wenn der
okkulte Blick hingewendet wird auf irgend jemand, der vor verhdtnismaliig
kurzer Zeit den irdischen Plan verlassen hat, so ist er ja, wie wir wissen, in der
Kamalokasphére. Das ist die Sphére, die, makrokosmisch gesprochen, bis zum
Umkreis des Mondes geht. Der Mensch lebt sich aso hinein, ausdehnend seine
seelisch-geistige Wesenheit so, dal3 er die ganze Mondensphére bewohnt. In
dieser Zeit — das wissen wir ja schon — ist der Mensch ganz und gar noch
verbunden mit der irdischen Welt. Die Wiinsche, die Begierden, die Interessen,
die Sympathien, die Antipathien, die er ausgebildet hat, die bilden Kréfte — das
haben wir ja 6fters schon beschrieben —, die ihn gleichsam zurtickneigen zur
irdischen Welt. Der Mensch ist da wadhrend der Kamalokazeit in einem
gewissen Sinne eingeschlossen wie in eine Atmosphére seiner eigenen
astralischen Natur, wie er sie sich auf der Erde angeeignet hat. Er wiinscht sich
noch immer das, was er sich auf der Erde gewtinscht hat; er hat Interesse an
dem, woran er auf der Erde Interesse gehabt hat. Und diese Zeit des Kamaloka
Ist ja gerade dazu da, dal’ der Mensch diese Wiinsche abwickeln kann, aber daf3
diese Wiinsche und Begierden — insofern sie abhéngig sind von den physischen
Organen, und alle sinnlichen Gentisse zum Beispiel sind davon abhangig — ihm
nicht befriedigt werden kénnen und er sie aso durch die Unmdglichkeit der
Befriedigung sich abgewothnt. Dies alles, was wir ja 6fter geschildert haben in
bezug auf den Menschen unmittelbar nach dem Tode, bezieht sich aber, wie wir
leicht einsehen konnen, auf die Individualitdt des Menschen, im engsten Sinn
des Wortes auf das, was der Mensch gleichsam aus seiner Astralitét
herauszureil3en hat, was er sich abgewthnen mul3, was er von sich entfernen
muf3.

(2) In einer andern Beziehung noch tragt der Mensch mit sich hinaus
zunéchst in die Kamalokazeit die irdischen Zusammenhénge, und zwar in
folgender Weise: Das, womit der Mensch zusammenhangt, sei es an Tatsachen,
sel es an Wesenheiten der Kamalokazeit, das hangt von seinem inneren Leben
ab, héangt davon ab, wie das Betreffende vorgebildet, veranlagt ist in seiner
Seele. Zum Beispiel: ein Mensch geht durch die Pforte des Todes. Etwas friher
Ist irgend jemand, dem er nahegestanden hat, schon durch die Pforte des Todes
gegangen, so dal3 wir sagen konnen: [109]

2



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

Beide Gestorbenen befinden sich in der Kamalokasphére; sie kdnnen sich dort
finden. Die okkulte Untersuchung zeigt durchaus, dal3 der Mensch nicht nur
etwa beschéftigt ist mit seiner eigenen Entwickelung, mit der Abgewohnung
seiner Winsche, Begierden, Interessen und so weiter, sondern dal3 er bald nach
dem Tode, nach einer kurzen, man mochte sagen, embryonalen Schlafenszeit
die Menschen findet, denen er auf der Erde nahegestanden. Dagegen ist fir
diese erste Zeit im allgemeinen nicht gerade eine Aussicht vorhanden, dal3 der
Mensch etwa jedes Wesen, das da mit ihm zugleich in der Kamalokasphére ist,
wirklich finden kann. Raum- und Zeitverhdtnisse sind ja da ganz andere,
namentlich Raumverhdtnisse. Nicht darum handelt es sich, dal3 man nicht in die
Nahe kommt von Wesen, denen man nicht nahegestanden hat, man mag ihnen
so nahe als moglich kommen, man nimmt sie nicht wahr. Zum Wahrnehmen
gehort, dal3 man dem betreffenden Wesen im Leben nahegestanden hat. Also
digjenigen, denen man im Leben nahegestanden hat — es kommen da zunachst
kaum andere Wesen als Menschen in Betracht —, die finden sich auch in der
Umgebung eines Verstorbenen bald in der Kamalokazeit. Die Verhdltnisse, in
denen wir uns da nach dem Tode zu solchen Wesenheiten befinden, die richten
sich auch noch ganz nach den irdischen Verhdtnissen, die wir zu ihnen
ausgebildet haben. Und zwar in einer Weise, die ich auch schon vorgestern
charakterisiert habe: in einer solchen Weise, dal3 wir genauso und der vollen
Wahrheit entsprechend zu einem mit im Kamaloka sich befindenden Menschen
stehen, wie wir im Erdenleben gestanden haben, aber das nicht kdnnen, was wir
wahrend der Erdenzeit noch konnen, das heildt, etwa das Verhdtnis andern. Es
bleibt so bestehen, wie es auf der Erde war. Auf der Erde kdnnen wir zu einem
Menschen, den wir geliebt haben, nachher Hal3 entwickeln und zu einem
Menschen, den wir gehaldt haben, Liebe entwickeln; wir konnen uns bemuhen,
unsere Beziehung zu ihm zu andern. So ist es nicht in der Kamalokazeit. Wir
treffen einen Menschen, der vor uns hingestorben ist, und wir fthlen uns
zunéchst zu ihm in ein solches Verhaltnis gebracht, wie es entsprochen hat dem
letzten Verhdltnis, das wir zu ihm auf der Erde gehabt haben. So stehen wir zu
ihm. [110] Dann leben wir ja, wie Sie wissen, rickwarts in der Zeit. Haben wir
vorher ein anderes Verhdltnis zu ihm gehabt, so konnen wir das nicht kinstlich
herbeiflhren, sondern wir mussen ruhig zurickleben und durchleben dann nach
dem entsprechenden Zeitpunkte ein Verhdtnis, das wir zu ihm friiher gehabt
haben, das wir wieder nicht andern kdnnen, das sich genau so ausdrtickt, wie es
sich auf der Erde ausgedrickt hat.

(3) Man konnte leicht glauben, daf’ dieses ein aul3erordentlich schmerzvoller
Zustand ist. Das ist er auch in einer gewissen Beziehung; man fuhlt ihn sogar
durchaus so, wie man etwa fthlt, wenn man gern ginge und angefesselt ist am
Erdboden. Man fihlt sich geistig an ein Verhdltnis, das auf der Erde gegeben
worden ist, gebunden; man fuhlt sich in einer Zwangslage. Das ist durchaus
richtig. Und wenn diese Zwangslage eine starke ist, so ist das Verhdtnis
nattrlich peinigend.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

Nun muf3 man, um einen solchen Zustand richtig zu verstehen und gemitsmafiig
zu wiurdigen, nicht etwa nur den Gedanken haben, das sei ein schmerzlicher
Zustand — schmerzlich ist er schon in vieler Beziehung — aber der Tote, der hat
nicht nur das Bewul3tsein, ein schmerzlicher Zustand sei vorhanden, sondern er
hat das ganz entschiedene Bewul3tsein, dal3 dieser Zustand notwendig ist, dal3 er
sein mul3, dal3 man sich geradezu Steine in den Weg wélzen wirde, die die
Entwickelung aufhalten, wenn man solchen Schmerz nicht durchmachen wirde.

(4) Was geschieht denn dadurch, dal3 man das alles durchmacht? Nehmen
wir an, wir erleben so das Verhdtnis zu eitnem andern Menschen nach dem
Tode, schauen also ein gewisses Verhaltnis, das wir zu ihm gefunden haben im
L eben, das wir gebildet haben, an, erleben es. Durch das Anschauen, durch das
Erleben, durch das Hinstarren gleichsam, bilden sich in unserer Seele die Kréfte
aus, zunachst in ihren geistigen Vorbildern, die wir brauchen, damit uns unser
Karma in welterer Zukunft richtig leitet, damit wir uns einfinden bel der
Wiederverkorperung mit dem andern Menschen zusammen so, dal3 der
karmische Ausgleich kommen kann. So werden gleichsam technisch gezimmert
die Kréfte, die zum karmischen Ausgleich notwendig sind. [111]

(5) Andern kann der Tote an dem, was ihm zundchst in der Umgebung
entgegentritt, kaum etwas; aber es tritt zuweilen doch fir den Toten das
intensive Bedurfnis auf, dieses oder jenes zu &ndern. Man mochte sagen: Eine
grof3e Bedeutung gewinnen fir den Toten unerfillte Winsche, aber solche
unerfillte Winsche, die wahrend des Lebens nicht immer ganz in das
Bewulltsein heraufspielen. Und da kommt etwas in Betracht, was
aul3erordentlich wichtig ist zu beachten. Im gewdhnlichen Leben hier auf dem
physischen Plan, da fuhlen wir ja gewil3 diese oder jene Neigung, diese oder
jene Sympathie in unserem Bewuldsein, machen uns diese oder jene
Vorstellung; aber unter diesem BewulYtsein ist ja das astrale, das
Unterbewuldtsein. Das taucht nicht mit sehr starker Kraft in das
Oberbewulitsein, in das eigentliche Ich-Bewulétsein herauf. Dadurch kommt
etwas Unvollstandiges, modchte man sagen, in das Bewuldtseinsleben des
Menschen. Der Mensch lebt sich eigentlich als bewufldtes Wesen kaum jemals
iIm Leben ganz aus. Wie der Mensch sich darlebt, das ist, kbénnte man sagen,
keineswegs immer ganz wahr; das menschliche Seelenleben ist ja etwas
aul3erordentlich Kompliziertes. Es kann vorkommen, daf3 jemand in seinem
gewohnlichen Bewuldtsein, in seinem Ich-Bewuldtsein, aus Vorurtellen heraus,
aus Bequemlichkeit heraus, aus diesem oder jenem Grund heraus etwas gar
nicht mag, vielleicht sogar hafd, wahrend in seinem Unterbewuf3tsein ein
intensiver Wunsch nach dem ist, was er in seinem Oberbewul3tsein sogar halt.
Und es kommt vor, dal3 die menschliche Seele oftmals intensiv arbeitet daran,
gerade Uber solche Dinge sich zu tauschen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

(6) Es kann zum Beispiel vorkommen, dal3 zwei Menschen miteinander
leben. Der eine von diesen zweien, die in irgendeinem Verhétnis stehen,
kommt an die Geisteswissenschaft oder Anthroposophie heran, fuhlt sich von
ihr begeistert; der andere, der mit ihm lebt, flhlt sich nicht begeistert, sondern
wird immer schrecklicher und schrecklicher in seinem Verhéltnis, je mehr der
andere sich in die Gelisteswissenschaft einlebt, schimpft immer mehr und mehr
Uber diese Gelisteswissenschaft, verlastert sie. [112] Nun ist folgendes moglich
— denn das menschliche Seelenleben ist kompliziert —, dal? dieser andere, der die
Geisteswissenschaft verlastert, wenn just nicht sein Freund oder ein anderswie
mit ihm Zusammenlebender Anthroposoph geworden wére, vielleicht selbst bel
irgendeiner geeigneten Gelegenheit es geworden wére. Es hindert ihn gerade
der, der mit ihm lebt, da® er selbst es auch wird. Das kann durchaus
vorkommen; und es kann vorkommen, dal3 ein solcher, der diese Geistes-
wissenschaft verlastert, der ales mdgliche gegen die Geisteswissenschaft
vorbringt in seinem Ich-Bewuldtsein, in seinem Unterbewul3sein oder astralen
Bewuldtsein den intensivsten Wunsch danach hat — ja, daf3, je mehr er die
Geisteswissenschaft verlastert, desto stérker und starker der Wunsch in ihm
wird nach ihr. Im Leben hier auf der Erde a3 sich namlich solches durchaus
durchfiihren, dal3 man im Oberbewuldsein Dinge verlastert, die im Unter-
bewuldtsein starker und stérker zutage treten; aber der Tod macht Wahrheiten
aus Unwahrheiten. Und so kann man bemerken, dal3 Menschen durch die Pforte
des Todes gehen, die, s& es aus Bequemlichkeit oder aus solchen Dingen
heraus, wie wir sie geschildert haben, die Geisteswissenschaft verlastert haben;
es kann also vorkommen, und das kann fir alles mégliche anwendbar sein, dafi
sie nach dem Tode, weil da die Wahrheit sich in der Menschenseele geltend
macht, den Wunsch, den sie nicht bemerkt haben, in intensivster Weise fihlen.
Und man kann nachweisen, dal3 Menschen durch die Pforte des Todes gehen,
die scheinbar nach einer Sache gar keinen Wunsch gehabt haben, und dafl3 doch
nach dem Tode ein Wunsch mit aller Intensitét hervortritt. Also darauf kommt
es nicht an bel der Prifung unserer Kamalokazeit, ob unsere Wiunsche,
Begierden, Leidenschaften und so welter im Oberbewuldtsein, im Ich-
Bewulitsein sind, sondern ob sie auch im astralischen, im Unterbewufl3tsein sind.
Beide wirken in gleicher Weise brennend nach dem Tode, und die Wiinsche und
Begierden, die wir verhtllt haben hier im Leben, die wirken eigentlich noch
intensiver nach dem Tode.

(7) Nun muf3 bel einer solchen Sache beriicksichtigt werden, daf3 irgend
etwas, was an sich mit der Menschenseele verwandt ist, unter allen Umsténden
einen Eindruck auf diese Menschenseele macht. [113] Was ich |hnen jetzt sage,
das ist gut untersucht; es kann wirklich als eine wichtige menschlich-seelische
Tatsache erscheinen, und es ist gut, da} wir gerade an dem Beispiel der
Geisteswissenschaft die Sache ins Auge fassen. Nehmen wir an, zwel Menschen
lebten hier miteinander; der eine sei eifriger Anthroposoph und der andere wolle
nichts davon wissen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

Nun bleibt aber dieser andere, weil Geisteswissenschaftliches in seiner
Umgebung getrieben wird, in seinem astralischen Leibe nicht unbeenflufit
davon. Es geschehen wahrhaftig mit unseren Seelen ungeheuer bedeutungsvolle
Dinge, von denen wir nichts wissen, die eben auf spirituelle Weise auf uns
wirken, und es gibt Dinge, die einfach durch ihre Natur die menschliche Seele
formen, verandern. Und so kann man sagen: Man findet kaum irgend jemand,
der in eines Anthroposophen Umgebung war, wenn er noch so obstinat dagegen
war, der nicht in seinem Unterbewul3tsein einen Hang zur Geisteswissenschaft
bekommen héite. Man findet gerade bei den mit Gelsteswissenschaft
zusammenhangenden Gegnern, dal3 sie nach dem Tode eine Wunschessphére
haben, von der man mit aller Entschiedenheit sagen kann: sie bringt sich
dadurch zum Ausdruck, zur Geltung, dal3 sie leidenschaftlich dann nach
spiritueller Wissenschaft verlangt. Deshalb hat es sich so wohltuend fir solche
Tote erwiesen, was ja vielfach in unseren Kreisen gemacht wird, daf3 den Toten,
die wéhrend des Lebens wenig von Geisteswissenschaft haben aufnehmen
wollen, nach dem Tode — wie man das nennen kann — vorgelesen wird. Das
erweist sich als aulerordentlich wohltuend fir die Betreffenden. Das wird in der
Weise gemacht, dal3 man versucht, sich, um eine Imagination zu haben, en
lebendiges Bild von dem Gesichte des betreffenden Toten vorzustellen; wie er
in der letzten Zeit auf der Erde war, dal3 man sich ein Buch nimmt und ganz in
der Stille mit dem Gedanken an den Toten, wie wenn er einem gegenubersitzen
wurde, ihm vorliest, die Dinge Satz fir Satz durchgeht. Das saugt der Tote mit
aler Begierde auf und hat unendlich viel davon. Ja, sehen Sie, hier stehen wir
an einem Punkt, wo spirituelle Weisheit wahrhaftig recht praktisch wird im
Leben, an einem der Punkte, wo Materialismus und Spiritualitét nicht nur wie
Theorien einander gegeniberstehen, sondern wie Lebensméachte, so dal3 man
sagen kann: [114] Durch das Herankommen an die Spiritualitét wird die
Kommunikation, die Verbindung geschaffen zwischen menschlichen
Individualitéten, gleichglltig ob sie im Leben oder im Tode sind. Wir kénnen
den Toten nltzen, wenn wir im spirituellen Leben darinnen stehen, auf die
geschilderte und auf noch manch andere Weise, von der bel Gelegenheit noch
gesprochen werden soll. Stehen wir aber nicht im spirituellen Leben darinnen,
so bedeutet das nicht nur einen Mangel an Wissen, an Erkenntnis, sondern
bedeutet, dal3 es uns wahrhaftig in eine ganz begrenzte Sphare des Daseins
hereinstellt: n&mlich nur in die Sphare des Physischen; so dald wir, wenn wir
materialistisch gesinnt sind und nur in der Materie leben, den Zusammenhang
sofort verlieren mit irgendeiner Individualitdt, wenn sie durch die Pforte des
Todes gegangen ist. Da haben wir an dem, was gesagt worden ist, ein Beispidl,
wie ungeheuer bedeutungsvoll das Hineinwirken der einen Welt in die andere
ist. Der Tote selbst mul3 — wenn er zum Beispiel den intensiven Wunsch hat,
nach dem Tode dies oder jenes kennenzulernen von spiritueller Weisheit — das
entbehren, er mul3 mit dem Wunsche beladen bleiben.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

Es konnte hochstens die Moglichkeit geben, dal3 er, was aber in der
Kamalokazeit fur ihn kaum moglich ist, irgend jemanden, der auch gestorben
ist, dort findet, der in einem solchen Verhdtnis zu ihm gestanden hatte auf der
Erde, dal3 er durch das blol3e Dasein, durch das Verhdtnis, in dem er zu ihm
steht, eine Art von Befriedigung — aber das ware auch gar keine grole —
gewdhren konnte. Aber das kommt nicht in Betracht gegeniber dem, was an
ungeheuren Wohltaten, an Guttaten der noch Lebende, der auf dem physischen
Plan noch Stehende, dem Toten gewahren kann.

(8) Bedenken Sie die Lage des Toten! Er hat den intensivsten Wunsch nach
dem oder jenem. Das kann ihm in der Zeit nach dem Tode nicht befriedigt
werden, weil die Dinge unwandelbar starr bleiben, die wir in der Seele tragen;
aber von der Erde herauf kann kommen ein Strom, der da eindringt in diesen
sonst starr bleibenden Wunsch. Und das ist eigentlich der einzige Weg, wie die
Dinge, die in unserer Seele spielen, geandert werden konnen. [115] Und man
darf sagen: In der n&chsten Zeit nach dem Tode héngt vieles, ungeheuer vieles
von dem, wie der Tote |eben und sich fhlen kann, davon ab, welches spirituelle
Verstandnis digienigen fur ihn entwickeln, die ihm nahegestanden hatten und
zurtickgeblieben sind auf dem physischen Plan.

(9) Wir machen uns, wenn wir uns im Sinne dessen verhalten, was wir durch
die spirituelle Wissenschaft erfahren kénnen, zu Gestaltern von ganz anderen
L ebensverhaltnissen, von Lebensverhdtnissen, welche von der einen Welt in
die andere hineinwirken. In dieser Beziehung mul3 man ja sagen, dal3 heute noch
nicht gerade sehr weit fortgeschritten ist die Ausbildung der Geisteswissen-
schaft zu Lebensméachten. Man hétte so ungeheuer viel zu tun, dasjenige, was
die Geisteswissenschaft begrinden kann an realen Maéchten, wirklich
auszubilden, und es konnte gut sein so, dal3 man sich bekannt machte mit den
geisteswissenschaftlichen Wahrheiten und dann das gesamte Leben danach
einrichtete. Wirde man in diesem tiefen Sinne Geisteswissenschaft verstehen,
wurde man sie so zu einem Lebensnerv machen, dann wirde Gber spirituelle
Theorien wenig diskutiert und gestritten werden auf der Erde. Das ist das, was
wir bedenken sollen. Durch spirituelle Wissenschaft wird nicht nur das irdische
L eben verandert, sondern das gesamte Leben der Menschheit. Und wird einmal
Geisteswissenschaft viel, viel mehr auf dem Umwege durch das Begreifen der
|deen Herzenssache werden, werden sich die Menschen — wenn man das triviale
Wort gebrauchen darf — im Sinne der Geisteswissenschaft verhalten und
benehmen, dann wird auch immer mehr und mehr das Wechselverhéltnis der
einzelnen Welten zueinander hervortreten.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

(10) Da muf3 man allerdings etwas beriihren, was einem nicht so leicht, méchte
ich sagen, geglaubt wird, obwohl es eingesehen werden kann, wenn man sich
die Sache Uberlegt. Das Wissen des Menschen namlich ist, insofern es Wissen
auf dem physischen Plane ist, etwas aul3erordentlich Trigerisches, wirklich
etwas aullerordentlich Trigerisches; denn der Mensch weil3 ja auf dem
physischen Plane wirklich gar nichts anderes als die Tatsachen und die
Zusammenhange, die er beobachtet. [116] Das ist, wahrend es fir den
gewohnlichen Wissenschafter oder fur den materialistisch gesinnten Menschen
das ganze Um und Auf ist dessen, was er Redlitét nennt, das wenigste, wenn
man das Seelenleben in seiner Ganzheit ins Auge falit.

(11) Ich will Thnen ein scheinbar paradoxes Beispiel sagen; aber wir kdnnen
uns ja an das Wort Schopenhauers erinnern, dal3 die Wahrheit erréten muf3, weil
sie paradox ist. Der Mensch well3 Tatsachen und kombiniert die Tatsachen. Er
welil3, nun ja Esist halb acht Uhr. Da ist er weggegangen von seinem Hause,
hat diese oder jene Stral3e Uberschritten. Um acht Uhr ist er da oder dort
angekommen. So etwas welil3 er durch die Sinneswahrnehmung, so etwas weil3
er durch, sagen wir, Verstandeskombination; aber nicht weild er in den meisten
Fallen, warum er nicht um zwel oder drei Minuten friher oder spater
weggegangen ist. Die wenigsten Menschen werden sich Gedanken dartber
machen, wenn sie da oder dort um drei oder vier Minuten friher oder spater
weggehen; aber das kann etwas ausmachen. Ich will ein groteskes Beispiel
wahlen — aber Beispiele im Kleinen von solcher Art kommen immer im Leben
vor —, das Beispiel, dal3 der Mensch drei Minuten sich verspétet habe. Wére er
um acht Uhr punktlich weggegangen, so wére er, sagen wir, wirklich an etwas
gekommen, was ihn Uberfahren, getotet hétte. Er ist nicht getotet worden, well
er sich um drel Minuten verspétet hat. In dieser grotesken Weise wird es
seltener vorkommen, aber solches in mehr oder weniger wirklich realer Art
kommt immer und immer wieder im Leben vor, nur wissen es die Menschen
nicht. Sein Karma hat ihn beschitzt vor dem Tode, indem er drei Minuten
spéter weggegangen ist. Nun kdnnte das unbedeutend, gleichguiltig erscheinen,
aber esist nicht gleichgultig; denn denken Sie sich einmal, dal3 der Mensch nur
dadurch gleichgultig ist fir eine solche Sache, dal3 er sie nicht weil3; in dem
Augenblick, wo er sie willdte, wére er gar nicht gleichgultig. Wenn Sie wl3ten:
ich bin drei Minuten spéter weggegangen, als ich wollte; ware ich zur rechten
Zeit weggegangen, dann ware ich tot — dann wére es nicht gleichgultig fur Sie,
dann wirde es einen méachtigen Eindruck auf lhre Seele machen, dann wtrde
eine tiefe Wirkung ausgehen von diesem Wissen auf lhre Seele. Erinnern Sie
sich nur, wenn wirklich so etwas vorkommt, welche Bedeutung das fur das
Seelenleben hat. [117] Heil3t denn das aber etwas anderes as: der Mensch geht
eigentlich fortwahrend mit fest verbundenen Augen durchs Leben? Das tut er
namlich. Er weil3 das, was &ul3erlich vorgeht, er welld aber nicht, wenn die
Dinge ein wenig anders waren, was mit ihm alles geschehen wére. Das hell,
dieses Wissen von den Moéglichkeiten entzieht sich den Seelenkréften.

8



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

Die Seele lebt gleichgultig dahin, wahrend sie durch Wissen erschiittert,
gehoben werden konnte, durch Wissen von den Mdglichkeiten. Also dadurch,
dal3 der Mensch das wenigste weil3 von den Zusammenhangen, die da sind, nur
das well3, was eben durch die Umstdnde herauskommt, dadurch ist das
Seelenleben des Menschen arm, dadurch drickt sich in diesem Seelenleben
nicht das aus, was sich sonst ausdriicken wirde. Vielleicht wirde man
Uberhaupt nicht leicht auf einen scheinbar so paradoxen Satz kommen, wie er
jetzt ausgefuhrt worden ist, wenn nicht die Untersuchungen des Lebens nach
dem Tode einen sozusagen mit der intellektuellen Nase darauf stol3en wiirden;
denn unter dem Mancherlel, was auftritt in der Seele, ist das, was eben jetzt
charakterisiert worden ist als nicht zum Bewul3tsein kommend. Stark tritt vor
die Seele des Menschen nach dem Tode vieles, wovon er wahrend des Lebens
keine Ahnung gehabt hat; stark tritt vor die Seele: Da warst du in Lebensgefahr,
da hast du dir ein Glick verscherzt, da warst du bequem, und wenn du nicht
bequem gewesen waérest, so héttest du dies oder jenes erreicht, dies oder jenes
Gute bewirken konnen. Eine ganze Welt von Nichterlebtem tritt nach dem Tode
einem entgegen. Was dem Materialisten lacherlich erscheint im physischen
Leben, das wird nach dem Tode Reditét, das wird Wirklichkeit, wahre
Wirklichkeit. So dal3 man sagen muf3: man lernt allerdings von dem, was um
einen herum ist und im Leben nicht zum Ausdruck kommt, nach dem Tode eine
ganze Welt kennen.

(12) Sind denn nun diese Dinge gar nicht da, von denen hier die Rede ist?
Nehmen wir einmal den Fall an: Nun gut, wir sind drei Minuten spéter von
unserem Hause weggegangen, als wir wollten, sind dadurch dem Tod
entgangen. Wir wissen das gar nicht. Dal3 wir es nicht wissen als Menschen, das
macht eben nur fir den Materiaisten etwas aus. [118] Der gescheite Mensch
weil3, dald es darauf nicht ankommt, ob er etwas davon weil3 oder nicht. Der
gewohnlich gescheite Mensch weil3, dal? sich die Dinge nicht kiimmern um sein
Wissen, sondern dal3 sie da sind auch ohne sein Wissen. Der Kréfte-
zusammenhang, das Gegeneinanderwirken der Kréfte war da. Es war vielleicht
die Eisenbahn da, die uns hétte Uberfahren kdnnen; wir waren auch da, alle
Vorbereitungen waren da zu unserem Tode. Die Krafte haben zueinander
gewirkt, sie haben nur aneinander vorbel gewirkt; aber sie haben sich
zusammengedrangt. Solches ist viel in unserer Umgebung um uns herum im
Leben. Daist es. Wir nehmen es nicht wahr, aber es ist um uns herum. Wenn
nun die Menschen nach der Bestimmung unseres Zeitenzyklus, nach der in die
Zukunft hineingehenden Menschheitsevolution, nach und nach Verstandnis
gewinnen werden fur die spirituelle Welt, dann wird das, was ja allerdings fur
die sinnliche Auffassung und den Verstand nicht da sein kann, aber doch in
unserer Umgebung ist, es wird in einer gewissen Weise auf uns wirken. Und
hier kommen wir auf eine auf3erordentlich interessante Tatsache.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

Nehmen wir an, die Sache lag wirklich so wie geschildert, dal3 wir dem Tode
entgangen waren dadurch, dal3 wir uns drei Minuten verspétet haben: der
Materialist, der spurt gar nichts davon; derjenige Mensch, der sich nach und
nach — heute ist die spirituelle Wissenschaft noch im Anfang ihrer
Entwickelung — Verstandnis verschafft in seinem Herzen fir solche
Zusammenhange, bei dem verandert sich wahrhaftig die Seele. Er geht dann,
wenn er sich Verstandnis verschafft hat fir diese spirituelle Wissenschaft, wenn
er eine Weile in ihr gelebt und nicht blof ein dul3eres Verstandnis gewonnen
hat, sondern wenn sie Inhalt seiner Seele geworden ist, wenn er mit ihren
Begriffen und Gefuhlen und so weiter lebt, vielleicht auch drel Minuten spéter
weg, entgeht dem Tode — aber in dem Momente, wo der Tod hétte kommen
konnen, wenn die Umstande anders gewesen waren, da spiirt er etwas, da fuhlt
er etwas in sich. Fuhlen lernen nach Mdoglichkeiten, das wird sich ergeben,
wenn die Anthroposophie Lebenssaft der Seele werden wird.

(13) Und was werden wir zum Beispiel durch so etwas nach und nach fthlen
konnen, wenn die menschliche Natur sich zu geisteswissenschaftlichem
Verstandnis wird durchgerungen haben? [119] Nun, wir werden durch solch
einen Moment, wo etwas hétte geschehen konnen, was mit uns im
Zusammenhang steht, zu einer Art von zeitweiligem Medium werden — nach
den Definitionen, die ich in meinen 6ffentlichen Vortragen gegeben habe —, in
einen kurz dauernden medialen Zustand kommen, indem wir in die Lage
kommen, hereinscheinen zu lassen die geistige Welt in unser Bewul3tsein.
Solche Momente kdnnen die fruchtbarsten sein fur den Menschen, wenn nun die
Toten auf ihn hereinwirken, wenn er etwas bewuf3 wissen soll Gber die Toten.
Momente von ungeschehenen Tatsachen, die mit uns zusammenhéngen in
solcher Weise, wie es geschildert worden ist, solche Momente, die mit uns
zusammenhangen, die werden in gewisser Weise Erwecker fur Eindriicke aus
der geistigen Welt heraus. Die ganz eigentimliche Art eines ahnungsvollen
Lebens wird sich gerade dadurch in den Seelen derer entwickeln, welchen
Geisteswissenschaft nahetritt im Leben; dies aus dem Grunde, weil ja die
Menschheit wirklich in Evolution ist und nur ein ganz kurzverstandiger Mensch
glauben kann, das Menschengeschlecht sel Uber ale Zeiten hin mit denselben
Seelenkraften behaftet. Die seelischen Krafte andern sich, und so wahr der
Mensch heute vorzugsweise veranlagt ist, auf3erlich wahrzunehmen und das
Wahrgenommene denkend zu verarbeiten, so wahr wird er durch solche
Verhaltnisse, wie sie nun geschildert worden sind, sich hinein entwickeln in ein
Zeitalter, in dem psychisch-spirituelle Krafte ausgebildet werden. Also ist auch
in dieser Weise Aussicht vorhanden, dal3 die Geisteswissenschaft eine
L ebensmacht werden wird, die stark gestaltend eingreifen wird in das Leben.
Vorhin haben wir gesehen, wie eine Wirkung ausgetlibt werden kann von dem
physischen Plan aus hinauf in das Leben nach dem Tode; jetzt sehen wir, wo
Tore oder Fenster geschaffen werden kdnnen, damit das, was die Toten erleben,
geschaut werden kann hier im physischen Leben. —

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

Ich wollte Ihnen damit auch einen Begriff geben davon, wie sozusagen die
Gelegenheiten sich bilden der Kommunikation der beiden Welten.

(14) In dieser Beziehung wird ja ungeheuer viel gestindigt in der Verbreitung
von alerlei kuriosen Lehren und namentlich manchmal kuriosen Praktiken.
[120] Wahrend der, welcher mit solchen Dingen bekannt ist, weil3, dal3, wenn er
mit irgendeinem Toten zusammenkommen will, erst eine Gelegenheit
geschaffen werden muld — ich sehe jetzt ab von solchen Gelegenheiten, die auf
medialem Wege zustandekommen —, eine Gelegenheit, dal3 sich gleichsam das
Fenster zu dem Toten 6ffnet, gibt es ja viele leichtsinnige Menschen, denen
mitgeteilt wird, dal? der oder jener etwas wissen will von einem Gestorbenen,
sehr bald, nach wenigen Stunden, einem sagen: Ich habe mit ihm gesprochen, es
geht ihm gut. — Ich habe das nicht wenige Male erlebt, dal3 das vorgekommen
Ist. Das ist auch so etwas, was das Kapitel vom Autoritétswahn bertihrt und all
dem Unfug, der damit getrieben wird.

(15) Aber ein anderes konnen Sie daraus noch sehen: Sie kénnen daraus
ersehen — well ja die Kamal okasphére im wesentlichen im Astralraum ist —, wie
mit der astralischen Welt zusammenhangt die Welt der M6glichkeiten; die Welt
nicht dessen, was hier in der physischen Welt geschieht, sondern was geschehen
konnte. Und das bitte ich Sie, machen Sie geradezu zum Gegenstand einer Art
Meditation, dal? das, was mdglich ist in der physischen Welt, aber nicht wirklich
wird, dal3 das eine Art Atmosphére, eine Art Kommunikationsatmosphare fur
den astralen Raum abgibt.

(16) Von all den vielen Dingen, die zu sagen waren Uber das Leben zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt und von denen wir ja manches im Laufe der
nachsten Zeit kennenlernen werden, sal heute nur noch das eine erwadhnt: Im
Laufe des Lebens zwischen Geburt und Tod finden wir ja vorzugsweise, dal3 in
der Seele drelerlei, sagen wir Krafte zum Ausdruck kommen: die Denkkréfte,
die Geflihlskrafte und die Willens- und Wunschkréfte. Die Denkkrafte, die
intellektuellen Kréfte so, dal3 wir ein wenig heller oder weniger hell sind, die
Gemiuits- oder Gefuhlskrafte so, dal3 wir mehr oder weniger mitleidsvoll oder
hartherzig sind, mehr oder weniger religios oder irreligios veranlagt sind, die
Wunsch- und Willenskréfte so, dal3 unsere Taten mehr oder weniger egoistisch
oder unegoistisch sind. So kommen diese dreierlei Arten von Seelenkréften
zwischen Geburt und Tod zur Geltung. [121] Fur das Leben zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt haben diese verschiedenen Seelenkréfte eine ganz
verschiedene Bedeutung. Nehmen wir zuerst die intellektuellen Krafte. Wozu,
so kdnnen wir uns fragen, verhelfen sie uns nach dem Tode?

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

Die intellektuellen Krafte verhelfen uns nach dem Tode dazu, unsere
Bewul3theit, das bewul3te Durchleben der Zeit zwischen dem Tod und ener
neuen Geburt besonders hell zu machen, so daf3, je mehr wir uns Miihe geben in
dem physischen Leben, erstens klar und zweitens richtig und wahrhaftig zu
denken, je mehr wir uns Muhe geben, uns mit spirituellen Tatsachen in
rechtmalliger Weise bekanntzumachen, unser Bewuldtsein desto mehr sich
aufhellt zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, so dal3 — und ich will da
gleich das Konkrete schildern — ein Mensch, der unwahrhaftig ist in bezug auf
seine intellektuellen Eigenschaften, der kein besonderes Interesse hat, aus der
Wahrhaftigkeit heraus mit den geistigen Verhdtnissen bekanntzuwerden, die
man nur durch Erkenntnis erreichen kann, zwar nach dem Tode ein Bewul3tsein
entwickeln wird, aber ein Bewul3tsein, das sich langsam herabdampfen wird.
Und nun ist das Eigentimliche dies, dal3 das Herabdampfen des Bewul3tseins
nach dem Tode verursacht, dald wir eine gewisse Zeit schneller durchlaufen, das
heil3t, wir laufen schneller in der geistigen Welt, wenn wir mehr schlafend sind,
as ordentlich wachend. Wenn also einer stumpf ist gegen alles, was
intellektuelle Krafte sind, so bleibt er eine Zeit nach dem Tode bewul3, aber
dann kann er das Bewultsein nicht mehr aufrechterhalten; seine Dumpfheit
bewirkt einen Dammerzustand, und dann verlauft das Ubrige Leben rasch, und
er kommt verhdtnismaldig bald ins irdische Leben zuriick.

(17) Anders verhdlt es sich fur die Kréfte, die den Willen und Wunsch
betreffen. Diese Kréfte verhelfen uns dazu, starke oder schwache Kréfte
herauszuziehen aus den makrokosmischen Verhdltnissen in der Zeit zwischen
dem Tod und einer neuen Geburt, wie wir sie brauchen zum Aufbau unseres
néachsten Lebens. Kommt man durch unmoralische Seelenstimmung in solche
Verhdtnisse, wie wir sie geschildert haben, so kann man die nétigen Kréfte
nicht herausziehen, die den astralischen- oder Atherleib ordentlich aufbauen
sollen; die werden dann verkiimmert sein. [122] Man wird schwéchlich sein und
dergleichen. Moralitét ist also das, was uns dazu beféhigt, die Krafte, die wir
brauchen fir die folgende Inkarnation, aus der hdheren Welt herauszuziehen. So
héngen Intellektualitét und Moralitdt eng mit dem zusammen, was aus dem
Menschen sozusagen durch seinen Aufenthalt zwischen dem Tode und einer
neuen Geburt in der Ubersinnlichen Sphare wird. Die Gemits- oder
Gefuhlskrafte, gewissermal3en die innersten Krafte der menschlichen Seele, die
treten uns in der entsprechenden Zeit zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt objektiv entgegen; die sind auf3er uns. Das ist sehr bedeutungsvoll. Ein
Mensch, der liebe- und mitleidsfahig ist, der durchlebt das Leben zwischen dem
Tod und einer neuen Geburt so, dald ihm die lebensfordernden, seligmachenden,
starkmachenden Bilder, die dem Mitleid entsprechen, als seine Umwelt, als das,
in dem er sich befindet, vor die Seele tritt. Dem Hasser treten die Bilder des
Hasses vor die Seele. Wie wir sind in unserem Innersten, wir schauen es in
gewisser Zeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt als Weltengemélde
aul3er uns.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

Es gibt keinen so guten Maler, als es die Kréfte sind zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt. FUr die innersten Seelenkréfte unseres Gemiites ist unser
Firmament dasjenige, was wir zwischen dem Tod und einer neuen Geburt
schauen, so wie wir das Himmelsfirmament sehen hier auf Erden. Es ist unser
Firmament zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Esist immer bei uns. Es
héngt damit zusammen, dal3 wir, wenn wir in das Innerste unserer Seele so, wie
es vorgestern erwdhnt worden ist, das Mysterium von Golgatha aufgenommen
haben, wenn wir uns ein Verstandnis fur das Paulinische Wort erworben haben:
«Nicht ich, sondern der Christus in mir», wenn wir den Christus in uns erleben,
dann haben wir wahrend des Sonnenseins die Mdglichkelt, das, was da erwahnt
worden ist als Akasha-Bilderwelt um uns herum, den Christus in seiner
schonsten, grolRartigsten Gestalt, wie man sagt, in seiner Offenbarungsglorie zu
schauen wie das Element, in dem wir leben und weben. Dieser Gedanke braucht
nicht blof3 eine egoistische Bedeutung zu haben, sondern er kann eine ganz
sachliche Bedeutung haben. [123] Denn das, was wir da as Geméalde
ausgebreitet finden, das nehmen wir beim Weltergang wiederum in unsere Seele
auf und bringen es in die néchste Inkarnation und machen uns dadurch nicht nur
Zu einem besseren Menschen, sondern zu einer besseren Kraft in der
Erdenentwickelung.

(18) So hangt das, was wir an unserem Gemdit arbeiten, geradezu mit unseren
Fahigkeiten in dem nachsten Leben innig zusammen, und wir haben wiederum
gleichsam die Technik kennengelernt, wie sich unsere Gemutskréfte als grofer
Weltenteppich, als Weltenfirmament um uns herum bilden zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt, um dann wiederum in uns zu sein in entsprechender
Weise mit stéarkerer Kraft als im vorhergehenden Leben: denn alles verstarkt
sich dadurch, dal3 man, was man in einem Leben innerlich durchlebt hat, in der
Zwischenzeit zwischen dem Tod und einer neuen Geburt um sich schaut und
dadurch sich mit dem Erlebten stéarker macht, al die Kréfte noch entwickelt, die
aus dem lebendigen Schauen hervorgehen.

(19) So haben wir wiederum einiges besprochen von den Dingen, die so
unendlich wichtig sind, Uber die Verhdtnisse zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt, die wichtig sind aus dem Grunde, weil wir ja im Leben auf der
Erde doch nichts anderes sind als das, was das Leben zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt aus uns gemacht hat, und well wir zu einer wirklichen
Erkenntnis unseres eigenen Wesens und deshalb auch zu einem wirklichen Tun
und Handeln und Denken in der Menschenzukunft immer weniger werden
kommen kénnen, wenn wir unberticksichtigt lassen das, was in einer spirituellen
Welt zwischen dem Tod und einer neuen Geburt vorgeht. Diese Betrachtungen
sind ein Tell ausgebreiteter Dinge, die da gesagt werden kdnnen Uber das Leben
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt.

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

Ich wollte zunachst einmal einen Anfang machen mit dem, was ja auf die eine
oder andere Weise in der nachsten Zeit immer mehr und mehr zum Inhalt der
Geisteswissenschaft werden soll. [124]

14



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Einiges Uber die Technik des Karma
iIm L eben nach dem Tode

SIEBTER VORTRAG
Bern, 15. Dezember 1912

Inhalt: Zwang des Denkens, Zwang des Wollens. Freiheit des Gefiihls. — Das Ausdehnen des
Menschen nach dem Tode Uber die Planetensphéren. Das Einschreiben des Schuldkontos in
die Mondensphére. Einsamkeit des unmoralischen, Geselligkeit des moralischen Menschen in
der Merkursphére. Unverénderlichkeit der Beziehung zu anderen Menschen nach dem Tode.
Leben in der Erinnerung, auch an das astrale Unterbewuldsein im Kamaloka. Die
Wechselbeziehungen der Lebenden und der Toten. — Gruppierung nach Religions
bekenntnissen in der Venussphare. Bedeutung des Christusverstandnisses fur die
Sonnensphére. Das weitere Ausdehnen unter der Fihrung Luzifers bis zur Saturnsphére und
in den Kosmos hinaus. Das Zuriickkommen der Seele durch ale Planetensphéren bis zur
Geburt unter Aufnahme der Kréfte des Kosmos und der Eigenschaften aus den friheren
Leben. Homer. Michelangel os M ediceer-Gréber.

(1) Die Feler des ersten Jahrfinftes begeht der Berner Zweig mit dem
heutigen Tage, und zugleich sind wir in der Lage, uns heute zum erstenmal
innerhalb dieses Raumes zusammenzufinden, der durch seine ganze Art in
wurdiger Weise eine Umrahmung sein soll flr unsere spirituellen
Bestrebungen und unsere spirituellen Arbeiten hier an diesem Orte. Wenn
gesucht werden solche Umrahmungen und wenn wir in der Lage sind, immer
und immer mehr unsere engeren Versammlungen in solchen Umrahmungen
abzuhalten, so bedeutet dies immerhin etwas in unseren spirituellen
Bestrebungen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

Wir wissen ja, dal3 nun schon an mehreren Orten unseres Arbeitsgebietes
solche R&ume angestrebt worden sind und auch vorhanden sind. Und wir
dirfen wohl an diesem Tage, der fir uns, wie es eben charakterisiert worden
ist, in zweifacher Weise feierlich ist, mit ein paar Worten einleitend auch der
Bedeutung einer solchen Umrahmung gedenken.

(2) Wir kommen ja immer wieder und wiederum bei unseren Bestrebungen
auf die Dreizahl nach der einen oder der andern Richtung zurlck, auf die
heilige Dreizahl, wie man auch sagt. Und innerhalb des menschlichen
Seelenlebens findet man diese heilige Dreizahl ausgedrtickt in dem Denken,
Fihlen und Wollen.

(3) Wenn wir uns besinnen auf das Denken, dann werden wir uns sagen: In
unserem Denken mussen wir uns richten nach den objektiven Notwendig-
keiten. Denn wenn wir uns in unserem Denken — sal es dem Denken Uber
Dinge des physischen Planes oder Uber Dinge der hoheren Welten — nicht nach
den Notwendigkeiten richten, so werden wir allein den Irrtum begehen kénnen,
wir werden nicht zur Wahrheit kommen. In unserem Wollen missen wir uns
ebenfalls zunédchst nach dem richten, was uns gewisse auf’ere moralische
Grundsétze sagen. [125] Wiederum missen wir uns richten nach Notwendig-
keiten und durfen wohl sagen, in bezug auf unser Denken und unser Wollen
ragen die Notwendigkeiten von den hoheren Welten in die physische Welt
herunter.

(4) Wirklich im richtigen Sinne des Wortes frel fuhlt sich der Mensch in
seinem Fuhlen. Das ist doch ganz anders als das Denken und das Wollen. Im
Fihlen und Empfinden, da fUhlen wir uns sozusagen am richtigsten, wenn wir
weder den Zwang des Denkens noch den Zwang des Wollens versplren,
sondern wenn wir hingegeben sind an das, was eben gefiihlt werden kann.
Warum ist dies so?

(5) Ja, beim Denken fuhlen wir, dal3 das mit etwas zusammenhangt, von
etwas abhéngt; bem Wollen fihlen wir ebenfalls, dal3 wir abhangen; beim
Flhlen aber sind wir ganz in uns selber. Da leben wir sozusagen ganz in
unserer Seele drinnen. Warum ist das so? Well unser Geftihl letzten Endes
gerade ein Spiegelbild einer sehr, sehr jenseits unseres Bewul3tseins liegenden
Kraft ist. Die Gedanken missen wir so ansehen, dal3 sie Abbilder sind dessen,
was sie darstellen. Das Wollen missen wir so entfalten, daf3 es zum Ausdruck
bringt, was unsere Verpflichtung ist. In dem Fuhlen dirfen wir das frei Ieben,
was uns zur Seele spricht, well das Fuhlen eine Spiegelung ist, okkult gesehen,
desjenigen, was alerdings nicht in unser Bewuldsein hereintritt, was aber
jenseits unseres gewohnlichen Bewuldtseins liegt und unmittelbar Gottlich-
Geistigesist.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

Man kann sagen: Durch das Denken und das Wollen suchen Gotter den
Menschen zu erziehen; im Fihlen lassen uns Gotter, wenn auch auf
geheimnisvolle Weise, an ihrem eigenen Wirken, an ihrem eigenen Schaffen
tellnehmen. Im Fihlen ist es auch so, dald wir in unserer eigenen Seele etwas
gegenwartig haben, woran die Gotter selber ihren Gefallen haben.

(6) Nun, durch eine solche Umrahmung, wie sie hier geschaffen ist, kdnnen
wir ales dasjenige, was wir hier betrachten, fortdauernd mit einem Gefunhl
begleiten, das uns sozusagen intimer macht mit den geistigen Welten, recht
intim macht mit den geistigen Welten. Und diese Intimitét mit den geistigen
Welten muld uns zukommen von all dem, was wir sonst betrachten. [126]
Daher durfen wir einen gewissen Wert auf eine solche Umrahmung legen,
darfen immer mehr uns hineinleben in das, was uns eine solche Umrahmung
sein kann. Da blicken wir nach allen Seiten in solcher Umrahmung und fihlen
da, sagen wir, die Gewalt von Licht und Farben, die fir uns zu Offenbarungen
werden desjenigen, was in der geistigen Welt ist. Gewil3 kann das, was wir zu
sagen haben, auch aufgefaldt werden in den trivialen, schrecklichen Raumen,
die schon einmal in der Gegenwart Uberall sind; aber warm, so recht warm
kann unsere Seele bei den spirituellen Betrachtungen nur werden, wenn wir
solche Umrahmungen haben. Dal3 wir sie auch hier in Bern nach Ablauf des
ersten Jahrfunfts unseres Arbeitens in dieser Weise haben konnen, das dirfen
wir bezeichnen als ein gutes Karma, welches unsere Arbeit begleitet und
segnet. Und so wollen wir denn bel jeder solchen Gelegenheit, wie dieses
zweifache Fest heute eine ist, eingedenk sein der Bedeutung dessen, was
Gei steswissenschaft, was geistige Erkenntnis dem Menschen der neueren Zeit
sein kann und sein soll.

*

(7) Nun, dasienige, was wir heute eigentlich betrachten wollen, das wird
sich beziehen auf mancherlel, was schon oOfters besprochen worden ist; aber
von einem neuen Gesichtspunkte aus wollen wir Bekanntes besprechen, weil
die geistigen Welten uns nur vollig verstandlich werden kdnnen, wenn wir sie
wirklich von den verschiedensten Standpunkten aus betrachten. Das Leben
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt ist in der mannigfaltigsten Weise
beschrieben worden. Wir wollen es heute so betrachten, dal3 wir
berlcksichtigen konnen mancherlei von dem, womit ich mich gerade in den
letzten Monaten neuerdings auf dem Gebiet der Geistesforschung zu
beschéftigen hatte.

(8) Wir wissen ja, dal3 wir unmittelbar, nachdem wir durchschritten haben
die Pforte des Todes, das sogenannte Kamaloka durchmachen, das heil3t jene
Zeit, in der wir noch enger zusammenhéngen mit unserm Fihlen, unseren
Affekten, mit all unserm Seelenleben unserer letzten Erdenverkdrperung. [127]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

Allmahlich befreien wir uns von diesem Zusammenhang. Wir haben ja nicht
mehr den physischen Leib, nachdem wir durch die Pforte des Todes geschritten
sind. Aber wenn wir auch den physischen und den Atherleib abgelegt haben,
unser Astralleib hat alle Eigentimlichkeiten, die er hier auf Erden hatte; und
diese Eigentimlichkeiten, die dieser Astralleib hat, well er in einem physischen
Leibe gewirkt hat, die muf3 er ablegen. Dazu braucht er eine gewisse Zeit, und
das ist die Kamalokazeit. Nach dieser Kamalokazeit durchlebt er dasjenige,
was wir die geistige Welt oder das Devachan genannt haben. Wir haben es in
unseren Schriften mehr, man méchte sagen, nach dem charakterisiert, was der
Mensch erlebt durch die verschiedenen Elemente, die sich um ihn herum
ausbreiten. Wir wollen jetzt von einer andern Seite die Zeit zwischen Tod und
neuer Geburt betrachten. Und zwar wollen wir dies zunachst eilnmal im
allgemeinen charakterisieren.

(9) Wenn der Mensch durch die Pforte des Todes durchgegangen ist, so
erlebt er das Folgende: Wéahrend wir hier auf der Erde sind, kbnnen wir sagen,
wir sind an einem bestimmten Orte eingeschlossen, ndmlich in unsere Haut,
und aulRerhalb ist der Raum mit den andern Dingen und Wesenheiten. So ist es
aber nicht nach dem Tode; sondern nach dem Tode ist es so, dal3 wir uns
zunéchst mit unserer ganzen Wesenheit ausdehnen, dal3 wir in unserem
Erfihlen immer grof3er und grofRer werden. Dieses Gefiihl: Ich bin in meiner
Haut, und da drauf3en ist der Raum mit den Dingen — das ist eine Erfahrung,
die wir nach dem Tode nicht haben. Nach dem Tode sind wir in den Dingen
und Wesenheiten drinnen, wir dehnen uns aus Uber den Raum, der flr unsin
Betracht kommt. Wahrend der Kamalokazeit dehnen wir uns fortwéhrend aus,
und wenn die Kamalokazeit zu Ende ist, sind wir so grof3, wie der Raum
innerhalb des Mond-Umkreises ist. Also tatsachlich wir wachsen, wir dehnen
uns aus Uber den Raum. Das Im-Raume-Sein, das Dasein im Raume hat nach
dem Tode eine ganz andere Bedeutung as hier im physischen Leben.
Tatsachlich ist es in gewisser Weise so, dal3 wir in der Kamalokazeit in dem
Raume sind, den der Mond umlauft. Jede einzelne Seele ist da, so dai alle
Seelen, die gleichzeitig im Kamaloka sind, den Raum ausfillen, den die
Mondbahn umgrenzt. [128] Sie stecken alle ineinander. Und doch ist dieses
Ineinanderstecken keineswegs ein Beisammensein, sondern das Sich-
beisammen-Fihlen, das Miteinandersein hangt von ganz anderem ab als von
dem Ausfullen eines gemeinschaftlichen Raumes. Da kdnnen zwei Seelen nach
dem Tode in demselben Raume sein und kdnnen tatsachlich unendlich ferne
voneinander sein, das heil3t ihr Erleben ist so, dal3 sie gar nichts voneinander zu
wissen brauchen, wahrend andere Seelen ebenfalls in demselben Raume sind,
aber sich familiar fuhlen, sich beisammen fihlen, miteinander sich erleben. Da
hangt ales von innerlichen Verhédtnissen ab, nicht von auf3erlich réaumlichen
Zusammenhangen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

(10) Und in den nachsten Zeiten, wenn Kamaloka zu Ende ist, lebt sich der
Mensch noch in grofRere R&ume ein. Immer weiter dehnt er sich aus. Wenn der
Mensch so weit sich ausgedehnt hat, da3 Kamaloka zu Ende geht und er
sozusagen ausgedehnt ist Uber einen Himmelsraum, der so grol3 ist, dal3 die
Mondbahn ihn begrenzen wirde, dann ist innerhalb dieses ausgedehnten
Raumes, den der Mensch zu durchmessen hat nach dem Tode innerhalb der
Kamalokazeit, da ist zurtickgeblieben — wie vom Menschen abgestreift — alles
dasenige, was der Mensch jemals wéhrend seines Erdenlebens so begangen hat,
dal3 es ausdriickt seinen rechten Hang zum Erdenleben, seine Sehnsucht, seine
Leidenschaft zum Erdenleben. Alles das mul3 der Mensch durchmachen, aber
alles das mul3 er auch zuriicklassen in der Mondsphére oder im Kamaloka
Wenn der Mensch also weiterlebt nach dem Tode und sich spéter zurlickerinnert
an diese Mondensphére, so wird er da eingeschrieben finden alles, was er hier
hatte an sinnlichen Affekten und Leldenschaften, an all das, was im Seelenleben
sich entfaltet, wegen dessen er sich sympathisch zur Korperlichkeit hingezogen
fuhlt. Das ales |&3 er zuriick in der Mondensphére. Da bleibt es; der Mensch
kann es nicht so schnell wieder ausstreichen. Der Mensch nimmt es auch mit als
Kraft, aber es bleibt in der Mondensphéare eingeschrieben. So dal’ sozusagen
unser Schuldkonto, eines jeden Menschen Schuldkonto in der Mondensphére
eingeschrieben bleibt.

(11) Dann dehnen wir uns weiter aus. [129] Wenn wir uns weiter ausdehnen,
kommen wir in eine zweite Region, die der Okkultismus die Merkursphére
nennt. Es ist hier nicht mdglich, genauer einzugehen auf eine Zeichnung der
Sache, aber wir wollen einmal zunéchst diese Dinge so betrachten ohne
Zeichnung. Die Merkursphédre ist eine Sphére, die groler ist als die
Mondsphéare. Wenn wir uns in diese Sphéare hineinleben wollen nach dem
Tode, so tun wir das als Menschen in der verschiedensten Weise. Der eine
Mensch — das kann man genau untersuchen mit den entsprechenden Mitteln der
Geisteswissenschaft —, der eine Mensch, der unmoralisch oder moralisch
niedrig gestimmt war, lebt sich in diese Merkursphére in ganz anderer Weise
ein as der Mensch, der moralisch gestimmt ist. Der erstere kann in dieser
Merkursphére, das heildt in der Zeit, die nach der Kamalokazeit kommt in der
Art, wie wir es friher gesagt haben, nicht digenigen Menschen finden, welche
mit ihm oder vor ihm oder bald nach ihm ebenfalls den physischen Plan
verlassen haben und auch in der geistigen Welt sind. Also er lebt sich soin die
geistige Welt hinein, dal3 er digenigen, die ihm lieb waren, mit denen er
zusammen sein mochte, doch nicht finden kann. Er wird ein Einsiedler der
geistigen Welt, der Merkursphére, der hier auf Erden unmoralisch gestimmte
Mensch. Der moralisch gestimmte Mensch wird aber das, was man nennen
kann ein geselliges Wesen. Er findet dort vor alen Dingen digenigen
Menschen, die ihm auf Erden nahegestanden haben als Seelenwesen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

(12) Davon héngt es ab, ob wir mit jemand zusammen sind; nicht vom
Raumlichen, denn wir flllen alle denselben Raum aus, sondern von dem, wie
wir gestimmt sind. Einsiedler werden wir, trotzdem wir denselben Raum
ausfillen wie die andern, und Einsiedler bleiben wir, denn wir finden nicht den
Weg zu den andern, trotzdem wir in demselben Raum sind. Einsiedler werden
wir, wenn wir unmoralische Gesinnung hineinbringen; gesellige Wesen werden
wir, wenn wir moralische Stimmung hineinbringen. Im Kamaloka, in der
Mondensphére finden wir andere Schwierigkeiten in bezug auf das Gesellige;
aber im allgemeinen darf man sich vorstellen, dal? auch da der Mensch, je nach
Beschaffenheit seiner Seele, ein Einsiedler oder ein geselliges Wesen werden
kann. [130] Derjenige, der ein ausgesprochener Egoist war auf der Erde, der
eigentlich nur die Befriedigung seiner Begierden und Leidenschaften kennt,
wird in der Mondsphére nicht leicht die Wesen finden kdnnen, die ihm auf der
Erde nahegestanden haben. Der Mensch aber, der leidenschaftlich, wenn auch
nur sinnlich leidenschaftlich noch etwas geliebt hat, was aul3er ihm steht, der
wird immerhin in der Kamalokazeit kein ganz einsames Wesen sein, sondern
er wird andere Wesen finden, die ihm nahegestanden haben. Aber im
allgemeinen ist es in diesen zwei Sphéren nicht moglich, andere Menschen-
wesen zu finden as solche, die uns schon auf der Erde nahegestanden haben.
Die andern bleiben uns unbekannt. Also die Bedingung sozusagen, dal3 wir mit
anderen Menschen zusammenkommen, ist die, dal3 wir auf Erden mit ihnen
zusammen waren. Ob wir zusammenkommen, das hangt vom Moralischen ab.
Aber auch moralische Bestrebungen kénnen uns nicht viel Gber jenes Gebiet
hinaus fordern, das zu jenen Menschen fuhrt, denen wir schon auf Erden
nahegestanden haben. Die Beziehungen zu diesen Menschen, die wir da nach
dem Tode treffen, haben das Eigentiimliche, dal3 sie nach dem Tode nicht
geandert werden kdnnen.

(13) Das mussen wir uns so vorstellen: Hier im Leben haben wir jederzeit
die Maoglichkeit, die Lebensverhdltnisse, die Lebensbeziehungen zu &ndern.
Nehmen wir einmal an: einen Menschen haben wir durch eine gewisse Zeit
nicht so geliebt, wie er es verdient hétte. In dem Augenblick, wo wir dieses
einsehen, wo wir zur Besinnung kommen, konnen wir die richtige Liebe
eintreten lassen, wenn wir stark genug sind. Diese Mdglichkeit fehlt uns nach
dem Tode. Wenn wir nach dem Tode einen Menschen antreffen, dem wir auf
der Erde zu wenig Liebe oder ungerechtfertigte Liebe entgegengebracht haben,
so sehen wir das zwar, wir nehmen die Sache viel genauer wahr als hier auf der
Erde; aber wir kdnnen nichts daran andern. Es mul3 so bleiben. Das eben ist das
Eigentiimliche, dal} die Lebensbeziehungen eine gewisse Konstanz haben.
Dadurch, dal} sie etwas Bleibendes werden, bildet sich in unserer Seele die
Kraft aus, durch welche sich das Karma ordnet. [131]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

Wenn wir also einen Menschen fiinfzehn Jahre lang zu wenig geliebt haben, so
sehen wir dies ein; und wahrend wir es durchleben, bilden wir die Kraft aus,
wenn wir wieder inkarniert werden auf der Erde, dieses anders zu machen;
dadurch bilden wir die Kraft und den Willen zum karmischen Ausgleich aus.
Das ist die Technik des Karma. Vor alen Dingen missen wir uns Uber eines
klar sein. In den ersten Zeiten nach dem Tode, also wéhrend der Mond- und
der Merkurzeit, und auch noch wéhrend der néchsten Zeit, die gleich
charakterisiert werden soll, da Ieben wir in der geistigen Welt so, dal3 unser
Leben abhéangt von der Art, wie wir hier auf Erden, in der physischen Welt
gelebt haben; aber so, dal3 nicht nur in Betracht kommt unser Bewul3tsein, wie
wir es auf Erden haben, sondern dal3 auch in Betracht kommt unser
UnterbewulRtsein. So wie wir hier auf der Erde leben normal, im
Wachzustande, so leben wir in unserem Ich. Unter unserem Ich-Bewul3tsein ist
das astrale Bewuldtsein, das Unterbewufdtsein. Und das wirkt zuweilen auf
Erden ganz anders, ohne dal3 der Mensch es well3, als das Oberbewul3tsein, das
Ich-Bewul3tsein.

(14) Nehmen wir das néachstliegende Beispiel. Zwel Menschen leben hier in
den besten Freundschaftsverhdtnissen. Da kommt es haufig vor, der eine
bekommt eine gewisse Estimation fur die Geisteswissenschaft, der andere, der
mit thm lebt, wahrend ihm vorher die Geisteswissenschaft gleichgltig war,
bekommt jetzt einen besonderen Hald darauf. Dieser Hald braucht nicht in der
ganzen Seele zu sein, es kann durchaus so sein, dal3 er nur im Ich-Bewul3sein
Ist, nicht im astralen Bewul3tsein. Im Astralbewul3tsein kann der Mensch, der
sich immer mehr in den witenden Hal? hineinredet, sie eigentlich lieben und
nach ihr verlangen, ohne dal? er es well3. Das ist durchaus moglich. Solche
Widerspriiche gibt es in der menschlichen Natur. Untersucht man sein Astral-
bewuldtsein, sein Unterbewul3tsein, so lebt vielleicht gerade da eine ihm selbst
verborgene Sympathie mit der Sache, die er in seinem Oberbewuldtsein hali.
Nach dem Tode zeigt sich das besonders bedeutsam; denn nach dem Tode wird
der Mensch in dieser Beziehung wahr. [132] Einer, der hier auf Erden sich
eingeredet hat, noch so sehr Geisteswissenschaft zu hassen, aber im Unter-
bewuldtsein sie liebt, und der wahrend seines ganzen Lebens abgewiesen hat,
was damit zusammenhing, der hat oft die brennendste Liebe nach dieser
Geisteswissenschaft. Das kann einen tiefen Schmerz in seinem Kamal oka-L eben
bedeuten, dal3 er nichts weil3 und also keine Gedanken der Erinnerung hat. Denn
In der ersten Zeit nach dem Tode lebt man vorzugsweise von Erinnerungen. So
dal3 der Mensch nach dem Tode nicht blof3 von dem abhangt, was ihn quélt oder
auch, was ihm Freude macht, von dem, was in seinem Ich-Bewul3tsein |ebt,
sondern dal? er auch abhangt von dem, was in seinem Unterbewul3tsein sich
entwickelt hat. Dawird der Mensch durchaus wahr in dieser Beziehung.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

(15) Und hier haben wir einen der Punkte, wo wir sehen kodnnen, wie
Geisteswissenschaft wirklich berufen ist, wenn sie richtig verstanden wird, in
das ganze menschliche Leben fruchtbringend einzugreifen. Sehen Sie, der
Mensch, der durch die Pforte des Todes geschritten ist, kann nichts &ndern in
den Beziehungen zu den Wesen, die um ihn sind, und die andern auch nicht, die
um ihn sind. Da ist Unverénderlichkeit der Verhéltnisse eingetreten. Aber wo
noch Veranderlichkeit eintreten kann, das ist auf dem Gebiet der Beziehungen
zwischen den Gestorbenen und den noch Lebenden. Die Lebenden, die noch
hier sind auf dem physischen Plan, sind sozusagen, wenn sie in irgendeiner
Wei se zusammengehangen haben, also beide, sie und der jetzt Verstorbene, hier
gewesen sind, die Lebenden sind die einzigen, die etwas lindern konnen den
Schmerz, die etwas stillen kdnnen die Qual derjenigen, die durch die Pforte des
Todes gegangen sind. Und fruchtbar hat sich in einer grof3en Anzahl von Fallen
erwiesen, was man nennen kann gerade fur diesen Fall: das Vorlesen den Toten.
Es hat sich wirklich das bewahrt: Daist jemand gestorben; hier im Leben hat er
sich aus irgendeinem Grunde, aus dem, der genannt worden ist, oder aus
anderen Grinden, nicht mit Geisteswissenschaft befaldt. Derjenige, der
zurtickgeblieben ist, kann aus der Geisteswissenschaft heraus wissen, dal3 der
Verstorbene ein brennendes Interesse flr Gei steswissenschaft haben kann. [133]
Wenn der Zurlickgebliebene nun Gedanken innerlich durchnimmt mit ihm, als
wenn der Tote ihm gegeniberstehen wirde, mit dem Gedanken, als ob der Tote
vor ihm stehen wirde, so ist das fir den Toten eine grof3e Wohltat. Wir kénnen
tatsdchlich dem Toten vorlesen. Das Uberbrickt sozusagen die Kluft, die
besteht zwischen den Lebenden und den Toten. Bedenken Sie, wenn die zwel
Welten, die durch die materialistische Gesinnung der Menschen so geschieden
sind — die Welt des physischen Planes und die spirituelle Welt, die der Mensch
durchlauft zwischen Tod und neuer Geburt — bedenken Sie, wie dies
unmittelbar ins Leben eingreift, wenn diese zwei Welten zusammengefihrt
werden! Wenn Gel steswissenschaft nicht Theorie bleibt, sondern unmittel barer
L ebensimpuls wird, also das, was Geisteswissenschaft eben sein soll, dann gibt
es keine Trennung, sondern unmittelbare Kommunikation. Das Vorlesen den
Toten ist einer von den Féllen, in denen wir in unmittel bare Beziehung zu den
Toten treten konnen, in denen wir ihnen helfen kdnnen. Derjenige, der
Geisteswissenschaft gemieden hat, bleibt immer in der Qual, nach ihr zu
verlangen, wenn wir ihm hier nicht helfen. Aber wir kdnnen ihm auch von hier
helfen, wenn er Uberhaupt ein solches Verlangen hat. So kann der Lebendige
dem Toten helfen.

(16) In gewisser Weise ist es wiederum auch maoglich, dald der Tote fir den
Lebenden vernehmlich wird, obwohl die Lebenden heute wenig tun, um mit
den Toten in Verbindung zu kommen. Aber da wird Gelisteswissenschaft
unmittelbar eingreifen in das menschliche Leben, wird ein wirkliches
L ebenselixier werden.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

Wenn man begreifen will, wie die Toten auf die Lebenden wirken konnen,
mussen wir vielleicht von folgender Betrachtung ausgehen.

(17) Was welil3 der Mensch tberhaupt von der Welt? AulRerordentlich wenig
wissen wir, wenn wir hier auf dem physischen Plane in blof3em Wachzustande
die Dinge betrachten. Der Mensch weil3 dasjenige, was sich vor seinen Sinnen
abspielt und was er aus dem, was sich da abspielt, mit seinem Verstande
machen kann. Alles Utbrige weil3 er nicht. Meistens glaubt er, dal3 sich sonst
nichts ergeben konnte, als was er durch die physischen Sinne beobachten kann.
Aber es gibt sehr vieles, was nicht geschieht und doch auf3erordentlich
bedeutsam ist. Was heif3t das?

(18) Wir wollen einmal annehmen, wir seien gewohnt, jeden Tag um acht
Uhr morgens in unser Geschéft zu gehen. [134] Einmal aber verspéten wir uns
gerade um funf Minuten. Es geschieht weiter nichts, as daf3 wir um finf
Minuten zu spa kommen. Aber wir konnten vielleicht bei genauer Erwagung,
wenn wir ale Verhdltnisse ins Auge fassen, dazu kommen, zu erfahren, dal3
just an dem Tage, wenn wir zur rechten Zeit gegangen wéren, wir hétten
Uberfahren werden muissen; das heif3t, wenn wir zur rechten Zeit ausgegangen
waren, wirden wir nicht mehr leben. Oder, was auch mdglich ist, was
vorgekommen ist, dal? jemand durch einen Freund abgehalten worden ist, eine
Reise auf der Titanic zu machen. Er kann sagen: Wére er damals gefahren, so
waére er zugrunde gegangen! Dal} das karmisch so bedingt war, ist eine andere
Sache. Aber denken Sie einmal, wenn Sie das Leben so betrachten, wieviel Sie
vom Leben wissen. Wenn nichts von dem geschehen ist, was hétte geschehen
konnen, so wissen Sie es nur nicht. Die unendlichen Mdglichkeiten, die da
bestehen in der Welt der Wirklichkeiten, die beachtet der Mensch nicht. Sie
konnen sagen: Das ist gewil3 nicht bedeutsam! Fir die uf3eren Verhdtnisse ist
es nicht bedeutsam; bedeutsamer ist es, dald wir nicht zugrunde gegangen sind.
Aber ich mdchte darauf aufmerksam machen, dal3 wir hétten wissen kénnen:
die Wahrscheinlichkeit war grof3, dal3 wir hatten zugrunde gehen kdnnen, wenn
wir zum Beispiel einen von einer Katastrophe betroffenen Zug nicht versaumt
hétten. Man konnte sich alle moglichen Falle aufzéhlen, die aber im kleinen
immer wieder vorkommen. Gewil3, fir den &uf3eren Lauf der Dinge brauchen
wir nur zu wissen, was wir beobachten kénnen. Aber nehmen wir an, wir
wissen genau, dal3 etwas hdtte geschehen kdnnen, wenn wir den Zug nicht
versaumt hétten. Dann macht ein solches Erlebnis einen Eindruck auf unser
Gemit, und wir sagen: Wie bin ich da bewahrt worden durch ein gutiges
Geschick auf sonderbare Weise! Denken Sie sich alle diese Dinge, die der
Moglichkeit nach an den Menschen herantreten. Unendlich viel reicher wére
das Seelenleben — und wie reich wére es, wenn der Mensch das alles wissen
konnte, wahrend er jetzt nur das armselige Leben des Geschehenen ins Auge
faldt —, wenn er alles das wissen kénnte, was so hereinspielt in das Leben, ohne
dal3 es wirklich geschieht. [135]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

(19) Es ist, wie wenn Sie den Blick hinwenden auf das Getreidefeld und da
die Ahren betrachten, die vielen Weizenkorner, von denen digjenigen, die
wieder ausgesdt werden, eine verhdtnismallig geringe Anzahl ausmachen,
unzahlige aber werden keine neuen Halme mit Ahren, sondern gehen einen
anderen Weg. Das, was mdglich ist mit uns, verhdt sich zu dem, was wirklich
wird, so wie die vielen Weizenkorner, die nicht wieder zu Ahren werden, zu
denen, die Ahren werden. Es ist so in Wirklichkeit; denn das, was im Leben
moglich ist, ist ungeheuer reich. Und digjenigen Momente, wo besonders
wichtige Dinge in der Welt des Moglichen mit uns vorgehen, das sind die
glnstigen Momente, wo die Toten uns nahetreten konnen. Nehmen wir an, daf3
jemand funf Minuten zu frih weggeht und dadurch vor dem Zutodefallen
bewahrt geblieben ist in dem Moment, wo er von einem Ungllck erreicht
worden ware oder auch von etwas Freudigem erreicht wird, das uns auf diese
Weise entgangen ist. In diesesm Moment ist es, wo hereinwehen kann in das
Leben wie in einem Traumbilde dasjenige, was die Toten uns selber mitteilen.
Aber der Mensch lebt grob. Er kiimmert sich nur um das Grobe, nicht um die
Feinheiten des Lebens, die in dieses Leben hereinspielen und vorgehen. In
dieser Beziehung wird durch die Geisteswissenschaft das Gefuhl und die
Empfindung verfeinert. Dann wird der Mensch digenigen in das Leben
hereinragen fihlen, die da tot sind, und er wird Zusammenhang haben mit
ihnen. Die Kluft zwischen Lebendigen und Toten wird Uberbrickt werden
durch die Geisteswissenschaft, die wirklich ein Lebenselixier wird.

(20) Die nachste Sphare, also die nachste Zeit nach dem Tode ist die
sogenannte Venus-Sphére. In dieser Venus-Sphare werden wir Einsiedler,
wenn wir hier unreligios gestimmt waren. Gesellige Wesen werden wir durch
religiése Stimmung, die wir mitbringen. Je nachdem wir in der Lage waren zu
fuhlen hier in der physischen Welt unsere Hingabe an den heiligen Geist,
finden wir alle digenigen, die die gleiche Stimmung dem Geist-Gottlichen
gegenuber haben. In dieser Venus-Sphare sind die Menschen gruppiert nach
Religions- und Weltanschauungs-Verhdtnissen. [136] Hier auf Erden ist es
noch so, dal3 sowohl religioses Streben als auch religioses Erleben den
Ausschlag geben. In der Venus-Sphére ist die Gruppierung lediglich nach
Religions- und Weltanschauungs-Bekenntnissen. Digjenigen, welche die
gleiche Weltanschauung haben, sind in grof3en, machtigen Gemeinden in der
Venus-Sphére; sie sind nicht Einsiedler. Einsiedler sind digjenigen, die gar
keine religiosen Empfindungen und Impulse entwickeln koénnen. Also
digjenigen, die wir in unserer Zeit Monisten, Materialisten nennen, werden
nicht zu geselligen, sondern zu einsamen Wesen werden; jeder wird wie in
einem eigenen Ké&fige die Zet in der Venus-Sphéare zubringen, und ein
Monistenbund ist in dieser Sphare ganz unmoglich, weil durch das, was das
monistische Glaubensbekenntnis ist, der Mensch zur Einsamkeit verurteilt
wird. Das ist eine Tatsache, nicht etwa nur Ausgedachtes, dal jeder in einen
eigenen Kafig gesperrt ist.

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

Das ist dazu da, um die Seele zu erziehen fir die Wirklichkeit gegentiber der
Phantasterel des Monismus, die sie sich hier angeeignet hat. Im ganzen kann
man sagen: Zusammenkommen kann man mit denjenigen, die mit uns gleicher
Weltanschauung, gleichen Glaubens sind. Schwer verstandlich sind uns andere
Bekenntnisse in der Venus-Sphare.

(21) Dann kommt die Sonnensphére. Das ist die nachstfolgende Zeit. In der
Sonnensphéare kann uns nur noch dasienige helfen, was die verschiedenen
Bekenntnisse ausgleicht, was die Briicke bilden kann von einem Religions-
bekenntnis zum andern. Nun ja, in bezug auf dieses Briickebilden von einem
Bekenntnis zum andern haben die Menschen so ihre eigenen Anschauungen und
konnen nicht leicht begreifen, wie man finden kann ein wirkliches Verstéandnis
auch des anders Denkenden und anders Fihlenden. Theoretisch ist ja dieses
Verstandnis vielfach gefordert worden; wenn die Forderung aber praktisch
werden soll, dawird die Sache gleich anders.

(22) Dann kann man die Erfahrung machen, dal3 mancher, der der Hindu-
Religion angehort, zwar von dem gemeinsamen Wesenskern aller Religionen
redet, aber er meint mit gemeinsamem Wesenskern nur das, was in der Hindu-
oder Buddha-Religion enthalten ist. [137] Die Bekenner reden von der Hindu-
und der Buddha-Religion in besonderen Egoismen, und wenn sie davon reden,
sind sie im Gruppenegoismus befangen. — Man kdnnte da eine schdne Legende
vom Gruppenegoismus einfiigen, die sich bei den Esten findet.

(23) Die Esten haben eine sehr schone Legende Uber die Entstehung der
Sprachen: Gott wollte den Menschen die Sprache gewéhren durch das Feuer.
Da soll ein grof3es Feuer angemacht worden sein, und durch das eigentimliche
Tonen des Feuers, dem die Menschen zuhoren sollten, und durch das, was sie
da als Laute horen wirden, sollte die Sprache werden. So rief die Gottheit die
Volker der Erde zusammen, auf dal3 die Vélker ihre Sprachen lernen konnten.
Aber bevor die andern hergerufen wurden, nahm Gott die Esten vor, und ihnen
lehrte er die gottlich-geistige Sprache, also eine héhere Sprache. Dann kamen
erst die andern heran, und die durften dem Feuer zuhéren, und da sie horten,
wie das Feuer brannte, dalernten sie die Tone verstehen. Die einzelnen Volker,
die die Esten besonders gern hatten, die kamen zuerst, als das Feuer noch
ziemlich stark brannte. Als das Feuer schon ziemlich gegen das Ende ging,
kamen die Deutschen, denn die Esten lieben die Deutschen nicht besonders.
Und da konnte man horen aus dem schon zerprasselnden Feuer: «Deitsch,
peitsch, deitsch, peitsch.» Dann kamen die Lappen, die die Esten gar nicht
lieben, und da hoérte man nur noch: «Lappen latschen.» Und da hier das Feuer
nur blof3 noch Asche war, brachten die Lappen die allerschlechteste Sprache
heraus, weil die Esten mit den Lappen in Todfeindschaft lebten. — So sieht
man, wie die Esten ales, was sie an Gruppenegoismus haben, da zum
Ausdruck bringen.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

(24) So d@hnlich sind die meisten Volker, wenn sie davon sprechen, dal3 sie
zu dem Wesenskern in den verschiedenen Religionsgemeinschaften vordringen
wollen. Und da muf3 tatséchlich gesagt werden, dal3 in dieser Beziehung das
Christentum unbedingt anders ist als die andern Bekenntnisse. Wenn es zum
Beispiel im Abendlande geradeso wére wie in der Hindu-Religion, so wirde
der ate Wotan als Nationalgott immer noch herrschend sein. [138] Aber das
Abendland hat nicht einen herrschenden Gott genommen, der innerhalb des
Abendlandes zu finden war, sondern einen, der aul3erhalb zu finden ist. Das ist
ein wesentlicher Unterschied gegentber dem Hinduismus und dem
Buddhismus. So ist in vieler Beziehung das abendl&ndische Christentum nicht
durchsetzt von religibsem Egoismus, es ist religios viel selbstloser als die
morgenlandischen Religionen. Deshalb ist die richtige Erkenntnis und
Empfindung des Christus-Impulses auch dasjenige, was den Menschen in ein
richtiges Verhdltnis bringt zu den Mitmenschen, gleichgultig welches innere
Bekenntnisleben sie haben.

(25) In der Sonnensphéare zwischen Tod und neuer Geburt heil3t es wirklich,
das Verstandnis dessen zu haben, was uns ermoglicht, nicht nur mit Menschen
des gleichen Bekenntnisses, sondern mit allen Menschen sozusagen in ein
Verhédltnis zu kommen, welil dieses Christentum niemals, wenn wir es so weit
fassen, dal3 wir es mit der attestamentlichen Religion zusammenhangend
betrachten, Einseitigkeit lehrt. Auf eines ist aufmerksam gemacht worden, was
Im hochsten Grade bedeutsam und notwendig ist zu erkennen: Es wird Ihnen
erinnerlich sein, dafld eines der schonsten Worte des Neuen Testamentes, das
der Christus sagt, an das Alte Testament erinnert, das Wort: «lhr seid Gotter.»
Christus weist die Menschen darauf hin, daf3 in jedem Menscheninnern ein
géttlicher Kern lebt, ein Gott: Ihr seid alle Gotter. |hr kommt Gottern gleich. —
Eine hohe Lehre des Christus ist es, den Menschen hinzuweisen auf seine
gottliche Natur, darauf, dal3 er sein kann wie Gott. Du kannst sein wie Gott,
eine wunderbare, grol3 und tief zum Herzen gehende Lehre des Christus! Ein
anderes Wesen hat dieselben Worte vorgetragen, und es gehort zum Christus-
Bekenntnis, dal3 ein anderes Wesen dasselbe vorgebracht hat. Luzifer, im
Beginn des Alten Testamentes, trat an den Menschen heran, und die
Versuchung besteht darin, daf3 er den Ausgangspunkt nimmt von den Worten:
«lhr werdet sein wie Gott.» Das gleiche Wort sagt Luzifer am Ausgangspunkt
der Versuchung im Paradies, und wiederum sagt es der Christus Jesus, ganz
dasselbe Wort! [139] Wir bertihren hier einen der tiefsten, bedeutungsvollsten
Punkte des Christus-Bekenntnisses, den Punkt, wo sozusagen mit dem Finger
darauf hingedeutet wird, dal3 es nicht blof3 auf den Inhalt irgendwelcher Worte
ankommt, sondern dal3 es darauf ankommt, welches Wesen im Welten-
zusammenhang irgendein Wart ausspricht. Deshalb mufte auch im letzten
Mysterienspiel gezeigt werden: Es kann dieselben Sétze Luzifer sagen, und sie
sind etwas ganz anderes, als wenn Ahriman sie sagt, und etwas anderes, wenn
Christus sie sagt.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

Da beriihren wir ein tiefes Geheimnis des Weltendaseins, und es ist wichtig,
dald wir uns ein Verstandnis aneignen fir dasjenige, was gerade durch dieses
«lhr seid Gotter», «lhr werdet sein wie Gott» das eine Mal aus dem Munde des
Christus, das andere Mal aus dem Munde des Luzifer ausgesprochen ist.

(26) Das muf3 durchaus in Betracht gezogen werden, dal3 wir zwischen Tod
und neuer Geburt auch eben einmal in der Sonnensphére leben werden und in
dieser Sonnensphére ein ganz grundliches Verstandnis des Christus-Impulses
notig haben. Dieses miissen wir von der Erde mitbringen; denn der Christus ist
einmal auf der Sonne gewesen, aber er ist, wie wir geh0rt haben, von der
Sonne heruntergekommen und hat sich jetzt mit der Erde vereinigt. Mithin
mussen wir ihn hinauftragen bis in die Sonnenzeit und dann kénnen wir mit
dem Christus-Impuls ein geselliges Wesen sein, konnen ihn in der
Sonnensphére verstehen.

(27) Aber wir missen unterscheiden lernen, und das lernen wir jetzt nur
durch die Anthroposophie, zwischen Christus und Luzifer. Denn dasjenige,
was wir von der Erde mitbringen in unserm Christus-Verstandnis, das fuhrt uns
alerdings bis zur Sonne hinauf und ist innerhalb der Sonnensphére sozusagen
ein Fihrer von Menschenseele zu Menschenseele ohne Unterschied von
Glaube und Bekenntnis, aber ein anderes Wesen begegnet uns in der
Sonnensphére, das dieselben Worte spricht, die im Grunde genommen
denselben Inhalt haben: Luzifer ist dieses Wesen. Und dieses Verstandnis
mussen wir erworben haben fir den Unterschied zwischen Christus und
Luzifer, denn Luzifer mufl3 uns nun begleiten durch die weiteren Sphéren
zwischen Tod und neuer Geburt.

(28) Sehen Sie, so durchleben wir eine Mond-, Merkur-, Venus- und
Sonnensphére. [140] In jeder dieser Sphéaren erreichen wir zunéchst dasjenige,
was wir in bezug auf die innere Kraft mit uns gebracht haben. In der
Mondsphére die Affekte: Triebe, Leidenschaften, sinnliche Liebe verbinden
uns mit dieser Sphére. In der Merkursphére erreicht uns alles, was wir an
moralischen Unvollkommenheiten haben, in der Venus-Sphare, was wir an
religiosen Unvollkommenheiten haben, in der Sonnensphére, was uns trennt
von all dem, was «menschlich» heif3t.

(29) Jetzt also gehen wir in die andern Sphéren, die der Okkultist als die
Mars-, die Jupiter-, die Saturnsphére kennt. Da ist Luzifer unser Fuhrer, da
treten wir ein in eine Welt, die uns mit neuen Kraften befruchtet. So wie wir hier
die Erde unter uns haben, so haben wir da den Kosmos innerhalb der Sonne
unter uns. Wir wachsen hinein in die géttlich-geistigen Welten, und wahrend wir
hineinwachsen in diese gottlich-geistigen Welten, missen wir dagienige im
Gedachtnis behalten, was wir mitgebracht haben von dem Christus-Impuls. Den
konnen wir nur auf der Erde erwerben, und je stérker wir ihn erworben haben,
desto weiter kénnen wir ihn hinaustragen in den Kosmos.

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

Da tritt dann Luzifer an uns heran. Der fuhrt uns in die Welt, in die wir hinaus
muUssen, damit wir fir eine neue Inkarnation vorbereitet werden. Und dagjenige,
was wir nicht entbehren kdnnen, damit Luzifer uns nicht geféhrlich werde, das
ist das Verstandnis des Christus-Impulses, dasjenige, was wir gehdrt haben von
Christus wahrend der Erdenzeit. Der Luzifer kommt schon an uns heran in der
Zeit zwischen Tod und Geburt, aber den Christus missen wir aufgenommen
haben wahrend der Erdenzeit. Dann wachsen wir hinein in die andern Sphéren,
die aulRerhalb der Sonne sind. Wir werden immer grof3er und grofder sozusagen,
wir haben unter uns die Sonne und Uber uns den ganzen grolen, méachtigen
Sternenhimmel. In den grof3en Weltenraum hineln wachsen wir, in den Kosmos
hinaus bis zu gewissen Grenzen. Und wahrend wir hinauswachsen, wirken die
kosmischen Kréfte aus alen Sternen auf uns. Wir nehmen aus der ganzen
méchtigen Sternenwelt die Krafte auf in unser méchtig ausgedehntes Wesen.
[141]

(30) Bis zu einer Grenze kommen wir. Dann ziehen wir uns wiederum
zusammen und treten wieder in dasienige ein, waswir durchgemacht haben.
Wir kommen durch die Sonnen-, Venus-, Merkur-, Mondensphéare, bis wir
wiederum der Erde nahe kommen, und bis dasjenige, was in den Weltenraum
hinausgetragen war, sich wiederum zusammenzieht zu einem Keim, der in
einer Menschenmutter zu einem neuen Menschen sich bildet. Das geschieht
dann wiederum, wenn der Mensch sich hinausgedehnt hat in die fernen
Weltenraume und da aufgenommen hat die kosmischen Kréfte.

(31) Das ist das Geheimnis vom Menschensein nach dem Tode, zwischen
Tod und neuer Geburt. Nachdem der Mensch durch die Pforte des Todes
gegangen war, ist er von dem kleinen Raum der Erde ausgehend immer grof3er
und grolRer geworden, ist bis zur Mond-, Merkur-, Venus-, Sonnen-, Mars-,
Jupiter-, Saturnsphére hinausgewachsen. Da sind wir in den Weltenraum
hinausgewachsen; gleichsam eine Riesenkugel werden wir als Geisteswesen.
Dann, nachdem wir als Seele aufgenommen haben die Kréfte des Universums,
der Sterne, ziehen wir uns wieder zusammen, und dann haben wir die Kréfte
der Sternenwelt in uns. Da haben wir eine Erklarung der Geistesforschung
daftr, dal3 in dieser unserer zusammengeprefdten Gehirnmasse ein Abdruck des
ganzen Sternenhimmels zu finden ist. Tats&chlich birgt unser Gehirn ein
bedeutungsvolles Geheimnis.

(32) Und noch ein Geheimnis liegt hierin: der Mensch hat sich also
zusammengezogen, hat sich inkarniert in einem physischen Leibe, in den er
durch ein Elternpaar gekommen ist. So weit ist der Mensch gelangt, denn da
hat er eingeschrieben, wéahrend er sich ausgedehnt hat im Weltenraum, alles
dasenige, was seine Eigenschaften waren.

14



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

Wenn wir auf der Erde stehen und in den Sternenhimmel hinausblicken, so
sind da nicht blof3 Sterne, sondern da sind unsere Eigenschaften aus den
friheren Inkarnationen. Wenn wir zum Beispiel in friheren Inkarnationen
ehrgeizig waren, so steht dieser Ehrgeiz in der Sternenwelt geschrieben. Er ist
eingeschrieben in der Akasha-Chronik, und wenn Sie hier auf Erden an einem
bestimmten Punkte stehen, kommt der Ehrgeiz mit dem betreffenden Planeten
in dieser oder jener Lage zu Ihnen; er macht seinen Einflul? geltend. [142] Und
dasist deren Moral, dal3 die Astrologen nicht blol3 Sterne und Sternwirkungen
sehen, sondern dal3 sie sagen: Da steht Ihre Eitelkeit, Ihr Ehrgeiz, Ihr
Unmoralisches, lhre Tragheit; und da wirkt jetzt etwas, was Sie in die Sterne
eingeschrieben haben, in gewisser Weise aus der Sternenwelt wieder herunter
und bedingt Ihr Schicksal. Darum schreiben wir dasjenige, was in unserer
Seele ist, ein in den grofen Raum, und da wirkt es von dem Raume auf uns
zurtick, wahrend wir hier auf Erden sind, wahrend wir hier auf Erden wandeln
zwischen Geburt und Tod. Diese Dinge gehen uns ungeheuer nahe, wenn wir
sie wirklich verstehen, und sie erkl&ren uns so manches.

(33) Sehen Sie, ich habe mich im Leben viel mit Homer beschéftigt, aber
as ich gerade im letzten Spéatsommer die Aufgabe hatte, diese Verhdltnisse
zwischen Tod und Neugeburt zu untersuchen und auf den Standpunkt kam, daf3
unveranderlich bleiben die Verhaltnisse von einem Tod zur nachsten Geburt,
da mufdte ich mir bei einer Stelle sagen: die Griechen nennen ihn den Blinden,
well er ein grof3er Seher war. Er sagt: das Leben nach dem Tode geschehe an
dem Orte, wo es keine Veranderung gibt. Ein wunderbar treffendes Wort. Man
lernt dieses Wort erst verstehen, wenn man es aus den okkulten Geheimnissen
heraus tut. Und je weiter man in diesem innern Ringen vorwartskommt, desto
mehr wird es klar, dal3 die antiken Dichter die allergréfdten Seher waren und in
ihre Werke manches hineingeheimnifdt haben, zu dessen Verstandnis vieles
notwendig ist.

(34) Da will ich einer Sache Erwahnung tun, die mir im Frihherbst passiert
ist und die recht bezeichnend ist. Ich wehrte mich anfangs dagegen, weil sie
ganz Uberraschend ist. Aber esist einer jener Falle, wo die Objektivitét siegt.

(35) In Florenz gibt es ein Grabmal von Michelangelo fir Lorenzo und
Giuliano Medici. Da sind diese beiden Briider abgebildet und dabei sind vier
allegorische Figuren. Diese Figuren sind sehr bekannt. Aber dal3 da etwas nicht
ganz stimmte mit dieser Gruppe, das hat sich mir gleich ergeben, alsich sie das
erste Mal sah. Es war mir gleich klar, dal3 der, der als Giuliano beschrieben ist,
der Lorenzo ist und umgekehrt. [143] Es ist offenbar: man hat sie, da die
Figuren abgenommen werden konnen, bei irgendeiner Gelegenheit verwechselt
und das nicht beachtet. Daher beschreibt man als Giuliano den Lorenzo und
umgekehrt. Aber worauf es jetzt hier ankommt, das sind die vier allegorischen
Figuren.

15



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

(36) Wenn man ausgeht von der Betrachtung der Figur der «Nacht», dieser
wunderbaren «Nacht», ja, solange man bei der Meinung bleibt, man habe es
mit einer Allegorie zu tun, kommt man nicht zurecht. Wenn man aber das, was
man Uber den menschlichen Atherleib weiR3, in seiner vollen Tatigkeit sich so
vorstellt, dal3 man fragt: Wenn der Astralleib und das Ich frel sind und der
Atherleib die ihm am allermeisten entsprechende Geste suchen wiirde, was
wurde fir eine Geste herauskommen? —, so erhdt man die Antwort: Eine
solche Geste wirde da herauskommen, wie Michelangelo sie der «Nacht»
gegeben hat. — Wirklich, diese Nacht ist so gebildet, daf3 sie den wunderbarsten
Ausdruck gibt fur den freien, unabhangigen Atherleib, der sich in der
Physiognomie des physischen Leibes ausdriickt, wenn Astralleib und Ich
aullerhalb sind. Diese Figur ist nicht eine Allegorie, sondern tatséchlich der
Mensch, geschildert im Zusammenhang mit physischem und Atherleib, wenn
Astralleib und Ich heraus sind. Da versteht man die Figur in dieser Haltung, die
der historisch treueste Ausdruck des Atherleibes in seiner Lebendigkeit ist.

(37) Und wenn man davon ausgeht, dann bekommt man in der «Tag»-Figur
das groteske Urteil: Wenn das Ich am stérksten tétig ist, wenn es am wenigsten
vom Astral-, Ather- und physischen Leibe beeinflult ist, kommt diese
eigentimliche Wendung, diese Geste heraus, die Michelangelo der «Tag»-
Figur gegeben hat. Wenn der Astralleib fir sich tétig ist, ohne von physischem,
Atherleib und Ich abhangig zu sein, dann kommt die Geste der «Morgen»-
Figur heraus, und fur den physischen Leib, der unabhéngig von den andern drei
Gliedern sich betétigt, kommt die Geste der «Abenddammerung» heraus.

(38) Ich straubte mich lange gegen diese Erkenntnis, ich hielt sie im Anfang
fur toll; aber je mehr man darauf eingeht, desto mehr zwingt einen das, was
man sieht in dieser in die Steine hineingegossenen Schrift, zur Erkenntnis
dieser Wahrheit. [144] Nicht als ob Michelangelo dies gewul3t hétte; aber in
sein intuitives Schaffen drang es herein. Da versteht man auch, was die
Legende bedeutet, die erzadhlt, dal3, wenn Michelangelo alein in seiner
Werkstatt war, die Figur der «Nacht» Leben bekam, so dal3 sie herumging. Es
ist eben eine besondere Illustration zu der Tatsache, da® man es mit dem
Atherleib zu tun hat. Uberall herein wirkt das Spirituelle, sowohl in der
Menschheitsentwickelung als auch in der Kunst und so fort. Man lernt das
Sinnliche wirklich erst verstehen, wenn man die Art versteht, wie das
Spirituelle in die sinnliche Wirklichkeit hereinwirkt.

(39) Es gibt einen Ausspruch von Kant, der sehr schon ist. Kant sagt: Zwei
Dinge sind es, die ganz besonderen Eindruck auf mich gemacht haben: der
bestirnte Himmel Uber mir und das moralische Gesetz in mir. — Es macht ganz
besonderen Eindruck, wenn man nun darauf kommt, dal3 beides dasselbe ist.
Denn zwischen Tod und Geburt sind wir ausgegossen Uber den Sternenraum
und nehmen seine Kréfte in uns herein, und wenn wir im physischen Leibe
sind, dann sind diese Kréfte, die wir aufgenommen haben, in uns as unsere
moralischen Impulse wirksam.

16



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
7. Vortrag: Einiges Uber die Technik des Karmaim Leben nach dem Tode

Wenn wir da stehen und den Sternenhimmel betrachten, kdnnen wir sagen:
Was da drauf?en an Kréaften lebt und webt im Weltenraum, darin leben und
weben wir in der Zeit zwischen Tod und neuer Geburt. Und das ist jetzt das
richtunggebende Gesetz unseres moralischen Lebens. So sind der Sternen-
himmel drauRen und das moralische Gesetz in uns ein und dieselbe
Wirklichkeit, nur zwel Seiten dieser Wirklichkeit. Den gestirnten Himmel
durchleben wir zwischen Tod und neuer Geburt, das moralische Gesetz
zwischen Geburt und Tod.

(40) Wenn wir dies erfassen, dann wird Geisteswissenschaft unmittelbar zur
Andacht, wie zu einem gewaltigen Gebet; denn was ist ein Gebet anderes als
dagenige, was unsere Seele mit dem Gottlich-Geistigen, das die Welt
durchwebt, verbindet.

(41) Dieses Gebet ist das, was ein Gebet heute sein kann. Wir miissen es uns
erobern, indem wir die Sinnenwelt durchleben. Indem wir dieses bewufdt
anstreben, wird ganz von selbst das, was wir wissen kdnnen, zu einem Gebet.
Da wird gspirituelle Erkenntnis unmittel bar Gefihl und Erlebnis und
Empfindung. Und das soll sie werden. [145] Dann mag sie noch so sehr mit
Begriffen und Ideen arbeiten: Ideen und Begriffe werden zuletzt gebetsartige
reine Empfindungen, reines Fihlen. Das aber ist es, was unsere Zeit braucht.
Unsere Zeit braucht das unmittelbare Herausleben aus der Betrachtung zum
Erleben des Kosmos, da wo die Betrachtung selber wie ein Gebet wird.
Wahrend die Betrachtung der auf3eren physischen Welt immer trockener, immer
gelehrtenhafter wird, immer abstrakter wird, wird die Betrachtung des geistigen
Lebens immer herzlicher gestimmt, immer tiefer, wird geradezu immer
gebetartiger, und das nicht durch eine einsaitige Sentimentalitét, sondern durch
ihre eigene Natur. Dann wird der Mensch nicht blof3 aus abstrakten Ideen heraus
wissen, er habe das Gottliche, was den Weltenraum durchwebt und durchlebt, in
sich; sondern er wird wissen, indem er weiterschreitet in der Erkenntnis, dal3 er
es wirklich erlebt hat in dem Leben zwischen dem letzten Tod und der neuen
Geburt. Er wird wissen: was er da durchlebt hat, das hat er jetzt in sich als die
Reichtlimer seines Lebens.

(42) Das sind solche Betrachtungen, die gerade zusammenhéngen mit erst
neuerdings gemachten Forschungen, die uns aber unsere eigene Entwickelung
verstandlich machen koénnen. Dann wird sich Geisteswissenschaft einmal zu
einem wirklich geistig-spirituellen Lebenssaft umwandeln konnen. VVon diesen
Dingen soll in Zukunft noch 6fter gesprochen werden. [146]

17



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Zwischen Tod und neuer Geburt

ACHTER VORTRAG

Wien, 21. Januar 1913 (Ho6rernotizen)

Inhalt: Hilfe, die der Lebende dem Toten geben kann durch das Vorlesen enes
geisteswissenschaftlichen Buches. Mitteilungen der Toten an die Lebenden in Momenten
nicht eintreffender maoglicher Ereignisse. Verstandnismoglichkeit der Toten zunéchst noch der
Sprache, spéter der Gedanken. — Ich und astralischer Leib as geistige, den physischen und
Atherleib bescheinende Sonne und Mond. BewuRtsein im Leben durch das Untertauchen in
physischen und Atherleib, BewuRtsein nach dem Tode durch Untertauchen in die Christus-
Substanz. Niedergang des physischen Leibes und des irdischen Kulturlebens. Ubergang der
Erde und des Menschen ins Geistige.

(1) Als ich das letzte Ma hier vor Ihnen sprechen durfte, berthrte ich in
einer kurzen Weise jenen bedeutungsvollen Abschnitt im menschlichen Leben,
der verfliel3t zwischen Tod und neuer Geburt. Es geht nicht an, diesen Abschnitt
Im menschlichen Leben so zu behandeln, als ob er fir das physische Leben
gleichglltig sei. Wir mussen uns klar sein darlber, dal} die Krafte unseres
Lebens nicht allein aus der Welt kommen, in welcher wir uns mit unserer
physischen Leiblichkeit befinden, sondern dal? die Krafte unseres Lebens ganz
wesentlich aus den Uberphysischen Welten kommen, denen wir allen
angehdren zwischen Tod und Geburt. Und wir kénnen im Grunde genommen
nur wissen, wie es sich hier verhdt, wenn wir uns Vorstellungen bilden kénnen
von dem Leben zwischen Tod und Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

(2) Eigentlich ist der Mensch im allgemeinen in eéinem gewissen Traum-
oder Schlafleben befangen. Jene Menschen, die durch das physische Dasein, wo
sie ihr altégliches Leben fuhren und tber nichts nachdenken, hindurchgehen,
gleichen in der Tat Schi&ern des Lebens; und die, welche sich bekiimmern um
das, was Uber das physische Leben hinausliegt, was hereinwirkt in das
physische Leben, das sind Menschen, die auch fir das physische Dasein
aufwachen. Wir konnen ankniipfen an die Betrachtungen von dazumal, die uns
zeigen konnen, wie Geisteswissenschaft, wenn sie im richtigen Sinne
verstanden wird, geeignet ist, in das gesamte menschliche Dasein einzugreifen.
Wir werden sehen, dal3 die ganze Menschheit, wenn Gelsteswissenschaft
almahlich immer mehr eindringen kann, auch so etwas erleben wird wie ein
Aufwachen aus einer Art von Lebensschiaf. Viele Dinge dringen an den
Menschen heran, die zundchst unbekannt und rétselhaft erscheinen, rétselhaft
viel mehr fir das Gefiihl als fur den trockenen Verstand. [147] Ratselhaft in
gewissem Sinne ist der Augenblick, da eine Mutter an dem Sarge ihres Kindes
steht oder umgekehrt. Wenn man sich ein wenig grindlicher zu beschaftigen hat
mit dem menschlichen Leben, wird man schon gewahr, wie Rétselvolles im
Leben dem Menschen aufgeht. Es kommen oft Menschen zu mir, deren
Schwester, deren Mann oder Frau gestorben ist. Sie sagen: Ich habe friher nicht
nachgedacht Uber den Tod, mich nicht bekiimmert um das, was danach folgen
wird, aber seit mir dieser nahestehende Verwandte weggenommen ist, ist es mir,
als ob er noch da ist, und da bin ich getriecben worden zur Betrachtung der
Geisteswissenschaft. — Durch das Leben werden die Menschen zur
Geisteswissenschaft gebracht, und sie vergilt reichlich, was da durch sie
geschieht, denn Geisteswissenschaft kann das Leben durchdringen mit Kréften,
die nur von ihr kommen.

(3) Wenn der Mensch nicht mehr fUr physische Sinne da ist, entsteht
zunéchst die Rétselfrage: Wie ist es dann mit dem Menschen nach dem Tode?
AuRere Wissenschaft kann keine Antwort geben, weil sie nur konstatiert, was
Augen sehen, die ja zerfalen. Auch das physische Gehirn zerfdlt; und es ist
Klar, dal3 es nichts nitzen kann fir das, was der Mensch erlebt ohne physische
Hulle. Und dennoch liegen die Fragen gewaltig da, welche sich auf das Jenseits
beziehen. Im Grunde genommen nitzen zur Klarung dieser Fragen algemeine
Betrachtungen gar nicht so viel wie einzelne konkrete Falle, welche schildern,
wie dies oder jenes sich ausnehmen mag. Das kann unmittelbar eingreifen in
das Leben.

(4) Ausgehen kdnnen wir vom Leben hier. Sie werden vielleicht da oder dort
den Fall erfahren haben, dal3 jemand durch seine innere Sehnsucht, durch seine
Seelenverfassung zur Geisteswissenschaft getrieben wird, aber ein anderer, der
wird ihr immer feindlicher. Der eine wird immer tiefer da hineingehen, sein
Freund immer feindlicher der Geisteswissenschaft werden. Das Leben bietet
aber nicht nur in der Natur eine Maja, sondern auch da, wo es unmittelbar
unsere Seele berdihrt im Verhatnis zu den Menschen.

2



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

Gerade was jetzt erwahnt worden ist, kann eine villige Tauschung sein: [148]
Der Mensch, der sich eingeredet hat, alles das sei Unsinn — in jenen
Sedlentiefen, bis zu denen e mit dem Bewuldtsein nicht hinunter dringt,
entwickelt er eine geheime Liebe dazu. In den Untergrinden kann Liebe
dasienige sein, was auflebt als Hal3. Solche Dinge kann man im physischen
Menschenleben finden. Wenn der Mensch durch die Pforte des Todes getreten
ist, wirken auch ale geheimen Seelenkréfte und Sehnslichten nach, das, was er
im physischen Leben unterdrtickt hat, tritt auf als der Inhalt der Lauterungszeit.
Wir sehen Menschen durch die Pforte des Todes gehen, die hier Feinde der
Geisteswissenschaft waren; nach dem Tode entwickeln sie die intensivste
Sehnsucht darnach. Solche Hasser streben dann nach der Geisteswissenschaft.
Dann stellt sich folgendes ein: Wéren wir ihnen im Leben mit einem
geisteswissenschaftlichen Buch gekommen, da hétten sie uns angefahren; nach
dem Tode konnen wir ihnen keinen besseren Dienst tun, als wenn wir ihnen
vorlesen. Man liest in Gedanken den Toten vor; das kann die forderndste
Wirkung fur den Toten haben. Wir haben viele Beispiele innerhalb unserer
spirituellen Bewegung, wo die Angehotrigen hingestorben sind und die
Zuruckbleibenden ihnen vorgelesen und sie gefordert haben. Und die Toten
nehmen das, was ihnen geboten wird, mit der innigsten Dankbarkeit an, und es
kann sich ein wunderschones Zusammenleben entwickeln. Da merkt man, was
Geisteswissenschaft in der Praxis bedeuten kann. Geisteswissenschaft ist nicht
blolRe Theorie; sie soll eingreifen in das Leben, sie soll hinwegnehmen, was sich
wie eine Wand auftirmt zwischen Lebenden und Toten; Uberbrickt wird die
Kluft. Wenn man mit der rechten Gesinnung Gelisteswissenschaft ins Leben
bringt, kann man viel nitzen. Keinen besseren Rat gibt es, als den Toten
vorzulesen. Denn es ist eine Eigentimlichkeit, dal3 wir unmittelbar nach dem
Tode nicht neue Beziehungen anknUpfen konnen, wir missen die alten
fortsetzen.

(5) Die Frage drangt sich auf: Konnte der sogenannte Tote nicht driben
geistige Wesenheiten finden, die ihn belehren kénnten? Das geht nicht! [149]
Zundchst kann man nur Beziehungen haben zu Wesen, mit denen man
verbunden war, bevor man durch die Pforte des Todes schritt. Begegnet man
einem Geist, den man auf der Erde nicht kannte, so geht man an ihm vorbei.
Wenn man hier einem grof3en Genie begegnet, das die Kleidung tragt eines
Fuhrmanns, so erkennt man es auch nicht. Zu den Wesen, die man hier als
Menschen kannte, hat man Beziehungen. Wenn man noch so vielen
Wesenheiten begegnete, die einem helfen konnten, aber zu denen man keine
Beziehung hat, sie nitzten einem nichts.

(6) Da Geisteswissenschaft am Ausgangspunkte ihrer Entwickelung steht,
die Menschen erst damit beginnen, sie auf sich wirken zu lassen, kdnnen die
L ebenden den Toten einen grof3en Dienst erweisen, indem sie diese Hilfe ihnen
angedeihen lassen. Da haben wir ein Beispiel, wie von unserer Welt eingewirkt
werden kann in die andere Welt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

Aber auch das Umgekehrte ist moglich: Die Toten konnen auch hereinwirken in
die physische Welt. Wenn Geisteswissenschaft immer mehr die Welt ergreift,
wird von beiden Welten aus in Gegenseitigkeit gewirkt werden. Die Toten
koénnen auch auf die Lebendigen wirken. Der Mensch weil ja ungemein wenig
von der Welt, er welld nur, was im Verlauf der Zeit hier geschieht. Viele
meinen, dal3 das andere keine Bedeutung habe. Dasjenige, was geschieht, ist
eigentlich nur der allergeringste Teil desjenigen, was wissenswert ist, und man
bleibt eigentlich ein Nichtswisser im Leben, wenn man nur das kennt, was
geschieht. Wir gehen morgens an unser Geschéft; wir werden vielleicht das
alles fur das Wissenswerteste halten, was uns da aufstof3t. Einmal gehen wir drel
Minuten spéter weg als gewohnlich; da tragen sich vielleicht unerwartete
Ereignisse zu: es kdnnte sein, dal3, wenn wir zur rechten Zeit fortgegangen
waren, wir Uberfahren worden wéren; nun sind wir davor geschtitzt worden. Wir
muf3ten vielleicht eine Reise machen und verpaldten den Zug: gerade diesen Zug
traf ein grof3es Unglick. Was entnehmen wir einer solchen Betrachtung?

(7) Es gibt viel im Leben, was nicht geschieht, was wir aber zédhlen missen
zu den Mdglichkeiten des Lebens. Weil3 denn der Mensch, wie vielen solchen
Moglichkeiten er den Tag Uber entgeht? Was konnte alles geschehen, wenn wir
dem nicht entgingen! Wir Ubersehen es, well es fir die trockene
L ebensbetrachtung keine Bedeutung hat. [150] Versuchen wir auf die Seele
hinzuschauen, die durch scheinbaren Zufall solchen Gefahren entronnen ist, wie
sie empfindet! — Ein Berliner zum Beispiel wollte nach Amerika fahren; er hatte
schon das Billett. Ein Freund sagte ihm: Fahre nicht mit der Titanic! — Malen
Sie sich die Gefuhle degenigen aus, der zuriickgeblieben ist, als er vom
Untergang der Titanic erfuhr! Das hat erschitternd auf sein Gefihl gewirkt.
Welche Gemutsimpressionen konnten wir haben, wenn wir in der Lage wéren,
den ganzen Tag zu beobachten, wovor wir bewahrt werden, was alles héite
geschehen konnen! Wenn die Menschen einmal beginnen, sich mit geistigen
Angelegenheiten zu befassen, bekommen sie viel mehr Empfanglichkeit fir die
Kompliziertheit des Lebens, fur das, was sich zwischen den Tageszeiten
abspielt. Der Fall kann eintreten, daf3, wenn wir drei Minuten friher
fortgegangen waren, wir Uberfahren worden wéren: haben wir seelische
Empféanglichkeit, sind wir geistig vorbereitet, so kénnen wir in einem solchen
Augenblick eine Impression aus der geistigen Welt aus Gnade erhalten, eine
Mitteilung von einem Toten. Da werden die Tore dann von den Toten
durchbrochen; da &3t sich erkennen, dal3 zu Menschen, welche sich Empfang-
lichkeit anerzogen haben, die Toten hereinsprechen kénnen. Es kbnnen wichtige
Dinge zu uns dringen: zum Beispiel, dal3 der Tote einen Befehl gibt, etwas
auszufihren, was er nicht getan hat. So wird die Kluft Uberbrtickt. So werden
wir, wenn Geisteswissenschaft praktisch wird, mit den Toten hintber und
herlber verkehren. So kann Geisteswissenschaft |ebenspraktisch werden; sie
wird hereinholen die Gbersinnliche Welt in die unmittel bare Gegenwart.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

(8) Folgende Frage kann sich nun ergeben: Wenn wir ein geistes-
wissenschaftliches Buch in die Hand nehmen, so lesen wir in einer bestimmten
Sprache. Verstehen die Toten diese Sprache? — In der Lauterungszeit verstehen
die Toten die Sprache, die sie hier gesprochen haben; erst beim Ubergang ins
Devachan hort die Sprache auf, dann geschieht es in Gedanken. Nach einem
bestimmten Ablauf von Jahren tritt eine Veranderung ein in dem Verkehr mit
den Toten. Wenn Empfanglichkeit vorhanden ist beim Zurtickgebliebenen,
empfindet er: [151] Der Tote ist bei dir, du denkst, wie er dich denkt. Das kann
Jahre um Jahre dauern, dann tritt der Moment ein, wo man den Zusammenhang
verliert; das ist der Augenblick, wo der Tote ins Devachan Ubergeht. In der
L &uterungszeit hat man noch die Erinnerung an das Erdenleben, der Mensch
héngt noch an diesen Erinnerungen.

(9) Wasiist eine Erdensprache? Jede Erdensprache hat nur Bedeutung fir das
Erdenleben; und sie hangt innig zusammen mit der Organisation des Menschen,
mit dem Klima, damit auch, dal3 der Kehlkopf anders ausgebildet ist. Was in
Europa gesprochen wird, wird nicht in Indien gesprochen. Gedanken aber sind
nicht an die physische Organisation gebunden; Gedanken sind nicht nach
irdischen Verhaltnissen gebildet. Die Toten haben nur so lange Verstandnis fir
die Sprache, als sieim Kamaloka sind. Wenn durch ein Medium Kundgebungen
kommen und in ene bestimmte Sprache gegossen sind, kénnen diese
Mitteilungen unmittelbar gegeben werden nur von Menschen, die vor kurzer
Zeit gestorben sind.

(10) Wir sind im Grunde genommen immer schon in der hoheren Welt
drinnen, wir gehen im Schlaf unbewuft hinein, wir leben, wahrend wir schlafen,
in derselben Welt wie nach dem Tode. Die Frage mdchte ich jetzt stellen: Kann
derjenige, der noch nicht mit hellseherischem Blick sehen kann, derjenige, der
noch nicht als Seher beobachten kann, kann der dennoch wissen, wie sich die
Dinge verhalten?

(11) Ein schlafender Mensch lebt ja noch, er ist so etwas wie eine Pflanze.
Sie erinnern sich wohl daran, dal3 ein Reprasentant der Wissenschaft, Raoul
France, schreibt, die Pflanze habe Gefuhle und kdénne etwas verzehren; ein
Sedlisches ist aber in der Pflanze nicht vorhanden. Von demselben Wert wie die
Pflanze ist der schlafende menschliche Organismus. Dringend nétig ist, damit
sie lebt, dal3 Sonnenstrahlen auf die Pflanze falen. Wir sehen die Erde mit
Pflanzen bedeckt, weil die Sonne sie hervorruft; die Erde wére nicht bewachsen
ohne Sonne: wahrend der Winterzeit konnen die Pflanzen nichts hervorsprossen
lassen. Wenn der Mensch schl&ft, wo ist da seine Sonne? Was im Bett liegt,
kdnnen wir uns auch nicht denken ohne Sonne: diese Sonne ist in dem, was als
das Ich des Menschen herauf3en ist; das Ich hat da zu arbeiten am schlafenden
Organismus wie die Sonne an der Pflanze. [152]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

(12) Nicht nur die Sonne hat eine Beteiligung an der Hervorbringung und
dem Dasein der Pflanze, auch der Mond; ohne Einwirkung des Mondes wére
das Pflanzenwachstum auch nicht vorhanden. Doch die Einwirkung des Mondes
gehort Gberhaupt nicht zu dem, was Gelehrte beachten.

(13) Das Mondenlicht wirkt auf die Pflanze. Mondeneinflul hat Bezug auf
die Breite der Pflanze; eine Pflanze, die schlank in die Hohe wéachst, hat wenig
Mondeneinflul3. Der ganze Kosmos ist beteiligt am Pflanzenwachstum. Und das
Ich ist beteiligt am physischen und Atherleib wie die Sonne am
Pflanzenwachstum — der astralische Leib wie der Mond: es ist dieselbe
Beziehung. Das Ich ist die Sonne fir den physischen Leib, der astralische Lelb
Ist sein Mond, aber ein geistiger. Wir sehen unser Ich den Ersatz bilden fir die
Sonneneinwirkung, unsern astralischen Leib fir die des Mondes. Darin liegt die
Rechtfertigung fUr das, was der Seher meint, wenn er sagt: Der Mensch hat sich
als ein Extrakt aus den Kraften des Kosmos Herausgebildet. Wie die Sonne im
Mittelpunkt des Pflanzensystems ist und ihr Licht so hinbreitet, daf3 Uberall
Licht ist, so soll das Licht des Ich den physischen und Atherleib durchleuchten.
Das Sonnenlicht ist nicht nur physisch, es ist auch seelisch-geistig; als letzteres
|6ste es sich los vom Kosmischen und wurde Ich. Ein Extrakt des
Mondenlichtes ist der menschliche astralische Leib. Es ist alles sehr weise
eingerichtet. Wenn das Menschen-1ch noch immer an die Sonne gebunden ware,
konnten die Menschen auch nur so wie die Pflanzen zwischen Schlafen und
Wachen wechseln. Dem Einflul3 der Sonne nach wirden wir niemals schlafen
konnen bel Tag, wirden immer schlafen, missen bei Nacht; aber das ganze
Kulturleben beruht auf dieser Emanzipation. Wir tragen unsere eigene Sonne in
uns. das Ich ist ein Extrakt der Sonnenwirkung; das, was im Menschen als
astralischer Leib lebt, ist ein Extrakt der Mondenwirkung. So sind wir im Schlaf
Iin der geistigen Welt nicht angewiesen auf die kosmische Sonnenwirkung;
unser Ich verrichtet, was sonst die Sonne tut; wir werden beschienen von
unserem eigenen Ich und Astralleib. [153] Nur alte okkulte Anschauungen
dringen bisweilen hier durch. Geisteswissenschaft gibt uns dieses Bild von dem
schlafenden Menschen: Uber ihm leuchtet die Sonne, sein Ich — und ohne das
konnte er schlafend nicht wie eine Pflanze sein. Uber ihm leuchtet der Mond:
sein eigener astralischer Leib.

(14) Nun stellen wir uns vor, dald mit dem Herbste die Sonne ihre
Wirksamkeit verliert, das Pflanzenwachstum dahinstirbt. Beim wachen
Menschen sind Astralleib und Ich im physischen und Atherleib drinnen;
gewissermalden ist beim Hineingehen in den Leib Sonnen- und
Mondenuntergang: da hort auch das rechte pflanzliche Leben wieder auf. So
tatig wie im Schlafe das pflanzliche Leben zur Wiederherstellung der Kréfte ist,
SO rege ist es nicht beim Erwachen. Es welkt das Pflanzenwachstumsmaldige,
wenn der Mensch aufwacht; als Pflanze sterben wir ab am Morgen. Dadurch
erklart sich sehr vieles, was zwischen Seele und Leib des Menschen sich
abspidlt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

Manche Menschen fuihlen sich bald nach dem Erwachen sehr angeregt; das sind
solche, die mehr im Seelischen leben konnen. Die mehr im Leiblichen |eben,
splren leicht am Morgen eine gewisse Midigkeit. Je weniger man sich am
Morgen ermattet fuhlt, desto leistungsfahiger ist man. Doch unser waches
Leben ist wie das Hinsterben der Pflanze zur Winterzeit. Jeden Tag bringen wir
Absterbekréfte in unseren Organismus hinein; die summieren sich, und weil das
so ist, sterben wir. Der Grund des Todes liegt im Bewuldtsein. Wir konnen
daraus entnehmen, wie das bewufdte, vom Ich durchzogene Tagesleben der
Aufzehrer ist vom physischen und Atherleib. Wir sterben, weil wir bewuft
|eben.

(15) Den Schiaf zu erklaren, bemthen sich die Leute viel. Schlaf ware ein
Ermudungszustand, Schlaf sei da, um Ermidung fortzuschaffen. Schlaf ist aber
kein Ermidungszustand, denn ein kleines Kind schl&ft am meisten. Schlaf ist
etwas, was sich engliedert in das Gesamtleben, in den Rhythmus von
Einschlafen und Aufwachen. Wie wir zur Winterzeit die Natur hinsterben
sehen, so stirbt etwas ab in uns, wahrend wir leben und wachen. — Wenn wir
durch die Pforte des Todes gegangen sind, lassen wir unseren physischen und
Atherleib zurtick: da kénnten uns Ich und astralischer Leib erscheinen wie
Sonne und Mond, die nichts zu bescheinen haben. [154] In der Tat ist jedoch
der Zustand mdglich, dal3 Ich und astralischer Lelb fortleben, auch wenn sie
nichts bescheinen kdnnen. Wenn sie in den Leib untertauchen, wird Bewul3tsein
hervorgebracht; in der geistigen Welt mul3 der Mensch auch in etwas
untertauchen, daf3 er bewuf3t werde, sonst ware er ohne bewuf3tes L eben.

(16) In was taucht der Mensch unter nach dem Tode? Er taucht unter in
geistige Substanz, die da war ohne irdisches Zutun. Nach dem Mysterium von
Golgatha muf3 der Mensch immer untertauchen in das, was durch das
Mysterium von Golgatha gekommen ist als die Christus-Substanz der Erde. Wir
haben den Christus kennengelernt als Sonnengeist. Vom Sonnenlicht hat sich
das Ich einmal emanzipiert. Dann ist der grof3e Sonnengeist auf die Erde
heruntergekommen: dadurch taucht das Ich des Menschen unter in die Substanz
des Sonnengeistes. Der Mensch erlebt dieses Untertauchen in die Christus-
Substanz, wenn er durch die Pforte des Todes gegangen ist, und dadurch ist der
Mensch nach dem Tode in der Lage, Bewuldtsein zu entwickeln. In der
physischen Natur wird diese Stufe erreicht, wenn die Erde beim Vulkanzustand
angekommen ist. Scheint die Sonne von oben auf die Erde herunter, so konnen
wir sagen: die Sonne zaubert das Pflanzenwachstum hervor. Wenn aber die
Sonne scheinen wirde auf den Erdenplaneten mit ihrer Kraft, das Pflanzen-
wachstum zu erzeugen, und die Erde wéare unfahig, Pflanzen hervorzubringen,
konnte aber das Sonnenlicht zurtickstrahlen, dann wirde das Sonnenlicht sich
nicht verlieren, sondern in den Himmelsraum hinausgehen und Ubersinnliches
Pflanzenwachstum erregen. Das findet nun statt, nicht physisch, aber geistig.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

Dadurch, dal? der Christus sich mit der Erde vereinigt hat, wirkt er so, dal3 der
Mensch, der sich mit ihm verbindet, nach dem Tode die Ruckwirkung erlebt
von dem, was er hier bewul3tseinsmalidig erfaldt hat. So begreifen wir, wie der
Mensch gerade auf der Erde sich erwerben muf3 die Mdglichkeit, auch nach dem
Tode Bewultsein entwickeln zu koénnen, und wie er mitbringen muf3 vom
physischen Leibe her die Kréfte, die das Bewuldtsein entwickeln. In der
griechisch-lateinischen Zeit ist die physische Leiblichkeit am meisten bestrahlt
worden. Da hat das Wort Realitét gehabt: Lieber hier ein Bettler sein als ein
Ko6nig im Reiche der Schatten. [155] — Damals war das Leben in der Unterwelt
ein elendes Dasein. Es war das Leben nach dem Tode vor der Geburt Christi
wenig entwickelt. Wir dagegen gehoren einer Zeit an, die dadurch merkwrdig
ist, dal} solche Kraft auf die Leiblichkeit nicht mehr ausgelibt wird. Was der
schlafende Mensch ist, geht in der Tat allmahlich einem Niedergang entgegen.
Seit Christus geht die Leiblichkeit des Menschen dem Untergang zu. Am
starksten war das Vegetabilische entwickelt in der griechischen Zeit; am
dirrsten wird die Leiblichkeit am Ziele der Menschhetsentwickelung sein.
Anfangs waren die Menschen hellsichtig, die Seele war sehr entwickelt; durch
den geistig-seelischen Untergang stieg die Leiblichkeit bis zur H6he der
griechischen Schonheit empor. Aber ales Schonheitsstreben hat gegen die
Zukunft hin einen Haken: @uf3ere Schonheit hat keine Zukunft; die Schonheit
muf3 eine innere sein, in ihr mulR das Charakteristische sichtbar werden. In
demselben Sinn, in welchem sie dem Abdorren entgegengeht, wird die Sonnen-
und Monden-Innenheit immer glorreicher werden. Mehr von der Zukunft
verstehen jene, die Geist und Seele pflegen durch Geisteswissenschaft, als
digienigen, welche die griechischen Kampfspiele wieder heraufftihren wollen.
Je mehr der Mensch sein Geistig-Seelisches in Unbewul3theit 1803, einem desto
elenderen Schicksal geht er entgegen zwischen Tod und neuer Geburt. Dal3 der
Korper verdorrt, hat mit dem Leben nach dem Tode nichts zu tun; aber wenn
der Mensch nichts Geistig-Seelisches entwickelt hat, dann hat er nichts
hineinzutragen in die geistige Welt. Je mehr er sich darauf eingelassen hat, sich
zu durchdringen mit spirituellem Inhalt, desto besser geht es ihm nach dem
Tode. Die Menschen werden immer mehr und mehr lernen, unabhangig zu
werden von dem, was an den Leib gebunden ist.

(17) Geisteswissenschaft wird nicht immer die Form behalten, die sie heute
hat. Die Sprache kann ja nur in auf3erst durftiger Weise ausdriicken, was sie
mochte. In der Gelisteswissenschaft wird es mehr darauf ankommen, wie man
etwas sagt, als was man sagt. Das wird international sein, das kann in jeder
Sprache leben. Man wird sich gewdhnen, auf das, wie man etwas sagt,
hinzuhdren; dadurch tritt man mit den Bewohnern des Devachan in Beziehung.
[156]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

(18) Heute sitzen wir zusammen und reden Uber Geisteswissenschaft. Wir
werden durch die Pforte des Todes gehen, uns weiter entwickeln durch mehrere
Inkarnationen: dann werden wir Gedanken haben unabhéngig von der heutigen
Erdensprache; das geistige Leben wird hereinragen in unser Leben, wir werden
uns mit den Toten unterhalten kénnen. — Das irdische Kulturleben geht seinem
Niedergang entgegen. Einst wird die ganze Luft durchsetzt sein von
L uftfahrzeugen, das Erdenleben wird verdden. Des Menschen Seele aber wéchst
hinein in die geistige 'Welt. Am Ende der Erdentwickelung ist der Mensch so
weit, dal} ein vollkommener Unterschied nicht mehr sein wird zwischen
L ebenden und Toten: ganz anlich werden |eben die Lebenden und die Toten.
Die Erde wird wieder Ubergehen in ein Geistiges, weil die Menschheit sich
vergeistigt haben wird. Eine solche Betrachtung kann Ihnen eine Anleitung zur
richtigen Antwort geben, wenn die Leute fragen: Es gibt Tod und Geburt und so
weiter, soll das immer dauern? — Es ist dann gar kein so grof3er Unterschied
zwischen Leben und Sterben; alles vergeistigt sich fur das menschliche
Bewulitsein; dieses Hinaufleben der ganzen Menschheit fihrt jenen Zustand
herbel, der auf dem Jupiter durchlebt wird.

(19) Es ist ein weitgreifendes Gebiet, das wir betreten, indem wir Uber das
Leben sprechen zwischen Tod und einer neuen Geburt. Alles unterliegt auch
dort einem Wechsel, einem Wandel — auch der Verkehr der Toten mit den
L ebenden. Wir werden allmahlich noch weiter eindringen in die Art und Weise,
wie der Mensch dieses sein Wechselleben fihrt innerhalb der Leiblichkeit und
Geistigkeit. [157]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Vom L eben nach dem Tode

NEUNTER VORTRAG
Linz, 26. Januar 1913

Inhalt: Betrachtung besonderer Falle des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. —
Nachtodliche Einsamkeit der Menschen, die kein geistiges Leben pflegten. Aufgabe der
Geisteswissenschaft: den Verlust des unmittelbaren Zusammenhangs mit der geistigen Welt
zu ersetzen durch das Lernen der Sprache des geistigen Lebens. Die Umkehrung von Innen-
und AulRenwelt nach dem Tode. — Folgen von Bequemlichkeit und Gewissenlosigkeit fur das
Leben nach dem Tode. — Die Mdoglichkeit der Verstéandigung von Seele zu Seele im
nachtodlichen Leben durch die Pflege der Geisteswissenschaft.

(1) Wenn wir uns zu geisteswissenschaftlichen Betrachtungen zusammen-
finden, uns Uberhaupt zusammenschlief3en zu geisteswissenschaftlicher Arbeit:
was haben wir dann eigentlich fir Ziele?

(2) Dies mag sich wohl manche Seele fragen, weil derjenige, der innerhalb
der geisteswissenschaftlichen Arbeit steht, gewissermalen einen Tell seines
Seelenlebens auf Betrachtungen von Dingen verwendet, die es eigentlich fir
andere Menschen heute gar nicht gibt. Betrachten wir doch wahrhaftig Welten,
die fur eine Uberwiegend grof3e Anzahl von Menschen gar nicht vorhanden sind.
Nun ist das Zusammenschliefden zu solcher Arbeit, zu solchen Betrachtungen
wahrhaftig nicht blofl3 das Nachfolgen eines Ideals, wie es andere Ideale in der
Gegenwart gibt. Gewil3 ist es eine schone, eine aul3erordentlich schone Sache,
wenn eine Anzahl von Menschen diesem oder jenem hohen Ideal e folgt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

Aber noch etwas ganz anderes ist es, dem geisteswissenschaftlichen Ideale,
jenem geistigen Rufe zu folgen, der heute vielleicht noch recht schwach und for
wenige Menschen in der Seele horbar durch die Welt geht, der aber immer mehr
und mehr sich vernehmbar machen wird in der Welt. Digjenigen, die heute
entweder schon ganz deutlich oder auch nur aus unbestimmten Instinkten heraus
sich sagen, dal3 Geisteswissenschaft eine Notwendigkeit ist — aus welchen
Grinden ihrer Seele heraus tun sie das? Gewil3, der eine folgt mehr oder
weniger einem geistig zu nennenden Instinkte, vielleicht einem gewissen
Triebe, den er sich nicht vollstandig zum Bewul3tsein bringen kann. Aber auch
solche Triebe entsprechen einem ganz richtigen Wollen. Wenn wir das
Seelenleben untersuchen, kdnnen wir das bemerken.

(3) Bel diesem Zusammensein mochte ich Ihnen nicht allgemeine Theorien
entwickeln, sondern mehr auf das Konkrete eingehen, wenn wir solche Fragen
beantworten wollen wie die eben aufgeworfene. [158] Der Seher, der
hineinschauen kann in die geistigen Welten, gelangt auch allmahlich dazu, jenes
Leben zu durchschauen, das der Mensch zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt durchlebt. Dieses Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt
verlauft jain geistigen Reichen, die fortwahrend um uns herum sind, denen wir
fortwahrend mit dem besten Telle unseres Seelenlebens angehtren. Wenn der
Mensch durch die Pforte des Todes geschritten ist und seine physische
Leiblichkeit abgestreift hat, dann lebt er einzig und alein in der geistigen Welt,
lebt in einer Welt, die ihm sonst, solange er sich der physischen Sinne und des
Verstandes bedient, verschlossen ist. Der Seher kann das Leben zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt verfolgen.

(4) Die Grundfragen, die zunachst fir unsere ldeale mal3gebend sind,
entspringen eigentlich aus der Betrachtung dieses Lebens zwischen dem Tode
und einer neuen Geburt. Man kann namlich leicht glauben, dal? dieses Leben
nichts zu tun hat mit dem Leben hier im physischen Leibe; aber es hat im
tieferen Sinne sehr viel damit zu tun. Das werden wir insbesondere gewahr,
wenn wir die Seelen ins Auge fassen, die schon durch die Pforte des Todes
gegangen sind, und ihr Verhdltnis betrachten zu solchen Seelen, die noch hier
sind im physischen Leibe. Betrachten wir gleich einen besonderen Fall.

(5) Ein Mann war gestorben, war durchgegangen durch die Pforte des Todes
und hatte zurtickgelassen seine Frau und Kinder. Einige Zeit war vergangen,
seitdem der betreffende Mensch durch die Pforte des Todes gegangen war, da
war es einem Menschen mdglich, der in die geistigen Welten hineinschauen
kann, diese betreffende Seele zu finden. Es war sozusagen ein recht qualvolles
Dasein, das diese Seele darbot. Es begammerte diese Seele die Zurlck-
gelassenen, Gattin und Kinder.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

Dies driickte sich etwa in folgenden Worten aus — dabel muf3 ich allerdings
bemerken, dal3 man in irdische Worte kleidden mul3 dasjenige, was die Seelen
sagen; das ist aber nur eine Einkleidung, die Sprache ist eine etwas andere, man
kann nattrlich nicht mit physischen Worten die Sprache der Toten wiedergeben,
man mul3 sie tbersetzen — [159] Da habe ich gelebt mit den Zuriickgel assenen,
und wenn ich friher des Abends, wahrend ich im Leibe |ebte, ihnen gegentber-
trat, nachdem ich tagsiber meine Geschéafte besorgt hatte, dann war das, was
von ihren Seelen an mich herankam, mir eine Art von Sonnenschein. Alles, was
ich an ihrer Seite erlebt hatte, verschonte mir damals das mihevolle physische
Leben. Ich hétte mir damals nicht vorstellen kdnnen, dal? ich dieses physische
L eben leben kdnnte ohne Gattin und Kinder. An alles dasjenige, was ich erlebte
wahrend des Daseins mit ihnen, kann ich mich erinnern, das weil3 ich auch
heute noch. Aber as ich wiederum nach dem Tode aufwachte in der geistigen
Welt, da konnte ich meine Gattin und die Kinder nicht wiederfinden. Sie sind
nicht da fir mich, nur die Erinnerung an damals ist da, jetzt sind sie fir mich
nicht mehr da. Ich weil3, dal3 sie auf der Erde unten sind, aber ihr wirkliches
Seelenleben, das, was sie vom Morgen bis zum Abend denken, fuhlen, und
wollen, ist wie ausgel6scht. Ich finde die nicht mehr, die mir teuer sind, wenn
ich auch noch so sehr suche!

(6) Das ist in der Tat ein reales Erlebnis; das ist aber auch ein Erlebnis von
nicht wenigen, sondern von sehr zahlreichen Seelen, die gegenwartig durch die
Pforte des Todes gehen. Das war nicht immer so in der Menschheits-
entwickelung. In alten Zeiten der Menschheitsentwickelung war das anders, da
schritten die Menschen nicht so durch den Tod und waren aber auch nicht so auf
der Erde im physischen Leibe, wie sie jetzt sind.

(7) Der Unterschied zwischen der gegenwartigen Zeit und der friheren Zeit
ist der, dal3 die Seelen in friiheren Zeiten ein altes spirituelles Erbstiick hatten,
wodurch sie mit der geistigen Welt zusammenhingen. Je weiter wir zurtck-
gehen in die Zeiten, in denen auch die Seelen, die heute verkorpert sind, schon
verkorpert waren, finden wir immer mehr und mehr, dal3 die Seelen im richtigen
Zusammenhang mit den geistigen Welten sind. Dieses alte spirituelle Erbgut
ging den Menschen immer mehr und mehr verloren. Und heute leben wir in
dieser Beziehung tatsachlich in einer Zeit, in der vieles anders wird in der
Menschheitsentwickelung. Vieles, vieles wird anders gegenwartig. [160]

(8) Wollen wir uns zunéchst klarmachen, bevor wir die schwerwiegenden
Tatsachen, von denen eben gesprochen worden ist, ins Auge fassen, wie die
Dinge anders geworden sind in der Menschheitsentwickelung. Heute gibt es
Menschen, die wenig mehr wissen, sagen wir auch nur von dem, was man heute
wissen kann vom gestirnten Himmel.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

Ganz gewil3, es gibt noch Menschen, welche zuwellen hinausgehen in
sternenhellen Nachten und die ganze Pracht und Herrlichkeit des gestirnten
Himmels geniel3en, aber diese Menschen werden immer seltener, und immer
zahlreicher werden die Menschen, die nicht mehr unterscheiden kdnnen einen
Planeten von einem Fixstern. Das ist aber nicht das Wichtigste; auch wenn der
Mensch heute hinausgeht in die sternenhelle Nacht und den Blick hinaufrichtet
nach dem Himmel, sieht er nichts anderes as aullere, physisch ihm
erscheinende Sterne. So war es nicht in dlteren Zeiten, so war es nicht fur die
Seelen, die jetzt hier sind und in alten Zeiten in anderen Leibern verkorpert
waren. Dieselben Seelen, die heute nurmehr die physischen Sterne sehen, die
schauten frther, wenn sie hinaufsahen zum Sternenhimmel, weniger das
physische Licht der Sterne, sondern was mit den Sternen geistig verbunden ist.
Und geistige Wesenheiten sind mit allen Sternen verbunden. Dasjenige, wovon
wir heute in der Geisteswissenschaft sprechen kdnnen als von den hoéheren
Hierarchien, das erblickten hellseherisch die Seelen in uralten Zeiten der
Menschheitsentwickelung, alle, die hier sitzen, und ale, die aul3en verkorpert
sind. Der Mensch lebte nicht nur im Anschauen der physischen Welt, er lebte
Im Anschauen der geistigen Welt. Und die geistige Welt zu leugnen wére
damals in der aten Zeit eine Torheit gewesen, wie wenn heute die Menschen
leugnen wiirden, dal3 es Rosen und Lilien gibt. Sie sahen dazumal die geistigen
Welten, konnten sie also nicht leugnen. Darin besteht nun in einer gewissen
Beziehung der Fortschritt, dal3 die Menschen verloren haben den unmittelbaren
Zusammenhang mit der geistigen Welt, daftr aber einen hoheren Grad der
Selbstandigkeit und Freiheit erlangt haben.

(9) In ener geistigen AulRenwelt lebte damals die Menschenseele: die
geistige Aulenwelt ist almahlich verlorengegangen. [161] Das aber mufl3
allmahlich von innen heraus ersetzt werden, was von der geistigen Aul3enwelt
verlorengegangen ist. Sonst bleibt die Seele, die heute blol3 angewiesen ist auf
den Anblick der AulRenwelt, 6de und leer; und wie viele Seelen gehen heute
herum in der Welt, die nichts mehr wissen davon, dal? alle Raume erfillt sind
von geistigen Wesen, geistigem Weben und geistigem Sein! Und man kann
auch nicht durch den blofRen Anblick der AulRenwelt eine Erkenntnis vom Inhalt
der geistigen Welt erlangen. Man kann es dadurch, dal3 man Einkehr hdlt in das
Innere der Seele. Viele mdgen das aber nicht; solche Seelen sind eben jene wie
in der Familie, von der ich eine Andeutung gemacht habe. Der Familienvater
lebte in der geistigen Welt, im Lande, wo wir leben zwischen Tod und neuer
Geburt. Er lechzte nach einem Zusammenhang mit den Seelen, mit denen er so
lange einen Zusammenhang gehabt hatte; aber wie ausgel 6scht waren ihm diese
Seelen. Warum? Weill diese Seelen keinen geistigen Inhalt sich suchten, well sie
nur da waren, solange sie sich kundgeben konnten durch die physische
Leiblichkeit. Er sehnte sich also danach, etwas zu wissen von diesen Seelen, die
ihm friiher Sonnenschein waren.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

Und der Seher, der mit ihm bekannt war, bevor er durch die Pforte des Todes
geschritten war, konnte ihm nicht einmal einen besonderen Trost geben. Dieser
Trost ware im Grunde genommen eine Unwahrheit gewesen; denn der Trost
hétte lauten missen: jene Seelen, die fur dich ausgeléscht sind, werden dir
nachkommen, wenn du geduldig abwartest. Dann wirst du sie wieder haben, wie
du sie einst auf Erden gehabt hast. — Das aber wére nicht ganz wahr gewesen,
denn diese Seelen waren durchaus fernstehend jeglicher Vertiefung in geistiges
L eben. Lechzen werden auch sie, wenn sie durch die Pforte des Todes schreiten,
nach dem Zusammenhang mit jenen Seelen, mit denen sie zusammen waren im
physischen Leben; denn mannigfache Hindernisse sind da, wenn nicht geistiges
L eben in solchen Seelen drinnen ist.

(10) Wir stehen jetzt in eitnem solchen Entwickelungszyklus der Menschheit,
dal3 die Seelen hier im physischen Leibe die Sprache des geistigen Lebens
lernen missen. Hier erringen wir uns die Erkenntnis der héheren Welten,
dasjenige, was viele Seelen der Gegenwart verachten, was wir im wahren Sinne
des Wortes Theosophie nennen. [162] In Wahrheit ist dies die Sprache, die wir
nach dem Tode sprechen miissen, wenn wir da sein wollen fir die geistige Welt
Im wahren Sinne des Wortes;, wie stumm treten wir ein in die geistige Welt,
wenn wir diese Sprache nicht hier sprechen lernen. Nach dem Tode kénnen wir
nicht mehr nachholen, was wir hier hétten as Sprache der Theosophie oder
Geisteswissenschaft lernen sollen.

(11) Hétte der betreffende Familienvater, so lange er auf Erden war, sich mit
seiner Familie zusammen mit Geisteswissenschaft befaldt, so wirde er nach dem
Tode ganz andere Empfindungen, ein ganz anderes Bewul3tsein gehabt haben;
er wurde namlich gewul3t haben: Die Seelen sind erlebbar da; wenn ich auch
durch eine Kluft von ihnen getrennt bin, so werden sie doch einmal
hertiberkommen und wir werden uns finden, weil wir eine gemeinsame geistige
Sprache sprechen. — Sonst aber wird er mit ithnen nicht so zusammenkommen,
wie man im richtigen Sinne zusammenkommen mufd nach dem Tode; er wird
nur mit ihnen zusammensein kénnen, wie man etwa mit Menschen auf der Erde
zusammenkommt, die stumm sind, die etwas mitteilen wollen und nicht kdnnen,
die gar keine Moglichkeit haben, sich zu verstandigen.

(12) Gewil3, man kann ja zugeben, dal3 solche Wahrheiten unangenehm sind
zu horen, unsympathisch fur manchen Menschen der Gegenwart. Aber bel der
Wahrheit handelt es sich darum, dal3 sie wahr ist, nicht dal3 sie angenehm klingt.

(13) In den dten Zeiten der Menschhetsentwickelung bekamen die
Menschenseelen so viel mit, weil sie noch in ihrer Kindheit waren und in einer
kindlichen Art die religiosen Traditionen und Vorstellungen von den geistigen
Welten tbernahmen. Dadurch hatten sie eine Sprache fir das geistige Leben
und konnten in einer Gemeinschaft mit den geistigen Wesen sein. jetzt soll der
Mensch, gerade von unserem Zeitalter an, immer freier sein in bezug auf das
geistige Leben.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

Daher kommt Geisteswissenschaft nicht willkirlich in die physische Welt, nicht
wie etwas, das man willkurlich verbreiten kann, so wie etwa Vereine dies oder
jenes verbreiten wollen. [163] Digenigen, die sich heute berufen fihlen,
spirituelle Gedanken hereinzutragen in unser Geistesleben, die haben solche
Erfahrungen gehabt wie die eben charakterisierten, die kennen solche Seelen,
die heute schon Ieben in jenem Lande jenseits des Todes mit ihrem qualvollen
Schrei nach den Seelen, die sie hier verlassen haben und die sie nicht finden
konnen, well jene Seelen geistig in sich leer sind. Die Schreie der Toten sind die
Rufe, aus denen das geisteswissenschaftliche Ideal quillt.

(14) Wer heute eintritt in diese geistige Welt und die Qualen, die Sehnsucht,
die Entbehrung, aber auch die Hoffnungslosigkeit der durch die Pforte des
Todes gegangenen Seelen zu prifen vermag, der weil3, warum wir uns hier
zusammenschlief3en; der weil3 auch, dal3 er nicht anders kann, als dieses
spirituelle Leben zu vertreten. Das ist eine ernste, tiefe Sache, die aus den
tiefsten Sehnsuchten der Menschheit hervorgehen wird. Heute gibt es Seelen,
welche empfinden — wenn auch nur aus dem Dunkel des Instinktes: Ich will
etwas erfahren von den geistigen Welten! Das sind die Pioniere jener
Menschenzukunft, die da kommen mul3, jene Seelen, welche eine wichtige
Angelegenheit sehen werden in der Pflege des spirituellen Lebens, das aus der
Erkenntnis der Grundbedingungen des geistigen Lebens selber geholt ist. Well
die Erdenmenschheit sonst immer mehr und mehr die Mdglichkeit verlieren
wirde, anders as geistig stumm, ohne die Fahigkeit, sich geistig zu offenbaren,
in die andere Welt hintberzutreten: deshalb muf’ hier auf Erden geistiges Leben
Im Sinne der neueren Gelsteswissenschaft gepflogen werden.

(15) Ganz unrecht haben auch digjenigen, welche etwa glauben, Zeit zu
haben, bis sie durch die Pforte des Todes gegangen sind, bis sie driben sind in
der anderen Welt, um Uber die geistigen Angelegenheiten dies oder jenes zu
erfahren. Um Gberhaupt etwas zu erfahren von diesen Dingen, mul3 man die
Organe haben, sie wahrzunehmen; man mul3 die Fahigkeit haben, diese Dinge
wahrzunehmen, und man kann diese Fahigkeit nicht haben nach dem
Durchgang durch die Pforte des Todes, wenn man sie nicht hier erworben hat.
Denn wir leben nicht umsonst in der physischen Welt! Unsere Seelen kommen
nicht umsonst in die physische Welt herunter; sie kommen herunter, well
tatsachlich in dieser Welt erworben werden muf3, was nur in ihr erworben
werden kann: spirituelle Erkenntnis. [164] Wir konnen nicht die Erde einfach
als ein Jammertal ansehen, in das sozusagen unsere Seele hineinversetzt wird,
sondern wir haben die Erde anzusehen als etwas, durch das wir uns eine
Moglichkeit erwerben kénnen, Spiritualitét zu erringen, und dies ergibt sich uns
als eine Wahrheit.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

(16) Wenn wir den Seher weiter fragen, wie sich das Leben ausnimmt, wenn
wir durch die Pforte des Todes gegangen sind, sagt er: Ganz anders, als es sich
hier ausnimmt auf der Erde. Hier gehen wir durch die Welt, da sehen wir, es
breitet sich aus das Himmelsgew6lbe, die Sonne scheint. Wir blicken hinaus zu
den Bergen, den Meeren, zu den Wesen der anderen Naturreiche. Wir selbst
gehen durch diese Welt, haben unsere Gedanken, Empfindungen,
Leidenschaften, Begierden in unserem Innern. Wir schreiten dann durch die
Pforte des Todes, daist die Sache anders: Fir denjenigen, der nicht gewohnt ist,
geisteswissenschaftliche Betrachtungen anzustellen, erscheint die Sache ganz
paradox, und es ist wahr, was Schopenhauer einst gesagt hat, dal3 die arme
Wahrheit dulden musse, dal3 sie paradox ist. Dagjenige, was wir hier als
Gedanken, als Vorstellungen ansehen, wovon wir glauben, daf3 wir es in uns
tragen, das erscheint nach dem Tode als AulRenwelt. Wie ein grol3es méachtiges
Weltentableau erscheint dasjenige, was Gedanken, Vorstellungen, was Innen-
leben hier ist, nach dem Tode. Digenigen Menschen, die hier gedankenlos
durch die Welt schreiten, die schreiten durch die Welt zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt so hindurch, dal sie das, was erlebt werden sollte mit
Gedanken-, mit Weisheitsinhalt, leer und 6de finden. Digjenigen allein finden
zwischen Tod und einer neuen Geburt die Welt erfillt mit einem Inhalte, die
sich die Mdoglichkeit erworben haben, die ausgebreiteten Gedanken in den
Gestirnen zu sehen. Diese Fahigkeit erwirbt man sich dadurch, dal3 man
zwischen Geburt und Tod einen Gedankeninhalt von der Seele aus erarbeitet.
Wie wenn wir keine Ohren hétten und deshalb niemals einen Ton hdren
konnten, wie wenn wir keine Augen hétten und deshalb niemals eine Farbe
wahrnehmen konnten, so schreiten wir den Weg vom Tode zur neuen Geburt,
wenn wir unsere Seele nicht hier erflllt haben mit dem, was ihr die physischen
Organe geben konnen. [165] Und wie die Sonne jetzt am Himmel sgewdl be steht
und ales beleuchtet, und dies alles unserem Auge verschwindet, wenn sie
untergeht, so erscheint das Leben, das hier in vieler Beziehung aulRerlich ist,
nach dem Tode al's Innenleben.

(17) Sehen wir wieder auf ein anderes konkretes Erlebnis des Sehers hin.
Wenn wir Menschen betrachten, die da leben zwischen dem Tode und einer
neuen Geburt, und uns das, was sie qudlt, in die gewohnliche Sprache
Ubersetzen, so sagen sie etwa: In mir lebt etwas, was mir Schmerzen macht, die
aus mir selber aufsteigen. — Es ist wie beim physischen Menschen der Kopf-
schmerz, nur ist es innerer Schmerz, was so gefuhlt wird. — Ich bin selber der
Veranlassende, ich mache mir den Schmerz selber. — Und es kann der Mensch
nach dem Tode viel zu klagen haben von inneren Schmerzen und inneren
Leiden. Geht man nun dem als Seher nach, woher diese inneren Schmerzen
kommen, so sind diese Schmerzen, die nach dem Tode den Menschen treffen,
zurtickzufUhren auf die Art, wie er hier sein Leben zugebracht hat:



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

Er hat einen Menschen besonders gehaldt, den er nicht hatte hassen sollen; das
wird ihm innerer Schmerz nach dem Tode, und was er dem Menschen angetan
hat mit dem Hal3, das tut ihm jetzt weh als sein Inneres.

(18) Wahrend unsere Gedanken uns beféhigen, eine Aul3enwelt zu sehen,
wird dasjenige, was wir hier als unsere moralische Aul3enwelt erleben, was wir
as unsere Gefuhls- und Gemiitsbeziehungen zu anderen Menschen erleben,
nachher inneres Leben. Wahrhaftig, es ist grotesk genug, wenn wir sagen: Wie
einem hier weh tun kann die Lunge, der Magen, wie einem hier der Kopf weh
tun kann, so kann einem driben moralisches Unrecht weh tun. Was hier
innerlich ist, ist dort aul¥erlich, und was hier &uf3erlich ist, ist dort innerlich. Und
In unserer Zeit ist eben der Menschheitszyklus gekommen, der vieles erst nach
dem Tode in einer moglichen Weise erlebbar macht. Derjenige Mensch, der hier
gar nichts wissen will davon, dal3 es ein Karma gibt, wiederholte Erdenleben
gibt, der kann im Grunde genommen niemals darauf kommen, dal3 er zu dem,
was er sein Schicksal nennt, dazugehort. Wie geht der Mensch durch die Welt?
[166] Der eine tut ihm das an, der andere jenes; es gefdlt ihm das eine, das
andere mif¥fallt ihm: dal er selber die Ursache davon ist, dal3 ihm etwas zustol,
wenn ihm jemand etwas Schmerzliches zufligt, das weil3 er nicht, dartiber denkt
er nicht nach; sonst wirde er fihlen: Du bist es selber, der es dir zufligt! Wenn
man diese Gedanken im Leben verfolgen kann, hat man nach dem Tode
wenigstens das Gefuihl, woher es kommt, dal3 man diese oder jene Schmerzen
hat.

(19) Dies ist schon eine Linderung: Wissen vom Karma hier im Leben
zwischen Tod und neuer Geburt; sonst aber bleibt die qualvolle frage, warum
man dieses oder jenes zu leiden habe, fUr das Leben nach dem Tode. Das sind
Dinge, die man heute anfangen muf3 zu wissen, ohne die sozusagen die
Entwickelung der Menschheit nicht weiter fortgehen kann.

(20) Und ein anderer Fall, der sich dem Seher darbietet, ist der, dald es
Menschen gibt zwischen Tod und neuer Geburt, die recht wenig sie erfreuende,
wenig sympathische Verrichtungen zu tun haben. Wir dirfen uns nicht
vorstellen, dal3 wir zwischen dem Tode und einer neuen Geburt nichts zu tun
haben. Die mannigfaltigsten Tétigkeiten, je nach unseren Fahigkeiten, haben
wir zu verrichten. Da kann der Seher finden, dal3 es Seelen gibt zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt, welche dienen muissen zum Beispiel jenem
Geiste, den wir den Ahriman nennen. Ahriman wird uns jasogleich klar als eine
besondere Wesenheit, wenn wir das Land jenseits der physischen Welt betreten.
Alles, was im Drama «Der Hiter der Schwelle» dargestellt ist als die Reiche des
Ahriman und des Luzifer, sind wirkliche Welten. Ahriman hat seine Aufgabe.
Seelen findet der Seher, die da driiben wie dem Reiche des Ahriman zugesellt
sind: die mussen dem Ahriman dienen. Warum? Man forscht dem nach als
Seher; wodurch sind sie dazu verurteilt, dem Ahriman zu dienen?



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

Man kommt zurlick in das Leben, das sie gefuhrt haben zwischen der Geburt
und dem Tode, man forscht nach den hervorragendsten Eigenschaften dieser
Seelen, und man findet, dai? sie an einem Ubel gelitten haben und diesem Ubel
unterworfen waren, und dieses Ubel ist — die Bequemlichkeit. Die Bequem-
lichkeit gehdrt zu den allerverbreitetsten Eigenschaften unserer gegenwartigen
Menschheit. [167] Fragen wir: Woher kommt es, dal3 die meisten Menschen
dies oder jenes unterlassen? Bequemlichkeit ist es! Wir mdgen zu den
wichtigsten Dingen des menschlichen Lebens oder zu den unwichtigsten gehen:
Bequemlichkeit ist dasjenige, was das ganze Menschenleben durchdringt. Hang
am aten und Nicht-Herauskommen aus dem alten ist Hangen an der
Bequemlichkeit. Die Menschen sind nicht so schlecht, wie man annimmt; nicht
aus Schlechtigkeit haben sie Giordano Bruno, Savonarola verbrannt, Galilei so
behandelt, wie es geschehen ist. Auch lassen sie sich nicht aus Schlechtigkeit
darauf ein, grof3e Geister wahrend ihres Lebens nicht zu wirdigen, aber aus
Bequemlichkeit! Bis solche Menschen Uber etwas umdenken, umempfinden
lernen, dauert es lange, und zwar nur wegen der Beguemlichkeit.
Bequemlichkeit ist eine allgemeine, recht verbreitete Eigenschaft. Diese
Bequemlichkeit macht uns tauglich, nach dem Tode in das Heer des Ahriman
eingereiht zu werden; denn Ahriman ist neben seinen anderen Amtern der Geist
der Hindernisse. Uberall, wo Hindernisse auftreten, ist Ahriman der Herr; er
bremst das Leben und die Menschen. Die hier der Bequemlichkeit unterworfen
sind, die werden zu Bremsern in der Welt in bezug auf alles, was aus den
ubersinnlichen Welten hierher geleitet wird. Bequemlichkeit kettet also den
Menschen im Leben zwischen Tod und neuer Geburt an die Geister, die unter
Ahriman den Widerstanden, den Hindernissen dienen miissen.

(21) Bel vieden Menschen finden wir hier im Leben eine Eigenschaft
ausgebildet, die wir hier schon zu den unmoralischen Eigenschaften zéhlen: die
Gewissenlosigkeit. In der Stimme des Gewissens haben wir ja etwas unser
Seelenleben wunderbar Regelndes. Gewissenlosigkeit, geringe Fahigkeit,
hinhorchen zu konnen auf die warnende Stimme des Gewissens, liefert uns
wieder andern Mé&chten aus fur die Zeit zwischen dem Tode und der neuen
Geburt. Da findet der Seher gewisse Seelen, die, nachdem sie durch die Pforte
des Todes gegangen sind, Diener geworden sind sehr bdser Geister. Hier im
Leben treten Krankheiten auf, sie treten in der einen oder anderen Weise auf.
Wir wissen, dal3 zum Beispiel in friiheren Zeiten epidemische Pestkrankheiten,
Cholerakrankheiten auch durch Europa gegangen sind. [168] Die &uferen
Ursachen wird die materialistische Wissenschaft aufweisen konnen, nicht aber
die inneren geistigen Ursachen. Und alles, was geschieht, hat seine geistigen
Grinde. Wenn jemand kommt und Euch sagt, die Wissenschaft habe eben die
Aufgabe, die physischen Ursachen zu suchen fur das, was geschieht, so kann
man immer wieder sagen: Geisteswissenschaft schliefst die Wahrheit der
aufderen Ursachen nicht aus, wenn sie berechtigt sind; aber sie fugt hinzu die
geistigen Ursachen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

(22) Ein Mensch fragte einmal, als von diesen geistigen Ursachen die Rede
war: Wenn Napoleon auftritt mit der Leidenschaft, Schlachten zu lenken,
konnen wir das nicht daraus erklaren, dal3 seine Mutter, as sie ihn trug, gerne
auf Schlachtfelder gegangen ist und dies durch physische Vererbung auf ihn
Ubertragen hat? Das hat schon seine Richtigkeit, aber Napoleon dréangte eben zu
thr hin: er hat ihr diese Eigenschaft, diese Neigung eingepflanzt. Geistes-
wissenschaft schlief}t nie aus, dai’ das AuRere auch tatsachlich wahr ist.

(23) Wenn jemand sagt: Hier steht ein Mensch, warum lebt er?, so kann der
materialistische Mensch erwidern: Well er atmet. Ein anderer kann sagen: Das
weil3 ich besser, er konnte dennoch nicht leben, wenn ich vor drei Monaten ihn
nicht aus dem Wasser gezogen hétte! Ja, ist dieser letztere Zusammenhang nicht
wahr trotz des ersteren? Man glaubt namlich immer, die naturwissen-
schaftlichen Zusammenhénge wirden durch den geisteswissenschaftlichen
Zusammenhang ausgeldscht. Wenn auch jemand nachweisen kann, er habe
diese oder jene Eigenschaft von seinem Vater, GroRvater und so weiter geerbt,
bleibt es doch wahr, dal3 auch er die Bedingungen geschaffen hat.

(24) So kann man auch rein naturwissenschaftlich die Ursachen der
Krankheiten studieren, die sich verbreitet haben. Man kann auch rein auf3erlich
fragen: Warum ist dieser oder jener eines frihen Todes gestorben? Aber das
ales hat auch seine Griinde in der geistigen Welt. Wahrend hier auf Erden
Krankheiten sich abspielen, missen gewisse geistige Wesenheiten arbeiten, um
die Krankheiten hereinzubringen aus der geistigen Welt in die physische Welt.
[169]

(25) Wenn wir auf die Toten hinsehen, die eintreten in dieses Land, wahrend
das Leben im natlrlichen Verlaufe noch nicht ganz abgelaufen ist, die vielleicht
nicht nur im besten Alter, in der Jugendzeit, durch Krankheit dahinstarben,
sondern auch noch durch Ungltck und Ungemach verfolgt wurden in ihrem
Leben, so steht der Seher, wenn er diese Schicksale, die ja wahrhaft zahlreich
sind, hellseherisch beobachtet, vor einer erschitternden Tatsache: Er hat ein
Feld von Krankheit und Tod vor sich, das ganz beherrscht ist von gewissen
bosen Geistern, die Krankheit und Tod auf die Erde hereintragen. Und wenn
man versucht, den Lebenslauf dieser Seelen, die gewissenlose Menschen auf
Erden waren, zu verfolgen, so findet man, dal? sie nun die Diener dieser bdsen
Geister von Krankheit, Tod und Ungemach werden mufdten, um solche
frihzeitigen Tode und schweren Schicksale herbeizufiinren. Das ist der
Zusammenhang! Das Leben wird erst verstandlich, wenn man es in seiner
Gesamtheit betrachtet, nicht nur einen kurzen Zeitabschnitt herausschneidet, der
zwischen Geburt und Tod verlauft. Denn dieser Zeitraum ist wieder innig
abhéangig von dem, was vorangegangen ist in der Ungeborenheit, in der
vorgeburtlichen, der rein geistigen Welt. Mit unserem ganzen Wesen sind wir
abhéngig von dem, was in der geistigen Welt vorangegangen ist.

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

So etwas versteht man am besten, wenn man mit dem Blicke des Sehers eine
solche Erscheinung zu studieren vermag, von der viele glauben moéchten, dal3
sie ein Einwand sei gegen die Tatsachen der geistigen Forschung. Manche
Menschen sagen zum Beispiel: Ja, ihr wollt zurickfihren Befahigungen und
Schicksale der Menschen auf frihere Erdenleben, seht euch aber einmal eine
Familie Bernoulli an, die durch acht Mathematiker vertreten ist! Da kann man
doch ganz klar sehen, dal3 bestimmte Eigenschaften von Generation zu
Generation vererbt sind! — Wenn man aber eine solche Erscheinung wirklich
studiert mit dem Blick des Sehers, da stellt sich heraus: Alles dasjenige, was in
der einen oder anderen Kunstform in der Welt auftritt und was schon die
Menschen mit einer Ahnung der tbersinnlichen Welt erfllen kann — und das tut
die Kunst schon immer —, ist das Ergebnis des Daseins in der tbersinnlichen
Welt. [170] Und wer hereintritt in diese Welt mit kinstlerischen Fahigkeiten,
der bringt diese kiinstlerischen Fahigkeiten deshalb mit, weil er durch frihere
Erdenleben oder durch eine besondere Gnade in der Zeit vor der Geburt, vor der
Empféangnis, schon in ganz besonderer Weise lebte in der Welt der
Sphérenharmonie; und weil er nun zeigt, wie er eine gewisse Hinneigung hat
gerade zu einem solchen physischen Menschenleibe, der ihm die Fahigkeit
geben kann, das, was er wahrgenommen hat, auch in der physischen Welt zum
Ausdruck zu bringen.

(26) Keine menschliche Seele sucht sich zu verkorpern in einem solchen
Leibe, in einer solchen Generationenfolge, wo musikalische Eigenschaften sich
vererben, die nicht in einem friheren Leben sich die Fahigkeit erworben hat,
gerade das, was zu dieser Kunst befahigt, durchzumachen zwischen dem Tode
und einer neuen Geburt, um dann hineingeboren zu werden in einen besonderen
musikalischen Leib. Denn nur die alerersten Anlagen sind vorhanden in der
Vererbungslinie. Ein gutes musikalisches Gehdr wird vererbt; diese Organe
werden noch im vorgeburtlichen Keimesleben oder nach der Geburt nach den
besonderen Fahigkeiten der Seele umgewandelt. Das erste Instrument, worauf
der Mensch spielt, ist sein eigener Organismus, und dieser ist wahrhaftig ein
sehr, sehr kompliziertes Instrument; denn gottlich-geistige Wesenheiten haben
die ganzen Zeiten der Saturn-, Sonnen- und Mondenentwickelung gebraucht,
um dieses Instrument vorzubereiten. Und wir kommen mit einer Weisheit auf
die Welt, die wahrhaftig grol3er ist als die, die wir spéter erwerben konnen.

(27) Der Mensch glaubt, er sei sehr weise, wenn er anfangt denken zu
konnen; aber die Weisheit, die wir zustande bringen, wenn wir anfangen denken
zu konnen, ist eigentlich gering gegentiber einer viel grof3eren Weisheit, die wir
uns angewdhnt haben, die wir aber in einem bestimmten Zeitpunkte verlieren.
Wenn wir geboren werden, ist unser Gehirn noch weich; dann sind die
Verbindungen, die vom Gehirn zu den einzelnen Organen gehen, noch
unausgebildet, und diese Weisheit haben wir in den Zeiten unserer Kindheit, um
die Organe, um das Instrument einzuspielen. [171]

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

Spéter, in dem Momente, an den wir uns zurtickerinnern als an jenen, wo wir
bewul werden unser selbst, haben wir die Fahigkeit schon verloren, auf
unserem Instrument zu spielen; viel besser ist sie in der ersten Kindheit als
gpéter. Das ist eine grole Weisheit, die angewendet wird, um uns selber dahin
zu bringen, dal3 wir dieses komplizierte Instrument werden. Das ist etwas, das
uns mit grofdem Respekt vor dem erfillen kann, was wir sind, so lange wir noch
im Schol3e der gottlich-geistigen Weisheit sind. Und dann werden wir gewahr,
wie wir eigentlich mit einer viel groleren Weisheit hereinkommen ins Leben,
als wir bisher wissen konnten; dann kénnen wir uns auch eine Vorstellung
machen, wie grofld diese Weisheit vorher ist in dem Leben, das vor dem
Keimesleben liegt. Das ist nun auf3erordentlich bedeutsam, denn der Seherblick
erkennt: Je weiter wir zurlickgehen, um so groféer ist die Weisheit und Fahigkeit
des Menschen.

(28) Und nun betrachten wir mit dem Blicke des Sehers die Seele eines
Menschen, der ein Diener der bosen Geister von Krankheit und Tod geworden
ist. An einer solchen Seele kbnnen wir sehen, wie die Weisheit, deren der
Mensch fahig ist, wie ausgel0scht ist dadurch, dal3 er sich erniedrigt hat. Einen
furchtbaren Anblick bietet eine solche Seele dar: einst bestimmt, die htchste
Weisheit entfaltet zu haben, und jetzt so tief erniedrigt zu sein, dal} sie ein
Diener wird der ahrimanischen Mé&chtel Wenn dann der Mensch in die
physische Verkorperung hineingetreten ist, wenn er den physischen Leib um
sich geschlossen hat, dann kann er dadurch, dal3 er am spirituellen Leben
tellnimmt, dal er die spirituelle Welt in sich hereinnimmt, seine Seele beleben
und fahig machen, beim Durchgehen durch das Leben zwischen Tod und neuer
Geburt um sich zu haben eine geistige Welt — oder er kann sich stumpf machen.
Stumpf hat sich eine solche Seele gemacht, wenn sie nichts hat aufnehmen
wollen hier zwischen Geburt und Tod, was sie befdhigt, eine geistige Welt um
sich zu sehen.

(29) Da sehen wir uns as einzelne Seele in Zusammenhang mit dem
gesamten spirituellen Leben der Welt; da sehen wir uns herausgegliedert aus
dem gesamten Leben der Welt; da fuhlen wir die Notwendigkeit, unsere
angestammten Geisteskréfte nicht verkiimmern zu lassen, sondern zu pflegen,
damit wir uns nicht allmahlich ausl6schen aus der Welt. Nun koénnte ja jemand
sagen: [172] Ja, ich will mich ausl6schen aus der umgebenden Welt, denn mir
liegt nichts am Leben. Aber dieses Ausldschen ist nicht gleich der Vernichtung;
dieses Ausloschen ist nur ein Ausldschen fur die Umwelt. Man ist dann nicht
fur die Umwelt da, aber man ist fir sich selber noch da. AuslOschen ist
Vereinsamung in der geistigen Welt, heild, nur wie auf einer Insel leben einsam,
abgeschlossen, ohne Moglichkeit einer Verstandigung. — Das erreicht man,
wenn man sich ausschliefdt aus der geistigen Welt.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

(30) Man kann da folgendes Bild gebrauchen. Prégen Sie sich dieses Bild gut
ein, betrachten Sie es als gute Grundlage der Meditation: Indem der Mensch
weiter und weiter schreitet in der Weltenentwickelung, wird er freier und freier.
Immer lebt er sich so aus, dal3 er wie auf einer Insel lebt; von einer Insel zur
anderen mussen unsere Rufe, mufd unser Versténdnis gehen. Derjenige Mensch,
der in der Zukunft teilnehmen wird an dem spirituellen Leben der Menschheit,
wird sich verstdndigen kdnnen von einer Insel zur anderen mit allen, die frei
leben auf den Inseln. Derjenige hingegen, der flieht das spirituelle Leben, der
wird auf seiner Insel sein, und wenn er sich wird verstandigen wollen mit
denen, die er schon friher kennengelernt hat, wird er sich nicht verstandigen
konnen. Es wird ersterben der Ton in ihm, er wird ahnen: Dort, dort driiben auf
jenen Inseln sind die, dieich kenne, die zu mir gehdren. — Aber nichts dringt zu
thm, er wird lauschen und nichts vernehmen. Die spirituelle Wissenschaft gibt
uns die Sprache, durch die wir in der Zukunft die Moglichkeit gewinnen, tber
die Einsamkeit hintiber zur Verstandigung zu kommen. Digjenigen Ausspriche,
die aus okkulten Schriften uns hertberténen, sind manchmal viel tiefer als man
denkt. Als das Mysterium von Golgatha geschah, war das die erste
Verkiindigung desjenigen, was der Mensch braucht, damit er die Verstandigung
findet von einer der bezeichneten Inseln zur anderen.

(31) Jetzt ist die zweite Verkindigung: die anthroposophische Geistes-
wissenschaft, die das Christus-Geheimnis fur die Menschenseele klarer und
klarer machen soll. Was Christus gesprochen hat, ist in manchen Worten
angedeutet. Zu den tiefsten gehort auch dieses. «Wenn zwel in meinem Namen
vereinigt sind, so bin ich mitten unter ihnen.» [173] Aber diesen Namen wird
man erst verstehen lernen, wenn man die spirituelle Sprache lernt. Im Anfange
der christlichen Verkiindigung konnte man das noch auf naive Weise finden; in
der Zukunft werden nur jene Menschen den Christus erkennen, die ihn
geisteswissenschaftlich erkennen. Es mag heute fir viele Menschen toricht
erscheinen, dal3 Geisteswissenschaft genannt wird die spirituelle Sprache,
wel che die Menschen brauchen, damit sie sich nicht isolieren, sich nicht trennen
Im Tode, im Sterben, damit sie die Mdglichkeit finden, von einer Insel zur
anderen zu kommen.

(32) Das, was ich heute zu Ihnen zu sprechen versuchte, wird Ihnen die volle
Idee davon geben, warum wir uns zur Pflege der Gelsteswissenschaft
zusammenschlief3en. Jenen Rufen, jenen Stimmen folgt derjenige, der bewuf3t
heute fir die Gesteswissenschaft arbeitet, denen auch mehr oder weniger
derjenige folgt, der die Sehnsucht empfindet, etwas zu héren Uber die geistige
Welt. Diese Stimmen, diese Rufe rihren von der geistigen Welt selber her und
auch die Notwendigkeit, die man fihlt aus der geistigen Welt heraus, wenn
sprechen die Menschenseelen, die zwischen Tod und neuer Geburt Ieben; wenn
sprechen auch die anderen geistigen Wesenheiten der verschiedenen
Hierarchien.

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

Wenn alle diese Stimmen zu uns tOnen, werden sie in unseren Seelen dasjenige
wachrufen kénnen, was die Menschheit immer mehr und mehr zur Pflege jenes
spirituellen Lebens fuhren wird, das wir in unseren Zweigen hegen und das
auch hier in diesem Zweige in Zukunft getreulich gepflegt werden moége. Das
sel der Wunsch, den ich heute am Ende dieser Betrachtungen in lhre Seelen
legen mdchte und von dem ich sehnlich hoffe, dal? er in Ihren eigenen Seelen
immer starker und stéarker erglihen moge zum Gedeihen der geistes-
wissenschaftlichen Arbeit, getragen von wahrer geisteswissenschaftlicher
Warme. [174]

14



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie al's Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Anthroposophie als Empfindungs- und L ebensgehalt.
Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

ZEHNTER VORTRAG
Tubingen, 16. Februar 1913

Inhalt: Der Verlust der gspirituellen Innerlichkeit der Seelen im Verlaufe der
Menschheitsentwicklung als Ursache der fehlenden Versténdigung zwischen Toten und
Lebenden. Vom Ernst der Notwendigkeit geistiger Verkindigungen. Das Hereinwirken der
Toten in die physische Welt, z. B. bei verhiteten Unglucksféllen. Das Vorlesen fir die Toten.
Die nachtodlichen Folgen von Gewissenlosigkeit und Bequemlichkeit im Erdenleben. — Der
Ubergang von der Erinnerung an das frilhere Dasein zum Vorbereiten des nichsten Lebens als
Gegenbild des irdischen Todes. Das Vorbereiten des neuen Lebens und die Vererbung.

(1) Wenn wir in unseren anthroposophischen Betrachtungen zuweilen
innehalten und uns dann fragen: Was treibt uns in eine solche spirituelle
Bewegung, wie es die unsrige ist, hinein? —, dann kénnen wir uns nattrlich von
den verschiedensten Gesichtspunkten aus eine Antwort auf diese Fragen geben.
Einer derjenigen Gesichtspunkte, welcher am meisten unserem Gefuhl, unserer
Empfindung entsprechende Antwort geben kann, das ist — obwohl nicht der
einzige, so doch der wichtigste Gesichtspunkt: die Betrachtung des Lebens,
welches die Menschenseele verlaufen fuhlt zwischen dem Tod und einer neuen
Geburt. Die Ereignisse, die sich abspielen in der langen Zeit zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt, sind wahrhaftig nicht geringer as die Ereignisse
zwischen der Geburt und dem Tode; und wir kbnnen immer nur einzelne dieser
wichtigen Ereignisse, die wir durchzumachen haben, herausheben.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie al's Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

Aber man mochte sagen, wo man auch dieses Leben zwischen Tod und einer
neuen Geburt betrachtet, Uberall Uberzeugt es uns davon, wie die Menschheit
einer Zeit entgegenleben muf3, in der sie etwas weil3 und fuhlt von den
ubersinnlichen Welten.

(2) Nun wollen wir gleich sozusagen in das Bestimmte, das Konkrete
hineingehen. Wenn sich dem Seher, der die Mdglichkeit hat, das Leben
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt zu betrachten, folgender Anblick
bietet, so kann schon dieser Anblick ihm die dringende Pflicht auferlegen, fir
die Erkenntnis der spirituellen Welt zu wirken. Ein Mensch ist hingestorben.
Der Seher sucht ihn auf, sucht ihn zu schauen einige Zeit, nachdem der
betreffende Mensch durch die Pforte des Todes gegangen ist. Auf digjenige Art,
durch die man sich mit den Toten verstandigt, kann man folgendes von dem
Toten vernehmen — es ist nun ein ganz bestimmter Fall. [175] Er sagt: Da habe
ich zurtickgelassen meine Frau, ich weil3, sie ist noch unten in der physischen
WEelt. — Selbstverstandlich wird das nicht mit physischen Worten gesagt. — Als
ich mit ihr zusammenl ebte in der physischen Welt, da war sie, nachdem ich von
morgens bis abends meinem Geschafte obgelegen hatte, jederzeit mein
Sonnenschein, da war jedes Wort, das sie aussprach, mir beseligend; und es war
so, dal3 ich mir nicht denken konnte, dal3 ich dieses Leben Uberhaupt hétte |eben
mogen, wenn es nicht immerfort durchsonnt worden wére von dieser meiner
L ebensgefahrtin. Dann ging ich durch die Pforte des Todes und lief3 sie zurtick;
und jetzt sehne ich mich zurick, jetzt fuhle ich, dal3 dies mir alles fehlt, ich
suche mit der sehnenden Seele einen Weg zu finden zu dieser meiner
L ebensgefahrtin. Aber ich finde diese Seele nicht, ich kann nicht durchdringen
zu ihr, esist, wie wenn sie nicht da ware. Und wenn ich zuweilen eine Ahnung
bekomme, flhle, als ob sie da ware, als ob ich in ihrer Ndhe wére, dann ist sie
wie stumm, so daf3 ich es nur vergleichen kann mit dem Gegeniberstehen
zweier Menschen, von denen der eine haben mdchte, dal3 der andere zu ihm
einige Worte spreche, der andere aber ist stcumm und kann nichts sagen. So ist
mir die Seele stumm geworden, die fir mich so beseligend war lange Zeit des
physischen Lebens. — Nun, sehen Sie, wenn man nachforscht, was einer solchen
Tatsache zugrunde liegt, da bekommt man zur Antwort: Es gibt da eben keine
gemeinsame Sprache zwischen dem Hingestorbenen und dem zurtickgeblie-
benen Lebenden. Es gibt nichts, was die Seele mit jener Substanz durchdringen
konnte, durch die sie wahrnehmbar bleibt. Well keine gemeinsame Sprache da
ist, fihlen sich diese zwei Seelen getrennt.

(3) Es war nicht immer so. Wenn wir weiter zurlickgehen in der
Menschheitsentwickelung, finden wir, dal3 die Seelen ein gewisses geistiges
Erbgut jener Spiritualitét hatten, durch die sie flreinander wahrnehmbar waren,
gleichgltig, ob sie hier auf dem physischen Plan sind oder ob die eine hier in
der physischen, die andere in der spirituellen Welt ist. [176]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie al's Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

Aber jenes alte Erbstiick spiritueller Innerlichkeit ist heute aufgezehrt, es ist
heute nicht mehr da, und es kann wirklich der schmerzliche Fall eintreten, dai3
eine Seele, die von der andern so geliebt worden ist, wie eben angedeutet
wurde, von der andern Seele nicht mehr gefunden wird jenseits des Todes, weil
in der zurlckgebliebenen Seele nichts lebt, was wahrgenommen werden kann
von der hingestorbenen. Dasjenige namlich, was wahrgenommen werden kann
von der gestorbenen Seele, ist das spirituelle Wissen, Fihlen und Empfinden;
das ist der Zusammenhang der Seele hier auf Erden mit der geistigen Welt.
Wenn eine solche Seele zuriickgelassen wird, die sich hier mit Wissen, mit
Erkenntnis der spirituellen Welten befaldt, Gedanken davon durch sich ziehen
|al3t, dann konnen diese Gedanken wahrgenommen werden von der hinge-
schiedenen Seele. Nicht einmal die alten religidsen Empfindungen reichen aus,
um der Seele etwas zu geben, was von der andern Seele wahrgenommen werden
kann. — Wenn dieser Fall weiter verfolgt werden wirde, wirde sich fir den
Seher zeigen, dal3 auch, wenn beide Seelen dann durch den Tod gegangen sind,
sich die hingestorbenen Seelen nur dunkel wahrnehmen kénnen — aber gar nicht
oder nur sehr schwierig eine gegenseitige Verstandigung herbeifiihren kdnnen,
well sie keine gemeinschaftliche Sprache fiihren kénnen.

(4) Als Seher kommt man darauf, was im tiefern Sinn Anthroposophie ist:
sie ist die Sprache, welche allmahlich sprechen werden die Lebenden und die
Toten, solche, die leben in der physischen Welt, und solche, die |eben zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt. Die Seelen, die zurtickgeblieben sind und
die in sich aufgenommen haben Vorstellungen von den tbersinnlichen Welten,
die kdnnen auch von solchen wahrgenommen und geschaut werden, welche
hingeschieden sind. Wenn sie Liebe ausgestreut haben vor dem Tode, kénnen
sie es auch nach dem Tode tun. Das bringt uns die Uberzeugung, dai3
Anthroposophie eine Sprache ist, welche wahrnehmbar macht, was vorgeht in
der Welt des Physischen fir die Welt des Ubersinnlichen. Ja, das steht der
Erdenmenschheit in Aussicht, dal3 die Seelen immer einsamer werden missen,
keine Bricke mehr zu einander schlagen kénnen, wenn die Seelen nicht das
Band werden finden kénnen, das von Seele zu Seele gezogen werden muf3 durch
die Aufnahme spiritueller Begriffe. Das ist die Realitdt der Anthroposophie,
denn sie ist keine blolRe Theorie. [177] Das theoretische Wissen ist das
Allerwenigste; was wir in uns aufnehmen, ist ein wirkliches Seelenelixier, eine
wirkliche Substanz. Durch diese Substanz sieht die Seele, die durch den Tod
gegangen ist, jene Seele, die zurtickgeblieben ist. Man darf sagen: Der Seher,
der dies durchschaut, der einmal eine solche Seele erkennt, die sich sehnt,
wahrzunehmen das, was sie zurlickgelassen hat auf der Erde, es aber nicht
wahrnehmen kann, weil die betreffende Familie noch nicht in die Geistes-
wissenschaft hineingekommen ist, der Seher, der das geschaut hat, was die
Seelen unter solchen Entbehrungen leiden kdnnen, der well3, dal3 er gar nicht
anders kann, als seinen Mitmenschen von der spirituellen Weisheit zu sprechen
und die Zeit fir gekommen zu erachten, in welcher die spirituelle Weisheit

3



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie al's Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

eintreten muld in die Menschenherzen. Das durfen wir sagen, dal3 digjenigen,
welche aus der Erkenntnis der Ubersinnlichen Welten selbst die Mission
herleiten, zu sprechen Uber diese Ubersinnlichen Welten, dies als eine dringende
Notwendigkeit fihlen, gegen die sie nie handeln konnen; das wére die
schwerste Stinde. So fuihlen sie die Notwendigkeit, spirituelle Verkindigungen,
Offenbarungen Uber die tbersinnlichen Welten zu geben.

(5 Aus dem, was eben gesagt worden ist, kdnnen Sie entnehmen, welch
ungeheurer Ernst verknUpft ist mit der Notwendigkeit geistiger Verkindi-
gungen. Es gibt aber auch eine andere Seite der Verstandigung der Lebenden
mit den Toten. In dieser Beziehung sind wir jedoch noch nicht weit, aber es
wird kommen. Um verstehen zu kdnnen, wie nach und nach die Lebenden eine
Art Verstandigung werden erzielen konnen mit denen, die hingestorben sind,
mussen wir folgende Betrachtung anstellen. Der Mensch weil3 das
Allerwenigste von der physischen Welt. Denn wodurch verschafft er sich sein
Wissen von der physischen Welt? Dadurch, dal’ er seine Sinne gebraucht, seine
Phantasie anwendet, dal} er empfindet, was ihm in der auReren Welt
entgegentritt. Das ist aber nur der geringste Teil von dem, was die Welt enthélt.
Sie enthdlt noch etwas ganz anderes. Ich mochte, dal3 Sie eine Vorstellung
bekommen davon, dal} es etwas gibt in der Welt, was viel wichtiger ist as das
sinnlich Wirkliche. Ich meine auch nicht die Gbersinnliche Welt, sondern etwas
anderes. [178] Denken Sie sich einmal, Sie seien gewohnt, jeden Tag acht Uhr
morgens in Ihr Geschéft zu gehen; auf einmal bemerken Sie, dal3 Sie heute drel
Minuten spéter gehen, und siehe da, Sie gehen Uber einen bestimmten Platz, wo
Sie hétten durchgehen missen durch eine Art von Remise, auf der ein Dach ist,
das auf Sdulen gestitzt ist, und als Sie heute diese drei Minuten spater
ankommen, wird es Ihnen klar, dal3 — wéaren Sie heute rechtzeitig angekommen,
also nicht drel Minuten spéter als gewdhnlich Sie erschlagen worden wéren von
dem heruntergestirzten Dach. Malen Sie sich das aus! Es kommt vor, dal3 ein
Mensch einen Eisenbahnzug versaumt, welcher unterwegs einen Zusammenstol3
erleidet. Ware er mit diesem Zuge noch mitgekommen, so wére er
umgekommen. Das sind lauter Dinge, die nicht geschahen, deshalb beachtet sie
der Mensch nicht. Wenn Sie ein solches Ereignis vor sich haben, durch das Sie
gerade wie mit der Nase darauf gestofRen werden, dann macht es enen
bestimmten Eindruck auf Sie. Aber von morgens bis abends kdnnen ja immer
solche Dinge vorgehen, die Sie alle nicht betroffen haben im Laufe des Tages.
Das ist unibersehbar. Das ales sind Dinge, die vielleicht «erspintisiert»
aussehen konnen, sie gehdren aber zu den allerwichtigsten Teilen des Lebens.
Sie werden eine gewisse Empfindung haben, wenn Sie sehen, sagen wir zum
Beispiel einen Menschen in Berlin, der ein Billett hatte fur die Titanic; ihn trifft
ein Bekannter, der sagt: |ch mochte haben, dal3 du nicht mit der Titanic fahrst! —
und er bringt ihn davon ab, mit diesem Schiff zu fahren. Die Titanic geht unter
— er ist dem Tode entgangen. Dies macht einen bleibenden Eindruck auf den
betreffenden Menschen! —



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie al's Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

Dasist ein besonderer Fall. Aber solche Dinge kbnnen immer wieder passieren,
ohne bemerkt zu werden; wenn sie aber bemerkt werden, machen sie einen
Empfindungs-, einen Gemiitseindruck auf den Menschen.

(6) Betrachten wir aber die Sache von einer andern Seite: Wieviel Gemuits-,
Empfindungseindriicke entgehen uns dadurch, dafl3 wir nicht beachten, wovor
wir bewahrt werden! Wenn wir das alles beachten kdnnten, was nahe daran ist
zu geschehen, und woran wir vorbeigehen, wirden wir mit ganz anderem
Gemit durch die Welt ziehen. Nun entdeckt der Seher folgende Mdglichkeit:
[179] Nehmen Sie an, die Sache ist Wirklichkeit. Sie kdmen drel Minuten spater
als gewohnlich Uber den Platz. In diesem Augenblick ist der gunstigste
Moment, wo ein sich vernehmbar machen wollender Toter in lhre Seele
hereinspricht. Sie kdnnen den Gedanken, die Empfindung haben: Woher kommt
das, was auftaucht in meiner Seele? Das braucht nicht blof3 bei einem solchen
besonderen Vorgang der Fall zu sein, es kann in mannigfacher Weise
geschehen. Es wird beginnen, wenn die Menschen anfangen werden, auch die
Welt des Moglichen zu beachten und nicht nur die Welt des Wirklichen. Heute
wird nur die Welt des Wirklichen betrachtet. Wirklich sind zum Beispiel eine
grofRe Anzahl Heringe im Meere; moglich aber sind sie nur dadurch, daf3
unendlich viel Keime abgelegt worden sind. So liegt auf dem Grunde des
L ebens eine unendliche Fulle von Méglichkeiten.

(7) Das ist es, was auch einen unendlich bedeutungsvollen Eindruck macht
auf den Seher, wenn er an die Grenze von zwei Welten kommt. Da hat der
Seher den Eindruck: Wie unendlich reich ist das, was in dieser tbersinnlichen
WEelt geschieht, und nur ein kleiner Teil verwirklicht sich in dieser unserer
Sinnenwelt! — Wenn man das fuhlt, fahlt man auch: Unendliches liegt
verborgen auf dem Grunde des Daseins. — Dieses Geftihl wird sich entwickeln
durch anthroposophische Betrachtungen. Man wird ein Gefuhl dafir erhalten,
dal3 in jedem Punkte, wo etwas aul3erlich Wirkliches ist, etwas anderes dahinter
ist. Hinter jeder Blume, hinter jedem Luftzuge, hinter jedem Steinchen und
Kristall liegen unendlich viele Moglichkeiten. Dieses Geftihl wird der Mensch
almahlich so ausbilden, dal3 er die Andacht, die Ehrfurcht gegeniber dem
Verborgenen immer mehr entwickeln wird. Wenn er dieses Gefiihl immer mehr
ausbildet, dann wird er von selber darauf kommen, da3 in solchen
Augenblicken, wie sie eben geschildert worden sind, digenigen zu ihm
sprechen, die fur das Erdenleben tot sind. Das wird eintreten in der Zukunft, daf3
der Mensch ganz wie etwas Normales empfinden wird: Jetzt hat in deine Seele
hereingesprochen ein Toter. Nach und nach wird er wissen, woher diese
Mitteilung kommt, das heil%, wer da hereinspricht. [180] Nur weil die
Menschen heute so achtlos vortbergenen vor der unendlichen Welt der
Moglichkeiten, der unendlichen Tiefe des Mdglichen, horen sie nicht, was die
Toten so hereinsprechen mochten in die Herzen der Lebenden.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie al's Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

(8) Aus dem Zweifachen, was ich Ihnen gesagt habe: dal3 durch Lebende,
durch die Gedanken der Anthroposophen hier etwas erzeugt wird, was fur die
Toten wahrnehmbar wird — und daf’ die Toten werden sprechen kdnnen zu den
Herzen, die sich hineingefunden haben in das spirituelle Fihlen —, aus dieser
Tatsache kdnnen Sie entnehmen, welchen Umschwung die Verbreitung der
Anthroposophie fur die ganze Menschheit bewirken wird. Eine Brtcke wird
geschlagen werden zu den Welten hier und zu den Welten driiben. Und wahr ist
es, dald das Leben ein anderes sein wird zwischen Tod und einer neuen Geburt.
Es wird dies nicht nur eine Theorie sein, sondern ein Ubergehen in Realitét, so
dal3 Verstandnis sein wird zwischen den sogenannten Lebenden und den Toten,
die aber viel lebendiger sind. Und dann werden auch die Seelen hier flhlen, was
so fruchtbar werden kann fir die Toten. Denn man kann es doch nicht im
richtigen Sinne fruchtbar machen, wenn man nicht fthlt, welche Wonhltat es fir
die Toten sein kann, wenn man ihnen vorliest. Nehmen wir einmal einen
extremen Fall. Sie kdnnen es erfahren, wenn Sie mit anderen Menschen
zusammenleben als Geschwister, Eltern oder Gatten, dal3 wahrend der eine den
Drang empfindet, zur Geisteswissenschaft zu kommen, der andere geradezu
einen Hal3 bekommt, wenn der erstere sich ihr ndhert. Wie oft kann man das
erleben! So kann sich das abspielen im Bewul3tsein, aber es braucht nicht in der
Seele selbst so zu sein. Da kann etwas anderes stattfinden. Es gibt das
Unterbewufl3tsein im astralischen Leib. Wahrend jemand leidenschaftlich wiitet
und schimpft gegen die Geisteswissenschaft, kann es sein, da} e im
Unterbewul3tsein um so mehr den Drang, die Sehnsucht hat, selber etwas von
der Geisteswissenschaft zu erfahren. Wenn man durch die Pforte des Todes
geschritten ist, so werden die Dinge wahr; da &3t sich nichts maskieren. Hier
auf der Erde kann man ligen, sich verstellen, nach dem Tode aber werden alle
Dinge wahr; sie zeigen da ihr wahres Antlitz. [181] Wenn man sich wahrend
des Lebens noch so sehr betaubt hat, indem man gegen die Geisteswissenschaft
schimpft, nach dem Tode macht sich dann ein Drang darnach bemerkbar, und
man leidet Schmerzen, weil der Drang nicht befriedigt werden kann. Da kann
dann der Lebende sich in Gedanken den Verstorbenen gegenibersitzend
vorstellen, und er kann in Gedanken spirituelle Dinge durchgehen, und der Tote
versteht das; und wenn der Tote auch kein Anthroposoph gewesen ist, wenn es
auch nur der Lebende ist, dann nimmt der Tote doch den Lebenden wahr.

(9) Das, was man nennen konnte: einen gewissen Hang zur Sprache, die man
im Leben gesprochen hat, das muf3 da berticksichtigt werden, well in den ersten
Zeiten nach dem Tode der Tote noch einen gewissen Zusammenhang mit
derselben Sprache hat, wie er sie hier im Leben gehabt hat. Man tut deshalb gut,
in Gedanken die Sprache anzunehmen, die der Tote gesprochen hat; aber nach
funf, sechs, acht Jahren, manchmal auch friher, stellt sich heraus, dal3 die
Sprache des Geistes eine solche ist, dal3 fur sie die &ul3ere Sprache kein
Hindernis ist und dal3 der Tote spirituelle Gedanken auch dann verstehen kann,
wenn er die Sprache im Leben nicht gekannt hat.

6



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie al's Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

Jedenfalls hat sich das als etwas ungeheuer Schones ergeben, wenn unsere
Freunde Verstorbenen vorgelesen haben, namentlich auch solchen gegentiber,
die im Leben keine Anthroposophen waren. Es hat sich dies als eine ungeheure
Wohltat, als einer der groften Liebesdienste herausgestellt. Und zu dem, was
wir erreichen wollen, gehort nicht alein, dal3 wir die Anthroposophie aul3erlich
ausbreiten wollen as eine Lehre — das missen wir tun und es ist notwendig —,
aber Anthroposophie wird auch in viel stillerer Art in der Seele wirken mussen.
Spirituelle Amter sozusagen kénnen sich da ausbilden, durch die vieles geleistet
werden kann zur Fortentwickelung der Seelen nach dem Tode. [182] Und das ist
es, was wir immer mehr erreichen missen: dal3 wir eine grof3e Schwierigkeit
uberwinden helfen fir die Seelen, die zwischen Tod und einer neuen Geburt
stehen, und die darin liegt, dal’ das alte spirituelle Erbgut erschopft ist und eine
Zeit herangertckt ist, in der das Sich-orientieren den Seelen nach dem Tode
ungeheuer schwer falt und in der sich auszukennen zwischen Tod und einer
neuen Geburt den Seelen fast unmdglich ist.

(10) Da sieht der Seher, wie die Seelen zwischen Tod und neuer Geburt zu
Aufgaben gezwungen werden, die sie |6sen missen, die sie aber nicht begreifen.
So ist es zum Beispiel eine Tatsache: Der Seher, der seinen Blick hinwendet auf
das Leben zwischen Tod und einer neuen Geburt, kann Seelen entdecken, die
eine bestimmte Verrichtung machen missen: sie missen in gewissen Zeit-
raumen Diener sein jener Méachte, die wir kennen als die Geister des Todes und
der Krankheit. Wir sprechen da von jenem Tode, der nicht regelméaldig als eine
Erscheinung des Lebens eintritt, sondern von dem Tode, der an die Menschen
aul3er der Zeit herantritt, wenn Menschen hinsterben in der Blite ihres Lebens.
Wenn Krankheiten eintreten, sind es physische Ereignisse; sie werden aber
bewirkt von Kréften, die von der Ubersinnlichen Welt hereinspielen. Den sich
verbreitenden Krankheiten liegen zugrunde die Taten Ubersinnlicher Wesen-
heiten. Gewisse Geister haben die Aufgabe, unzeitigen Tod zu bringen. Dal3 das
doch auch in der Weisheit begriindet ist, konnen wir jetzt nicht berihren; aber
das ist wichtig zu beachten, dal’ wir nun Seelen finden, die unter das Joch von
solchen Wesenheiten gespannt sind. Und es ist fir den Seher, trotzdem er sich
gewohnt haben muf3 an eine gewisse Gelassenheit, doch schmerzlich und
erschitternd, zuzusehen, wie solche, die in das Joch gespannt sind, dienen
missen, um an die Menschen Krankheit und Tod heranzutragen. Und wenn der
Seher versucht zu verfolgen solche Seelen bis zu der Zeit ihres vorhergehenden
L ebens, dann findet er die Ursache, warum diese Seelen verurteilt sind, Diener
zu sein der Geister der Krankheiten und des Todes: diese Ursachen liegen in der
Gewissenlosigkeit, welche diese Seelen im physischen Leben entwickelt haben.
In dem Mal3e, wie sie gewissenlos waren, in dem Mal3 verurteilen sie sich
dazu, Diener zu sein dieser bosen Wesenheiten. So wahr, wie Ursache und
Wirkung zusammenhéngen bei aufeinanderstol3enden Kugeln, so wahr miissen
gewissenlose Menschen Diener sein dieser bdsen Wesenheiten.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie al's Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

Das ist erschitternd! [183] Eine andere Tatsache, die der Seher sieht: Solche
Seelen sind unter das Joch ahrimanischer Geister gespannt, sie missen bereiten
die spirituellen Ursachen von all dem, was hier geschieht als Widerstand, als
Hindernis unseres Tuns. Ahriman hat ja auch diese Aufgabe. All die
Widerstande, die sich hier ergeben, werden aus der geistigen Welt herein
dirigiert. Es sind Diener des Ahriman. Wodurch verurteilten sich solche Seelen
zu diesem Dienste? Dadurch, dal3 sie in ihrem Leben zwischen Geburt und Tod
der Bequemlichkeit gehuldigt haben. Und wenn Sie betrachten, wie die
Bequemlichkeit weit verbreitet ist, so werden Sie finden, dal3 es unendlich viele
Rekruten gibt fur Ahriman. Die Bequemlichkeit ist es, die das Leben in
reichstem Malde regiert. — Dazu sind auch die neueren National 6konomen
gekommen, mit der Bequemlichkeit der Menschen zu rechnen, nicht nur mit
dem Egoismus und der Konkurrenz. Die Bequemlichkeit ist ein Faktor.

(11) Nun nimmt es sich anders aus, ob man solche Erlebnisse hat so, dal3
man sich in ihnen orientieren kann, dal3 man weil3, warum man sie erlebt, oder
ob man sie ganz bewuldtlos erlebt, ohne zu wissen, warum man dienen muf3
solchen Geistern. Wenn man wel 3, warum man in das Joch der Geister gespannt
ist, welche die Seuchen bringen, so weil3 man auch, was man im nachsten Leben
fir Tugenden sich aneignen muf3, damit man einen kosmischen Ausgleich
schaffen kann, um aus der Welt zu schaffen, was nach dieser Richtung wirkt.
Wenn man unorientiert in diesen Erlebnissen ist, schafft man zwar dasselbe
Karma, aber man schafft erst wieder das, was sich zu der zweiten Inkarnation
hin as Ausgleich gestalten muf3, und so verzogert man den wirklichen
Fortgang. Deshalb ist es wichtig, dal3 der Mensch hier diese Dinge lernt.
Erleben wird man sie nach dem Tode; sich orientieren lernen mul3 man hier. Da
haben wir wieder einmal eine Tatsache, die es zu ener zwingenden
Notwendigkeit macht, neue Orientierung zu schaffen durch Verbreitung der
spirituellen Wahrheiten, well die alte Orientierung nicht mehr da sein kann. Wir
konnen uns auf die Frage: Warum sind wir Anthroposophen? — aus den
geistigen Tatsachen heraus eine Antwort geben, die gar sehr zu unserer
Empfindung, unserem Geflihle spricht, nicht nur zu unserem Verstande. [184]
Und so sehen wir Anthroposophie immer mehr und mehr an als eine universelle
Sprache, als eine Sprache, die es uns moglich machen wird, die Scheidewand
hinwegzutun zwischen den verschiedenen Welten, in denen unsere Seelen
leben, das eine Ma im physischen Leibe, das andere Ma aufRerhalb des
physischen Lelbes; und so wird Fallen die Scheidewand gegentber der
ubersinnlichen Welt, wenn die Gelsteswissenschaft sich wirklich in die Seelen
der Menschen einlebt. Das missen wir fuhlen, empfinden; dann haben wir den
richtigen, den inneren Enthusiasmus fur die Geisteswissenschaft.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie al's Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

(12) Lassen Sie mich von einer weiteren Erscheinung sprechen. Fir den
Seher tritt ein Zeitpunkt ein, der im Leben der Seelen zwischen Tod und einer
neuen Geburt sich offenbart und der ungeheuer bedeutsam wird fur den Seher,
aber auch fur solche, die dieses Leben durchmachen. Der Zeitpunkt liegt bel
manchen mehr zurick, bel manchen mehr vorwarts. Wenn man mit dem
seherischen Blick den Schlaf verfolgt, dann, wenn der Mensch mit seinem
Astralleib und Ich aul3erhalb des physischen Lelbes ist und zuriickblickt auf
physischen Leib und Atherleib, dann ist der Eindruck der, da3 zumeist der
physische Leib sich als langsam sterbend darstellt. Nur in den allerersten
Kindheitgjahren, bis das Kind ein Verstandnis bekommt, bis zu der Zeit, zu der
unser Gedachtnis zuriickreicht, da erscheint der Schlaf im Kindesleib a's etwas,
was sprofdt und gedeiht; aber es fangt sehr frih an, so dal3 dem Seher es vor
Augen tritt, dal3 der physische Leib nach dem Eintritt in das Leben langsam
wieder abstirbt; der Tod ist nur der letzte Akt dieses Absterbens. Die Sache ist
so, dal’ der Schlaf dazu da ist, die verbrauchten Kréfte auszugleichen. Aber
dieser Ausgleich ist nur unvollsténdig; dieser Rest ist immer ein kleines Stiick
Todesursache. Wenn so viele Reste zurtickgeblieben sind, daf3 die Wieder-
herstellungskrafte nicht mehr dagegen aufkommen, dann stirbt der Mensch den
physischen Tod. Man sieht also eigentlich, wenn man den Menschenleib
ansieht, den Tod sich langsam vollziehen. Man stirbt wirklich von Geburt an
ganz langsam. Der Eindruck ist ein recht ernster, wenn man die Sache zuerst
gewahr wird. [185]

(13) Zwischen Tod und einer neuen Geburt kommt nun der Augenblick an
die Seele heran, wo sie die Kréfte zu entwickeln beginnt, durch die sie in das
néchste Dasein eintritt. Lassen Sie mich an einem Beispiel zeigen, was gemeint
ist. Heute gibt es schon viele Blicher Uber Goethes Veranlagung. Es wird
nachgeforscht bei den Vorfahren Goethes, woher er diese oder jene Eigenschaft
geerbt habe. In der physischen Vererbungslinie werden diese Ursachen gesucht.
Das soll nicht bestritten werden, dal3 sie da gesucht werden kénnen; aber wer
die Seele zwischen Tod und einer neuen Geburt verfolgen kann, findet das
Folgende. Nehmen Sie die Seele Goethes. Lange, lange, ehe sie geboren wird,
wirkt sie schon aus den Ubersinnlichen Welten heraus auf ihre Ahnen, steht
schon durch ihre Krafte mit den Ahnen in Beziehung. Sie wirkt sogar so, dal3 in
entsprechender Weise zusammenkommen digjenigen Manner und Frauen, die
nach langer Zeit die richtigen Eigenschaften geben konnen, die die Seele
braucht. Es ist dies keine leichte Arbeit, denn es sind viele Seelen daran
beteiligt. Wenn Sie sich vorstellen, dal3 von den Seelen des sechzehnten
Jahrhunderts im achtzehnten Jahrhundert Menschen abstammen und dal? alle
diese schon vorher zusammenarbeiten, so mussen Sie begreifen, dal3 eine solche
Verstandigung eine wichtige Sache ist. Seelen, die im achtzehnten, neunzehnten
Jahrhundert geboren werden, missen sich schon im sechzehnten Jahrhundert
verstandigen, damit die ganzen Netze von Verwandtschaften hergestellt werden
konnen. Esist viel zu tun zwischen Tod und einer neuen Geburt.

9



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie al's Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

Nicht nur, dald3 wir zu tun haben in objektiver Beziehung, dal3 wir einen Teil
unserer Zeit mit Dienstleistungen gegeniber den Geistern des Widerstandes
zubringen, wir mussen auch arbeiten an den Kréften, die Uberhaupt unsere
Wiederverkorperung ermdglichen. Da stellt sich die Sache so dar, dal3 wir uns
die Form schon im Urbild herausarbeiten missen. Dies macht einen entgegen-
gesetzten Eindruck von dem, was der Seher schaut, wenn er auf den schlafenden
physischen und Atherleib sieht. Der physische und Atherleib stellen sich im
Schlafe als etwas Absterbendes dar; was sich aber da wie ein Urbild aufbaut
und in die physische Natur hereinzieht, das bietet den Eindruck des
Sprossenden, Werdenden. [186]

(14) So dal3 ein wichtiger Augenblick da ist zwischen Tod und einer neuen
Geburt: er liegt zwischen der Erinnerung an das frihere Dasein und dem
Ubergang zu dem nachsten Dasein, da wo der Mensch anfangt zu arbeiten an
dem Werden seiner physischen Organisation. Wenn Sie sich den physischen
Tod vorstellen und im Vergleich dazu diesen Augenblick, so haben Sie in ihm
das Gegenteil von dem physischen Tode. Der physische Tod ist ein Ubergang
von dem physischen Sein zum Nichtsein; der geschilderte Augenblick ist ein
Ubergang von dem Nichtsein zum Werden. Ganz anders erlebt man diesen
Augenblick, wenn man ihn versteht, als wenn man ihn nicht versteht.

(15) Solch ein Begriff wie der des Gegenteils des Todes, dessen, was eintritt
zwischen Tod und neuer Geburt, das sollte eigentlich in der Seele eines
Anthroposophen zur Empfindung kommen. Er sollte nicht blof3 verstandes-
gemal} begriffen, sondern durchempfunden werden; dann kann man fthlen die
Bereicherung, welche unser Leben erfahrt, wenn solche Begriffe von der Seele
aufgenommen werden. Dann stellt sich noch etwas anderes ein: dal3 namlich die
Seele allméhlich Gberhaupt ein Gefuhl daftir bekommt, was es alles in der Welt
gibt. Wenn man durch einen Wald geht im Frihling und man vorher meditiert
hat Gber den Begriff, den ich eben erwdhnt habe, so ist man nicht weit davon
entfernt, wenn man achtgibt, zu vernehmen die Geister, die zwischen den
physischen Dingen wirken und walten. Das Wahrnehmen der geistigen Welt
ware elgentlich gar nicht schwierig, wenn die Menschen sich das nicht selber
schwierig machen wurden. Indem sie darnach trachten, dasjenige, was in
Begriffen aufgenommen wird, sich zur Empfindung zu bringen, innerlich zum
Leben zu erwecken, kann dieses Streben sie zum Schauen fuhren. Durch solche
Dinge, wie sie heute gesagt worden sind, mochte ich dazu beitragen, dal3 dieser
Drang nach Geisteswissenschaft lebendig werde. [187] Die Darstellung von
solchen Dingen ist immer so, dal3 man fuhlt: es ist die Schilderung wie ein
Stammeln, weil unsere Sprache ja nur fir die physische Welt ist — und man muf3
sich anstrengen, durch ganz besondere Darstellungsmittel wenigstens einen
geringen Begriff von diesen Dingen hervorzubringen. Aber gerade solche Art,
zu sprechen Uber diese Dinge, kann in unsern Herzen auslésen, was man
anthroposophisch a's Empfindungsgehalt bezeichnen kann.

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie al's Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

(16) Das sollte Geisteswissenschaft fur uns werden: ein Empfindungs-, ein
Lebensgehalt, so dal® wir in der Aufnahme von spirituellen Begriffen nicht
etwas Geringes sehen, sondern ihnen gern nachgehen, dann aber auch nicht in
diesen Begriffen die Hauptsache sehen, sondern in dem, was die

Anthroposophie aus uns macht. [188]

11



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Die kosmische Seite des L ebens zwischen Tod und neuer Geburt.
Der Weqg durch die Sternensphéaren.

ELFTER VORTRAG
Stuttgart, Erster Vortrag, 17. Februar 1913

Inhalt: Die Ausbreitung der Menschenseele nach dem Tode Uber die Planetensphéren und die
Folgen unseres vergangenen Erdenlebens. Luzifer und Christus als Fuihrer tber die
Sonnensphére hinaus. Die Marssphére. Buddha und Franz von Assis als Umwandler der
Marskréfte am Beginn des 17. Jahrhunderts. — Die Bildung des neuen Erdenleibes aus den
Kréften der Sternenwelt.

(1) Es war mir in der zweiten Héalfte des vorigen Jahres auferlegt, einige
okkulte Untersuchungen zu machen Uber das Leben zwischen Tod und neuer
Geburt. Wir haben ja schon von verschiedenen Seiten her dagienige, was da in
Betracht kommt, geschildert, aber eine vollstandige Kenntnis, ein wirkliches
Eindringen in diesen Teil des menschlichen Lebens ist eigentlich nur mdglich,
wenn man die Betrachtung von den verschiedensten Gesichtspunkten aus
anstellt. Obgleich das alles richtig ist, was in den Schriften und Zyklen Uber
dieses Thema zu finden ist, so kann doch zu alldem noch hinzugefiigt werden
dasjenige, was wir am heutigen Abend und vielleicht auch tGbermorgen Uber die
Sache vorzubringen haben.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

(2) Wenn der Mensch durch die Pforte des Todes getreten ist, wenn er also
abgelegt hat seinen physischen und seinen Atherleib, dann ist in der ersten Zeit
die Seele namentlich hingegeben den Erinnerungen an das verflossene Erden-
leben. Wir wissen ja schon, die Seele braucht eine gewisse Zeit, um sich, wenn
man den Ausdruck gebrauchen darf, alles dasjenige abzugewdhnen, was sie
zusammenhdlt mit dem letzten Erdenleben. Nun wollen wir uns dieses Heraus-
wachsen aus dem letzten Erdenleben einmal im Zusammenhang mit dem ganzen
Universum, mit der Welt, vorstellen.

(3) Wenn der Mensch — und das ist ja nicht nur nach dem Tode, sondern das
ist auch schon im Schlaf der Fall — seinen physischen und Atherleib verlaRt und
also nur im astralischen Leibe lebt, was wir ja auch als das Seelische
bezeichnen kdnnen, dann tritt mit dem Menschen, raumlich kdnnte man sagen,
eine vollige Erweiterung ein: eine Ausdehnung seines Wesens in die Weiten.
Jede Nacht dehnen wir uns eigentlich aus Uber die Sternenweiten hin. [189]
Nach dem Tode breitet sich der Mensch so aus, langsam und allmahlich, dafi3
wir zu suchen haben seine — wir kdnnen jetzt vielleicht nicht sagen: Leiblichkeit
—, sondern seine Seelenhaftigkeit im Umkreise der Erde, weit zunachst Uber den
Luftkreis hinaus. Immer weiter und weiter dehnt er sich aus, bis der Mensch —
so paradox es klingt, stellt es sich doch so heraus — sein Seelensein Uber den
ganzen Umkreis der Kugelflache ausgedehnt hat, die zusammenfallt am Ende
mit dem Umkreis des Mondes um die Erde. Wir wachsen so in die Grof3e, daf
die Grenze unseres Wesens der Umkreis des Mondes um die Erde ist. Solange
wir aso in diese Grof3e wachsen, dauert das, was wir als die Kamalokazeit
bezeichnen kdnnen. Das ist die Zeit des innerlichen Zusammenhanges mit dem
letzten Erdenleben.

(4) Dann aber geht die Ausdehnung weiter. Wir erweitern uns tatséchlich
zum Sternenzelt hinaus, und es beginnt dann die Zeit, wo der Mensch so
hinauswéchst, dal’ die aulRerste Grenze seines Seins als der Umkreis bezeichnet
werden kann, den heute astronomisch gesprochen die Venus, okkult gesprochen
der Merkur beschreibt. Nun hangt die Art des Seins des Menschen, nachdem er
die Mondensphére verlassen hat, davon ab, wie das Leben hier zwischen Geburt
und Tod war. Wenn wir uns hinausleben in den Weltenraum bis zur
Merkursphére, so befinden wir uns in ihr entweder so, daf3 wir leicht
Zusammenschluf finden kdnnen mit den Menschen, mit denen wir auf Erden
zusammen waren, mit denen sich unsere Seelen auf Erden zusammengefunden
haben, oder aber es kann auch das uns treffen, dal? wir schwierig solchen
Zusammenschlul® finden konnen, dald wir gewissermal3en bel diesem
Hinausleben in die Merkursphéare zur Einsamkeit verdammt sind. Und ob wir
mehr oder weniger zur Einsamkeit oder, wenn der Ausdruck erlaubt ist, zur
Geselligkeit uns bestimmt fuhlen, das hangt davon ab, wie der Mensch das
Erdenleben zugebracht hat. [190]



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

Derjenige Mensch, der im Leben sich wenig darum gekimmert hat, in seiner
Seele rege zu machen moralische Empfindungen, moralische Gesinnung,
moralische Stimmung, Wohlwollen, Mitgeftihl, der Mensch, der das wenig ent-
wickelt hat wahrend des Erdenlebens, der flhlt sich, indem er sich zur
Merkursphére erweitert, nach dem Tode zur Einsamkeit gezwungen. Und
schwierig ist es ihm, andere Seelen, mit denen er verbunden ist, zu finden. Der
Mensch, der viel Mitleid, moralische Gesinnung entwickelt hat, der lebt, sich
erweiternd zur Merkursphéare, mit anderen Seelen gesellig zusammen. So haben
wir es in der Hand, uns unser Leben beliebig einzurichten zwischen Tod und
neuer Geburt. Die Merkursphéare, okkult gesprochen, ist also digjenige Sphére,
in der unsere moralischen Eigenschaften zum Ausdruck kommen. Sie ist auch
digienige, in welcher sich wirksam erweist noch in anderer Weise, was wir an
moralischen Eigenschaften entwickelt haben.

(5) Da kommt zundchst noch in Betracht — gerade wahrend dieses
Durchganges durch die Venus- oder Merkursphdre nach dem Tode —, dafi
nachwirkt, ob man im Leben zwischen Geburt und Tod ein Mensch mit
Gewissenhaftigkeit oder mit Gewissenlosigkeit war. Sehen Sie, alles, was in der
WEelt hier im physischen Leben geschieht, wird dirigiert, wird verursacht zul etzt
von der geistigen Welt aus. Wir haben ofters betrachtet den naturgemal3en
Alterstod, der fir den Menschen eintreten muf3, well er dasjenige ist, was uns
eigentlich treffen muld aus dem Grunde, damit das Leben von Inkarnation zu
Inkarnation in richtiger Weise vor sich gehen kann. Aber es gibt, wie wir
wissen, nicht nur diesen in der Evolution gut begrindeten Alterstod; es gibt
auch einen Tod, der den Menschen beféllt in der Bllte der Jugend, in der
Kindheit schon. Es gibt in der Welt die mannigfaltigsten Krankheiten, Seuchen
und so weiter, die in das menschliche Leben hineintreten. Und sie werden
zuletzt nicht blof3 bewirkt durch physische Ursachen, sondern sie werden
bestimmit, dirigiert von der geistigen Welt herein. Und eigentlich ist es aus dem
Gebiet der Venus, jenes Girtels um die Erde herum, den wir aber, okkult
gesprochen, die Merkursphére nennen konnen. Das heildt, wenn wir einen
Halbmesser ziehen von der Erde bis zur Venus hin und damit einen Kreis
beschreiben — ganz abgesehen von den astronomischen Verhdtnissen —, so ist
das okkult die Merkursphére; also einen Kreis nicht um die Sonne, sondern um
die Erde herum. [191] Und in diesem Girtel, in dem Raum, der von diesem
Kreis eingenommen wird, da liegen die Kréfte, von denen dirigiert werden auf
Erden Krankheiten und Tod; der Tod, nicht soweit er eintritt als naturgemal3er
Alterstod, sondern unregelméflig. Da sind gewisse geistige Wesenheiten
wirksam, jene Wesenheiten, die der Okkultismus bezeichnet als die Geister von
Krankheit und Tod. Derjenige Mensch, der, okkult gesprochen, in diese
Merkursphére eintritt so, dal3 er auf Erden sein Dasein als gewissenloser
Mensch zugebracht hat, der verurteilt sich nun dazu, wahrend er durch diese
Sphére durchgeht, Diener zu werden dieser — wir kbnnen sie schon so nennen —
bOsen Geister von Krankheit und Tod.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

Ja, man bekommt erst einen Begriff, einen Eindruck von dem, was eigentlich
Gewissenlosigkeit bedeutet, wenn man diese Tatsache weil3. Gewissenlosigkeit
verurteilt die Menschen dazu, eine Zeitlang zwischen Tod und Neugeburt in der
Merkursphére in das Joch dieser bdosen Geister gebeugt zu sein. Und wenn die
Kréfte entwickelt werden, die aus dem Umkreis hereingeschickt werden auf die
Erde, damit Seuchen, Krankheiten eintreten, damit der Tod zur Unzeit eintritt,
dann mussen diese gewissenlosen Seelen mitarbeiten as Diener dieser Geister
von Krankheit und Tod, welche diese Kréfte in unsere physische Welt
hereinschicken.

(6) Etwas anderes ist es, wenn da nachwirkt bis in diese Sphéare hinauf das,
was sehr verbreitet ist auf Erden: Bequemlichkeit. Unser Leben steht eigentlich
ganz im Zeichen der Bequemlichkeit. Unzahliges wirden die Menschen anders
machen, wenn sie nicht bequem wéaren. Auch durch die Bequemlichkeit
verurteilt sich der Mensch dazu, in der Sphére, die eben besprochen worden ist,
Diener zu werden eine Zeitlang jener Maéchte, welche dem Ahriman
unterstehen, welche man bezeichnen kann als die Méachte der Hindernisse, also
jener Geister, die das Arbeiten auf Erden behindern. Diener der Geister der
Hindernisse werden wir fir eine bestimmte, mehr oder weniger lange Zeit durch
ales, was wir in unsere Seele eingegossen haben durch Bequemlichkeit. So
bekommen wir einen Begriff, wie hineinwirken in das Leben zwischen Tod und
Neugeburt die Kréfte, die wir hier im physischen Leben in der Seele ausgebildet
haben. [192]

(7) Die nachste Sphére, zu der sich die Seele erweitert, bezeichnet man
okkult als Venus-Sphare, astronomisch als Merkursphére. Zu ihr bereiten wir
uns vor durch religiose Eigenschaften, religidse Gesinnung. Ein Mensch, der in
sich entwickelt hat in der Zeit zwischen Geburt und Tod eine solche Gesinnung,
durch die seine Seele Hinblickt nach den geistigen Urmachten und Urkréften
der Welt, der kann ein geselliges Wesen sein in der Venus-Sphére, so dal3 er
zusammenlebt mit anderen Menschen, mit denen seine Seele sich verwandt
gemacht hat auf Erden. Aber auch andere Geister der Hoheren Hierarchien
treten von da ab in die menschliche Sphére ein, und der Mensch lebt da mit
Geistern der hoheren Hierarchien zusammen, wenn er religibse Gesinnung,
religiose Empfindung, religioses Gefiinl entwickelt hat. Dagegen verurteilt er
sich zur Einsamkeit, zur Abgeschlossenheit, zu qualender Einsamkeit, wenn er
seine Seele nicht in Verbindung gebracht hat hier auf Erden mit Impulsen des
religiosen Lebens. Wenn er Atheist gewesen ist hier auf Erden, dann wird er ein
vOllig Einsamer von der Sphére ab, von der gesprochen worden ist. Und sagen
muf3 man schon, daf3 zu volliger Einsamkeit sich verdammen die Menschen, die
heute geradezu grol3ziehen die Religionslosigkeit.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

Die Leute, die sich im Monistenbund zum Beispiel zusammenziehen, versperren
sich die innere Bewegungsfreiheit, und well sie sich hier unter dieser Fahne
zusammengefunden haben, verurteilen sie sich in jener Sphére dazu, jeder in
seinem eigenen Kafig zu sitzen; jeder wird getrennt sein von dem andern.

(8) Die néchste Sphére, in die wir eintreten, ist die Sonnensphére. Wiederum
sind die Verhdlitnisse anders, als sie fur die physische Astronomie sind. Wir
bekommen diese Sphéare, wenn wir die Erde mit der Sonne verbinden und einen
Krels beschreiben mit dieser Verbindungslinie um die Erde herum. (Es wird
gezeichnet.) Geistig sind die Verhdltnisse eben anders als im Physischen. Wir
verbreitern uns bis zu dieser Sphére hinaus, nachdem wir die Venus-Sphare
durchlaufen haben. Fur diese Sphéare bereitet uns vor nicht mehr dasjenige, was
uns fur die Venus-Sphére vorbereitet hat. [193] Fur die Venus-Sphare konnen
wir so vorbereitet sein, dal3 wir den Zusammenschluf? finden mit all denjenigen
menschlichen Seelen, welchen wir religidos nahegestanden haben im Leben
zwischen Geburt und Tod. In der Venus-Sphéare sind die Menschen gleichsam
abgeschlossen in Bezirke, wie digenigen Bezirke sind, in welchen auf Erden
die Volker, die Rassen verbunden sind. So sind in der Venus-Sphéare Bezirke, in
denen digjenigen sich zusammenfinden, welche verwandt sind in ihrem
religiosen Empfinden. Das genigt aber nicht mehr fir die Sonnensphére. In der
Sonnensphére fuhlt man sich einsam, wenn man auf Erden nur vorbereitet war
fur eine gewisse Art von religiosem Empfinden in der Seele. In der
Sonnensphére ist man ein geselliges Wesen nur, wenn man im besten Sinne des
Wortes Verstandnis herausgebildet hat fir jedes religi 6se Empfinden, wenn man
gewissermalen die tiefere Toleranz entwickelt hat fur alle Religionssysteme der
Erde. Bis in unsere Zeit war seit dem Mysterium von Golgatha das aul3ere
christliche Religionsbekenntnis gewissermalden ausreichend; denn dieses
christliche Religionsbekenntnis enthét in gewisser Weise doch ein dber ein
beschranktes Religionssystem weiter hinausgehendes Verstéandnis in ganz
anderer Art als andere Religionssysteme. Man kann sich wirklich davon leicht
Uberzeugen. Viele andere Religionssysteme sind noch auf gewisse Bezirke der
Erde beschrankt, und man kann, wenn man nur sehen will, sehr leicht sehen,
wie der Bekenner der Hindu-Religion, des Buddhismus und so weiter schon
gprechen  wird von ener Gleichberechtigung aler Religionen und
Religionsweisheit im allgemeinen, aber wenn man tiefer eingeht auf das, was er
meint, so findet man, dal3 er nur seine eigene Religion meint. Er verlangt im
Grunde genommen von den anderen Menschen, dal? sie seine eigene Religion
anerkennen. Das nennt er dann Gleichberechtigung der Religionen. Versuchen
Sie, theosophische Zeitschriften zu lesen, welche dem Gebiete Indiens
entstammen. Da wird das, was die Inder sagen, as die allgemeine Weltreligion
ausgegeben und von denjenigen, die das nicht anerkennen, wird gesagt, dal3 sie
keine redlichen Theosophen seien. Das Urchristentum ist von Anfang an nicht
auf diesen Ton gestimmt, besonders da, wo es abendléndische Religion
geworden ist. [194]



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

Wirde es im Abendland so sein, wie es in Indien ist, so hétten wir heute eine
Wotan-Religion; das wirde dann sein, was zum Beispiel fur den Orient die
Hindu-Religion ist. Das Abendland hat aber nicht die aus ihm herausgewach-
sene Religion genommen, sondern von vornherein die Religion eines Stifters,
der aul3erhalb des Abendlandes gelebt hat, des Christus Jesus. Unegoistisch hat
das Abendland eine Religion in sein Wesen aufgenommen. Das ist ein
prinzipieller Unterschied. Und es liegt im Grunde genommen die wahre
Toleranz gegentiber jedem Religionssystem im Wesen des Christentums, wenn
auch dieses Wesen vielleicht von abendlandischen Christen schlecht verstanden
worden ist.

(9) Eigentlich ist fur den Christen jeder ein Christ, wie er sich auch sonst
benennen mag. Und es ist nur eine Engherzigkeit, wenn man christliche
Dogmen Uberall verbreiten will. Weitherzigkeit ist etwas ganz anderes. Wenn
man den Hindu, den Chinesen, den Buddhisten betrachtet, wenn man auf die
tieferen Elemente seines Wesens eingeht, so wird man tberall die Anfange des
Christentums finden, wird herausheben aus dem, was er selbst denkt, dasjenige,
was die Ansétze des Christentums sind, ohne dal3 man den Namen des Christus
zu nennen braucht. Aber dieses engere Christentum ist doch eigentlich, wie es
heute den Menschen zwischen Geburt Lind Tod gegeben wird, nur eine
Vorbereitung fir die Sonnensphére nach dem Tode. Da ist noch etwas anderes
notwendig fir diese Sonnensphére: dasjenige ist notwendig, was wir im
richtigen, wahren Sinne als Theosophie bezeichnen. Sie gibt uns jenes innere
Verstandnis fir alle Religionssysteme der Erde, fir das Wesen aller
Religionssysteme der Erde. Wenn wir uns dieses Verstandnis aneignen hier auf
Erden, dann bereiten wir uns in rechter Weise fur die Sonnensphére vor. Dieses
Verstandnis fur die verschiedenen Religionen und fir das Mysterium von
Golgatha, fur den Christus-lmpuls, missen wir haben, wenn wir nicht
Einsiedler werden sollen gegentiber andern Menschenseelen und gegentiber den
Geistern der hoheren Hierarchien in der Sonnensphéare zwischen Tod und neuer
Geburt.

(10) Wenn wir zwischen Tod und neuer Geburt in die Sonnensphére
hineinkommen, dann finden wir da zweierlei. [195] Das erste, was wir finden,
Ist etwas, was wir nur bildlich ausdriicken kénnen: wir finden einen leeren
Thron, einen leeren Weltenthron. Und dasjenige, was wir suchen konnen auf
diesem leeren Weltenthron, das kdnnen wir nur finden in den Bildern der
Akasha-Chronik. Auf diesem Thron, den wir da leer finden, wenn wir die Zeit
zwischen Tod und neuer Geburt durchleben, hat einstmals innerhalb der
Sonnensphére der Christus gesessen. Er hat sich verbreitet bis in die
Erdensphére hinein durch das Mysterium von Golgatha, und seit jener Zeit
mussen die Erdenbewohner hier auf Erden sich ein Verstandnis fir den
Christus-Impuls aneignen kénnen und diesen Impuls gedéchtnismaldig behalten:



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

dann kdnnen sie erkennen das Bild, das in der Akasha-Chronik erscheint, wenn
sie sich hineinleben in diese Sonnensphére. Wer hier auf Erden sich nicht dieses
Verstandnis errungen hat, der erkennt nicht, wer da einstmals auf diesem Thron
gesessen hat und was jetzt nur noch im Bild vorhanden ist, und er kann sich
nicht zurechtfinden im Leben innerhalb der Sonnensphére zwischen Tod und
neuer Geburt. Da sehen wir, wie es Erdenmission der Menschenseelen ist, hier
sich den Zusammenhang mit dem Mysterium von Golgatha zu suchen, wie wir
thn suchen innerhalb unserer spirituellen Bewegung. Dadurch behalten wir die
Erinnerung zwischen Tod und neuer Geburt von dem Christus-Impuls und
werden innerhalb der Sonnensphére kein Einsiedlerwesen, sondern ein
geselliges Wesen durch die Kréfte, die wir mitgenommen haben; so dal3 wir
dann gleichsam durch unsere eigene, mitgebrachte Kraft das Bild beleben — das
nur noch als Bild in der Sonnensphére ist — von dem Christus. Und wir miissen
uns so viel Kraft von der Erdenzeit mitnehmen, dal’ diese Kraft uns auch fur die
folgende Zeit bleibt und nicht verlorengehen kann.

(11) Aber ein Zweites finden wir noch in dieser Sonnensphére, einen zweiten
Thron, und der ist jetzt eingenommen von einer realen Wesenheit, von Luzifer.
Und so fuhlen wir uns zwischen Tod und neuer Geburt, wenn wir die
Sonnensphére erreicht haben, wie es eben beschrieben worden ist, auf der einen
Seite dem Christus, auf der andern Seite dem Luzifer gegentiber. Wirden wir
den Christus-Impuls nicht in uns aufgenommen haben, so mifdte Luzifer alein
unser Fuhrer werden. [196] Haben wir aber aufgenommen den Christus-Impuls,
so stehen wir auf der weiten Reise durch das Weltall unter der Fuhrung auf der
einen Seite des Christus-Impulses, auf der andern Seite des Luzifer; denn diesen
brauchen wir auch fr die folgenden Zeiten. Wir brauchen auch Luzifer, denn er
fuhrt uns jetzt in der richtigen Weise durch die anderen Weltenspharen
hindurch, zunéchst bis zur Mars-Sphére hin.

(12) Das ist die nachste Sphére, zu der wir uns erweitern zwischen Tod und
neuer Geburt. Damit uns Luzifer in solcher Weise fihren kann, wie es fir uns
Menschen angemessen ist, mussen wir den Christus-Impuls as Gegengewicht
haben; dann ist der Luzifer-Impuls fir uns heilsam; sonst ist er ein Schlechtes
fur uns. Noch etwas anderes ist notwendig geworden: In der Mars-Sphéare
mussen wir die Moglichkeit haben, mit unserm ganzen Wesen Rechnung zu
tragen gewissen Verédnderungen; die auf dem Mars im Laufe der letzten
Jahrhunderte sich zugetragen haben. Diese Veranderungen sind etwa in
folgender Weise zu schildern. Durch gewisse Kréfte stehen alle einzelnen
Weltenkorper in Verbindung miteinander; mit der Erde stehen in Verbindung
die anderen Weitenkdrper. Von ihnen strahlen die Kréfte aus. Von dem Mars
und seiner Sphére strahlt in der Tat nicht nur die Lichtwirkung aus, die auf die
Erde kommt, sondern es strahlen auch geistige Kréfte aus.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

Wenn wir in &tere Jahrhunderte zurtickgehen, finden wir, dal3 vom Mars
ausgestrahlt sind digjenigen Kréfte, welche die Menschen enthusiasmiert haben
zu dem, was die Menschen in dlteren Zeiten brauchten: physische Krafte, um
die Menschheitsevolution zu fordern. Esist nicht blof3 ein Mythus, sondern eine
okkulte Wahrheit, dal3 dasjenige, was as kriegerische Kraft und kriegerische
Verwicklung sich in der Welt entwickelt hat, was die Menschen tatkréftig,
mutig gemacht hat durch Jahrhunderte und Jahrtausende, von der Einstrémung
der Marskréfte herriihrt. Aber es ist im Leben eines Planeten so, dal3 seine
Kréfte eine aufsteigende und eine absteigende Entwickelung durchmachen. Und
der Mars hat in den letzten Jahrhunderten seine Aufgabe in gewisser Weise
geandert. [197] Was jetzt noch an kriegerischen Kraften entwickelt wird, das ist
abflutendes kriegerisches Leben der friheren Jahrhunderte; neues stromt nicht
mehr an befeuernden Kréften des Mars ein. Denn an der Wende des
sechzehnten zum siebzehnten Jahrhundert, da war der Mars an einem
entscheidenden Punkt angelangt, an einem Punkte, der sich im Mars-Sein nur
vergleichen &%t mit der Zeit, da die Erde an einem entscheidenden Punkte
angekommen ist zur Zeit des Mysteriums von Golgatha. Es ist etwas ungeheuer
Bedeutsames, was wir hier beriihren. Mars ging durch einen entscheidenden
Punkt. Das wulte man innerhalb der Erdenmysterien, da wo fir die grof3en
geistigen Angelegenheiten des Erdenseins die Entscheidung getroffen wird.
Namlich seit dem zwolften Jahrhundert sind die entscheidenden Vorbereitungen
getroffen worden innerhalb der Mysterienentwickelung der Erde, um der
Veranderung der Mars-Sphére Rechnung zu tragen. Die Kréfte, die der Mars
aussenden sollte, um Mut und Tatkraft auf die Erde zu bringen, waren vorbel
fur den Mars: sie sollten nicht mehr auf die Erde hereindringen. Damit aber, dal3
der Mars eine solche Krisis durchgemacht hat, verandert sich auch fir die
Seelen, die da leben zwischen Tod und neuer Geburt, dasjenige, was sie
durchzumachen hétten in der Mars-Sphére nach dem Tode. Wenn der Mensch
namlich Uber die Sonnensphére hinauskommt, strahlen in sein Seelensein Kréfte
ein, die schon flur die n&chste Inkarnation Bedeutung haben. Die Seele, die in
den aten Zeiten, vor dem siebzehnten Jahrhundert durch die Mars-Sphére
durchgegangen war, die kam mit jenen Kréften in Berlhrung, die sie mit Mut
und Tatkraft durchdrangen. Luzifer war der Flhrer zu den Quellen fir Mut und
Tatkraft. Aber die Seelen, die in spaterer Zeit ankamen, konnten das
Charakteristische nicht mehr finden: Mars ging da durch seine Krisis. Da wo
innerhalb der Mysterien die grof3en spirituellen Entscheidungen getroffen
werden, da rechnet man nicht blof3 mit dem Menschenleben zwischen Geburt
und Tod, sondern auch mit seinem Heil und Unhell zwischen Tod und neuer
Geburt; das heil3t, man sieht in den Mysterien darauf, dal3 der geistigen Kultur
der Menschheit digenigen Dinge eingefiigt werden, die bewirken, dal3 die
Seelen nach dem Tode die verschiedenen Sphéaren richtig durchmachen kénnen.
[198]



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

(13) Wenn wir begreifen wollen, um was es sich hier in der Mars-Sphare
handelt, missen wir folgendes betrachten. Es tritt eine grof3e, entscheidende
Sache vom zwdlften Jahrhundert ab an die rosenkreuzerischen Mysterien heran
dadurch, da® man sich folgendes sagen mufdte. Es kommen fiur die
Erdentwickelung ganz besondere Zeiten, die Zeiten der &ul3eren materiellen
Kultur, der aufl3eren materiellen Triumphe. Gegen diese kann man sich zwar
nicht wenden; obwohl sie nichts Geistiges bringen, muf3 man sie notwendig
haben, diese Zeit der Maschinen, Luftschiffe und so welter, aber sie bringen
eine Art von Seelentod. Man kann sich nicht dagegen wenden, der Mensch muf3
sich da hineinleben. — Das materialistische Zeitalter muf3te kommen; nur war es
immer die Anstrengung hoherer geistiger Wesenheiten, ein Gegengewicht zu
schaffen gegen dieses materialistische Zeitalter. Wenn wir alles das betrachten,
was in der Erdentwickelung als ein Gegengewicht zutage getreten ist gegen den
Materialismus, haben wir die letzte, bedeutsamste Erscheinung in Franz von
Assisi; jenem Franz von Assisi, der sich in seinem Franz-von-Assisi-Sein
abwandte von allem auleren Leben, der jenes lhnen ja bekannte Dasein flhrte
in Assisi, das so wunderbar von Giotto an die Wande der Kirche von Assis
gemalt ist, so dal3 heute, wo diese Geméalde schon so vielfach Gbermalt sind, uns
das Leben doch noch so ergreifend von den Wanden herunterstrahlt. Und
obzwar auch er eine Entwickelung nach dem Materialismus hin durchgemacht
hat, so mul3 man doch sagen: es ist noch verbreitet in der Gegend um den Ort
von Assisi herum die spirituelle Atmosphéare des Franziskus, jene Atmosphére,
die in sich aufgenommen hat die Elemente eines zwar weltfremden, aber
seelenvertrauten Lebens nicht nur der Menschenseele, sondern vertraut der
Seele der Natur. Sie kdnnen in dem Zyklus Uber «Der Mensch im Lichte von
Okkultismus, Theosophie und Philosophie» jene wunderbare Dichtung
nachlesen, in der Franz von Assisi das ausstromte, was er empfand gegentber
der Seele der Natur und der Naturwesen. Man kann sagen, schonere Tone hat
kein Dichter, so schone Tone Uber das Naturdasein vielleicht nur Goethe
wiedergefunden. Woher kam das alles? [199] Das kam alles davon, dal3 Franz
von Assisi in seiner vorhergehenden Inkarnation, im siebenten, achten
Jahrhundert in einer Mysterienschule, die in der Nahe des Schwarzen Meeres
war, ein Schiler war einer Individualitét, die nicht mehr in einer Inkarnation im
physischen Lelbe verkorpert war.

(14) Es ist das eine merkwtrdige Sache. Franz von Assisi hatte in seiner
unmittelbar vorhergehenden Inkarnation in einer Mysterienstétte gelebt, war mit
anderen Schilern zusammen Schiler einer Wesenheit, die nur noch im
Geistesleib unter den Schilern, zu denen auch Franz von Assisi gehorte,
dazumal wirkte. Und dies war kein anderer as der Buddha, von dem wir
wissen, dal3 er als Gautama Buddha zum letzten Ma verkorpert war. Er wirkte
dennoch weiter im geistigen Leibe. Wir wissen, dal3 er noch as geistige
Wesenheit der Geburt des Jesusknaben des L ukas-Evangeliums beigewohnt hat.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

Er hat weiter gewirkt in der Schule, in der Franz von Assis in seiner
vorhergehenden Inkarnation gelebt hat. Da hat dieser die Impulse seines
seelenvertrauten Lebens aufgenommen, jenes Lebens, das die Menschen
wegfuhren sollte von all dem, was gerade auf der Erde sich weiter verbreiten
sollte, hinwegfiihren sollte von dem rein materiellen Leben. Und das ist in
Franz von Assisi geblieben, das sehen wir nachwirken in der Franz-von-Assisi-
Inkarnation. Aber es konnte nicht so kommen, dal} auf der Erde in dem
Zeitalter, das schon einmal die materialistische Mission hatte, viele Seelen sich
etwa einer Franz-von-Assisi-Gemeinschaft anschlossen. Digjenigen konnten es
nicht tun, die mit der Zeit fortzuschreiten hatten. So war gewissermal3en ein
Zwiespalt geschaffen. Es konnte nicht kommen, dal3 auf der einen Seite nur
aul3ere, materielle Kultur war, auf der anderen Seite Bekenner des Franz von
Assisi. So grol3 und gewaltig Franz von Assisi ist, so wenig konnte das fur die
spéteren Zeiten taugen, was er als Regeln gegeben hatte. Wie konnte es nur
kommen? Was mulite Uber die Erde kommen?

(15) Das setzte man in bedeutsamen Perspektiven fest in den Rosenkreuzer-
mysterien seit dem zwolften Jahrhundert. Man sagte sich: [200] Der Mensch
wird mit dem Erdenleib arbeiten mussen, wird sich hineinleben muissen
aulRerlich zwischen Geburt und Tod in das materielle Dasein, und er wird
mitgehen mussen mit den Triumphen dieses materiellen Daseins. Aber die
Moglichkeit mufd geschaffen werden fir jede Seele, die sich hineinlebt, sich
befreundet mit dem materiellen Dasein, mit einem Tell ihres Wesens gleichsam
Verstandnis fir das innerliche Erlebnis zu haben dessen, was im Franz-von-
Assisitum liegt. — Darin besteht ja das Wesen des Fortschrittes der Seelen auf
Erden, dal3 diese Seelen gleichsam zwei Naturen erhalten missen, immer mehr,
je weiter sie der Zukunft entgegengehen; dald3 wir mit unseren Seelengliedern
die Impulse des Erdendaseins ergreifen und uns damit befreunden kénnen; dal3
wir aber in uns auch Augenblicke und Stunden entwickeln miissen, in denen wir
einsam hingegeben sein kdnnen dem Leben der Seele selber. Wahrend wir
weltfreundlicher und weltvertrauter werden, muissen wir zugleich Stunden
haben, in denen wir seelenvertraut werden konnen. Wahrend wir auf der einen
Seite dem Edison nachfolgen, missen wir auf der andern Seite ganz still im
Innern Schiler des Franz von Assisi oder seines grof3en Lehrers, des Buddha,
werden konnen. Das muld jede Seele, wenn sie auch hineingestof3en ist ins
materielle Leben, so flihlen kdnnen. Und darauf mufdte vorbereitet werden in
den Rosenkreuzermysterien. Christian Rosenkreutz hatte die Aufgabe, dafir
vorzusorgen.

(16) Wie kann das geschehen? Dadurch nur, dal3 eine gewisse Zeit des
L ebens zwischen Tod und neuer Geburt fir die Seele in einer ganz bestimmten
Weise angewendet werden kann. Da sagte man sich in den Rosenkreuzer-
mysterien: Der Mars verliert sozusagen seine alte Aufgabe; geben wir ihm eine
neue. —



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

Mit dem Beginn des siebzehnten Jahrhunderts, um die Wende des sechzehnten
zum siebzehnten Jahrhundert, wurde abgesandt der Buddha, der ohnedies seine
letzte Erdeninkarnation durchgemacht hatte, nach dem Mars, nach der Mars-
Sphére, und man kann sagen, indem man ganz richtig spricht: In jenem
Zeitpunkt hat fir den Mars der Buddha etwas Ahnliches vollbracht, wie —nur in
einem grofReren Mal3stab — der Christus auf Erden im Mysterium von Golgatha
vollbracht hat. [201] Dasjenige, was vom Mars immer ausgegangen ist und was
in seiner Wesenheit lag, hat dazumal der Buddha durch sein Opfer umge-
wandelt. Er hat die ganze Natur und Wesenheit des Mars umgewandelt. Fir den
Mars ist der Buddha der grof3e ErlGser geworden. Es war ein Opfer fir ihn. Sie
brauchen sich nur zu erinnern, wie der Buddha aufgestiegen ist zu der Lehre,
der Botschaft vom grof3en Frieden, vom harmonischen Dasein. Er wurde jetzt
hinausversetzt in die planetarische Sphére, aus der die Kraft des Aggressiven
hervorgegangen ist. Er, der Friedensfirst, kreuzigte sich gleichsam, wenn auch
nicht durch das Mysterium von Golgatha. So wird etwas anderes in die Mars-
Sphére gebracht: der Mars wird von der Wesenheit des Buddha durchdrungen.
Wie auf Erden die Substanz des Christus ausgeflossen ist von dem Mysterium
von Golgatha, so stromt aus auf die Mars-Sphére die Friedenssubstanz des
Buddha und ist seitdem in der Mars-Sphére.

(17) So wurde innerhalb des Rosenkreuzermysteriums gesprochen. Durch
die Aussendung des Buddha konnten die Menschenseelen zwischen Tod und
neuer Geburt eine Zeitlang in der Sphéare des Mars leben, nachdem sie in der
Sonnensphére sich eingefunden hatten und bis dahin den Christus-Impuls
getragen haben. Nachdem die Seele dorthin eingetreten ist durch das richtige
Durchdrungensein von dem Christus-lmpuls und durch die Fiihrung des Luzifer,
kommt die Seele weiter hinaus in die Mars-Sphére, und gerade in unserer Zeit
tritt in der Mars-Sphére dasjenige ein, was friher nicht hat eintreten kdnnen: es
werden die Seelen durchdrungen von dem, was auf Erden nicht mehr erfolgen
kann, durchdrungen von dem Buddha—Franz-von-Assisi-Element. Zwischen
Tod und neuer Geburt kann jede Seele das durchmachen, wenn sie in
entsprechender Weise vorbereitet ist, was wie in einem letzten Aufschwung im
Seelenleben des Franz von Assisi sich ausgelebt hat auf Erden, was aber seither
auf Erden nicht mehr eine rechte Heimat haben kann. [202] Indem die
Menschenseele die Sphéare des Buddha in dem Leben zwischen Tod und neuer
Geburt auf dem Mars durchmacht, kann sie daselbst die Kraft aufnehmen, die
sie zu dem beféahigen wird, was eben gesagt worden ist: dald sie spéter durch
eine neue Geburt in ein rein materielles Dasein treten kann, hineingeworfen sein
kann in ein Erdendasein, welches immer materialistischer sein wird, aber
dennoch Kréfte entwickeln kann mit einem andern Teil des Seelenwesens, um
hingegeben zu sein der geistig-seelischen Welt. So liegt es mit den
Geheimnissen, die sich verbergen zwischen Tod und neuer Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

(18) Dann verbreiten wir uns immer mehr und mehr in die Sternenweiten
hinaus zu Jupiter, Saturn und noch weiter hinaus. Was jetzt geschildert worden
Ist, das geht eigentlich nur mit den fortgeschrittensten Seelen vor sich. Seelen,
welche sich nicht die Bedingungen jetzt erworben haben, sondern sie erst spéater
erwerben werden, solche Seelen verbinden sich in dem Leben zwischen Tod
und neuer Geburt nur mit den der Erde zu allerndchst gelegenen Sphéren. Die
anderen Spharen machen sie auch durch, aber in einem gewissen schlaf-
ahnlichen, unbewuldten Zustand. In den &uf3eren Sphéren, in den Sphéaren
aul3erhalb der Sonne, werden die Krafte gesammelt, die der Mensch aufnehmen
muf3, damit er wieder arbeiten kann, indem er einer neuen Geburt zuschreitet,
mitarbeiten kann am Aufbau eines neuen Leibes. Das was im Menschen ist, ist
nicht blo3 auf der Erde in ihn hereingegkommen. Es ist die grofde
Kurzsichtigkeit, wenn die Materialisten glauben, dal3 der Mensch ein Geschopf
der Erde sei. Wenn der Mensch sich so aufbaut mit den Kréften, die er
mitbekommt, auferbaut im umfanglichsten Sinne, so sind in diesen Kraften des
Aufbaues kosmische Kréfte, die der Mensch sich erst holen mufdte. Indem er
zwischen Tod und neuer Geburt sich erweitert bis zur Sonnensphéare, hat er
immer noch zu tun mit den Kréften, die aus dem vorherigen Leben nachwirken.
Die Kréfte, die er braucht, um das in die Erdensphare hineinzuarbeiten, was
seinen physischen Leib vom Umkreis her konstruieren kann, das muf3 er aus den
Kréften holen, die auRerhalb der Sonnensphéare an ihn herantreten. Der Mensch
muf3 sich wirklich zum Kosmos erweitern zwischen Tod und neuer Geburt, er
mufd mit dem Kosmos leben; denn auf Erden allein sind nicht die Kréafte da,
welche den Menschen wirklich zustande bringen kdnnen. Aus dem Menschen-
keim, der da entsteht durch das Zusammenwirken der beiden Geschlechter,
wirde niemals ein neuer Mensch entstehen kdnnen, wenn nicht folgendes
geschehen wirde. [203]

(19) Da ist dieser kleine Menschenkeim. Mit diesem Menschenkeim
verbindet sich etwas ungeheuer Grofdes und Bedeutsames, etwas, was sich
zuerst verbreitet hat in geheimnisvoller Weise in unendlichen Weltenweiten und
was sich dann wieder zusammenzog. Nachdem der Mensch sich verbreitet hat
bis zur Sternensphére hin, beginnt er sich wieder zusammenzuziehen. Er geht
durch die Saturn-, Jupiter-, Mars-, Sonnen-, Venus-, Merkur-, Mondsphére
durch, wird immer kleiner und kleiner. Und indem er kleiner wird, hat er in sich
hereingenommen die geistigen Kréafte des Kosmos. Und immer kleiner und
kleiner wird er. Und das, was da zuletzt komprimiert wird, zusammengedrickt
wird as kleine geistige Kugel, das ist eben aus einer ungeheuren Verdinnung
zusammengedrickt. Und dieses verbindet sich jetzt mit der physischen Kugel,
die die Keimzelle ist, und befruchtet sie von den geistigen Reichen herein. So
sehen wir, wie der Mensch durch die Geburt ins Dasein tritt.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

(20) Nachdem er durch den letzten Tod ging, verbreitete er sich in
Weltenfernen hinaus, wurde gleichsam eine Riesenkugel. Geistig war er mit den
geistigen Wesenheiten und Tatsachen zusammen; dann komprimiert er sich
wiederum, wird immer kleiner und kleiner, bis der Zeitpunkt gekommen ist, wo
er sich durch die ihm innewohnenden Kréfte mit der physischen Materie
verbindet. Was mit der menschlichen Keimzelle zusammen einen menschlichen
Leib gestaltet, das ist aus dem Kosmos hereingeholt. Aus dieser menschlichen
Keimzelle, auch wenn sie befruchtet ist, konnte, was okkult untersucht werden
kann, nichts entstehen, das lebensfahig ist auf Erden, wenn sich nicht mit ihr
diese zusammengeprefdte Geist-Kugel verbinden konnte. Und was wirde nur
aus der Menschenkeimzelle entstehen? Aus dieser konnte nur die Anlage fur die
Sinne und das Nervensystem entstehen, aber nichts, was lebensfahig ist. Die
Sinne, das Nervensystem, zu ihnen kann die Erde die Kréfte hergeben.
Dagsjenige, was um sie herum gegliedert wird, das muf3 hereingeholt werden aus
dem Kosmos. [204] Und erst wenn einmal eine neue Wissenschaft begreifen
wird die Vorgange in der menschlichen Keimzelle nach Anleitung dieser
okkulten Erkenntnis, wird dasjenige begreiflich sein, was jetzt einem Kklar
denkenden Menschen in keiner naturwissenschaftlichen Darstellung verstand-
lich sein kann. Ob Sie die geistvollen Auseinandersetzungen darliber bel
Haeckel lesen oder andere, Sie werden Uberall finden, dal3 die Dinge nicht aus
sich selbst heraus verstandlich sind. Was man eben nicht weil3, das ist, dal3 sich
ein Drittes mit dem verbindet, was von Vater und Mutter kommt. Das dritte
kommt herein aus dem Kosmos.

(21) Eigentlich well3 nur, oder heute kann man sagen, wufdte nur eine
gewisse Menschenklasse von diesem Geheimnis, aber das hort jetzt immer mehr
und mehr auf. Die Kinder und ihre Ammen und Erzieher, bel ihnen kommt oder
kam es wenigstens zur Sprache, wenn sie davon erzahlten, dal3 der Storch oder
andere Wesenheiten etwas hereinbringen, wodurch die Menschen zur Welt
kommen koénnen. Das ist zwar nur ein bildlicher Ausdruck fir einen geistigen
Vorgang, doch ist es gescheiter, als was heute die gescheiten Leute vertreten.
Aber es gilt fur die heutige Zeit a's aufgeklart, die menschlichen Verhdtnisse
materialistisch zu erklaren. Diese bildliche Darstellung sollte schon noch auf die
kindlichen Seelen, auf ihre Imagination wirken! Freilich, die Menschen sagen:
Die Kinder glauben jetzt nicht mehr an den Storch, weil digjenigen, die das
Méarchen erzdhlen, das selbst nicht mehr glauben. Aber digjenigen, die heute
Anthroposophen werden, die glauben an das Bild des Storches, und sie werden
bald finden, daf3 in diesen bildlichen Darstellungen etwas Gutes gegeben
worden ist fur die geistigen Vorgange.

(22) Damit haben wir die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und
neuer Geburt betrachtet, Gibermorgen wollen wir mehr die menschliche Seite des
praktischen Lebens bertihren.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen iber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphéren.

(23) Jetzt aber wollen wir noch einer Sache gedenken. Kant hat einmal, man
mochte sagen, so recht aus einer Ahnung heraus den bedeutsamen Ausspruch
getan: «Zwei Dinge erfillen das Gemit mit immer neuer Bewunderung und
Ehrfurcht: der bestirnte Himmel tGber mir und das moralische Gesetz in mir.»
Der Ausspruch kann dem Okkultisten bedeutsam erscheinen. Denn was besteht
fur ein merkwirdiges Verhdltnis zwischen dem gestirnten Himmel und dem,
was in unserem Seelenleben als unser Bestes ist? [205] Es ist beides ein und
dasselbe. Wir erweitern uns zwischen Tod und Neugeburt bis Uber den
gestirnten Himmel hinaus, und seine Kréfte bringen wir in das Leben herein und
fUhlen sie als die bedeutsamsten Kréfte unserer Seele. Kein Wunder, sind wir
doch das auf3ere Abbild desselben! Wir sehen hinauf zum gestirnten Himmel,
wo wir waren zwischen Tod und neuer Geburt, und sehen das, was wir
hereingenommen haben, in uns. Kein Wunder, dal3 wir uns verwandt fihlen mit
dem, was dain uns lebt as Richtungslinien unseres Seelenlebens, und dem, was
da aus dem gestirnten Himmel in uns hereinscheint und was wir kraften fuhlen
In uns, wenn wir an unser tiefstes Seelenleben appellieren. Eins ist der gestirnte
Himmel mit uns und wir mit ihm, wenn wir unser gesamtes Dasein betrachten.
— SO0 mussen wir uns sagen, dal3 uns eine solche geisteswissenschaftliche
Betrachtung nicht nur dasjenige gibt, was wir Wissen, was wir Erkenntnis
nennen konnen im gewohnlichen Sinn des Lebens;, sie gibt uns wirklich
moralische Kraft und Rickhalt in dem Fihlen, dal3 das ganze Universum in uns
lebt. Und stlickweise sehen wir uns von diesem Universum durchdrungen
werden, wenn wir das Leben zwischen Tod und Neugeburt durchgehen. Ja, es
Ist verborgen fir den auf3eren Blick, dieses Leben zwischen Tod und Neugeburt;
aber auch das ist verborgen, was in den Tiefen unseres Seelenseins uns antreibt,
uns anstiftet. Und dennoch, esist in uns, wirkt in uns und gibt uns unsere Kraft,
dieses unser bestes Sein. Den Himmel tragen wir in uns, weil wir den Himmel
durchleben, bevor wir in dieses physische Dasein eintreten. Die Verpflichtung
fuhlen wir dann, uns dieses Himmels wirdig zu machen, der so viel fir uns
getan hat, dal3 wir ihm unser ganzes inneres Sein verdanken.

(24) Davon dann Ubermorgen, wo wir das Leben mehr menschlich von einer
solchen Seite betrachten werden, die mehr in die praktische Lebensbetétigung
eingreift. [206]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Das gegenseitige | n-Beziehung-Treten
zwischen den L ebenden und den sogenannten Toten

ZWOLFTER VORTRAG
Stuttgart, Zweiter Vortrag, 20. Februar 1913

Inhalt: Uberbriickung des Abgrundes zwischen Lebenden und Toten durch Vorlesen und
durch spirituelle Gedanken. Zurtckwirken der Toten auf die Lebenden. Folge von
Gewissenlosigkeit und Bequemlichkeit im irdischen Leben: Dienenmiissen den Geistern des
Widerstandes und des Todes. — Die Bedeutung unverbrauchter Seelenkréfte Frihverstorbener
fur die Rettung materialistisch gestimmter Seelen. Lahmende Wirkung unbewuf3t bleibender
Kréfte im heutigen Menschen, die von spirituellen Vorstellungen friherer Erdenleben
herrihren; das Belebende des Bewultmachens dieser vergessenen Vorstellungen durch
Geisteswissenschaft. — Hal3 gegen die Geisteswissenschaft aus Furcht vor den geistigen
Welten.

(1) Es wurde oft gesagt, dal3 Geisteswissenschaft, wenn sie sich ausbreiten
wird, eingreifen soll in das Leben als eine wirkliche Lebensmacht. Und die
verschiedensten einzelnen Betrachtungen Uber Lebenszusammenhange kénnen
diese Behauptung erharten. Dadurch schon, dal3 wir immer mehr und mehr die
Eigentimlichkeiten jener unsichtbaren Welt kennenlernen, die der sichtbaren
zugrunde liegt, dadurch setzen sich in unseren Seelen Vorstellungen, Begriffe
fest, welche wiederum der Antrieb sein werden zu einem ganz bestimmten
Handeln, einem ganz bestimmten Verhalten im Leben. Von ganz besonderer
Wichtigkeit wird das Verhalten sein, welches angebahnt werden kann
gegentiber den sogenannten Toten, gegenlber denen, die also wahrend unseres
Lebens die Zeit zwischen Tod und neuer Geburt durchmachen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

(2) Wie der Mensch hier im physischen Leibe in den mannigfaltigsten
Verhdtnissen steht durch seine Seele und seinen Leib mit der physischen und
der ihr zugrunde liegenden geistigen Umwelt, so steht der Mensch auch
zwischen Tod und neuer Geburt mit den Tatsachen, Vorgangen und Wesen-
heiten der Ubersinnlichen Welt in den mannigfaltigsten Beziehungen. Und wie
die Menschen eine Beschéftigung, eine Betdtigung haben konnen in der
physischen Welt zwischen Geburt und Tod, so haben sie auch Betétigungen,
gewissermallen Geschéfte zwischen Tod und neuer Geburt. Dasjenige, was wir
da kennenlernen konnen tber das menschliche Leben und Uber die menschliche
Betatigung zwischen Tod und neuer Geburt, das wird immer mehr und mehr das
herbeifihren, was man nennen kann Hinwegschaffen des Abgrundes, der sich
Insbesondere in unserer materialistischen Zeit auftut zwischen den hier auf
Erden Lebenden und den Toten. [207] Immer mehr und mehr wird das eintreten,
was man nennen kann einen Verkehr, ein gegenseitiges In-Beziehung-Treten
zwischen Lebendigen und sogenannten Toten.

(3) Auf Einzelheiten sowohl in bezug auf diesen Verkehr zwischen Lebenden
und Toten sei heute aufmerksam gemacht wie auch auf die Beschaftigungen und
L ebensarten der Seelen, die zwischen Tod und neuer Geburt leben. Digenigen,
welche vor den Menschen hinwegsterben, mit denen sie hier auf Erden in
Beziehung gestanden haben, missen ja in begreiflicher Weise oftmals
zurtickschauen von der geistigen Welt auf die Wesen, die hier als geliebte
Wesen oder sonstwie zurlickgeblieben sind im Erdenleben. Nun handelt es sich
dann darum, ob solche zwischen Tod und neuer Geburt befindliche Seelen
wahrnehmen koénnen die Menschen, die hier zwischen Geburt und Tod |eben.
Wenn man die Fahigkeiten entwickelt hat, einzudringen in das Leben zwischen
Tod und neuer Geburt, da macht man ganz besondere, man mdchte sagen,
erschitternde Erfahrungen. Da kann man zum Beispiel Seelen finden von
Verstorbenen, welche zuweilen das Folgende sagen in der Sprache, die moglich
ist zwischen den verstorbenen Seelen und dem Seher, und diesem, der von
diesseits hineinschauen kann in die Welt der Verstorbenen, allein verstandlich
ist. In der folgenden Art machte sich zum Beispiel eine Seele nach dem Tode
vernehmlich — es war eine Seele, die in ihrer letzten Inkarnation in einem
méannlichen Leibe verkérpert war — Da gehen ale meine Gedanken und
Erinnerungen zurtick nach derjenigen Personlichkeit, die meine traute Gattin
gewesen war. Als ich drunten im Erdenleben war, war sie mir sozusagen der
Sonnenschein des Lebens. Wenn ich nach beendeten Geschéften abends nach
Hause kam, erlabte sich meine Seele an demjenigen, was sie mir sein konnte,
was aus ihrer Seele damals in die meine kam. Eine rechte geistige
L ebensnahrung war sie mir. Und die Sehnsucht nach ihr ist mir geblieben. Mein
geistiges Auge richtet sich hinunter auf die Erde, und nicht kann ich sie finden,
sieist nicht da. Ich weil3 ja nach al dem, was ich gelernt habe, dal3 diese Seele
auf Erden wie fruher in einem physischen Leibe sein mul3, aber fir mich ist sie
wie ausgel 6scht, wie nicht da. [208]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

(4) Diese erschitternde Erfahrung, man kann sie oftmals machen gegentiber
Seelen, die zuriickdenken an die Zurtickgelassenen und die sich wie gefesselt
fUhlen, so dal? sie nicht durchdringen kdnnen, nicht herunterschauen kénnen zu
diesen Seelen. Gefesselt sind sie nicht durch ihre eigene Wesenheit, vielmehr
durch die andere Seele, die zurlickgeblieben ist. Und wenn man das untersucht,
woher es kommt, dal3 eine solche Seele des jenseaits nicht wahrnehmen kann die
Seele, die noch auf Erden geblieben ist, dann erféhrt man, dal3 diese
zurtickgebliebene Seele in sich durch die gegenwartigen Zeitverhaltnisse nicht
in die Lage gekommen ist, irgendwel che Gedanken aufzunehmen, in sich leben
zu lassen, welche sichtbar, wahrnenmbar werden kénnen einer solchen Seele,
welche durch die Pforte des Todes gegangen ist. Man koénnte noch einen
anderen Vergleich gebrauchen. Solche Seelen, die durch die Pforte des Todes
gegangen sind und sich sehnen nach dem Anblicke derjenigen, die da
zurtickgeblieben sind in physischen Leibern, sie ahnen zwar, dal} diese Seelen
auf dem physischen Plane sind, aber sie kdnnen sich ihnen nicht kundgeben.
Wie ein stummer Mensch sich nicht durch die Sprache kundgeben kann, so dal3
der andere nichts von ihm vernehmen kann, so bleibt die ganze Seele selber
stumm dem, der sich nach ihr sehnt, in ihrer geistigen Wesenheit nicht
vernehmbar dem, der schon durch die Pforte des Todes gegangen ist.

(5) Es gibt einen grofRen Unterschied zwischen Seelen und Seelen hier auf
Erden, je nachdem diese Seelen den einen oder anderen Inhalt haben. Nehmen
wir eine Seele, die hier im physischen Leibe lebt und sich vom Aufwachen bis
zum Einschlafen nur beschaftigt mit Vorstellungen, die der materiellen Welt
entlehnt worden sind; eine solche Seele, die ganz ausgeflllt ist mit blof3 der
materiellen Welt entlehnten Vorstellungen, Begriffen, Ideen und Empfin-
dungen, sie kann man von der anderen Welt her gar nicht wahrnehmen. Man
merkt nichts von ihr. Eine Seele, die angeflllt ist mit spirituellen Vorstellungen,
wie sie zum Beispiel die spirituelle Wissenschaft gibt, die durchgltiht und
durchleuchtet ist von spirituellen Vorstellungen, sie ist wahrnehmbar vom
jenseits aus. [209] Deshalb kdnnen solche Seelen, die zuriickgeblieben sind,
wenn sie auch noch so gute Menschen waren, wenn sie im Materialismus
aufgehen, wesenlos und unwahrnehmbar bleiben fir die jenseitige, fur die
andere Welt. Das gibt fur den Seher, der gewil3 Gelassenheit sich errungen hat,
trotzdem erschitternde, furchtbare Eindricke. Zahlreich aber sind diese
Wahrnehmungen, die man der jenseitigen Welt gegeniber gerade in unserem
Zeitalter machen kann. In unserem Zeitalter ist es gerade, wie wenn jedes
Verhdtnis abgeschnitten wirde zwischen den Seelen, die sich hier oftmals so
nahe stehen. Wenn die eine Seele durch die Pforte des Todes gegangen ist, so
nimmt sich die Sache oft so aus, wahrend man immer finden kann, dal? die
Seelen, die jenseits leben, also durch die Pforte des Todes gegangen sind und
herunterschauen auf solche, welche in sich, wenn auch nur ab und zu, spirituelle
Gedanken hegen und durch die Seele ziehen lassen, diese nun wahrnehmen
konnen, so dald diese Seelen fir sie dableiben asreale Seelen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

Noch bedeutsamer ist, dal3 dasjenige praktisch werden kann, um was es sich da
handelt. Nicht wahrnehmen nur, sondern verstehen konnen die Seelen im
jenseits die spirituellen Gedanken, welche die Seelen hier hegen. Und dadurch
kann das zustande kommen, was so wichtig werden kann fir den Verkehr der
diessaitigen mit den jenseitigen Seelen: namlich das, was man nennen kann
Vorlesen den Toten. Und solches Vorlesen den Toten ist oftmals aul3er-
ordentlich wichtig.

(6) Auch da kann der Seher die Erfahrung machen, dal3 Menschen, die sich
hier gar nicht bekimmert haben um irgendwel che spirituellen Weistimer, dann,
nachdem sie durch die Pforte des Todes geschritten sind, eine starke Sehnsucht
haben nach solchen spirituellen Weistimern, sie horen wollen. Wenn dann die
Seelen, die hier zurlckgeblieben sind, den Toten sich vorstellen und in
Gedanken, durchaus nicht laut, irgendwel che spirituelle Gedankengange durch-
gehen oder geisteswissenschaftliche Bilcher aufschlagen und in Gedanken
lesen, vorlesen dem Toten, den sie sich geistig vor Augen hinstellen, dann
vernimmt das der Tote. Wir haben gerade in unserer Bewegung auf diesem
Gebiet die alerschonsten Erfolge aufzuweisen dadurch, dal3 |ebendgebliebene
Freunde ihren hingestorbenen Angehorigen vorlesen. [210] Man kann oftmals
sehen, wie diese Toten lechzen nach dem Vernehmen dessen, was von hier aus
zu ihnen hinaufdringt. Namentlich in den ersten Zeiten nach dem Tode ist eines
notwendig, damit man in ein Verhadltnis kommen kann mit einer Seele.

(7) Man kann nicht so ohne weiteres mit jedem beliebigen Wesen in en
Verhdtnis kommen. Da gibt es viel Tauschung, viel Blendwerk; esist nicht so
leicht. Wenn man glaubt, dal3 ein Mensch nur zu sterben braucht, um sozusagen
mit der ganzen geistigen Welt in Bertihrung zu kommen, so ist das ein grof3er
[rrtum, ein ganz grof3er Irrtum. — Es war mir einmal ganz besonders aufgefallen,
wie ein Mensch, der eigentlich sonst nicht gerade das Pulver erfunden hatte,
aber immerfort von Kant, Schopenhauer und so weiter sprach, auch Vortrage
hielt Gber Kant und Schopenhauer, mir, als ich Vortrége hielt Uber das Wesen
der Unsterblichkeit, in einer etwas selbstgefalligen Weise erwiderte: Uber die
Unsterblichkeit kdnnen die Menschen doch hier auf Erden nichts wissen, da wir
das erst erfahren, wenn wir gestorben sind. — Man koénnte ihm sagen: so wie er
veranlagt ist, wird er sich nicht besonders unterscheiden in bezug auf seine
Seele nach dem Tode und jetzt. Das ist ein vollstandiges Vorurteil, dal3 man
glaubt, dal} die Seelen gleich ganz weise sind, wenn sie durch die Pforte des
Todes durchgegangen sind. Im Gegenteil, wir kdnnen nach dem Tod nicht ohne
weiteres Verhdltnisse ankniipfen zu Wesenheiten, wenn wir sie nicht hier vor
dem Tode angeknipft haben. Diese Verhdtnisse, die hier angeknipft werden,
wirken lange fort. Das gibt es nicht ohne weiteres, dal} eine Seele sich von
jenseitigen Seelen sofort unterrichten lassen kann: weil sie keine Beziehungen
zu ihnen haben kann.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

Beziehungen aber hat der Mensch zu Wesen diesseits, und die konnen ihm die
Gabe bringen, wonach er lechzt, die kénnen ihm die spirituelle Weisheit
bringen, indem sie den Toten vorlesen, und kdnnen ungeheuer verdienstvoll
wirken dadurch. Ihnen &uf3ere, materialistische Wissenschaft vorlesen, etwa
Chemie oder Physik, das hilft nichts, das ist eine Sprache, die sie nicht
verstehen, weil diese Wissenschaften nur fir das Erdenleben Wert haben. [211]
Aber dasjenige, was Uber die spirituellen Welten als eine Sprache gesprochen
wird in der Geisteswissenschaft, das bleibt den Toten verstandlich.

(8) In den ersten Zeiten nach dem Tode ist allerdings eines zu beriick-
sichtigen: da bleibt den Seelen dagjenige verstandlich, was in den Sprachen, die
sie gewohnlich gesprochen haben hier auf Erden, erklingt. Und erst nach einiger
Zeit werden die Toten von der Sprache unabhangig; dann kann man ihnen in
jeder beliebigen Sprache vorlesen; sie vernehmen den Gedankeninhalt. In der
ersten Zeit nach dem Tode ist der Mensch auch mit der Sprache verbunden, die
er zuletzt gesprochen hat, wenn er ausgesprochenermal’en eine Sprache
gesprochen hat. Das sollte man schon beriicksichtigen, dal3 man den Toten in
der ersten Zeit wirklich vordenkt — denn man denkt ihnen vor, ein Vordenken ist
gemeint — in der Sprache, die ihre gewohnte Spracheist.

(9) Da sind wir gleich bel einem Kapitel, meine lieben Freunde, das uns
lehren kann, wie der Abgrund tberbriickt wird dadurch, dal3 Anthroposophie in
unser geistiges Leben einfliefdt hier in dieser Welt und in der anderen Welt, in
der Welt, in der wir leben zwischen Tod und neuer Geburt. Wahrend der
Materialismus nur gestattet einen 'Verkehr ins Leben zu fuhren zwischen
Seelen, die in ihrem Erdenleben eingeschlossen sind, wird die Anthroposophie
die Bahn frei machen fir ein freiles Kommunizieren, einen Verkehr zwischen
den Seelen, die hier sind, und den Seelen, die in der anderen Welt driiben sind.
Die Toten werden mit uns leben. Und es wird wirklich nur wie eine Art
Anderung der Lebensform nach und nach empfunden werden, was man da
nennen kann das Durchgehen durch die Pforte des Todes. Und von grof3er
Bedeutung wird die ganze Veranderung des Seelen- und des geistigen Lebens
sein, die dann eintritt, wenn solche Dinge allgemein werden.

(10) Das war eben ein Beispiel, wie die Lebenden auf die Toten wirken. Wir
koénnen uns auch Vorstellungen davon bilden, wie wiederum die Toten auf die
Lebenden zurlckwirken. Ich durfte schon oOfters davon sprechen — verzeihen
Sie, wenn die Rede auf das Personliche kommt —, dal3 ich in verflossenen Zeiten
viele Kinder zu unterrichten hatte. [212] Ich hatte eine Reithe von Kindern zu
unterrichten in einer Familie, bei denen nur die Mutter vorhanden war; der
Vater war gestorben, und es war mir immer darum zu tun — das ist es eigentlich,
worum es sich bei dem Erzieher handeln muf3 —, die Anlagen und Fahigkeiten
der Kinder herauszubekommen, um sie in richtiger Weise erziehend und
unterrichtend zu fuhren.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

Bei den Kindern, von denen ich jetzt sprechen will, blieb immer etwas
unverstandlich, was man auch versuchte: es zeigte sich ein gewisses Verhalten
der Kinder, das nicht aus den Anlagen und nicht aus der Umgebung folgte; man
konnte damit nicht recht fertig werden. Man muf3 jain einem solchen Falle alles
zu Hilfe rufen; und da ergab ein spirituelles Nachforschen das Folgende: Der
Vater war gestorben und durch die besonderen Verhdtnisse, die sich hier in der
Verwandtschaft zugetragen hatten, war er nicht einverstanden mit dem, was die
Verwandten mit den Kindern machten, auch nicht mit dem, was in der engsten
Familie geschah, und durch besondere Verhdtnisse wirkte er herein auf die
Kinder. Und erst von dem Augenblicke an, als ich damit rechnen konnte, dal3 es
etwas Besonderes gibt, was weder aus den Anlagen folgte noch aus der
Umgebung, sondern was aus der tbersinnlichen Welt kam von dem verstorbe-
nen Vater, der in die Seelen der Kinder hinein seine Kréfte richtete, erst von da
an konnte man sich danach richten. Jetzt muf3te man damit rechnen, was der
Vater eigentlich wollte. Und in dem Augenblicke, as man erforschen konnte,
was der Vater, der durch die Pforte des Todes gegangen war, wollte, und als
man ihn als eine reale Personlichkeit betrachtete wie die anderen physischen
Personlichkeiten, die da mitwirkten fir die Kinder, da kam man zurecht.

(11) Dasist ein solcher Fall, wo sich klar und deutlich zeigte, dal3 spirituelles
Wissen einem zeigen kann, einem weisen kann das Hereinwirken der Kréfte aus
der Ubersinnlichen, geistigen Welt in diese physische Welt. Aber um so etwas
wahrzunehmen, braucht man den richtigen Zeitpunkt. Man mul3 zum Beispiel
versuchen, eine Art Kraft zu entwickeln, welche es einem mdglich macht, das
Hereinleuchten der Ubersinnlichen Kraft gleichsam wahrzunehmen, also in
diesem Falle des Vaters in die kindliche Seele herein. [213] Das ist oftmals
schwierig. Ein leichtes Mittel ware ja zum Beispiel, wenn man versuchen wollte
zu erkennen, wie der tote Vater gerade dieses oder jenesin die Seele des Kindes
hineinsenken will, nach den Gedanken des Vaters. Das stellt sich aber nicht
immer als richtig heraus, kann vor alem auch nicht immer von neuem
geschehen. Da erweist sich as ein gutes Mittel, wenn man sich ein Bild
verschafft von dem Aussehen, der Art, wie der Vater in der letzten Zeit
ausgesehen hat; wenn man sich ein deutliches Bild von seinen Schriftzligen
einpragt und dieses ins Auge faldt und sich so prapariert fir einen Unterricht,
wie er hier gemeint ist, indem man sich konzentriert auf Schrift oder Bild: dann
nimmt man in das, was man selber zu arbeiten hat, die Ansichten, die
Intentionen, die Ziele des Toten auf. Man wird einmal rechnen mit dem, was die
Toten wollen fir die Zurlckgebliebenen. Wir kdnnen heute nur mit dem Willen
derjenigen rechnen, die auf dem physischen Plan sind. Ein gegenseitiger, man
mochte sagen freler Verkehr wird stattfinden zwischen Lebenden und Toten.
Man wird lernen das zu erforschen, was die Toten wollen fur den physischen
Plan.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

Malen Sie sich einmal die grofse Umwalzung aus, man moéchte sagen, auch der
AuRerlichkeiten des irdischen Lebens, wenn also die Toten ihren Anteil haben
werden und durch die Lebenden hereinwirken werden auf den physischen Plan.
Geisteswissenschaft wird eben, wenn sie richtig verstanden wird — und sie muf3
immer richtig verstanden werden —, nicht eine blof3e Theorie sein, Geistes-
wissenschaft wird immer mehr ein Lebenselixier werden, das eingreift in das
ganze Dasein, umgestalten wird das ganze Dasein, je mehr sie sich ausbreiten
wird. Und sie wird das sicher tun, denn sie wird nicht wirken wie ein abstraktes
Ideal, das gepredigt wird, das durch Vereine vertrieben wird. Sie wird, langsam
zwar, aber sicher, die Seelen ergreifen und die Erdenseelen umgestalten.

(12) Aber auch manches andere wird sich in unseren Vorstellungen
bereichern. Wir werden in ganz anderer Weise in unserem Dasein zusammen-
leben mit den Toten, weil wir verstehen werden, was die Toten tun. [214] Vieles
bleibt eben zundchst recht unverstandlich in dem Zusammenhang zwischen der
WEelt hier auf Erden; dem physischen Plan, und der Welt, die wir durchleben
zwischen Tod und neuer Geburt; denn unverstandlich bleibt vieles, was hier in
der physischen Welt geschieht. Und da alles dasjenige, was hier geschieht, in
Korrespondenz steht mit dem, was drilben geschieht, so bleibt auch unver-
standlich das Verhdlitnis der Welt und der Menschheit zu den Ubersinnlichen
Welten. Aber indem Geisteswissenschaft richtig aufgefaldt wird, wird an die
Stelle des Nichtverstehens auf diesem Gebiete immer mehr das Verstehen
treten.

(13) Nun soll ein Zusammenhang erortert werden, der zeigen kann, wie
merkwirdig verschlungene Wege die Wesen gehen, die sozusagen die
Weiterentwickelung der Weltenweisheit vollftihren. Merkwirdig verschlungene
Wege haben diese Wesen, aber dennoch, wenn wir sie verfolgen, so erweisen
se sich in alen Punkten as weisheitsvoll. Wir werden verschiedene
Verhdltnisse ins Auge fassen. Fassen wir zunéchst einmal ins Auge Seelen, die
wir zwischen Tod und neuer Geburt mit dem Seherauge schauen kdnnen in ihrer
Beschéftigung. Da sehen wir — das ist wiederum fir den Seher etwas
Erschitterndes — viele Seelen, die eine gewisse Zeit zwischen Tod und neuer
Geburt verurteilt sind, Sklaven zu werden der Geister, die da hereinsenden in
das physische Leben Krankheit und Tod. Da sehen wir also Seelen zwischen
Tod und Neugeburt, welche in das Sklavenjoch gespannt sind derer, die wir die
ahrimanischen Geister oder die Geister der Hindernisse nennen, also derjenigen,
die auf Erden am Tode schaffen, und derjenigen, die Hindernisse ins Leben
bringen. Das ist ein hartes Los, das der Seher beobachtet bel manchen Seelen,
wenn sie sich so in das Sklavenjoch beugen missen. Wenn man solche Seelen
dann zurtickverfolgt bis ins Leben, das sie gefiihrt haben, bevor sie durch die
Pforte des Todes gegangen sind, so findet man, dal3 die Seelen, welche dienen
mussen eine gewisse Zeit nach dem Tode den Geistern des Widerstandes, sich
das durch dieim Leben entwickelte Bequemlichkeit bereitet haben.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

Und die Sklaven der Geister von Krankheit und Tod haben sich das dadurch
zubereitet, dal’ sie Gewissenlosigkeit vor dem Tode entwickelt haben. [215] Da
sehen wir also ein gewisses Verhdltnis von Menschenseelen zu den bosen
Geistern von Krankheit und Tod, den bdsen Geistern der Widerstéande. Aber
jetzt schauen wir weiter auf folgende Sache: jetzt schauen wir auf die Seelen,
die hier auf Erden befallen werden von dem, was solche Seelen tun mussen.
Sehen wir uns die Seelen an, die hier auf Erden in der Bllite des Lebens
hinsterben, ohne dal sie den Alterstod sterben konnen. Sehen wir die Seelen,
die hier auf Erden von Krankheit befallen werden, die vom Unglick verfolgt
werden, wie sich ihnen Hindernisse tber Hindernisse auftirmen. Was bemerkt
der Seher, wenn er solche Seelen verfolgt, die frihzeitig sterben oder von
Ungllck verfolgt werden und eingehen in die geistige Welt? Was merkt der
Seher bei solchen Seelen? Man kann merkwurdige Erfahrungen machen in
menschlichen Erdenschicksalen. Immerhin wollen wir auf ein Beispiel hin-
weisen, das zu den ergreifenden Erdenschicksalen gehdrt, und was sich
immerhin zutragen kann.

(14) Ein Kind wird geboren; die Mutter stirbt wahrend der Geburt des
Kindes; das Kind wird schon bel der Geburt Waise gegentiber der Mutter. Der
Vater hort am Tage der Geburt des Kindes, dal3 sein ganzes Vermogen, das auf
ein Schiff gesetzt war, welches Uber das Meer fuhr, verlorengegangen ist; er
hort, dal3 das Schiff Schiffbruch gelitten hat, er wird dartiber melancholisch,
stirbt auch, das Kind ist ganz verwaist. Das kleine M&dchen wird angenommen
von einer wohlhabenden Dame. Sie hat das Kind sehr gern, vermacht ihm ihr
grolRes Vermogen. Die Dame stirbt, als das Kind noch verhaltnismaliig jung ist.
Man prift das Testament, es findet sich ein Formfehler: keinen Pfennig
bekommt das Kind von dem, was ihm vermacht worden ist. ES ist zum zweiten
Mal vollig mittellos in die Welt hinausgestofRen und muf3 sich als Magd
verdingen, muf3 niedrige Dienste tun. Es verliebt sich in sie ein Mann, aber es
ist den beiden unmdglich, zusammenzukommen wegen der Vorurteile, die in
der Gemeinschaft herrschen: sie sind verschiedenen Glaubens. Aber der Mann
hat das Madchen sehr gern, so dal3 er verspricht, sobald sein Vater stirbt, der
schon sehr alt ist, werde er zu ihrem Glauben Ubertreten. Er geht in die Fremde;
da hort er, dal3 sein Vater krank geworden ist. [216] Sein Vater stirbt; er tritt
zum Glauben des Mé&dchens tber, und wéahrend er hinellt zu dem Mé&dchen, ist
das Méadchen krank geworden und gestorben. Wie er zuriickkommt, ist sie tot.
Er empfindet tiefsten Schmerz und kann nicht anders, als das Grab 6ffnen zu
lassen, um sie noch einmal zu sehen. Und aus der Lage des Leichnams findet
man, dal3 das M&dchen scheintot begraben worden ist. — Es ist das eine Sage —
Hamerling hat sie wiedererzahlt in seinen Werken —, esist eine Sage, die nicht
wahr ist, aber es kann hundertféaltig so sein. Wir sehen, dal3 eine Menschenseele
nicht nur hinstirbt in der BlUte der Jahre, sondern wir sehen sie von Ungluck
verfolgt von Anfang an, in gewisser Weise.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

Bei der Herausarbeitung solcher Verhdtnisse arbeiten digenigen Seelen mit,
die durch Gewissenlosigkeit die Diener werden der bbdsen Geister von
Krankheit, Tod und Ungemach. So miissen solche gewissenlose Seelen an der
Herbeifihrung solcher schwerer Schicksale arbeiten: das ist ein Zusammen-
hang! Dem Seher zeigt sich das ganz besonders bei einer solchen Sache wie
zum Beispiel der Titanic-Katastrophe. Untersuchen wir da, wie da gewirkt
haben die Seelen, die durch Gewissenlosigkeit die Diener geworden sind dieser
Geister von Krankheit und Ungemach. Karma mul3 sich ja vollziehen, die Dinge
sind notwendig, aber es ist doch ein schlimmes Schicksal, in das diese Seelen
verstrickt sind, die nach dem Tode gebannt sind in solches Sklavenjoch. Aber
fragen wir uns weiter: Was ist es mit den Seelen, die hier auf Erden ein solches
Schicksal erfahren, die hier auf Erden in der Blite ihrer Jahre hinsterben, die
frihzeitig von Seuchen hinweggerafft werden? Wenn diese durch die Pforte des
Todes in die geistige Welt zur Unzeit gehen, was ist es mit diesen Seelen?

(15) Das Schicksal dieser Seelen erfahren wir, wenn wir mit dem Seherauge
eindringen sozusagen in die Beschaftigung der Geister, welche die Erdent-
wickelung oder Uberhaupt die Entwickelung vorwérts geleiten. Diese
Wesenheiten der htheren Hierarchien haben gewisse Kréafte, gewisse Méachte,
um die Entwickelung vorwartszurticken; aber sie sind in diesen Kréften und
Méchten in einer gewissen Weise beschrénkt. So ergibt sich zum Beispiel das
Folgende. [217] Den ganz materialistischen Seelen, die alle Gesinnung fir die
ubersinnliche Welt verlieren, denen droht eigentlich schon in diesem unserem
Zeitalter eine Art von Untergang, eine Art von Abschnirung aus der
fortgehenden Entwickelung. Und es ist in gewisser Weise schon in unserem
Zeitalter fur einen grof3en Tell der Menschen die Gefahr vorhanden, dal3 sie
nicht mitkommen koénnen, weil sie sozusagen durch ihre eigene Seelenschwere,
indem sie ganz materialistische Seelen sind, festgehalten werden auf Erden und
nicht mitgenommen werden zur nachsten Verkorperung. Aber diese Gefahr soll
nach dem Ratschlufd von hoheren Hierarchien abgelenkt werden. In Wahrheit
verhdlt es sich so, dal3 eigentlich erst im sechsten Zeitraum und zuletzt
eigentlich gar erst wahrend der Venus-Entwickelung die Entscheidungsstunde
schl&gt fur die Seelen, die, sich ganz abschntrend, von der Entwickelung nicht
mitgenommen werden. Es sollen im Grunde genommen die Seelen jetzt noch
nicht soweit in die Schwere verfallen, dal3 sie zurlickbletben missen. Das ist ja
wohl so nach dem Ratschluf3 der héheren Hierarchien, dal3 dies nicht geschehen
soll. Aber diese Wesenheiten der hoheren Hierarchien sind in gewisser Weise
beschrankt in ihren Kraften und Fahigkeiten. Unbeschrénkt ist nichts, auch nicht
unter den Wesenheiten der hoheren Hierarchien. Und wenn es nur ankédme auf
die Kréfte dieser hdheren Hierarchien, so mufdten ganz materialistische Seelen
jetzt schon durch sich selbst in gewisser Weise von der fortlaufenden
Entwickelung abgeschnirt werden. Durch sich selber kdnnen diese Wesenheiten
der héheren Hierarchien eigentlich diese Seelen nicht retten; da wird ein
Auskunftsmittel genommen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

Die Seelen namlich, die hier eines frihzeitigen Todes sterben, haben ja als
Seelen eine Mdglichkeit vor sich. Sagen wir, sie sterben durch irgendeine
Katastrophe, zum Beispiel ein Schnellzug Uberféhrt sie. dann wird ja einer
solchen Seele die Hille genommen; sie ist jetzt leibfrei, leib-entbl 63, aber sie
hat durchaus noch all die Kréfte in sich, die hier auf Erden im Leibe wirken
konnten. Indem solche Seelen in die geistige Welt hinauf gehen, bringen sie
noch ganz besondere Krafte mit hinauf, die eigentlich noch hier auf Erden
wirksam sein kdnnten, die hier aber vorzeitig abgelenkt worden sind. Das sind
besonders verwendbare Kréfte, welche diese Frihverstorbenen hinaufbringen.
[218] Und diese Kré&fte benutzen nun die Wesenheiten der hoheren Hierarchien,
um digjenigen Seelen zu retten, die sie durch eigene Kraft nicht retten konnten.

(16) Materialistisch gestimmte Seelen werden dadurch in bessere Zeiten
hinweggefihrt und gerettet, da ihre Krafte nur fir den regelméfdigen Gang der
Menschheitsentwickelung ausgertstet sind. Rettung geschieht dadurch, daf3
diesen Wesenheiten der hoheren Hierarchien Zuwachs geschieht an Kraft von
solchen unverwendeten Kréften, die von der Erde herkommen, die noch in sich
Energiespannungen haben, welche unverwendet blieben. Diese Kréfte wachsen
den Wesenheiten der hoheren Hierarchien zu. So helfen die Seelen, die
frihzeitig zugrunde gehen, ihren Mitmenschen, die sonst im Morast des
Materialismus versinken wirden. Da haben wir dasjenige, was Seelen zu tun
haben, die in frihzeitiger Weise dahinsinken. Merkwtrdige Zusammenhange,
nicht wahr, in den komplizierten Wegen der Weltenweisheit! Da wird von der
Weltenweisheit zugelassen auf einer Seite, dal3? Menschenseelen durch
Gewissenlosigkeit verurteilt werden, mitzuarbeiten, daf3 Krankheit, friihzeitiger
Tod in die Welt hereinkomme — die Seelen, die davon betroffen werden, werden
von guten Wesenheiten der hdheren Hierarchien verwendet, um anderen
Menschen zu helfen. So wird also, was aulderlich in der Maa als Boses
erscheint, oftmals ins Gute geleitet, aber auf komplizierten Wegen. Die
Weisheitswege sind sehr kompliziert, die da eingeschlagen werden in der Welt.
Man lernt nur allmahlich sich hindurchzufinden durch diese Weisheitswege.
Man mochte sagen: Da halten Rat oben die Geister der héheren Hierarchien.
Welil die Menschen frei sein missen, lassen sie ihnen die Mdglichkeit, in den
Materialismus, in das Bbse zu versinken. Sie geben ihnen so viel Freihelt, dai
sie ihnen gleichsam entschlipfen, diese Menschenseelen, die sich so durch ihre
eigene Kraft nicht bis zu einem gewissen Zeitpunkt hinbringen konnten. Sie
brauchen Seelen, die auf Erden Kréfte entwickeln, die dann durch den
frihzeitigen Abfall vom Lelb in Spannung bleiben, wenn sie in die geistige
Welt zurlickgehen muissen durch frihzeitigen Tod und Unglick. [219] Dal3
diese eintreten konnen, dazu miissen wiederum die Dienste geleistet werden von
den Menschenseelen, die infolge ihrer Fretheit in Gewissenlosigkeit versunken
sind. Ein wunderbarer zyklischer Weg erdffnet sich da; man darf sagen, auch
ein zyklischer Weg der Weltenweisheit. Man darf durchaus nicht glauben, dal3
das sogenannte Einfache das Universelle ist. Die Welt ist kompliziert geworden.

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

Es war immerhin ein bedeutsames Wort Nietzsches, das sich ihm ergeben hat
wie durch Inspiration, als er sagte: «Die Welt ist tief, und tiefer als der Tag
gedacht.» — Digenigen Menschen, die da glauben, dal3 ales durch die
Tagesweisheit des Verstandes begriffen werden konne, die irren sich ganz
gewaltig. Denn das hohere geistige Licht ist nicht dasienige, das in die
Tagesweisheit hineinscheint, sondern dasjenige, das in die Finsternis hinein-
scheint. Wir mussen dieses Licht suchen, damit wir in den Finsternissen, in
denen doch die Weltenweisheit waltet, uns zurechtfinden konnen.

(17) Wenn wir solche Begriffe, Ideen und Gedanken aufnehmen, meine
lieben Freunde, dann ist es so, dal3 wir eben mit anderen Augen die Welt
anschauen as vorher. Und das wird immer mehr nétig werden, dal3 man mit
anderen Augen die Welt anschauen lernt; denn die Menschheit hat ja manches
verloren seit aten Zeiten. Was sie verloren hat, davon kann man sich einen
Begriff machen, wenn man das Folgende bedenkt. Noch in der dritten
nachatlantischen Kulturperiode gab es oft solche Zwischenzustdnde zwischen
Schlafen und Wachen, wo diese Seelen hineinschauten in die Sternenwelt und
nicht blof3 physische Sterne sahen wie jetzt, sondern wo die geistigen
Wesenheiten der hoheren Hierarchien, die Lenker und Leter des
Sterngeschickes und der Sternbewegung von ihnen wahrgenommen wurden.
Und was da als ate Sternkarten vorhanden war aus uralten Zeiten, wo noch
alerlei Gruppenseelenhaftigkeit gezeichnet wird, was tieréhnlich aussah und
doch nicht Tier ist, das ist nicht der Phantasie entsprungen, sondern das ist
geistig geschaut. Die Seelen nahmen das wahr in dem Geistigen. Dieses
Geistige konnten sie durch die Pforte des Todes tragen. Dieses Schauen des
Geistes in die Welt des Ubersinnlichen ist den Seelen verlorengegangen. [220]
Heute, wenn die Seelen geboren werden, treten sie der physischen Welt
gegentiber durch ihre leiblichen Sinnesorgane und sehen nur mehr das aul3ere
Physische. Dasienige, was das aufere Physische umspielt als das Geistig-
Seelische in den Wesenheiten der héheren Hierarchien, das kdnnen sie nicht
mehr schauen. Aber was sind denn das fUr Seelen, die da in den heutigen
Leibern auftreten? Alle die Seelen, die hier sitzen, waren in friheren Zeiten
verkorpert, und die weitaus meisten Seelen waren in &gyptisch-chaldaischen
Leibern inkarniert und haben da durch diese Leiber hinausgeschaut in die Welt,
in der sie auch geistig wahrgenommen haben. Dieses Geistige haben sie
hereingenommen, es ist in den Seelen drinnen. Nicht in alen den Seelen; aber
selbst die Seelen, die heute gar nichts mehr sehen als physische Tatsachen, sie
lebten einstmals im Anschauen des Geistigen, sie lebten ein ganzes
Vorstellungsleben des Geistigen. Wie leben diese Seelen jetzt? Sie leben ganz
genau so, wie wenn sie dieses Geistige total vergessen hétten. So leben diese
Menschen, dal3 sie die Vorstellungen vergessen haben, die sie damals
aufgenommen haben. Was man vergessen hat, das ist nur fir das Bewultsein
vergessen; es lebt in den tiefsten Untergrinden der Seele.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

Da stellt sich das Eigentiimliche heraus, daf3 die heute lebenden Seelen zwar
bewuldterweise nur ein physisch-sinnliches Weltenbild um sich herum haben;
aber im Innern leben unbewul3t in den Tiefen der Seele die Vorstellungen, die
einstmals als wahres spirituelles Sehen aufgenommen worden sind. Von denen
wissen die Seelen nichts, nur zeigen sie solche eigentiimlichen Vorstellungen,
die in den Seelentiefen wihlen, die nicht heraufkommen ins Bewulitsein; die
wirken |[8hmend, tétend. Und so entsteht tatsachlich in den jetzigen Menschen
etwas, was in ihnen ein totendes Element ist.

(18) Wenn man as Seher den heutigen Menschen betrachtet, wie er
anatomisch aufgebaut ist, da findet man im jetzigen Menschen, namentlich im
Nervensystem, gewisse Stromungen, gewisse Kréfte, die Todeskréfte sind und
die herriihren von Vorstellungen, die in friheren Inkarnationen gelebt haben.
Diese spirituellen Vorstellungen, die die Menschen jetzt vergessen haben, haben
etwas Aufzehrendes. [221] Das wirde sich immer mehr zeigen, je mehr die
Menschheit der Zukunft entgegengeht, wenn es nicht etwas geben wirde, was
dem entgegenwirkt. Was kann das nur sein? Nichts anderes, als dal3 man das,
was vergessen worden ist, zur Erinnerung bringt. Man muf3 die Seelen erinnern
an dasgienige, was sie vergessen haben. Das tut die Geisteswissenschaft. Sie tut
Im Grunde genommen nichts anderes, als dal3 sie an die Vorstellungen erinnert,
welche die Seelen in friheren Erdenleben aufgenommen haben. Die Geistes-
wissenschaft hebt diese Vorstellungen in das Bewul3tsein herauf. Damit gibt sie
den Menschen wieder die Mdglichkeit, das zu beleben, was wie ein toter
Einschlag im Leben wére.

(19) Nun beachten Sie diese zwel Dinge, die Sie im Laufe der heutigen
Betrachtung erhalten haben. Der Seher nimmt auf der einen Seite
Menschenseelen wahr, die durch die Pforte des Todes gegangen sind, die sich
zurticksehnen nach den Seelen, welche zurlickgeblieben sind, die sie nicht
wahrnehmen konnen, weil in diesen Seelen, trotzdem sie vielleicht ganz guten
Menschen angehotren, nur materialistische Weltbilder existieren. Fir den Seher
Ist es erschitternd, auch wenn er Gelassenheit erworben hat, wenn er diese
lechzenden Seelen wahrnimmt. Auf der andern Seite sieht der Seher hin auf
eine Menschenzukunft, die immer mehr tote Einschliisse in sich enthdt, wenn
sie nicht wieder belebt die Vorstellungen, die sie einstens aufgenommen hat und
die sie toten, wenn sie nicht zum Bewul3sein kommen. Hinschauen mufdte der
Seher auf eine Zukunft, wo die Menschen — noch viel friher, als es heute der
Fall ist, durch alles mogliche Vererbliche — Alterserscheinungen zeigen. Wie
man schon jetzt kindliche Alters-, ja Greisenerscheinungen sehen kann, so
wurden die Menschen dann bald nach dem Geborenwerden Runzeln und
sonstige Alterserscheinungen bekommen, wenn nicht belebende Krafte durch
die Geisterkenntnis auftreten wirden, welche Erinnerungen sind an die einstens
auf naturgemal3e Weise aufgenommenen Vorstellungen. [222]

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

Um das ersterbende Menschengeschlecht mit einem es belebenden Elixier zu
versehen, um den Toten die Mdglichkelt zu geben, mit ihren zurlickgebliebenen
Angehorigen in Verbindung kommen zu kdnnen, deshalb sucht der Seher, der
sich dieser Tatsache bewufdt wird, nach einer Sprache, die nicht nur verstanden
wird hier auf Erden von den im physischen Leibe verkorperten Seelen, sondern
die gemeinsam gesprochen wird von den Seelen, die hier leben zwischen Geburt
und Tod, und denen, die driben Ieben zwischen Tod und neuer Geburt: nach
einer Sprache fur Lebende und Tote.

(20) Und wahrhaftig, es ist nicht, weil man blol3e Sympathie empfindet mit
dem, was eine spirituelle Wissenschaft ist, solch theoretische Sympathie wie
mit anderen Dingen, das ist nicht maf3gebend, sondern der wirklich
Verstehende, der in die Welt hineinschaut, empfindet es als Weltenmission. Er
sagt sich: Die Notwendigkeit liegt vor, dal3 die gemeinsame Sprache gefunden
wird, dal3 das Lebensdlixier gefunden wird, das die Menschen behltet vor dem
Verdorren ihrer Vorstellungen. Diesist die Mission der Geisteswissenschaft fur
die spirituellen Welten selber. Man empfindet diese Mission als eine hohe,
heilige Pflicht, als etwas sehr Ernstes und Bedeutsames. Und nicht nur Gefallen
sollen wir finden an den Vorstellungen, die uns diese Geisteswissenschaft zu
unserer theoretischen Befriedigung geben kann, sondern empfinden sollen wir
aus den Notwendigkeiten der Menschheits- und Weltentwickelung heraus die
geistige Macht, welche sie haben mul3. Dann werden wir im rechten Sinne des
Wortes empfinden, warum Geisteswissenschaft sein muf3, warum sie dem
Geistesleben der Menschheit eingepflanzt werden muli. Diese Empfindung
mussen wir uns im Grunde genommen aneignen, von ihr missen wir uns
durchdringen. Diese Empfindung hat eine sehr heilsame Kraft; sie gehort zu
denen, welche die Menschenseele in eine wirkliche Harmonie ihrer Kréfte
bringt. Das ist so. Je mehr dasjenige, wovon wir in unserem Gemute uns
durchdringen lassen, angehdrt der Welt der Gbersinnlichen Wahrheiten, desto
innerlich geschickter werden die Empfindungen, um uns zu dirigieren im
Leben, desto wesensvoller werden diese Empfindungen. Derjenige Mensch,
dem die Geisteswissenschaft blol3 gefdllt, der sie aus Neugierde oder
irgendeinem ahnlichen Grunde aufnimmt, der wird vielleicht von ihr einen recht
schlechten Gebrauch machen im Leben. [223] Derjenige aber, der durchdrungen
Ist von der oben charakterisierten Empfindung, jener heilligen Empfindung, die
uns wird, well wir wissen, dal3 Geisteswissenschaft sein mufd aus inneren
Notwendigkeiten heraus, der wird sich mit rechten Empfindungen ihr gegentiber
auch ins Leben hineinstellen. Er wird sich in den ernstesten und schwierigsten
Lebensagen mit der Geisteswissenschaft wenigstens innerlich zurechtfinden
konnen; vielleicht gerade dann zurechtfinden, wenn aulRerlich die grofiten
Schwierigkeiten eintreten. Denn Gelsteswissenschaft ist eine Zukunftssache, sie
ist heute in die Welt eingetreten, weil sie im umfassendsten Sinne, in
umfassendster Weise der Menschheit dienen soll.

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

Das bewirkt aber, dal3 die Menschen, welche gewissermalden in den Tiefen ihrer
Seelen Furcht haben vor den geistigen Welten, in ihrem Bewuldsein diese
Furcht als Hal3 ausl eben.

(21) Verwandt sind mancherlei menschliche Gefiihle miteinander, Ehrgeiz
und Eitelkeit sind zum Beispiel verwandt mit der Furcht. Und auf komplizierte
Art sind mancherlel Gefthle miteinander verwandt. Warum ist der Mensch
ehrgeizig, eitel? Was heildt ehrgeizig, eitel sein? Ehrgeizig, eitel sein heif3t:
durch das Urteil seiner Umgebung etwas gelten wollen und sich gefallen darin,
durch dieses Urteil etwas zu gelten, Wollust zu haben durch dieses Urtell.
Warum will man denn das? Man kann es aus verschiedenen Grinden wollen.
Heute aber ist die Zeit, wo sich die Menschen, wenn man in die tieferen
Seelentiefen hinunterschaut bei ihnen, as ganz besondere Hasenfil3e
entpuppen. Menschen, die in ihrem aul3ern Bewul3tsein sich manchmal ganz
robust ausnehmen — in den Tiefen ihrer Seele sind sie HasenflRe. Und sie
suchen mancherlei Betaubungsmittel, wenn sie so rechte Furcht haben
gegenuber den Ubersinnlichen Welten. Das heil3t, weil mancher den Boden unter
den FilRen zu verlieren glaubt, wenn er in die geistigen Welten eindringt,
deshalb Uberkommt ihn Furcht. Aber diese Furcht will er Gbertduben —
manchmal aus Angst vor der ernsten und wurdigen Kraft, die er anwenden muf3,
um hineinzukommen in die geistigen Welten. [224] Man hat schon manchen
gesehen, der geglaubt hat, in vier Wochen in der geistigen Welt zu sein, aber da
ergibt es sich, oh schrecklichster der Schrecken, dal3 man in dieser Inkarnation
auf Grundlage der Geisterkenntnis nicht mehr das werden kann, was man so
gern mdchte, namlich ein berthmter Mann! Da verliert mancher die Freude,
davor hat mancher Furcht, und Uber diese Furcht will er sich hinwegbetauben,
und da ersinnt er die von Hal3 und Eitelkeit durchdrungene Antipathie gegen
diese Geisteswissenschaft.

(22) Diese Stimmung wird sich immer weiter verbreiten in der Gegenwart,
denn die innerlich feigen, aufRerlich etlen Seelen werden heute immer
verbreiteter in der Welt. Und da kann es sich in der néchsten Zeit sehr wohl
ergeben, dal3 noch viel mehr Hal, noch viel mehr Angriffe gegen die
Geisteswissenschaft geschleudert werden, als dies schon geschehen ist. Da ist
denn geniigend Grund vorhanden, dal3 man in all diesen Dingen absolut klar
sehe und klar empfinde, dal3® man trotz der charakterisierten Empfindungen
Harmonie habe, gerade wenn es aul3erlich oftmals scheinen will, daf3 alles
schiefgehen kann. Klar und deutlich zu sehen, das wird notwendig sein, wenn
man auf dem Boden des Geisterkennens wird feststehen wollen. Denn in
unserer heutigen Zeit wissen oftmals digjenigen, die am allerargsten glauben,
kritisch auftreten zu kdnnen, gar nicht, wovon sie reden. Es gibt Leute, die,
sagen wir, Artikel zu schreiben anfangen Uber die Geisteswissenschaft,
furchterlich schimpfen Uber die Phantastik des Geistesforschers. was der alles
ersinnen kann! In der zweiten Hafte des Artikels kommen dann allerhand
Angaben Uber den Autor, die ale erlogen sind, die nicht wahr sind.

14



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

Eine wiste Phantasie herrscht in diesen Beschreibungen. Keiner, der in die
ubersinnlichen Welten hinaufsteigt, konnte eine solche Phantastik ersinnen wie
derjenige, der im ersten Teile seines Artikels Uber die phantastische Geistes-
wissenschaft hergezogen ist. So legen sich die Dinge um in der menschlichen
Seele. Digjenigen, die da glauben, recht klar die Wahrheit sagen zu dirfen, und
die begabt sind mit einer gewissen unlauteren Phantasie Uber die Tatsachen des
physischen Planes, betauben sich, indem sie schimpfen Uber das, was Uber-
sinnlich erfald werden muf. So sucht die Menschheit nicht nur im Alkohol,
sondern auch in allerlel anderen Mitteln Betaubung. [225] In mancherlei mul
man klar sehen, und zum Klarsehen wird uns die spirituelle Weltanschauung
Anleitung geben. Die allermannigfaltigsten Betdubungsmittel werden gesucht
und auch gefunden, und sie werden gefunden aus dem Grunde, weil immer
mehr und mehr recht damonische Naturen in den verborgenen Tiefen der
Menschenseelen wirken. Diese damonischen Wesen werden schon nach und
nach losgelassen werden gerade gegen dasjenige, was die Menschheit von der
spirituellen Seite her befruchten soll.

(23) Das ist etwas, was ich gerade in dieser Zeit, meine lieben Freunde, vor
Ihre Seele als eine Art Zukunftsbild hinmalen mochte aus dem Grunde, weil es
gut ist, dal3 wir uns in unserer Zeit erinnern, wie wir, wenn wir die Geistes-
wissenschaft und ihre Mission wirklich erkennen, durch diese Erregung der
richtigen Empfindungen gegeniber dieser Geisteswissenschaft und ihrer
Mission, uns fest und sicher auf den Boden stellen wollen, von dem aus wir in
unserem Innern ruhig der Entwickelung in die Zukunft hinein zuschauen
konnen, wenn wir auch vidleicht aufRerlich immer mehr und mehr in
Disharmonie hereingebracht werden kdnnen, immer mehr beunrechtet werden
konnen. [226]

15



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Die Mission des Erdenlebens
als Dur chgangspunkt fiir das Jenseits

DREIZEHNTER VORTRAG

Frankfurt, 2. Marz 1913

Inhalt: Das Im-Finstern-Tappen der Seele nach dem Tode als Folge eines in geistigem
Stumpfsinn verbrachten Erdenlebens; karmische Folge: Herantreten Luzifers an die Seele in
der néchsten Inkarnation und kalt-egoistischer Verstand im darauffolgenden Leben. — Die
Notwendigkeit, das Band von Mensch zu Mensch auf der Erde zu knupfen, um es in der
geistigen Welt fortsetzen zu kénnen. — Das Buddha-Opfer auf dem Mars am Beginn des 17.
Jahrhunderts. — Der Durchgang von Wesenheiten anderer Welten durch die Erde entsprechend
unserem Durchgang durch die Planeten- und Sternenwelt nach dem Tode. — Die
Geisteswissenschaft als Erdenaufgabe zur Uberbriickung des Abgrundes zwischen Lebenden
und Toten.

(1) Manche Menschen, javiele Menschen gibt es heute noch, die sagen: Nun
ja, es mag ein geistig-seelisches Leben nach dem Tode geben, aber wozu
brauchen wir uns jetzt darum zu kiimmern? Wir kénnen ja einfach dieses
irdische Leben fihren mit alledem, was es gibt, mit allem, was es darbietet, und
wir kdnnen warten, ob sich dann das andere Leben zeigen wird, wenn der Tod
kommt!



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

(2) Die Geisteswissenschaft zeigt uns aber, dal3 der Mensch in dem Leben
zwischen Tod und Geburt gewissen Wesenheiten begegnet. Geradeso, wie er
hier vielen Wesen der Naturreiche begegnet, so begegnet er dort den
Wesenheiten der hoheren Hierarchien und den mehr oder weniger elementaren
Wesenheiten. Wenn ein Mensch ohne Urteilsféhigkeit durchs Leben geht, so
kommt das daher, da3 er zwischen Tod und Geburt den Wesenheiten nicht
begegnen konnte, welche ihm die Kréfte hétten geben kdnnen, seine Kréfte so
zu beleben, dal3 er moralisch und intellektuell tlchtig sein kann in diesem
Leben. Nun aber hangt wieder die Moglichkeit und die Fahigkeit, gewisse
Wesenheiten zu treffen zwischen Tod und Geburt, von dem letzten Leben ab.
Wenn wir uns im Erdenleben nie beschaftigt haben mit Gedanken, die nach der
geistigen Welt hinaufgehen, mit Gedanken, die sich befassen mit dem
Ubersinnlichen; wenn wir ganz aufgegangen sind im letzten Erdenleben in der
aulReren Welt, in der Welt der Sinne, wenn wir nur lebten in dem Verstande, so-
weit er auf die auRere physische Welt gerichtet ist, dann machen wir es uns
unmoglich, zwischen Tod und neuer Geburt an gewisse Wesenheiten
heranzukommen und von ihnen Fahigkeiten fir das nachste Leben zu
bekommen. Es ist gewissermalien das Gebiet driiben finster und dunkel fir uns,
und wir kénnen die Krafte der hoheren Hierarchien in der Finsternis nicht
finden. [227] Der Mensch schreitet dann einher in dem Leben zwischen Tod
und neuer Geburt, ohne die Wesenheiten zu beachten, von denen er Kréfte
empfangen mufdte flr das folgende Erdenleben.

(3) Und woher kommt das Licht, wodurch wir uns die Finsternis zwischen
Tod und Geburt erleuchten kdnnen? Woher nehmen wir dieses Licht? Zwischen
Tod und neuer Geburt gibt uns niemand Licht. Die Wesenheiten sind da, und es
handelt sich darum, dal3 wir mit ihnen zusammenkommen, dadurch dal3 wir uns
Im letzten Erdenleben das Licht selbst angeziindet haben durch unsere
Beschaftigung mit der spirituellen Welt. Wir konnen nach dem Tode nicht mehr
die Finsternis durchleuchten, wenn wir uns das Licht nicht mitgenommen
haben, da wir durch die Pforte des Todes geschritten sind.

(4) Wir sehen also daraus, wie unrichtig der Ausspruch ist, dal3 man sich
hier nicht zu kiimmern brauche um das spirituelle Leben, sondern abwarten
konne, was da kommt. Ja, wenn man abwartet, was da kommt, dann kommt
eben die Finsternis.

(5) Das Erdenleben ist also nicht etwa blof3 ein Durchgangspunkt, sondern es
hat eine Mission, es ist eine Notwendigkeit fUr das jenseits wie das jenseits fir
das Erdenleben. Die Leuchten fiir das jenseitige L eben miissen von der Erde aus
hineingetragen werden. So also kann es vorkommen, dal3 der Mensch hier
stumpf bleibt gegentiber der Ubersinnlichen Welt, dal3 er vorbeitappt an der
Moglichkeit, an den Fahigkeiten, sich Instrumente zu schaffen fir sein néchstes
L eben.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

(6) Nun schreitet aber dann der Mensch neuerdings durch die Pforte des
Todes nach einem Leben, innerhalb dessen er unzulénglich war in dieser oder
jener Beziehung. Sie sehen, es bietet sich fast ein trostloser Uberblick. Wirde
gar nichts anderes eintreten, so mufite ja der Mensch immer unzulanglicher und
unzulanglicher werden. Denn wenn der Mensch zuerst in einem Erdenleben
durch ein willkirliches Stumpfsein sich gegen die Ubersinnliche Welt
verschlossen hat, so ist er im néchsten Leben noch weniger fahig, sich Organe
zu bereiten. Und wenn nichts anderes kdme, so muf3te er sich so fortentwickeln.
Also seine Entwickelung wirde immer welter abwaérts gehen. [228]

(7) Nun tritt aber dann etwas anderes ein. Wenn der Mensch durch en
willkurliches Stumpfsein Uber die Erde geht, dann tritt in dem Leben nach dem
zweiten Erdenleben an ihn heran Luzifer mit seiner Macht. Der Mensch wirde
dann in einem nachsten Leben zwischen Tod und neuer Geburt, wenn Luzifer
nicht an ihn herantreten wirde, erst recht in Finsternis tappen. Aber well er
durchgegangen ist durch ein Leben wie das eben geschilderte, so kann Luzifer
an ihn herantreten, und er beleuchtet ihm jetzt digenigen Krafte und
Wesenheiten, welche er fr das néchste Leben braucht. Die Folge davon ist, dal3
sie dle von dem Lichte des Luzifer gefarbt sind. Er tritt dann nach dem
stumpfsinnigen Dasein und nachdem er von Luzifer gefthrt wurde durch das
Leben zwischen Tod und neuer Geburt in ein neues Erdenleben ein: dann ist er
ganz und gar mit Fahigkeiten begabt, die seine Organe so zubereiten, dal} sie
ithn Uberall den Versuchungen des Luzifer auf der Erde aussetzen.

(8) Solch ein Mensch kann dann klug und verstandig sein, aber sein
Verstand wird kalt sein und berechnend, vor alen Dingen durchdrungen sein
von Selbstsucht, von Egoismus. Dem Seher zeigt sich bei so vielen Menschen in
der Welt, die eigentlich klug und verstandig sind, aber kalt und selbstslichtig in
ihrer Betétigung, so dal’3 sie, wenn man mit ihnen zusammenkommt, einen
Ubervorteilen, damit sie selbst méglichst vorwéartskommen und sich in Szene
setzen kdnnen, — es zeigt sich ihm bel der Betrachtung solcher Menschen, dal3
sie in ihrem friheren Leben in der geistigen Welt von Luzifer gefihrt waren
und dal3 sie ein stumpfsinniges Leben in der vorhergehenden Erdeninkarnation
gefiihrt haben: ein Tappen in Finsternis in dem welter zurlickliegenden Leben,
vorher ein willkirliches Sich-verschlief3en gegen die spirituelle Welt.

(9) Und man mul3 sagen: Bel einer solchen Erkenntnis ertffnet sich einem
eine traurige Perspektive fur die materialistische Menschheit. Die Menschen,
die in der Gegenwart materialistisch gesinnt sind und ablehnen die
Beschéaftigung mit der spirituellen Welt, die das Seelenleben als abgeschlossen
betrachten durch den Moment des Todes, ihnen steht ein solches Leben bevor,
wie ich es jetzt geschildert habe. [229] Wir kommen aber nicht damit aus, dal3
wir nur in abstrakter Form dieses oder jenes zusammenspintisieren tber den
Zusammenhang der verschiedenen Leben, sondern der konkrete Uberblick zeigt
uns die mannigfaltigsten Zusammenhange zwischen vorhergehenden und
kommenden Erdenleben und den aufeinanderfolgenden Leben im Geistigen.

3



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

Daran mussen wir festhalten, dal’3 das Erdenleben eine grof3e Bedeutung hat fur
das Leben nach dem Tode.

(10) Und so hat es dann auch noch eine andere Bedeutung. Es hat die
Bedeutung, dal3 wir gewissen Wesenheiten nur eigentlich auf der Erde im vollen
Sinne des Wortes so begegnen kdnnen, dal3 wir mit ihnen recht bekannt werden.
Und zu diesen Wesenheiten gehort vor allen Dingen der Mensch selbst. Wiirde
das Band von Mensch zu Mensch nicht geknlpft werden konnen auf der Erde,
so wurde es auch nicht im Geistgebiet geknipft werden konnen. Die
Vereinigungen, die zwischen Mensch und Mensch bestehen, sind solche, dal3 sie
sich hier bilden und sich dann in der geistigen Welt fortsetzen. Wir kénnen sie
aber nie bilden mit Menschenwesen, die irgendwie pradestiniert sind dazu, auf
der Erde verkdrpert zu sein, wenn wir auf der Erde die Gelegenheit haben sie
kennenzulernen, sie aber nicht benttzen; wir kdnnen nicht das hier Versdumte
in der geistigen Welt ersetzen in der Zeit, die wir durchleben zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt.

(11) Nehmen wir einmal ein Beispiel: Gautama Buddha. Er war eine solche
Menschenwesenheit, die in jenem Leben im sechsten Jahrhundert vor unserer
Zeitrechnung als Konigssohn lebte und die im 29. Jahre aufgestiegen ist von der
Bodhisattva-Wirde zur Buddha-Wrde. Das heift: er ist ein Buddha geworden,
und ein Buddha braucht sich nicht mehr in einem physischen Menschenleibe zu
verkorpern. Der Gautama-Buddha hat also dazumal sein letztes Erdenleben
durchgemacht. Eine grol3e Anzahl von Menschen trat damals auf der Erde mit
dieser Wesenheit in Bertihrung. Auch in noch friheren Verkdrperungen auf der
Erde traten Menschen mit dem Bodhisattva in Berthrung. Alle diese
Verhaltnisse kdénnen sich wiederum fortsetzen in die geistige Welt hinein. [230]
Digjenigen, die hier auf der Erde mit dem Gautama Buddha in Bertihrung
gekommen sind, kdnnen dieses Verhdltnis, das sich zwischen ihnen und dem
Gautama Buddha, etwa wie das eines Schilers zum Lehrer, angesponnen hat, in
die geistige Welt hinein fortsetzen. Aber es gab Seelen im Verlauf der
Erdenentwickelung, die nie zu dem Gautama Buddha auf Erden ein Verhdltnis
gewonnen haben. Diese Seeelen kdnnen, auch wenn sie eine noch so besondere
Reife erlangt haben wirden, nun nicht mehr in der geistigen Welt so ohne
weiteres mit dem Gautama-Buddha, mit der Seele, die damals im Gautama
Buddha verkorpert war, in Berihrung kommen. Nur, in bezug auf den Gautama-
Buddha tritt eine Art Ersatz ein; es tritt etwas fur ihn ein, was wie ein Ersatz
wirkt, wenn man zu ihm nicht auf der Erde in eine gewisse BerUhrung
gekommen ist. Denn der Buddha hat ein ganz besonderes Schicksal
durchgemacht, nachdem er Gautama Buddha war und nicht mehr
zuriickzukehren brauchte zur Erde, sondern fortlebt in einer rein geistigen
Region. Zunéchst ist er ja mit den Erdenverhdltnissen in Beziehung geblieben;
nur nicht von der Erde aus, auf welche er ja nicht mehr zuriickkehrte, sondern
von den geistigen Regionen aus wirkte die Wesenheit des Gautama-Buddha
herein in das Erdendasein.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

Wir wissen, dald der Gautama-Buddha seine Wesenheit hineinstrahlen liefd in
jenen Jesusknaben, von dem uns das L ukas-Evangelium erzahlt. Da strahlte die
ubersinnliche Wesenheit des Buddha in den Astralleib des Lukas-Jesusknaben
hinein, wirkte also von der Ubersinnlichen Welt in das Erdendasein herein. Aber
mit den gewohnlichen Vorstellungsweisen konnten die Erdenmenschen nicht
mehr in Verbindung mit ihm kommen, sondern in Verbindung mit der Seele des
Gautama-Buddha konnten nur digenigen kommen, die von der Erde aus durch
eine hohere Entwickelung den Zugang zu ihm fanden, zum Beispiel Franz von
Assisi. Bevor dieser eingetreten ist in das Erdenleben, und vor dem Ablauf des
letzten Lebens zwischen Geburt und Tod, lebte die Wesenheit des Franz von
Assisi in einer im sudostlichen Europa befindlichen Mysterien-Kolonie, in
welcher nicht physische Lehrer waren, sondern Lehrer aus der Ubersinnlichen
Hierarchie, welcher der Buddha zugehorte oder besser gesagt die Seele, die
einstmals in dem Buddha verkorpert war. [231] Es ist in einer solchen
Mysterienstétte so, dal3 Schiler da sind, die schon die hohen Fahigkeiten fir das
Schauen der Ubersinnlichen Welt entwickelt haben. Solche Schiler sind
imstande, Lehrer zu haben, die nur aus der geistigen Welt hereinwirken. Und so
lehrte denn in jener Mysterienstétte der Buddha; und ein treuergebener Schiler
des Buddha war Franz von Assisi in seiner friheren Inkarnation. Und auf nahm
dazumal Franz von Assisi alles dasjenige, was ihn befadhigte, in dem Leben, in
das er dann eintrat, sich selbst zu beleuchten die hdheren Hierarchien, die ihn
dann in das Dasein treten lief3en as den grof3en Mystiker, der eine so starke
Wirkung in seiner Zeit haben konnte. Das alles ist mdglich, da ja allerdings
diese Seele des Franz von Assisi in eine Beziehung getreten ist durch ihre
damaligen hoheren Fahigkeiten mit dem Gautama Buddha, auch noch nachdem
er von der Ubersinnlichen Welt aus auf ihn wirken konnte.

(12) Aber fir das gewohnliche Menschenleben, das angewiesen ist auf das
Leben, das durch die Sinne und den Verstand entfaltet wird, ist ja eine solche
Begegnung nicht moglich. Und dann gilt das, was eben gesagt worden ist: dal3
wir einem Menschenwesen nicht mehr begegnen kénnen, wenn wir ihm nicht
begegnet sind in der physischen Welt.

(13) Die Ausnahme, die wir eben bel Buddha kennengelernt haben, bedingt
nun eben weitere Ausnahmen. Und wenn es unmdglich ist, dal’ der gewdhnliche
Mensch in den geistigen Regionen Menschen begegnet, mit denen er hier kein
Verhdtnis angeknipft hat, so ist es doch moglich, daf3 der Erdenmensch, der
hier den Christus-Impuls empfangen hat, sich damit durchdrungen hat,
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, wenn auch nicht anderen
Menschen, mit denen er hier keine Verbindung angekntipft hat, so doch dem
Buddha driben begegnet. Denn fur ihn ist ja wieder etwas ganz Besonderes
vorgesehen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

(14) Beim Beginn des siebzehnten Jahrhunderts, da stand ein anderer Planet
as die Erde an dem Punkte einer dhnlichen Entwickelungskrisis, wie die Erde
in einer solchen stand, als das Mysterium von Golgatha hereinbrach. [232] Und
wie dazumal in diesem Erdendasein aus hoheren Regionen der Christus
erschienen ist, so erschien in jener Mars-Krisis gegen das siebzehnte
Jahrhundert auf diesem Mars der Buddha. Das heift, nachdem der Buddha
durch seine Erdeninkarnationen gegangen war bis zu seiner letzten, war es fir
ithn nicht mehr notwendig, in ein Erdenleben zuriickzukehren; aber er setzte
seine Tétigkeit fort in anderen Regionen. Der Buddha wanderte sozusagen von
den Erdenverhdtnissen hinaus nach dem Mars. Und wéhrend der Mars bis
dahin der Ursprungsort vorzugsweise war der Kréfte, die der Grieche as den fur
die Welt fruchtbaren Streit bezeichnet, so war diese Mission des Mars gegen
das siebzehnte Jahrhundert abgelaufen, und ein neuer Einschlag war dort
notwendig: der Buddha vollbrachte dort die Buddha-Kreuzigung. Nicht verlief
fur den Mars das Buddha-Mysterium, wie das Christus-Mysterium auf Erden
verlief, aber der Friedensfirst Buddha, der in seinem letzten Erdenleben Uberall
Frieden und Liebe ausstrahlte, der wurde hineinversetzt in den von Streit
erflllten Mars. Und das Hineinversetztwerden der Wesenheit, die ganz erfullt
ist von Friedenskréften, von Liebekraften, in den Plan des Streites und der
Disharmonie, das ist in gewissem Sinne auch eine Kreuzigung gewesen.

(15) FUr den Seherblick figen sich zwel Momente wunderbar zusammen.
Wenn man den Blick hinrichtet auf den achtzigjahrigen sterbenden Buddha hier
auf der Erde, dann ist gerade dieser Buddha-Tod etwas seltsam Ergreifendes
und Erschitterndes. 483, in einer herrlichen Vollmondnacht, umflossen von
dem silbernen Mondenlicht, da starb der Buddha, ausstrahlend Frieden und
Milde. Das war der letzte Erdenmoment. Dann wirkte er noch in der [hnen eben
geschilderten Weise auf die Erde hin. Im Beginn des siebzehnten Jahrhunderts
sieht der Seher wieder aufleuchten das milde, silberne moralische Licht des
Buddha auf dem Mars. Es sind zwe wunderbare Momente, die sich im
Weltgeschehen zusammenschlief3en.

(16) Und die Menschen, die hier auf der Erde den Christus-Impuls in der
entsprechenden Weise aufnehmen, die gehen ja dann, wenn sie driiben |eben,
durch die kosmische Welt durch. Wir gehen ale durch diese Welten des
Kosmos hindurch. Wir gehen zundchst durch die Planeten unseres
Planetensystems. [233] Wir durchleben eine Mondenzeit, eine Merkurzeit, eine
Venuszeit, eine Sonnenzeit, eine Marszeit, eine Jupiterzeit, eine Saturnzeit.
Hernach gehen wir hinaus in die Umgebung unseres Planetensystems, um dann
wieder zurickzukehren. Und eben dann begegnen wir diesen Kréaften und
Wesenheiten, von denen wir empfangen miissen dasjenige, was wir zum Aufbau
des nachsten Erdenlebens brauchen. Und derjenige, der hier auf Erden den
Christus-Impuls aufgenommen hat, kann dann bel seinem Durchgehen durch die
Mars-Sphére das aufnehmen, was ausflief3t von dem Buddha.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

Das ist solch ein Fall, ein Ausnahmefall, wo auch die Seelen, die nicht in ihren
friheren Erdeninkarnationen mit dem Buddha zusammengekommen sind, noch
jetzt, zwischen Tod und neuer Geburt, diesen Buddha treffen kdnnen.

(17) Fur den seherischen Blick hat sich ergeben, dal3 manche Menschen, die
Im siebzehnten Jahrhundert Iebten, ihre merkwrdige Begabung dadurch zeigen,
dal3 sie in der Zeit, die ihrer Geburt voranging, in den geistigen Welten ihre
Kraft bekamen von dem Buddha. Gering sind im Grunde genommen noch die
Fahigkeiten, diese Krafte aufzunehmen fir die Menschen, weil der Buddha eben
noch nicht lange auf dem Mars dieses Mysterium vollbracht hat. In der Zukunft
werden die Menschenseelen immer mehr und mehr in der Mars-Sphére Kréfte
aufnehmen von dem Buddha. Aber schon im neunzehnten Jahrhundert haben
sich fur denjenigen, der so etwas sehen kann, Menschen gezeigt, die ihre
Fahigkeiten dadurch hier im Erdenleben entwickeln kénnen, dal3 sie bel ihrem
Durchgang durch die Mars-Sphare vom Buddha Einflisse erhalten haben. So
kompliziert und so wunderbar verlaufen diese Leben zwischen dem Tod und der
neuen Geburt.

(18) Der Mensch mul3 das Licht, das ihm die Erlebnisse zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt beleuchten kann, von hier mitnehmen, sonst tappt er im
Finstern. Und so ist es auch in diesem besonderen Falle. Der Mensch, der hier
von der Erde weggeht durch die Pforte des Todes und hier keinen Christus-
Impuls aufgenommen hat, der davon nichts wissen wollte, der kann dann in dem
darauffolgenden Leben in der geistigen Welt durch die Mars-Sphéare
durchgehen, ohne etwas zu ahnen von den Einfllssen des Buddha. [234] Der
Buddha ist fur ihn wie nicht da. Denn das mussen wir festhalten: Wir gehen
zwar an den Wesenheiten der hoheren Hierarchien vorbel; dal3 wir sie aber
bemerken und dal3 wir das Notwendige mit ihnen zu tun bekommen kénnen, das
héngt davon ab, wie wir uns im letzten Erdenleben selbst das Licht angeziindet
haben, damit wir nicht an ihnen vorbeigehen, sondern von ihnen etwas
empfangen kénnen. — So hat der ganz unrecht, der da sagt: Es ist unnétig, sich
im Erdenleben mit dem Jenseits zu befassen.

(19) Sie haben nun schon gesehen, dal3 eigentlich das Erdenleben fir eine
hohere Betrachtung eine Art spezieller Fall ist. Wir leben hier in der Erden-
sphare zwischen Geburt und Tod im physischen Leibe verkorpert. Wir gehen
zwischen den Erdenleben durch die geistige Welt. Man kann aufer der
Erdenverkorperung sprechen von einer «Verkdrperung» zwischen Tod und
neuer Geburt, oder vielmehr von einer Verseelung. Das, was ich ausgefuhrt
habe fur die andere Welt, gilt auch fir die Erde. Denken Sie einmal, dal3 also
fur die Bewohner des Mars, die besonders zum Mars gehoren, ein Mensch, der
dalebt zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, durch das Marsdasein gehen
kann, ohne in Berlhrung zu kommen mit den Marswesenheiten. Er sieht sie
nicht, sie sehen ihn nicht. So ist es auch fir die Erde.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

Durch die Erdensphére gehen fortwahrend Wesen, die eigentlich zu anderen
Planeten gehoren, so wie der Mensch zur Erde gehort. Marsbewohner verleben
ihr reguléres Leben auf dem Mars, und zwischen ihrem Erlebnis, das dem Tode
entspricht — es ist zwar etwas anders — und ihrem neuen Leben auf dem Mars,
vollziehen sie den Durchzug durch die anderen Planeten. So dal3 tats&chlich
Bewohner der anderen Planeten fortwahrend durch unsere Erdensphére
durchgehen. Die Erdenmenschen kdnnen mit ihnen in kein Verhatnis treten,
well sie eben unter ganz anderen Daseinsbedingungen leben und weil sie unter
Umstanden eben gar keine Beziehungen angeknipft haben auf dem Mars mit
diesen Wesen.

(20) Was ware denn notwendig, um diesen Durchziglern durch die
Erdensphére, die eigentlich anderen Planeten zugehdren, zu begegnen? [235] Es
wére notig, dald man Berthrungspunkte mit ihnen entwickelt hétte auf ihren
eigenen Planeten. Das kann man nur, wenn man hier auf der Erde schon bewul3t
durch die Entwickelung Ubersinnlicher Krafte mit anderen als Erdenwesen in
Beziehung kommen kann.

(21) So stellt sich in der Tat die Moglichkeit ein, dal3 bel denen, die eine
hohere Geistesschulung durchgemacht haben, auch eine Begegnung stattfinden
kann mit den Durchziiglern von anderen Planeten. Und so sonderbar esist, esist
wirklich wahr, was ich Ihnen sage: Fur denjenigen, der heute die merkwirdigen
Theorien vernimmt, die die Physik und die Astronomie fur die Marsbewohner
aufstellt — flr den, der sie kennenlernt als Durchziigler durch unsere Erde und
von ihnen erfahrt, wie das Marsdasein ist, denn so erféhrt man es —, fir den sind
diese Hypothesen sehr komisch; denn es ist ganz anders. Alle diese Dinge fihre
ich aus, weil ich mochte, dal? Sie Ihren Blick erweitern von dem Erdenleben aus
in die anderen Welten, Uber die sichtbaren Wesenheiten hinaus, von denen wir
umgeben sind, zu den Wesenheiten, die nicht wahrgenommen werden, solange
der Blick fur sie nicht gedffnet ist.

(22) Aber nicht nur, dal3 wir mit Menschen nicht zusammenkommen kdnnen
auf den anderen Planeten zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, mit denen
wir hier auf der Erde nicht Beziehungen angeknlpft haben, wir konnen auch
nicht mit solchen Verhétnissen in Bertihrung kommen zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt, die zu der Erdenmission gehodren, die sich hier entwickeln
mutssen und zu denen wir auf der Erde in keine Beziehungen getreten sind oder
mit denen wir nicht auf dem Umweg durch die Erdenverhaltnisse in Beziehung
treten.

(23) Geisteswissenschaft oder Anthroposophie zum Beispiel, was ist sie in
kosmischer Beziehung? Nun, derjenige, der sich allerlei Theorien macht, konnte
leicht glauben: Geisteswissenschaft ist etwas, was durch alle Welten hindurch
gelehrt und gelernt werden kann. So ist es aber nicht eingerichtet im Weltenall.
Ein jedes Gebiet der Welt hat seine besondere Aufgabe — und nicht wiederholt
sich diesin der gleichen Weise im Weltenall. [236]

8



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

Geisteswissenschaft ist nur auf der Erde maoglich, nicht auf einem anderen
Planeten oder einem anderen Gebiet. Deshalb ist ja von den schopferischen
Méchten die Erde gemacht worden, damit hier entstehe, was nur auf der Erde
entstehen kann. Geisteswissenschaft kann nur auf der Erde entstehen, man kann
sie nirgends anders lernen; sie ist eine Offenbarung Uber die tbersinnliche Welt,
aber so, wie sie auftritt, kann sie nur hier auftreten.

(24) Nun kann man sagen: Ja, das mag ja alles so sein, aber der Mensch
konnte ja Uber die tbersinnliche Welt sich in einer anderen form unterrichten in
der Ubersinnlichen Welt als in der Form der Geisteswissenschaft! Ja, denken
kann man es, aber wahr ist es nicht. Denn der Mensch ist so veranlagt, dal3 er
einmal, wenn er Uberhaupt in der flr ihn richtigen Weise ein Verhaltnis zur
hoheren Welt gewinnen will, er dies nur durch Geisteswissenschaft gewinnen
kann. Wenn der Mensch es versaumt auf der Erde, sich der Geisteswissenschaft
oder Anthroposophie zu ndhern, dann hilft ihm kein anderes Leben, um sie
kennenzulernen. Aber auch hilft ihm kein anderes Leben, um die Ubersinnliche
WEelt in richtiger menschlicher Weise kennenzulernen. — Das braucht uns nicht
in Verzweiflung zu bringen mit Bezug auf die vielen Menschen, die noch nichts
wissen wollen von Geisteswissenschaft: sie werden ja wiederkehren und dann
gpédter damit in Berihrung kommen. Anthroposophie ist auf der Erde einge-
richtet, damit sie den Menschen dasjenige, was nach Menschenart Uber die
tbersinnliche Welt gewuft werden mul3, vermitteln kann. Nur eine Art von
Vermittlung ist mdglich, und die ist nur moglich durch Vermittlung der
Menschen. Wenn der Mensch durch die Pforte des Todes eingetreten ist in die
geistige Welt, ohne dal3 er hier etwas erfahren hat von Geisteswissenschaft, so
kann er davon erfahren dadurch, da3 er in Beziehung gestanden hat zu
Erdenmenschen, die mit ihr in Berthrung sind. Es ist das ein Umweg, aber ein
moglicher Weg ist es. Nehmen wir das Beispiel von zwel Menschen, die hier
auf Erden tief befreundet waren: der ene steht in Beziehung zur
Anthroposophie, der andere nicht; der letztere stirbt, es kann der erstere ihm
viel helfen dadurch, dal3 er ihm vorliest, ihn bekannt macht mit dem, was ihn
nach dem Tode umgibt. [237] Der Mensch kann also ein wichtiges Werk der
Geisteswissenschaft sozusagen lesen mit einem Toten: der Tote hort ihm zu,
wie es der Seher konstatieren kann.

(25) Manchmal ist es so, die Tatsachen sprechen so, und wenn auch manches
«Warum?» aufgeworfen werden kann, diese «Warum?» haben keine Bedeutung
gegentiber der Tatsache, die ich Ihnen anfiihren kann als eine vollbeobachtete
Tatsache: Es kann sein, dal3 ein einfacher Mensch, der nur in Bertihrung mit der
Geisteswissenschaft kam und der den Toten recht geliebt hat, einem Toten
besser vorlesen kann als ein Seher, der zwar den Toten aufsuchen kann, der aber
in diesem Leben keine Gemutsbezi ehungen hatte zu dem Toten.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

Zuweilen kann es aber auch sein, dal3 Seher sich zur Aufgabe machen, Toten
vorzulesen, die sie nicht gekannt haben; es zeigt sich jedoch viel haufiger, dal3
man die Mdglichkeit nicht findet, einem Toten, mit dem man friher nicht in
Beriihrung gekommen ist, vorzulesen. Aus dieser Tatsache kdnnen Sie die
grof3e Bedeutung empfinden, welche geistige Gemeinschaften wie die anthropo-
sophische haben: da wird in einer gewissen Weise das ersetzt, was wir jetzt
charakterisieren konnten wie eine Art von Mitleben, In-Beriihrung-Kommen.
Wenn es solche Gemeinschaften nicht gabe, so wiirde in der Tat ein jeder Tote
darauf angewiesen sein, nur vorgelesen zu bekommen durch ganz nahestehende
Leute. Nur solche geistigen Gemeinschaften, wo gemeinsam spirituelle Ideale
gepflegt werden, erweitern diese Sache. Und so kann es vorkommen, und es
kommt vor, dal3 das eintritt, da?® man da einen Anthroposophen trifft, der in
einer gewissen Weise imstande ist, durch das, was er schon gelernt hat, stark
konzentriert spirituelle Gedanken vorzulesen oder sie ablaufen zu lassen in
seiner eigenen Seele. Dann kann man ihm sagen: Sieh einmal, daist ein Mensch
gestorben, ich zeige dir seine Schriftziige, er war auch Anthroposoph, er gehort
derselben Gemeinschaft an. Dann gentigt vielleicht, dal3 der Betreffende nur
Schriftziige zu sehen bekommt — nicht Photographien —, einen Lieblingsspruch
des Toten erféhrt, und es kann sein, dal3 der betreffende schon etwas
entwickeltere Anthroposoph auch einem solchen in fruchtbarster Weise
vorlesen kann, mit dem er im Leben in keine Berihrung gekommen ist. [238]
Das wird auch eine schone Aufgabe einer geistigen Gemeinschaft sein, dal3 in
einer so starken Weise der Abgrund Uberbrickt werden kann zwischen
L ebenden und Toten.

(26) Heute drangen sich die Anthroposophen noch zu mancherlei Aufgaben,
die nur auf dem physischen Plane liegen, weil doch noch viel materialistische
Denkungsweise in ihnen ist, wenn sie auch theoretisch aufgenommen haben die
Wissenschaft der Anthroposophie. Die eigentlichen geistigen Aufgaben werden
erst kommen, wenn Geisteswissenschaft noch tiefer in die Seelen eingezogen
sein wird: dann werden sich Seelen finden, die das Amt tibernehmen, den Toten
zu helfen und sie vorwartszubringen. Innerhalb unserer Gemeinschaft ist in
gewisser Weise der Anfang schon seit langer Zeit gemacht worden, so dal3
dasjenige, was auf diesem Gebiet hat geschehen kdnnen, nun zu einer hohen
Befriedigung gereichen mul3.

(27) Allerdings, wenn ein Anthroposoph durch die Pforte des Todes
gegangen ist, also selbst mitgenommen hat spirituelle Gedanken, so kann er,
wenn er in der geistigen Welt lebt, unter Umstanden dann auch selbst den Toten
Dienste leisten, kann ihr Lehrer sein. Aber diese Dinge sind im allgemeinen
schwerer als man denkt. Leichter as driben kann man dieses ales auf Erden
tun, well die Gemeinschaften, die nach dem Tode da sein kénnen, durchaus
abhéngig sind von den Gemeinschaften, die vor dem Tode da waren.

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

(28) Wenn zum Beispiel zwei Menschen auf der Erde miteinander gelebt
haben, wovon der eine Anthroposoph war, der andere Gei steswissenschaft nicht
mochte, nun nach dem Tode aber Sehnsucht hat nach ihr, so kann es
vorkommen, daf3 sich der hier lebende Anthroposoph bis zu seinem eigenen
Tode bemiht, dem Weggegangenen vorzulesen. Nach einer gewissen Zeit tritt
der Zurtickgebliebene, der dem anderen vorgelesen hat, selbst durch die Pforte
des Todes;, er ist dann mit ihm in der geistigen Welt. Ja, dann tritt ein
Nachklang desjenigen Verhdltnisses wieder ein, das hier auf der Erde bestand,
und das bietet eine Schwierigkeit — wahrend keine Schwierigkeit vorhanden
war, als der eine noch auf Erden war und der andere gestorben war. [239] Es
treten Dissonanzen hervor, wenn sie unter den gleichen Daseinsbedingungen,
die in ihren irdischen Beziehungen bestanden hatten, wieder zusammen sind.
Und wie hier die eine Seele nichts wissen wollte von der anderen Uber
Geisteswissenschaft, so ist es auch driben. Das zeigt uns aber wieder, wie die
Verhdtnisse driben abhangig sind von den Verhdtnissen hier auf Erden. Die
Dinge sind eben sehr kompliziert und kénnen nicht blof3 gedanklich konstruiert
werden.

(29) Aber das, was in der Mission der Geisteswissenschaft liegt, das tritt
durch solche Tatsachen lebendig vor unsere Seelen. Das zeigt uns, wie der
Abgrund tberbrickt wird zwischen den Lebenden und den Toten. Wir sehen, es
konnen ebenso die Toten unter Umstanden in die Erde hereinwirken, wie die
L ebenden wirken konnen in die geistige Welt hinein. Wir kdnnen untersuchen,
wie die Toten hereinwirken in die physische Welt.

(30) Im Grunde wissen die Menschen hier auf der Erde sehr wenig von dem,
was sie umgibt. Wie betrachten die Menschen das Leben eigentlich? Se
betrachten es so, dal3 sie die Ereignisse, die sich abspielen, wie an einen Faden
anknUpfen, dal} sie das eine as Ursache, das andere as Wirkung betrachten,
aber welter nicht viel dabei denken. So sonderbar es klingen mag, aber esist so.
Das was geschieht, das ist der allergeringste Inhalt des wirklichen Lebens, nur
der aul3erliche Inhalt des wirklichen Lebens. Es gibt noch etwas anderes im
Leben als das, was so geschieht; etwas, was nicht minder eine Bedeutung hat
fr das Leben.

(31) Nehmen wir ein Beispiel. Ein Mensch ist gewohnt, jeden Tag ptinktlich
um acht Uhr aus seinem Hause zu gehen. Er hat taglich einen bestimmten Weg
zu gehen Uber einen Platz. Eines Tages bringen es die Verhaltnisse mit sich, dafi
er drei Minuten spéter weggeht als sonst; aber er geht denselben Weg. Da
nimmt er etwas Sonderbares wahr an dem Platz, Gber den er taglich gehen mul3
unter Kolonnaden her: die Decke der Kolonnaden ist herabgesttirzt! Ware er zu
der gewohnten Zeit gegangen, so hétte ihn die Decke bestimmt erschlagen.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

(32) Solche Dinge gibt es viele im Leben. [240] Wie oft kdbnnen wir uns
sagen, dal} etwas ganz anderes moglich gewesen ware, wenn diese und jene
Bedingungen vorhanden gewesen wéren, als das, was eingetreten ist. Wir
werden eben im Leben vor vielem behitet; vieles geschieht nicht, was
geschehen koénnte. Wir betrachten namlich im Leben nur die &ul3eren
Wirklichkeiten, nicht aber die inneren Moglichkeiten; aber diese Mdglichkeiten
liegen fortwahrend hinter dem Leben. Wenn ein gewesener Tag fur uns diese
oder jene Ereignisse gebracht hat, so ist das eben im Grunde genommen nur das
AuRerlich-Wirkliche, und dahinter liegt eine ganze Welt des Mdglichen.
Denken Sie sich zum Beispiel das Meer, meine lieben Freunde. In dem Meer
leben viele, viele Heringe; damit sie haben entstehen konnen, sind aber nicht
nur so viel Keime dagewesen, als dann Heringe entstanden sind. Viele,
unendlich viele Keime gehen zugrunde; sie erreichen nicht ihr Ziel; es lebt nur
die mogliche Anzahl von Heringen. So ist es aber mit dem ganzen Leben. Das,
was wir vom Morgen bis zum Abend erleben, ist nur ein Ausschnitt aus einer
grofRen Zahl von Moglichkeiten. Wir gehen in jedem Augenblick an méglichen,
aber nicht geschehenden Dingen vorbei. Wenn etwas Mogliches an uns
vorubergegangen ist, dann ist das fir uns ein besonderer Augenblick. Denken
Sie an das Beispiel des Mannes, der nur wie gewohnlich hétte aus dem Hause
zu gehen brauchen: er wére von der Decke der Kolonnaden erschlagen worden.
So sind aber fortwéahrend solche Mdglichkeiten fur uns vorhanden. In einem
solchen Moment, wo ein Mensch drei Minuten spéter vor dem Gebaude ist, das
ihn sonst erschlagen hétte, wenn er frilher gekommen wére, da ist der glinstige
Moment, dal3 die geistige Welt in ihm aufblitzen kann. Da kann ihm eines
dieser Erlebnisse aufgehen, das ihn mit Toten zusammenbringen kann. Heute
achtet der Mensch noch nicht auf diese Dinge, well er eigentlich nur an der
Oberflache der Dinge | ebt.

(33) Geisteswissenschaft wird nach und nach Lebenselixier werden, und der
Mensch wird nicht nur sehen, was auf3ere Wirklichkeit ist, sondern er wird
achten auf dasjenige, was sich ankindigt in seinem Seelenleben. Und darunter
wird oftmals die Stimme der Toten sein, die noch etwas wollen von den
L ebenden. [241]

(34) Wie wir am Vorlesen ein Beispiel daftr haben, dal3 die Lebenden auf
die Toten wirken kobnnen, so konnen auch die Toten wiederum auf die
L ebenden einwirken. Es wird die Zeit kommen, da werden die Menschen im
Geliste mit den Toten reden. Da werden sie zu den Toten reden und werden den
Toten gewissermal3en zuhoren. Da es so ist, dal3 der Tod nur die auf3ere Form
des Menschen andert, seine Seele aber weiter sich entwickelt, so ist es noch ein
recht unvollkommener Zustand der Menschheit, den die Menschen jetzt
darleben, indem sie keine Gemeinschaft haben mit den Menschen, die nur in
anderer Form leben, nur ein andersartiges L eben haben.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt fr das Jenseits

Wenn Geisteswissenschaft nicht mehr eine Theorie sein wird, sondern die
Seelen durchziehen wird, so wird auch eine lebendige Gemeinschaft mit den
Toten immer da sein kdnnen. Dieses, was jetzt nur in einer gewissen Weise fur
den Seher da sein kann, das wird nach und nach gemeinsames Menschengut
werden.

(35) Sie kénnen sagen: Fir den Seher mag das so sein, er kann die Menschen
aufsuchen zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Aber es ist dies heute
sehr schwierig, well der Unglaube an die geistige Welt, das Nicht-in-
Beziehung-Stehen zur geistigen Welt Hindernisse schafft auch fur digenigen,
die sich verbinden konnen mit der geistigen Welt. — Es gibt eben gewisse
Dinge, die nur dann ungehindert sich abspielen kdnnen, wenn sie Gemeingut
der Menschen sein konnen. Es kann ein Mensch ein noch so bedeutender
Baumeister sein, wenn niemand etwas von ihm bauen |83, kann er eben nicht
bauen. So kann es auch fir den Seher sein. Er kann die Fahigkeiten haben, in
eine geistige Welt hinaufzusteigen zu den Toten: aber wenn das erschwert wird
dadurch, dal3 die Gemeinschaft mit den Toten fir die meisten Menschen
unmoglich ist, kann es auch fur den Seher nur in Ausnahmeféllen gelingen.

(36) Meine lieben Freunde, ich wollte Thnen zeigen, wie Gel steswissenschaft
Leben wirken kann. Und vielleicht besser noch als dasjenige, was wir
theoretisch lernen, ist dieses Gefuhl, diese Empfindung zu pflegen von der
Aufgabe der Geisteswissenschaft in der Menschenzukunft. Dadurch bekommt
ein jeder, der zu dieser anthroposophischen Bewegung gehdrt, einen Eindruck
von dem, was er eigentlich tut. [242] Er bekommt einen Eindruck davon, was
fur ein Unermeflliches geleistet werden soll gerade durch die Geistes-
wissenschaft oder Anthroposophie. Und man lernt dadurch mit vollem Ernst
und in voller Wirde an ihr hangen, man lernt, sie nicht als etwas Leichtes, was
uns nur erbauen soll, zu nehmen, sondern sie zu nehmen als etwas, was der
Menschheit gegen die Zukunft hin notwendiger und notwendiger wird. Davon
wollte ich durch die heutigen Betrachtungen eine Empfindung in Ihnen
hervorrufen. [243]

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Uber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt. —
Die Zusammenhéange zwischen der sinnlichen
und der tUbersinnlichen Welt

VIERZEHNTER VORTRAG
Minchen, Erster Vortrag, 10. Mérz 1913

Inhalt: Notwendige Vorbereitung schon im Erdenleben, damit die Menschenseele im Leben
zwischen Tod und neuer Geburt die Gaben der Hierarchien entgegennehmen kann, mit deren
Hilfe sie eine neue Leiblichkeit ausgestaltet. Die Abhangigkeit des Erdenlebens von den
vorhergehenden Inkarnationen. Beispiele: Karmische Folgen von Stumpfbleiben gegentiber
dem Ubersinnlichen, von religiésem Fanatismus und von Engherzigkeit. — Die Bedeutung der
Liebe zu unserer Arbeit. Unverbrauchte Kréfte Frihverstorbener und ihre Bedeutung fur die
Rettung der Seelen, die sich aus der fortschreitenden Entwicklung ausschlief3en.

(1) Es wird sehr haufig in Kreisen, in denen materialistische Gesinnung
herrscht, eine Redewendung gebraucht, welche zunachst, wenigstens aul3erlich
betrachtet, so scheint, als ob sie im Grunde genommen ganz verninftig ware,
die aber doch ganz anders erscheint, wenn man sie mit den Erkenntnissen der
Geisteswissenschaft beleuchtet. Insbesondere konnte man diese Redensart sehr
héufig horen in der Zeit, in welcher der theoretische Materialismus gebl iht und
grol3e populére Kreise beherrscht hat; aber auch heute hoért man diese Redensart
zuweilen noch.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

Sie besagt: Wenn man auch annehmen wolle, dal3 es ein L eben gabe jenseits der
Pforte des Todes, so brauche sich der Mensch ja nicht, bevor er an diese Pforte
des Todes herantrete, mit diesem Leben zu befassen; denn wenn er einmal
hindurchgegangen sein werde durch diese Pforte des Todes, werde er ja sehen,
was da kommt; und fir hier, fUr die physische Welt, genlige es vollkommen,
sich hineinzuleben in dieses physische Dasein, und man durfe hoffen, dal3, wenn
man sich nur voll hineingelebt habe in dieses physische Dasein, man dann auch
schon geeignet sein werde, falls es ein solches Leben jenseits der Pforte des
Todes gabe, es in entsprechender Weise an sich herantreten zu lassen.

(2) Gegentber dem hellseherischen Blicke, der hinzuschauen hat auf das
Gebiet, das der Mensch durchlebt zwischen dem Tode und einer neuen Geburt,
erweist sich aber diese Redensart als eine vdllig unmdégliche. [244] Wenn
namlich der Mensch durch die Pforte des Todes getreten ist — wir haben ja
schon darauf hingewiesen in den Betrachtungen, die wir bel meiner letzten
hiesigen Anwesenheit angestellt haben —, dann ist er zunachst damit beschéftigt,
das zu verarbeiten, was ihm noch geblieben ist an Resten, an Erinnerungen und
Zusammenhangen mit dem letzten Erdenleben. Man mdchte sagen: In den
ersten Zeiten nach dem Tode, durch Jahre, ja durch Jahrzehnte hindurch, schaut
der Mensch in einer gewissen Weise zuriick auf sein letztes Erdenleben; er ist
noch mit den Dingen beschéftigt, die im astralischen Leibe as Kréfte
zuriickgeblieben sind vom letzten Erdenleben. Aber immer mehr und mehr tritt
er ein in digjenige Region, die wir gleichsam vom kosmischen Gesichtspunkte
aus das letzte Mal beschrieben haben; immer mehr und mehr tritt er ein in die
Region, wo er in Zusammenhang kommt mit den Wesenheiten der hoheren
Hierarchien. Und der Mensch mul3 zwischen dem Tod und einer neuen Geburt
mit diesen Wesenheiten der héheren Hierarchien in Zusammenhang kommen;
denn er mul digjenigen Krafte sammeln, welche er dann wiederum braucht,
wenn er neuerdings durch die Geburt in ein physisches Dasein tritt. Der Mensch
muf3 ja zwelerlei mitbringen in dieses physische Dasein, was ihm sozusagen
herangebildet und erkraftet ist zwischen dem Tode und der Geburt. Er mul3
digjenigen Kréfte hereinbringen, die ihn beféhigen, wenn er sich verbunden hat
mit dem, was in der Vererbungsstromung liegt und ihm sozusagen als von der
Vererbungsstromung kommende Substantialitét Ubergeben wird, er muf3 in dem,
was sich da verbindet mit dieser Vererbungsstréomung, die Kréfte haben, welche
von den ersten Jahren an und dann lange noch durch das Leben hindurch von
innen heraus die Leiblichkeit plastisch ausgestalten; so dal3 die Leiblichkeit
durchaus angepald ist der Individualitét, die sich der Mensch aus dem
vorhergegangenen Erdenleben hertiberbringt. Was dem Menschen gegeben wird
von seinen Voreltern in der physischen Vererbungslinie, das entspricht ja
sozusagen der menschlichen Individualitdt nur dadurch, dal3 der Mensch
angezogen wird von gewissen, man mochte sagen, Mischungsverhé@tnissen in
der physischen Vererbungslinie, die erzeugt wird von der Art, wie Vater,
Mutter, Grol3vater, Grofl3mutter und so weiter hinauf, waren. Von dem, was da
entstehen kann in der physischen Vererbungslinie, wird der Mensch angezogen.

2



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

[245] Aber das, was da der Mensch a's seine auf3ere Hlle empfangt, indem er
durch die Geburt geht, das mul3 erst im Feineren plastisch ausgestaltet werden.
Und das wird ausgestaltet mit Hilfe einer ungeheuer komplizierten Anordnung
von Kréften, die sich der Mensch aus der geistigen Welt mitbringt und die er so
erhédlt, dald er von der einen Ordnung der Hierarchien aus diese Kréfte, von einer
anderen Hierarchienordnung jene Kréafte erhdt. Wenn wir einen bildlichen
Ausdruck gebrauchen wollen, so kénnen wir sagen: Zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt werden dem Menschen Ubergeben die Gaben der
Wesenheiten hoherer Hierarchien, und diese Gaben sind die Kréfte, die der
Mensch braucht, um das, was ihm durch die Vererbung Ubergeben wird, seiner
eigenen Individualitét anzupassen.

(3) Wenn dieses das eine ist, was wir berticksichtigen miissen bel dem sich
verkorpernden Menschen, dann ist das andere das, dal3 der Mensch wiederum
arbeitet, wenn er sich dessen auch nicht bewufdt ist, an der Zusammenfiigung
und Ausgestaltung seines Schicksals. Mancherlel, was wie durch einen Zufall
geschieht im Menschenleben, fiihrt der Mensch dadurch herbei, dal3 er sich die
Kréfte zwischen dem Tode und der Geburt angeeignet hat, die ihn befdhigen,
dann im Erdenleben gerade an das heranzukommen, was in seinem Karma
gelegen sein kann. Das alles weist uns darauf hin, wie der Mensch zwischen
dem Tod und einer neuen Geburt die Gaben empfangen muf3 von den
Wesenheiten der hoheren Hierarchien, mit denen er da in Zusammenhang
kommt.

(4) Nun ist ein Zweifaches moglich, wie sich dem seherischen Blickbezeugt,
wenn die menschliche Seele durch dieses Gebiet zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt hindurchgeht. Es ist moglich, dal3 diese menschliche Seele ohne
geistiges Licht, gleichsam im Finsteren tappend, sich hindurchwinden muf3
durch die Wesenheiten der hdheren Hierarchien so, dal? sie nirgends eigentlich
die Mdglichkeit findet, aus den inneren Tendenzen heraus die entsprechenden
Gaben der héheren Hierarchien entgegenzunehmen. Man muf3 auf dem Wege
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt die Mdglichkeit haben, wenn man
die Gaben der Wesen hoherer Hierarchien entgegennehmen will, diese
Wesenheiten zu schauen, diesen Wesenheiten wirklich bewufl3 entgegen-
zutreten. [246] Bildlich gesprochen: Man kann ohne Licht im Finsteren —
nattrlich ist geistiges licht gemeint — sich hindurchwinden missen durch das,
was man erleben sollte, durch die Gemeinschaft mit den Wesenheiten der
hoheren Hierarchien. Man kann aber auch so hindurchgehen, da? man, je
nachdem man nach dem Karma die Notwendigkeit hat, diese Gaben beleuchtet
bekommt und sie in der richtigen Weise entgegennimmt. Das Licht nun, das uns
zu leuchten hat, damit wir nicht im Finsteren durchgehen durch die
Wesenheiten der hoheren Hierarchien, das kann uns nimmermehr gegeben
werden, wenn wir durch die Pforte des Todes hindurchgeschritten sind, falls wir
es uns nicht schon mitbringen durch das, was wir an Geflhlen, an
Empfindungen, an Gedanken entwickeln, die in dem Leben zwischen der

3



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

Geburt und dem Tode nach den hoheren Welten hingelenkt sind. Es ist aso
etwas, was wir uns selber zubereiten missen in diesem Leben vor dem
physischen Tode. Dadurch, da3 wir die Gedanken, Empfindungen, Gefthle
hinlenken — vielleicht auch nur ahnend hinlenken, aber doch hinlenken — nach
den Ubersinnlichen Welten, dadurch bereiten wir uns das Licht; denn dieses
Licht kann nur von uns selber herausscheinen: das Licht, wodurch wir so
hindurchgehen durch die Wesenheiten der héheren Hierarchien, dal3 diese uns
thre Gaben wirklich verabreichen konnen, dal3 wir sozusagen nicht
danebengreifen, wenn wir sie empfangen sollen. So sehen wir, dal3 die
Redensart ganz falsch ist, die da besagt, wir kénnen warten und brauchen uns
nicht zu kimmern um die Ubersinnlichen Welten, bis der Tod eintritt. Das ist
durchaus unrichtig; denn wie sie an uns herantreten, ob sie so herantreten, dal3
wir aus ihnen die Kréfte empfangen kdnnen, die wir brauchen fir das nachste
L eben, das hangt davon ab, wie wir uns selber das Feld zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt namentlich auf einer gewissen Strecke beleuchten kdnnen.
Und wir bleiben im Finstern, wenn wir unter vollstandiger Leugnung oder
Abweisung des Gedankens an die Ubersinnlichen Welten das Leben bis zum
physischen Tode zugebracht haben. [247] Es kann eben etwas zwar durchaus
plausibel, annehmbar erscheinen fir die gewothnliche Verstandigkeit des
Menschen: gemessen mit den Tatsachen der hoheren Welten hort es auf, wahr
Zu sein. So zeigt sich dem seherischen Blick gar oft, dal3 an einem Menschen,
der sich nicht gekiimmert hat um die Ubersinnlichen Welten, der nichts hat von
thnen wissen wollen, der nach dem Grundsatz gelebt hat, hier in der physischen
Welt sei ales Meinen, Denken, Fihlen, Empfinden dieser Welt nur zugewendet,
der sich sagte, das andere wird dann schon an mich herantreten, wenn es Zeit ist
— es kann der seherische Blick entdecken, daf’ eine solche Seele, die also durch
die Pforte des Todes hindurchgeht, eben im Finstern hindurchgeht, dal3 sie
versdumen mul3, weil sie so im Finstern durchgeht, entgegenzunehmen die
Gaben, welche ihr verabreicht werden sollen von den Wesenheiten der hoheren
Hierarchien. Und tritt dann eine solche Seele durch die Geburt in ein neues
Erdendasein, so fehlen ihr die Kréfte, welche ausgestalten konnen die
Leiblichkeit, welche diese innere Formation so plastisch gestalten kénnten, dal3
der Mensch gemal’ seinem Karma wirklich zulénglich ist im Leben. Hat sich der
Mensch in der Weise, wie es eben angedeutet worden ist, in einem friheren
L eben stumpf erwiesen gegentiber den Ubersinnlichen Welten, so mul3 er, wenn
diese Stumpfheit durch die Finsternis gegangen ist, unausgertstet und
unzulanglich in ein neues Leben treten.

(5) Er hat Kréfte in seiner Leiblichkelt nicht ausgestaltet, die er ausgestaltet
haben sollte im nachsten Erdenleben, gewisse innere Formationen bilden sich
nicht; der Mensch bleibt in gewisser Weise hinter dem zuriick, was er hétte
werden konnen, was er auch hétte werden sollen. Er war willktrlich stumpf in
dem vorhergehenden Leben und wird notwendig stumpfer, as er hatte werden
konnen und sollen in dem nachsten Erdenleben.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

Er kann nicht so viel begreifen, als er sonst hétte begreifen kdnnen; er kann
nicht so Anteil nehmen an der Welt, als er sonst hétte Antell nehmen kénnen; er
bleibt ohne Interesse flr das, wofUr er sonst Interesse gehabt hétte.

(6) Das ales kann sich einstellen as karmische Folge des willktrlichen
Stumpfbleibens in einem vorhergehenden Leben. [248] Und so kann der
Mensch, wenn er dann neuerdings durch die Pforte des Todes tritt, mit einem
erarbeiteten Seelengut durch diese Pforte des Todes treten, das weit zurlick-
geblieben ist hinter dem, was es hétte werden sollen. Wenn dann der Mensch
wieder eintritt in die geistige Welt und wiederum durchmacht das Gebiet
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, so kbnnte man zunéchst jetzt
glauben, da er ja wesentlich in seinen inneren Kraften herabgestimmt worden ist
und unzulénglich geworden ist, dal3 er jetzt noch mehr in der Finsternis tappen
musse, und man kodnnte gewissermallen verzweifeln daran, dal3 ein solcher
Mensch sich jemals wieder erheben konne. So ist es nun nicht; aber etwas
anderes tritt heran in diesem Leben zwischen dem Tod und einer neuen Geburt,
das as ein zweites zu Betrachtendes sich vor die Seele stellen soll. In diesem
L eben, das dann auf das unwillktrlich stumpfe Leben folgt, hat, weil es so war,
wie es eben verlief, Luzifer mit seinen Kraften eine besondere Gewalt tber den
Menschen, und der beleuchtet ihm jetzt das Feld zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt. Er muf3 nun die Gaben, durch die luziferischen Kréfte beleuchtet,
von den hoheren Wesen entgegennehmen. Dadurch bekommen alle diese Gaben
eine ganz besondere Farbung. Allerdings tritt der Mensch dadurch, dal3 er jetzt
nicht durch die Finsternis geschritten ist, aber auch nicht selbstandig sich aus
sich selbst heraus das entsprechende Feld beleuchtet hat, so in das néchste
Dasein, dal} er das, was ihm gegeben wird in der Vererbung, zwar plastisch
ausgestalten kann; aber es ist das alles, was er ausgestaltet, von luziferischer
Farbung. Und wenn man dann einen solchen Menschen im néachsten Leben
betrachtet, so ist er oftmals von der Art wie zahlreiche Menschen, die uns
insbesondere in unserer gegenwartigen Zeit begegnen: Menschen mit einer
ntichternen, trockenen nicht nur, sondern egoistischen Urtellsfahigkeit, mit einer
egoistischen Verstandigkeit, die Uberall, wo sie im Leben auftritt, nur den
eigenen Vorteill im Auge hat. Das ist das, was an Eigenschaften der Seele aus
allem vorhergehend Geschilderten hervorgeht. [249] Die Selbstlinge, die klug
sind, aber ihre Klugheit nur im Dienste ihrer Selbstsucht anzuwenden geeignet
sind, die alle Anordnungen so treffen, dald ihrer Selbstsucht gedient ist, die
gescheit sind, aber nur gescheit zu ihrem eigenen Vorteil, das sind zumeist
solche Seelen, die vorher den Weg durchgemacht haben, der eben geschildert
worden ist. Und es hangt dann davon ab, well jetzt diese Seelen allerdings nicht
stumpf bleiben, sondern wegen vielerlei Kréften, die in ihnen sind aus noch
friheren Erdeninkarnationen, dald sie doch herantreten kdnnen an das, was
thnen wiederum auf der Erde im physischen Leben einen Strahl hereinbringen
kann von wirklich tbersinnlichem Dasein.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

(7) Dadurch liegt die Moglichkeit vor, in einem neuen Erdendasein
sozusagen entziindet zu werden von Erkenntnissen der hoheren Welten. Eine
solche Seele braucht also nicht abgeschlossen zu werden von alem weiteren
Eindringen in die geistigen Welten, sie wird wiederum sich erheben; aber das
wird entreten, was geschildert worden ist. Und wir haben da einen sehr
merkwirdigen, bedeutungsvollen Zusammenhang zwischen drei Erdenleben
und den dazwischenliegenden beiden Leben zwischen dem Tod und einer neuen
Geburt. Der seherische Blick entdeckt tatsachlich recht oft — gerade dann, wenn
er nach jenen Menschen sich hinwendet, die in der Gegenwart als klug, gescheit
gelten, aber in alen ihren Malinahmen nur auf ihren Vorteil bedachte Seelen
sind — as vorhergehende Ereignisse fur diese Seelen das, was geschildert
worden ist: zuerst ein Leben, das sich willklrlich abgewendet hat von allem
Interesse an den Ubersinnlichen Welten; dann ein Leben, das gar nicht fahig
war, well es die inneren leiblichen Organe nicht hatte, sich auch nur fir etwas
zu interessieren in der physischen Welt, was ihm naheliegen kdnnte, wenn es
eben nicht solche Vorbedingungen hétte; dann ein nachstes L eben, das nur dient
dem selbstsiichtigen Verstande, der selbstslichtigen Klugheit. Bei der weiten
Verbreitung der selbststichtigen Klugheit in unserer gegenwartigen Zeit ist es
moglich, sozusagen gerade diesen Weg der Menschenseelen zu verfolgen; denn
wir kommen da zurtick in Zeiten, in denen wir viele, viele Menschen finden in
vorhergehender Inkarnation, die wegen ihrer unausgebildeten Organe nur ein
sehr stumpfes Interesse hatten, sogar fir die gewohnliche Sinneswelt, nicht nur
fur die Ubersinnliche Welt. [250] Und dann kommen wir auf eine dritte
Inkarnation zurtick, die oftmals flr diese Seelen liegt in demjenigen, was wir
die vierte nachatlantische Kulturperiode nennen, wo mehr, al's man heute glaubt,
willkUrlicher Atheismus, willktrliche Interesselosigkeit fur die Gbersinnlichen
Welten in den mannigfaltigsten Gegenden der Erde gewaltet haben. Well die
Umstande so liegen, ist es gerade mdglich, den geschilderten Entwickelungs-
weg der Seele in bezug auf die angedeuteten Ereignisse heute zu studieren.
Aber das Studium dieses Entwickelungsweges der Seele zeigt uns ganz klar,
was da kommen mul3 fir eine Seele, die in unserer Zeit wiederum willkdrlich
sich verschliefdt vor den tbersinnlichen Welten.

(8 Noch in einer anderen Weise kann das Leben in drei aufeinander-
folgenden Inkarnationen verlaufen. Da kann sich zum Beispiel das Folgende
zeigen: Wir beobachten eine Seele, welche im wesentlichen, sagen wir, so ist,
dal3 sie mit einem gewissen Fanatismus, mit einer gewissen Engherzigkeit ihre
seelischen Bedirfnisse befriedigt an dem, was sich zunéchst ergibt. Eine, man
mochte sagen, religios-egoistische Seele beobachtet man. Wir finden heute
solche Seelen. Es hat sie immer gegeben im Entwickelungslauf der Menschheit
auf der Erde, Seelen, die sozusagen glaubig sind, instinktiv glaubig aus dem
Grunde, weil sie aus einem gewissen seelischen Egoismus heraus eine Art
Belohnung oder Ausgleich fir das physische Erdenleben erwarten wollen in
einem Jensaits.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

Diese Erwartung kann ja durchaus egoistisch sein und kann verknupft sein mit
einer fanatischen Engherzigkeit gegenlber dem, was, sagen wir as Geistes-
wissenschaft oder aus den Mysterien heraus, Uber die hoheren Welten an die
Menschen herantritt. Wie viele Menschen sehen wir heute, welche zwar
durchaus an dem Ausblick in eine geistige Welt festhalten, aber fanatisch
engherzig ales ablehnen, was ihnen nicht die Richtung des Bekenntnisses
gerade gibt, in das sie hineingeboren sind, in dem sie heranerzogen sind. Solche
Seelen sind oftmals nur zu bequem, Uberhaupt irgend etwas kennenzulernen
Uber die geistigen Welten. Ein tieferer Egoismus kann in diesen Seelen wurzeln,
trotzdem sie jenseitsglaubige Seelen sind. [251] Alles, was mit dem Jenseits-
glauben in solcher Art zusammenhangt, weist wiederum in einer gewissen
Weise darauf hin, dal3 der Mensch nicht in der richtigen Art den Weg findet
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, dal? er die Gaben der Wesenheiten
hoherer Hierarchien nicht in der richtigen Weise entgegennehmen kann, dal3
diese Gaben so an ihn herantreten, daf3, wenn er durch eine néchste Geburt
wieder ins Erdenleben tritt, er zwar an seiner Leiblichkeit arbeiten kann, er in
gewisser Welise auch arbeitet an dem Zusammenzimmern seines Karma, aber
ales in einer unrichtigen Weise ausgestaltet und zusammenzimmert, seine
Leiblichkeit so bearbeitet, dal3 aus ihm zum Beispiel ein Hypochonder, ein
uberempfindlicher Mensch wird, der schon durch seine leiblichen Anlagen dazu
bestimmt ist, von der Aul3enwelt so berihrt zu werden, dal3 er murrisch,
unzufrieden und unbefriedigt durch das Dasein schreitet, und von diesem
Dasein immer so angefaldt wird, dald er sich immer verletzt glaubt durch dieses
Dasein. Ein gewisses hypochondrisches, krankhaft melancholisches Wesen, das
kann vorbereitet, vorbedingt durch die Leiblichkeit, aus den Ursachen hervor-
gehen, die eben geschildert worden sind. Also ein in egoistischem Sinne
fanatisches Festhalten an gewissen Formen eines Jenseitsbekenntnisses kann
ebenso den Menschen dazu fihren, in unrichtiger Weise durchzugehen durch
das Feld zwischen dem Tode und einer neuen Geburt und seine Leiblichkeit
dann in falscher Weise empfindlich zu machen in einem néchsten Erdenleben.
Tritt er dann wiederum durch die Pforte des Todes ein in das geistige Leben,
dann hat, wie sich dem hellseherischen Blick zeigt, auf eine solche Seele
besonders ales Ahrimanische einen tiefen EinfluR. Und dieses Ahrimanische
gibt all den Kréften, die der Mensch dann sammelt zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt, eine solche Farbung, eine solche Ausgestaltung, dald der
Mensch sich diese Kréfte durch die néchste Geburt so ins Dasein bringt, dal3 er
dann, ohne dal3 er etwas dazu vermag, durch seine blof3e Veranlagung in einer
gewissen Weise in seinem Vorstellen und Empfinden engherzig wird, dald er
unfahig wird, die Welt unbefangen zu Uberschauen. [252] Zahlreiche Geister,
die wir unter uns finden, die eine gewisse Engherzigkeit haben, die nicht
Imstande sind mit ihren Gedanken aus gewissen Schranken herauszugehen, die
mit Scheuledern in gewisser Weise behaftet sind, die, selbst wenn sie sich
anstrengen, doch in einer gewissen Weise borniert bleiben, verdanken dieses
Karma den geschilderten Verhaltnissen.

7



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

(9) Um noch deutlicher zu machen das, was gemeint ist, sehen wir einmal auf
folgendes Beispiel hin: Daist ein sehr, sehr gutglaubiger, wahrscheinlich auch
durchaus von der Wahrheit dessen, was er behauptet, absolut durchdrungener
Mensch, der Uber die religiése Erziehung der Kinder geschrieben hat in dem
ersten, im Vorjahre erschienenen Freidenkerkalender. Er hat da folgende Logik
entwickelt. Er sagt: Man solle die Kinder nicht religios erziehen, denn es sel
unnattrlich. Wenn man namlich die Kinder aufwachsen [&l3, ohne dal3 man an
sie religiose Begriffe und Ideen heranbringt, ohne dal® man ihnen religiose
Empfindungen einimpft, dann sient man, da} sie von selber nicht dazu
kommen; daraus wtirde sich ergeben, dal3 es unnaturlich sel, der Menschenseele
solche Begriffe und Ideen aufzunétigen, da sie nur von aul3en eingepragt sind. —
Es ist ganz gewil3, dal3 digenigen, die sich heute Freidenker nennen, mit
Enthusiasmus solch einen Gedanken aufnehmen und ihn sogar tiefsinnig finden;
aber man braucht ja nur folgendes zu bedenken: Es ist ganz allbekannt, dal3 ein
Menschenkind, das, bevor es sprechen gelernt hat, versetzt werden wirde auf
eine einsame Insel, wenn es dort aufwachsen muf3, ohne daf3 ein menschlicher
Laut an es herandringt, niemals sprechen lernen wiirde! Daraus geht hervor, dafi3
der Mensch von selber sich das Sprechen nicht heranbildet, wenn es nicht von
aufl3en an ihn herankommt. Der gute, freireligiose Prediger mufdte auch seinen
Bekennern verbieten, die Menschenkinder das Sprechen zu lehren, da sie ihre
Sprache nicht von selbst entwickeln. Wir sehen also, dal3 etwas, was sehr
logisch ausschaut und was unter Umstanden eine ganz weite Gemeinde als
tiefsinnig auffal’t, nichts anderes ist as ein logischer Unsinn; denn in dem
Augenblick, wo man dartber hinausdenkt, erweist es sich gleich als logisch
ganz brtchig. Da haben wir einen Menschen, der mit Scheuledern behaftet ist.
Solche Beispiele finden wir auf Schritt und Tritt im heutigen Leben. [253]
Gerade heute finden sich die Menschen ungeheuer haufig, die mit solchen
Scheuledern behaftet sind, die scheinbar ale ihre seelischen Tétigkeiten
aulerordentlich entwickeln, aber in dem Augenblick, wo sie heraustreten sollen
aus einem gewissen Krels, den sie sich gezogen haben, versagt alles; sie sehen
einfach nicht, was aul3erhalb dieses Kreises liegt. Wenn wir solche Menschen
zurtickverfolgen, finden wir bei ihnen die zwei vorhergehenden Inkarnationen
SO gestaltet, wie es erwdhnt worden ist. Daraus wiederum kann sich uns
ergeben, was einer Menschenseele in der Zukunft bevorsteht, welche heute, wie
es bei so zahlreichen Seelen der Fall ist, aus Bequemlichkeit, aus Egoismus sich
einschliefdt in ein positives Bekenntnis, um dessen Grund sie nicht weiter fragt.
Ist es denn nicht so, dal3 viele Menschen heute unter uns leben, welche einfach
zu dem Bekenntnis sich zahlen, weil sie hineingeboren sind und weil sie spater
zu bequem sind, aus ihm herauszugehen, aber mit egoistischem Fanatismus an
diesem Bekenntnis festhalten? Sie sind — wenn es vielleicht auch ein un-
moglicher Gedanke ist — ebenso gute Evangelische oder gute Katholiken aus
dem Grunde, aus dem sie gute Durchschnittstirken wéren, wenn sie durch
Verordnung ihres Karma just mitten in den Islam hineingeboren wéren.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

Aber esist einmal heute die Zeit der Menschheitsentwickelung gekommen, in
der die Seelen in einer gewissen Weise zurtickbletben und unzuléanglich werden
in folgenden Inkarnationen, wenn sie die Augen nicht aufmachen wollen
gegenuber dem, was aus den geistigen Welten in vielfétiger Art heute an die
M enschenseel en herantreten kann.

(10) Ja, die karmischen Zusammenhange sind kompliziert; aber sie hellen
sich uns auf, wenn wir einige von solchen Beispielen betrachten, wie sie jetzt
eben in verschiedenartiger Weise vor unsere Seele getreten sind. In mannig-
faltig anderer Weise ist das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt,
und dadurch wiederum das nachste Erdenleben, abhangig von dem vorher-
gehenden. Wir kdnnen mit dem seherischen Blicke in der geistigen Welt Seelen
verfolgen, welche sozusagen eine eigenartige Aufgabe erlangt haben zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt. [254] Es ist ja alles, was uns in der
physischen Welt entgegentritt, aus den geistigen Welten herein eigentlich
bewirkt. Der Mensch sieht in der physischen Welt nur nicht, wie tGberall in die
Vorgéange des physischen Planes die Ubersinnlichen Kréfte hereinspielen. Am
kurzsichtigsten ist in dieser Beziehung eben der materialistische Sinn. So zum
Beispidl ist alles das, was an den Menschen herantritt, sei es an Heilfaktoren der
Luft oder an Heilfaktoren des Wassers oder an anderen Hellfaktoren unserer
Umgebung, nur einseitig erklart, nur zum Teil erklart, wenn wir esim Sinne der
jetzigen hygienischen Theorien erklaren wollen, eben rein materialistisch. Die
ganze Art und Weise, wie Hellfaktoren, Gesundheitsfaktoren, wie sprief3endes,
wachsendes, die Menschenwelt gedeihenmachendes Leben hereinspielt in das
physische Dasein, hangt davon ab, wie die Wesenheiten der hoheren
Hierarchien ihre Heilfaktoren, ihre Gesundheitsfaktoren, ihre Kréfte, die das
Menschenleben grofld und schon und wachsend werden lassen, hereinschicken
aus der Ubersinnlichen Welt in die sinnliche. Alles Wachsen und Gedeithen —
man kann es mit dem Ubersinnlichen Blick so verfolgen —, jedes gesundende
Luftchen wird geordnet von Ubersinnlichen Kraften aus, die gelenkt und
gerichtet werden von den Wesenheiten der hdheren Hierarchien. Dann kann der
Seher sehen, wie in einer gewissen Zeit die Menschenseele zwischen dem Tode
und einer neuen Geburt Diener wird derjenigen geistigen Wesenheiten der
hoheren Hierarchien, welche die Heilfaktoren, die Gesundheitsfaktoren, die
Wachstumsfaktoren aus den Ubersinnlichen Welten in diese sinnliche Welt
hereinsenden. Da sehen wir manche Seele eine gewisse Zeit ihres Lebens
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt hindurch der Arbeit gewidmet, die
dem Dienste gilt der eben charakterisierten geistigen Wesenheiten der hdheren
Hierarchien. Seligkeit empfinden dann solche Menschenseelen, welche Diener
sein durfen der eben geschilderten Wesenheiten der hdheren Hierarchien. [255]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

(11) Dal3 die Menschenseele eine gewisse Zeit hindurch nach ihrem Tode so
Diener sein darf von Wesenheiten der héheren Hierarchien, die im guten, im
besten Sinne das Menschenleben zur Gedeihung und Férderung bringen, héangt
davon ab, ob diese selbe Menschenseele — man kann das verfolgen, wenn man
solche Dienst leistenden Menschenseelen zurlickverfolgt bis ins letzte
Erdenleben —, ob eine solche Menschenseele in einer ganz bestimmten Art
gewisse Verrichtungen wahrend ihrer physischen Inkarnation vollzogen hat. Es
kann ja der Mensch hier in der physischen Welt das, was er zu vollziehen hat,
so vollziehen, dal’ er bei einer jeden Gelegenheit knurrt, dafld ihm zuwider ist,
was er tut, dald er aber dennoch wie unter einem Joche handelnd seine Pflicht
tut. Wir sehen oft ganz gewissenhafte Menschen, aber wir sehen solche oftmals
ohne Hingabe, ohne Enthusiasmus, ohne Liebe zur Sache ihre Arbeit
vollziehen; andere sehen wir, die ihre Arbeit mit Liebe zur Sache vollziehen,
mit Hingabe, mit Enthusiasmus, mit dem Gedanken, dal3 sie dadurch, sei esin
sozialer oder anderer Beziehung, der Menschheit einen Dienst |eisten.

(12) Es hangt mit diesem eben Auseinandergesetzten noch etwas anderes
zusammen, und es ist wichtig, gerade in unserer Zeit eine solche Betrachtung
anzustellen. Gegentiber dem, was das Menschenleben vielfach in alten Zeiten
war, hat es sich heute recht sehr verandert. Die Beschaftigungsarten der
Menschen, die sozusagen gar nicht mehr den Enthusiasmus aufkommen lassen,
nehmen immer mehr und mehr zu und missen gerade aus dem Fortschritt der
Menschheit heraus zunehmen. Wer wollte es leugnen, dal3 es heute schon
zahlreiche Beschéftigungsarten auf dem physischen Plane gibt, denen
gegentiber der Mensch einfach unwahr werden mufte, wenn er in ihrem
Vollzug Enthusiasmus heuchelte, die er eben aus blofem Pflichtgefihl
verrichten mul3. Gewil3 darf sich der Mensch durch nichts abhalten lassen, wenn
ihn sein Karma an einen gewissen Platz gestellt hat, seine Pflicht zu tun, auch
wenn er sie mit Widerwillen tut; aber jeder Mensch ist in der Lage, wenn er nur
wirklich will, oder wenigstens, wenn ihm Gelegenheit gegeben wird zu wollen,
irgend etwas im Laufe seines Lebens zu tun, falls sein Karma nicht gar zu sehr
dagegen spricht, was auch mit Hingabe verrichtet werden kann. [256] Man
sollte dieses bedenken und sollte bedenken, wie wichtig es ist fir den gesamten
Zusammenhang unseres Menschheitslebens, dal3 digenigen, die solches
Uberschauen, alles was in ihrer Macht steht, tun, gerade in unserer jetzigen
sozial so schwierigen Zeit, um die Menschen, die oftmals keuchen unter der
Last und dem Joche eines wahrhaftig nicht zum Enthusiasmus, zur Opferwillig-
keit fuhrenden Lebens, sondern nur eines Lebens, das in Muhsal und unter
Widerwillen vollendet wird — es sollten die Menschen, die so etwas
Uberschauen konnen, sich tief verpflichtet fUhlen, sich an eine soziale Arbeit
hinzugeben, die gerade denjenigen Seelen, die, wie verstolden in eine gewisse
soziale Finsternis, heute stumpf bleiben — es sollten diese Menschen solchen
Seelen, die stumpf bleiben, auch wenigstens fir kurze Augenblicke die
Moglichkeit geben, etwas fihlen und denken zu durfen, was mit Enthusiasmus

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

erfillen kann, seien es auch nur Gedankenbetétigungen, die mit Enthusiasmus
getan werden. Schon aus diesem Grunde sollte uns der Gedanke immer lieber
und lieber werden, auch unseren Freunden, dal3 diese anthroposophische
Bewegung sich immer mehr und mehr erweitere, dal sie da und dort soziale
Téatigkeit entwickele, da und dort sozusagen die Leute von der Stral3e aufruft,
die wirklich sonst stumpf dahinleben, nichts wissen davon, dal3 man so denken
und empfinden kann, dal3 es einem das Herz hebt, die Gefihle mit einem
gewissen Enthusiasmus erfillt. Diese Menschen sollten zu einem solchen
Enthusiasmus herangezogen werden.

(13) In dieser Linie wird allmahlich ganz gewil3 immer mehr und mehr
unsere Arbeit wirksam sein; denn gerade der Zusammenhang dieses
Erdenlebens mit dem Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt zeigt
uns fur diesen Gedanken etwas hdchst Bedeutungsvolles. Alles, was wir tun
dirfen hier auf der Erde in Hingabe, in Liebe zu unserer Arbeit, so dal3 wir
dabei sind bei unserer Arbeit, so dad wir uns bewul®t sind: es ist
menschenwdrdig, es ist das, was wir tun, eine Menschenaufgabe, — alles das
macht uns nach dem Tode zu dienenden Geistern der Wesenheiten der hoheren
Hierarchien, die die gesundenden, wachstumfordernden Kréfte hereinschicken
aus den Ubersinnlichen Welten in diese sinnliche Welt. [257] Wir sehen, wie
bedeutungsvoll es ist, dal3 Enthusiasmus ist im Handeln der Menschen hier in
der physischen Welt; denn erstiirbe der Enthusiasmus in der physischen Welt,
erstirbe die Liebe in der physischen Welt, dann wirden in der Zukunft die
Menschen ein Erdendasein betreten, das in physischer Beziehung wenig
gesundende, Wachstum und Gedeihen férdernde Kréfte aus den tbersinnlichen
Welten hereinbekommen konnte. Uber solche Zusammenhénge zwischen der
sinnlichen und Ubersinnlichen Welt sehen alerdings die heute in Furcht, in
thnen unbewul3ter Furcht von den dbersinnlichen Welten sich abkehrenden
Seelen hinweg; aber dieser Zusammenhang zwischen moralischer und
physischer Weitenordnung ist vorhanden.

(14) Auch sein Gegenbild konnen wir ins Auge fassen. Wir finden Seelen,
die eine gewisse Zeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt Diener
werden derjenigen geistigen Wesenheiten, welche umgekehrt die Krankheit
befordernden, die Ungliick beférdernden Elemente hereinsenden muissen aus
den Ubersinnlichen in die sinnlichen Welten. Und es ist ein erschitternder, ein
furchtbarer Anblick, jene Menschenseelen zu verfolgen zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt, die da Diener sein mussen der bdsen Geister von Krankheit
und frihzeitigem Tod, der bosen Geister oftmals eines grausamen menschlichen
Schicksals, das ja aus dem Karma bedingt ist, das aber zusammengestellt
werden mufd aus den &ul3eren Ereignissen. Dald wir das Schicksal erleiden, liegt
Im Karma; dal3 die dulReren Umstande herbeigefihrt werden in der sinnlichen
Welt, damit wir das Schicksal erleiden kbnnen, das wird bewirkt von den
Kréften, die aus den Ubersinnlichen Welten hereingelenkt werden.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

Gemeint sind, wenn von diesem gesprochen wird, Krankheiten, Seuchen, die
die Welt durchziehen und die schon auch von Ubersinnlichen Kraften gelenkt
werden in bezug auf aullere Bedingungen; gemeint sind die frihzeitigen Tode,
die auftreten im Menschenleben. Wir haben ja 6fter betrachtet den Alterstod,
der im normalen Leben eintreten muld mit derselben Notwendigkeit, mit der die
Pflanzenblatter verwelken muissen, wenn der Keim zur folgenden Pflanze
gereift ist. Dieser Tod trifft ein vollendetes Leben; aber es tritt ja auch der Tod
in der BlUte der Jahre an den Menschen heran. [258] Und wenn so in der Blite
der Jahre an den Menschen der Tod herantritt, dann werden die Bedingungen zu
diesem Tode herbeigeschafft von gewissen Geistern der hoheren Hierarchien,
welche der rucklaufigen Bewegung zunachst dienen, aber die hereinsenden
mussen in diese Welt die Kréafte, welche eben diesen frihzeitigen Tod ebenso
wie Krankheit, karmisches Unglick herbeifihren. Und es ist, wie gesagt,
erschitternd, die Seelen zu sehen, die durch den Tod hindurchgegangen sind
und eine gewisse Zeit dienende Wesen sind fur Krankheit und Tod, fur boses
Karma im Menschenleben. Doch gerade dann wiederum, wenn man eine solche
Betrachtung anstellt und uns auf der einen Seite ein dusteres Gefihl Uber-
kommt, indem wir also Seelen hindurchgehen sehen durch den Tod, um zu
Dienern zu werden der bosen Geister von Krankheit und Tod, wenn es uns auf
der einen Seite schmerzlich ist, wir fihlen doch einen Ausgleich, wenn wir dann
diese Seelen zurickverfolgen und die Ursachen, dal3 sie so geworden sind, im
physischen Leben daflr suchen. Da finden wir, dal3 solche Seelen in dem
vorhergehenden Leben in einer gewissen Art gewissenlos waren. Gewissenlose
Seelen, Seelen, die es nicht genau genommen haben auch mit der Wahrheit, das
sind die Seelen, die also Diener werden von Krankheit und frihzeitigem Tod
und so weliter. Das ist auf der einen Seite der Ausgleich; aber esist ein dusterer,
ein finsterer Ausgleich.

(15) Es gibt aber noch einen Ausgleich, der in anderer Weise da ist und der
uns zeigt, wie auch das Dustere, das Finstere, das wir einverwoben sehen in das
menschliche Dasein, doch auch begrindet ist in der allgemeinen Weisheit der
Welt. Und selbst dann, wenn wir einer Erscheinung gegeniberstehen, der
gegenuber wir zunéchst bedriickt uns fuhlen mussen, so konnen wir uns ihr
gegentiber doch auch wieder erheben, wenn wir sozusagen ihr Aquivalent im
Gesamtzusammenhange des Daseins betrachten. Wenn wir den Blick hinlenken
zum Beispiel auf Menschen, welche in der Bllte ihrer Jahre den physischen
Plan durch Ungluck oder Krankheit verlassen haben, dann sehen wir, wie solche
Seelen, die aso ihren physischen Leib, bevor er eigentlich erschopft war, als
Hulle abgelegt haben, ja noch die Kréafte in sich haben, die sonst gedient hétten,
wenn sie weiter hatten leben kénnen, der Ausgestaltung der Durchlebung des
physischen Leibes und des physischen Daseins. [259] Diese Kréfte tragen sie
durch die Todespforte in eine hthere geistige Welt hinauf. Solche Seelen
kommen in anderer Welise an in den Ubersinnlichen Welten als die Seelen, die
sozusagen ausgel ebt haben ihr Leben im Erdendasein.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

(16) Es ist besonders bedeutungsvoll, solche Seelen nach ihrem Durchgang
durch die Pforte des Todes zu betrachten, die in der Blite der Jahre
dahingestorben sind, die durch ein Ungltck ihre leibliche Hulle verloren haben,
und sie dann weiterlebend zu finden. Sie tragen in die hoheren Welten Kréfte
hinauf, die eigentlich in normaler Weise dem physischen Erdenleben hétten
dienen sollen. Was geschieht mit diesen Kréften?

(17) Diese Krafte haben eine der schonsten Verwendungen in der
ubersinnlichen Welt. Wenn wir namlich verfolgen die Wesenheiten der hoheren
Hierarchien, welche den fortlaufenden Gang der Entwickelung lenken und
leiten, dann finden wir diese Wesenheiten der hdheren Hierarchien begabt mit
den Kréften, die eben da sein missen zu einer fortschreitenden Evolution. Aber
— das ist keine Unvollkommenheit der Welt, sondern hangt mit anderen
Vollkommenheiten zusammen —, aber alle Kréfte, auch die der hoheren
Hierarchien, sind in einer gewissen Weise begrenzt, gehen nicht ins Uner-
mefdliche, und wir finden, dal3 es heute schon durchaus viele Erdenmenschen
gibt, die as Seelen in der geistigen Welt ankommen, wenn sie durch die Pforte
des Todes gegangen sind so, dal? die Geister der hoheren Hierarchien, welche
den gesamten Fortschritt, also auch den zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt fordern, nichts mit ihnen anzufangen wissen. Es ist durchaus richtig,
was oftmals von mir betont worden ist, dal3 wir heute noch nicht zu verzweifeln
brauchen, wenn wir gewisse Seelen finden, die durchaus nicht Verstandnis
finden wollen fir die heutigen Vorstellungen, die der Mensch haben soll von
der Ubersinnlichen Welt, Seelen, die durch und durch materialistisch sind, die
sich ganz verschlief3en gegeniber der geistigen Welt. [260] Es ist aber, wenn
dann diese Seelen ankommen, nachdem sie durch die Pforte des Todes
geschritten sind, in gewisser Weise schwierig fur die geistigen Wesenheiten der
hoheren Hierarchien, mit ihnen etwas anzufangen; denn diese geistigen
Wesenheiten der hoheren Hierarchien haben die Kréfte fur den fortschreitenden
Gang der Menschheitsentwickelung — aber diese Kréfte sind eben fir den
fortschreitenden Gang. Wenn sich nun Seelen ganz und gar verschlief3en
gegenuber diesem fortschreitenden Gang, dann haben sie gleichsam eine zu
grolRe Schwere, as dald die Geister der hoheren Hierarchien diese Schwere
uberwinden konnten. Wie gesagt, es ist richtig, dal3 wir gegeniber solchen
Seelen noch nicht zu verzweifeln brauchen; denn erst in der sechsten
nachatlantischen Periode wird es geféhrlich fr solche Seelen, und erst in der
Venuszeit konnen sie sozusagen vollstandig herausgeworfen werden aus der
fortschreitenden Entwickelung. Aber wenn nichts anderes eintreten wirde in der
Evolution, als dal? die Wesenheiten der hdheren Hierarchien, die den Fortschritt
fordern, eben mit ihren Kraften ausgestattet sind, dann mufdten solche Seelen
viel friher aus der fortschreitenden Evolution herausfallen, dann konnten die
Wesenheiten der héheren Hierarchien nichts mit ihnen machen.

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

(18) Und so ist es auch, dal3 Schwierigkeiten eintreten gegeniber dem, was
heute nun schon einmal an die fortschreitende Evolution der Menschheit als
Anforderung herantritt. Es ist schon einmal so, dal3 fir eine grof3e Anzahl von
Erdenmenschen heute noch der Christus-Impuls nichts ist, woflir sie so recht
tief eine Empfindung haben konnen. Nun ist aber die Erde in einem
Entwickelungsstadium, wo die Menschenseele den Christus-Impuls braucht,
wenn sie in der richtigen Weise durch das Leben zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt gehen soll, und es ist gewissermalden doch gefahrlich fir Seelen,
die ohne irgendeine Verbindung mit dem Christus-Impuls durch die Pforte des
Todes hindurchgehen; denn den Wesenheiten der hoheren Hierarchien, die den
Fortschritt leiten, versagen die Kréfte gegentiber solchen Menschenseelen, die
gleichsam selber sich aus der Evolution herausgerissen und durch ihr
eigentimliches Leben zum Verderben sich bestimmt haben. Nur dadurch
konnen die Wesenheiten der hoheren Hierarchien diesen Seelen gegentber
etwas anfangen, dal3 ihnen zuwachsen die Kréfte derjenigen Seelen, die auf die
eben geschilderte Weise friihzeitig ihren Erdenleib abgelegt haben. [261]
Dadurch kommen unverbrauchte Krafte hinauf in die Gbersinnlichen Welten,
welche hier auf der Erde hatten noch verwendet werden kdnnen; aber dadurch,
dal’ der Leib frihzeitig abgelegt worden ist, sind sie nicht verwendet worden fiir
diesen Erdenleib. Bedenken wir einmal, wie viele Seelen in die Ubersinnliche
Welt hinaufgekommen sind dadurch, dal} sie zum Beispiel bei der Titanic-
Katastrophe, bel dem Erdbeben von Messina oder den zahlreichen Toden, die
auf der ganzen Erde eingetreten sind in den letzten Zeiten, das Leben verloren,
ehe es vollendet war. Denken wir, wieviel Kréfte, die auf der Erde hétten
verwendet werden kdnnen fir das Fortleben, da hinaufgedrungen sind in die
hoheren Welten! Diese Krafte wachsen den Kraften der Wesenheiten der
hoheren Hierarchien zu, und mit diesen Kréaften verstarken die Wesenheiten der
hoheren Hierarchien das, was ihnen sonst eigen ist, was aber nicht ausreichen
wirde, um die Seelen, die sich selber herauswerfen aus der fortlaufenden
M enschheltsevolution, wiederum hineinzufihren in die fortschreitende Mensch-
heitsevolution. Wir mussen natirlich unser Karma ausleben; und wenn eine
solche Sache wie die charakterisierte besprochen wird, so darf nicht auf3er acht
gelassen werden, darauf aufmerksam zu machen, dal3 wir unser Karma ausleben
missen. Es wére eine furchtbare Versindigung gegen die weisheitsvollen
Gesetze der Welt, wenn der Mensch selber etwas dazu téte, um also Diener zu
werden durch unverwendete Kréfte an dem charakterisierten Menschheits-
fortschritt gegenlber den Seelen, die sozusagen in der Gefahr sind, ausgestol3en
zu werden — der Mensch darf nichts dazu tun; wenn aber sein Karma sich
erflllt, wenn er in der Blite der Jahre stirbt, so wird er ein Helfer in der
schonsten, in der beseligendsten Art, indem die Kréfte, die er hier nicht mehr
hat verwenden konnen, hinaufsteigen in die hdheren Welten und zuwachsen den
hoheren Hierarchien, die dadurch nicht verlorengehen lassen Seelen, die sonst
verlorengehen wirden.

14



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

Das ist die schdne Bestimmung derjenigen Seelen, die in der Blite der Jahre
dahinsterben; das ist das, was uns in den Stunden, in denen wir trotz vielleicht
manchen Schmerzes, der uns Uberkommt Uber in der Blite der Jahre
hinsterbende Menschen, trosten kann; das sind die Stunden, wo wir uns
Uberblick verschaffen Uiber die weisheitsvolle Weltenlenkung. [262]

(19) Wie merkwirdig stellt sich doch der Kreislauf des Daseins vor unser
geistiges Auge hin! Da blicken wir auf der einen Seite auf gewissenlose Seelen,
die durch ihre Gewissenlosigkeit sich vorbereiten, hereinzusenden in unsere
WEelt durch ihre Arbeit Krankheit, frihzeitigen Tod, UnglUcksféle, und wir
sehen den Menschen betroffen von Krankheit, frihzeitigem Tod und
unglucksfélen; wir sehen aso dadurch die Mdglichkeit geboten, dal3 das
Karma der Gewissenlosigkeit sich auslebt. Schon will unsere Seele bedriickt,
beschwert sein; denn solch eine Beobachtung gehort in der Tat zu jenen oftmals
recht grausigen Beobachtungen, die der Seher machen kann, wenn er die
tieferen Zusammenhange und Geheimnisse des Daseins durchschaut. — Man
stellt sich oftmals das Hineinschauen in die geistigen Welten as etwas
Beseligendes vor. Gewisse Gebiete des hoheren Daseins haben etwas
Beseligendes, aber namentlich, wenn man in hohere Gebiete der Geheimnisse
dringt, dann ist vieles, vieles an der Beobachtung hangend, das mit einem
gewissen Grauen auch erfullen kann. Insbesondere an den karmischen
Zusammenhangen der Menschen ist fur die seherische Beobachtung — wenn
diese gewissenhaft vorgenommen wird, wenn alles, was zu sagen ist, wirklich
herausgesucht wird aus den hoéheren Welten, wenn nicht Spintisiererei und
andere Dinge hineinspielen —, es ist etwas daran, was den Seher in der
dlerintensivsten Weise hinnimmt, was in ener gewissen Weise starke
Anforderungen an seine Kréfte stellt. — Dann aber kommen auch digjenigen
Dinge, die uns wiederum erkennen lassen — selbst wenn die grauenerregendsten,
die furchtbarsten Dinge in Betracht kédmen —, wie weisheitsvoll die ganze
Flhrung ist. Sehen wir auch das Schicksal gewissenloser Seelen sich erfillen
und sehen gerade diese Erflllung in dem, was Krankheitsfalle und friiher Tod
sind, die herbeigefthrt werden vom Jenseits aus in der physischen Welt, so
sehen wir doch auf der anderen Seite, wie das, was solche Menschen erleiden,
die durch einen frihzeitigen Tod gehen, Zuwachs ist an Kréften, zum
Menschenheil und zur Menschenerlsung, die durch andere Kréfte gar nicht
herbeigefihrt werden konnten. Das macht das Wunderbare aus, das
Versbhnende: [263] Auf der einen Seite mul’ die Moglichkeit geboten sein, dal?
die Menschen irren kénnen und im Irrtum auch sich sozusagen der Gefahr
nahern konnen, losgelGst zu werden von der Entwickelung — kdnnte das nicht
sein, konnten Menschen nicht irren, nicht dem Bosen verfalen, so kénnte der
Mensch seine Erdenmission nicht erflllen. Ist das aber moglich, so muf alles
andere moglich sein, wovon heute gesprochen worden ist, dann aber mul3 es
auch mit der Erdenentwickelung verbunden sein, dal3 gewisse Menschen in der
Bllte der Jahre dahinsterben.

15



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

Der seherische Blick, auf sie gerichtet, sient, wie sie es sind, auf die die
Wesenheiten der hoheren Hierarchien angewiesen sind, um Kréfte zu
bekommen zum Menschenheil und zur MenschenerlGsung, die sonst tUberhaupt
nicht da wéren. Das ist das grof3e Versbhnende, das ist das Wunderbare, das uns
uberkommt, wenn wir unseren Blick auf der einen Seite scharfen durch das
Grauenvolle, dann wiederum hinwenden muissen zu einer weisheitsvollen
Weltenlenkung, die das Grauenvolle braucht, gerade um die héhere Weisheit
verwirklichen zu konnen. Diesen Dingen gegentiber wird es zum Unsinn, wenn
blof3 in abstrakter Weise die Frage aufgeworfen wird, ob es nicht sein konnte,
dal3 die geistigen Méachte, ohne solchen Umweg zu machen, ein sympathisches
Dasein fur ale Menschen und Wesen hétten gewdhren kdonnen. Wer das
verlangt, der verlangt ungefahr dasselbe wie derjenige, der sagt, es sei doch
recht unvollkommen, dal3 die Gotter es zur Notwendigkeit gemacht haben, dal
gar kein Kreis viereckig sein kann. Gewil3 erkennt man nicht gleich, dai3 die
andere Frage von demselben Wert ist, aber sie ist von demselben Wert. So wie
es kein Licht ohne Dunkelheit geben kann, so konnte eben das, was ohne
weiteres einleuchtet als etwas Grofdes, Gewaltiges im Weltendasein, die
Hinauflenkung unverwendet gebliebener Krafte der Erdenmission in die
ubersinnlichen Welten, das konnte nicht da sein, wenn nicht auf der anderen
Seite das Karma der in gewissen Inkarnationen gewissenlos gewordenen Seelen
sich efilllen wirde. [264] Diese Dinge ale sind doch geeignet, uns
nahezulegen, wenn wir irgendwie versucht sind, das oder jenes unvollkommen
zu finden im Weitendasein, in unserer Menschheitsumgebung, uns doch von der
Empfindung zu durchdringen, dal3 das Unvollkommenfinden doch wohl davon
herrihren werde, dal3 wir reit unserer Einsicht noch nicht so weit gediehen sind,
um alle Zusammenhange zu erkennen. Und immer kommt man weiter, wenn
man sich fir unzulénglich hélt da, wo man versucht ist, die Unvollkommenheit
des Daseins zu kritisieren; wenn man vielleicht Schmerz empfindet, aber den-
noch versucht auch im Schmerz niemals Kritik anzulegen an die
Weltenweisheit, sondern da, wo einem diese Weltenweisheit Mange
einzuschliel3en scheint, lieber zu sagen, dald solche Méangel uns erscheinen in
der Maja, in der grofden Tauschung, weil wir nicht fahig sind, die Dinge voll zu
durchschauen. Wir sehen, wie es uns Uber das physische Erdendasein aufklaren
kann, den Blick hinzuwenden auf das Feld, das der Mensch zu durchlaufen hat
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Das, was physisches Dasein ist, ist
ja im algemeinen nicht allein durchstromt von den Ubersinnlichen Welten,
sondern es flief:en herein auch die Taten, die der Mensch selber vollbringt
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt. Alle diese Taten flief3en herein in
die physische Welt, und was in der physischen Welt geschieht, was an den
Menschen herantritt, es ist vielfach bewirkt von den Kréften der Menschen
selber, die entfaltet werden zwischen dem Tode und einer neuen Geburt.

16



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen (iber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
14. Vortrag: Die Zusammenhange zwischen der sinnlichen und der Gbersinnlichen Welt

Allerdings gehdrt das zu den schdnsten Betétigungen dieser Menschenseelen,
was wir eben jetzt as Betdtigung, als Arbeit der Seelen kennengelernt haben,

die mit gewissen unverbrauchten Kraften durch die Pforte des Todes schreiten.
[265]

17



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Vom Durchgang des M enschen nach dem Tode
durch die Spharen des Kosmos

FUNFZEHNTER VORTRAG
Minchen, Zweiter Vortrag, 12. Marz 1913

Inhalt: Langeres Verbundenbleiben der Seele mit der Erdensphére im Kamaloka durch
leibliche Begierden, Ehrgeiz oder Sorgen um Hinterbliebene. — Das Eingraben unserer
Unvollkommenheiten in die Akasha-Chronik der Mondensphare und aler weiteren
Planetensphéren. — Durchgang der Marswesenheiten durch unsere Erde. Uber die
Entwicklung des Mars; Buddha as Erléser von seiner Aggressivitéat. — Das Einschreiben
unserer in der Akasha-Chronik verzeichneten Eigentimlichkeiten in unser Wesen beim
Heruntersteigen zur neuen Geburt. Karmabildung durch die Ausgestaltung der
entsprechenden Lelblichkeit. Raffael, Lionardo da Vinci. Das Vollkommene als Ende, das
Unvollkommene as Anfang der Evolutionsstromung. Absichtliche und notwendige
Unvollkommenheit.

(1) Alsich ba meiner letzten Anwesenheit hier Uber das Leben zwischen
dem Tod und einer neuen Geburt sprach, da versuchten wir zu betrachten den
Zusammenhang dieses Lebens zwischen dem Tod und einer neuen Geburt mit
den grof3en Verhaltnissen des Kosmos. Ich versuchte zu zeigen, wie tatsachlich
der Weg, der zwischen dem Tod und einer neuen Geburt zurtickgelegt wird,
durch den Kosmos, durch die Sphéaren des Kosmos fihrt. Wollen wir nur mit
ein paar Worten auf das zurlckblicken, was wir dazumal hervorzuheben
versuchten.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

(2) Die erste Zeit nach dem Tode — das wurde ja schon gesagt — ist eigentlich
fur den Menschen ausgefillt mit einer Art von Zusammenhang mit dem letzten
Erdenleben. Esist eine Art von Herauswachsen aus dem letzten Erdenleben, so
dal3 in der Tat in diesen ersten Zeiten nach dem Tode alles das fortdauert, was
im Erdenleben den menschlichen Astrallelb ergriffen hat. Was diesen
menschlichen Astralleib beschéftigt hat, die Art der Affekte, die Art der
L eidenschaften, die Art der Gefiihle, das dauert fort. Und weil der Mensch hier
in der physischen Verkorperung ale diese Dinge bewuf nur erlebt, wenn er
innerhalb seines physischen Leibesist, so ist natirlich das Erlebnis all dieser im
Astralleib befindlichen Krafte wesentlich anders, wenn der Mensch durch das
Gebiet durchgeht, das da liegt zwischen dem Tode und einer neuen Geburt. Es
Ist dieses Erleben im wesentlichen durchzogen in normalen Féllen — es gibt
davon viele Ausnahmen — in den ersten Zeiten nach dem Tode von ener
gewissen Entbehrung, hervorgerufen dadurch, da® der Mensch in seinem
Astralleibe leben muf3, ohne dal3 ihm der physische Leib zur Verfigung steht.
[266] Der Mensch drangt darnach, noch seinen physischen Leib zu haben; das
hélt den Menschen eine kirzere oder langere Zeit — man darf es schon so
nennen — im normalen Falle in der Sphare der Erde zurtick. Alles Kamaloka
verlauft ja eigentlich in der Sphare zwischen der Erde und der Mondenbahn;
aber das eigentliche fir den Menschen bedeutungsvolle Kamaloka verlauft viel
naher der Erde als, sagen wir, der Mondenbahn.

(3) Seelen, welche Uberhaupt nicht viel von dem entwickelt haben, was
Empfindungen und Geflhle sind, die sozusagen Uber das Erdenleben
hinausgehen, bleiben auch recht lange mit der Sphére des Erdenlebens
verbunden, verbunden durch ihr eigenes Begehren. Wenn ein Mensch — das ist
ja sogar, man mochte sagen, aulderlich leicht einzusehen — ein ganzes Leben nur
solche Gefiihle und Empfindungen in sich ausgebildet hat, die sich durch
Leibesorgane, durch Verhdltnisse der Erde befriedigen lassen, dann kann er
auch nicht anders, as eine gewisse langere Zeit mit der Sphéare der Erde
verbunden bleiben. Man kann durch ganz andere Triebe und Begierden noch,
as man gewohnlich wahnt, mit der Erdensphére verbunden bleiben. Zum
Beispiel recht ehrgeizige Menschen, denen es besonders darum zu tun ist,
innerhalb der Erdenverhd tnisse dieses oder jenes zu gelten, die den allergrofdten
Wert darauf legen, solche Geltung zu haben, die von Urtellen innerhalb der
Erdenmenschheit abhangig ist, die entwickeln damit auch in ihrem Astralleibe
einen Affekt, der sie langere Zeit sozusagen zu erdgebundenen Seelen macht.
Es gibt mannigfaltige Grinde, welche den Menschen so in der Erdensphéare
zurickhalten. Und das weitaus meiste, was auf medialem Wege aus den
geistigen Welten fur die Menschen vermittelt wird, das stammt eigentlich aus
solchen Seelen und ist im wesentlichen das, was diese Seelen abzustreifen
streben.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

(4) Es braucht nicht einmal immer daran gedacht zu werden, dal3 solche
Seelen durch ganz unedle Motive, obwohl das meist der Fall ist, an die Erde
gebunden bleiben; es kdnnen auch Sorgen sein, welche fir das empfunden
werden, was man auf der Erde zurlickgelassen hat. [267] Solche Sorgen fir
zurtickgelassene Freunde, Verwandte, Kinder, kbnnen auch in gewisser Weise
wie eine Art Schwere wirken und die Seele in der Erdensphére zuriickhalten.
Und es ist gut, gerade auch auf diesen Punkt das Augenmerk zu lenken, aus
dem Grunde namlich, weil wir, wenn wir diesen Punkt berlicksichtigen, auch
dadurch den Toten in einer gewissen Weise helfen kdnnen. Wenn wir wissen,
dald zum Beispiel ein Hingestorbener diese oder jene Sorge fir Lebende
empfinden kann — und man kann ja in dieser Beziehung gar manches wissen —,
so ist es gut fur die weitere Entwickelung des Toten, diese Sorge ihm abzuneh-
men. Man erleichtert das Leben eines Toten in der Tat dadurch, dal3 man ihm
zum Beispiel abnimmt die Sorge um ein Kind, das er unversorgt zurtickgel assen
hat. Wenn man also etwas tut fur das Kind, so nimmt man in der Tat dem Toten
eine Sorge ab, und es ist dies gerade ein rechter Liebesdienst. Denn stellen wir
uns nur einmal die Situation vor. Solch ein Toter hat ja nicht die Mittel an der
Hand, seinen Sorgen auch tatsachlich abzuhelfen; er kann oftmals nicht das tun,
was die Lage irgendeines zurtickgelassenen Kindes, Verwandten, Freundes,
erleichtern kénnte von seiner Welt aus, und er ist oftmals — das ist ein in vielen
Fallen auRerordentlich bedriickendes Gefuihl fir den seherischen Beobachter —
verurteilt, diese Sorge so lange zu tragen, bis sich von selbst oder durch
Umstande die Lage des Zuriickgelassenen bessert. Wenn wir also etwas dazu
tun, sie zu bessern, so ist die Folge diese, dal3 wir dem Toten einen rechten
Liebesdienst erwiesen haben.

(5) Es ist oftmals sogar beobachtet worden, dal? irgendeine Personlichkeit
hingestorben ist, die sich das oder jenes fur das Leben noch vorgenommen
hatte. Sie hing an einem solchen Vorsatz. Wir helfen ihr, wenn wir versuchen,
unsererseits das zu tun, was sie gerne getan hétte. Das alles sind Dinge, die
eigentlich gar nicht schwierig zu begreifen sind, die aber wirklich einmal ins
Auge gefaldt werden sollen, weil sie mit der seherischen Beobachtung durchaus
ubereinstimmen.

(6) Nun gibt es ja noch sehr viele Dinge, welche den Menschen lange
festhalten konnen sozusagen in der Athersphére der Erde. Dann aber wachst er
Uber diese Athersphére hinaus, und zum Teil habe ich ja schon geschildert, wie
dieses Hinauswachsen geschieht. [268] Wir missen ja doch unsere Begriffe
umformen, wenn wir das Leben zwischen dem Tod und einer neuen Geburt
verstehen wollen. Es ist nicht gerade allzustérend, wenn wir Uber die Toten in
Worten reden, welche angepaldt sind den Erdenverhdtnissen, die sozusagen von
diesen hergenommen sind, da wir ja eine eigentliche Sprache fir die
Erdenverhéd tnisse haben. Und wenn auch das nur bildméaldig stimmt, was wir in
Worten ausdriicken kénnen fur das Leben nach dem Tode, so braucht das, was
so in Worte gefaldt wird, nicht gerade unrichtig zu sein.

3



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

(7) Man muf3 zum Beispiel berlcksichtigen, dal3 ein jedes Charakterisieren
so, als ob der Tote sich abgeschlossen an einem Ort befande, als ob der Tote so
abgeschlossen wére wie ein im physischen Leibe Lebender, nie ganz richtig ist,
well in der Tat das Erleben nach dem Tode geradeso wie das Erleben innerhalb
der Initiation ein Heraustreten aus dem Leibe ist, verbunden mit einer
Verbreiterung des ganzen Seelenwesens. Und wenn wir eben eine Seele
verfolgen, die angekommen ist bel der Mondensphare, wie wir sagen, so ist in
der Tat, wenn wir leiblich begrenzen wollten, der Leib dann im Grunde
genommen die Ausbreitung der Erlebnismoglichkeit. Es dehnt sich dieser Lelb
aus Uber eine ganze Sphére, die dann auf3erlich begrenzt wird von dem Kreis der
Mondenbahn. Der Mensch wéchst in der Tat geistig zur Riesengrofi3e; er wachst
in die Spharen hinein, und die Sphéaren der Abgeschiedenen sind nicht in dem
Sinne auseinander wie irdische Menschen, sondern sie stecken raumlich
ineinander. Das Getrenntsein voneinander beruht darauf, dal3 die Bewul3tseine
voneinander getrennt sind; so dal3 man ganz ineinanderstecken kann, ohne
voneinander zu wissen.

(8) Was also gesagt worden ist bei meiner letzten Anwesenheit von dem
Sich-einsam-Fuhlen oder Sich-gesellig-Fuhlen nach dem Tode, das bezieht sich
auf die Verhaltnisse der Bewultseine untereinander. Nicht dal3 etwa auf einer
isolierten Insel, raumlich vorgestellt, der Tote waére; er durchdringt den andern,
von dem er gar nichts weil3, trotzdem er mit ihm im selben Raume ist.

(9) Nun missen wir das einmal ins Auge fassen, was hauptsachlich in
Betracht kommt, wenn das Kamaloka abgeschlossen ist. [269] Wenn der
Mensch sein devachanisches Dasein antritt nach der eigentlichen Monden-
sphére, ist das Kamaloka im Grunde genommen noch nicht ganz abgeschl ossen.
Das aber schliefdt nicht aus, dal3 innerhalb dieser Mondensphéare auch gewisser-
maf3en Dinge abgemacht werden, welche nicht nur als Kamaloka-Erlebnisse
bedeutsam sind, sondern auch fir das ganze spétere Erleben des Menschen,
wenn er wiederum durch die Geburt ins Dasein tritt. Wenn wir das, was in den
Kamal oka-Erlebnissen dazukommt, ins Auge fassen wollen, so ist es in der
folgenden Weise zu charakterisieren: Der Mensch kann, wenn er hier das Leben
zwischen der Geburt und dem Tode durchmacht, gewissermal3en so regsam sein
innerhalb dieses Lebens, dal3 er alles das, was in ihm veranlagt ist,
gewissermalen in der Hauptsache auch wirklich aus seiner Seele herausbringt;
dal3 er sozusagen hinter seiner Veranlagung nicht zurtickbleibt. In der mannig-
faltigsten Weise kann ja der Mensch hinter seiner Veranlagung zuriickbleiben.
Oh, es gibt viele Menschen im Leben, die sich uns so zeigen, wenn wir sie mit
dem seelischen Blicke beobachten, daf3 wir mit Recht sagen kdnnen: Dieser
Mensch hétte eigentlich nach seinen Fahigkeiten, nach seinen Veranlagungen
etwas ganz anderes erreichen kdnnen im Leben, als er erreicht hat; er ist
zurtickgeblieben hinter seiner Veranlagung.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

(10) Noch etwas anderes kommt in Betracht. Es gibt Menschen, welche sich
im Verlaufe ihres Lebens das Mannigfaltigste vornehmen. Da braucht es sich
aso nicht blo3 um Veranlagung zu handeln, sondern um Vorsétze, die auf
Kleines gehen konnen, die auf Grof3es gehen konnen. Wieviel wird von
Menschen im Leben vorgenommen, das nicht eigentlich zur wirklichen
Ausgestaltung kommt! Ja, es gibt da Dinge, die durchaus so sind, dal3 sie fir das
menschliche Leben nicht etwa einen Tadel einzuschlief?en brauchen. Ich will
gleich, um zu zeigen, um was fir bedeutsame Dinge es sich da handeln kann,
auf eines aufmerksam machen, das enige unserer Freunde schon kennen,
darauf, dal3 Goethe in seiner «Pandora» ein dichterisches Werk unternommen
hat, mit dem er steckengeblieben ist. Ich habe das, was Goethe mit der
«Pandora» passiert ist, schon einmal zu charakterisieren versucht dadurch, dai3
ich anflhrte: [270] Goethe ist gerade wegen des Grol3en, das in ihm lebte und
das die Absicht zu dieser «Pandora» fassen, aber nicht das aus sich heraus
entwickeln konnte, was diese Absicht auch in Wirklichkeit umgesetzt hétte,
Goethe ist gerade dadurch verhindert worden, diese «Pandora» fertigzumachen.
Nicht wegen seiner Kleinheit, sondern in gewisser Weise wegen seiner Grof3e
ist er verhindert worden, die «Pandora» und andere Werke zu vollenden. Er hat
sie liegenlassen. Das Stiick, das wir haben, zeigt, dal3 Goethe da in &ul3erer
kinstlerischer Beziehung so grofRe Anforderungen an sich gestellt hat, dai3
einfach die Krafte nicht ausgereicht haben, um die ganze grof3e Intention
wirklich mit solcher Leichtigkeit auszufiihren wie das Stlick, das ihm gelungen
ist. Das ist eine unausgefiinrte Absicht, gehdrt durchaus in die Region der
unausgefUhrten Absichten.

(11) So konnen wir sagen: Auf der einen Seite haben wir die Moglichkeit,
dald der Mensch hinter seinen Anlagen zuriickbleibt durch seine Bequem-
lichkeit, durch andere Charakter- oder intellektuelle Vernachl&ssigungen — aber
wir haben auch die Moglichkeit, dal3 der Mensch hinter seinen Vorsédtzen
zurtickbleibt bei grof3eren oder kleineren Sachen. Alles das, was der Mensch
also sozusagen a's eine Unvollkommenheit an sich trégt — esist eine edle, grofe
Unvollkommenheit, wenn ein Dichter eine «Pandora» nicht fertigmacht, es ist
aber eine Unvollkommenheit fr seine Person —, alles das, was der Mensch also
an Unvollkommenheiten an sich tragt, das grébt er ein in die Akasha-Chronik
bis zur Mondensphare hin; und fur den seherischen Blick ist es tatsachlich eine
reiche Auslese, alles auf sich wirken zu lassen, was zwischen Erde und Mond
an menschlichen Unvollkommenheiten eingegraben ist. Da ist treulich ales
verzeichnet, was an menschlichen edlen und unedien Unvollkommenheiten
eingegraben werden kann. Da finden wir eingegrabene Fdle, die uns darauf
hinweisen, wie ein Mensch durch seine physische Gesundheit, durch seine fir
eine intellektuelle Begabung gut pradestinierte Leiblichkeit, irgend etwas hétte
erreichen konnen, das er nicht erreicht hat. Das, was er hétte werden kénnen
und nicht war, als er durch die Pforte des Todes gegangen ist, das ist da
eingegraben in die Akasha-Chronik. [271]

5



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

(12) Nun bitte ich Sie, sich nicht etwa vorzustellen, da3 da in der
Mondensphére das Ende der «Pandora» etwa eingegraben ist, sondern esist die
Tatsache eingegraben, die dem Goetheschen astralischen Leibe entspricht, wenn
wir das in diesem astralischen Leibe ins Auge fassen, dal3 er eine umfassende
Absicht hatte und nur ein Stick davon ausfiihrte. Solche Dinge sind alle
zwischen der Erde und dem Monde eingegraben. Aber auch alles das an kleinen
Dingen, was in diese Region gehort. Wer, sagen wir, einen Vorsatz gefal¥,
diesen Vorsatz aber nicht ausgeftihrt hat, ehe er durch die Pforte des Todes
gegangen ist, der grébt die Nichterflllung dieses Vorsatzes in das Gebiet
zwischen Erde und Mond ein. Wir kénnen ziemlich genau charakterisieren, was
sich da alles dem seherischen Blicke zeigt. Ein Versprechen zum Beispiel, das
man nicht gehalten hat, das grabt sich erst spéter ein, eigentlich erst in der
Merkursphére. Das aber, was Vorsatz ist, grabt sich in der Mondensphére ein.
Das namlich, was nicht nur uns allein, sondern direkt andere Menschen berihrt,
das grabt sich nicht gleich in der Mondensphére ein, sondern erst spater. Das
aber, was uns berthrt, uns hinter unserer Entwickelung zurtckl&l3t, was uns in
unserer personlichen Fortentwickelung mit einer Unvollkommenheit ausstattet,
das grébt sich innerhalb der Mondensphére ein.

(13) Das ist besonders wichtig, dal3 wir neben allem anderen, was ich im
vorigen Jahre hier sagte, auch das ins Auge fassen, dal3 namentlich unsere
Unvollkommenheiten, und zwar solche Unvollkommenheiten, die eigentlich
nach den Vorbedingungen nicht hétten zu sein brauchen, in der entsprechenden
Mondensphére eingegraben sind.

(14) Man darf sich durchaus nicht vorstellen, dal? das unter allen Umstanden
etwas Schreckliches sal, so etwas in der Mondensphére eingegraben zu haben.
Denn in einer gewissen Weise kann das so Eingegrabene gerade zu dem
Wertvollsten, zu dem Bedeutungsvollsten gehdren. Was der Sinn dieser
Eingrabung in die Akasha-Chronik ist, wollen wir gleich besprechen. [272] Ich
will nur darauf aufmerksam machen, dal3 nun der Mensch, indem er sich weiter
vergrolert in die anderen Sphéren, anderes, das an ihm ist, was er sich entweder
erworben hat an Unvollkommenheiten oder was er an Unvollkommenheiten
gehabt hat, das ales eingrébt in die entsprechenden Sphéren. Der Mensch
wéchst ja hinaus von der Mondensphére in die Merkursphére. Ich spreche dabel
immer im Sinne des Okkultismus, nicht im Sinne der Astronomie. Der Mensch
grabt also Uberal in der Merkursphére, der Venus-, Sonnen-, Mars, Jupiter-,
Saturnsphére und weiter hinaus etwas ein. Die meisten Einzeichnungen sind
aber sozusagen innerhalb der Sonnensphére; denn wir haben ja schon das
letztemal gesehen, dal} aullerhalb der Sonnensphéare der Mensch im
wesentlichen das auszumachen hat, was eigentlich gar nicht in seinem
individuellen Belieben steht.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

(15) So geht der Mensch also zwischen dem Tod und einer neuen Geburt,
nachdem er mehr oder weniger abgemacht hat das, was ihn noch zur Erde zieht,
durch die Sphéaren unseres Planetensystems und dann auch dariber hinaus. Und
in dem Zusammenkommen mit den Kréften liegt eben das, was ihm notwendig
ist in seiner Entwickelung zwischen dem Tode und einer neuen Geburt. Und
wenn ich das vorige Ma davon gesprochen habe, da? der Mensch da
zusammenkommt mit den hoéheren Hierarchien und ihre Gaben in Empfang
nehmen mul3, so ist aulderlich, also geistig aul3erlich gefaldt, dieses gleichsam
VorlUbergehen vor den Wesenheiten der hoheren Hierarchien und Entgegen-
nehmen ihrer Gaben ein Verbreitern in den Weltenraum hinaus. Und wenn der
Mensch sich in einer entsprechenden Weise verbreitert hat, dann zieht er sich
wiederum zusammen, wird immer kleiner, bis er wirklich so klein geworden ist,
dal3 er sich als geistiger Keim mit dem, was von Vater und Mutter kommt,
vereinigen kann. Das ist ja das wunderbare Geheimnis, dal3 der Mensch, wenn
er durch die Pforte des Todes schreitet, in der Tat selber sozusagen eine immer
gréRRere und grofRere Sphare wird, dal3 er seine Geistigkeit, das heildt die
L ebensmdglichkeiten in seinem Seelischen verbreitert, dal3 er riesenhaft wird
und dann sich wiederum zusammenzieht. Das, was in uns lebt, ist in der Tat aus
einem Weltenall, mdchte man sagen, aus einem Planetenall zusammengezogen,
und wir tragen in uns ganz buchstablich das, was wir durchlebt haben in einem
Planetenall. [273]

(16) Ich mdchte, nachdem ich ja be meinem letzten Hiersein einiges von
dem Durchgang durch die Merkur-, Venus-, Sonnensphére besprochen habe,
heute, well das hier noch weniger berlicksichtigt worden ist, etwas sprechen
Uber den Durchgang durch die Mars-Sphare. Wenn der Mensch die Sonnen-
sphére passiert hat und dann in die Mars-Sphére eintritt, dann tritt er eigentlich
In unserem heutigen Zeitalter in ganz andere Verhdltnisse ein as vor
verhdtnismallig noch kurzer Zeit. Gerade wenn man solche Dinge mit dem
seherischen Blick verfolgt, dann sieht man, wie die Dinge, welche in alten
Zeiten aus dem urspringlich in der Menschheit vorhandenen Hellsehen gesagt
worden sind Uber die Glieder des Planetensystems, durchaus nicht ohne einen
realen Grund sind. Wenn man in dem Mars in alten Zeiten ein Glied unseres
Planetenalls gesehen hat, das zusammenhéangt mit alem Kriegerischen,
Aggressiven in der Menschheitsentwickelung, so entspricht das im Grunde
genommen durchaus einer Realitdt. All die Phantastereien, die heute von der
physischen Astronomie aufgestellt werden Uber ein etwaiges Leben auf dem
Mars, sie entbehren jaim Grunde jeder wirklichen Unterlage. Die Wesenheiten,
die wir eben, wenn wir den Ausdruck gebrauchen wollen, als die Marsmenschen
bezeichnen kdnnen, die sind von ganz anderer Natur as die Erdenmenschen,
lassen sich gar nicht damit vergleichen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

Und das wesentlichste Charakteristikon fir diese Wesenheiten war eigentlich
iImmer bis ins siebzehnte Jahrhundert das Aggressive, das Kriegerische, das
Angreifende, so dal3, wenn wir das Wort sagen durfen, die Marskultur im
wesentlichen wirklich eine kriegerische Kultur war. Alles beruhte auf dem
Wetteifer und Wettkampf der sich aufeinander stirzenden Seelen. Und das, was
der Mensch in der Zwischenzeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt
beim Durchgange durch den Mars durchmachte, war durchaus ein Zusammen-
kommen mit den aggressiven Kréften; es gingen sozusagen dber in seine Seele
diese aggressiven Kréfte. Und wenn er dann wiederum geboren wurde und
besonders veranlagt war, auf der Erde diese aggressiven Kréfte zu entwickeln,
dann muf3 das zugeschrieben werden seinem Durchgang durch die Mars-Sphére.
[274]

(17) In dieser Beziehung ist ja das Leben wirklich eigentlich recht
kompliziert. Wenn wir das Erdenleben beobachten, nicht wahr, dann leben wir
unter den Wesenheiten der drei Naturreiche und unter den Menschen. Wir
kommen zusammen durch die verschiedenen Mittel, die es geben kann, mit den
Seelen, die durch ihr eigentliches Leben nach dem Tode noch in gewissem
Zusammenhange mit der Erde stehen; aber dazwischen kommen einem immer
auch geistige Wesenheiten vor, die eigentlich auf der Erde ganz fremd sind.
Und je besser sich ein seherischer Blick aushildet, je weiter der Initiierte sieht,
desto mehr erdenfremden Seelen begegnet man, desto mehr erfahrt man, dal3 da
durch die Erdensphare Durchzlgler durchgehen, die eigentlich, man méchte
sagen, normalerweise nicht mit dem Erdenleben zusammenhangen. Das ist aber
nicht anders fur uns Erdenmenschen, als es fur die Mondenbewohner ist, durch
deren Leben wir ja auch zwischen dem Tod und ener neuen Geburt
durchgehen. Wir sind in einer gewissen Weise, wenn wir die Sphére des Mars
zum Beispiel durchgehen, fir die Marsbewohner Gespenster; wir gehen da
durch als ihrer Sphére fremde Wesenheiten. So sind aber auch die Wesen des
Mars in einem gewissen Stadium ihres Daseins durchaus verurteilt, durch
unsere Erdensphére durchzugehen; sie kommen da durch, und der mit einer
gewissen Initiation Ausgestattete trifft sie sozusagen durch die geeigneten
Zustande bei ihrem Durchzug durch die Erdensphére. Es ist ein fortwdhrendes
Aneinandervorbeigehen der Wesenheiten unseres Planetensystems. Wahrend
wir auf der Erde leben zwischen der Geburt und dem Tode und oftmals meinen,
dald wir von nichts umgeben sind als nur von den Wesenheiten der
verschiedenen Naturreiche, sind in unserer Umgebung die Durchziigler da von
allen anderen Planeten unseres Planetensystems. Ebenso sind wir Durchzlgler
Zu einer gewissen Zeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt bel den
anderen planetarischen Menschen, wenn wir so sagen dirfen. — Es ist nur so,
dal3 wir Menschen auf der Erde gerade das Wesentlichste von dem zu
entwickeln haben, was innerhalb des gegenwaértigen Weltenzyklus unsere
Mission ist. So sind den anderen planetarischen Welten andere Wesenheiten
zugeteilt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

Aber berihren mussen wir auch die anderen planetarischen Welten zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt. [275] Spricht man also im allgemeinen von
dem devachanischen Leben, so mul durchaus gesagt werden, dal3, wenn wir so
allgemein das oder jenes Gebiet im devachanischen Leben schildern, damit
immer eigentlich unausgesprochen bleibt, aber wahr ist, dal3 das in irgendeiner
Sphére unseres Planetensystems geschieht. Das gehort wesentlich noch dazu. So
also gehen wir durch die Mars-Sphére durch in einer gewissen Zeit unseres
L ebens zwischen dem Tod und einer neuen Geburt.

(18) Nun, wie die Erde eine Entwickelung durchmacht, eine absteigende
Entwickelung bis zum Christus-Mysterium hin und ene aufsteigende
Entwickelung vom Mysterium von Golgatha ab, so machen auch die anderen
Planeten in ihrer Art eine Entwickelung durch. Und wie sozusagen vom Jahre
33 ab — es ist nicht ganz genau, aber doch anndhernd so — eine aufsteigende
Entwickelung auf der Erde beginnt, also da der eigentliche Schwerpunkt der
Erdenentwickelung ist, so war auf dem Mars der Beginn des siebzehnten
Jahrhunderts dieser Schwerpunkt, und ale Verhdtnisse entwickeln sich
sozusagen bis zu diesem Punkt hin auf dem Mars in einer Art absteigender
Linie, von da ab in einer ganz anderen, aufsteigenden Linie. Denn damals ist
gerade fur den Mars etwas aul3erordentlich Bedeutsames geschehen. Wir haben
kennengelernt mit Bezug auf unsere Erdenentwickelung die auf3erordentliche
Gestalt des Gautama Buddha. Wir haben hervorgehoben, dal3 die Entwickelung
dieses Buddha sich so vollzogen hat, dal3 er ein Bodhisattva war, bis er im 29.
Jahre seines Lebens zur Buddhawirde erhoben worden ist, die ihn dazu
bestimmte, nicht wiederum in einem physischen Erdenleibe verkorpert zu
werden. Aus anderen Vortragen werden Sie gesehen haben, dal3 der Buddha
dann in der spateren Zeit aus der geistigen Welt noch in die Erdensphére hinein
heruntergewirkt hat. Wir wissen, da3 er in den Astralleib des Lukas-
Jesusknaben hineingewirkt hat. Aber auch in anderer Weise hat dieser Buddha
noch, ohne dal3 er sich im physischen Leibe verkorpert hat, in das Erdenleben
hineingewirkt. [276] So im siebenten und achten Jahrhundert in einer
Mysterienschule im stidostlichen Europa, in der — fir die damals mehr oder
weniger seherisch begabten Leute — Lehrer sein konnten nicht nur solche
Individualitéten, die im Physischen verkorpert sind, sondern auch solche, die
von geistigen Hohen nur in ihren Atherleib herunterwirken. Das kommt ja
durchaus vor, dal3 vorgerlcktere Menschen von solchen Individualitéten
unterrichtet werden konnen, die nicht mehr oder Uberhaupt nicht einen
physischen Leib annehmen. So war der Buddha Lehrer in einer solchen
Mysterienschule, und zu seinen Schillern gehorte dazumal derjenige, der spéter,
das heifdt in seiner na&chsten Inkarnation, als Franz von Assisi geboren worden
ist. Und viele von den Eigenschaften, die wir da so gewaltig hervortreten sehen
in dem Franz-von-Assisi-Leben, die sind darauf zurtickzuftihren, dal3 Franz von
Assisi ein Buddha-Schiler war.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

Da sehen wir also, wie der Buddha auch spéter noch nach dem Mysterium von
Golgatha hereingewirkt hat aus geistiger Hohe in die irdische Sphére, wie er
verbunden war mit dem Leben, das eine Geltung hat fur die Menschen zwischen
Geburt und Tod. Dann aber, als das siebzehnte Jahrhundert heranrtickte, zog
sich der Buddha zuriick von dem Erdenleben, und da vollbrachte dann der
Buddha fir den Mars ein dhnliches Ereignis, wenn auch nicht von solcher
Grof3e wie das Mysterium von Golgatha, so doch das, was auf dem Mars dem
Mysterium von Golgatha entspricht. Also im Beginne des siebzehnten
Jahrhunderts wurde der Buddha der Mars-Erloser, das heil3t er wurde die
Individualitét, welche eine Sphére von Frieden in dieses aggressive Element des
Mars hineinzumischen hatte. Und seit jener Zeit ist der Buddha-1mpuls auf dem
Mars ebenso zu finden, wie seit dem Mysterium von Golgatha auf der Erde der
Christus-Impuls.

(19) Nicht der Durchgang durch den Tod, wie es beim Mysterium von
Golgatha der Fall ist, war das Buddha-Schicksal auf dem Mars, aber in gewisser
Beziehung war es auch eine Art Kreuzigung, die darin bestand, dal3 diese
wunderbare Individualitét, die ausstrahlte nach den Vorbedingungen ihres
irdischen Lebens Uberallhin Friede und Liebe, mitten hinein versetzt wurde
unter das, was ihr vollig fremd war: unter das aggressive, unter das kriegerische
Element des Mars. Besénftigend zu wirken hatte der Buddha auf dem Mars.
[277] Und fur den seherischen Blick hat es etwas ungeheuer Eindrucksvolles,
wenn zwei Momente miteinander verglichen werden: jener Moment, wo
sozusagen innerhalb des Erdendaseins der Buddha aufgestiegen ist zu seiner
hochsten Hohe, die er innerhalb des Erdendaseins erreichen konnte, wo er im
achtzigsten Lebensjahr, nachdem er flnfzig Jahre als der Buddha auf der Erde
gelebt hat — eben zur Buddhawirde erhoben —, in einer wunderbaren
Mondnacht, am 13. Oktober 483 vor unserer Zeitrechnung, wie aushauchte sein
Wesen in den silbernen Mondenglanz, der die Erde Uberglimmte. Dieses, das
auch im AuReren ist wie eine Manifestation des von dem Buddha
ausglimmenden Friedenshauches, bezeugt uns den Ho6hepunkt der Buddha-
Entwickelung innerhalb seines Erdendaseins. Es ist ein wunderbarer Moment
und es hat etwas Eindrucksvolles, wenn man danebenstellt den Moment, wie im
Beginn des siebzehnten Jahrhunderts der Buddha auf dem Mars ankommt mit
al der Summe von Friedens- und Liebeskréften, um in jenem aggressiven
Elemente drinnen seinen Frieden, seine Liebe auszustromen und dadurch
almahlich die aufsteigende Entwickelung des Mars zu inaugurieren. So daf
also, wenn eine Seele vor dem Zeitpunkt des Buddha-Mysteriums durch den
Mars durchgegangen ist, sie vorzugsweise ausgestattet worden ist mit den
aggressiven Eigenschaften, jetzt aber etwas eigentlich wesentlich anderes
durchmacht, wenn sie wirklich Anlage hat, von den Kraften des Mars etwas zu
empfangen.

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

Es mul3, damit kein Mil3verstandnis entsteht auf diesem Gebiet, aufmerksam
gemacht werden, dal3 ebenso wenig, wie die ganze Erde heute etwa schon
verchristet ist, der ganze Mars zu einem Friedensplaneten geworden wére. Das
wird noch lange dauern, so dal3 aso, wenn die Seele Veranlassung hat,
aggressive Elemente aufzunehmen, noch gentigend Gelegenheit ist, auch solche
Elemente in sich aufzunehmen; aber das Ereignis, von dem gesprochen worden
Ist, muld eben ins geistige Auge gefaldt werden. Je mehr die Erde einer Art
materiellen Entwickelung entgegengeht, desto weniger wirde man, wenn man
wirklich die Erdenentwickelung versteht, zugeben kdnnen, dal3 es naturgemal3
waére, im menschlichen Erdenleben zwischen der Geburt und dem Tode ein
Buddha-Bekenner zu sein in dem Sinne, wie der Buddha seine Bekenner gehabt
hat in der vorchristlichen Zeit. [278]

(20) Es verliert sich allmahlich alle Moglichkeit innerhalb der menschlichen
Erdenentwickelung, eine solche Entwickelung durchzumachen, wie die des
Franz von Assisi; das wird immer weniger und weniger moglich sein, wird
immer weniger zur auferen Kultur hinzu passen; aber zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt, da hat die menschliche Seele Gelegenheit, das
durchzumachen. Und wenn es nicht so grotesk klingen wirde, so kdnnte es
durchaus gesagt werden, well es einem Tatbestand entspricht: Zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt hat eine gewisse Zeit hindurch wahrend des
Durchgehens durch die Mars-Sphére eine jede menschliche Seele Gelegenheit,
ein Franziskaner oder ein Buddhist zu sein und alle jene Kréafte aufzunehmen,
welche aus einem solchen Fihlen und Erleben in die Menschenseele einfliefen
konnen. So also kann der Marsdurchgang fir die menschliche Seele von ganz
besonderer Wichtigkeit sein. Uberall aber, wo der Mensch also hinkommt,
schreibt er ein seine Vollkommenheiten und Unvollkommenheiten, je nachdem
sie den Eigenheiten dieser Sphéare entsprechen.

(21) Und wahr ist es: Was wir an Vollkommenheiten und Unvollkommen-
heiten haben, das wird getreulich in die Akashatafel eingeschrieben zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt. Das ist da Uberall verzeichnet. Die eine von
unseren Eigentimlichkeiten ist in der Mondensphére verzeichnet, andere
Eigentimlichkeiten sind eingeschrieben in der Venus-, andere in der Mars-,
andere in der Merkur-, andere in der Jupitersphére und so weiter. Und wenn wir
dann wiederum zurtickkehren, langsam uns zusammenziehen, dann begegnen
wir aledem, was wir beim Hinausgehen eingeschrieben haben, und so wird
unser Karma technisch vorbereitet. Wenn wir beim Riickweg finden: Diese oder
jene Unvollkommenheit haben wir gehabt —, dann kdnnen wir eingraben in
unser eigenes Wesen — nicht ausloschen, aber eingraben zunachst in unser
eigenes Wesen — eine Abschrift von dem, was wir erst in die Akasha-Chronik
eingegraben haben. Ausgel 6scht wird es da noch nicht. Nun kommen wir unten
auf der Erde an.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

Dadurch, dal3 wir das alles in uns haben, was wir beim Rickweg in uns
einschretben — und wir sind in gewisser Weise gezwungen, wenn auch nicht
ales, so doch sehr vieles einzuschreiben —, dadurch entwickelt sich unser
Karma; aber oben ist noch alles eingeschrieben. Und nun wirken merkwurdiger-
weise diese Schriften zusammen. Diese Schriften sind in Sphéren eingegraben,
in die Monden-, Venus-, Merkursphare und so weiter. Diese Sphéren machen
gewisse Bewegungen, so dal3 Folgendes vorkommen kann: Der Mensch hat
eingegraben in die Mondensphére eine gewisse Unvollkommenheit. Wahrend er
durch die Mars-Sphére durchgegangen ist, hat er eine Charaktereigentimlich-
keit von sich eingegraben dadurch, dal3 er ein gewisses aggressives Element,
das er nicht gehabt hat, sich dort angeeignet hat; das hat er dort eingegraben.
Jetzt geht er weiter durch, kommt wiederum auf die Erde zurtick. Indem er hier
auf der Erde lebt, hat er jain sein Karma aufgenommen das, was er eingegraben
hat; aber es steht zugleich tber ihm geschrieben. Da oben ist der Mars, der in
gewisser Konstellation zum Monde steht; die &ul3eren Planeten geben die
gegenseitige Stellung der Sphéren an. Indem der Mars in gewisser Konstellation
zum Monde steht, steht sozusagen in derselben Konstellation seine aggressive
Eingrabung und seine Unvollkommenheit. Die Folge davon ist, da3 die
zusammenwirken, wenn sie hintereinanderstehen, und dal? das der Moment ist,
der angeben kann, wo er im nachsten Leben durch die aggressive Kraft des
Mars das unternimmt, was unvollkommen geblieben ist. So zeigt die Stellung
der Planeten eigentlich das an, was der Mensch erst selber in diese Sphéaren
eingeschrieben hat. Und wenn wir astrologisch ablesen die Stellungen der
Planeten und auch die Stellung der Planeten zur Stellung der Fixsterne, so ist
dieses wie eine Art Anzeige dessen, was wir selber eingeschrieben haben. Es
kommt nicht so sehr auf die auReren Planeten an —, was auf uns wirkt, ist das,
was wir in die einzelnen Sphéren eingegraben haben. Hier haben Sie den
eigentlichen Grund, warum die Konstellationen der Planeten doch wirken,
warum sie anzeigen Wirkungen fir die Menschennatur: weil der Mensch durch
sie hindurchgeht. [280] Und wenn der Mond in einer gewissen Stellung zum
Mars steht und zu einem Fixstern, so wirkt diese Konstellation zusammen; das
heil3t Marstugend wirkt zusammen mit Mond und Fixstern auf den Menschen,
und dadurch geschieht das, was durch das Zusammenwirken geschehen kann.

(22) So dso ist es eigentlich unsere zwischen dem Tod und einer neuen
Geburt abgelagerte moralische Verlassenschaft sozusagen, die in eitnem neuen
Leben als Sternenkonstellation in unserem Schicksal karmisch wiederum
auftritt. Das ist der tiefere Grund der Sternenkonstellation und ihres Zusammen-
hanges mit dem menschlichen Karma. So merkt man, wenn man also eingeht
auf das Leben des Menschen zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, wie
dieser Mensch eigentlich mit dem ganzen Weltenall zusammenhangt, wie
bedeutsam er zusammenhéangt.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

(23) Und namentlich mit dem, was aul3erhalb der Sonnensphére liegt, hangt
der Mensch, ich moéchte sagen, mit einem gewissen Charakter von
Notwendigkeit zusammen. Betrachten wir ganz besonders die Saturnsphére.
Wenn der Mensch, sagen wir, sich bemiht hat, in dem gegenwértigen
Erdenleben sich mit geisteswissenschaftlichen Begriffen zu befassen, dann ist
eigentlich besonders bedeutungsvoll fir sein nachstes Leben der Durchgang
durch die Saturnsphéare; denn in dieser werden die Bedingungen geschaffen, daf3
der Mensch die Kréfte, die er sich hier durch die Kenntnis der Gelsteswissen-
schaft oder Anthroposophie aneignet, umsetzen kann in solche Kréfte, die ihm
dann seine Leiblichkeit plastisch ausgestalten, so dal3 er es dann im nachsten
Leben wie eine selbstverstandliche Anlage in sich tragt, zum Spirituellen
hinzuneigen schon durch seine Anlage. Also jetzt kann es so sein, dal3 der
Mensch heranwéchst; er ist als Materialist oder als Evangelischer oder als
Katholik erzogen worden. Die Geisteswissenschaft tritt an ihn heran; er ist
empfanglich daftr, lehnt sie nicht ab aus diesem oder jenem Grunde: dann hat
er sie innerlich seelisch aufgenommen. Jetzt geht er durch die Pforte des Todes;
er kommt durch die Saturnsphére. Indem er durch sie hindurch geht, nimmt er
solche Kréafte auf, dald er sozusagen in seinem nachsten Leben der geborene
spirituelle Mensch ist, dal3 er schon als Kind Uberall Hinneigung zum
Spirituellen zeigt. [281]

(24) So hat jedes Gebiet, das wir durchwandern zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt, etwas von der Aufgabe, umzuwandeln, was wir seelisch
aufnehmen in einem Leben, in solche Kréfte, die dann Leibeskrafte werden
konnen und uns zwischen einer neuen Geburt und dem Tod mit gewissen
Fahigkeiten begaben. Gestern konnte ich nattirlich nur so weit gehen, wie in
einem Offentlichen Vortrag gegangen werden kann, als ich bemerkte, daf3
Raffael bei seiner Geburt die christlichen Impulse wie selbstverstandlich schon
in sich hatte. So darf man sich nicht etwa darunter vorstellen, dal3 Raffae
irgendwelche christlichen Begriffe — ich habe nie gesagt: Begriffe, sondern
Impulse —, dal3 Raffael christliche Begriffe oder Vorstellungen sich mitgebracht
hat. Impulse bringt man sich von einem Leben ins andere, so dal3 das, was in
einem Leben begrifflich aufgenommen wird, in ganz anderer Weise mit dem
Menschen vereinigt wird und dann als Kréfte auftritt; so dal’ die Fahigkeit,
gerade seine zarten, bedeutungsvollen christlichen Gestalten zu schaffen, von
Raffagls friheren Inkarnationen gekommen war; das war das, was ihn
bezeichnen 143t als eine Art geborenen Christen. Die meisten unserer Freunde
wissen ja, dald Raffael, bevor er diese Inkarnation durchgemacht hat, digenige
des Johannes des Taufers durchgemacht hat, und da sind eben die Impulse in
seine Seele gegangen, die dann herauskamen im Raffaeldasein sozusagen als
Ihm eingeborene, als schon von der Geburt an vorhandene christliche Impulse.
Es mul3 immer gesagt werden, dal3 man durch auf3erliches Spintisieren, durch
alerlel auRere Vergleiche wirklich recht sehr daneben hauen kann, wenn man
Uber aufeinanderfolgende Inkarnationen etwas sagt.

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

Vor dem seherischen Blick nehmen sie sich so aus, dal3 man meist nicht
vermuten wrde, dal3 das eine Leben die Ursache des folgenden ist. [282] Also,
damit irgend etwas, das wir seelisch aufnehmen in einer Inkarnation, in der
néchsten Inkarnation auch solche Kréfte entfalten kann, dal3 wir in die leibliche
Seite der Anlagen hineinwirken konnen, dazu ist der Durchgang notwendig
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, weil wir auf der Erde nicht
umwandeln kénnen — nicht durch alle Erdenkrafte kdnnen wir das umwandeln,
was wir nur seelisch auf der Erde erleben — in solche Kréfte, die am Menschen
arbeiten konnen, die am Menschen selber plastisch ausgestalten konnen. Der
Mensch ist eben in seiner Totalitét durchaus kein Erdenwesen, sondern der
Mensch wirde in seiner Lelblichkeit schauderhaft fir die gegenwartigen
menschlichen ldeen ausschauen, wenn all die Kréfte nur verwendet werden
konnten fir seine plastische Ausgestaltung, die in der Erdensphére selber
vorhanden sind. Der Mensch muf3 in sich tragen, wenn er durch die Geburt ins
Dasein tritt, die Kréfte des Kosmos;, die mussen weiterwirken, damit er
tberhaupt die menschliche Gestalt annehmen kann. Innerhalb der Erdensphére
gibt es keine Mdglichkeit, solche Kréafte heranzutragen, die Menschengestalten
plastisch bilden kdnnen. Das ist das, was ins Auge gefaldt werden muf3. So tragt
der Mensch in dem, was er ist, durchaus das Bild des Kosmos, nicht blof3 das
Bild der Erdein sich, und esist eine vdllige Versiindigung gegen das Wesen des
Menschen, wenn man dieses nur ableitet von dem, was Kréafte der Erde sind,
wenn man also nur das studiert, was in den Reichen der Erde aufRerlich durch
die Naturwissenschaft beobachtet werden kann, und keine RUcksicht darauf
nimmt, dald in dem, was der Mensch auf der Erde bekommt, waltend ist
zugleich das, was er sich, indem er durch die Geburt schreitet, aus den
Uberirdischen Spharen mitbringt, die er durchwandert zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt. Und innerhalb dieser Spharenfol ge geschieht auch alles das,
was von der Art ist, wie es vorgestern geschildert worden ist. Da wird der
Mensch ein Diener der einen oder anderen Méachte der hdheren Hierarchien.

(25) Nun ist von ganz besonderer Wichtigkeit alles das, was sozusagen
eingeschrieben wird in die Akasha-Chroniktafel zwischen der Erde und dem
Mond. Denn da werden unter anderem eingeschrieben alle Unvollkommen-
heiten — und ich bitte zu berticksichtigen, dal3 bei dem Einschreiben dieser
Unvollkommenheiten zunéchst der Gesichtspunkt obwaltet, dal3 da alles
eingeschrieben wird, was sozusagen fir die eigene menschliche Entwickelung
eine Bedeutung hat, was sozusagen den Menschen vorwartsbringt oder
zurickhdlt. Aber dadurch, dal3 es in die Mondensphére eingeschrieben wird,
also in der Akasha-Chroniktafel zwischen Erde und Mond steht, gewinnt es
weiter eine Bedeutung fur die ganze Erdenentwickelung. [283] Wir haben also
unser Leben auf der Erde: wir haben dieses Leben auf der Erde umgeben von
der Mondensphére; in der Akasha-Chroniktafel der Mondensphare haben wir
eingeschrieben Unvollkommenheiten Gber Unvollkommenheiten, unter anderem
auch die Unvollkommenheiten zum Beispiel grofRer Geister.

14



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

Ein ungeheuer interessantes Beispiel ist fur die seherische Beobachtung zum
Beispiel Lionardo da Vinci. Dieser ist ein Geist von so grof3er, umfassender
Gewalt, wie wirklich wenige Geister dieses Ranges auf der Erde; aber was er im
Grunde genommen wirklich @uR3erlich geleistet hat, ist im Verhdtnis zu dem,
was er gewollt hat, vielfach unvollendet geblieben. Es hat eigentlich keiner der
ahnlichen Geister so viel unvollendet gelassen wie gerade Lionardo da Vinci.
Und die Folge war, dal3 ungeheuer vieles eingegraben war durch Lionardo da
Vinci in die Mondensphére. Es ist da so vieles eingegraben, dal3 man bei
manchem sagen mul3: Was da eingegraben ist, weil3 man gar nicht einmal, wie
es hétte Uberhaupt auf der Erde zur Vollkommenheit gedelthen kdnnen!

(26) Ich mochte Sie da auf etwas aufmerksam machen, was mir wirklich
aul3erordentlich bedeutungsvoll erschienen ist, als ich mich befalste mit
Lionardo da Vinci. Ich hatte ja in Berlin einen Vortrag zu halten gerade Uber
Lionardo da Vinci. Da war es mir sehr, sehr bedeutungsvoll, gerade eines bei
ihm zu beobachten. Es erfiillt ja mit einem gewissen Schmerz, wenn man heute
die immer mehr und mehr verschwindenden Farbenflecke im Refektorium von
Santa Maria delle Grazie in Mailand sieht, die wahrhaftig nur noch einen
Schatten geben von dem, was diese Bilder gewesen waren. Wenn man nun in
Betracht zieht, dal3 Lionardo da Vinci sechzehn Jahre lang an diesem Bilde
gemalt hat und wie er gemalt hat, dann bekommt man eben einen Eindruck. Es
ist bekannt, dal3 er manchmal lange aussetzte, dal? er dann hinging, lange vor
dem Bilde sal3, ein paar Pinselstriche machte und wieder fortging. Es ist auch
bekannt, dal3 er keine Md&glichkeit sah manchmal, das auszudriicken, was er
ausdrticken wollte, dal3 er unter furchtbaren Depressionen litt, weil er nicht
ausdrticken konnte, was er in dem Bilde ausdriicken wollte. [284] Als ein neuer
Prior in das Kloster gekommen war, ein pedantisch strenger Prior, der fir die
Kunst wenig Verstandnis hatte, da war das in einer Zeit, in der Lionardo da
Vinci schon lange, lange gearbeitet hatte an dem Bilde. Der Prior war
ungeduldig und sagte: Warum kann denn der Maler nicht fertig werden? und
machte ihm Vorwirfe, beklagte sich auch beim Herzog Ludovico. Der Herzog
sagte das dem Lionardo da Vinci und Lionardo antwortete: Ich welil3 Gberhaupt
nicht, ob ich das Bild fertigbringen werde; denn zu allen anderen Gestalten habe
ich Vorbilder in der Natur, aber zu Judas und zu dem Christus habe ich keine
Modelle, hochstens zum Judas: da kann ich ja, wenn sich kein anderes ergibt,
den Prior nehmen. Aber zu dem Christus habe ich kein Vorbild.

(27) Das st aber nicht das, was ich jetzt meine, sondern das Folgende: Wenn
man auch aul3erlich heute in dem ganz zu einem Schatten herabgekommenen
Bilde die Gestalt des Judas ansieht, so sieht man auf der Gestalt einen Schatten,
der sich durch nichts erklért, nicht durch Licht, das einféllt und so weiter. Nun
zeigt sich das Folgende durch okkulte Untersuchung: Es zeigt sich, dal? so, wie
es Lionardo da Vinci hat haben wollen, das Bild niemals an der Wand war.

15



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

Er wollte das Ubrige alles nach Licht- und Schattenverhadltnissen machen, aber
der Judas sollte so charakterisiert werden, dal3 man glaubte, dal? Finsternis Uber
seinem Gesichte waltet von innen heraus, nicht durch &uf3ere Vertellung von
Licht und Schatten. Und beim Christus sollte es so sein, dal3 das Licht auf
seinem Antlitz lebte, das von innen heraus kam. Man sollte dem Gesicht
glauben, dal’3 es von innen heraus leuchtet. Da kam Lionardo da Vinci in
Disharmonie hinein, und esist das niemals so herausgekommen, wie er gewollt
hat. Da hat man tatsachlich etwas, was sich ergibt, wenn man das viele, heute
noch von Lionardo Herriihrende, in die Mondensphére Eingegrabene betrachtet,
da hat man etwas, wie es in der Erdensphére tberhaupt nicht vollzogen werden
konnte. Wenn man nun die ganze Zeit verfolgt, die auf Lionardo da Vinci folgt,
dann zeigt sich, dal3 Lionardo da Vinci in einer ganzen Reihe ihm folgender
Geister weiterwirkte. [285] Schon aufRerlich in Lionardos Schriften kann man
Dinge finden, die unter Naturwissenschaftern, auch unter Kinstlern in der
spéteren Zeit hervorgetreten sind; das ganze folgende Zeitalter steht unter dem
Einflul3 Lionardo da Vincis. Und da zeigt sich nun, dal3 es die eingegrabenen
Unvollkommenheiten sind, die nun inspirierend gewirkt haben in die Seelen der
Nachfolger, der spéter, nach Lionardo da Vinci lebenden Menschen.

(28) Namlich fur ein folgendes Zeitalter sind die Unvollkommenheiten des
vorhergehenden noch wichtiger as die Vollkommenheiten. Die Vollkommen-
heiten sind da zur Betrachtung; aber was auf der Erde vollkommen ausgestaltet
Ist bis zu einem gewissen Grade, das ist sozusagen an einem Ende ange-
kommen, das hat in der Entwickelung einen Abschlul® erhalten; das aber, was
unvollkommen war, ist der Keim der folgenden gottlichen Entwickelung. Und
hier kommen wir an einen der merkwirdigen grandiosen Widerspriche: Das
Beste fur die Folgezeit ist das fruchtbare Unvollkommene — aber eben das
fruchtbare, das berechtigte Unvollkommene der friheren Zeit. Das
Vollkommene einer friheren Zeit ist sozusagen fur den Genul3; das
Unvollkommene aber — jenes Unvollkommene, das von den Grol3en herriihrt,
die hinter sich zurtickgeblieben sind —, das ist fur das Schaffen der folgenden
Zeit. Und deshalb erscheint es einem ungeheuer weisheitsvoll eingegraben, dal?
das in der Nahe der Erde verbleibt, tatsdchlich zwischen der Erde und dem
Monde in der Akasha-Chroniktafel eingegraben ist. Und hier kommen wir dann
zu dem Punkt, wo in einer gewissen Weise der Satz verstanden werden kann:
dal3 Vollkommenheit fir die verschiedensten Epochen das Ende der Evolution,
einer Evolutionsstromung bedeutet; Unvollkommenheit aber unter Umsténden
den Anfang einer Evolutionsstromung. Und fir das, was in dem Sinne das
Unvollkommene ist, mussen die Menschen eigentlich den Gottern besonders
dankbar sein.

16



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Spharen des Kosmos

(29) Was will man durch solche Betrachtungen, wie sie heute angestellt
worden sind? Man will dadurch eben begreiflich machen immer mehr und mehr
den Zusammenhang des Menschen mit dem gesamten Makrokosmos, will
zeigen, wie die Menschen wirklich den Makrokosmos wie zusammengerollt in
sich tragen und auch Beziehungen haben kdnnen zu dem, was sie geistig
umgibt. [286] Und dann, wenn wir so etwas durchschauen, dann kann sich so
etwas in ein Gefuhl verwandeln, das den Menschen durchdringt, so dal3 er mit
diesem Wissen einen Begriff von seiner Wirde verbindet, der ihn aber nicht
eingebildet macht, sondern der ihn verantwortungsvoll macht, der ihn anregt,
nicht glauben zu durfen, dal3 er seine Krafte im Weltall vergeuden darf, sondern
dal3 er sie verwenden mul3. Es mul? natirlich darauf aufmerksam gemacht
werden, dald niemand dadurch etwas gewinnt, wenn er sagen wirde: Wenn ich
Fahigkeiten habe, so lasse ich sie lieber unvollkommen. Dadurch wirde nichts
gewonnen werden; denn da wirde in der Tat das eintreten, dal3 der Mensch in
Lagen kdme, die dem gleichen, was ich vorgestern ausfiihrte. Wenn absichtlich
der Mensch Unvollkommenheiten in sich lief3e, so wirde er zwar auch diese
einschreiben, aber er wirde sie in solcher Weise einschreiben, dal3 sie nicht
beleuchtet sind, dal3 sie also auch nicht wirken kénnen. Nur die Unvollkommen-
heiten, die so eingeschrieben sind, dal3 ihre Unvollkommenheit Notwendigkeit
gewesen ist, nicht eine durch Beguemlichkeit gegebene Absicht, nur solche
konnen in solcher Art wirken, wie das beschrieben worden ist. [287]

17



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
16. Vortrag: Erganzende Tatsachen tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Ergédnzende T atsachen
uber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt

SECHZEHNTER VORTRAG
Breslau, 5. April 1913 (Ho6rernotizen)

Inhalt: Die Verbindung zwischen Lebenden und Toten in friheren Zeiten und heute.
Spirituelle Gedanken as Nahrung fur die Verstorbenen. Den Toten vorlesen. Das
Hineinwachsen des Toten in die geistige Welt. Moralische und religiose Kréfte als
Vorbereitung fur den Durchgang durch die Merkur- und Venussphare; Verstandnis fur den
Christus-Impuls als Vorbereitung fur die Sonnensphére. Christus und Luzifer als Fihrer der
Menschenseele durch die Mars-, Jupiter- und Saturnzeit. Aufbau des neuen Leibes aus den
Kraften des Kosmos; Vererbung.

(1) Wenn wir hier in unserem Zweige beisammen sind, dann ist es wohl
moglich, Uber manche Dinge genauer zu sprechen, als das in Offentlichen
Vortrdgen oder Schriften geschehen kann. Und so mdchte ich heute einiges
auseinandersetzen, das als Erganzung dienen kann zu Erkenntnissen, die uns
bekannt sind aus unsern Schriften und Zyklen.

(2) Sie kdnnen sich denken, meine lieben Freunde, dal3 das Leben zwischen
Tod und neuer Geburt ebenso reich und ebenso mannigfaltig ist wie das Leben
hier zwischen Geburt und Tod, so dal3 man immer, wenn man schildert, was da
vorgeht zwischen Tod und neuer Geburt, selbstverstandlich nur Teile, nur
Einzelheiten herausgreifen kann.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
16. Vortrag: Erganzende Tatsachen tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Ich will heute weniger berihren, was schon bekannt ist, sondern auf einiges
hinweisen, was das Bekannte genauer beleuchten soll.

(3) Wenn derjenige, der in die geistigen Welten hineinzuschauen vermag,
wirklich den Blick richtet in jene Welt, in welcher der Mensch verweilt
zwischen Tod und neuer Geburt, dann ergibt sich gerade fir unsre Zeit so recht
die Notwendigkeit desjenigen, was wir hier wollen durch unsere geistes-
wissenschaftliche Arbeit; durch das, was gegeben werden kann dem Herzen und
der Seele des Menschen durch die geisteswissenschaftliche Arbeit.

(4) Es sa von einem besonderen Falle ausgegangen. Da ereignete es sich
zum Beispidl, dal? ein Mann hinweggestorben ist von seiner Familie, der seine
Gattin hier im Leben aufRerordentlich lieb hatte, der seiner Familie immer
zugetan war. Und als er vom Seherauge aufgesucht wurde, litt er ganz
besonders daran, dal3 er nicht finden konnte, wenn er seinerseits auf die Erde
hinunterschaute, die Seelen seiner Kinder, die Seele seiner Frau. [288] Und auf
die Art, wie sich der Seher in Verbindung setzen kann mit Menschenseelen,
sozusagen sich besprechen kann mit Menschenseelen zwischen Tod und neuer
Geburt, tat er dann kund, wie er zwar mit seinen Gedanken, mit all seinen
Empfindungen zurtickdenken kann an die Zeit, wo er mit den Seinigen auf der
Erde verwellte; aber er sagte dann etwa so: Ja, als ich auf der Erde war, da war
mir meine Gattin wie eine Art Sonnenschein, jetzt mul3 ich das entbehren. Ich
kann nur den Gedanken zurlckrichten an das, was ich auf der Erde gehabt habe,
aber ich kann die Gattin nicht finden. Woher kommt das? Denn es ist nicht bel
alen so, die durch die Pforte des Todes gegangen sind. Wenn wir viele
Jahrtausende zuriickgingen, wirden wir finden, dal3 die Seelen der Menschen
auch von diesem geistigen Gebiet hinunterschauen konnten, teilhaben konnten
an dem, was die Hinterbliebenen auf der Erde trieben. Warum war das so fur
ale Seelen in aten Zeiten, in den Zeiten vor dem Mysterium von Golgatha?
Warum ist es heute fUr viele nicht so? Ja, in aten Zeiten, da lebten, wie wir
wissen, die Menschen auf der Erde so, dal3 sie noch ein gewisses urspringliches
Hellsehen hatten. Es sahen die Menschen nicht nur durch die Augen in die
sinnliche Welt, sondern sie sahen hinter den sinnlichen Dingen die geistigen
Urgrinde, die Urwesenheiten. Und diese Fahigkeit, mit der geistigen Welt im
physischen Dasein zusammenzuleben, brachte es mit sich, dal3 die Seele, wenn
sie durch die Pforte des Todes gegangen war, alles das Seelische wieder
wahrnehmen konnte, was sie hier zurlickgelassen hatte. Jetzt haben die
Menschenseelen hier nicht mehr die Fahigkeit, mit der geistigen Welt
unmittelbar zu leben, denn darin besteht ja die Entwickelung der Menschheit,
dal3 der Mensch heruntergestiegen ist vom geistigen Leben zum physischen
Leben. Das hat gebracht die Fahigkeit zu urteilen und so weiter, aber es hat
genommen die Fahigkeit, mit den geistigen Welten zu |eben.

2



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
16. Vortrag: Erganzende Tatsachen tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Eine Zeitlang, in den Zeiten unmittelbar nach dem Mysterium von Golgatha, als
die Menschenseelen ergriffen waren von dem Christus-Impuls, konnte
wenigstens ein Tell der Menschheit in einer gewissen Weise die Fahigkeit
wieder erlangen. [289] Aber jetzt leben wir wiederum in einer Zeit, wo die
Seelen, die durch die Pforte des Todes gehen und die sich nicht gekimmert
haben um die geistigen Welten, von der geistigen Welt aus den Zusammenhang
verlieren.

(5 Wir brauchen die Offenbarung, die wir die spirituelle Offenbarung
nennen und von der wir die berechtigte Anschauung haben, dal3 sie sich
einpréagen soll in die Menschenseelen. Heute gentigt nicht mehr das alte blof3
religiose Bekenntnis; heute brauchen die Seelen, wenn sie geistig schauen
wollen von der jenseitigen Welt hierher, was ihnen gegeben werden kann durch
das geisteswissenschaftliche Verstandnis des Mysteriums von Golgatha. So
bemuhen wir uns, Geisteslicht in die Seelen zu bekommen.

(6) Der Mann, der in der geschilderten Weise gefunden worden war, hatte
sich nicht gekimmert um irgendwelche Gedanken und Empfindungen der
geistigen Welt. Er ging durch die Pforte des Todes, ohne dal3 er hier durch seine
Seele hatte ziehen lassen Gedanken der geistigen Welt. So kam es, dal3 der
Mann sagen konnte: Ich well3 aus meinem Ged&chtnis, dal3 da unten meine
Gattin ist; ich weil3, sieist da, aber ich kann sie nicht sehen, nicht finden.

(7) Wann hétte er sie finden kdnnen? Von jener Welt herunter kann man
heute nur solche Seelen sehen, in denen spirituelle Fahigkeiten leben. Solche
Seelen kann man schauen von der andern Welt her, in denen die Gedanken
eines spirituellen Verstandnisses Ieben. Wenn man hinunterblickt, so wird eine
Seele, die hier geblieben ist, erst sichtbar fir den Toten, wenn in dieser Seele
spirituelle Gedanken |eben. Diese Gedanken sieht man. Sonst bleibt die Seele
unsichtbar. Sonst leidet man unter den Qualen, zu wissen, sie ist da, aber man
kann sie nicht finden. In dem Augenblicke, wo es gelingt, einer solchen Seele
irgendwel che Gedanken zu tGbermitteln Gber die spirituelle Welt, da beginnt die
Erdenseele fUr den in der andern Welt Lebenden aufzuleuchten, dann beginnt
sie dazusein fur ihn.

(8) Sagen Sie nicht, dal3 es eine Ungerechtigkeit wére, wenn solche Seelen,
die hier auf Erden vielleicht ohne ihre Schuld keine spirituellen Gedanken
haben, unsichtbar bleiben fur die Toten. Wenn die Welt nicht so eingerichtet
ware, dal? dies so ist, dann wirden die Menschen niemals dazu kommen, nach
Vervollkommnung zu streben. Die Menschen missen durch das, was sie
entbehren, lernen. [290] Eine solche Seele, die dann in dem Leben zwischen
Tod und neuer Geburt leidet an dem Schmerz und an der Einsamkeit, eine
solche Seele bekommt dadurch den Impuls, spirituelle Gedanken aufzunehmen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
16. Vortrag: Erganzende Tatsachen tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

(9) So sehen wir, dal3 Geisteswissenschaft unter diesem Gesichtspunkte ist
wie eine Sprache, durch die Lebende und Tote sich verstehen, durch die sie
fireinander da sind und wahrnehmbar sind.

(10) Und noch in anderer Beziehung zeigt sich, welche Mission Gelistes-
wissenschaft hat in bezug auf die Uberbriickung des Abgrundes zwischen Leben
und Tod. Wenn Menschenseelen durch die Pforte des Todes schreiten, dann
treten sie jain ein Leben ein, welches den Zusammenhang mit dem Erdenleben
erhdlt durch die Erinnerung an das, was vergangen ist. — Ich schildere nicht das,
was in unseren Blchern zu finden ist, sondern zur Erganzung dessen. —
Léngere Zeit nach dem Tode hat der Mensch damit zu tun, dal3 er noch
zurickempfinden muf3 die Erde, dal3 er sich abgewohnen mufd die Sehnsucht,
einen physischen Leib zu haben. In der Zeit des Sich-abgew6hnens lernt der
Mensch als ein seelisch-geistiges Wesen leben. Stellen wir uns recht Iebendig
vor, wie es sich der seherischen Forschung darbietet. Zunachst hat die Seele
einen Zusammenhang nur mit dem, was sie selber war; man schaut hin auf das
eigene innere Leben, das in Gedanken, Vorstellungen und so weiter abgelaufen
Ist; man erinnert sich an Beziehungen, die man zu andern Menschen gehabt hat.
Aber wenn man auf die Erde hinunterschauen will, dann bietet sich ein
besonderer Anblick. Man hat den Trieb, hinunterzuschauen. Dieser Trieb, der
Erde zu gedenken, bleibt im ganzen Leben zwischen Tod und neuer Geburt. So
lange der Mensch berufen ist, von Leben zu Leben zu gehen, so lange bleibt das
Bewul3tsein: Du bist fur die Erde bestimmt, du muf3t immer wieder auf die Erde
zurtickkehren, wenn du dich in der rechten Weise entwickeln willst. — Da zeigt
sich bei dem Toten, dal3, wenn er den Gedanken an die Erde verlieren wirde, er
dann as Toter ganz verlieren wirde den Gedanken an sein Ich. Dann wirde er
nicht mehr wissen, dal3 er selber ist, und das wirde ein ungeheures L eidesgefiihl
bedeuten. Der Mensch darf eben den Zusammenhang mit der Erde nicht
verlieren, es darf die Erde nicht sozusagen entrinnen fir sein Vorstellen. [291]
Im allgemeinen kann sie ihm auch nicht ganz verschwinden. Nur in unserer Zeit
der materialistischen Hochflut, wo diese spirituelle Offenbarung kommen mul,
damit der Zusammenhang zwischen Lebenden und Toten erhalten bleibe, da ist
das Zurtckblicken schwierig fur die Seelen, die mit keinen andern Seelen auf
der Erde zusammenkamen, in denen spirituelle Gedanken und Empfindungen
vorhanden sind.

(11) Fir die Toten ist es wichtig, dal? digenigen, mit denen sie auf Erden in
Verbindung gestanden haben, alabendlich in die Welt des Schlafes hinein
mitnehmen Gedanken an die spirituelle Welt. Je mehr wir Gedanken an die
gpirituelle Welt hineinnehmen in den Schlaf, desto Besseres leisten wir fur
digienigen, die uns hier im Leben personlich bekannt waren oder mit uns in
irgendwelchen Beziehungen gestanden haben und vor uns hinweggestorben
sind. Es ist ja schwierig, Uber diese Verhdltnisse zu sprechen, denn unsere
Worte sind genommen von dem physischen Plan.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
16. Vortrag: Erganzende Tatsachen tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Dasjenige, was wir in den Schlaf hinein mitbringen an spirituellen Gedanken,
dasist die Welt, von der in einer gewissen Weise die Toten leben miissen, und
ein Toter, welcher niemand hier auf Erden hat, der in den Schlaf hinein
spirituelle Gedanken hintbertrégt, der hungert gewissermalen, der ist wie einer,
der auf Erden auf eine Felseninsel versetzt ist. So fuhlt der Tote, wenn er keine
Seelen findet, in denen spirituelle Empfindungen leben, wie wenn er in einer
Ode ware, wie wenn nichts da ware, was er zum Leben braucht. Daher kann
man gar nicht sagen, wie ernst wiederum die Gedanken geisteswissen-
schaftlicher Weltanschauung zu nenmen sind, wenn man in unserer Zeit immer
mehr die Weltanschauung tberhandnehmen sieht, die nichts wissen will von
geistigen Welten. Friher, wo man mit einem andachtigen Abendgebet zur Ruhe
ging und mitnahm die Nachwirkungen dieses Abendgebetes, war das anders als
heute, wo die Menschen vielleicht nach einem Mahle oder andern Geniissen,
ohne an etwas Ubersinnliches zu denken, gedankenlos in den Schlaf sinken. So
entzieht man den Toten ihre geistige Nahrung. [292] Diese Erkenntnisse miissen
immer mehr und mehr zu dem fihren, was da, wo es von unsern Freunden
geleistet wird, schon recht gute Friichte getragen hat: das ist dasjenige, was ich
nennen mochte das Vorlesen den Toten. Dieses Vorlesen den Toten hat eine
ungeheure Bedeutung.

(12) Nehmen wir an, hier auf Erden hétten zwel Menschen nebeneinander
gelebt; der eine hétte durch innere Impulse des Herzens den Drang empfunden
zur Gelsteswissenschaft, der andere wird ihr aber gerade dadurch immer mehr
abgeneigt. In einem solchen Falle vermag man oftmals Uber den Lebenden
nichts, um ihm zu einer spirituellen Weltanschauung zu verhelfen; ja vielleicht
gerade dadurch, dal3 man sich darum bemtiht, macht man ihn erst recht zu einem
Hasser derselben. Nehmen wir an, ein solcher Mensch stirbt vor uns, dann
haben wir die Moglichkeit, ihm nach seinem Tode um so besser zu helfen.

(13) Dasjenige, was in unsern Seelen lebt, ist etwas recht Kompliziertes, und
dasienige, wortber sich unser Bewuldtsein ausbreitet, ist nur ein Teil des
Seeleninhalts. Der Mensch weil3 gar vieles nicht, was in seiner Seele ist; und es
iIst manchmal etwas vorhanden, wovon er glaubt, es sei das Gegenteil da. So
kann es sein und sich wirklich zutragen, dal3 jemand ein Hasser der
Geisteswissenschaft wird. Das nimmt er wahr mit seinem Bewul3tsein. In der
Tiefe seiner Seele kann er aber eine um so tiefere Sehnsucht nach Geistes-
wissenschaft haben. Wenn wir durch die Pforte des Todes geschritten sind, da
leben wir das Leben, das wir in der Tiefe unserer Seele gelebt haben. Wenn man
an die Toten herantritt, die man hier im Leben gekannt hat, zeigen sie sich oft
als ganz anders geartet as hier. Ein Mensch, der mit Bewuldtsein die
Geisteswissenschaft gehaldt hat, aber in tiefster Seele danach Sehnsucht hat,
ohne dal er es well3, in dem tritt oftmals nach dem Tode diese Sehnsucht ganz
besonders hervor. Wir helfen ihm, wenn wir ein Buch gei steswissenschaftlichen
Inhalts nehmen, uns das Bild des Toten innerlich vorstellen und wie einem
L ebenden, nicht laut, sondern leise, dem Toten vorlesen.

5



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
16. Vortrag: Erganzende Tatsachen tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Das verstehen die Toten. Natlrlich um so eindringlicher verstehen es
digjenigen, die schon im Leben dem Spirituellen nahegestanden haben. Wir
sollten nicht versdumen, den Verstorbenen vorzulesen oder uns mit ihnen in
Gedanken zu unterhalten. [293] Dabei mdchte ich auf das eine Praktische
hinweisen, dal3 der Mensch viele Jahre nach dem Tode, etwa drei bis funf Jahre,
ein Verstandnis hat fur die Sprache, die er gesprochen hat. Das hort allmahlich
auf, aber er hat dann noch Verstandnis fur die spirituellen Gedanken. Es kann
dann auch vorgelesen werden in einer Sprache, die der Tote nicht verstanden
hat, wenn man sie nur selber versteht. Auf diese Weise werden den Toten grole
Dienste geleistet. — Und gerade auf solchem Gebiete merkt man besonders die
ganze Bedeutung der geisteswissenschaftlichen Weltanschauung, da sie die
Kluft hinwegschafft zwischen Lebenden und Toten. Und wir kdnnen uns
denken, daf3, wenn es uns gelingt, auf Erden fir die Gelsteswissenschaft immer
weitere und weitere Verbreitung zu gewinnen, dald dann in den Seelen immer
mehr das Bewuldsein hervorkommen wird davon, da3® man mit den Toten
zusammen ist.

(14) Eine Zeitlang also nach dem Tode hangt der Mensch unmittelbar noch
mit der Erde zusammen. Dann aber muf3 er in die geistige Welt hineinwachsen,
er mul ein Burger der geistigen Welt werden. Dazu mul} er vorbereitet sain,
mufd Empfanglichkeit und Verstandnis fur die geistige Welt haben. Da kommt
zum Beispiel eine Zeit heran, wo fur die seelische Forschung, wenn die Toten
beobachtet werden, ein grol3er Unterschied auftritt zwischen solchen Seelen,
welche hier auf Erden moralische Stimmungen und Empfindungen gepflegt
haben, und solchen, die ohne moralische Empfindungen hier gelebt haben.
Wenn der Mensch hier keine moralischen Empfindungen gepflegt hat, so wird
er dann sein wie ein Einsiedler. Er wird den Weg nicht finden zu andern
Menschen im Jenseits und auch nicht den Weg zu héheren Hierarchien. Niemals
erlischt das Bewultsein des Menschen; aber was dann des Menschen harrt, ist
Einsamkeitsgefiihl. Die Moglichkeit, von einer gewissen Zeit an nach dem Tode
mit andern Wesenheiten zu leben — eine Zeit, die man die Merkurzeit nennt —,
erwirbt sich der Mensch durch moralisches Leben. So dal3 man sagen kann: Wie
der Mensch hier auf Erden gelebt hat, das bildet die Ursache, ob er in der
Merkurzeit in einsiedlerischem, grauenvollem Elend lebt oder ob er den
Anschluf findet, den Zusammenhang mit Menschenseelen oder Wesenheiten
der héheren Welt. [294]

(15) Dann kommt spéter eine Zeit, fur die der Mensch in anderer Weise
vorbereitet sein muf3 und in welcher er sich wieder zur Einsamkeit verdammen
wurde, wenn er nicht hier auf Erden religiése Empfindungen entwickelt hétte.
Diese Zeit nennt man die Venuszeit. Derjenige, der nicht religiése Empfindun-
gen in sich entwickelt hat, fuhlt sich blind und taub gegentiber dem, was um ihn
herumist.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
16. Vortrag: Erganzende Tatsachen tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

(16) Dann kommt eine Zeit, fur welche der Mensch, um nicht gewissen
Wesenheiten der héheren Welt gegeniber unempfanglich zu werden, als
Vorbereitung ein volliges Verstéandnis fur alle Religionen haben mul3. Das ist
die Sonnenzeit. Sie wird vorbereitet hier auf Erden durch ein Verstandnis fir
alles Menschliche, fur die verschiedenen religibsen Bekenntnisse. In alten
Zeiten gentgte es fur die Sonnenzeit, wenn ein Mensch die Religion des
Brahma hatte, ein anderer die Religion des Laotse und so weliter. Jetzt aber, wie
die Zeten sich entwickelt haben, stehen die Menschen durch die religiosen
Bekenntnisse gegeneinander, und so kann die Sonnenzeit nicht in der richtigen
Weise durchgemacht werden. Es gehort spirituelles Empfinden hierzu. Diese
Sonnenzeit, die der Mensch durchzumachen hat zwischen Tod und neuer
Geburt, sie ist so, dal3 man fuhlt, man sei eingetreten in eine Welt, in welcher
entweder, je nachdem man vorbereitet ist, ein gewisser Platz leer erscheint oder
nicht. Wollen wir verstehen, wodurch wir ihn nicht leer erblicken, so miissen
wir das Mysterium von Golgatha verstehen. In dem Christus-Impuls liegt die
Moglichkeit, jegliches menschliche Empfinden zu verstehen. Das Christentum
ist schon eine allgemeine Religion; das Christentum ist nicht eine Stammes-,
Rassen- oder Nationalreligion, wie der Hinduismus oder andere National-
religionen es sind. Wenn die mitteleuropaischen Volker ihre aten. Stammes-
religionen behalten hétten, so hatten wir heute noch den Wotandienst, den
Thordienst und so weiter. Doch die européischen Vélker haben das Bekenntnis
des Christentums angenommen. Man ist aber im richtigen Sinne Christ nicht
dadurch, dal3 man dieses oder jenes christliche Dogma vertritt, sondern dal3 man
weil3, dald Christus fir alle Menschen gestorben ist. Die Menschen werden erst
nach und nach lernen, sich als Christen zu verhaten. [295] Wenn heute ein
Europaer nach Indien kommt, dann ist in der Regel das, was er vertritt, ein
Wortbekenntnis. Die richtige Empfindung aber, die man haben muf, ist diese:
Wo man auch auf der Erde eine Menschenseele trifft, kann man finden den
Christus-Impuls. Der Hindu wird nicht glauben, dal3 sein Gott in allen
Menschen lebt. Der Christ weil3, da3 Christus in allen Menschen lebt.
Geisteswissenschaft wird zeigen, dal3 das richtig verstandene Christentum den
Wahrheitskern aler Religionen enthdt und dal3 jede Religion, wenn sie sich
Ihres Wahrheitskernes bewul3t wird, zum Mysterium von Golgatha hinfihrt.

(17) Wenn man einen andern Eingeweihten oder irgendeinen andern
Religionsstifter betrachtet, dann ist es klar, dal3 er etwas aus den hoheren
Welten verkiinden will, weil er durch die Einweihung gegangen ist. Derjenige
versteht den Christus nicht wirklich, der nicht klar sieht, dal3 der Christus auf
Erden nicht durch irgendwelche Einweihung gegangen ist; sondern dadurch,
dal3 er dawar, war er eingeweiht und vereinigte allesin sich.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
16. Vortrag: Erganzende Tatsachen tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

(18) Wenn man als Seher auf das Buddha-Leben hinblickt und es verfolgt,
dann wird einem gerade in der geistigen Welt viel klarer, was der Buddha war.
Mit dem Christusleben ist es nicht so. Das Christusleben ist so, dal3 man schon
hier auf der Erde eine Beziehung zu ihm gewinnen muf3, um es in der geistigen
WEelt zu verstehen. Wenn man hier eine solche Beziehung nicht gewinnt, dann
kann man, wenn man initiiert wird, wohl ales mogliche sehen, aber den
Christus kann man nicht sehen, wenn man nicht von der Erde aus ene
Beziehung zu ihm gewonnen hat.

(19) Daher verstenen so wenige, was das Mysterium von Golgatha ist. Es
macht den Christus zu einer Wesenheit, welche gleichbedeutend ist fUr den
primitiven Menschen und den hochsten Eingeweihten. Die primitivste
Menschenseele kann eine Beziehung zu Christus haben, und der Eingewelhte
muf3 sie auch finden. Wenn man hineinkommt in hohere Welten, da lernt man
vieles kennen; nur eines gibt es nicht, eines lernt man nicht: dasist der Tod. Der
Tod ist nur in der physischen Welt. In der geistigen Welt ist wohl Verwandlung,
aber nicht der Tod. So dal3 wir sagen kénnen: [296] Alle geistigen Wesen, die
niemals auf unsere Erde kommen, die nur in den spirituellen Welten bleiben, die
gehen nicht durch den Tod. Christus ist ein Mitburger der Menschen auf der
physischen Welt geworden, und dasjenige, was sich auf Golgatha abgespielt
hat, das macht, dal3, wenn man den einzigen Goéttertod versteht, man in der
Sonnenzeit nicht leer ausgeht. Die andern Eingeweihten sind Menschen, die
sich durch verschiedene Erdenleben besonders entwickelt haben. Christus war
nicht vorher als Christus auf der Erde, sondern er war in Welten, wo es keinen
Tod gibt. Er ist der einzige unter seinesgleichen, der den Tod kennenlernte.
Daher mul3 man, um den Christus kennenzulernen, seinen Tod verstehen, und
well der Tod das Wesentliche ist, deshalb kann nur hier auf der Erde, wo der
Tod vorhanden ist, das Mysterium von Golgatha verstanden werden. Gelangt
man hier auf der Erde nicht zu einer Beziehung zum Christus, dann erlebt man
ihn in der héheren Welt nicht; dann finden wir in der Sonnenzeit seinen Platz
leer. Nehmen wir aber den Christus-Impuls mit, dann erscheint der Sonnenthron
nicht leer; dann finden wir bewuf3t den Christus.

(20) Es ist wichtig fir unsere heutige Menschheitsentwickelung, dal3 wir in
diesem Punkte den Christus in der geistigen Welt finden, indem wir ihn
wiedererkennen. Warum? Ja, wenn wir durch diese Sonnenzeit gehen, dann sind
wir alméahlich eingetreten in eine Welt, wo wir angewiesen sind auf geistiges
Licht. Vorher, vor der Sonnenzeit, da haben wir noch die Nachwirkungen der
Erde, die Nachwirkungen dessen, was wir personlich gewesen sind: moralische
und religiose Empfindungen. Jetzt brauchen wir mehr. jetzt brauchen wir die
Fahigkeit, dasjenige zu schauen, was in der geistigen Welt ist und was hier noch
nicht in uns vorbereitet werden kann; denn wir mussen nun durch Welten von
Kréften hindurchgehen, von denen man hier nichts wissen kann.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
16. Vortrag: Erganzende Tatsachen tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

(21) Wenn der Mensch durch die Geburt in das Leben hereinkommt, ist sein
Gehirn unentwickelt. Der Mensch muf3 es sich erst erarbeiten nach dem, was er
sich in friheren Leben erworben hat. [297] Denn wenn man eine bestimmte Art
von Fahigkeiten notwendig hat, dann genigt es nicht, da3 man sie sich
erworben hat, sondern man muf3 auch wissen, wie das erforderliche physische
Organ gebaut sein muf3.

(22) Es gibt einen wichtigen, aber sehr gefahrlichen Fuhrer. Hier auf Erden
bleibt er unbewufd. Aber von der Sonnenzeit an wird er notwendig: Luzifer.
Wir wirden in Finsternis wandeln, wenn nicht Luzifer an uns herantreten
wurde. Wir konnen aber nur an der Seite Luzifers wandeln, wenn wir die
Flhrung des Christus haben. Die beiden fihren den Menschen nach der
Sonnenzeit dann weiter durch das folgende Leben: die Marszeit, die Jupiterzeit,
die Saturnzeit. In diesen Zeiten nach der Sonnenzeit kommt der Mensch
zusammen mit Kréaften, die er zur neuen Verkorperung braucht. Es ist namlich
Unsinn, wenn die materialistische Wissenschaft glaubt, dal3 der materielle
Korper vererbt werde. Sie hat heute keine M 6glichkeit, ihren Irrtum einzusehen;
aber man wird die spirituellen Wahrheiten erkennen, und dann wird man den
Irrtum einsehen. Den Menschen kann nichts vererbt werden a's nur die Anlagen
fur Gehirn und Rickenmark, fur alles das, was eingeschlossen ist in die nach
aullen fest abgeschlossene Knochenkapsel des Gehirns und die Ringe des
Ruckgrates. Alles andere wird durch Kréfte aus dem Makrokosmos bestimmit.
Der Mensch wirde eine sozusagen vollstandig unmenschliche Masse sein, wenn
ihm nur das gegeben wirde, was ihm vererbt wird. Dieses, was ihm vererbt
wird, mufd durchgearbeitet werden von dem, was der Mensch sich aus den
geistigen Welten mitbringt.

(23) Warum nenne ich die Zeiten nach dem Tode Merkurzeit, Venuszeit,
Sonnenzeit, Mars-, Jupiter- und Saturnzeit?

(24) Wenn der Mensch hindurchgegangen ist durch die Pforte des Todes,
wird er immer grof3er und grofer. In der Tat ist das Leben nach dem Tode so,
dald man sich Uber einen grof3en Raum ausgebreitet weil3. Da wachst man
zunéchst so weit, dal3 man sozusagen den Raum ausfullt, der durch den Umlauf
des Mondes umgrenzt wird. Dann wéachst man weiter bis zum Kreis des Merkur,
okkult gesprochen, dann bis zum Kreis der Venus, der Sonne, des Mars. Man
wéchst in den grofRen Himmelsraum hinaus. Jeder Mensch wéchst nach dem
Tode in den Himmelsraum hinaus. [298] Aber dieses raumliche Zusammensein
aller dieser Menschenseelen hat keine Bedeutung. Wenn Sie die ganze Venus-
Sphére durchdringen, so tun das die andern auch, aber sie brauchen deswegen
voneinander nichts zu wissen. Wenn man auch weif3, da? man nicht ein
einsames Wesen ist, man kann sich dennoch einsam fihlen. Man waéachst
schliefdlich in das Weltenall hinaus bis zu einer Sphére, die beschrieben wird
durch den Saturn, und noch weiter. Und indem man so hinauswéachst, eignet
man sich die Kréfte an, die man braucht, um das néchste L eben aufzubauen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
16. Vortrag: Erganzende Tatsachen tiber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Und dann geht man wieder zurlick, wird immer kleiner und kleiner, bis man
sich wieder mit der Erde verbindet. So dehnt sich der Mensch zwischen Tod
und neuer Geburt Uber den ganzen Makrokosmos aus, und so sonderbar es
aussieht, es ist so: Wenn wir in ein Erdenleben wieder eintreten, dann bringen
wir die Kréfte des ganzen Sonnensystems mit ins Dasein und vereinigen sie mit
dem, was uns vererbt wird aus den physischen Substanzen. Mit den Kréften aus
dem Kosmos bauen wir den physischen Leib und unser Gehirn auf. Wir |eben
also hier zwischen Geburt und Tod in den engen Grenzen unseres physischen
Leibes, wir leben nach dem Tode im ganzen Sonnen-Makrokosmos
ausgebreitet.

(25) Der eine Mensch empfindet tief moralisch, der andere weniger. Der eine
Mensch, der jetzt tief moralisch empfindet, er geht durch die geistige Welt und
kann ales erleben als ein geselliges Wesen. Aus dem Sternenleben herein
kommt die Kraft dazu. Ein anderer bereitete sich nicht so vor, er konnte keine
Beziehungen gewinnen, er brachte keine vergeistigenden Kréafte herein, er kann
zunéchst auch keine moralischen Anlagen haben. Er geht daher einsam durch
die Sphéren. Alles, was im Menschen ist, seine Beziehungen zur Welt, alles tritt
uns in bedeutungsvoller Weise entgegen durch eine solche spirituelle
Erkenntnis.

(26) Kant hat den Ausspruch getan: «Zwel Dinge erfullen das Gemut mit
immer neuer und zunehmender Bewunderung und Ehrfurcht: der bestirnte
Himmel Uber mir und das moralische Gesetz in mir.» Er hat damit etwas sehr
Bedeutungsvolles gesagt. Geisteswissenschaft zeigt, dal? beides dasselbe ist.
[299] Was wir erleben zwischen Tod und neuer Geburt, bringen wir als
moralisches Gesetz mit; was wir durchleben zwischen Tod und neuer Geburt,
den bestirnten Himmel, wir tragen ihn herein in unser Erdenleben, wo er zu
unserem moralischen Gesetz werden mul3.

(27) So bringt uns Geisteswissenschaft die Anschauung von der Grol3e der
menschlichen Seele und die Anschauung von der menschlichen Verantwort-
lichkeit. [300]

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untgrsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Uber den Verkehr mit den Toten

SIEBZEHNTER VORTRAG
Dusseldorf, 27. April 1913 (HOrernotizen)

Inhalt: Bedeutung der auf der Erde angeknipften Beziehungen zu anderen Menschen fir das
Leben nach dem Tode. Nachtodliches Sichverbinden mit solchen Menschenseelen, die auf
Erden gleiche moralische Gesinnung oder gleiche religitse Vorstellungen hatten. Verstandnis
fur alle religiosen Bekenntnisse und richtiges Verstehen des Christentums als Vorbereitung
fur die Zeit zwischen Tod und neuer Geburt. Christus as Bewahrer des in vergangenen
Inkarnationen von uns seelisch Erworbenen; Luzifers Mitwirken beim Aufsuchen von Ort und
Zeit der kommenden Geburt. Vererbung, Vorfahren. — Fragenbeantwortung: Kann man auch
frihverstorbenen Kindern vorlesen?

(1) Das Verhédtnis des Lebens zum Tode wird haufig mil3verstanden. Man
findet oft in theosophischen Schriften die Bemerkung, dal3 das menschliche
Seelen- und Geisteswesen vollstandig verschwinden kénne. Es wird zum
Beispiel gesagt, da3 durch ein gewisses Quantum von Bdsem, das die
Menschenseele auf sich &dt, diese Menschenseele im Laufe der Evolution
verschwinden kdnne. Insbesondere wird oft betont, als ob Schwarzmagier, die
viel BoOses getrieben haben, geradezu einmal in ihrem Dasein ausgeldscht
wrden.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Unt_e;rsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

(2) Digjenigen, die langer schon teilnehmen an unseren Bestrebungen, die
wissen, dal3 ich mich immer gewandt habe gegen solche Behauptungen. Denn
das mussen wir vor alen Dingen voll festhalten, dal3 alles, was wir als Tod
bezeichnen hier in der physischen Welt, gar keine Bedeutung hat fir die
ubersinnliche Welt; schon nicht fur die Welt, die als die néchste Ubersinnliche
Welt an die unsere angrenzt. Ich moéchte auch hier von einem gewissen
Gesichtspunkte her auf diese Tatsache aufmerksam machen.

(3) Die Wissenschaft, die sich hier in der physischen Welt mit den
physischen Dingen befalt, kommt zu alerlel Gesetzen, zu alerla
Daseinszusammenhéangen innerhalb dieser physischen Welt. Dasjenige, was
man mit diesen Gesetzen an den Wesenheiten und an den Erscheinungen, die
uns umgeben, finden kann, ist doch nichts anderes als die Gesetzmaldigkeit der
auleren Sinneswirklichkeit. Wenn wir zum Beispiel eine Blume mit den
gewohnlichen wissenschaftlichen Hilfsmitteln untersuchen, so lernen wir die
physischchemischen Gesetze erkennen, die in der Pflanze tétig sind. Es bleibt
aber immer etwas Ubrig, was sich der Wissenschaft entzieht, das ist das Leben
selbst. Gewil3, in der letzten Zeit haben sich auch einzelne besonders
phantasievolle Wissenschafter darauf verlegt, allerlel Hypothesen aufzustellen,
wie etwa das pflanzliche Leben begriffen werden kénnte aus den blof3 Ieblosen
Substanzen. [301] Das alles wird aber sehr bald wieder as ein Irrtum erkannt
werden, denn in der physischen Wissenschaft bleibt es nur ein Ideal, das Leben
zu erfassen. Man lernt immer mehr und mehr die chemischen Gesetze und so
weiter kennen, nicht aber das Leben selbst. So ist fir die physischen
Erkenntniskréfte das Leben zu erforschen zwar ein ldeal, aber mit diesen
Erkenntniskraften wird man das Leben nicht erforschen, weil es etwas ist, was
aus der Uberphysischen Welt hereinstromt in die physische Welt und innerhalb
dieser Welt seine eigene Gesetzmaldigkeit nicht enthillen kann.

(4) Geradeso nun, wie es sich mit dem Leben verhdlt fur die physische Welt,
so verhdt es sich mit dem Tode fir die tbersinnliche Welt, nur dort mit Bezug
auf den Willen. Kein Willensakt, kein Willensimpuls kann in den
ubersinnlichen Welten jemals zu demjenigen fuhren, was wir hier in der
physischen Welt als den Tod kennen. In alen Ubersinnlichen Welten kann
hochstens entstehen die Sehnsucht nach dem Tode, nie aber kann der Tod in den
ubersinnlichen Welten eintreten. Es gibt keinen Tod in der Uberphysischen
Welt. Besonders ergreifend ist das fir die Menschenseele, wenn man
unmittelbar erfaldt: ja, dann kénnen ja im Grunde genommen alle Wesenheiten
der hoheren Hierarchien niemals den Tod kennen, wenn der Tod etwas ist, was
nur auf der Erde erfahren werden kann. Und so, wie es mit Recht in der
biblischen Urkunde heifld, dal3 die Engel ihr Antlitz verhillen vor den
Geheimnissen der physischen Geburt, so ist es auch richtig, zu sagen, dai3 die
Engel ihr Antlitz verhtllen vor den Geheimnissen des Todes.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Unt_e;rsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

Und die Wesenheit, die wir als den bedeutsamsten Impulsator der Erden-
entwickelung kennen, die Christus-Wesenheit, die sollte als einzige Wesenheit
in den gottlichen Welten digjenige sein, die den Tod kennenlernt. Alle anderen
gottlich-geistigen Wesenheiten kennen den Tod nicht, sie kennen ihn nur as
eine Veranderung aus einer Form in die andere. Dazu mufdte der Christus auf
die Erde herabsteigen, um den Tod durchzumachen. So dal3 von allen
uberphysischen Wesenheiten Uber den Menschen hinauf der Christus das
einzige Wesen ist, das mit dem Tode Bekanntschaft gemacht hat in eigenem
Erlebnis. [302] Wie gesagt, wenn man dieses Todeserlebnisproblem im
Zusammenhang mit dem Christus betrachtet, da wirkt es besonders
erschitternd.

(5) Nun ist es tats&chlich so, dal3 der Mensch selbst ja in dieser
tbersinnlichen Welt, wo es keinen Tod gibt, lebt, wenn er durch die Pforte des
Todes durchgegangen ist. Er kann hier durchgehen, aber er kann sich nicht
ausloschen, denn er wird dann aufgenommen in Welten, in denen es eine
Vernichtung nicht geben kann.

(6) Das, was man as dhnlich mit dem Tode in der Uberphysischen Welt
betrachten kann, ist etwas ganz anderes als der Tod. Es ist das, was man, wenn
man menschliche Worte anwenden will, bezeichnen mul3 mit dem Worte
Einsamkeit. Und nie kann der Tod die Austilgung von irgend etwas sein, was in
der Uberphysischen Welt eintritt, wohl aber tritt Einsamkeit auf. — Die
Einsamkeit in der dbersinnlichen Welt ist wie der Tod hier; sie ist keine
Vernichtung, aber sie ist schlimmer as die Einsamkeit hier. Es ist ein
Zurtckblicken auf die eigene Wesenheit. Und was das heil3t, das merkt man
erst, wenn es eintritt, dieses Nichtswissen als nur von sich selbst.

(7) Nehmen wir zum Beispiel ein Menschenwesen, welches hier auf der Erde
wenig entwickelt hat von dem, was man Sympathie fir andere Menschen
nennen kann, welches im wesentlichen nur sich selbst gelebt hat. Ein solches
Wesen findet Schwierigkeiten, wenn es durch die Pforte des Todes gegangen
ist, vor alen Dingen andere Menschenwesen kennenzulernen. Ein solches
Wesen kann in der Gberphysischen Welt mit anderen Wesen zusammenleben,
aber nichts von diesen anderen Wesen bemerken. Es ist nur ausgefillt von
seinem eigenen Seeleninhalt; es sieht nur, was es in sich selbst erlebt. Der Fall
kann eintreten, dal3 ein Mensch, der sich ferne gehalten hat aus Ubertriebenem
Egoismus von jeglicher Menschenliebe hier auf Erden, dal? der durch die Pforte
des Todes geht und dann nur zu leben hat nach dem Tode in der Erinnerung an
sein |etztes Erdenleben; dal’ er keine neuen Erlebnisse haben kann, weil er kein
Wesen kennt, mit keinem Wesen zusammenkommt und ganz auf sich
angewiesen ist. Denn durch unsere Wesenheit als Mensch bereiten wir uns in
der Tat dazu vor, nach dem Tode eine ganz besondere Welt fir uns zu haben.
[303]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Unt_e;rsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

(8) Hier auf der Erde kennen wir, da wir nicht von der Wissenschaft belehrt
werden — denn die kann uns ja nur belehren Uber das, was der Mensch nicht
mehr ist, da sie ja nur den Leichnam kennt —, hier kennt sozusagen der Mensch
sich selbst eigentlich nicht. Das Gehirn denkt, aber es kann sich nicht selbst
denken. Einen Tell von uns sehen wir; etwas mehr davon noch, wenn wir in den
Spiegel schauen; aber dasist ja nur die AulRenseite. Der Mensch lebt hier nicht
In sich, er lebt mit der &ul3eren Welt, die auf seine Sinne wirkt. Durch uns
selbst, durch das, was wir hier erleben kénnen, bereiten wir uns vor, dald wir
selbst in den Makrokosmos uns ausbreiten, selbst zum Makrokosmos werden,
zu dem werden, was wir hier sehen. Hier sehen wir den Mond. Dann, im
nachtodlichen Leben breiten wir uns so aus, dal3 wir der Mond sind, wie wir
jetzt unser Hirn sind. Wir breiten uns aus zum Saturn so, dal3 wir Saturn sind,
wie wir jetzt unsere Milz sind. Der Mensch wird Makrokosmos. Wenn die Seele
den Leib verlassen hat, breitet sie sich aus Uber das ganze Planetensystem, so
dal3 alle Menschen zugleich denselben Raum erfillen; sie stecken ineinander,
aber sie wissen nichts voneinander. Die geistigen Beziehungen erst machen es
aus, dal3 man voneinander weil3. Dazu bereiten wir uns schon vor durch unser
Leben hier auf Erden, dald wir uns ausbreiten Uber die ganze Welt, die wir hier
in ihrem sinnlichen Abglanz sehen. Aber was ist dann unsere Welt?

(9) Wie jetzt unsere Welt bei Tage ist: Berge und Flisse, Baume, Tiere,
Mineralien, wie jetzt also diese Welt um unsist und wir in dieser Welt leben, so
stecken wir dann in unserer Welt drinnen, und diese Welt ist unser Organismus.
Das sind unsere einzelnen Organe. Und unsere Welt sind wir selbst. Wir
schauen uns von der Umwelt an. Das beginnt ja schon unmittelbar nach dem
Tode im Atherleibe. Da haben wir das Tableau unseres eigenen Lebens vor uns.
[304] Wirde der Mensch hier nicht Verhdtnisse anknipfen zu anderen
Wesenheiten, vor allen Dingen zu anderen Menschen, und, wie es jetzt immer
mehr und mehr durch die Geisteswissenschaft geschehen soll, zu den
Wesenheiten der hdheren Hierarchien, so wiirde das eintreten, dal3 er zwischen
Tod und neuer Geburt nichts zu tun hétte, as nur fortwdhrend sich selbst
anzuschauen. Und, ich sage es nicht, um eine Trivialitdt zu sagen, sondern ich
sage es, well die scheinbare Trivialitét hier ein Erschitterndes ist: das ist nicht
gerade ein begehrenswerter Anblick, durch viele Jahrhunderte nur sich selbst zu
betrachten. Denn eine Welt fir uns sind wir dann selbst. Das aber, was uns
dieses unser Selbst zu einer weiteren Welt erweitert, das sind die Verhéaltnisse,
die wir hier auf Erden angeknipft haben. Dazu ist das Erdenleben da, dafl3 wir
Beziehungen und Verhdtnisse entwickeln, die sich dann fortsetzen Uber den
Tod hinaus. Denn ales das, was uns in der geistigen Welt zu einem geselligen
Wesen macht, missen wir hier ankntpfen. Als Qual erlebt der Mensch in der
geistigen Welt die Furcht vor der Einsamkeit.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Unt_e;rsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

Und diese Furcht kann uns in eitnem gewissen Sinne immer wiederum befallen,
denn wir machen zwischen dem Tod und einer neuen Geburt gleichsam
verschiedene Stadien durch, innerhalb welcher wir, wenn wir auch fir den
vorhergehenden Zustand uns eine gewisse Geselligkeit angeeignet haben, im
néchsten Zustand wieder in Einsamkeit verfallen konnen. Die néchste Zeit nach
dem Tode ist ja in der Tat so, dald3 wir eigentlich nur mit denjenigen gute
Beziehungen haben kdnnen, die auf der Erde hier zurtickgeblieben sind oder die
etwa in einer Zeit, die nicht ferne von unserer Sterbezeit liegt, gestorben sind.
Die allernéchsten Beziehungen wirken da tber den Tod hintber. Und in bezug
darauf kann ja gerade von denjenigen, die hier zuriickgeblieben sind, von den
sogenannten Lebenden, vieles gewirkt werden; denn der Zurtickbleibende kann,
well Beziehungen zwischen ihm und dem Toten bestehen, diesem Toten Kunde
geben von der physischen Welt aus, Kunde geben von seinen egenen
Erkenntnissen Uber die geistige Welt. Das ist vor allem moglich durch das
Vorlesen fir die Toten. Wir kbnnen einem Toten den grof3ten Dienst erweisen,
wenn wir uns hinsetzen, das Bild des Toten vor unserer Seele, und ihm leise ein
geisteswissenschaftliches Buch vorlesen, ihn unterrichten. Man kann ihm auch
seine eigenen Gedanken, die man in sich aufgenommen hat, zutragen; immer
sich das Bild des Toten recht |ebhaft vorstellend. [305] Wir durfen nicht geizen
mit dieser Sache; dadurch tberbriicken wir den Abgrund, der uns von unseren
Toten trennt. Nicht nur in den extremsten Fallen, sondern in jedem Fall kdnnen
wir den Toten Gutes tun. Dasist ein trostliches Gefihl, das den Schmerz lindern
kann Uber das Ableben eines Menschen, den man liebt.

(10) Nun, meine lieben Freunde, je mehr wir in die Ubersinnliche Welt
kommen, desto mehr horen die Einzelheiten auf. In der astralischen Welt finden
wir noch einzelne Beziehungen; aber je hdher wir kommen, finden wir, dal3
dagienige, was zwischen den einzelnen Wesenheiten ist, aufhort. Da sind alles
Wesenheiten; die Beziehungen dazwischen sind die seelischen Beziehungen,
und wir missen auch diese Beziehungen haben, wenn wir nicht einsam sein
sollen. Das aber ist die Mission der Erde, dal3 der Mensch hier die Beziehungen
knUpfen kann, sonst bleibt er einsam in der geistigen Welt. Fir die néchste Zeit
nach dem Tode sind es verwandtschaftliche, freundschaftliche Beziehungen, die
wir hier angeknipft haben im Zusammenleben mit anderen Menschen, die sich
fortsetzen Uber den Tod hinaus und die unsere Welt ausmachen. Man kann zum
Beispiel, wenn man mit Seherblicken erforscht die Welt, in der die Toten
weilen, einen solchen Toten zusammen finden mit denen, die er hier auf Erden
verfolgen kann. Bel vielen Menschen der Gegenwart sient man dann, wie sie
mit den unmittelbar Gestorbenen, den zehn Jahre vorher oder nachher
Gestorbenen Ieben. Man sieht dann, wie viele zusammenleben mit einer Anzahl
von Ahnen, mit denen sie blutsverwandt waren. Das ist ein Anblick, der sich
dem Seher oft darbietet. Seit Jahrhunderten verstorbene Ahnen, an die schliefdt
der Verstorbene sich an. Dasist aber nur eine gewisse Zeit hindurch.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Unt_e;rsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

Nachher wirde sich der Mensch aber wieder ungeheuer einsam fihlen, wenn
nicht andere Beziehungen walteten, die zwar ferner sind, die aber trotzdem den
Menschen vorbereiten, in der geistigen Welt ein geselliges Wesen zu sein.
Innerhalb unserer Bewegung haben wir jain dieser Beziehung einen Grundsatz,
der aus einer kosmischen Aufgabe entspringt: die Beziehungen der Menschen
untereinander moglichst mannigfaltig zu gestalten. Daher treiben wir
Anthroposophie nicht nur so, dal3 der einzelne Vortrdge hadt. [306] Wir
versuchen in der Gesellschaft die Menschen so zusammenzufassen, dal? sich
auch personliche Beziehungen bilden, und diese Beziehungen sind auch guiltig
fur die dbersinnliche Welt. So dal3 der Mensch dadurch, da3 er hier
gesellschaftsmaldig einer gewissen Stromung angehort, Zusammenhange fur
driben schafft. Aber es kommt eine Zeit, wo viel allgemeinere Beziehungen
notwendig sind. Es kommt eine Zeit, wo sich die Seelen einsam fihlen, welche
ohne moralische Seelenverfassung, ohne moralische Begriffe durch die Pforte
des Todes gegangen sind, welche hier im physischen Dasein die moralische
Seelenverfassung verleugnet haben. Menschen mit moralischer Seelen-
verfassung sind ja tats&chlich hier auf unserer Erde einfach dadurch, dal3 sie
moralische Menschen sind, mehr wert als unmoralische Menschen. Fur die
ganze Erdenmenschheit ist ein moralischer Mensch mehr wert as ein
unmoralischer Mensch, wie eine gesunde Magenzelle zum Beispiel mehr wert
ist fur den ganzen Menschen as eine kranke. Man kann nicht im einzelnen
genau ausfuhren, worin der Wert eines moralischen Menschen besteht fir die
ganze Menschheit, worin der Schaden besteht eines unmoralischen Menschen,
aber Sie werden mich verstehen. Der Mensch ohne moralische Seelenver-
fassung ist ein krankes Glied der Menschheit. Das bedeutet aber, dal3 er durch
diese unmoralische Seelenverfassung sich fir die anderen Menschen immer
fremder macht. Moralisch sein heif3 zugleich anerkennen, dal? man zu allen
Menschen Beziehungen hat. Daher ist fur ale moralischen Menschen die
allgemeine Menschenliebe etwas Selbstverstandliches. Unmoralische Menschen
kommen in einer gewissen Zeit nach dem Tode dahin, da3 sie sich einsam
fuhlen infolge ihres Unmoralischseins. So dal3 es eine Phase gibt, wo uns von
den Qualen der Einsamkeit nur enthebt unsere moralische Seelenverfassung.

(11) Und so finden wir, wenn wir die Menschen nach dem Tode im
Makrokosmos ausgebreitet verfolgen, dald es in der Tat die unmoralischen
Menschen trifft, die sich einsam fuhlen, daf3 die moralischen Menschen aber
Anschluf? finden an andere Menschen, die mit ihnen in einer gewissen Weise
moralische Vorstellungen haben. [307] Wie hier auf Erden die Menschen sich
nach Nationen oder nach anderen Gruppen zusammenfinden, so finden wir
unter den Menschen, die zwischen dem Tod und einer neuen Geburt leben,
wenn wir sie mit Seherblick verfolgen, dal sie sich dort auch gliedern, aber dal3
sie geteilt sind nach gemeinsamen moralischen Begriffen und Empfindungen.
Menschen mit den gleichen moralischen Empfindungen finden sich zu Gruppen
zusammen und |eben dann gesellig zwischen dem Tod und einer neuen Geburt.

6



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Unt_e;rsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

(12) Dann kommt eine Phase der Entwickelung, in der sich ein jeder einsam
fuhlt, selbst wenn er moralische Begriffe und Empfindungen hat, wenn ihm
religiose Vorstellungen fehlen. Religitse Vorstellungen sind die Vorbereitung
fur die Geselligkeit in der Gbersinnlichen Welt in einer bestimmten Phase des
Lebens zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Und da finden wir
wiederum, dal3 die Menschen, die sich herausgliedern aus den religiosen
Zusammenhangen und Empfindungen, zur Einsamkeit sich verdammt finden.
Wir finden die Menschen mit gleichen religiosen Bekenntnissen in Gruppen
zusammen. Dann aber kommt eine Zeit, in welcher das wiederum nicht genigt,
in einer Religionsgemeinschaft gelebt zu haben, es kommt eine Zeit, in der man
sich doch wieder einsam fihlen kann. Das ist eine Zeit, in der Uberhaupt
zwischen Tod und neuer Geburt Wichtiges vorgeht. Es ist die Zeit, wo wir
entweder uns einsam fuhlen, trotz Gemeinschaft im Religidsen mit religios
Gleichgesinnten, oder wo wir Verstandnis gewinnen fir jede Menschenseele in
ihrer AuRerung. Zu dieser Gemeinschaft kdnnen wir uns nur vorbereiten, indem
wir uns Verstandnis aneignen fir alle religidsen Bekenntnisse. Friher, vor dem
Mysterium von Golgatha, war das nicht nétig, well da die Erlebnisse der
geistigen Welt andere waren. Es ist aber jetzt nétig geworden. Vorbereitend
dafur ist das richtige Verstehen des Christentums. Denn das, was das Wesen des
Christentums ausmacht, das ist ja nicht anzutreffen in anderen religitsen
Bekenntnissen. Es ist nicht richtig, das Christentum hinzustellen neben andere
religiobse Bekenntnisse. Gewil3, einzelne christliche Bekenntnisse stehen
vielleicht engherziger da. Aber das richtig verstandene Christentum hat schon
den Impulsin sich zum Verstandnis einer jeden religidsen Richtung. [308] Denn
wie hat der Abendlander das Christentum aufgenommen? Nehmen Sie den
Hinduismus. Dazu kann sich nur die Hindu-Rasse bekennen. Wirden wir hier in
Europa eine Rassenreligion entwickelt haben, so hatten wir heute noch den
Wotandienst; das wére die abendlandische Rassenreligion. Das Abendland hat
ein Bekenntnis angenommen, das nicht aus seiner eigenen Volkssubstanz
hervorgeht, sondern das gekommen ist aus dem Orient. Etwas wurde
angenommen, was nur durch seinen geistigen Inhalt wirken konnte. Denn keine
Rassen- oder Volksreligion konnte den Christus-Impuls aufsaugen. Das Volk,
das den Christus zwischen sich sah, hat sich nicht dazu bekannt. Das ist das
Eigentimliche im Christentum: Der Keim liegt in ihm, Universalreligion zu
sein. Man braucht nicht intolerant zu sein gegen andere Religionen, und man
kann doch sagen: Die christliche Mission besteht nicht darin, Dogmen
beizubringen den Leuten. NatUrlich lacht der Buddhist (iber ein Bekenntnis, das
nicht einmal die Reinkarnationslehre hat. Er sieht ein solches Bekenntnis als
nichts Rechtes an. Aber das recht verstandene Christentum setzt voraus, dal3
jeder Mensch ein Christ ist in seinem inneren Wesen. Wenn Sie zu einem Hindu
gehen und sagen: Du bist ein Hindu und ich bin ein Christ — so hat man das
Christentum nicht verstanden.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Unt_e;rsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

Erst wenn man von dem Hindu sagen kann: In seinem innersten Wesen ist
dieser Hindu ein so guter Christ wie ich selbst; er hat nur keine andere
Gelegenheit gehabt zunédchst, als sich mit einem vorbereitenden Bekenntnis
bekanntzumachen, daraus ist er noch nicht herausgekommen; ich muf3 ihm
klarmachen, wo seine Religion mit der meinigen zusammenstimmt —, dann hat
man das Christentum verstanden. Das beste wére, die Christen lehrten den
Hindu Hinduismus und versuchten dann, den Hinduismus weiterzubringen,
damit der Hindu den Anschluld fande an die allgemeine Evolution. Dann erst
verstenen wir das Christentum, wenn wir jeden Menschen fur einen Christen
halten im innersten Herzen; dann ist das Christentum erst die Religion, die
hinUbergeht Uber alle Rassen, alle Farben, alle Stande. Das ist das Christentum.

(13) Heute treten wir in ein neues Zeitalter ein. [309] Die Art, wie das
Christentum durch die verflossenen Jahrhunderte gewirkt hat, wirkt nicht mehr.
Und das neue Verstandnis des Christentums, das wir brauchen, das ist erst noch
zu leisten durch die anthroposophi sche Weltanschauung. Die anthroposophische
Weltanschauung ist in dieser Beziehung ein Instrument fur das Christentum.
Unter den Religionen, die auf Erden erschienen sind, ist das Christentum die
letzte Erscheinung. Keine neuen Religionen kann man mehr begriinden. Auch
diese Begrindungen haben ihre Zeit gehabt. Sie folgten aufeinander und trieben
as letzte Bllte das Christentum hervor. Heute aber ist die Mission die, das
Christentum in seinen Impulsen immer mehr auszugestalten. Deshalb versuchen
wir, bewuldter, als es bisher geschehen ist, durch unsere geisteswissen-
schaftliche Bewegung auf ale Religionen der Erde liebevoll einzugehen. Denn
so bereiten wir uns auch vor fir den Zeitabschnitt zwischen Tod und neuer
Geburt, wo wir uns einsam fuhlen, well wir nicht wahrnehmen kénnen Seelen,
die da sind, zu denen wir aber keinen Zugang haben. Wenn wir hier den
Hinduismus verkennen, spuren wir drtiben den Hindu nur, wir spiren sein
Dasein, aber wir finden keinen Zugang zu ihm.

(14) Sehen Sie, dieser Zeitpunkt ist zugleich der, in dem wir unseren
astralischen Leib so weit ausgedehnt haben, dal3 wir zwischen Tod und neuer
Geburt Sonnenbewohner geworden sind. Wir betreten da die Sonne. Denn in der
Tat, wir erweitern uns in den ganzen Makrokosmos hinaus, und wir sind dann
so weit, dal3 wir das Sonnenwesen berthren in der Zeit, wo wir allgemeine
Menschenliebe brauchen. Und dieses Begegnen mit der Sonne zeigt sich in
folgendem: Erstens zeigt es sich darin, dald wir die MoOglichkeit verlieren, allen
Menschen Verstandnis entgegenzubringen, wenn wir nicht Zusammenhénge
gewonnen haben mit dem Impuls: «Wo immer zwel in meinem Namen vereinigt
sind, da bin ich mitten unter ihnen.» Christus hat nicht gemeint: Wo immer zwel
Hindus oder ein Hindu und ein Christ zusammen sind, da bin ich mitten unter
ihnen, sondern: Wo immer zwei zusammen sind, die ein wahres Verstandnis
haben fir meine Impulse, da bin ich mitten unter ihnen. — Dieses Wesen war bis
Zu einem gewissen Zeitpunkt auf der Sonne. [310]

8



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Unt_e;rsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

Da war gleichsam sein Thron. Dann hat es sich vereinigt mit der Erde. Darum
mussen wir den Christus-Impuls hier auf der Erde erleben, dann bringen wir ihn
auch mit hinauf in die geistige Welt. Denn wenn wir auf der Sonne ankommen
ohne den Christus-Impuls, so ist fir uns nichts da as eine unverstandliche
Eintragung in die Akasha-Chronik. Seitdem der Christus sich vereinigt hat mit
der Erde, mul3 man auf Erden Verstandnis gewinnen fur den Christus. Man muf3
das Christus-Verstandnis mitbringen, sonst kann man driiben den Christus nicht
finden. Wenn wir uns gegen die Sonne zu entwickeln, dann verstehen wir, wenn
wir hier ein Verstandnis fur den Christus gewonnen haben, dasjenige, wasin die
Akasha-Chronik eingetragen ist. Denn das hat er auf der Sonne zurlickgel assen.
Das ist das Bedeutsame, dal? das Verstandnis fur den Christus hier auf der Erde
angeregt werden mul3, dann kann man es auch in den hoheren Welten behalten.
Manche Dinge werden einem erst klar, wenn man gewisse Zusammenhange ins
Auge fassen kann.

(15) Es gibt theosophische Stréomungen, die nicht einsehen kdnnen, dal3 der
Christus-Impuls wie ein Schwerpunkt in der Mitte der Erdenentwickelung liegt,
von dem ab es immer hoher geht. Wenn daher Menschen kommen, die sagen,
der Christus koénne mehrmals auf Erden erscheinen, so ist es, als wenn man
sagte: Ein Waagebalken mul3 an zwei Punkten aufgehéngt werden. — Mit einer
solchen Waage kann man doch nicht wagen. So unsinnig, wie das in der
physischen Welt wére, so unsinnig ist die Behauptung gewisser Okkultisten von
den wiederholten Erdenleben des Christus. Nur dadurch zeigt man, dal3 man ein
Verstandnis fur den Christus-Impuls gewonnen hat, wenn man in der Lage ist
zu verstehen, dald der Christus der einzige Gott ist, der durch den Tod gegangen
ist und der deshalb auf die Erde herunterkommen mulfite.

(16) Derjenige, der sich hier ein Christus-Verstandnis angeeignet hat, dem
steht drtiben ein Thron nicht leer auf der Sonne. [311] Dann kann er auch eine
andere Begegnung, die jetzt eintritt in dieser Zeit, erkennen: dann tritt an den
Menschen auch Luzifer heran, und zwar jetzt nicht als Versucher, sondern als
eine berechtigte Macht, die an seiner Seite sein mul3, wenn er sein weiteres
Fortkommen finden soll in der geistigen Welt. Die gleichen Eigenschaften sind
nur an einem unrechten Ort verderblich. Luzifer spinnt hier in der physischen
WEelt ein Verhdtnis an, das verderblich ist. Aber nach dem Tode, von der Sonne
an, muld Luzifer dem Menschen beistehen. Der Mensch muld dem Luzifer
begegnen. Zwischen Luzifer und Christus muld er den weiteren Weg machen.
Christus bewahrt sein Seelisches, erhdt sein Seelisches mit all dem, was das
Seelische schon erworben hat in den vorhergehenden Inkarnationen. Die
Aufgabe der luziferischen Kraft ist, den Menschen zu unterstiitzen, daf3 er in der
berechtigten Welise auch die Kréfte der anderen Wesenheiten der Hierarchien
fUr seine neue Inkarnation verwerten lernt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Unt_e;rsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

Ganz gleich, wann dieser Zeitpunkt erreicht worden ist, von dem gesprochen
worden ist: es tritt einmal die Notwendigkeit an den Menschen heran, zuerst zu
fixieren, an welchem Punkt der Erde seine néchste Inkarnation zu erfolgen hat
und in welchem Lande. Das mul3 schon geschehen in der Mitte der Zeit
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Das ist sogar das erste, was zu
geschehen hat, dal3 weit voraus bestimmt wird Ort und Land, in welchem die
M enschenseel e wiederverkorpert wird.

(17) Dazu bereitet sich der Mensch vor dadurch, dal3 er schon hier
Beziehungen zu hoheren Welten anknUpft. Aber er mufd von Luzifer unterstiitzt
werden. Nun nimmt er von einer gewissen Art von Wesenheiten der hdheren
Hierarchien die Kréfte, die ihn hindirigieren an den bestimmten Ort und zu dem
bestimmten Zeitpunkte.

(18) Sehen Sie, wenn wir ein hervorragendes Beispiel wahlen wollen: Als
Luther erscheinen mufdte, mufite sein Erscheinen im achten, neunten
Jahrhundert vorbereitet werden. Da mul3ten schon die Kré&fte hindirigiert werden
in das Volk hinein, wo er wirken mufte. Dazu muf3 Luzifer mitwirken, dal3 Zeit
und Ort unserer Wiedergeburt bestimmt werden kénnen. Dadurch, dald der
Mensch den Christus in seiner Seele tragt, bewahrt er dasjenige, was er sich
erarbeitet hat. Dazu aber ist der Mensch noch nicht reif, zu wissen, wo sein
Karma am besten ausgewirkt werden kann: dazu muf3 ihm Luzifer helfen. [312]

(19) Dann vergeht wiederum einige Zeit. Und das nachste ist, dai’ dber die
Frage zu entscheiden ist — und das ist eine erschitternde Téatigkeit, man kann ja
nicht anders, as diese Dinge mit gewdhnlichen Worten zu charakterisieren —, es
muf3 die Frage entschieden werden: Wie mul3 denn eigentlich das Elternpaar
beschaffen sein in seinen eigenen Charaktereigenschaften, welches tatséchlich
den Menschen, der nun an einen bestimmten Ort zu einer bestimmten Zeit zur
Erde gebracht werden soll, hervorbringen muf3? Das mul3 alles schon lange
vorher bestimmt werden. Daraus aber folgt ein anderes: dal3 jetzt von hoheren
Hierarchien, und nun wiederum mit Unterstitzung von Luzifer, lange, lange
bevor der betreffende Mensch geboren ist, schon die Vorbereitungen gemacht
werden durch die ganzen Generationen herunter. Es mufite fir Luther schon im
zehnten, elften Jahrhundert bestimmt werden, welche Ahnen es sein muldten, in
deren Nachkommenschaft er geboren werde, damit das rechte Elternpaar
Luthers da sein konne. Die physische Wissenschaft glaubt, dal? der Mensch die
Eigenschaften seiner Ahnen annimmt. In Wirklichkeit wirkt der Mensch aus der
ubersinnlichen Welt auf die Eigenschaften seiner Ahnen. Wir sind in gewisser
Weise schuld daran, wie unser Urururgrofdvater war. NatuUrlich nicht alle
Eigenschaften kann der Mensch bewirken; aber es mussen doch unter anderen
auch die Eigenschaften da sein, die wir dann brauchen. Was man ererbt von
seinen Vétern hat, das hat man zuerst in seine Véter hineinstrémen lassen.

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Unt_e;rsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

(20) Zuerst wird also festgelegt Ort und Zeit der Geburt. Dann wird die
Ahnenschaft ausgewahlt. Im Grunde ist das, was man Kindesliebe nennt, nichts
anderes als das Hervortreten dessen, dal3 man sich verbindet mit dem, was man
seit Jahrhunderten herangebildet hat aus der Gbersinnlichen Welt. Und das, was
als Empfangnis auftritt, ist, dal3 der Mensch dann die Krafte empfangt, die an
seinem eigenen Lelbe mitarbeiten, namentlich am Kopf und an der allgemeinen
Leibesform. Daher missen wir uns vorstellen, dal? von da an am meisten an uns
gearbeitet wird in der tieferen Struktur des Kopfes, weniger an Handen und
FlRen, auch weniger am Rumpfe, aber am Kopfe gegen den Rumpf zu. Das
ziselieren wir aus. [313] Dann setzen wir die Arbeit fort nach der Geburt. Aber
wir gliedern erst dles in den Adtraleib ein. Wir bereiten die Kopfform
astralisch vor. Das geht sogar so weit, dal3 wir sagen konnen: zuallerletzt wird
in das astralische Vorbild, das sich dann verbindet mit der Leibesform, das
geformt, was dann die Schadelform gibt. Die Schéadelform ist fur jeden
Menschen individuell. Das wird zuletzt ausziseliert, was die Gehirnform ist.
Und das, was uns dann auf Erden durch die Vererbung gegeben wird, ist im
Grunde genommen das, was in der Lage ist, durch seine Substanz sich
zusammenzufinden mit dem, was wir aus der Ubersinnlichen Welt heraus
mitbringen. — Denken Sie sich das, was aus der tbersinnlichen Welt kommt, sel
eine Schale; das Wasser, das sie ausfillt, wird durch die Vererbungssubstanz
gegeben. Durch die reine Vererbung alein wird nur das gegeben, was
sozusagen die Eigentimlichkeit ist unseres mehr vom Nerven- und Blutsystem
unabhéngigen Korpersystems. Ob wir grof3e, starke oder ob wir schwache, feine
Knochen haben, das hangt weniger ab von den Kréaften, die wir bekommen
durch die vorbereitenden Mé&chte, as von der Vererbung. Die Individualitét, die
In dieser Zeit an diesem Ort geboren werden soll zur Auswirkung ihres Karma,
sie wird geboren durch Menschen mit starken Knochen oder Menschen mit
blondem Haar und so weiter; das wird durch die Vererbungslinie ermdglicht.
Wenn die physischen Vererbungstheorien richtig wéaren, so wirden Menschen
herauskommen mit verkimmertem Nervensystem und nur den Anlagen zu den
Héanden und Ful3en.

(21) Der seherische Blick erst fuhrt ja zu den Dingen, die wirklich
bedeutungsvoll sind. So kann ich lhnen den folgenden Fall erzdhlen: Es
begegnete mir ein Mensch mit einem Wasserkopf. Er unterschied sich sehr
wesentlich von der ganzen Ubrigen Familie. Warum hatte er einen Wasserkopf?
Well das Konzil der hoheren Wesen mit Luzifer etwa so lautete: Ja, der Mensch
muf3 dort geboren werden; das ist das beste Elternpaar. Aber er kann nicht in der
richtigen Weise auf die Ahnenschaft wirken, so, dal3 er herstellen kann das, was
ihm die richtige Substanz geben kann, damit der Kopf richtig verhartet wird. Er
muf3 erst wahrend des Lebens das Gehirn an die Struktur anpassen. — [314] Es
konnte von diesem Menschen nicht die Mdglichkeit gefunden werden, die
Ahnenschaft so vorzubereiten, dal’ der Kopf entsprechend verhartet wurde.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untgrsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

(22) Das ales sind sehr wichtige Sachen, und wir sehen daran gleichsam die
Technik, wie wir uns hereinarbeiten in die Welt. Wenn das einmal richtig
angeschaut wird von der Wissenschaft, so wird man spiren das Hereinwirken
der héheren Welt.

(23) Wenn wir mit Luzifer und Christus weiterschreiten, so kommen wir in
dasrichtige Verhdltnis zur Fortentwickelung.

(24) Zuerst sind also im nachtodlichen Leben zu Gberwinden die Gefahren
der Vereinsamung durch die Verbindungen mit anderen Menschen, durch
moralische Verbindungen, durch religiose Verbindungen. Dann arbeitet man an
dem neuen Menschen, der sich dann verkdrpern soll. Jetzt hat man eine
Aufgabe, wenn man statt der Welt um sich, sich selber vor sich hat.

(25) Wenn so der Mensch die Stadien durchlebt, in denen er ein geselliger
Mensch sein konnte, sich aber in Einsamkeiten hineinlebte, dann entsteht inihm
so etwas wie die Sehnsucht nach dem Tode. Diese Sehnsucht nach dem Tode,
was ist sie? Sie ist die Sehnsucht nach dem Unbewul3tsein. Aber man wird nicht
unbewul3t, man wird nur einsam. Wir haben es in den héheren Welten nicht
mehr mit Substanzfragen zu tun, sondern mit Bewul3tseinsfragen. Einsamkeit
bedeutet daher: Sehnsucht haben nach einem vortbergehenden Auslschen des
Bewulitseins. Das gibt es fir die Seelen, die keine Beziehung haben zu anderen
Seelen. Aber Tod gibt es driiben nicht.

(26) Wie der Mensch hier lebt, rhythmisch, zwischen Wachen und Schlafen,
so lebt er in der anderen Welt sich in sich selbst zuriickziehend und in
Geselligkeit mit anderen Seelen; zwischen Geselligkeit und Einsamkeit
rhythmisch wechselnd, so ist das Leben in der hdheren Welt. Und wie wir in der
hoheren Welt |eben, das hangt ab davon, wie wir uns hier vorbereitet haben, so
wie ich es vorhin ausgefuhrt habe. [315]

Auf die Frage, ob man auch bel der Geburt oder frih verstorbenen Kindern
vorlesen kdnne, antwortete Rudolf Steiner:

(27) Ein Kind ist man nur hier auf der Erde. Manchmal stellt sich dem
seherischen Blick dar, dal3 ein Mensch, der als kleines Kind gestorben ist, eine
Individualitét ist, die weniger Kind ist in der geistigen Welt als mancher, der
mit achtzig Jahren gestorben ist. Man kann daher nicht denselben Mal3stab
anlegen.

(28) Ich habe schon einmal geschildert, wie das Bild okkult zu verstehen ist,
das gewdhnlich den Namen fihrt «Die Schule von Athen». Ich machte in der
letzten Zeit Bekanntschaft mit einem jungverstorbenen Menschenwesen. Das
konnte mich aufmerksam machen im Verkehr mit ihm gerade auf das, was in
den Gedanken von Raffael erhalten geblieben ist von diesem Bilde.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untgrsuchunqen Uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
17. Vortrag: Uber den Verkehr mit den Toten

Und da schildert dieses Menschenwesen, wie in der Tat bel der Gruppe vorne
links auf dem Bilde etwas Ubermalt ist. Was da Ubermalt ist, ist die Stelle, wo
etwas aufgeschrieben wird. Da steht jetzt ein pythagoreischer Satz.
Ursprunglich stand da eine Evangelienstelle! — Sie sehen also, dal? ein solches
«Kind» ein sehr entwickeltes Menschenwesen sein kann, das einen fuhrt auf die
Dinge, die man nur sehr schwer finden kann.

(29) So mochte ich sagen, man kann das Vorlesen auch in bezug auf
jungverstorbene Kinder austiben. [316]

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
18. Vortrag: Das Leben nach dem Tode

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Das L eben nach dem Tode

ACHTZEHNTER VORTRAG
Straf3purg, 13. Mai 1913 (Ho6rernotizen)

Inhalt: Aufgabe und Bedeutung einer spirituellen Weltanschauung fur das Leben zwischen
Tod und neuer Geburt. Das Hinauswachsen des Geistig-Seelischen des Menschen durch die
Planetensphéren in den Weltenraum hinein; das Sich-wieder-Zusammenziehen bis zur neuen
Geburt. Die Planeten als kosmische Organe des Menschen, die er im Leben nach dem Tode
nacheinander erhdlt. Bodhisattvas als Lehrer der Lebenden und Toten und auch der
Wesenheiten der hoheren Hierarchien.

(1) Die ganze Bedeutung und Aufgabe der spirituellen Weltanschauung tritt
uns entgegen, wenn wir das Leben des Menschen in der Zeit zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt ins Auge fassen. Es gibt Menschen, besonders in
unserer materialistischen Zeit gibt es viele solcher Menschen, die sagen: Warum
sollte der Mensch sich eigentlich kimmern um das Leben zwischen dem Tode
und einer neuen Geburt oder — wenn sie nicht von wiederholten Erdenleben
sprechen wollen — um das Leben, das nach dem Tode liegt, denn wir kdnnen ja
warten, bis der Tod eingetreten sein wird, und werden dann schon sehen, was
auf den Tod folgt. Das sagen diejenigen Menschen in der Gegenwart, die noch
nicht ganz die Empfindung fir die geistige Welt verloren haben, aber doch nicht
die nétige Seelenstéarke haben, um sich Begriffe und Empfindungen von der
ubersinnlichen Welt verschaffen zu konnen. Solche Menschen sagen: Wir tun
hier auf Erden unsere Pflicht, dann werden wir schon in entsprechender Weise
erleben kdnnen, was uns nach dem Tod erwartet.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
18. Vortrag: Das Leben nach dem Tode

(2) Nun zeigt ein wirkliches Verhdlitnis zu dem Leben zwischen Tod und
einer neuen Geburt uns aber so recht, wie falsch eine solche Auffassung ist und
wie wichtig es fir die Menschen im physischsinnlichen Dasein ist, in diesem
Leben schon einen Zusammenhang zu haben mit den Lebensformen, die der
Mensch zu durchleben hat zwischen Tod und neuer Geburt.

(3) Es ist sehr schwierig, in Worten, die unserer gewohnlichen Sprache
entnommen sind, Uber dieses Leben zu sprechen, denn diese Worte sind ja fur
digjenige Welt gebildet, die zwischen Geburt und Tod verlauft, und beziehen
sich auf die Dinge dieser Welt. [317] Deshalb konnen wir in der Regel nur mehr
oder weniger indirekt andeuten dasjenige, was sich zwischen Tod und neuer
Geburt abspielt, was ja in seinem Wesen so verschieden ist von alem, was wir
hier erleben konnen zwischen der Geburt und dem Tode. Man muf3 sich
vorstellen, dal? alles, was der Mensch hier in der sinnlichen Welt wahrnimmt,
was gewissermalden seine Welt ist, nicht seine Welt sein kann nach dem Tode,
denn es fehlen ihm dann die Organe des physisch-sinnlichen Daseins. Auch der
Verstand, der an das menschliche Gehirn gebunden ist, hdrt mit dem Tode auf.
Nur gewissermalden in scheuer Weise kdnnen wir uns heranwagen an die
Schilderung eines Lebens, das so ganz anders ist als das Leben hier auf Erden,
und in gewissem Sinne sind die Worte des gewohnlichen Lebens nur
vergleichsweise zu gebrauchen. Aber die Gelsteswissenschaft lehrt uns die
Worte auch auf das Spirituelle zu beziehen und nimmt mit den Worten etwas
auf, was sich auch ausgief3en kann Uber das Verstandnis der Ubersinnlichen
Welt.

(4) Hier in der physischen Welt bezeichnen wir as den Menschen dasjenige
Physische, was innerhalb der Haut eingeschlossen ist, das Ubrige betrachten wir
als unsere Umgebung. Was der Mensch erlebt, hangt ab von den Funktionen der
Sinnesorgane, auch von Herz, Lungen und so weiter. Das alles verschwindet
aber auf dem Wege, den wir gehen zwischen Tod und neuer Geburt. Unser
seelischgeistiger Teil ist wahrend des Erdenlebens gleichsam eingebettet in
unseren physischen Leib, und jener lebt von den Tétigkeiten der genannten
Organe. Nach dem Tode vergrofR3ert sich dasjenige, was den physischen und den
Atherleib verlaRt, immer mehr und mehr, und es kommt eine Zeit, in der das,
was sonst an die Grenze unserer Haut gebunden ist, sich so weit ausbreitet, dal3
es den ganzen Umkreis der Mondbahn erfillt. Dann wéchst das Geistig-
Seelische almahlich bis zur Merkur-, Venus-Sphére, dann zur Mars-, Jupiter-,
Saturnsphéare heran und sogar dartber hinaus in den Weltenraum hinein.
Nachher zieht es sich wieder zusammen und verbindet sich als kleiner
Geistkeim mit dem Strom der Vererbungskréfte, die ihm den physischen Leib
durch Vater und Mutter zubereiten. Diese Schilderung stimmt Uberein mit dem,
was in der «Theosophie» geschrieben ist; bei der Mars-Sphare beginnt das
Geisterland. [318]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
18. Vortrag: Das Leben nach dem Tode

(5) Aus dem Gesagten folgt schon, dal3 alle Menschen, die durch die Pforte
des Todes gehen, in denselben kosmischen Raum hineinwachsen, so dald wir
also nach dem Tode gewissermalien alle ineinanderstecken. Dennoch sind die
toten Menschen nicht alle zusammen, denn das Zusammensein héngt nach dem
Tode von etwas ganz anderem ab als hier auf Erden. In der geistigen Welt sind
wir zwar raumlich alle beisammen, konnen aber in Wirklichkeit nur
zusammensein, wenn wir geistige Beziehungen zu anderen Menschen haben.
Nehmen wir als einen extremen Fall einmal einen Menschen an, der auf Erden
ganz und gar sowohl in seinen Gedanken wie auch in seinen Empfindungen die
geistige Welt verleugnet hat. Nun gibt es zwar viele theoretische Materialisten,
die die geistige Welt leugnen, die aber doch mit ihren Empfindungen irgendwie
mit der geistigen Welt zusammenhéangen. Solche Menschen, die ganz und gar
die geistige Welt verleugnen, gibt es also in Wirklichkeit kaum, und das
Furchtbare, was jetzt beschrieben werden soll, tritt daher nie so ganz ein.
Nehmen wir an, zwei solcher Menschen sterben, die sich hier auf Erden gut
gekannt haben. Dann werden sie nach dem Tode in demselben Raum darinnen
sein, aber nichts voneinander wissen, denn fur die Welt nach dem Tode ist die
Empfindung fur das Geistige entsprechend dem, was hier zum Beispiel die
Augen sind. Ohne Augen kein Licht — ohne Empfindung fir das Spirituelle
keine Wahrnehmung der geistigen Welt. Sogar ein noch schrecklicheres
Schicksal as das Nicht-wahrnehmen der geistigen Welt wirde solchen
Menschen bevorstehen, denn da die Seelen, die durch die Pforte des Todes
gehen, selber geistiger Natur sind, wirde eine solche Seele tiberhaupt nichts von
Menschenseelen wahrnehmen konnen; wie ein géhnender Abgrund wtrde es
sich um solche Menschenseelen ausbreiten. Man kdnnte fragen: Was nimmt ein
solcher Mensch nach dem Tode denn Uberhaupt wahr? Auch nicht sich selbst,
so wie er nach dem Tode ist, kann er wahrnehmen, denn das klare
Selbstbewul3tsein fehlt ihm. Was ihm noch bleibt, das wird sich uns aus dem
Folgenden ergeben.

(6) Hier auf Erden stehen wir sozusagen auf einem Punkt der Erdoberflache
da und haben unsere Organe in uns, wahrend wir die Himmelskdrper auf3er uns
haben. [319] Nach dem Tode ist es gerade umgekehrt. Der Mensch wachst dann
zu einer kosmischen Grofde. Wenn er bis zur Mondsphére gewachsen ist, dann
wird der Mond, das Geistige, was zum Monde gehort, ein Organ in ihm und
wird dasselbe fur ihn nach dem Tode, was hier auf Erden das Gehirn fur uns als
physische Menschen ist. So wird jeder Planetenkdrper ein Organ fir uns nach
dem Tode, je nachdem wir zu ihm hinwachsen. Es wird die Sonne fir uns zum
Herzen. So wie wir hier das physische Herz in uns tragen, tragen wir dann den
geistigen Teil der Sonne in uns. Der Unterschied besteht nur darin, dald wir hier
als physische Menschen erst dann vollkommene Menschen sind, wenn wir nach
der Embryonal entwickelung schon gleich all unsere Organe ausgebildet haben;
sie sind sozusagen ale gleichzeitig da.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
18. Vortrag: Das Leben nach dem Tode

Nach dem Tode erhaten wir diese Organe allméhlich, eins nach dem anderen.
In dieser Hinsicht sind wir, aul3erlich betrachtet, dann ganz dhnlich einem
Pflanzenwesen, das auch seine Organe nacheinander ausbildet. Ein Organ zum
Beispiel, das sich vergleichen 183 mit unseren Lungen und unserem Kehlkopf,
erhalten wir auf dem Mars und so weiter.

(7) Nach dem Tode wachsen wir so hinein in dasjenige, wovon wir hier den
physischen Teil abgelegt haben, und der geistige Teil der kosmischen Organe ist
dann in uns. Was ist dann also fur uns eine AulRenwelt? Dasjenige, was jetzt
unsere Innenwelt ist, dasjenige, was wir mit Hilfe unserer Organe erleben, die
uns zum physischen Erdenmenschen machen, und was wir mit Hilfe dieser
Organe getan haben.

(8) Nehmen wir noch einmal jenen extremen Fall von einem Menschen, der
ganz und gar keine Beziehungen mit der geistigen Welt angeknupft hat. Fir ihn
ist nach dem Tode seine Aul3enwelt dasjenige, was er auf Erden vermége seiner
physischen Organe erlebt hat. Fir solch einen radikalen Atheisten bleibt die
Welt nach dem Tode ganz ohne Menschenseelen, und er muf3 zuriickschauen
auf sein Erdenleben, auf das, was seine Welt war, was er umfaldt hat mit seinen
Taten und Erlebnissen. [320] Das ist dann seine Aul3enwelt: nichts anderes as
das, was ihm als Erinnerung bleibt von dem Leben zwischen Geburt und Tod,
und das ist keine ausreichende Welt fir die Erlebnisse, die der Mensch braucht
im Leben zwischen Tod und neuer Geburt. In dem Leben zwischen Tod und
neuer Geburt, wenn der Mensch auf3erhalb seiner Haut ist, sieht namlich das
Leben zwischen Geburt und Tod ganz anders aus. Hier auf Erden stehen wir
zum Beispiel einem Menschen gegentiber, gegen den wir Antipathie haben, mit
dem wir Streit gehabt haben, dem wir Beleidigungen und Schmerzen bereitet
haben. Wir stecken im Affekt darinnen in bezug auf einen solchen Menschen;
wir wirden das nicht tun, wenn uns nicht in gewissem Sinne doch wohl wére
bei einer solchen Tat. Vielleicht hat man etwas Reue darber, dann vergif3t man
es wieder. Nach dem Tode trifft man diesen Menschen wieder, aber man hat
dann das Gegenteil der Befriedigung von dem Erlebnis. Man empfindet dann
dieses: Hétten wir das nicht getan, so waren wir vollkommenere Menschen
gewesen, also ist unsere Seele in diesem Punkte unvollkommen. — Diese
Unvollkommenheit ist der Seele geblieben und muf3 ihr so lange bleiben, bis die
Tat ausgeglichen ist. Wir schauen weniger die Tat as den Makel in unserer
Seele: der mul3 ausgel scht werden. Das fuhlen wir as eine Kraft in uns, die uns
fuhrt, eine Gelegenheit zu suchen, um die Tat wieder auszuléschen. Bei einer
antispirituellen Seele wirde noch dieses dazukommen, dai3 sie fuhlt: Von der
Seele, der ich unrecht getan habe, bin ich geschieden; ich mul3 warten, bis ich
ithr wieder einmal begegne, um den Flecken auszuwischen. — Als Empfindung
des notwendigen Karma ergibt sich der Rickblick auf das vorige Leben.
Mahnend steht das Akasha-Chronik-Bild der anderen Seele vor uns; in lauter
solchen Akasha-Chronik-Bildern leben wir dann.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
18. Vortrag: Das Leben nach dem Tode

(9) Solche extreme Féalle gibt es nun aber eigentlich nicht. Der Seher, der mit
den Seelen der Gestorbenen in Verbindung tritt, kann folgende Erfahrung
haben. Er findet eine ihm bekannte Seele, die aus einem mannlichen Leibe in
den Tod gegangen ist, Weib und Kind zurlickgelassen hat. Die Seele sagt ihm:
Ich habe Welb und Kinder zurtickgelassen, mit denen ich zusammenl ebte. Jetzt
habe ich nur die Bilder von dem, was wir zusammen erlebt haben. Die Meinen
sind auf Erden, wo ich sie aber nicht sehen kann. [321] Ich flhle mich von
ithnen getrennt — ja, vielleicht ist auch schon einer von ihnen gestorben, und den
kann ich auch nicht finden. — Das ist der Jammer der Seele, die in einer
Umgebung gelebt hat, die keinen Umgang pflegte mit dem geistigen Leben.
Darum bleiben diese Seelen im Dunklen mit Bezug auf die geistige Welt, und
sie kdnnen von der geistigen Welt aus nicht gesehen werden.

(10) Wenn der Seher dagegen Seelen aufsucht, die in der physischen Welt
andere Seelen zurtickgelassen haben, die hier auf Erden das geistige Leben
pflegen, wie zum Beispiel die Geisteswissenschaft, dann findet er, dal} diese
Seelen nach dem Tode solche anderen Seelen wahrnehmen und mit ihnen
Umgang haben kdnnen im Leben nach dem Tode. — Die sogenannten Toten
brauchen die Lebenden, denn sonst wirden sie nichts anderes auf Erden
schauen konnen als sich selbst, das heil3t ihr eigenes abgelaufenes Leben.
Darauf beruht die Wohltat, die wir den gestorbenen Seelen erweisen kdnnen,
wenn wir ihnen geistig vorlesen — nicht laut, sondern in Gedanken, wahrend wir
zugleich die Toten in Gedanken vor uns haben. Wir kénnen in dieser Weise
verschiedenen Toten zu gleicher Zeit vorlesen, sei es mit oder ohne Buch, und
Ihnen damit eine grof3e Wohltat erweisen. Die Gedanken aber missen auf etwas
Geistiges Bezug haben; anderes hat fir den Toten keine Bedeutung. Durch diese
Gedanken schaffen wir dem Toten eine AulRenwelt, etwas, was er wahrnimmt.
Chemische Gesetze und so weiter zu denken hat gar keinen Sinn, da diese
Gesetze keine Bedeutung haben fir die geistige Welt.

(11) Man kann auch nicht nach dem Tode in der geistigen Welt noch
Geisteswissenschaft lernen, wie man vidleicht glauben konnte, well
Geisteswissenschaft doch geistige Gedanken enthalte. Seelen, die hier schon
etwas von Geisteswissenschaft gehort haben, konnen wir grof3e Dienste
erweisen, indem wir ihnen Zyklen vorlesen. Solche Seelen sind zwar imstande,
eine geistige Welt wahrzunehmen, aber sie kdnnen deshalb doch nicht die
Begriffe und Ideen bilden, die nur hier erlangt werden kénnen.

(12) Nehmen wir ein Bespiel. [322] Es gibt Wesenheiten, die man
Bodhisattvas nennt, hohe, vorgertickte menschliche Wesenheiten, die sich
immer wieder auf Erden verkdrpern, bis sie zum Buddha-Dasein aufgestiegen
sind. Solange ein Bodhisattva in seinem physischen Leibe ist, lebt er as
Mensch unter Menschen, als geistiger Wohltater der Menschen. Aber schon hier
auf Erden hat er eine besondere Aufgabe, nicht nur die in Leibern Lebenden zu
lehren, sondern er lehrt auch die Toten, ja auch sogar Wesenheiten der hoheren
Hierarchien.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
18. Vortrag: Das Leben nach dem Tode

Das ruhrt davon her, dal3 der Inhalt der irdischen Theosophie nur auf Erden
erlangt werden kann, in einem physischen Leibe. Dann kann sie in der geistigen
WEelt gebraucht werden, aber erworben mufd sie werden in einem physischen
Leibe. Nur ausnahmsweise kdnnen Bodhisattvas andere Wesen nach dem Tode
weiterbringen, die schon hier den Funken des geistigen Lebens aufgenommen
haben. Durch die geistige Welt selber entsteht nicht Theosophie; sie entsteht nur
auf Erden und kann dann durch die Menschen in die geistige Welt
hinaufgetragen werden. Das ist zu verstehen, wenn man bedenkt, dal3 zum
Beispiel die Tiere alles auf Erden schauen so wie die Menschen, aber es nicht
verstehen konnen. So konnen die Ubersinnlichen Wesen die tbersinnliche Welt
nur schauen, aber nicht verstehen. Begriffe und Ideen von der tbersinnlichen
Welt kénnen nur auf Erden entstehen und strahlen von dort wie ein Licht auf die
geistige Welt aus. Daraus versteht man so recht die Bedeutung der Erde. Sie ist
nicht blof3 eine Durchgangsstufe oder ein Jammertal, sondern sie ist da, damit
hier ein geistiges Wissen entwickelt werden kann, das dann hinaufgetragen
werden kann in die geistigen Welten. [323]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Dielebendige Wechselwir kung zwischen L ebenden und Toten

NEUNZEHNTER VORTRAG
Bergen, 10. Oktober 1913

Inhalt: Geistige Wahrheiten lassen sich besser mindlich sagen as schriftlich aufzeichnen.
Uber das Biicherlesen. Die Wirkungen von Hal? und Liebe firr das jenseitige Leben. Gedanken
Uber die geistige Welt als Nahrung fir die Verstorbenen. Vorlesen fir die Toten.
Sehnsucht nach Anthroposophie bei Toten, die im Leben Gegner der Geistes-
wissenschaft waren. Von der Notwendigkeit, anthroposophisches Wissen auf der Erde
zu erwerben, um es in die geistige Welt tragen zu kdnnen. Geistige Forschung Uber das
Abendmahl von Leonardo da Vinci. — Uber geistiges Forschen: Das Uberschauen
allgemeiner Verhaltnisse ist leichter als das Verfolgen von Einzel heiten.

(1) In der herzlichsten Weise erwidre ich den lieben Grul3, der soeben von
Ilhrem Vertreter ausgesprochen worden ist. Und Uberzeugt bin ich, dal3
digjenigen Freunde, die mit mir hier in diese Stadt heraufgekommen sind, um
mit unseren Bergener Freunden anthroposophisches Leben zu pflegen, herzlich
einstimmen in diese Begrifung. Es ist ja zweifellos schon gewesen bei der
Herfahrt Gber die uns so freundlich und so grof3artig anmutenden Berge, und ich
glaube, dal3 unsere Freunde sich in der alten hanseatischen Stadt wohl fihlen
werden in den Tagen, in denen sie hier sein kénnen. Nicht nur hat uns das
Menschenwunderwerk der Bahn, mit welcher wir gefahren sind, in intimer
Weise gerade in dieser Gegend den Eindruck nahebringen kénnen, den man in
anderen Gegenden Europas wenig hat, dal3, unmittelbar zusammengedrangt, uns
entgegentrat  menschliche energische Schaffenskraft in der urspringlichen
Natur:



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Wenn man sieht, wie Steine, die notwendig gebrochen werden mufdten, um so
etwas zustande zu bringen, wie es der menschliche Geist heute zustande bringt,
unmittelbar neben den anderen liegen, die die Natur aufgetirmt hat, dann
kommen Eindrticke, die wahrhaftig den Besuch eines solchen Landes zu dem
Herrlichsten machen kénnen, das man heute unternehmen kann. In dieser aten
Stadt werden die Freunde die Tage, an denen wir hier sein dirfen, schon
durchleben und sie besonders in Erinnerung bewahren durch diesen erhabenen
Hintergrund des Aufenthaltes. Es werden Tage des Andenkens sein.
Insbesondere aber werden sie das sein aus dem Grunde, weil wir uns durch den
auleren, physischen Augenschein Uberzeugen durften, dal3 wir auch hier in
dieser Gegend anthroposophische Herzen finden konnen, die mit uns
zusammenschlagen in dem Erstreben der geistigen Schédtze der Menschheit.
[324] Gewil3 werden sich die Besucher dieser Stadt noch enger, noch lieber,
noch teurer verbunden glauben mit denen, die uns hier so lieb aufgenommen
haben.

(2) Dasjenige, was ich, da wir ja gewissermal3en zum ersten Male hier
zusammen sind, besprechen méchte, wird eine Art aphoristischen Charakter
tragen. Ich mochte aus dem Gebiete der geistigen Welt einiges von dem
besprechen, was leichter und besser mindlich gesagt werden kann, als es in
unserer Schrift aufgezeichnet werden kann. Leichter mindlich gesagt werden
kann es nicht nur aus dem Grunde, weil es heute gegentiber den Vorurteilen der
WEelt nicht blof3 in vieler Beziehung noch schwierig ist, alles sozusagen der
Schrift anzuvertrauen, was man gerne anthroposophischen hingebungsvollen
Herzen anvertraut, sondern auch schwierig aus dem Grunde, weil wirklich sich
die geistigen Wahrheiten besser mtindlich sagen lassen, als dal3 sie der Schrift
und dem Druck anvertraut werden. Insbesondere mul3 das gelten von den
intimeren geistigen Wahrheiten. Man hat immer ein etwas bitteres Gefuhl,
trotzdem in unserer Zeit es ja sein mul3, dal3 diese Dinge auch aufgeschrieben
und gedruckt werden; esist immer mif3lich, die intimeren geistigen Wahrheiten,
die sich auf die héheren geistigen Welten selber beziehen, aufzuschreiben und
sie drucken zu lassen. Schon aus dem Grunde ist das mif3lich, weil ja die Schrift
und der Druck zu den Dingen gehoren, welche die Wesen, von denen man da
spricht, die geistigen Wesen, nicht lesen konnen. Blcher kdnnen in der
geistigen Welt nicht gelesen werden. Blicher kdnnen zwar von uns eine kurze
Zeit nach unserem Tode aus der Erinnerung heraus noch gelesen werden, aber
die Wesen der hoheren Hierarchien kdnnen unsere Bucher nicht lesen. Und
wenn Sie fragen, ob sie sich denn diese Kunst des Lesens nicht aneignen
wollen, so mul3 ich nach meiner Erfahrung gestehen, dal? sie vorlaufig keine
Lust dazu zeigen, weil sie das Lesen desenigen, was auf der Erde hervor-
gebracht wird, flr sich selber nicht n6tig und nicht nitzlich finden. [325]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Das Lesen der geistigen Wesenheiten beginnt erst dann, wenn Menschen auf der
Erde in den Bichern lesen, das heif3: wenn das, was in den Bichern steht,
lebendiger Gedanke der Menschen wird, dann lesen die Geister in den
Gedanken der Menschen. Aber dasienige, was geschrieben oder gedruckt ist,
das ist wie die Finsternis fir die Wesen der geistigen Welt; so dal3 man
gegenuber diesen geistigen Wesenheiten selber das Geftihl hat, dal3 wenn man
der Schrift oder dem Druck etwas anvertraut, man Mitteilungen macht hinter
dem RUcken der geistigen Wesenheiten. Das ist ein reales Gefuhl, das en
Kulturbutrger der Gegenwart vielleicht nicht ganz teilen wird; aber jeder wahre
Okkultist wird dieses Geftihl des Widerstrebens gegen Schrift und Druck haben.

(3) Wenn wir mit dem hellsichtigen Blick in die geistigen Welten
eindringen, dann erscheint es uns besonders in der Gegenwart von ganz
besonderer Wichtigkeit, dal3 immer mehr und mehr, von der Gegenwart
angefangen, in die nachste Zukunft hinein das Wissen von der geistigen Welt
Verbreitung und immer mehr und mehr Verbreitung gewinnt, weil von dieser
Verbreitung der Geisteswissenschaft vieles abhangen wird in bezug auf eine
immer notwendiger und notwendiger werdende Anderung des menschlichen
Seelenlebens. Sehen Sie, wenn wir in ate Zeiten zuriickgehen mit unserem
geistigen Blick, wenn wir nur um Jahrhunderte zuriickgehen, so finden wir mit
dem geistigen Blick etwas, was fur den Nichtkenner recht Uberraschend sein
kann. Man findet namlich, dal3 der Verkehr zwischen Lebenden und Toten
immer schwieriger und schwieriger wird, dal3 noch vor einer verhaltnismafig
kurzen Zeit die lebendige Wechselwirkung der Lebenden und der Toten eine
viel regsamere war. Wenn der Christ des Mittelalters oder auch der Christ noch
gar nicht lang verflossener Jahrhunderte mit seinem Gebet das Gedenken an die
ihm verwandten oder bekannten Verstorbenen gerichtet hat, so waren in diesen
verflossenen Jahrhunderten die Gefiihle, die Empfindungen eines solchen
Betenden viel kraftvoller, als sie heute sind, um zu den verstorbenen Seelen
hinaufzudringen. Viel leichter flhlte sich die verstorbene Seele in der
Vergangenheit durchdrungen von dem warmen Hauch der Liebe derjenigen, die
im Gebet zu ihr hinaufschauten oder hinaufdachten, als das heute der Fall sein
kann, wenn wir uns nur der auferen Zeitbildung hingeben. [326] Und wiederum
sind heute die Toten viel abgeschnittener von den Lebenden, als es noch vor
einer verhdtnismallig kurzen Zeit der Fall war. Die Toten haben es heute
gewissermalen viel schwieriger, dasienige zu erblicken, was in den Seelen der
Zurtckgebliebenen lebendig vorgeht. Dieses liegt in der Evolution der
Menschheit. Aber in der Evolution der Menschheit mul es auch liegen, diesen
Zusammenhang, diesen lebendigen Verkehr zwischen den Lebenden und den
Toten wiederum zu finden. Es war in friheren Zeiten der Menschenseele ein
lebendiger Zusammenhang mit den Toten noch auf natUrliche Weise eigen,
wenn auch nicht mehr mit vollem Bewul3tsein, weil ja schon seit einer langeren
Vergangenheit die Menschen nicht mehr hellsichtig sind. In noch friiherer Zeit
konnten die Lebenden auch noch hellsichtig aufblicken zu den Toten, das Leben
der Toten verfolgen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Wie friher es der Seele natiirlich war, eine lebendige Wechselwirkung zu haben
mit den Toten, so kann heute die Seele dadurch, dal3 sie sich aneignet Gedanken
und Ideen Uber die héheren, geistigen Welten, wieder die Kraft finden, den
Verkehr mit den Toten, die lebendige Wechselwirkung herzustellen. Und unter
den praktischen Aufgaben des anthroposophischen Lebens wird auch diese sein,
dal3 wiederum die Bricke immer mehr und mehr gebaut werde durch die
Geisteswissenschaft zwischen den Lebenden und den Toten.

(4) Damit wir uns recht verstehen, mdchte ich zuerst auf einiges in der
Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten aufmerksam machen. Ich
mochte von einer ganz einfachen Erscheinung ausgehen und mdchte
geistesforscherisch an diese Erscheinung ankntipfen. Seelen, welche manchmal
ein wenig mit sich zu Rate gehen, werden folgendes bel sich beobachten kénnen
— ich glaube, dal} es viele Seelen gibt, die das bei sich beobachtet haben:
Nehmen wir einmal an, irgend jemand habe im Leben eine andere Person
gehaldt oder vieleicht nur sich sagen mussen, dal3 ihr diese andere Person
antipathisch war oder ist. [327] Wenn diese Person, die gehal3t wurde oder der
gegenuber jemand Antipathie empfunden hat, dann stirbt — ich glaube, dal3 viele
Seelen das von sich aus wissen —, dann fuhlt derjenige, der gehal’t hat oder der
Antipathie empfunden hat im Leben, wenn er von dem Tode erféhrt, daid er
nicht mehr in derselben Weise diese Personlichkeit hassen kann oder nicht mehr
die Antipathie aufrechterhalten kann. Und wenn der Hal? fortdauert Uber das
Grab hinaus, dann fuhlen zartere Seelen Schamgefiihl tber einen solchen Hal3,
Uber eine solche Antipathie, die Uber das Grab hinaus dauert. Diese
Empfindung, die sich bel vielen Seelen findet, kann nun hellsichtig verfolgt
werden. Man kann wahrend der Forschung sich die Frage stellen: Warum tritt
denn dieses Schamgefiihl der Seele ein gegentber einem Hald oder einer
Antipathie, warum tritt es ein, wenn man auch gar nicht einmal im Leben
irgendeiner zweiten Person angedeutet hat, dal3 man diesen Hal3 hat?

(5 Wenn der Hellseher den Menschen, der durch die Pforte des Todes
gegangen ist, in die geistigen Welten hinauf verfolgt und da einen Blick tut auf
die Seele, die hier auf Erden zuriickgeblieben ist, so stellt sich heraus, dal3 im
allgemeinen die verstorbene Seele eine sehr deutliche Wahrnehmung, eine sehr
deutliche Empfindung von dem Hal3 in der Iebenden Seele hat; gleichsam, wenn
ich mich eines Bildes bedienen darf: der Tote sient den Hal3. Das kann der
Hellseher ganz genau konstatieren, dal3 der Tote einen solchen Hal sieht. Aber
wir kdnnen auch verfolgen, was ein solcher Hal3 fur den Toten bedeutet. Ein
solcher Hal3 bedeutet namlich fir den Toten ein Hindernis fur die guten
Absichten in seiner geistigen Entwickelung, ein Hindernis, das etwa verglichen
werden kann mit Hindernissen, die wir fur die Erreichung eines auf3eren Zieles
auf Erden haben finden konnen. Dies ist der Tatbestand in der geistigen Welt,
dald der Tote den Hald as Hindernis seiner guten und besten Absichten
vorfindet.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Und jetzt begreifen wir, warum in der Seele, die ein wenig mit sich selbst zu
Rate geht, sogar der im Leben berechtigte Hald erstirbt: weil sie Scham
empfindet, wenn der gehaldte Mensch gestorben ist. Wenn der Mensch kein
Hellseher ist, so weild er zwar nicht, was da vorliegt, aber dasist wie durch ein
nattrliches Gefuhl in die Seele gepflanzt, dal3 er sich beobachtet fuhlt; er fahlt:
der Tote schaut meinen Hal3, ja, dieser Hald ist flr ihn sogar ein Hindernis in
seinen guten Absichten. [328] Viele tiefe Gefuihle sind in der Menschenseele,
die sich erklaren, wenn man in die Geisteswelten hinaufsteigt und die geistigen
Tatsachen ins Auge falét, welche diesen Gefihlen zugrunde liegen. Wie man fir
manche Dinge auf der Erde &uf3erlich physisch nicht beobachtet sein will,
beziehungsweise wie man diese Dinge nicht tut, wenn man sich beobachtet
weil3, so halit man nicht Uber den Tod hinaus, wenn man die Empfindung hat:
man wird von dem Toten beobachtet. Die Liebe aber oder auch nur die
Sympathie, die wir dem Toten entgegenbringen, die ist dem Toten tats&chlich
eine Erleichterung auf seinem Wege, die schafft ihm Hindernisse hinweg. Das
was ich jetzt sage, dal} Hal3 Hindernisse schafft im Jenseits und Liebe sie
beseitigt, das ist nicht eine Durchbrechung des Karma, wie ja auch hier auf der
Erde viele Dinge geschehen, die wir nicht unmittelbar einzurechnen haben in
das Karma. Wenn wir unseren Ful an einen Stein stol3en, so missen wir das
nicht immer in das Karma einrechnen, wenigstens nicht in das moralische
Karma. Ebenso widerspricht es nicht dem Karma, wenn der Tote sich erleichtert
fuhlt durch die Liebe, die ihm zustréomt von der Erde, und wenn er Hindernisse
findet flr seine guten Absichten.

(6) Etwas anderes, was, man mochte sagen, schon energischer zu den Seelen
sprechen wird in bezug auf den Verkehr zwischen Toten und Lebenden, dasist,
dal} die toten Seelen auch in einer gewissen Weise Nahrung brauchen,
alerdings nicht Nahrung, wie sie die Menschen brauchen auf der Erde, sondern
geistig-seelische Nahrung. Wie es einer Tatsache entspricht, dal3 wir Menschen
auf der Erde — ich darf diesen Vergleich gebrauchen — unsere Saatfelder haben
mussen, auf denen die Friichte gedeihen, von denen wir auf Erden physisch
leben, so miissen die Seelen der Toten Saatfelder haben, auf denen sie gewisse
Frichte ernten kdnnen, die sie brauchen in der Zeit zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt. Wenn der hellsichtige Blick die toten Seelen verfolgt, so
sieht er, wie die schlafenden Menschenseelen das Saatfeld sind fir die Toten,
fur die Dahingegangenen. [329] Es ist gewil3 nicht nur Uberraschend, sondern
fur den, der das zum ersten Male sieht in der geistigen Welt, sogar im hochsten
Grade erschtternd, zu sehen, wie die Menschenseelen, die zwischen dem Tode
und ener neuen Geburt leben, gleichsam hinellen zu den schlafenden
Menschenseelen und nach den Gedanken und Ideen suchen, welche in den
schlafenden Menschenseelen sind: denn von diesen ndhren sie sich, und sie
brauchen diese Nahrung.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Wenn wir namlich des Abends einschlafen, konnen wir schon sagen: da
beginnen die Ideen, die Gedanken, die wahrend unseres Wachzustandes durch
unser Bewul3tsein gegangen sind, zu leben, werden gleichsam |ebendige Wesen.
Und die toten Seelen kommen herbei und nehmen Anteil an diesen Ideen. In
dem Anblick dieser Ideen fuhlen sie sich gendhrt. Oh, es hat etwas
Erschitterndes, wenn man den hellsichtigen Blick richtet auf hingestorbene
Menschen, die allnéchtlich zu den schlafenden Zurlckgebliebenen kommen —
wir mussen da sowohl die Freunde als auch besonders die Blutsverwandten in
Betracht ziehen — und wollen sich gleichsam laben, ndhren an den Gedanken
und ldeen, die diese mit in den Schlaf genommen haben — und finden nichts,
was flur sie nahrhaft ist. Denn esist ein grof3er Unterschied zwischen Ideen und
Ideen in bezug auf unsern Schlafzustand. Wenn wir den ganzen Tag Uber uns
nur beschéftigen mit den materiellen Ideen des Lebens, wenn wir die Blicke nur
richten auf dasjenige, was in der physischen Welt vor sich geht und dort
verrichtet werden kann, und wenn wir nicht einmal vor dem Einschlafen einen
Gedanken haben an die geistigen Welten, sondern im Gegenteil in vieler
Beziehung anders als durch Gedanken uns in die geistigen Welten
hinUberbringen, so bieten wir keine Nahrung fur die Toten. — Ich kenne
Gegenden in Europa, wo die jungen Leute an den Hochschulen so erzogen
werden, dal3 sie sich in Schlaf bringen, indem sie sich die sogenannte
Bettschwere mit dem nétigen Quantum Bier antrinken. Das ist ein
Hintberbringen von Ideen, die nicht leben konnen driben. Und wenn dann die
toten Seelen herankommen, dann finden sie ein leeres Feld, dann geht es diesen
toten Seelen so, wie es uns geht fir unsern physischen Leib, wenn durch
Unfruchtbarkeit auf unsern Feldern Hungersnot ausbricht. Namentlich in
unserer Zeit kann viel Seelenhungersnot beobachtet werden in den geistigen
Welten, denn das materialistische Fuhlen und Empfinden hat viel Verbreitung
schon gefunden. [330] Und es gibt ja heute schon zahlreiche Menschen, die es
als kindisch empfinden, sich mit Gedanken an die geistige Welt zu befassen. Sie
entziehen dadurch Menschen, die von ihnen Nahrung bekommen sollen nach
dem Tode, diese Nahrung, diese Seelennahrung.

(7) Damit man dieses Faktum richtig versteht, mul3 erwahnt werden, dal3
man sich nach dem Tode nahren kann von den Ideen und Gedanken nur
derjenigen Seelen, mit denen man irgendwie im Leben im Zusammenhang war.
Von denjenigen, mit denen man gar keinen Zusammenhang hatte, kann man
sich nach dem Tode nicht ndhren. Wenn wir in unserer heutigen Zeit, um
wiederum spirituell Lebendiges in den Seelen zu haben, von dem sich die Toten
nahren kdnnen, Gei steswissenschaft verbreiten, dann arbeiten wir wirklich nicht
blof3 fur die Lebenden, nicht blol3 darum, dal? die Lebenden eine theoretische
Befriedigung haben, sondern wir versuchen unsere Herzen und Seelen
anzufullen mit Gedanken der geistigen Welt, weil wir wissen, dal3 die Toten, die
mit uns auf der Erde verbunden waren, nach dem Tode von diesen Ideen und
diesen Empfindungen fir das spirituelle L eben sich ndhren muissen.

6



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Wir fuhlen uns heute nicht nur als Arbeiter fir die sogenannten |ebenden
Menschen, sondern zugleich auch als Arbeiter so, dal3 die geisteswissen-
schaftliche Arbeit, die Verbreitung des anthroposophischen Lebens auch den
geistigen Welten dient. Wir schaffen, indem wir zu den Lebenden sprechen fiir
deren Tagesleben, durch die spirituelle Seelenbefriedigung fur das Nachtleben
solche Ideen, die fruchtbare Nahrung fir die Seelen sind, die friher
hinzusterben as wir das Karma haben. Und deshalb ist der Drang vorhanden,
nicht nur auf dem gewdhnlichen Wege aul3erer Mitteilung die Geisteswissen-
schaft oder Anthroposophie zu verbreiten, sondern das liegt, man mochte sagen,
insgeheim auf dem Grunde unserer Sehnsucht, diese Gelsteswissenschaft oder
Anthroposophie in Gesellschaften, in Zweigen zu verbreiten, weil es einen Wert
hat, dal3 personlich physisch in Gemeinsamkeit, in Gesellschaft digenigen
Menschen zusammen sind, die Geisteswissenschaft treiben. Denn ich habe ja
gesagt, dal3 man als Toter nur Nahrung schopfen kann von den Seelen, mit
denen man zusammen war im Leben. [331] Wir suchen die Seelen
zusammenzubringen, um das Saatfeld fur die Toten immer grof3er und grofRer zu
machen. Gar mancher Mensch, der heute, wenn er dahingestorben ist, kein
Saatfeld findet, weil seine Familie nur aus Materialisten besteht, findet es bei
jenen Seelen der Anthroposophen, weil er mit Geisteswissenschaft zusammen-
gebracht worden ist. Das ist der tiefere Grund, warum wir gesellschaftsméaliig
arbeiten, warum wir eine gewisse Sorge haben, dal3 derjenige, der dahinstirbt,
bevor er hingtirbt, kennenlernen kann Menschen, die sich noch auf Erden mit
gpirituellen Dingen beschéftigen; denn daraus kann er Nahrung schopfen, wenn
diese Menschen im schlafenden Zustand sind.

(8) In alten Zeiten der Menschheitsentwickelung, wo noch ein gewisses
religidses, spirituelles Leben die Seelen durchzog, waren es die religiosen
Gemeinschaften und besonders die Blutsverwandten, bei denen die Zuflucht
nach dem Tode gesucht worden ist. Aber die Kraft der Blutsverwandtschaft hat
abgenommen, und ersetzt werden mufd diese immer mehr und mehr durch die
Pflege des spirituellen Lebens, wie wir es versuchen. So sehen wir, dald uns die
Anthroposophie versprechen kann, dal3 ein neues Band, eine neue Bricke
geschaffen werde zwischen den Lebenden und den Toten, dald wir gewisser-
mal3en fur die Toten durch die Anthroposophie etwas sein konnen. Und wenn
wir heute schon mit dem hellsichtigen Blick zuweilen Menschen finden in dem
Leben zwischen Tod und einer neuen Geburt, die das Ungluck erleben, dal3
digienigen, die sie gekannt haben, auch die Nachststehenden, nur
materialistische Gedanken haben, dann erkennen wir die Notwendigkeit des
Durchsetzens der Erdenkultur mit geistigen, spirituellen Gedanken. [332]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Wenn man so kennenlernt zum Beispiel einen Menschen, der vor einiger Zeit
gestorben ist, wenn man ihn findet in der geistigen Welt, und man hat ihn
gekannt, als er hier auf Erden lebte, und er hat gewisse Glieder seiner Familie
zurtickgelassen, die man auch kannte, seine Frau, Kinder — im auf3ern Sinne
gute Menschen, die einander wirklich liebten —, und dann findet man jetzt mit
dem hellsichtigen Blick den Vater, der dahingestorben ist, dem die Gattin
vielleicht wie eine Art Lebenssonne war, wenn er im Leben nach Hause kam
von der schweren Arbeit, dann findet man, dal3 er, weil diese Gattin keine
gpirituellen Gedanken im Kopf und im Herzen haben kann, nicht in die Seele
dieser Gattin hineinschauen kann, und dal3 er fragt, wenn er dazu in der Lage
Ist: ja, wo ist denn meine Gattin? Er sieht nur zurtick in die Zeit, in der er auf
Erden mit ihr vereint war. Dawo er sie aber am meisten sucht, weil3 er sie nicht
zu finden. Das kann auch passieren. Es gibt ja heute schon viele Menschen,
welche gewissermal3en glauben, dal3 der Tote eben in eine Art von Nichts
eingegangen sel, die nur mit ganz materialistischem Denken, nicht mit einem
fruchtbaren Gedanken an den Toten denken kdnnen. Bei diesem Hinschauen auf
die Gebiete des Lebens zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, auf
jemanden, von dem man weil3: er ist noch unten auf der Erde, er hat einen lieb
gehabt, aber er verbindet damit nicht den Glauben an die Fortdauer der Seele
nach dem Tode, da kann allerdings, gerade in dem Augenblicke nach dem Tode,
wo man die meiste Aufmerksamkeit darauf richtet — durch dieses Hinschauen-
Wollen auf den Lebenden, den man geliebt hat —, aller Blick ersterben. Und
man kann nicht finden den noch Lebenden, kann mit ihm in keinen
Zusammenhang kommen, von dem man aber weil3, dal} er dasein konnte, wenn
in der Seele des Lebenden da unten spirituelle Gedanken waren. Das ist ein
haufiges, schmerzliches Erlebnis fir die Toten. Und so kann es vorkommen —
von dem hellsichtigen Blick kann das beobachtet werden, wie mancher
dahinstirbt und Hindernisse findet in den besten Absichten durch die
Hal3gedanken, die ihn verfolgen, und keinen Trost findet in den Liebegedanken
derjenigen, die ihn auf Erden geliebt haben, da er sie nicht wahrnehmen kann
wegen ihres Materialismus.

(9) Diese Gesetze der geistigen Welt, die man auf diese Weise mit dem
hellsichtigen Blick beobachtet, sind tatsachlich unbedingt glltig. Sie sind so
unbedingt guiltig, wie ein Fall lehrt, der Ofters zu beobachten gelungen ist. Es
war lehrreich, zu beobachten, wie Hal3gedanken oder wenigstens Antipathie-
gedanken wirken, selbst da, wo sie nicht mit vollem Bewul3tsein gehegt werden!
[333] Schullehrer kann man beobachten, die gewohnlich streng genannt werden,
die sich nicht die Liebe ihrer noch jungen Schiiler zuziehen konnten — da sind es
gleichsam unschuldige Antipathie- und Hal3gedanken. Wenn ein solcher Lehrer
stirbt, so sieht man, wie er auch in diesen Gedanken, die ja bleiben, Hindernisse
hat fUr seine guten Absichten in der geistigen Welt.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Das Kind, der junge Mensch, gibt sich oftmals nicht die Rechenschaft, wenn der
Lehrer gestorben ist, dald er nicht mehr hassen soll, sondern er behélt das auf
naturgemalile Weise bel in dem bleibenden Geflihl, wie der Lehrer ihn gequalt
hat. Durch solche Einblicke erfahrt man viel Uber die Wechselbeziehung
zwischen Lebenden und Toten.

(10) Und nichts anderes versuchte ich eigentlich auseinanderzusetzen, um
etwas erwdhnen zu durfen vor Ihnen, was wirklich wie ein gutes Ergebnis
geisteswissenschaftlichen Strebens sich entwickeln kann. Ich meine das
sogenannte Vorlesen den Toten. Man kann namlich in der Tat, wie es sich
gezeigt hat gerade innerhalb unserer anthroposophischen Bewegung,
aul3erordentliche Dienste leisten den vor uns hingestorbenen Menschenseelen,
wenn wir ihnen von spirituellen Dingen vorlesen. Das kann so gemacht werden,
dal3 man die Gedanken an den Verstorbenen richtet und, um eine Erleichterung
zu haben, versucht, ihn zu denken, wie man sich seiner erinnert: vor einem
stehend oder sitzend. Man kann das mit mehreren zugleich machen. Man liest
dann nicht laut vor, sondern verfolgt mit Aufmerksamkeit die Gedanken, immer
mit dem Gedanken an den Toten: der Tote steht vor mir. Das ist Vorlesen den
Toten. Man braucht kein Buch zu haben, aber man darf nicht in abstrakter
Weise denken, sondern muf3 tatséchlich jeden Gedanken durchdenken: so liest
man vor den Toten. Man kann es sogar so weit bringen, obzwar das schwieriger
Ist, dal3, wenn man innerhalb einer gemeinsamen Weltanschauung, oder Cber
irgendein Gebiet des Lebens tberhaupt, einen gemeinsamen Gedanken mit dem
Toten gehabt hat und eine personliche Beziehung zu ihm hatte, man auch einem
Fernerstehenden vorlesen kann. Das geschieht so, dal3 er durch den warmen
Gedanken, den man an ihn richtet, nach und nach auf einen aufmerksam wird.
So kann es sogar nitzlich werden, wenn man Fernerstehenden nach ihrem Tode
vorliest. Dieses Vorlesen kann zu jeder Zeit geschehen. [334] Ich bin schon
gefragt worden, zu welcher Stunde man das am besten tut. Das ist ganz
unabhéngig von der Stunde. Man muf3 nur die Gedanken wirklich durchdenken.
Oberfl&che gentgt nicht. Wort fur Wort muf3 man die Sachen durchgehen, wie
wenn man es innerlich aufsagen wirde. Dann lesen die Toten mit. Und es ist
auch nicht richtig, wenn man glaubt, dal3 solches Vorlesen nur denjenigen
nutzlich sein kann, welche der Geisteswissenschaft im Leben nahegetreten sind.
Das braucht durchaus nicht der Fall zu sein.

(11) Einer unserer Freunde wurde vor eniger Zeit, vidlleicht nicht einmal
vor einem Jahre, zugleich mit seiner Frau, jede Nacht beunruhigt. Sie fuhlten
eine Beunruhigung. Und da vor kurzer Zeit der Vater des Betreffenden
gestorben war, so hatte unser Freund sogleich die Meinung, dal3 der V ater etwas
wolle, sich as Seele bel ihm melde. Und as unser Freund mit mir zu Rate
gegangen war, da stellte es sich heraus, dal3 der Vater, der im Leben von
Geisteswissenschaft nichts wissen wollte, nach dem Tode das lebendigste
Bedirfnis hatte, von Geisteswissenschaft etwas zu erfahren.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Und as dann der Sohn mit seiner Frau zusammen den Zyklus Uber das
Johannes-Evangelium, den ich einmal in Kassel gehalten habe, dem Vater
vorlas, war diese Seele in hohem Grade befriedigt, fthlte sich tGber manche
Disharmonien, die sie vorher kurz nach dem Tode empfunden hatte,
herausgehoben. Das ist in diesem Falle deshalb bemerkenswert, weil die
betreffende Seele digenige enes Predigers war, der seinen religidsen
Standpunkt immer und immer vor den Menschen vertreten hat, nach dem Tode
aber nur befriedigt sein konnte durch das MitlesenkOnnen einer gelsteswissen-
schaftlichen Auseinandersetzung Uber das Johannes-Evangelium. So sehen wir,
dal3 durchaus nicht notwendigerweise derjenige, dem wir helfen wollen, dem
wir dienen wollen nach dem Tode, im Leben Anthroposoph gewesen zu sein
braucht, obwohl wir natlrlich diesem ganz besonders dienen werden, wenn wir
thm vorlesen.

(12) Aber wir lernen auch, wenn wir eine solche Tatsache betrachten, tber
die Seele des Menschen Uberhaupt etwas anders denken, als man das
gewohnlich tut. Die Menschenseelen sind namlich viel komplizierter, als man
gewohnlich denkt. [335] Was sich bewul3t abspielt, das ist wirklich eigentlich
nur ein kleiner Tell des menschlichen Seelenlebens. Vieles spielt sich ab in den
unterbewul3ten Tiefen der Seele, von dem der Mensch hochstens etwas ahnt,
aber in dem hellen Tagesbewul3tsein kaum etwas weil3. Und das Entgegen-
gesetzte kann sich oftmals abspielen im unterbewuldten Leben, das Entgegen-
gesetzte von dem, was der Mensch glaubt oder denkt im Oberbewul3tsein. Ein
sehr haufiger Fall ist der, daf’3 ein Mitglied einer Familie zur Gelsteswissen-
schaft herankommt. Ein Bruder oder ein Mann oder eine Frau, mit dem die
Betreffenden verbunden sind, die werden immer antipathischer und
antipathischer gesinnt gegen die Geisteswissenschaft, oftmals zornig und immer
zorniger, witig und immer watiger, weil der Gatte oder der Bruder oder die
Gattin zur Geisteswissenschaft gekommen sind. Es entwickelt sich dann oft viel
Antipathie gegen die Geisteswissenschaft in einer solchen Familie, so dal3 es
manche Menschen aus diesem Grunde schwierig haben, weil gute Freunde oder
Verwandte oftmals sehr zornig und wiitig werden. Wenn man solche Seelen
untersucht, so hat man oftmals die Erkenntnis, dal3 in den unterbewufdten Tiefen
einer solchen Seele die tiefste Sehnsucht nach der Geisteswissenschaft sich
entwickelt. Manchmal ist solch eine Seele sehnsiichtiger nach der Geistes-
wissenschaft als derjenige, der mit seinem Oberbewuldtsein ein eifriger
Besucher der geisteswissenschaftlichen Versammlungen ist. Aber der Tod hebt
ja die Decke von dem Unterbewul3tsein weg, der Tod gleicht solche Dinge in
merkwurdiger Weise aus. Im Leben kommt es haufig vor, dald sich jemand
betdubt gegen dasjenige, was im Unterbewuldtsein ist, und die Menschen sind
wirklich da, die eigentlich Sehnsucht, tiefste Sehnsucht hétten nach der Geistes-
wissenschaft, aber sie betduben sich. Indem sie gegen die Gelsteswissenschaft
toben, betduben sie ihre Sehnsucht und tauschen sich tber sie hinweg.

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Datritt aber nach dem Tode die Sehnsucht um so gewaltiger hervor. Und gerade
oftmals bei solchen, die im Leben gegen die Geisteswissenschaft gewdtet
haben, stellt sich nach dem Tode die heftigste Sehnsucht nach ihr ein. Daher
versdumen Sie es nicht, gerade gegeniber solchen Toten, die im Leben die
Geisteswissenschaft bekdmpft haben, das Vorlesen vorzunehmen! [336] Sie
werden ihnen damit vielleicht dann oftmals gerade den allergrof3ten Dienst tun.

(13) Eine Frage, die im Zusammenhang mit alledem sehr haufig sich ergibt,
Ist diese: ja, wie kann man wissen, ob der Tote wirklich zuhéren kann? Nun,
ohne den hellsichtigen Blick ist es schwierig, das zu wissen, obwohl man sich
allmahlich, wenn man sich mit dem Andenken an die Toten beschéftigt, von
einem Gefuhl wird Uberrascht finden: der Tote hort zu. Man wird dieses Gefthl
nur dann nicht haben, wenn man unaufmerksam ist und auf jene eigentimliche
Warme nicht achtet, die sich oft beim Vorlesen verbreitet. Man kann sich
wirklich ein solches Geflihl aneignen. Kann man das aber nicht tun, meine
lieben Freunde, so mul3 gesagt werden, dal3 in dem Verhalten zur geistigen Welt
jaauch in diesem Falle eine Regel zur Anwendung kommen mul3, die oftmals
berlcksichtigt werden mul3. Dasist die Regel: ja, wenn wir vorlesen dem Toten,
SO nutzen wir ihm unter allen Umstanden, wenn er uns hort! Hort er uns nicht,
so erfullen wir erstens unsere Pflicht, bringen es vielleicht dazu, dal3 er uns doch
hort, sonst aber gewinnen wir wenigstens etwas, erfillen uns mit Gedanken und
Ideen, die ja ganz gewil3 Nahrung sein werden fur die Toten in der zuerst
angedeuteten Weise. Also verloren ist unter alen Umstanden nichts. Aber die
Praxis hat gezeigt, dal} tatsachlich dieses Vernehmen dessen, was vorgelesen
wird, von seiten der Toten etwas aul3erordentlich Verbreitetes ist, daf3 ein
ungeheurer Dienst geleistet werden kann denjenigen, denen wir in dieser Weise
das, was heute an geistiger Weisheit herangezogen werden kann, vorlesen.

(14) So durfen wir hoffen, dal3 die Scheidewand zwischen Lebenden und
Toten immer geringer und geringer wird, indem sich die Gelsteswissenschaft
Uber die Welt hin verbreitet. [337] Und wahrhaftig, es wird ein schoner, ein
herrlicher Erfolg der Geisteswissenschaft sein, so paradox das klingen mag,
wenn in der Zukunft die Menschen wissen werden — aber praktisch wissen
werden, nicht nur theoretisch: es ist eigentlich nur eine Verwandlung des
Erlebens, wenn man durch den sogenannten Tod gegangen ist, und man ist
beisammen auch mit den Toten, man kann sie sogar teilnehmen lassen an
demjenigen, woran man selber teilnimmt im physischen Leben. Man macht sich
eine falsche Vorstellung von dem Leben zwischen Tod und einer neuen Geburt,
wenn man etwa die Frage stellen wirde: ja, wozu braucht man den Toten
vorzulesen? Wissen sie das denn nicht aus eigener Anschauung, was der
Mensch hier auf der Erde vorlesen kann, wissen sie das nicht viel besser?
Dieses fragt allerdings nur derjenige, der da nicht in der Lage ist zu beurteilen,
was man eben in der geistigen Welt erfahren kann. Sehen Sie, man kann ja auch
in der physischen Welt sein, ohne das Wissen der physischen Welt zu erfahren.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Wenn man nicht in der Lage ist, dies oder jenes zu beurteilen, so erfahrt man
eben das Wissen von der physischen Welt nicht. Die Tiere leben ja mit uns auch
zusammen in der physischen Welt und wissen doch nicht das von ihr, was wir
Menschen wissen. Dal3 ein Toter in der geistigen Welt lebt, das macht noch
nicht, da3 er auch von dieser geistigen Welt etwas weil3, obzwar er sie
anschauen kann. Dasjenige, was in der Gelsteswissenschaft erworben wird, das
wird nur auf der Erde als Wissen erworben, es kann nur auf der Erde erworben
werden, es kann nicht in der geistigen Welt erworben werden. Es mul3 daher,
wenn es eben von Wesen in der geistigen Welt gewuld werden soll, durch
digjenigen Wesen erfahren werden, die es selbst auf der Erde erfahren. Das ist
ein bedeutsames Geheimnis der geistigen Welten, dal3 man in diesen sein kann,
sie anschauen kann, dal3 aber dagienige, was als Wissen Uber die geistigen
Welten notwendig ist, auf der Erde erworben werden muf3.

(15) Ja, meine lieben Freunde, etwas muf3 ich Ihnen da sagen in bezug auf
die geistigen Welten, was in mancher Beziehung weiterklingen wird und
ausgefuhrt werden wird in unserer morgigen Betrachtung, von dem man sich
gewohnlich nicht eine rechte Vorstellung macht. Wenn der Mensch in der Zeit
zwischen Tod und einer neuen Geburt in der geistigen Welt lebt, so richtet er
auf unsere physische Welt sein Sehnen ungeféhr so hin, wie hier in ener
gewissen Weise der physische Mensch sein Sehnen richtet nach der geistigen
Welt. [338] Und was der Mensch zwischen Tod und einer neuen Geburt von
den Menschen auf der Erde erwarten muf3, das ist, dal? diese Menschen ihm von
der Erde aus zeigen und auferglénzen lassen dasjenige, was nur auf der Erde
erworben werden kann. Die Erde ist wahrhaftig im spirituellen Weltendasein
nicht umsonst gegrindet worden. Sie ist in das Leben gerufen worden, damit
dagienige entstehen kann, was nur auf der Erde mdglich ist. Wissen von der
geistigen Welt, das Uber das Anschauen, das Anstarren der geistigen Welten
hinausgeht, ist nur auf der Erde méglich. Und wenn ich friher gesagt habe, dafi3
die geistigen Wesenheiten der geistigen Welten unsere Bicher nicht lesen
koénnen, so mul’ ich jetzt sagen: Dasjenige, was in uns as Geisterkenntnis | ebt,
das ist fUr die geistigen Wesenheiten und auch fir unsere eigenen Seelen nach
dem Tode, was fir den physischen Menschen die Blicher hier auf unserer Erde
sind, was fir den physischen Menschen dasjenige ist, wodurch er etwas Uber die
Welt erfahrt. Nur sind diese Blicher, die wir selber sind fir die Toten, eben
lebendig. Flhlen Sie dieses gewichtige Wort, dal3 wir den Toten gewissermalden
die Lektlire geben mussen! Unsere Bucher sind ja in einer Beziehung
geduldiger, unsere Biicher bringen es nicht zustande, dal3 sie zum Beispiel ihre
Buchstaben verschlucken in das Papier hinein, wahrend wir sie lesen. Wir
Menschen entziehen den Toten dadurch oftmals die Lektire, dal3 wir uns nur
mit dem, was wirklich unsichtbar ist in den geistigen Welten, dal3 wir uns nur
mit materiellen Gedanken anfiillen. Das mul3 ich sagen, weil die Frage oftmals
auftaucht, ob denn die Toten nicht selber wissen konnten, was wir ihnen geben
konnen.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Das konnen sie nicht, weil Geisteswissenschaft nur auf der Erde gegriindet
werden kann und von dort aus hinaufgetragen werden muf in die geistigen
Welten.

(16) Und wenn wir nun die geistigen Welten selber betreten und ein wenig
dieses Leben in den geistigen Welten erfahren, dann treten uns da ganz andere
Verhdltnisse entgegen als hier im physischen Leben der Erde. Deshalb ist es
auch so aulRerordentlich schwierig, in Menschenworten und Menschengedanken
hereinzuholen diese Verhdtnisse der geistigen Welten. Und es klingt manchmal
so paradox, wenn man versucht, sich konkret auszusprechen dber die
Verhdtnisse in den geistigen Welten. [339] Sehen Sie, da wifdte ich IThnen von
einem Wesen zu erzdhlen, um nur eines herauszugreifen, von einer gestorbenen
Menschenseele, mit der zusammen es mir gelungen ist, einiges zu erforschen in
der geistigen Welt, weil sie besondere Kunde von ihm hatte, Gber den Maler
Lionardo da Vinci, namentlich Uber dasjenige, wie das berUhmte Bild in
Mailand ausgesehen hat. Wenn man mit einer solchen Seele gemeinschaftlich
eine geistige Tatsache durchsucht, da kann einen eine solche Seele auf manches
hinweisen, was man sonst vielleicht durch den blof3en hellsichtigen Blick nicht
finden wirde in der Akasha-Chronik. Die Menschenseele aber, die in der
geistigen Welt ist, kann darauf hinweisen. Sie wird einen aber nur dann
hinweisen kénnen, wenn man Verstandnis hat flur dasjenige, worauf sie einen
hinweisen will. Da stellt sich etwas Eigentimliches heraus. Nehmen wir an,
man erforscht mit einer solchen Seele die Art, wie geschaffen hat Lionardo da
Vinci sein bertihmtes Abendmahl in Mailand. Von dem, was heute dieses Bild
ist, bekommt man kaum viel mehr zu sehen als einige Farbenflecken. Aber man
kann den malenden Lionardo in der Akasha-Chronik beobachten, kann
beobachten, wie dieses Bild war, obwohl das nicht leicht ist. Wenn man es so
macht, dal3 man mit einer Seele, die nicht verkorpert ist, aber einen
Zusammenhang hat mit Lionardo da Vinci und seiner Malerei, forscht, so sieht
man, dal} diese Seele einem dies oder jenes zeigt. Sie konnte zum Beispiel
verstandlich machen, wie eigentlich das Christusgesicht und das Judasgesicht
waren auf diesem Bilde. Aber man merkt, die Seele kdnnte einem das nicht
zeigen, wenn nicht in dem Augenblicke, wo sie es zeigt, Verstandnis einziehen
wurde in die Seele des lebenden Forschers. Dieses Verstandnis braucht die
Seele. Und die tote Seele lernt selber erst verstehen, was sie sonst nur anschaut,
in dem Augenblick, wo die lebende Menschenseele sich belehren 1&03t. Daher
sagt einem, der Ausdruck ist ja symbolisch, eine solche Seele, nachdem man
etwas mit ihr zusammen erfahren hat, was man nur so erfahren kann: Du hast
mich hierher gebracht zu dem Bilde — das sagt die Seele zum Lebenden
dadurch, dal3 der Lebende das Bediirfnis hatte, das Bild zu erforschen — und nun
fuhle ich den Drang, mit dir zusammen das Bild zu erschauen. — [340] So sagt
die tote Seele, und dann wird mancherlel durchgemacht.

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Aber es kommt ein Moment, wo die tote Seele entweder pl6tzlich nicht mehr da
Ist oder sagt, jetzt misse sie fort. In diesem Falle, den ich eben erzéhle, sagte
die tote Seele zum Beispiel: Wahrend Lionardo da Vincis Seele his jetzt
wohlgeféllig hierher gesehen hat, will sie jetzt nicht mehr, dal3 weitergeforscht
werde.

(17) Ich will damit etwas sehr Wichtiges aus dem geistigen Leben schildern.
Wie man namlich im physischen Leben immer well3, was man ansieht, wie man
Immer weil3: man sieht das oder jenes, man sieht die Rose, man sieht den Tisch
— so weild man im geistigen Leben immer: dies oder jenes Wesen sieht einen an.
Man geht durch die geistigen Welten und hat immer das Gefiihl: jetzt schauen
dich diese Wesen an. Wahrend man in der physischen Welt das Bewul3tsein hat,
man geht durch die Welt wahrnehmend, hat man in der geistigen Welt das
Erlebnis: du wirst jetzt von diesem, dann von jenem gesehen. Man fuhlt sich
fortwahrend Blicken ausgesetzt, die einen zugleich aber zum Entschlul? bringen,
irgend etwas zu tun. Indem man weil3: man wird jetzt wohlgefalig angesehen
oder nicht, damit man etwas tun solle oder nicht, so tut man es oder tut es nicht.
Wie man nach einer Blume greift, die einem gefallt, well man sie gesehen hat,
so tut man in der geistigen Welt etwas, weil es irgendein Wesen gerne sieht,
wohlgeféllig sieht, oder man unterl&ft es, weil man nicht aushalten kann den
Blick, der hingewendet wird auf diese Tat. Das ist etwas, was man sich
durchaus aneignen muf3. Man hat dort das Gefuihl, dal3 man selber gesehen wird,
wie man hier das Gefuhl hat, dal3 man sieht. Esist in einer gewissen Weise dort
passiv, was hier aktiv ist, wie dort wiederum aktiv ist, was hier passiv ist. —
Daraus sehen Sie, dal3 man sich gewissermalden ganz andere Begriffe aneignen
muf3, wenn man in der richtigen Weise Schilderungen aus der geistigen Welt
auffassen will. Und Sie werden daher begreifen, wie schwierig es ist, in
gewoOhnliche Menschenworte zu pragen dasjenige, was man so gerne als
Schilderungen der geistigen Welten geben méchte. So werden Sie begreifen,
wie notwendig es ist, dal3 fUr viele Dinge erst das nétige vorbereitende
Verstandnis geschaffen werde. [341]

(18) Ich méchte nur noch auf eines aufmerksam machen. Es konnte die
Frage entstehen: Ja, warum schildert die geisteswissenschaftliche Literatur so
im allgemeinen das, was so unmittelbar nach dem Tode in der geistigen Welt
geschieht, was im Kamaloka, was im Geisterlande geschieht, und warum wird
so wenig von einzelnen hellsichtigen Einblicken geschildert? Denn es konnte ja
jemand leicht glauben, dal3 man einen einzelnen, bestimmten Toten nach dem
Tode leichter beobachten konnte als dasjenige, was im allgemeinen geschildert
wird. So ist es nicht. Und um anzudeuten, wie es ist, mdchte ich einen
Vergleich gebrauchen. Es ist dem richtig entwickelten Hellsehen leichter, die
grof3en Verhdltnisse zu tberschauen — wie den Durchgang der Menschenseele
durch den Tod, wie sie durch Kamaloka in das Devachan hinaufkommt —, als
irgendein einzelnes Erlebnis einer einzelnen Seele zu lberschauen.

14



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

Geradeso, wie es leichter ist, in der physischen Welt dasjenige zu erkennen, was
etwa sozusagen unter dem Einflusse der grof3en Himmel sbewegungen steht, und
schwieriger dasienige, was in einer gewissen Weise unregelmaldig zu den
grofRen Himmel sbewegungen steht. Nun wird jeder von lhnen fir den morgigen
Tag leicht voraussagen konnen, dald die Sonne morgens aufgehen wird und
abends wieder untergehen wird. Das wird jeder ungefahr wissen. Was morgen
aber flr Wetter sein wird, das wird schon weniger genau gewuf3t werden. So ist
es mit dem Hellsehen auch. Die Verhdtnisse, die wir gewothnlich in den
Schilderungen dber die geistigen Welten geben, sind zu vergleichen mit dem
Wissen Uber den allgemeinen Gang der Himmelskorper; die weil3 man zuerst im
hellseherischen Bewul3tsein. Und man kann immer rechnen darauf, dal die
Ereignisse sich im allgemeinen so vollziehen. Die einzelnen Ereignisse aber in
dem Leben zwischen Tod und einer neuen Geburt sind wie die Wetter-
verhdltnisse hier auf der Erde, die selbstverstandlich auch gesetzmaldig sind,
aber eben schwieriger zu erkennen auch auf der Erde selber; denn man kann ja
nicht von jedem Orte wissen, was flr ein Wetter an einem anderen Orte ist. So
ist es eben nun einmal. Es ist schwierig, hier zu wissen, wie das Wetter in
Berlin ist, nicht aber, wie dort die Sonne oder der Mond stehen. [342] Es gehort
eine besondere Aushildung der hellsichtigen Gabe dazu, da es schwieriger ist,
das einzelne Leben nach dem Tode zu verfolgen als den allgemeinen Gang der
Menschenseele. Und auf dem richtigen Wege erwirbt man sich das Wissen von
den allgemeinen Verhdtnissen zuerst, und zuallerletzt erwirbt man sich, wenn
es durch Schulung errungen wird, dasjenige, was ja am leichtesten scheint. Man
kann lange schon sehr richtig sehen in bezug auf Kamaloka und Devachan und
es doch aul3erordentlich schwierig haben, zu sehen, wieviel es auf der eigenen
Uhr ist, die man in der Tasche hat. Die Dinge in der physischen Welt sind fir
die hellseherische Schulung die allerschwierigsten. Gerade das Umgekehrte ist
im Erkennenlernen der hoheren Welten der Fall. Irrtimern gibt man sich auf
diesem Gebiete aus dem Grunde hin, weil ja auch noch en natirliches
Hellsehen vorhanden ist, und dieses zwar unsicher ist, mannigfachen Irrtimern
unterworfen ist, aber es kann lange vorhanden sein, ohne da3 man den
hellsichtigen Blick fur die allgemeinen Verhdltnisse hat, die in der Geistes-
wissenschaft geschildert werden, die dem geschulten Hellseher leichter sind.

(19) Das sind die Dinge, die ich Ihnen heute in bezug auf die geistigen
Welten schildern wollte. Morgen wollen wir diese Betrachtungen fortsetzen und
etwas vertiefen. [343]

15



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
uber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vortrage, gehalten 1912 bis 1913 in verschiedenen Stadten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Die Umwandlung menschlich-irdischer Krafte
zu Kraften hellseherischer Forschung

ZWANZIGSTER VORTRAG

Bergen, 11. Oktober 1913

Inhalt: Zusammenhang von Welttatsachen mit der menschlichen Natur. Die
Umwandlung der Sprachkrafte, der Denkkréfte und der Aufrichtekréfte zu
hellseherischen Kréften. Anfange der Eurythmie. Das Sichhineinleben der Seelen in die
Verhaltnisse eines neuen Erdenlebens wahrend des geistigen Lebens vor der Geburt; die
Verbindung dieser Seelen mit geistig wirksamen Menschen. Die Vorbereitung eines
neuen Erdenlebens; Wahl des Elternpaares. Gefahren der Tauschung und des Irrtums bel
der Entwickelung hellseherischer Kréfte aus den Kindheitskréaften.

(1) Es kann mancherlei gefragt werden lber das eine und das andere, wenn man
allmahlich herandringt an die geisteswissenschaftlichen Erkenntnisse, es kann
In berechtigter Weise mancherlei gefragt werden. Wollen wir einmal heute
einen Tell unserer Betrachtung damit ausfillen, dal3 wir uns selbst solche
Fragen vorlegen. Die Beantwortung solcher Fragen ist oftmals geeignet, uns
tiefer hineinzufihren in den ganzen Zusammenhang der Welttatsachen, insofern
die geistige Welt in diese Tatsachen hineinwirkt, und namentlich in den
Zusammenhang der Tatsachen der menschlichen Natur selber. Eine Frage kann
so aufgeworfen werden: Wenn man allmahlich dazu kommt, die Wichtigkeit
und die grol3e Bedeutung der sogenannten Reinkarnation einzusehen, so kann
man fragen: Ja, wie kommt es denn, dal3 der Mensch im gewohnlichen Leben in
unserer Gegenwart kein Bewultsein erlangen kann von den vorhergehenden
Erdenleben?



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Das hellsichtige Bewul3tsein kann ja in der Tat dazu dringen, gleichsam das
Gedéachtnis so weit auszudehnen, dal3 wirklich frihere Erdenleben wie eine
Erinnerung im Gedéachtnis auftauchen. Aber im gewohnlichen Leben der
heutigen Menschheit ist es ja so, dal3 ein Bewul3tsein der friiheren Erdenleben
nicht vorhanden ist. Wenn man nun die Frage gleichsam vom Gesichtspunkt der
hellsichtigen Forschung stellt, so bekommt sie die: folgende Gestalt. Man ist
sich ja klar, dal3 die Kraft, die man zur hellsichtigen Forschung braucht,
eigentlich aus dem menschlichen Innern und seiner Seele selber hervorkommt.
Man entwickelt sich von dem gewoéhnlichen Standpunkt des Menschen zu dem
hellsichtigen Standpunkt: daher mussen ja die Kréfte, mit denen man spéter
zurtickblicken kann auf vorhergehende Erdenleben, in jedem Menschen
selbstverstandlich vorhanden sein. Die Frage ist nun diese: [344] Was geschieht
denn mit diesen Kraften, was macht die menschliche Natur mit diesen Kréaften,
die da sind, die mit dem Menschen geboren werden und die er doch nicht dahin
bringt, dal3 er zu einer Rickerinnerung an frihere Erdenleben kommt?

(2) Wenn man hellsichtig die Frage untersucht, den Blick hinwendet auf
digenigen Kréfte, die da in Betracht kommen, so muld man die Betrachtung
schon in ein sehr frihes Kindheitsalter lenken. Denn dann erst sieht man diese
Kréfte, die beim Hellsehen verwendet werden kdnnen fir den Ruckblick in
frihere Erdenleben, an der Arbeit. Namlich: Diese Kréfte werden fur die
heutige Menschheit verwendet zum Aufbau des menschlichen Kehlkopfes und
alles dessen, was damit zusammenhéangt. Sie werden namentlich verwendet zu
all dem, was den menschlichen Kehlkopf spéter befahigt, die Sprache zu lernen.
Die Kréfte sind also da in jedem Menschen, die ihn befdhigen wurden,
zurtickzublicken in frihere Erdenleben. Aber sie werden in einem solchen Malie
heute dazu verwendet, die Sprachorgane beim Menschen auszubilden, dal3 unter
normalen Verhdtnissen der Mensch diese Rickerinnerung nicht haben kann.
Allerdings gab es fruher Erdenzeiten, in denen die Menschen diese
Ruckerinnerung wohl hatten. Fast Uber die ganze Erde hin hatten die Menschen
diese Ruckerinnerung in frihere Erdenleben. Aber das beruht darauf, daf3 nicht
ale Kréfte, die zum Aufbau der Sprachorgane verwendet werden, fir den
Ruckblick in frihere Erdenleben verlorengehen, weil beim Aufbau der
Sprachorgane noch gewisse Kréfte zuriickgehalten werden. Die Entwickelung
der Menschheit ist ja so, dald die Sprache almahlich eine Gestaltung
angenommen hat, die heute im gegenwartigen Menschheitszyklus viel mehr
K rafte namentlich des Atherleibes aufruft, als das in frilheren Zeitaltern der Fall
war. So kommt der Mensch der heutigen Zeit gar nicht dazu, dasjenige, was
zurtickbleibt as Krafte, von denen der grofdte Teil zum Aufbau der Sprach-
organe verwendet wird, zu berticksichtigen. Wirde er das tun, wie es der
Hellseher ja tun muf3, so wirde er in friihere Erdenleben zuriickblicken. Daher
kommt das, was ich auch im Offentlichen Vortrage Uber «Die Rétsel des
L ebens» angedeutet habe: [345]



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Wenn man es dazu bringt, digjenige Tétigkeit des Atherleibes zu entfalten, die
sonst nur entfaltet wird in der Anstrengung der Sprachorgane, wenn man frel
bekommt die Sprachkrdfte von den Sprachorganen, wenn man dazu kommt,
sich innerlich gewissermal3en zuhdren zu kénnen, ohne dal3 man auferlich
spricht, und dieses immer mehr und mehr fuhit, dann ist die Ubung dieser
Kréfte dazu geeignet, wirklich das Gedachtnis an frihere Erdenleben
herzustellen. In der heutigen Menschheit ist es so, dal3 der Mensch gar keine
Aufmerksamkeit verwendet auf die Kréfte seiner Sprachbildung, die
zurtickbleiben und die verwendet werden kdnnen zum Ruckblick in frihere
Erdenleben. Dies ist ein solcher Fall, wo man nachweisen kann durch die
hellseherische Forschung, wohin die Krafte kommen im normalen Leben, die
sonst die Menschen zu Einblicken des geistigen L ebens befahigen wrden.

(3) So ist es auch mit den Kréften, die beim Menschen in unserer heutigen
Zeit verwendet werden, um die sogenannte graue Gehirnsubstanz zustande zu
bringen, welche hauptsachlich das Organ des Denkens ist. Dieses Denken ist
natdrlich nicht etwas, was das Gehirn verrichtet, aber man braucht das Gehirn
as ein Werkzeug, um zu denken. Und jene Denkkréfte, die den Menschen
befdhigen wirden, wenn er sie ganz zur Verfligung hétte, um zum Beispiel mit
Leichtigkeit auf dasjenige zu kommen, was in meiner «Geheimwissenschaft»
steht, diese Krdafte, die in leichter Art befahigen, zu dieser ganzen
Auseinandersetzung der «Geheimwissenschaft» zu kommen, werden beim
normalen Menschen heute verwendet, um die graue Gehirnsubstanz in
entsprechender Weise zu gliedern. Diese Gliederung der grauen Gehirnsubstanz
war noch gar nicht in diesem ausgiebigen Malle, wie es heute beim
Durchschnittsmenschen der Fall ist, beim Menschen des alten Griechenlandes
Im sechsten oder funften Jahrhundert vorhanden. In dieser Beziehung andert
sich die Menschennatur rascher, als man denkt. Daher war fir die Griechen der
vorhistorischen Zeit, des zehnten, elften, zwdlften Jahrhunderts, in einem
bestimmten Lebensalter ganz selbstversténdlich, da3 ihnen das Hellsehen
aufging, das man heute wiederum als Geheimwissenschaft darstellen kann.
[346] Und man muld die Kréafte, die einem doch noch erspart bleiben bel der
Bearbeitung der grauen Gehirnsubstanz, zur Ubung verwenden in der Weise,
wie es geschildert worden ist, um in reiner, klarer Weise zu tberschauen, was
zum Beispiel in meiner «Geheimwissenschaft» beschrieben ist. Worauf beruht
das, wenn man so beschreibt, wie es in diessm Buche geschehen ist? Die
Bedingungen zu Schilderungen aus der geistigen Welt sind eigentlich auch von
dem heutigen Menschen gar nicht so schwer zu erlangen. Man mochte fast
sagen, man konne sich wundern, dal3 heute nicht viel mehr Menschen ganz von
selbst zur Anschauung dieser Verhdtnisse kommen — und man kdnnte sich
wundern, dal3 diese Schilderungen eine so starke Gegnerschaft finden. Denn es
ist verh@ltnismaldig nicht schwierig, zu jenem Grad des Hellseherischen zu
kommen, der notwendig ist, um diese Dinge zu Uberschauen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Man braucht nur das Folgende zu machen, obwohl man diesen Dingen
gegenuber das Faustwart anwenden kann: «Zwar ist es leicht, doch ist das
L eichte schwer.»

(4) Die Entwickelung des Gehirns ist zwar am |lebhaftesten in den ersten
Jahren des menschlichen Lebens; da sieht man hellsichtig den Atherleib und
auch den Astralleib am meisten tétig an der Furchung, an der Gliederung des
Gehirns. Aber es dauert diese Arbeit an unserem Gehirn verhéltnismaldig sehr
lange. Und es ist nicht zu viel gesagt, wenn man behauptet, dal’3 der Mensch
wirklich — wenn es auch in spéteren Jahren langsamer geht — durch die
L ebenserfahrung schon immer gescheiter und gescheiter wird. Immer findet
eine Arbeit an der Gehirnsubstanz statt. Aber man beobachtet das Folgende
nicht und kann es ja auch nicht beobachten: [347] Wenn man sich in einem
bestimmten Jahre vornimmt, eine geistige Lieblingsbeschaftigung, die man
getrieben hat, einmal nicht zu treiben — doch mufite sich diese nur auf aul3ere
Verhdltnisse beziehen, weil durch diese die graue Substanz sich gliedert —
Geisteswissenschaft kann es natdrlich nicht sein, wenn man sie nicht wie
irgendeine andere Wissenschaft studiert —, doch wenn man irgend etwas sonst,
was man als Lieblingsbeschaftigung betrieben hat, sieben Jahre lang nicht zu
treiben sich vornimmt und wirklich das durchftihrt, streng durchfihrt, und man
versucht, in stiller Meditation die Krafte wachzurufen, die man auf diese Weise
erspart hat, die, hdtte man die Téatigkeit fortgesetzt, anders verwendet worden
waren, nun aber erspart, herausgesondert sind: so kann man verhaltnismaldig
leicht, wenigstens in hohem Grade selbst zur Erkenntnis derjenigen Dinge
kommen, die in meiner «Geheimwissenschaft» geschildert sind. Dal3 so wenige
Menschen dazu kommen, bezeugt nur, dal3 so wenig nach dieser Richtung
ausgefuhrt wird. Es wird in der Tat nicht ausgefihrt, denn derjenige, der
wirklich eine Lieblingsbeschéftigung hat, wird selten die Entsagung haben,
sieben Jahre lang sich gar nicht mit ihr zu befassen.

(5 So sehen Sie, dal3 ein Tell dessen, was heute verkiindet werden kann,
verhdtnismallig leicht zu erringen wére. Wenn Sie unsere heutige Kultur
betrachten mit alem, was sie an Ungeheuerem &aul3erlich geleistet hat, so
werden Sie sich gar nicht wundern, daB viele Krafte des Atherleibes verwendet
werden auf die Bearbeitung des Gehirns, denn diese aul3ere Kultur ist ja fast
ganz nur ein Ergebnis eben der Gehirnarbeit, da gehen die Kréfte ganz und gar
in der Bearbeitung des Gehirnes auf. Nun kdnnte mancher sagen: Ja, ich habe
mich aber gar nicht betelligt an dieser Kulturarbeit, ich habe ja gar nichts dabei
getan! — Das kann sich jemand in Wirklichkeit vortauschen, aber es ist doch
nicht der Fall. Man kann heute kaum einen noch so einsam gelegenen Ort auf
der Erde finden, wohin nicht die @fRere Kultur doch so weit dringt, dal3 man
beteiligt ist mit seinem Denken an dieser dul3eren Kultur. Und das gentigt schon,
um die Kréfte abzulenken von dem, was man nennen kénnte: Erlangen des
hellsichtigen Bewul3tseins.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Freilich konnte jemand sagen: Nun, die Wilden besché&ftigen sich ja nicht mit
dem, was das Gehirn so bearbeitet, aber man kann auch von den Wilden heute
nicht sagen, da3 sie besondere hellsichtige Krafte nach dieser Richtung
entwickeln. — Das ist der Fall, well ein ganz bestimmtes geistiges Gesetz
besteht. Dasjenige namlich, was man auf diese Weise hellsichtig erlangen soll,
das muf3 eine bestimmte Vorbereitung haben. Der Wilde kdnnte vielleicht ganz
andere hellsichtige Kréfte entwickeln. Die hellsichtigen Kréfte aber, die
notwendig sind fur das Sehen dessen, was in meiner «Geheimwissenschaft»
beschrieben ist, kdnnte der Wilde nicht entwickeln, well er dazu keine
Vorbereitung hat. [348] Denn diese Kréfte missen wiederum die Umkehrung
von anderen Kréften sein. Sie konnten zum Beispiel sagen: Aber viele
Menschen haben sich doch das, was ich als Lieblingsbeschéftigung gehabt habe,
Uberhaupt erspart! Warum sind diese nicht hellsichtig geworden? — Das beruht
darauf, dal3 die Entwickelung der hellsichtigen Kréfte nicht kommt aus dem
Nichts heraus, sondern kommt durch die Umkehrung dessen, was vorhanden ist.
Man mul’ Kréfte in einer gewissen Richtung schon entwickelt haben, man muf3
den Anlauf schon genommen haben zu derjenigen Intelligenz, die heute unsere
Kulturintelligenz ist, man mul3 eine Zeitlang auf diese Kréafte verzichten, dann
werden sie gleichsam umgekehrt. Und dadurch entsteht dagienige, was einen
befdhigt, die Tatsachen in der «Geheimwissenschaft» hellseherisch zu
verfolgen. Es sind namentlich diejenigen Kréfte bel solchen Schilderungen
verwendet, die in der normalen menschlichen Entwickelung vorzugsweise das
Gehirn zu den hoheren, intelligenteren Kréaften befahigen. Dagegen wird man
dagienige, was nicht diese algemeinen, grol3en Gesichtspunkte, wie sie in der
«Geheimwissenschaft» geschildert sind, erreicht, sondern was mehr einzelne
Verhdtnisse erreicht, durch Umkehrung von anderen menschlichen Kraften und
Fahigkeiten erlangen. Die Fahigkeit zum Beispiel, in frihere Erdenleben
zurtickzublicken, erreicht man dadurch, dal3 man gewisse Kréfte, die sonst ganz
fur die Sprachorganbildung verwendet werden, zuriickbehélt in der Art, wieich
es geschildert habe.

(6) Am hinderlichsten sind den Menschen, um in die geistigen Welten zu
dringen, gewisse Kréafte, welche gewohnlich Uberhaupt gar nicht beachtet
werden. Ich habe jetzt zwelerlel von den Kréaften angefthrt, welche den
Menschen beféhigen, hellsehend hineinzublicken in die geistigen Welten. Auf
die Kréfte, die heute verwendet werden zur Ausbildung der grauen Gehirn-
substanz, habe ich hingewiesen; jene Kréfte aber, die den Menschen befahigen,
rickzublicken auf frihere Erdenleben, sind die Kréfte, die mit der Ausbildung
der Sprache zu tun haben. Es gibt aber noch Kréfte, die den Menschen
befahigen, mehr im einzelnen zu sehen, was zwischen Tod und neuer Geburt
liegt, in Einzelheiten zu sehen, was der einzelne Mensch da tut. [349] In der
«Geheimwissenschaft» findet man mehr das Allgemeine.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Das ist aber wieder etwas anderes. wirklich hineinzusehen in die geistige Welt;
dazu sind wieder andere Kréfte notwendig, die man kaum beachtet im Leben.
Es gibt etwas, zu dem der Mensch sehr viel Kréfte verwenden mul3: das ist, dal3
er sein Leben lang nicht auf alen vieren kriecht, sondern im jugendlichen
Lebensalter dazu kommt, sich aufzurichten. Die Kréfte, die den Menschen zum
vertikalen Wesen machen, sind Kréfte, die denjenigen, der eingedrungen ist in
die geistige Welt, mit ganz besonderer Ehrfurcht erflllen. Zuzuschauen, wie ein
Kind gehen lernt, das schliefdt fir den, der hellsichtige Forschung anstellt, ein
wunderbares Mysterium ein. Die Kréfte, die man verwendet, um sich
aufzurichten as Kind, die lassen dbrig — aber man beriicksichtigt dieses
Uberbleibsel zu wenig —, die lassen ubrig digjenigen Kréafte, die einen
befahigen, hineinzuschauen in die Welt zwischen Tod und neuer Geburt. Wenn
man es namlich dahin bringt — es gibt dazu noch andere Wege, aber dieses ist
ein Weg —, sich zu erinnern, wie man gehen gelernt hat, was man da fir
Anstrengungen gemacht hat: dann entdeckt man in sich die Kréfte, die man
erspart hat in seinem Atherleib. Denn dieser muRR sich namentlich dabei
anstrengen. Wenn man diese Kréfte in sich sucht, die man dazumal erspart hat —
sie sind noch in alen Menschen vorhanden —, dann kann auf diesem Wege
vieles herausgeholt werden aus dem Menschen, was ihn beféhigt, in das Leben,
das verflossen ist zwischen seinem letzten Tod und seiner Geburt,
zurtickzusehen.

(7) Sie konnen fragen: Wie macht man denn das? Wir haben, wenn uns das
Gluck wird, unsere anthroposophische Bewegung fortzusetzen, schon einen
Anfang damit gemacht, dal} diese Kréfte hervorgesucht werden. Und wenn es
gut geht, werden diese Kréfte gewohnlich erst nach sieben Jahren rege; aber ein
Anfang ist da, und dieser Anfang wird sich fortsetzen in der Menschennatur.
Gewohnlich bleiben die Krafte unberticksichtigt, die man da erspart hat. Nun
kann der Mensch das Gewahrwerden dieser Kréfte in sich dadurch fordern, daf3
er eine gewisse naturgemal3e Art des Tanzes ubt. [350] Es kann gewil3 auch
durch Meditation hervorgerufen werden, aber seit noch nicht ganz einem Jahre
wird aus den Grundsétzen der Bewegungen des Atherleibes in gewissen Kreisen
bei uns die sogenannte Eurythmie getrieben. Das ist nicht etwas wie die
gewohnliche Art des Turnens und Tanzens — was eigentlich zu nichts
Besonderem fuhrt —, sondern das sind Bewegungen, die ganz im Sinne der
Bewegungen des Atherleibes gegeben sind. Durch diese Bewegungen wird der
Mensch allmahlich die Kréfte gewahr werden, die noch in ihm sind, diese
Krafte werden durch diese freie Tanzbewegung entdeckt werden. Und so
werden Anlagen allmahlich geschaffen werden, die dasjenige erwecken, was im
Menschen an Kréaften ist, um wirklich hineinzuschauen in jene geistigen
WEelten, die zwischen dem letzten Tode und seiner Geburt liegen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

(8) So kann Geisteswissenschaft ganz praktisch an der Menschenkultur
arbeiten. Und Uberzeugt kann man sein, daf3 nach und nach Geisteswissenschaft
nicht blol3 dabei stehenbleiben wird, einzelne Wahrheiten abstrakt zu lehren,
sondern auch den ganzen Menschen so behandeln wird, dal3 Kréfte, die heute
schlummern, geweckt werden, dal3 der Mensch sich wirklich zu einer geistigen
L ebensempfindung aufschwingen lernt. Das sind sonderbare Sachen, die man da
sagen mul3, aber sie sind nun einmal so: Wenn man entdeckt die Kréfte, die
einem beim Gehenlernen zuriickgeblieben sind, dann wird man dadurch
befahigt, hellsichtig hinzuschauen auf die Welten, in denen man lebt zwischen
Tod und einer neuen Geburt. Durch Meditation ist das ja auch zu erreichen, aber
sie muld dann so getrieben werden, dal3 sie auch Gefihl werde. Gefiihle sind
aber durch Meditation eigentlich am schwierigsten zu bilden. Es sollen die
Kréfte also gefunden werden, die den Menschen befahigen, hineinzuschauen in
die Welt zwischen Tod und einer neuen Geburt. Namentlich digjenigen Kréfte
werden dabel gefunden, durch die man auf das schaut, was langere Zeit der
Geburt vorangegangen ist. Auf diesem Gebiete liegt vieles, was das Leben uns
erst verstandlich macht. Irgendein Unglick trifft uns zum Beispiel. Zundchst
haben wir nur die Empfindung: das ist ein Unglick. Wir ertragen es schwer.
Wilten wir aber, warum wir vor der Geburt jahrzehnte-, ja jahrhundertelang
alles so eingerichtet haben, dal? dieses Ungltck uns trifft, dann wirde uns vieles
ertréaglicher sein! [351] Denn wir wiif3ten, dal3 dieses Unglick eine Prifung ist,
damit wir vollkommener werden. Aber auch sonst erlebt man gar mancherlei,
wenn man gerade in denjenigen Tell der geistigen Welt hineinsieht, in dem man
gewissermalien die Vorbereitung fir das gegenwartige L eben durchmacht.

(9) Die algemeinen Verhdtnisse will ich hier nicht schildern, die finden Sie
ja dargestellt in meinen Schriften. Aber ich mdchte gleichsam an enigen
Beispielen zeigen, wie das Leben vor der Geburt beeinflufdt das Leben nach der
Geburt. Sehen Sie, so sonderbar das klingt, wenn wir die Mitte unseres Lebens
zwischen Tod und einer neuen Geburt durchschritten haben — nicht wabr,
zwischen Tod und einer neuen Geburt verfliefdt ja gewohnlich eine Anzahl von
Jahrhunderten, da gibt es natlrlich eine Mitte —, dann richtet sich das innere
Erleben der Seele in der geistigen Welt vor alen Dingen hinunter auf die Erde.
Und man bekommt, wenn man nach dieser Mitte lebt, von der Erde herauf
immer mehr Eindricke von dem, was da unten getrieben wird, von dem, was
die Menschen da unten denken und fthlen; und es ist fir jede Seele so, dal3 sie
ganz bestimmte Eindriicke bekommt. So zum Beispiel kann eine Seele sich
hereinleben in der zweiten Héalfte des geistigen Lebens ihrer neuen Geburt
entgegen, und immer mehr und mehr schaut sie da unten jene Menschen, die,
sagen wir, da unten das spétere Zeitalter vorbereiten: die geistig wirksamen
Menschen. Einzelne von diesen geistig wirksamen Menschen werden der Seele
ganz besonders wertvoll. Ja, es kommt vor, dal3d man von der geistigen Welt aus
auf eine oder zwei Gestalten, die auf der Erde sich betétigen, ganz besonders
herabsieht.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Ein Mensch zum Beispiel, der in der zweiten Hélfte des neunzehnten
Jahrhunderts geboren worden ist, war, nehmen wir an, am Anfang des
neunzehnten und in der zweiten Halfte des achtzehnten Jahrhunderts in der
geistigen Welt; aber er schaute herunter auf die bedeutsamen Menschen, welche
die Kultur damals beeinfluléten. Einzelne daraus findet er besonders wertvoll,
sie sind ihm besonders lieb. Das ist eines, was man da erlebt: dal3 man
herunterschaut auf die Menschen, die da unten sich entwickeln. [352] Aber
indem man da herunterschaut, beeinflul3t man diese Menschen auch, doch nicht
so, dal? dadurch die Freiheit beeintrachtigt wirde; man beeinfluldt sie so, dai3
gewisse Dinge, die in ihrer Seele leben, leichter in ihrer Seele auftauchen
dadurch, dal3 von der geistigen Welt aus irgendeine Seele auf sie herunterblickt.
So werden Erdenmenschen zum Schaffen, zur Téatigkeit angeregt durch Seelen,
welche erst spéter als diese Erdenmenschen geboren werden und auf sie
herunterschauen. In weiteren und auch in intimeren Angelegenheiten kann das
der Fall sain.

(10) Zum Beispiel ist der Fall vorgekommen, dal3 jemand als Seele im
achtzehnten und in der ersten Halfte des neunzehnten Jahrhunderts in der
geistigen Welt gelebt hat und einen hervorragenden Menschen der Erdenwelt
sich geradezu zu seinem Ideal genommen hat: wie er dann hat werden wollen
wie dieser, ihm hat nachstreben wollen nach seiner Geburt; man sieht zum
Beispiel die Blcher eines solchen Menschen, dem man nacheifern will nach der
Geburt. Man sieht also mit einer gewissen inneren Sehnsucht, mit einem
gewissen inneren Trieb so vom Himmel auf die Erde herunter, wie man —
alerdings mit etwas anderem Geftihl — as ein lebender Mensch mit Sehnsucht
nach dem Jenseits, nach dem Himmel aufblickt. Nur ist dieser betrachtliche
Unterschied, da3, wenn man as Erdenmensch ohne die Erkenntnis der
Geisteswissenschaft zum Himmel aufblickt, das ziemlich unbestimmt bleibt.
Der Mensch im Himmel aber, derjenige, der in der geistigen Welt lebt, hat die
Eigentimlichkeit, dal3 er die Verhadltnisse der Erde, die Menschenseele, die er
besonders verehrt, deren Schriften er vielleicht lesen will, auch ganz besonders
genau sieht von der geistigen Welt aus. Kurz, man lernt in der zweiten Halfte
seines geistigen Daseins zwischen Tod und einer neuen Geburt in Einzelheiten
die Menschenseelen kennen, man lernt in Seelen hineinschauen. Und wir selber,
die wir jetzt leben, wir kdnnen uns bewul3t sein, dal3 da oben in der geistigen
Welt Seelen leben, die darauf warten, in den nachsten Jahrzehnten geboren zu
werden, die in unsere Seelen schauen mit einem sehnstichtigen Blick und diein
unseren Seelen dasjenige erblicken, was sie brauchen fir ihre Vorbereitung zur
Erdenwelt. [353] Sie sehen unsere Seelen in dieser Zeit ihres geistigen Lebens
so genau, wie der Erdenmensch seinen Himmel ungenau sieht. Das ist
wiederum so ein Bild, das uns zeigt, wie wir, wenn wir die geistigen Welten
auch nur ein wenig kennenlernen, wirklich zu der Empfindung kommen: Wir
sind beobachtet. Denn das sind wir vielfach.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Es richten sich die Blicke der geistigen Wesen und namentlich derjenigen, die
geboren werden sollen, auf unsere Seelen. Daraus ersehen wir, dal3
Geisteswissenschaft auch in dieser Beziehung durchaus nicht etwas Schlechtes
den Menschen gibt, denn es wird durch sie der Mensch angeleitet, wirdig zu
sein dessen, was in seiner Seele beobachtet wird von den noch ungeborenen
Seelen.

(11) Wenn die hellsichtige Forschung sich auf diese Dinge einlal3t, dann
erlebt sie alerdings bedeutsame, oft erschitternde Dinge. Und zu den wirklich
in hohem Grade erschitternden Dingen gehort es, wenn man hinaufblickt in die
geistigen Welten zu den Seelen, die auf dem Wege sind geboren zu werden, und
sieht, wie sie herunterschauen auf die Erde, um nach denjenigen zu blicken, die
ihre Eltern werden kdnnten. Fir dltere Zeiten war das sogar noch bedeutsamer;
fUr unsere Zeiten ist das schon weniger bedeutsam geworden. Aber es gehdrt
noch immer zu den erschitterndsten Ereignissen, solche Seelen zu beobachten.
Denn da kann man die alerverschiedensten Eindriicke erhalten. Hier en
Eindruck, den ich schildern mochte nach der Wirklichkeit.

(12) Eine Seele, die sich anschickt verkorpert zu werden, weil3 zum Beispiel,
dal3 sie zu ihrem n&chsten Erdenleben eine gewisse Art von Erziehung braucht,
eine gewisse Art von Kenntnissen, die sie aufnehmen mufl3 schon in friher
Jugend. Aber sie sieht nun: Ja, da und dort kann ich die Mdglichkeit finden,
solche Erkenntnisse zu gewinnen. — Aber das ist oftmals nur moglich, wenn
man in der Zeit verzichtet auf ein solches Elternpaar, das einem ein gluckliches
Dasein in anderer Beziehung geben kodnnte, und wenn man seine Zuflucht
nimmt zu einem Elternpaar, das einem vielleicht kein glickliches Leben
gewdhren kann. Wirde man ein anderes Elternpaar vorziehen, so wirde man
sich sagen mussen: Gerade das Wichtigste kannst du nicht erreichen. — [354]
Man darf nicht alle Verhdtnisse des geistigen Lebens sich so verschieden
vorstellen von denen auf der Erde. So sieht man Seelen, die vor der Geburt in
furchtbarstem Kampf sind, sieht zum Beispiel eine Seele, die sich sagt: Ich
werde vidleicht in meiner Jugend mifthandelt von einem rohen Elternpaar.
Wenn eine solche Seele in diese Lage kommt, dann gibt das furchtbare innere
Kampfe fur sie. Und man sieht in der geistigen Welt vielen Seelen an, diean die
Vorbereitung fir die Geburt schreiten, wie sie sich diese ungeheuren Kampfe
bereiten. Dazu muf man nehmen, dal3 man in der geistigen Welt diese Kampfe
etwawie eine Art von Aul3enwelt vor sich hat. In der geistigen Welt ist das, was
ich jetzt schilderte, nicht nur innerer Seelenkampf, nicht nur Kampf des
Gemilites, sondern diese Kémpfe projizieren sich nach auf3en, und man hat sie
sozusagen um sich. Man sieht in aler bildlichen Anschaulichkeit die
Imaginationen, die einem darstellen, wie diese Seelen innerlich gespalten zu
ihrer néchsten Inkarnation schreiten mussen. Wenn wir diese Verhaltnisse uns
vor Augen fuhren, so kdnnen wir natirlich leicht auf den Gedanken kommen,
warum so viele Menschen die Geisteswissenschaft gar nicht mogen.



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Denn am meisten wiirden es die Menschen lieben, wenn es wahr ware, dal3 man
nach dem Tode gleich in die ewige Seligkeit fur alle Zeiten einginge. Das ist
aber nicht so. Und es ist gut, dal3 die Dinge so sind, wie sie sind, denn unter
diesen Verhdltnissen wird die Welt schon den Grad von Vollkommenheit
erreichen, den sie erreichen mul3.

(13) Hineinzublicken in das eigene oder in das fremde Leben innerhalb der
geistigen Welt, dazu werden wir kurioserweise durch die Kréfte, die wir vom
Atherleibe beim Gehenlernen ersparen, befahigt. Aber diese Krafte, wenn sie
wirklich entwickelt werden, haben einen gewissen Vorzug — das zeigt das
praktische Hellsehertum — vor denjenigen Hellseherkraften, welche entwickelt
werden zum Zurickschauen in die friheren Erdenleben. Ich bitte, diesen
Unterschied sehr wohl zu berlicksichtigen, denn er ist in vielem Sinne
aufklarend Uber so manches. [355]

(14) Durch nichts wird ein geféhrliches Hellsehen leichter entwickelt als
durch die Entwickelung derjenigen Kréfte, die eigentlich beim heutigen
Menschen fir die Sprachbildungsorgane da sind, die ihn beféhigen, wenn er sie
zurtckhdlt, zum Zurickschauen in frihere Erdenleben. Denn diese Kréfte
héngen alermeist in der menschlichen Natur mit den niederen Instinkten und
Leidenschaften zusammen. Und man kommt durch nichts so sehr in die N&he
von Luzifer und Ahriman, als wenn man gerade diese Kréfte entwickelt, diein
einer gewissen Hohe allerdings gestatten, in frihere Erdenleben bel sich und
anderen zurtckzublicken. Zu Kraften der Tauschung fuhren sie; aber
namentlich flhren sie dazu, wenn sie nicht richtig entwickelt werden, dal3 der
Hellseher unter dem Einflul® dieser Kréfte moralisch eher herunterkommen kann
als herauf — so dal? diese Kréfte, die gerade befahigen, in friihere Erdenleben zu
schauen, die gefahrlichsten sind. Man darf diese Kréfte nur entwickeln, wenn
man zugleich voll bedacht ist auf die Entwickelung der reinen Moralité im
Menschen. Deshalb, weil man angewiesen ist, auf die reinste Moralitat im
Menschen zu sehen, wenn man diese Kréafte aushilden will, werden sich kundige
Lehrer nicht leicht dazu herbeilassen, systematisch die Kréfte, die in die
friheren Inkarnationen schauen lassen, zu entwickeln. Und man kann sagen: So
verbreitet es ist, ein gewisses niederes Hellsehen zu haben, das in die anderen
Welten hineinschaut, das aus geistigen Regionen Schilderungen geben kann, so
wenig ist ein wirkliches, sachgeméf3es Hineinschauen in die friheren
Inkarnationen auf die Weise entwickelt, dald man nur die Sprachkréfte in
Betracht zieht. Gewohnlich werden daher andere Mittel noch zu Hilfe
genommen, wenn man die Menschen dazu fthren will, in friihere Inkarnationen
zuriickzuschauen. Und da kommen wir auf einen interessanten Punkt, der uns
zeigt, wie allerdings der Mensch auf Dinge achten muf3, auf die man sonst
wenig achtet. Dal3 jemand blol3 durch die Entwickelung der Sprachkrafte dazu
gebracht wirde in seiner geistigen Fuhrung, auf frihere Erdenleben
zurtickzublicken, das wird sich selten ereignen.

10



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Dennoch gibt es viele Menschen, die das in der Gegenwart kénnen; das wird
durch andere Mittel gewohnlich erreicht. Und eines dieser Mittel ist ein solches,
das einem sonderbar erscheinen wird, aber durchaus auf einer tieferen Wahrheit
beruht. [356]

(15) Irgend jemand lebt sich in dasinnere Leben hinein. Es wirde ihn zu viel
Anstrengung kosten oder vielleicht zu starke Versuchungen herbeifiihren, wenn
er nur durch die Ausbildung der Sprachkrafte dazu kommen wiurde, karmisch
zuriickzuschauen in die friheren Erdenleben. Daher nehmen die geistigen
Mé&chte zu einem anderen Mittel Zuflucht. Wie ein Zufall sieht es aus: Da erlebt
zum Beispiel dieser Mensch, dal3 ein anderer Mensch ihn antrifft, und nennt ihm
einen Namen oder eine bestimmte Zeit oder ein bestimmtes Volk. Und das wirkt
auf die Seele von aul3en so, dal’ sie durch diese Vorstellung die Unterstiitzungs-
krafte fur das Hellsehen entwickelt. Und er merkt dann, dal3 dieser Name oder
Hinweis, ohne dal? es derjenige, der es gesagt hat, selber weil3, ihn zu dem flhrt,
dal3 er hineinblicken kann in frthere Erdenleben. Da wird aso zu einem
aulieren Mittel Zuflucht genommen. Da hort der Betreffende eitnen Namen oder
ein Zeitalter oder einen Volksnamen und wird wie von aul3en angeregt, in die
friheren Erdeninkarnationen zuriickzublicken. Solche Anregungen von auf3en
sind zuweilen fir die hellseherische Betrachtung der Welt auf3erordentlich
wichtig. Man erlebt etwas scheinbar ganz Zufélliges, aber es strahlt davon aus
eine Anregung fur hellsichtige Kréfte, die man sonst nur rudimentar entwickelt
hétte.

(16) Das sind solche aphoristische Andeutungen, die ich geben mochte tber
das Hereinragen der geistigen Welt in unsere Erdenwelt. Denn dieses Herein-
ragenist in der Tat sehr kompliziert.

(17) Also das Zuruckblicken in frihere Erdenleben hat es mit verhdltnis-
maidig gefahrlichen, well versuchenden Kréften zu tun. Dagegen wird kaum
jemand, der die hellsichtigen Kréafte ausbildet, um einen Einblick zu erhalten in
das Leben, das im Geiste vorangegangen ist der Geburt, leicht versucht werden
konnen, gerade diese hellsichtigen Kréfte zu mif3brauchen. Und in der Regel
werden es Seelen sein mit eliner gewissen Reinheit, mit einer gewissen
nattrlichen Moralitét, die mit einer gewissen Sicherheit zurlickblicken in das
Leben im Geistigen, das vorangegangen ist dem gegenwaértigen Erdenleben.
[357] Das hangt damit zusammen, dal? die Kréfte, die verwendet werden als
hellsichtige Krafte, um gerade in diese Zeit hineinzuschauen, die kindlichen
Kréfte sind, digjenigen Kréfte, die man eben vom Gehenlernen erspart. Es sind
die unschuldigsten Kréfte, die der Mensch in seiner Natur hat. — Und ich bitte
Sie, darauf zu achten, denn es ist sehr bedeutsam: die unschuldigsten Kréfte
sind zugleich digjenigen, durch die man, wenn man sie ausbildet, hineinschaut
in das Leben, das der Geburt vorangeht.

11



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Das ist auch dasjenige, was den Anblick des Kindes zu einem so zauberhaft
befriedigenden macht, weil das Kind umspielt ist in seiner Aura von den
Kréften, von denen der grofdte Tell benttzt wird zum Gehenlernen, von jenen
Kréften, die hineinleuchten noch in dasjenige, was der Geburt vorangegangen
ist. Und in dieser Beziehung kann fir die hellseherische Betrachtung in der Tat
das Kind, auf dessen Antlitz sich ausdrtickt Unschuld und Weltunerfahrenheit,
In seiner Aura ausdriicken etwas, was wahrhaftig interessanter ist als dasjenige,
was sich in der Aura vieler Erwachsener ausdriickt. Die im Geistesland
durchgemachten Kampfe, die vorausgegangen sind der Geburt und das
Schicksal bestimmen, die machen dasjenige, was aurisch das Kind umspielt, zu
etwas ungeheuer Grol3em und Weisheitsvollem. Und die Weisheit, die das Kind
In seiner Aura umspielt, ist wahrhaftig oftmals eine viel grolRere als digenige,
die der Mensch im spédteren Alter @ufRRern kann durch seine Worte. Die
Physiognomie des Kindes mag noch unbestimmt sein; derjenige aber, der als
Hellseher das Kind sieht, kann ungeheuer viel von dem Kinde lernen, wenn er
das, was das Kind umspielt, schauen kann mit dem hellsichtigen Blick. Und
wenn dann das, was im kindlichen Alter an Kraften vorhanden ist, spéater
hellsichtig ausgebildet wird, dann sieht man gerade in die konkreten
Verhdltnisse hinein, die dem Geborenwerden des Menschen lange vorangehen.
Es ist vielleicht nicht so die Selbstsucht befriedigend, in diese Welt
hinei nzuschauen. Flr denjenigen aber, der den ganzen Zusammenhang der Welt
verstehen will, ist dieses Hineinblicken auch ganz besonders interessant. [358]
uUnd in der Akasha-Chronik zu forschen in bezug auf gewisse Menschen der
Weltgeschichte besteht nicht nur darin, dal3 man dasjenige erforscht, was sie
ausleben auf dem physischen Plane, sondern auch dasjenige, wie sie ihr Leben
auf dem physischen Plan als Seelen in der geistigen Welt vorbereiten zwischen
Tod und einer neuen Geburt.

(18) Die Kréfte aber, die, wenn man sie rein erhdlt, in frihere Inkarnationen
hineinleuchten, die werden weniger im Kindesalter erspart, sondern gerade in
dem Alter des Menschen, in dem sich die Leidenschaftlichkeit und manchmal
gerade die schlimmsten Ledenschaften im Menschen entwickeln. Diese Kréfte,
die ja auch andere Aufgaben noch haben in der menschlichen Natur, werden
lange nach den Sprachbildungskraften entwickelt. Sie hdngen zusammen mit
dem, was sich im Menschen an Geflihlen sinnlicher Liebe entwickelt, und all
dem, was damit zusammenhadngt. Da besteht eine ganze Verwandtschaft
zwischen dem, was zur sinnlichen Liebe fuhrt, und dem, was zur Sprache leitet,
welcher Zusammenhang sich ja auch in der Mannesnatur ausdriickt im
Stimmbruch, in dem Mutieren der Stimme. Und in diesem Lebenszeitalter
werden besonders viele von diesen Kraften erspart. Werden sie rein erhalten, so
fUhren sie zum Ruckblick in frihere Erdenleben. Werden sie nicht rein erhalten,
werden sie herangebracht an die sinnlichen Instinkte des Menschen, dann
konnen sie zu den grofdten okkulten Lastern fuhren.

12



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Gerade diese Sorte von hellsichtigen Kréften, die von Ersparnissen aus diesem
Lebensalter herriihren, sind auch am leichtesten der Versuchung ausgesetzt. —
So werden Sie den ganzen Zusammenhang verstehen koénnen, meine lieben
anthroposophischen Freunde! Der Hellseher, der gerne redet Uber die Zeit
zwischen Tod und neuer Geburt — vielleicht haben einige von Ihnen schon
bemerkt, dal’ Uber diese sonst wenig geredet wird —, dieser Hellseher hat in sich
namentlich ausgebildet ersparte Kréfte des frihesten Kindesaters. Bel
Hellsehern, die — und das meistens mit Unfug — viel reden Uber frihere
Inkarnationen von Menschen, was sehr haufig vorkommt, denn manche Leute
haben die Aussagen Uber frihere Inkarnationen nur so auf dem Prasentierteller,
bei denen muld man aus dem Grunde mifdtrauisch sein, weil allzuleicht auf
diesem Gebiete die Krafte herangezogen werden kdnnen, die am allermeisten
der Versuchung unterliegen kdnnen. [359] Denn die Kréfte, die man dafur
ersparen kann, die erspart man in der Zeit, wo sich die sinnliche Liebe
entwickelt und wo man noch nicht &uferlich im sozialen Leben steht. Diese
Kréfte fihren zuweilen zu vielem Unfug, insbesondere fihren sie zu einem
bestimmten okkulten Unfug, weil sie am meisten dazu beitragen, Tauschung
uber Tauschung hervorzurufen auf dem Gebiete der geistigen Welt.

(19) Warum sind denn die Angaben solcher Hellseher, die Versuchungen
ausgesetzt sind, so haufig falsch? Weil unter den auf diese Weise ersparten
Kréften aus diesem Lebensalter mit der Anwendung dieser Kréafte zugleich aus
dem Menschen wie ein Nebel aufsteigen die niederen Instinkte und Triebe. Und
wenn diese aufsteigen, dann kommen Ahriman und die ahrimanischen Geister
und formen aus dem, was da aufsteigt, Gespenster, so dal3 man diese Gespenster
sehen kann und sie fur frihere Inkarnationen hdt. Die Art von Hellsehen, die
notwendig ist, um Verhdtnisse zu schildern, wie sie in der «Geheimwissen-
schaft» dargestellt sind, die wird besonders leicht entwickelt werden kdnnen,
wenn solche Kréfte erspart werden, die erst im spateren Lebensalter zurtick-
gehalten werden konnen. Und da man in diesem Lebensalter, nach dem
einundzwanzigsten bis achtundzwanzigsten Jahre, in der Regel solche Kréfte
entwickelt, die sich mehr auf das intellektuelle Leben beziehen, auf das Leben,
das man schon mit einer gewissen Nuchternheit betrachtet, so werden Unter-
suchungen auf diesem Gebiete am allerwenigsten dem Irrtum und der
Tauschung ausgesetzt sein.

(20) So haben wir also gesehen, dal’ die Einsichten in die grof3en geistigen
Weltenverhdltnisse durch Ausbildung derjenigen Kréfte gewonnen werden,
welche in der Menschennatur zur Bearbeitung des Gehirns wirken. Das
Hineinschauen in die friheren Erdenleben wird durch Ausbildung derjenigen
Kréfte erreicht, welche namentlich erspart werden im Jugendalter, wenn die
sprachbildenden Kréafte nicht mehr zur Sprachbildung verwendet werden und im
Reiche der sinnlichen Triebe und ihrer Organe walten.

13



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Das eigentliche Geistgebiet, das Gebiet, das insbesondere interessant wird da,
wo sich das neue Leben vorbereitet, das kann erforscht werden durch die Kréfte,
die wir namentlich ersparen im allerersten Kindesalter, in dem Alter, wo man
sozusagen das Gehen lernt. [360]

(21) Dies sind allerdings merkwiirdige Tatsachen, doch muf3 man sich schon
gewdhnen, wenn man in die geistigen Welten dringen will, viele Vorstellungen
aufzunehmen, die man am Anfang als paradox betrachtet. Aber die geistige
Welt ist auch wirklich nicht dazu da, um eine blof3e Fortsetzung der sinnlich-
physischen Welt zu sein, sondern sie ist eine Welt, die in vieler Beziehung
gerade entgegengesetzt der physischen Welt ist. Und der Mensch erscheint uns
gerade dann als ein so bedeutungsvoll im Weltenall stehendes Wesen, wenn wir
auf der einen Seite auf dasjenige blicken, was er als sein Schicksal, als seine
Fahigkeiten, als seine Tlchtigkeiten in seinem Erdenleben durchmacht, und auf
der anderen Seite — eben durch das Kennenlernen der Geistigkeit — darauf
blicken, wie etwas von einem dem irdischen ganz verschiedenen Leben
durchgemacht wird vom Menschen zwischen Tod und einer neuen Geburt. Da
erst erscheint uns der Mensch in seiner wahren Bedeutung und Bestimmung,
wenn wir diesins Auge fassen!

(22) So wallte ich lhnen in diesen zwei Vortréagen eine Darstellung, eine
Schilderung geben von verschiedenen Dingen der geistigen Welt. Ich wollte
dies in mehr aphoristischer Weise tun, weil wir zum ersten Male hier in dieser
Stadt beisammen waren, well die meisten auch die systematischen
Darstellungen schon kennengelernt haben aus den Bichern und Schriften und
well ich zu dem oder jenem noch eine Erganzung liefern wollte. Das schien mir
fUr unsere Freunde in dieser Stadt nitzlicher zu sein, als wenn ich ein Kapitel
der Geisteswissenschaft gewahlt hétte, das zusammenhangender gewesen ware.
Man mdchte ja — das lassen Sie mich am Schlusse unserer auch mich so sehr
erfreuenden Zusammenkunft hier aussprechen —, man mochte ja in der
Gegenwart von der Geisteswissenschaft, dal3 sie so viel as mdglich in die
Herzen und Seelen der Menschen einzieht! Denn zweierlel ist wichtig. [361]
Erstens, wenn wir das Leben um uns betrachten und auf die Tatsachen dieses
Lebens hinblicken, sehen, wie die Menschen, selbst durch die gréf3ten
Errungenschaften der Kultur, immer materieller und materieller werden, dann
zeigt sich uns, wie immer mehr und mehr der Menschheit diese
Geisteswissenschaft notwendig ist, wie die Menschen sie brauchen, gerade well
das aul3ere Leben den Menschen materialistisch macht. Weil gerade die grofdten
Errungenschaften des aulleren Lebens den Menschen materialistisch machen
mussen, bedarf er des Gegengewichtes der Geisteswissenschaft. Geisteswis-
senschaft ist eine Notwendigkeit des Erdenlebens der Menschheit und wird es
immer mehr und mehr werden gegen die nachste Zukunft hin.

14



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

Und wer bedenkt, wie das auf3ere Leben im Materialismus durch die grofiten
Errungenschaften der menschlichen Kultur veréden, nach und nach ersterben
mufte, der wird am meisten die Sehnsucht in sich verspiren, daf3 Gelistes-
wissenschaft einziehen moge in die Herzen und Seelen der Menschen. Unsere
Kultur wird immer gréf3ere und grofl3ere Fortschritte machen; aber so wahr es
ist, dal’3 viele Singvogel, die friher die Gegenden bevdlkerten, in solchen
Gegenden verschwinden, wo sich die Schornsteine der Fabriken erheben, so
wahr ist es, dal’ — trotzdem wir Eisenbahnen, Dampfschiffe und alles das, was
uns die Kultur geben kann, Telephon, Luftschiffe und so welter brauchen,
trotzdem nichts gegen die Fortschritte der auf3eren Kultur vorgebracht werden
soll —, so wahr ist es doch, dal3 wie die Singvogel durch den Rauch der
Schornsteine vertrieben werden — Seelengliick und Seelenfrische und Seelen-
harmonie und Seelenleben ersterben mufdten unter dem Einflufd der materiellen
Kultur, wenn nicht Geisteswissenschaft den Menschenseelen die Spiritualitét
zufthrte. Daher mufd derjenige, der die Verhdlitnisse durchschaut, tiefste
Sehnsucht haben nach der Verbreitung der Geisteswissenschaft, denn das ist
eine Notwendigkeit.

(23) Auf der anderen Seite steht die andere Tatsache, dal3 wegen dieser
materialistischen Kultur die Menschen niemals so stark Geisteswissenschaft
zurtickgewiesen, ja gehaldt haben wie heute. — Und diesen beiden Tatsachen der
Notwendigkeit und auch des Milverstehens stehen wir heute gegentiber wie
zwel Saulen, durch die wir durchzuschreiten haben, wenn wir Geisteswissen-
schaft in der Welt schaffen wollen. [362] Fur uns aber, die wir versuchen
wollen, unsere Seelen fir diese Geisteswissenschaft reif zu machen, wird auf
jeder dieser Saulen eine Aufforderung, eine starke Aufforderung stehen: alles zu
tun, was uns selber und digenigen Menschen, die es wollen, zur
Gei steswissenschaft heranbringt.

(24) Von diesem Gesichtspunkte aus wollte ich zu Ihnen auch gesprochen
haben, da ich das erste Ma in dieser Stadt spreche. Und von diesem
Gesichtspunkte aus mochte ich als Abschiedsgrul? die Worte zu Ihnen sprechen:
dal3 einiges von dem, was ich sagen durfte, in Ihre Herzen und Geflihle, nicht
nur in Ihren Verstand, Gbergegangen sein mochte! So dal? Sie sich dadurch noch
tiefer und noch grindlicher mit uns und allen verbunden fihlen, die diese
Bewegung gerne in die Welt tragen méchten, mehr in die Welt tragen méchten,
als sie es bhisher getan haben! Da wir noch nicht raumlich zusammensein
konnten und es in diesen Tagen zum ersten Male waren, winschen wir alle, daf
dieses Dasein unsere Seelenbande inniger, fester gemacht habe.

15



Rudolf Steiner GA 140 — Okkulte Untersuchungen tiber das L eben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kréfte zu Kréaften hellseherischer Forschung

(25) Dies winschend, mdchte ich von Ihnen, meine lieben Freunde, und von
dieser schonen Stadt Abschied nehmen in dem Bewul3tsein, dal3, wenn so etwas
geschehen ist, dann auch dieses raumliche Zusammensein eine Anregung
gegeben hat zu einem nicht vom Raume und von der Zeit abhéngigen
Zusammensein. Lassen Sie mich lhnen als Abschiedsgrul® sagen: Es mdge
durch unser Zusammensein im Raume die Anregung gegeben worden sein zu
einem bleibenden, immerwahrenden Zusammensein im Geiste. [363]

16



	COVER - Bild: Helix Nebula by Hubble Telescope
	CAVE - Dieses ebook ist nur zum nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!
	Titelseite - Studienausgabe mit Absatznummerierungen und ausführlicher Inhaltsangabe zu Vortragsbeginn
	Ausführliche Inhaltsangaben
	01. VORTRAG - Mailand, 26. Oktober 1912
	Ex Deo nascimur
	02. VORTRAG - Mailand, 27. Oktober 1912
	Grafik
	03. VORTRAG - Hannover, 18. November 1912
	Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis
	Zitat Kant
	GEBET
	04. VORTRAG - Wien, 3. November 1912
	Neueste Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
	Franz von Assisi
	Zitat Kant
	Dantes Divina Commedia - Beethoven - Wagner - Bruckner
	05. VORTRAG - München-1 - 26. November 1912
	Das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
	Sternenkonstellation - Todes-Horoskop
	Kant Zitat
	Homer
	Michelangelo
	06. VORTRAG - München-2 - 28. November 1912
	Leben zwischen Tod und neuer Geburt
	07. VORTRAG - Bern, 15. Dezember 1912
	Technik des Karma im Leben nach dem Tode
	Homer - Michelangelo
	Kant Zitat
	08. VORTRAG - Wien, 21. Januar 1913 (Hörernotizen)
	Zwischen Tod und neuer Geburt
	09. VORTRAG - Linz, 26. Januar 1913
	Vom Leben nach dem Tode
	10. VORTRAG - Tübingen, 16. Februar 1913
	Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. - Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen
	11. VORTRAG - Stuttgart-1 - 17. Februar 1913
	Kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt - Weg durch die Sternensphären
	Franz von Assisi - Giotto
	Haeckel
	Kant Zitat
	12. VORTRAG - Stuttgart-2 - 20. Februar 1913
	Gegenseitiges In-Beziehung-Treten zwischen Lebenden und sogenannten Toten
	13. VORTRAG - Frankfurt, 2. März 1913
	Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits
	14. VORTRAG - München-1 - 10. März 1913
	Zusammenhänge zwischen sinnlicher und übersinnlicher Welt
	15. VORTRAG - München-2 - 12. März 1913
	Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos
	Raffael
	Lionardo da Vinci
	16. VORTRAG - Breslau, 5. April 1913 (Hörernotizen)
	Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
	17. VORTRAG - Düsseldorf, 27. April 1913 (Hörernotizen)
	Über den Verkehr mit den Toten
	Fragenbeantwortung: Vorlesen für verstorbene Kinder
	18. VORTRAG - Straßburg, 13. Mai 1913 (Hörernotizen)
	Das Leben nach dem Tode
	19. VORTRAG - Bergen, 10. Oktober 1913
	Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten
	20. VORTRAG - Bergen, 11. Oktober 1913
	Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

