


Dieses ebook ist nur zum
nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!



Rudolf Steiner GA 140 – Titel & Ausführliche Inhaltsangabe

3

RUDOLF STEINER

Untersuchungen über das Leben

zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

20 Vorträge vom 26. Oktober 1912 bis

11. Oktober 1913 in verschiedenen Städten

Coverbild: Helix Nebula

Durchnummerierte Studien-Ausgabe

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH / SCHWEIZ



Rudolf Steiner GA 140 – Titel & Ausführliche Inhaltsangabe

4

AUSFÜHRLICHE INHALTSANGABEN

Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

1. Vortrag – Mailand, Erster Vortrag, 26. Oktober 1912 .............................................. 9

Seelenruhe als Voraussetzung zur Erlangung spiritueller Erkenntnisse. Notwendigkeit der
richtigen Vorbereitung der Seele vor dem Eintreten in die geistige Welt. Die visionäre Welt:
Spiegelung unseres eigenen Wesens. Die Notwendigkeit, die auftretenden Visionen denkend
zu durchdringen. Tatsachen und Erlebnisse der Seele beim Durchgang durch die geistige
Welt zwischen Tod und neuer Geburt. Abhängigkeit unseres nachtodlichen Bewußtseins von
unserer moralischen Seelenverfassung, von unseren religiösen Vorstellungen und von
unserem Verständnis des Mysteriums von Golgatha. Angstzustände als Folge einer
Verdunkelung des Bewußtseins. Das nachtodliche Leben in der vorchristlichen und in der
christlichen Zeit. Ich-Werdung und Egoismus.

2. Vortrag – Mailand, Zweiter Vortrag, 27. Oktober 1912 ...................................... 25

Das weitere Hineinleben in die geistige Welt bis zur Mitte des Lebens zwischen Tod und
neuer Geburt unter der Führung des Christus. Das Auftreten Luzifers als Bruder Christi, sein
Geleiten durch die geistige Welt zur Vorbereitung der künftigen Inkarnation. Der Durchgang
der Seele durch das Sonnensystem bis zur Saturnsphäre. Das Überblicken der letzten
Inkarnation vom kosmischen Standpunkt aus. Der Übergang in den geistigen Schlaf und die
Wirkungen des Kosmos auf den Menschen. Zusammenhang des zweiten Teiles des Lebens
zwischen Tod und neuer Geburt mit dem Embryonalleben des Menschen. Zu Fragen der
neuen Inkarnation.

Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der
Christus-Erkenntnis

3. Vortrag – Hannover, 18. November 1912 ............................................................. 38

Bewußtsein und Erlebnis des Ich im Erdenleben. Bewußtseinsentwicklung durch das
fortwährende Zerstören von Astral-, Äther- und physischem Leib während des Lebens und
deren Wiederherstellung beim Durchgang durch die Planetensphären im Leben zwischen
Tod und neuer Geburt. Altern und Tod. – Venussphäre: Unmoralische Seelenverfassung
bewirkt Einsamkeit und Zerstörung der Welt, moralische Gesinnung Geselligkeit und Arbeit
am Fortschritt der Welt. Merkursphäre: Religiöse Gefühle bewirken Geselligkeit,
materialistische Gefühle Abkapselung. Sonnensphäre: Vorbereitung des neuen Ätherleibes
durch das Verständnis des Christus-Impulses. Aufbau des neuen physischen Leibes durch
die Vaterkräfte, zu denen der Christus-Impuls hinführt. Gebet.



Rudolf Steiner GA 140 – Titel & Ausführliche Inhaltsangabe

5

Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben
zwischen Tod und neuer Geburt

4. Vortrag – Wien, 3. November 1912 ................................................................. 61

Das umgekehrte Verhalten des Menschen beim Erkennen und beim Tätigsein in der
physischen und in der geistigen Welt. – Durchgang der Seele nach dem Tode durch die
Planetensphären. Mondensphäre: Kamaloka. Merkursphäre: Zusammenhang mit der
moralischen Verfassung; Venussphäre: mit der religiösen Gesinnung; Sonnensphäre: mit dem
Verständnis des Christusimpulses. Luzifer als Lichtbringer jenseits der Sonnensphäre.
Marssphäre: orchestrales Erklingen der Sphärenmusik; Jupitersphäre: dem Gesang zu
vergleichende Steigerung der Sphärenmusik; Saturnsphäre: Hineintönen der kosmischen
Gesetzmäßigkeit und Weisheit in die Sphärenmusik, Ausdruck des Weltenwortes. –
Herabdämpfen des Bewußtseins nach dem Durchgang durch die Saturnsphäre und Einströmen
der kosmischen Kräfte. Zusammenziehen und Zurückgehen durch die Sphären des
Sonnensystems. Vereinigung mit dem Menschenkeim. – Das Beleuchten unserer uns
umgebenden Visionswolke nach dem Tode durch die höheren Wesen der geistigen Welt. –
Die Mediceer-Denkmäler Michelangelos.

Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt

5. Vortrag – München, Erster Vortrag, 26. November 1912 ..................................... 82

Das Zurückschauen auf das Erdenleben im Kamaloka und der ersten Zeit danach. Das
allmähliche Mitleben mit den Wesen der höheren Hierarchien. Die Wanderung durch die
Planetensphären und die inneren Bedingungen dazu. Die kosmische Dämmerung unseres
Bewußtseins jenseits der Saturnsphäre und das Hereinwirken der kosmischen Kräfte.
Karmabildung. – Die Bedeutung der Geisteswissenschaft für das Hinauswachsen über die
Sonnensphäre. Die Mysteriendramen. Das Wesenhafte – nicht die Lehre – als das
Entscheidende. – Homer. Mediceer-Gräber.

6. Vortrag – München, Zweiter Vortrag, 28. November 1912 .................................. 108

Das Leben im Kamaloka als Vorbereitung der Karmabildung. Offenbarwerden unbewußter
Wünsche. Das Begründen eines Wechselverhältnisses von geistiger und physischer Welt, von
Toten und Lebenden durch die geisteswissenschaftliche Arbeit. – Die Bedeutung der Denk-,
Gefühls- und Willenskräfte für das Leben zwischen Tod und neuer Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 – Titel & Ausführliche Inhaltsangabe

6

Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

7. Vortrag – Bern, 15. Dezember 1912 ............................................................................. 125

Zwang des Denkens, Zwang des Wollens. Freiheit des Gefühls. – Das Ausdehnen des
Menschen nach dem Tode über die Planetensphären. Das Einschreiben des Schuldkontos in
die Mondensphäre. Einsamkeit des unmoralischen, Geselligkeit des moralischen Menschen in
der Merkursphäre. Unveränderlichkeit der Beziehung zu anderen Menschen nach dem Tode.
Leben in der Erinnerung, auch an das astrale Unterbewußtsein im Kamaloka. Die
Wechselbeziehungen der Lebenden und der Toten. – Gruppierung nach Religions-
bekenntnissen in der Venussphäre. Bedeutung des Christusverständnisses für die
Sonnensphäre. Das weitere Ausdehnen unter der Führung Luzifers bis zur Saturnsphäre und
in den Kosmos hinaus. Das Zurückkommen der Seele durch alle Planetensphären bis zur
Geburt unter Aufnahme der Kräfte des Kosmos und der Eigenschaften aus den früheren
Leben. Homer. Michelangelos Mediceer-Gräber.

Zwischen Tod und neuer Geburt

8. Vortrag – Wien, 21. Januar 1913 (Hörernotizen) ........................................................ 147

Hilfe, die der Lebende dem Toten geben kann durch das Vorlesen eines
geisteswissenschaftlichen Buches. Mitteilungen der Toten an die Lebenden in Momenten
nicht eintreffender möglicher Ereignisse. Verständnismöglichkeit der Toten zunächst noch der
Sprache, später der Gedanken. – Ich und astralischer Leib als geistige, den physischen und
Ätherleib bescheinende Sonne und Mond. Bewußtsein im Leben durch das Untertauchen in
physischen und Ätherleib, Bewußtsein nach dem Tode durch Untertauchen in die Christus-
Substanz. Niedergang des physischen Leibes und des irdischen Kulturlebens. Übergang der
Erde und des Menschen ins Geistige.

Vom Leben nach dem Tode

9.Vortrag – Linz, 26. Januar 1913 ............................................................................. 158

Betrachtung besonderer Fälle des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. – Nachtodliche
Einsamkeit der Menschen, die kein geistiges Leben pflegten. Aufgabe der
Geisteswissenschaft: den Verlust des unmittelbaren Zusammenhangs mit der geistigen Welt
zu ersetzen durch das Lernen der Sprache des geistigen Lebens. Die Umkehrung von Innen-
und Außenwelt nach dem Tode. – Folgen von Bequemlichkeit und Gewissenlosigkeit für das
Leben nach dem Tode. – Die Möglichkeit der Verständigung von Seele zu Seele im
nachtodlichen Leben durch die Pflege der Geisteswissenschaft.



Rudolf Steiner GA 140 – Titel & Ausführliche Inhaltsangabe

7

Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt.
Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

10. Vortrag – Tübingen, 16. Februar 1913 .............................................................. 175

Der Verlust der spirituellen Innerlichkeit der Seelen im Verlaufe der Menschheitsentwicklung
als Ursache der fehlenden Verständigung zwischen Toten und Lebenden. Vom Ernst der
Notwendigkeit geistiger Verkündigungen. Das Hereinwirken der Toten in die physische Welt,
z. B. bei verhüteten Unglücksfällen. Das Vorlesen für die Toten. Die nachtodlichen Folgen
von Gewissenlosigkeit und Bequemlichkeit im Erdenleben. – Der Übergang von der
Erinnerung an das frühere Dasein zum Vorbereiten des nächsten Lebens als Gegenbild des
irdischen Todes. Das Vorbereiten des neuen Lebens und die Vererbung.

Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt.
Der Weg durch die Sternensphären.

11. Vortrag – Stuttgart, Erster Vortrag, 17. Februar 1913 .......................................... 189

Die Ausbreitung der Menschenseele nach dem Tode über die Planetensphären und die Folgen
unseres vergangenen Erdenlebens. Luzifer und Christus als Führer über die Sonnensphäre
hinaus. Die Marssphäre. Buddha und Franz von Assisi als Umwandler der Marskräfte am
Beginn des 17. Jahrhunderts. – Die Bildung des neuen Erdenleibes aus den Kräften der
Sternenwelt.

Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden
und den sogenannten Toten

12. Vortrag – Stuttgart, Zweiter Vortrag, 20. Februar 1913 ..................................... 207

Überbrückung des Abgrundes zwischen Lebenden und Toten durch Vorlesen und durch
spirituelle Gedanken. Zurückwirken der Toten auf die Lebenden. Folge von
Gewissenlosigkeit und Bequemlichkeit im irdischen Leben: Dienenmüssen den Geistern des
Widerstandes und des Todes. – Die Bedeutung unverbrauchter Seelenkräfte Frühverstorbener
für die Rettung materialistisch gestimmter Seelen. Lähmende Wirkung unbewußt bleibender
Kräfte im heutigen Menschen, die von spirituellen Vorstellungen früherer Erdenleben
herrühren; das Belebende des Bewußtmachens dieser vergessenen Vorstellungen durch
Geisteswissenschaft. – Haß gegen die Geisteswissenschaft aus Furcht vor den geistigen
Welten.



Rudolf Steiner GA 140 – Titel & Ausführliche Inhaltsangabe

8

Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

13. Vortrag – Frankfurt, 2. März 1913 ................................................................... 227

Das Im-Finstern-Tappen der Seele nach dem Tode als Folge eines in geistigem Stumpfsinn
verbrachten Erdenlebens; karmische Folge: Herantreten Luzifers an die Seele in der nächsten
Inkarnation und kalt-egoistischer Verstand im darauffolgenden Leben. – Die Notwendigkeit,
das Band von Mensch zu Mensch auf der Erde zu knüpfen, um es in der geistigen Welt
fortsetzen zu können. – Das Buddha-Opfer auf dem Mars am Beginn des 17. Jahrhunderts. –
Der Durchgang von Wesenheiten anderer Welten durch die Erde entsprechend unserem
Durchgang durch die Planeten- und Sternenwelt nach dem Tode. – Die Geisteswissenschaft
als Erdenaufgabe zur Überbrückung des Abgrundes zwischen Lebenden und Toten.

Über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt. –
Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

14. Vortrag – München, Erster Vortrag, 10. März 1913 ................................. 244
Notwendige Vorbereitung schon im Erdenleben, damit die Menschenseele im Leben zwischen
Tod und neuer Geburt die Gaben der Hierarchien entgegennehmen kann, mit deren Hilfe sie
eine neue Leiblichkeit ausgestaltet. Die Abhängigkeit des Erdenlebens von den vorher-
gehenden Inkarnationen. Beispiele: Karmische Folgen von Stumpfbleiben gegenüber dem
Übersinnlichen, von religiösem Fanatismus und von Engherzigkeit. – Die Bedeutung der
Liebe zu unserer Arbeit. Unverbrauchte Kräfte Frühverstorbener und ihre Bedeutung für die
Rettung der Seelen, die sich aus der fortschreitenden Entwicklung ausschließen.

Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

15. Vortrag – München, Zweiter Vortrag, 12. März 1913 .................................. 266

Längeres Verbundenbleiben der Seele mit der Erdensphäre im Kamaloka durch leibliche
Begierden, Ehrgeiz oder Sorgen um Hinterbliebene. – Das Eingraben unserer
Unvollkommenheiten in die Akasha-Chronik der Mondensphäre und aller weiteren
Planetensphären. – Durchgang der Marswesenheiten durch unsere Erde. Über die
Entwicklung des Mars; Buddha als Erlöser von seiner Aggressivität. – Das Einschreiben
unserer in der Akasha-Chronik verzeichneten Eigentümlichkeiten in unser Wesen beim
Heruntersteigen zur neuen Geburt. Karmabildung durch die Ausgestaltung der
entsprechenden Leiblichkeit. Raffael, Lionardo da Vinci. Das Vollkommene als Ende, das
Unvollkommene als Anfang der Evolutionsströmung. Absichtliche und notwendige
Unvollkommenheit.



Rudolf Steiner GA 140 – Titel & Ausführliche Inhaltsangabe

9

Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

16. Vortrag – Breslau, 5. April 1913 (Hörernotizen) ....................................... 288

Die Verbindung zwischen Lebenden und Toten in früheren Zeiten und heute. Spirituelle
Gedanken als Nahrung für die Verstorbenen. Den Toten vorlesen. Das Hineinwachsen des
Toten in die geistige Welt. Moralische und religiöse Kräfte als Vorbereitung für den
Durchgang durch die Merkur- und Venussphäre; Verständnis für den Christus-Impuls als
Vorbereitung für die Sonnensphäre. Christus und Luzifer als Führer der Menschenseele durch
die Mars-, Jupiter- und Saturnzeit. Aufbau des neuen Leibes aus den Kräften des Kosmos;
Vererbung.

Über den Verkehr mit den Toten

17. Vortrag – Düsseldorf, 27. April 1913 (Hörernotizen) ..................................... 301

Bedeutung der auf der Erde angeknüpften Beziehungen zu anderen Menschen für das Leben
nach dem Tode. Nachtodliches Sichverbinden mit solchen Menschenseelen, die auf Erden
gleiche moralische Gesinnung oder gleiche religiöse Vorstellungen hatten. Verständnis für
alle religiösen Bekenntnisse und richtiges Verstehen des Christentums als Vorbereitung für
die Zeit zwischen Tod und neuer Geburt. Christus als Bewahrer des in vergangenen
Inkarnationen von uns seelisch Erworbenen; Luzifers Mitwirken beim Aufsuchen von Ort und
Zeit der kommenden Geburt. Vererbung, Vorfahren. – Fragenbeantwortung: Kann man auch
frühverstorbenen Kindern vorlesen?

Das Leben nach dem Tode

18. Vortrag – Straßburg, 13. Mai 1913 (Hörernotizen) ..................................... 317

Aufgabe und Bedeutung einer spirituellen Weltanschauung für das Leben zwischen Tod und
neuer Geburt. Das Hinauswachsen des Geistig-Seelischen des Menschen durch die
Planetensphären in den Weltenraum hinein; das Sich-wieder-Zusammenziehen bis zur neuen
Geburt. Die Planeten als kosmische Organe des Menschen, die er im Leben nach dem Tode
nacheinander erhält. Bodhisattvas als Lehrer der Lebenden und Toten und auch der
Wesenheiten der höheren Hierarchien.

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

19. Vortrag – Bergen, 10. Oktober 1913 .............................................................. 324

Geistige Wahrheiten lassen sich besser mündlich sagen als schriftlich aufzeichnen. Über das
Bücherlesen. Die Wirkungen von Haß und Liebe für das jenseitige Leben. Gedanken über die
geistige Welt als Nahrung für die Verstorbenen. Vorlesen für die Toten. Sehnsucht nach
Anthroposophie bei Toten, die im Leben Gegner der Geisteswissenschaft waren. Von
der Notwendigkeit, anthroposophisches Wissen auf der Erde zu erwerben, um es in die
geistige Welt tragen zu können. Geistige Forschung über das Abendmahl von Leonardo
da Vinci. – Über geistiges Forschen: Das Überschauen allgemeiner Verhältnisse ist
leichter als das Verfolgen von Einzelheiten.



Rudolf Steiner GA 140 – Titel & Ausführliche Inhaltsangabe

10

Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte

zu Kräften hellseherischer Forschung

20. Vortrag – Bergen, 11. Oktober 1913 ................................................344

Zusammenhang von Welttatsachen mit der menschlichen Natur. Die Umwandlung der
Sprachkräfte, der Denkkräfte und der Aufrichtekräfte zu hellseherischen Kräften.
Anfänge der Eurythmie. Das Sichhineinleben der Seelen in die Verhältnisse eines
neuen Erdenlebens während des geistigen Lebens vor der Geburt; die Verbindung
dieser Seelen mit geistig wirksamen Menschen. Die Vorbereitung eines neuen
Erdenlebens; Wahl des Elternpaares. Gefahren der Täuschung und des Irrtums bei der
Entwickelung hellseherischer Kräfte aus den Kindheitskräften.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Untersuchungen über das
Leben zwischen Tod und neuer Geburt

ERSTER VORTRAG

Mailand, Erster Vortrag, 26. Oktober 1912

Inhalt: Seelenruhe als Voraussetzung zur Erlangung spiritueller Erkenntnisse.
Notwendigkeit der richtigen Vorbereitung der Seele vor dem Eintreten in die geistige Welt.
Die visionäre Welt: Spiegelung unseres eigenen Wesens. Die Notwendigkeit, die
auftretenden Visionen denkend zu durchdringen. Tatsachen und Erlebnisse der Seele beim
Durchgang durch die geistige Welt zwischen Tod und neuer Geburt. Abhängigkeit unseres
nachtodlichen Bewußtseins von unserer moralischen Seelenverfassung, von unseren
religiösen Vorstellungen und von unserem Verständnis des Mysteriums von Golgatha.
Angstzustände als Folge einer Verdunkelung des Bewußtseins. Das nachtodliche Leben in
der vorchristlichen und in der christlichen Zeit. Ich-Werdung und Egoismus.

(1) Es soll an diesem heutigen Abend meine Aufgabe sein, Ihnen von einigen
Eigentümlichkeiten in der Erkenntnis der spirituellen Welt zu sprechen und
auch die Konsequenzen solcher Erkenntnisse für das ganze Leben
anzudeuten. Derjenige, welcher die Aufgabe zugeteilt erhalten hat, aus den
spirituellen Welten etwas seinen Mitmenschen mitzuteilen, kann nicht oft
genug daran gehen, seine Erkenntnisse immer wieder zu prüfen auf ihre
Richtigkeit und auf ihre absolute spirituelle Korrektheit hin.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

2

Meine Ausführungen werden zuletzt darauf hinauslaufen, Ihnen einiges
mitzuteilen von Erkenntnissen des menschlichen Lebens zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt. Es ist mir gerade in der letzten Zeit möglich
gewesen, die Untersuchungen, die der menschliche Geist auf diesem Boden
machen kann, einmal gründlich durchzuprüfen; und von dieser gründlichen
Durchprüfung möchte ich Ihnen heute im zweiten Teile meiner
Ausführungen sprechen. Es ist nämlich notwendig, daß ich im ersten Teil
meines Vortrages einige Bemerkungen über die Art der Erlangung
spiritueller Erkenntnisse vorausschicke.

(2) Zur Erlangung spiritueller Erkenntnisse ist eine ganz bestimmte
Verfassung der menschlichen Seele notwendig. Und diese Verfassung der
menschlichen Seele ist in gewisser Beziehung durchaus entgegengesetzt
jener Verfassung, welche die menschliche Seele im äußeren Leben auf dem
physischen Plan hat. Im äußeren Leben, insbesondere in unserer Gegenwart,
ist die menschliche Seele im Grunde in einer fortwährenden Unruhe. Von
Stunde zu Stunde im Laufe des Tages bekommt die Seele fortwährend neue
Eindrücke, und weil die menschliche Seele sich doch mit ihren Eindrücken
identifiziert, so bedeutet das eine fortwährende Unruhe der Seele.

(3) Das Gegenteil muß bei demjenigen in der Seele eintreten, der in die
spirituelle Welt hineindringen will. [9] Die erste Bedingung zum Aufsteigen
in die spirituelle Welt und zum Begreifen der Erkenntnisse aus den
spirituellen Welten ist vollständige Ruhe, Stetigkeit, innere Ruhe der Seele.
Diese Ruhe der Seele ist schwieriger herzustellen, als man glauben könnte.
Schweigen müssen, damit diese Ruhe der Seele hergestellt werden kann, vor
allen Dingen alle Aufregungen, alle Besorgnisse, alle Kümmernisse und
sogar die Interessen des äußeren Lebens während der Zeit, in welcher wir
uns in die spirituelle Welt versetzen wollen. Es muß so sein, wie wenn wir an
einem Punkte der Welt stehen würden und keinen Willen hätten, von diesem
Punkte auch nur ein wenig wegzutreten, damit die Dinge der geistigen Welt
an uns vorüberziehen können. Dabei aber müssen wir bedenken, daß wir in
dem alltäglichen Leben auf dem physischen Plan von einem Dinge zum
anderen gehen können, und die Dinge sind da. Das ist nicht so in der
geistigen Welt. In der geistigen Welt müssen wir durch unser Denken, durch
unser Vorstellen tatsächlich die Dinge erst an uns, an den ruhenden Punkt in
uns herantragen. Wir müssen gleichsam aus uns heraustreten, in die Dinge
hinein uns begeben, und dann von außen die Dinge zu uns heranbringen.
Dabei machen wir dann Erfahrungen, welche beängstigend sein können für
die menschliche Seele.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

3

(4) Wir entdecken, daß wir im gewöhnlichen Leben auf dem physischen
Plan die Dinge ändern können, daß wir uns selber verbessern können, wenn
wir die Dinge falsch sehen oder falsch machen. Alles dieses ist auf dem
geistigen Plan nicht mehr der Fall. Vielmehr müssen wir auf dem geistigen
Plan erfahren, daß uns die Dinge wahr oder falsch erscheinen je nach dem,
was schon in uns war in dem Augenblicke, in welchem wir uns an den
Geistesplan heranbegeben. Alle Vorbereitung zum richtigen Erkennen der
geistigen Welten muß daher in die Zeit vor dem Eintreten in die geistige
Welt fallen; denn ist man einmal durch das Tor in die geistige Welt
eingetreten, so kann man nicht mehr das darin Geschaute korrigieren,
sondern macht die Fehler, die man nach seinen Charaktereigenschaften
machen muß. [10] Und um gewisse Fehler, die man dann gemacht hat, ferner
zu vermeiden, muß man wieder zurückkommen auf den physischen Plan und
auf dem physischen Plan seine Eigenschaften verbessern, und dann
zurückkehren in die geistige Welt, um es nun besser zu machen. – Sie
werden daraus ersehen, wie ungeheuer notwendig eine gute, richtige
Vorbereitung für die geistige Welt ist, bevor man durch das Tor in die
geistige Welt eintritt.

(5) Alles dieses, was ich hier sage, ist abhängig von den Entwickelungs-
zyklen der Menschen, und so wie die Dinge heute stehen für die Seele, so
war es nicht immer. Gegenwärtig muß der Mensch sich vor einem zu starken
Auftreten einer visionären Schau beim Eintreten in die geistige Welt mehr
fürchten, als sie willkommen heißen. Es können, wenn wir unsere Übungen
beginnen zum Aufsteigen in die höheren Welten, visionäre Erscheinungen,
visionäre Tatsachen auf den Menschen eindringen. Und es gibt nur eine
einzige Möglichkeit in der gegenwärtigen Zeit, gegenüber der visionären
Welt den Irrtum zu vermeiden. Diese einzige Möglichkeit ist die
Notwendigkeit, von seinen Visionen zuerst sich zu sagen, man erkennt durch
diese Visionen zunächst nichts anderes als sich selber. Wenn eine ganze
visionäre Welt um uns herum auftritt, so braucht diese nichts anderes zu sein
als eine Spiegelung unseres eigenen Wesens. Unsere Eigenschaften, unsere
eigene Reife, alles dasjenige, was wir denken und fühlen, verwandelt sich in
der visionären Welt in Tatsachen, die für uns wie eine objektive Welt aus-
sehen. Wenn wir zum Beispiel glauben, in der astralischen Welt Wesenheiten
oder Vorgänge zu sehen, die uns völlig objektiv erscheinen, so braucht das
nichts anderes zu sein als eine Spiegelung, sagen wir zum Beispiel,
irgendeiner unserer Tugenden oder Untugenden oder auch nur unseres
Kopfschmerzes. Derjenige, der zur wirklichen Initiation aufsteigen will, muß
insbesondere heute dazu gelangen, das, was ihm in der visionären Welt
entgegentritt, denkend zu begreifen, denkend zu durchdringen. Der zu
Initiierende wird daher nicht eher ruhen, als bis er dasjenige, was ihm in der
visionären Welt entgegentritt, so begriffen hat wie das, was ihm in der
physischen Welt entgegentritt. [11]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

4

(6) Nun treten uns aber, wenn wir zur Initiation aufsteigen, diejenigen
Dinge entgegen, die wir auch in der Welt zwischen dem Tode und einer
neuen Geburt durchleben. Es entstand nun in der letzten Zeit für meine
okkulten Untersuchungen die Frage: Wie verhält sich die visionäre Welt, die
man finden kann durch Initiation oder durch eine den Ätherleib lockernde
Erschütterung, zu der Welt, in der man lebt zwischen Tod und neuer Geburt?
– Da ergab sich denn das Folgende: Wenn wir also von der Zeit des
Kamaloka an, die Sie ja kennen, unsere Aufmerksamkeit lenken auf die
weitere Zeit zwischen Tod und neuer Geburt, da sehen wir zunächst, daß wir
in einer Art objektiven Welt leben, die sich vergleichen läßt mit der Welt des
Initiierten. Das soll nicht bedeuten, daß wir nach dem Tode nicht in einer
wirklichen Welt lebten; wir leben in einer absolut realen Welt, leben mit
denen, mit welchen wir in Beziehung getreten sind schon in dieser
physischen Welt, in durchaus wirklichen Verhältnissen. Aber wie auf der
Erde uns alles vermittelt wird durch die Wahrnehmung der Sinne, so werden
uns alle Dinge nach dem Tode vermittelt durch die Visionen.

(7) Setzen wir den Fall, wir treffen nach dem Tode in der geistigen Welt
jemanden, der vor uns verstorben ist. Er ist in der Wirklichkeit für uns da,
wir stehen ihm wirklich gegenüber, aber wir müssen ihn auch wahrnehmen
können, müssen in eine Beziehung zu ihm treten in der visionären Welt,
geradeso, wie wir in der physischen Welt mit einem Menschen durch Augen
und Ohren in Beziehung treten müssen. Nun aber stellt sich eine
Schwierigkeit ein, welche ebenso vorhanden ist für die Erfahrung des
Initiierten, wie sie zwischen dem Tode und einer neuen Geburt vorhanden
ist: die visionäre Welt gibt uns zunächst, wie schon angedeutet, nur eine
Spiegelung unseres eigenen Wesens. Wenn ein Mensch so, wie es
charakterisiert worden ist, uns in der geistigen Welt entgegentritt, dann steigt
eine Vision auf. Diese Vision gibt aber zunächst nichts anderes wieder als
die Art von Liebe oder Antipathie, die wir hier für ihn gehabt haben, oder
eine andere Beziehung, die wir zu dem haben, der uns in der geistigen Welt
entgegentritt. Wir können also einem Menschen gegenüberstehen in der
geistigen Welt und doch nichts anderes wahrnehmen als dasjenige, was sich
in uns festgesetzt hat vor dem Tode. [12] Es kann also sein, daß wir dem
Menschen gegenübertreten und uns mit unseren eigenen Empfindungen,
Sympathien oder Antipathien wie mit einem visionären Nebel umgeben, so
daß er gerade die Veranlassung wird, daß wir uns durch unseren eigenen
Nebel von ihm abschließen. Das wichtigste dabei ist, daß ein solches
Verhalten einem Menschen gegenüber in der geistigen Welt nach dem Tode
verknüpft ist mit einer realen Empfindung, mit einem realen inneren
Erlebnis.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

5

Wir fühlen zum Beispiel, daß wir einen Menschen, den wir im Leben nicht
vollständig, wie wir es hätten tun sollen, geliebt haben, nicht mehr nach dem
Tode lieben können, als wie wir ihn im Leben geliebt haben, trotzdem wir
ihm gegenüberstehen und ihn mehr lieben möchten, und das nicht mehr
gutmachen können, was wir im physischen Leben versäumt haben. Dieses
Nichtkönnen, dieses Seine-eigene-Seele-absolut-nicht-besser-entwickeln-
können, das kann empfunden werden als eine ungeheure Pressung der Seele
und wird auch nach dem Tode so empfunden.

(8) Und hier komme ich auf das Kapitel, das sich mir in der letzten Zeit
ergeben hat: Die ersten Erlebnisse im sogenannten Devachan sind im
wesentlichen erfüllt von dem, was sich schon festgesetzt hat in unserer Seele
als unsere Beziehungen zu anderen Menschen vor unserem Tode. Wir
können zum Beispiel einem Menschen gegenüber in einer ganz bestimmten
Zeit nach dem Tode nicht fragen: Wie soll ich ihn lieben? – sondern wir
können nur fragen: Wie habe ich ihn im irdischen Leben geliebt und wie
liebe ich ihn in Konsequenz jetzt? Dieser Zustand ändert sich dadurch, daß
wir nach und nach fähig werden können, nach dem Tode auf dasjenige, was
wir in Visionen um uns herum haben, die Wesenheiten der geistigen Welt,
die Wesenheiten der Hierarchien wirken zu fühlen. Also dieser Zustand, den
ich eben beschrieben habe, ändert sich nur dadurch, daß wir nach und nach
fühlen lernen: Es wirken auf den Nebel, der uns umgibt, die Wesenheiten der
Hierarchien; sie bestrahlen diesen Nebel, wie die Sonne die Wolken
bestrahlt. [13] Wir müssen sogar eine gewisse Summe von Erinnerungen an
die Erlebnisse vor dem Tode mitbringen, die uns wie eine Wolke umgeben,
und mit ihnen müssen wir uns fähig machen, aufzunehmen das Licht der
andern Hierarchien. – Im allgemeinen ist auch in der gegenwärtigen Zeit fast
jeder Mensch geneigt, sich in dieser Weise den Einflüssen, den Wirkungen
der höheren Hierarchien hinzugeben. Das heißt: Jeder Mensch, der heute
stirbt und in die geistige Welt eintritt, kommt dazu, daß die Hierarchien
seinen Nebel von Visionen beleuchten.

(9) Aber dieses Einwirken der Hierarchien, das im Laufe der Zeit
geschieht, dieses Lichtgeben, verändert sich allmählich. Es verändert sich so,
daß wir nach und nach fühlen, wie durch das Hereinbrechen des Lichtes der
höheren Hierarchien unser Bewußtsein allmählich herabgedämpft werden
kann. Und dann merken wir, daß das Erhalten des Bewußtseins von ganz
bestimmten Dingen vor dem Tode abhängt. So zum Beispiel verdunkelt sich
das Bewußtsein leichter bei einem Menschen mit unmoralischer Seelen-
verfassung. Das wichtigste also ist, durch den Tod mit moralischen Kräften
hindurchzugehen, denn das moralische Bewußtsein hält unsere Seele offen
für das Licht der Hierarchien.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

6

Es war mir in der letzten Zeit möglich zu untersuchen Menschen nach dem
Tode mit moralischer wie auch Menschen mit unmoralischer Seelenver-
fassung, und es stellte sich immer dabei heraus, daß die Menschen mit
moralischer Seelenverfassung ein Bewußtsein erhalten nach dem Tode, das
hell und klar ist; die Menschen mit unmoralischer Seelenverfassung verfallen
in eine Art dunkler Bewußtseinsdämmerung.

(10) Man kann nun freilich fragen: Was schadet das, wenn die Menschen
nach dem Tode in eine Art Bewußtseinsschlaf kommen? Dann haben sie
nichts zu leiden und entgehen sogar den Folgen ihrer Unmoralität. – Das
kann man aber nicht einwenden aus dem Grunde, weil diese Verdunkelung
des Bewußtseins verknüpft ist mit ungeheuren Angstzuständen, die sich als
Folge der Unmoralität ergeben. Nach dem Tode gibt es keine größeren
Angstzustände als diese Verdunkelung des Bewußtseins.

(11) Später, wenn eine gewisse Zeit nach dem Tode verflossen ist, macht
man wieder andere Erfahrungen: [14] Man vergleicht Menschen
verschiedener Art zwischen dem Tode und einer neuen Geburt; für die
spätere Zeit nach dem Tode kommen außer den moralischen Seelen-
verfassungen die religiösen Seelenverfassungen in Betracht, und es stellt sich
einfach als eine Tatsache heraus, gegen die man nichts einwenden kann, daß
Menschen mit mangelnden religiösen Vorstellungen in einer gewissen Zeit
nach dem Tode durch diesen Mangel an religiösen Vorstellungen eine
Bewußtseinsverdunkelung erfahren. Man kann sich gar nicht erwehren dieser
Impression, die sich bei solchen Untersuchungen der Menschen ergibt,
welche nur materialistische Vorstellungen haben, daß sie tatsächlich ihr
Bewußtsein bald nach dem Tode erlöschen, verdämmern fühlen. Und es
mögen materialistische Weltanschauungen noch so sehr einleuchten, diese
Tatsache, die eben gesagt worden ist, ergibt sich eben einmal gegen das dem
Menschen Förderliche der materialistischen Anschauungen. Sie sind nun
einmal nicht förderlich der menschlichen Entwickelung nach dem Tode.

(12) Damit habe ich sozusagen zwei Zeitepochen geschildert, die für das
menschliche Leben nach dem Tode vorhanden sind: die eine Epoche, wo die
moralischen, die andere, wo die religiösen Vorstellungen eine Rolle spielen.
Dann kommt aber eine dritte, die für jedes menschliche Wesen eine
Verdunkelung des Bewußtseins hervorbringen würde, wenn es nicht gewisse
Weltmaßnahmen gäbe, welche diese Verdunkelung des Bewußtseins
verhindern. Wenn wir nun diese dritte Epoche untersuchen, so müssen wir
Rücksicht nehmen auf die Evolution der ganzen Menschheit durch die
verschiedenen Entwickelungszyklen hindurch. Durch dasjenige, was sie auf
der Erde haben erwerben können, konnten sich die Menschen der
vorchristlichen Zeit nichts von dem verschaffen, was ihnen ein Bewußtsein
in dieser dritten Epoche nach dem Tode hätte geben können.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

7

Daß die Menschen in dieser vorchristlichen Zeit dennoch ein Bewußtsein
hatten während dieser dritten Epoche, kam davon her, daß beim Erdbeginn
dem Menschen gewisse spirituelle Kräfte gegeben worden waren, die in der
Seele eben das Bewußtsein in dieser dritten Epoche nach dem Tode erhalten
konnten. [15] Diese Erbstücke, welche die Menschen noch vorn Erdbeginne
her hatten, wurden aufbewahrt durch die weisen Maßnahmen, die durch die
initiierten Führer getroffen worden sind. Wir müssen nämlich durchaus
festhalten, daß in den vorchristlichen Zeiten alle verschiedenen Völker der
Erde die Einflüsse der Initiationsstätten erhalten haben. Es gab Hunderte von
Wegen, auf denen das spirituelle Leben aus den Mysterien in das Volksleben
hineinfloß.

(13) Diese Impulse wurden immer schwächer und schwächer, je mehr sich
die Menschheitsentwickelung in ihren Zyklen dem Mysterium von Golgatha
näherte. Ein äußerer Beweis, daß diese Impulse immer schwächer wurden,
kann gefunden werden zum Beispiel in dem Auftreten des großen Buddha in
der vorchristlichen Zeit. Sie finden, wenn Sie die Lehren des Buddha im
Ernst betrachten, nirgends wirkliche Andeutungen über das Wesen der spiri-
tuellen Welt. Daher ist dort die Bezeichnung für die geistige Welt in der
Nirwanalehre eine wirklich negative. Buddha verlangte zwar, daß derjenige,
der in die geistige Welt aufsteigen will, sich frei macht von dem Hängen an
der physischen Welt; aber in der ganzen Buddha-Lehre finden Sie keine
irgendwie hervortretende Beschreibung der geistigen Welt, wie sie vorher
zum Beispiel in der Brahman-Lehre gegeben worden ist, die noch Erbstücke
der alten Zeiten aufzuweisen hatte. Immer wiederum muß darauf
aufmerksam gemacht werden, daß die Tatsachen, die jetzt angeführt worden
sind, zum Ausdruck kommen bei den verschiedenen Völkern bis zu der Zeit,
wo die Griechen die Bedeutung des Mysteriums von Golgatha empfunden
haben. Weil während der vorangehenden griechischen Periode der
Menschheitsentwickelung das Bewußtsein herabgedämmert war zwischen
Tod und neuer Geburt, empfand der Grieche, der das wußte, den Aufenthalt
in der geistigen Welt nur wie etwas Schattenhaftes. Ihm war die geistige
Welt nur eine Schattenwelt. Alle Schönheit, alles Künstlerische, auch
harmonische Einrichtungen der äußeren Welt konnte der Mensch sich aus
eigenen Kräften geben, aber nicht konnte er sich in der physischen Welt
dasjenige erwerben, was ihm ein Licht gab in der dritten Epoche zwischen
Tod und neuer Geburt. [16]

(14) Das hängt durchaus damit zusammen, daß mit der griechischen Zeit
herangekommen war derjenige Menschheitszyklus, wo das alte spirituelle
Erbe abgedämmert war und der Mensch durch eigene Kräfte sich das in der
physischen Welt nicht erwerben konnte, was ihm hätte bleiben können nach
dem Tode, damit er mit dem geschilderten Bewußtsein hätte hineinkommen
können in die geistige Welt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

8

Daher mußte in der Weltentwickelung gerade in diesem Zeitpunkte sich etwas
ganz Besonderes vollziehen: Es mußte an den Menschen von außen her der
Impuls herantreten, der ihm Bewußtsein gab in diesem Zeitraum nach dem
Tode, von dem wir eben gesprochen haben. Die Menschen hatten die eigene
Fähigkeit verloren, in der Mitte zwischen Tod und neuer Geburt Bewußtsein
zu haben aus alten Erbstücken heraus. Sie konnten die Kraft des Bewußtseins
wieder gewinnen, hinblickend auf das, was im Mysterium von Golgatha
geschehen ist. Es ist die Sache durchaus so, daß dasjenige, was in der
griechischen Periode hat erfahren werden können durch das Mysterium von
Golgatha, dem Menschen in dem entsprechenden Zeitpunkt zwischen Tod und
neuer Geburt das Bewußtsein aufgehellt hat. Das Verständnis des Mysteriums
von Golgatha ist der Impuls für das Bewußtsein in dem dritten Zeitraum nach
dem Tode.

(15) Blicken wir also auf diesen Zeitpunkt der sogenannten griechisch-
lateinischen Epoche der Menschheitsentwickelung, so können wir sagen: Für
die erste Periode nach dem Tode ist die moralische Verfassung der Seele das
Maßgebende; für die zweite ist die religiöse Verfassung der Seele das
Maßgebende; für die dritte aber war das Maßgebende das Verständnis für das
Mysterium von Golgatha. Wer das nicht hatte, dem erlosch in der dritten
Epoche nach dem Tode das Bewußtsein, geradeso, wie es vorher den
Griechen gefehlt hat. Es bedeutet das Mysterium von Golgatha in der Tat die
Belebung des menschlichen Bewußtseins gerade in der mittleren Zeit
zwischen dem Tode und der neuen Geburt. Was die Menschen an altem
spirituellem Erbgut verloren hatten, wurde ihnen durch dieses Ereignis
wieder gegeben. – So wurde das Eintreten des Christus-Ereignisses
notwendig aus den menschlichen Voraussetzungen und Lebensverhältnissen
heraus. [17] Im weiteren Fortgang wurden die Menschen mit immer neuen
Fähigkeiten ausgestattet. In der ersten Zeit der christlichen Entwickelung war
es im wesentlichen die reale Anknüpfung an das Mysterium von Golgatha,
wie es überliefert wurde von denen, die es miterlebt hatten und die
fortgepflanzt haben, was sich ergab als die Kraft des Bewußtseins in der
dritten Epoche nach dem Tode, wie ich es geschildert habe. Mit der weiteren
Entwickelung der menschlichen Fähigkeiten wird aber heute wiederum ein
neues Verhältnis zu dem Mysterium von Golgatha und zu dem Christus
notwendig.

(16) Wenn man das tiefste Wesen der Menschenseele namentlich in
unserer gegenwärtigen Zeit erfassen will, so muß man sagen: Dieses tiefste
Wesen besteht darin, daß der Mensch heute vordringen kann zu einer
gewissen Kenntnis seines Ich. Ein solches Herantreten an das Ich, wie es
heute möglich ist, war in früheren Zeiten nicht möglich.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

9

Bei den Menschen der äußeren Welt macht sich dieses Herantreten an das
Ich in der Form des krassesten Egoismus geltend, dann finden sich alle
möglichen Abstufungen bis zu jener, die wir die Stufe der Philosophen
nennen können. Wenn Sie die heutigen Philosophen studieren, werden Sie
finden, daß sie einen gewissen Ruhepunkt doch nur haben, wenn sie auf das
menschliche Ich zu sprechen kommen. Wenn in der vorchristlichen Zeit der
Mensch versuchte, die Welt zu erkennen, so ging er an die äußere
Erscheinung, die an ihn herantreten konnte, heran; das heißt, er ging aus sich
heraus, wenn er philosophieren wollte. Heute gehen die Menschen in sich
hinein und finden einen festen Punkt nur, wenn sie an das Ich herankommen.
Ich will als Beispiel hier nur anführen den großen Philosophen Fichte und
den Gegenwartsphilosophen Bergson und erwähnen, daß eine gewisse Ruhe
an diese Menschen erst dann herankommt, wenn sie das menschliche Ich
finden. Suchen wir den Grund dieser Erscheinung, so kommen wir darauf,
daß die Menschen früher zu einer Ich-Erkenntnis aus sich selbst heraus nicht
kommen konnten. Gegeben wurde sie in der griechisch-lateinischen Zeit
durch das Ereignis von Golgatha. Der Christus gab den Menschen die
Gewißheit, daß in der Seele ein Funken des Göttlichen lebt. [18] Er lebt
weiter im Menschen, der nicht nur Fleisch geworden ist in einem physischen
Sinn, sondern der Fleisch geworden ist im christlichen Sinne. Und das
bedeutet: ein Ich geworden sein. Diese Möglichkeit, das Göttliche in einem
menschlichen Individuum zu schauen, nämlich in dem Christus, die wird
dem Menschen von heute auf dem physischen Plan dadurch immer mehr
verdunkelt, daß er immer mehr in sein persönliches Ich hineindringt. Es wird
die Fähigkeit, den Christus zu schauen, dadurch verdunkelt, daß der Mensch
diesen Funken in sich selbst sucht. Und wir haben ja erlebt, daß im Laufe des
neunzehnten Jahrhunderts diese Anschauung von dem Ich sich dazu
verdichtet hat, daß die Christus-Gestalt entgottet worden ist und das
Göttliche als das Abstrakte aufgefaßt wird, das sich in der ganzen
Menschheit ausdrückt. Es machte zum Beispiel der deutsche Philosoph
David Friedrich Strauß geltend, daß man nicht hinblicken sollte auf einen
einzelnen historischen Christus, sondern auf dasjenige, was sich als
Göttliches durch die ganze Menschheit hindurchzieht, daß zum Beispiel die
Auferstehungsszene nichts anderes sei als das, was sich in der ganzen
Menschheit offenbare: die Auferstehung des göttlichen Geistes in der ganzen
Menschheit.

(17) Aus diesem Grunde ist es, daß ein tieferes Verständnis für das
Mysterium von Golgatha immer mehr verloren wird, je mehr die Menschen
in sich selbst das Göttliche suchen. Die ganze Tendenz des modernen
Denkens geht dahin, das Göttliche nur in dem Menschen selbst zu
reflektieren. Dadurch wird immer mehr die Unmöglichkeit geschaffen zu
erkennen, daß das Göttliche in einer Persönlichkeit verkörpert war.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

10

(18) Für das Leben zwischen dem Tode und der neuen Geburt hat dieses
eine ganz ungeheuer reale Folge. War es schon während der griechisch-
lateinischen Zeit so, daß der Mensch sich durch seine eigenen Kräfte das
Bewußtsein nicht aufrechterhalten konnte in der dritten Epoche nach dem
Tode, so wird das noch viel schwieriger sein in unserer Zeit durch den
allgemein menschlichen und auch durch den philosophischen Egoismus. [19]
In unserer Zeit schafft sich der Mensch in seine vorhin charakterisierte
Visionswolke, in seine Nebelwolke in der dritten Epoche zwischen Tod und
neuer Geburt noch mehr Hindernisse hinein als in der griechisch-lateinischen
Zeit.

(19) Wenn man ungeschminkt die Entwickelung der Menschheit in der
letzten Zeit ansieht, so muß man sagen: Paulus hat das Wort gesprochen:
«Nicht ich, sondern der Christus in mir.» Der heutige Mensch sagt: Ich in
mir, und der Christus so weit, als ich ihn zugeben kann. – Der Christus soll
nur so weit gelten, als er durch die Ich-Vernunft, durch den Ich-Verstand
zugegeben werden kann. Nun gibt es nur ein Mittel in unserem
gegenwärtigen Zeitalter, das Bewußtsein in der geistigen Welt während der
dritten Periode nach dem Tode wirklich hell und aufrecht zu erhalten, das ist:
daß wir uns aus dem gegenwärtigen Leben ein gewisses Gedächtnis, eine
gewisse Erinnerung nach dem Tode erhalten. Wir müßten nämlich während
dieser Periode alles vergessen, was wir auf der Erde erlebt haben, wenn wir
nicht an ein ganz Bestimmtes uns erinnern können: Haben wir auf unserer
Erde ein Verständnis erlebt und ein Verhältnis gefunden zu dem Christus und
dem Mysterium von Golgatha, so pflanzt das in uns hinein Gedanken und
Kräfte, die uns das Bewußtsein aufrechterhalten in dieser Zeit nach dem
Tode. – Die Tatsachen zeigen also, daß es die Möglichkeit gibt, in dem
bezeichneten Zeitpunkte nach dem Tode sich zu erinnern an das, was man
hier gelernt und verstanden hat über das Mysterium von Golgatha. Wenn wir
uns solche Vorstellungen, Gefühle und Empfindungen erworben haben, die
anknüpfen an das Mysterium von Golgatha, dann können wir uns nach dem
Tode an diese Empfindungen erinnern und auch an das andere, was sich an
solche Empfindungen, Gefühle und Vorstellungen anknüpft. Das heißt:
Unser Bewußtsein muß dadurch, daß wir auf der Erde ein Verständnis
erwerben für das Mysterium von Golgatha, nach dem Tode über einen
gewissen Abgrund hinweggeführt werden. Wenn wir dieses Verständnis uns
erworben haben, dann werden wir von dem betreffenden Zeitpunkte an in
dieser dritten Periode mitwirken können, aus unserer Erinnerung heraus
auszubessern die Fehler, die wir in unserer Seele aus unserem Karma heraus
haben. Wenn wir uns aber kein Verständnis von dem Christus und dem
Mysterium von Golgatha erworben haben, kein Verständnis von der ganzen
Tiefe des Ausspruches: [20]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

11

«Nicht ich, sondern Christus in mir», dann erlischt in uns das Bewußtsein
und damit die Möglichkeit, unser Karma auszubessern, und es muß
übernommen werden von anderen Mächten die Arbeit an unseren Fehlern,
die wir aus unserem Karma nun zu verbessern haben.

(20) Natürlich kommt jeder Mensch durch eine neue Geburt ins Dasein,
aber es ist wesentlich, ob das Bewußtsein abgerissen ist oder ob es sich über
diese Kluft hinüber erhalten hat. Wenn wir mit einer Erkenntnis des
Mysteriums von Golgatha an diesem Zeitpunkt nach dem Tode ankommen,
dann können wir zurückschauen und uns erinnern, daß wir mit allem
Menschlichen aus dem Göttlichen kommen. Dann empfinden wir aber auch,
daß wir unser Bewußtsein herüberretten dadurch, daß wir eine Erkenntnis
des Mysteriums von Golgatha gewonnen haben, und wir bauen das
Bewußtsein weiter aus, indem wir diesen Geist, der an uns herankommt,
sehen können. 'Wenn wir uns hier ein Verständnis für das Mysterium von
Golgatha erworben haben, dann kommen wir an den Zeitpunkt jener dritten
Periode nach dem Tode so, daß wir uns erinnern können und daß wir sagen
können: Wir sind aus dem Geiste geboren – ex Deo nascimur. Und ich kann
Ihnen sagen: Niemals vernimmt derjenige, der bis zu irgendeinem Grade der
Initiation vorgedrungen ist, die Wahrheit der Worte: «Aus dem göttlichen
Geiste bin ich geboren» so stark, wie wenn er sich versetzt in den Zeitpunkt,
der eben charakterisiert wurde. In diesem Augenblick sagt es sich jede Seele,
die durch das Mysterium von Golgatha verstehend hindurch gedrungen ist.
Und man empfindet erst die Bedeutsamkeit dieses Ausspruches: Ex Deo
nascimur, wenn man weiß, daß er in seiner tiefsten Bedeutung, auf seinem
höchsten Gipfel empfunden werden kann in dem Zeitpunkt, an den der
Mensch in der Mitte zwischen dem Tode und einer neuen Geburt gelangen
wird.

(21) Und man möchte, wenn man diese Tatsachen objektiv erkennt,
unserem Zeitalter wünschen, daß immer mehr und mehr Menschen dazu
kommen zu verstehen, wie im Grunde dieser eben genannte Ausspruch in
seiner höchsten Würde heute nur erkannt werden kann in der Weise, die eben
geschildert worden ist. [21] Und wenn durch die rosenkreuzerische
spirituelle Bewegung dieser Ausspruch zu einer Art Leitspruch in unserem
Kreise gemacht worden ist, so ist es getan, um den Seelen Anregung zu geben
für das, was in diesen Seelen leben soll zwischen Tod und neuer Geburt.

(22) Es ist leicht, meine lieben Freunde, solch eine Ausführung wie
diejenige, die eben gemacht worden ist, als eine Voreingenommenheit für die
christliche Lebensanschauung zu nehmen. Würde in diesem Sinne ein
solches Vorurteil für das christliche Religionsbekenntnis vorhanden sein, so
wäre das wirklich untheosophisch.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

12

Auf dem Boden der Geisteswissenschaft stehen wir objektiv den Religionen
gegenüber und studieren sie mit vollständig gleicher Sympathie. Und die
Tatsache, die eben jetzt vom Mysterium von Golgatha geltend gemacht
worden ist, hat mit irgendeinem konfessionellen Christus nichts zu tun,
sondern ist eine objektive okkulte Tatsache. Man hat zwar den Vorwurf
gemacht, daß innerhalb unserer abendländischen spirituellen Bewegung
solche Dinge, wie sie eben gesagt worden sind, aus einer gewissen
Voreingenommenheit für das Christentum gegenüber den anderen Religionen
entsprungen seien. Allein die Stellung, die dem Mysterium von Golgatha hier
gegeben wird, wird ihm in demselben Sinne gegeben wie in der äußeren
Wissenschaft irgendeiner zu konstatierenden Tatsache. Und wenn gesagt
wird, man dürfe nicht das Mysterium von Golgatha in seiner Einzigartigkeit
für die Menschheitsentwickelung hinstellen, weil andere Religionen dieses
nicht so anerkennen können, so ist das aus folgenden Gründen ein absolutes
Mißverständnis. Denn nehmen wir einmal die Tatsache, daß wir Religions-
bücher der alten indischen Religion haben und daß wir eine abendländische
Weltanschauung haben. Wir lehren heute die Kopernikanische Weltan-
schauung im Abendlande. Niemand wird den Vorwurf machen, daß man
diese Kopernikanische Weltanschauung nicht lehren dürfe, weil sie in den
alten indischen Religionsbüchern nicht enthalten ist. Wie niemand verbieten
kann, diese Weltanschauung zu lehren, weil sie nicht in den alten indischen
Religionsbüchern steht, so kann auch niemand verwehren, die Tatsache von
dem Mysterium von Golgatha zu lehren aus dem Grunde, weil sie nicht in
den Religionsbüchern der alten Inder enthalten ist. [22]

(23) Daraus sollen Sie nur ersehen, wie unbegründet der Vorwurf ist, die
Charakterisierung des Mysteriums von Golgatha, wie sie hier gegeben ist,
entspringe einer Vorliebe für das Christentum. Sie entspricht nur der
Festsetzung einer objektiven Tatsache. Und wenn Sie mich fragen, warum
ich niemals einen Schritt zurückweichen werde in bezug auf die Betonung
dieser Tatsache des Mysteriums von Golgatha, so kann Ihnen gerade die
heutige Auseinandersetzung eine Antwort darauf geben.

(24) Wir treiben Geisteswissenschaft nicht aus Neugierde oder auch nur
aus abstraktem Wissensdrang, sondern wir treiben sie aus dem Grunde, um
mit ihr der Seele eine notwendige Nahrung zu geben. Und mit der Erkenntnis
des Mysteriums von Golgatha geben wir der menschlichen Seele die
Möglichkeit, in sich diejenige Empfindung und Gefühlsstimmung
auszubilden, die sie notwendig braucht, um über den geschilderten Abgrund
zwischen Tod und neuer Geburt hinwegzukommen. Wer einsieht, daß die
Seele zwischen Tod und neuer Geburt den für alle Menschenzukunft so
schwer zu tragenden Verlust des Bewußtseins in der angegebenen dritten
Epoche zu erleiden hätte, der möchte bei jeder Gelegenheit das Geheimnis
von Golgatha der Menschheit nahelegen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
1. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 1

13

(25) Und aus diesem Grunde gehört zu den wichtigen Dingen, die wir auf
geisteswissenschaftlichem Felde verstehen lernen sollen, gerade das
Verständnis dieses Mysteriums von Golgatha.

(26) Je mehr wir fortschreiten werden in unserem Zeitalter, desto mehr
werden die verschiedenen Religionen der Welt gedrängt werden,
anzunehmen die Tatsache, die gerade heute besprochen worden ist. Eine Zeit
wird kommen, wo derjenige, der Anhänger der chinesischen, der
buddhistischen, der brahmanischen Religion ist, es ebensowenig gegen seine
Religion finden wird, das Mysterium von Golgatha anzunehmen, wie er es
gegen seine Religion findet, anzunehmen das Kopernikanische Welten-
system. Und es wird angesehen werden als eine Art von religiösem
Egoismus, wenn man sich in den außerchristlichen Religionen wehren wird,
diese Tatsache anzunehmen. [23]

(27) Sie sehen, meine lieben Freunde, wir sind bei dem Mysterium von
Golgatha angekommen, indem wir die Bedingungen zwischen Tod und neuer
Geburt betrachten wollten. Man kann in einer einzelnen Vortragsstunde
immer nur Andeutungen geben über ein solches Gebiet wie dasjenige, das
wir heute betreten wollten. Aber ich wollte Sie wenigstens hinweisen auf
einige Ergebnisse, die sich mir erschlossen haben durch meine neuesten
Untersuchungen.

(28) Da der nächste Vortrag zusammenhängen wird mit dem heutigen, so
werden wir wahrscheinlich eine kurze Rückschau des Gesagten anschließen
können und dann zu den in Aussicht genommenen weiteren Ausführungen
übergehen. [24]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Untersuchungen über das
Leben zwischen Tod und neuer Geburt

ZWEITER VORTRAG

Mailand, Zweiter Vortrag, 27. Oktober 1912

Inhalt: Das weitere Hineinleben in die geistige Welt bis zur Mitte des Lebens zwischen Tod
und neuer Geburt unter der Führung des Christus. Das Auftreten Luzifers als Bruder Christi,
sein Geleiten durch die geistige Welt zur Vorbereitung der künftigen Inkarnation. Der
Durchgang der Seele durch das Sonnensystem bis zur Saturnsphäre. Das Überblicken der
letzten Inkarnation vom kosmischen Standpunkt aus. Der Übergang in den geistigen Schlaf
und die Wirkungen des Kosmos auf den Menschen. Zusammenhang des zweiten Teiles des
Lebens zwischen Tod und neuer Geburt mit dem Embryonalleben des Menschen. Zu Fragen
der neuen Inkarnation.

(1) Unsere Besprechung hat uns bis zu dem Zeitpunkt geführt, wo das
Bewußtsein der Gestorbenen nur noch durch die Erinnerung an das
Mysterium von Golgatha aufrechterhalten wird. Alles Leben war bis zu
diesem Momente Erinnerungsleben an die Erdenzeit, nicht durch die Sinne,
sondern durch Visionen vermittelt. Auch die Realitäten der geistigen Welt
können in diesem Zeitpunkt nur durch Visionen wahrgenommen werden.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

2

(2) Allmählich wird es für die Seelen immer schwieriger, die
Erinnerungen an die Erdenzeit zu bewahren; ein Vergessen alles Erlebten
breitet sich immer mehr aus. Begegnet man zum Beispiel in dieser Zeit
zwischen dem Tode und der neuen Geburt einem früher bekannten
Menschen, so erkennt man ihn zunächst leicht, allmählich aber immer
schwerer; später kann man sich nur noch an die Beziehung zu ihm erinnern,
wenn man an das Mysterium von Golgatha anknüpft. Je mehr man von
diesem durchdrungen ist, desto leichter erkennt man seine Umgebung
wieder. Ist aber dieser Zeitpunkt erreicht, in welchem wir die Erinnerung an
das Mysterium von Golgatha nötig haben, um unser Gedächtnis bewahren zu
können, dann setzt wiederum eine große Veränderung ein. Wir sind dann
nämlich nicht mehr imstande, die Visionen von vorher in uns zu erhalten.
Wir können bis dahin zum Beispiel von astralen Farberscheinungen
sprechen, wir können in der Welt, in der wir bis zu diesem Zeitpunkt leben,
davon sprechen, daß wir astralische Farben sehen; wir können davon
sprechen, daß wir auch in visionären Nachbildungen die Wesen um uns
sehen. In diesem Zeitpunkt aber, der, wie gesagt, in der Mitte liegt zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt, fallen die Visionen und die Erinnerungen
gleichsam wie Schuppen von uns ab; wir verlieren das Verhältnis zu ihnen,
sie lösen sich vollständig von unserem Wesen. [25] Um diesen Zeitpunkt nun
genauer zu charakterisieren, ist es gut, etwas heranzuziehen, was sich
vielleicht für das erste Verständnis schockierend ausnimmt.

(3) Man fühlt in diesem Zeitpunkt sich der Erde entrückt, die Erde
gewissermaßen unter sich, weit fort, und fühlt, daß man in dem Hineinleben
in die Geisteswelt in der Sonne angekommen ist. Denn so, wie man sich im
Erdenleben mit der Erde vereinigt gefühlt hat, so fühlt man sich nun mit der
Sonne und ihrem ganzen Planetensystem vereinigt. Und deshalb wird in
unserem modernen Okkultismus ein so großer Wert darauf gelegt, daß
verstanden werde, wie Christus als Sonnenwesen zu uns gekommen ist, weil
notwendig ist, zu verstehen, wie er uns durch das Mysterium von Golgatha
zur Sonne geleitet. Es wird uns durch den Okkultismus gezeigt, daß der
Christus ein Sonnenwesen ist, das uns wieder zurück zur Sonne führt. Und
nun kommt das Schockierende: Wie es notwendig ist, unser Verhältnis zum
Christus zu verstehen, so muß nun aber auch ein anderes verstanden werden.
Jetzt beginnt die Zeit, wo man, als ein reales Wesen sich gegenüberstehend,
dasjenige kennenlernt, was man immer bezeichnet hat als Luzifer. Wenn man
sich jetzt in der Sonne fühlt, dann fühlt man sich nicht in strömendem
physischem Lichte, sondern man fühlt sich in rein geistigem Lichte. Und von
diesem Zeitpunkt an empfindet man Luzifer wie ein Wesen, das jetzt nicht
mehr gegnerisch ist wie früher, sondern man empfindet ihn immer mehr als
ein in der Welt durchaus berechtigtes Wesen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

3

Man fühlt jetzt die Notwendigkeit, im weiteren Verlauf des Lebens nach dem
Tode Luzifer und das Christuswesen wie zwei nebeneinander gleich-
berechtigte Mächte anzusehen. So sonderbar diese Gleichbedeutendheit von
Christus und Luzifer klingen mag, man gelangt eben dazu, von dem
bezeichneten Zeitpunkte an sie einzusehen; wie eine Art von Brüdern beide
Mächte anzusehen. Wie das zu erklären ist, das geht aus dem hervor, was
man noch im weiteren Verlauf des Lebens nach dem Tode durchmacht.

(4) Wenn Sie die Schilderung nehmen, die von mir oftmals gegeben
worden ist als Schilderung des Lebens von Saturn, Sonne und Mond, dann
haben Sie darin den Verlauf des Weges, den man tatsächlich nach dem Tode
geistig durchlebt. [26] Merkwürdig ist nur, daß man nicht in der Reihenfolge
des kosmischen Entstehens die Sache erlebt: Saturn, Sonne, Mond, sondern
zuerst das Mondensein erlebt, dann das Sonnen- und zuletzt das
Saturndasein. Wenn Sie alles das, was von mir als solche Schilderung in der
«Akasha-Chronik» gegeben worden ist, durchlesen und vom Monde weiter
zurückgehen, so haben Sie die Welt, welche die Seele erlebt auf dem Wege,
den sie zurücklegt nach dem Tode. Und es fällt einem dann auf, daß, wenn
man diese Dinge gleichsam aus der geistigen Welt heraus schaut, man etwas
hat wie eine Erinnerung an das Leben im vorgeburtlichen Dasein. Noch viel
bedeutsamer aber ist sozusagen das moralische Element des weiteren Lebens
in dieser Welt, die eben jetzt charakterisiert worden ist. Wie in der «Akasha-
Chronik» geschildert worden ist, verliert man allmählich das Interesse, das
man früher, bis zu diesem Zeitpunkt hin, sehr stark gehabt hat für das auf
Erden zu Erlebende. Es schwindet das Interesse für die einzelnen Menschen,
mit denen man Zusammenhänge gehabt hat; es schwinden die Interessen für
die einzelnen Dinge. Man weiß, daß die Erinnerungen, die man jetzt behält,
niemand anders weiterträgt als der Christus: der Christus begleitet einen, und
infolgedessen kann man die Erinnerung haben. Würde einen der Christus
nicht begleiten, so würde die Erinnerung an das Erdenleben schwinden; denn
dasjenige, was uns über den geschilderten Zeitpunkt hinaus mit der Erde
verbindet, ist tatsächlich das Erlebnis, daß wir uns dem Christus verbunden
haben. Durch unser neues Leben dann in der geistigen Welt gewinnen wir ein
ganz neues Interesse für Luzifer und seine Welt. Wir finden dann nämlich,
daß jetzt, wo wir frei geworden sind von den Erdeninteressen, wir ganz ohne
Schaden Luzifer gegenübertreten können. Und wir machen die merkwürdige
Entdeckung, daß Luzifer auf uns nur dann schädlich wirkt, wenn wir selber
im Irdischen befangen sind. Jetzt erscheint er uns geradezu als das Wesen,
welches uns dasjenige erklären kann, was wir weiter in der Welt des Geistes
zu durchleben haben, und eine längere Zeit verweilen wir in dem Erlebnis,
uns das zu erobern, was uns Luzifer in diesen Weiten der geistigen Welt
dann geben kann. [27]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

4

(5) Vielleicht ist es jetzt wieder schockierend, das zu sagen, was wir nur
subjektiv fühlen; aber wenn auch etwas zunächst Schockierendes
ausgesprochen wird, so ist es vielleicht doch in diesem Falle auch das
Verständlichste: Wir fühlen uns jetzt nämlich nach einiger Zeit als
Marsbewohner. Nachdem wir uns als Sonnenbewohner gefühlt haben,
merken wir allmählich, daß so, wie wir früher die Erde hinter uns gelassen
haben, wir nun die Sonne hinter uns lassen, und wir fühlen uns in bezug auf
unsere kosmische Wirklichkeit als Bewohner des Mars. Und für das Leben,
das wir jetzt durchmachen, scheint es uns in der Tat so, daß Christus uns
alles Vergangene gegeben hat, das hinter uns liegt, und Luzifer uns
vorbereitet für die künftige Reinkarnation. Wenn wir dieses Marsleben
bewußt durchmachen und uns später auf Erden durch Initiation daran
erinnern können, so erfahren wir, daß alles, was wir nicht als Erlebnisse aus
dem Erdendasein in uns tragen durch den großen Weltenraum, daß alles, was
wir nicht von der Erde aus haben, uns Luzifer gibt. Unser früheres
menschliches Interesse wird jetzt immer kosmischer. Während wir auf Erden
das, was uns das Mineral, die Pflanze, das Tier, was uns Luft und Wasser,
Berg und Tal gibt, aufnahmen, nehmen wir von diesem Zeitpunkte an die
Erfahrungen des Kosmos auf, dasjenige, was von der Welt des Kosmos auf
uns eindringt. Es beginnt jene Form des Wahrnehmens, die man immer
bezeichnet hat – die man aber wenig versteht – als die Sphärenmusik. Alles
was ist, wird wahrgenommen, indem es uns aus dem Umkreis des Kosmos
entgegentönt. Doch so, wie wenn man lauter Harmonien vernehmen würde,
tönt es heraus aus dem Kosmos, nicht wie die Klänge aus der physischen
Welt. Man gelangt zu einem Punkte des Erlebens, wo man sich selbst wie im
Mittelpunkte des Kosmos fühlt, und von allen Seiten hereinklingend nimmt
man die Weltentatsachen durch diese Sphärenmusik wahr.

(6) Jetzt haben wir auch das Marsdasein hinter uns gelassen, und der
Okkultist spricht davon, daß wir angekommen sind im Jupiterdasein. Wenn
wir nun weiterleben, so steigert sich zwar immer die Sphärenmusik; sie wird
aber zuletzt so stark, daß sie uns betäubt. Wir leben uns wie in einer
Betäubung in die Sphärenmusik hinein. [28]

(7) Das weitergehende Leben verläuft so, daß, nachdem wir durch das
Jupiterdasein gegangen sind, wir auch dieses hinter uns lassen und uns nun
tatsächlich dann an der äußersten Grenze unseres Sonnensystems befinden:
im Saturn. Hier angekommen, machen wir eine sehr wichtige moralische
Erfahrung: Hat uns bis zu diesem Zeitpunkt der Christus die Erinnerung an
unsere früheren Erdenzustände erhalten und dadurch vor den Angstzuständen
des schwindenden Bewußtseins bewahrt, so merken wir gerade in diesem
unserem jetzigen Seelenzustande nach dem Tode, wie wenig angemessen den
höheren moralischen Forderungen dasjenige war, was wir auf der Erde
durchgemacht haben, wie wenig angemessen es war der Majestät des ganzen
kosmischen Seins.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

5

Wie ein Vorwurf berührt uns das Leben, das wir hinter uns gelassen haben.
Und etwas außerordentlich Bedeutsames stellt sich jetzt ein. Wie aus einem
unbestimmten nächtlichen Dunkel heraus tritt die ganze Summe unseres
Lebens, wie sie sich karmisch in der letzten Erdeninkarnation geformt hat,
vor die Seele. Wenn Sie Ihr jetziges Erdendasein, Ihre jetzige Inkarnation ins
Auge fassen, so haben Sie sie in der Tat wieder so, wie sie sich in jenem
Zeitpunkt nach dem Tode, der eben gekennzeichnet worden ist, vor die Seele
stellt; aber in sich fühlen Sie scharf alles dasjenige, was Sie einzuwenden
haben gegen jene Inkarnation. Sie sehen diese letzte Inkarnation vom
kosmischen Standpunkte aus.

(8) Von diesem Zeitpunkt an kann nun nichts mehr, weder das Christus-
Prinzip noch das Luzifer-Prinzip, unser Bewußtsein aufrechterhalten,
sondern es tritt unter allen Umständen – wenn nicht im Leben vorher eine
Initiation eingetreten ist – eine Herabdämmerung des Bewußtseins ein. Ein
gewisser geistiger Schlaf beginnt, der notwendig ist für das menschliche
Leben, nachdem bis zu diesem Zeitpunkt eine Art Bewußtsein vorhanden
war, das aufrechterhalten wurde durch die geschilderten Verhältnisse. Dieser
geistige Schlaf ist aber nun mit etwas anderem verbunden. Dadurch, daß der
Mensch nichts mehr fühlen kann, nichts mehr sich vorstellen kann, können
alle kosmischen Einflüsse unmittelbar auf ihn wirken, mit Ausnahme
desjenigen des Sonnensystems. [29] Denken Sie sich das ganze
Sonnensystem ausgeschaltet und nur das allein vorhanden, was außer ihm da
ist, dann haben Sie die Wirkungen, die jetzt eintreten. Und da kommen wir
an den Punkt, von welchem gestern die Ausführungen ausgegangen sind.

(9) Was jetzt zu untersuchen wichtig ist, das ist nämlich der
Zusammenhang zwischen diesem zweiten Teil des Lebens zwischen Tod und
neuer Geburt und dem Embryonalleben des Menschen. Sie wissen ja, daß das
Embryonalleben des Menschen mit dem kugelrunden kleinen Keim beginnt.
Nun ist das Merkwürdige für die okkulte Betrachtung, daß dieser
Menschenkeim ganz im Anfang sich als ein Spiegelbild dessen darstellt, was
der Mensch in der eben geschilderten Weise aus dem Kosmos heraus erlebt.
Im Beginne des Embryonallebens ist tatsächlich der Keimling des Menschen
ein kosmisches Produkt, ein Spiegelbild des kosmischen Lebens, in welchem
nicht das Leben innerhalb des Sonnensystems zum Ausdruck kommt. Und
das Merkwürdige ist, daß alles das, was jetzt mit dem Keime während des
Embryonallebens geschieht, sich erweist als ein Ausscheiden des kosmischen
Einschlags und ein Hineinnehmen der Einflüsse des Sonnensystems. Erst in
einer verhältnismäßig späteren Zeit, wenn die Vorgänge während des Lebens
nach dem Tode wiederum zurückgegangen sind den Weg durch die Saturn-,
Jupiter- und Marszustände, beginnen jene Einflüsse in dem Keim zu wirken,
welche die sogenannten vererbten sind. So dürfen wir sagen, daß der Mensch
sein Keimleben schon in einem kosmischen Sein vor dem Embryonalleben
vorbereitet, in einer Art auch ihn umfangenden Weltenschlafs.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

6

Wenn man dann die Vorgänge nehmen würde, die so im Embryonalleben
stattfinden während dieser Art von kosmischem Sein, von Weltenschlaf,
wenn man nacheinander nehmen würde die Zustände des vorgeburtlichen
Menschen, des Keimes, und sie zeichnerisch jetzt so betrachten würde, daß
man hier ein Spiegelbild machte, also so: [30]

dann müßte man alle die Zustände, die im Keime sich am spätesten zeigen,
im Bilde später haben, und was früher im Embryonalleben ist, hier im
Spiegelbilde früher sehen. So würde man ein geistiges Spiegelbild des
Embryonallebens nach rückwärts hin bekommen. Wenn ich Ihnen
aufzeichnen würde das Keimleben in der einen Richtung und für jeden
Zustand ein anderes Spiegelbild in der anderen Richtung, so würde sich
dieses auf der Tafel tatsächlich ausnehmen wie Bild und Spiegelbild, und der
Punkt, worin gespiegelt wird, ist die Empfängnis. Würde ich nun zeichnen,
dann müßte ich die Zeichnung so machen, daß das eine, das Embryonalleben,
klein gezeichnet wird und das andere Spiegelbild nach hinten furchtbar
vergrößert wird; denn was der Mensch in zehn Mondenmonaten vor der
Geburt erlebt, das wird tatsächlich in seiner Spiegelung in vielen Jahren
erlebt. Nehmen Sie nur all dasjenige, was der Mensch nach den geschilderten
Andeutungen bis zu seiner Wiederverkörperung in der geistigen Welt erlebt.
Im ersten Teil seines Lebens nach dem Tode hat er die Nachklänge an sein
früheres Erdendasein in sich aufgenommen. Im zweiten Teil dieses Lebens
zwischen Tod und neuer Geburt hat er Erfahrungen aus dem Kosmos
gesucht. In diesem Erleben zwischen dem Tode und der neuen Geburt ist
vieles darinnen, nur eines ist nicht darinnen: Wir erleben tatsächlich alles
wieder, was wir seit der vorigen Inkarnation bis zur jetzigen erlebt haben;
wir erfühlen das kosmische Sein, wir erleben aber während des ersten Teiles
unseres Lebens zwischen Tod und neuer Geburt nicht dasjenige, was sich auf
der Erde zwischen den zwei Inkarnationen schon zugetragen hat. Bis zum
Sonnensein sind wir mit den Erinnerungen an das, was vor dem Tode war, so
beschäftigt, daß unser Interesse völlig abgezogen ist von dem, was auf der
Erde geschieht. Wir leben mit denjenigen Menschen, die ebenso wie wir im
Leben nach dem Tode in der geistigen Welt sind; wir leben uns in alle
Verhältnisse hinein, die wir zu diesen Menschen auf Erden schon gehabt
haben, und leben in diesen Verhältnissen weiter, gestalten sie in ihren
Konsequenzen aus. [31] Und weniger Interesse können wir – weil wir
fortwährend abgelenkt sind – in dieser Zeit uns erhalten für die Menschen,
die wir auf der Erde noch haben. Nur wenn uns diese Menschen mit ihrer
ganzen Seele suchen, ist ein Verbindungsband mit ihnen geschaffen. Dieses
ist als ein sehr wichtiges moralisches Element zu betrachten.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

7

Denn es wirft Licht auf das Verhältnis zwischen den Gestorbenen und den
Zurückgebliebenen. Jemand, der vor uns hinweggestorben ist und den wir
vollständig vergessen, hat es außerordentlich schwierig, zu uns ins
Erdenleben zurückzudringen. Unsere Liebe, unsere fortdauernde Sympathie,
die wir dem Verstorbenen bewahren, die liefert einen Weg dazu, weil sie
eben eine Verbindung mit dem Erdendasein herstellt. Und aus dieser
Verbindung heraus müssen in diesen ersten Zeiten nach dem Tode die
Hingeschiedenen mit uns leben. Und es ist wirklich eine überraschende
Tatsache, wie sehr der instinktive Gedächtniskultus für die Toten durch den
Okkultismus in seinem tiefen Sinne bestätigt wird. Unsere Hingestorbenen
erreichen uns am leichtesten, wenn sie auf Erden hier an sie gerichtete
Gedanken, Gefühle, Empfindungen finden können.

(10) Für den zweiten Teil des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt
stellt sich allerdings wiederum etwas anderes dar. Wir sind so sehr dann
eingesponnen in unsere kosmischen Interessen, daß wir überhaupt nur
äußerst schwierig in diesem zweiten Zeitraum einen Zusammenhang mit der
Erde finden. Dasjenige, was uns außer den kosmischen Interessen
beschäftigt, ist: mitzuarbeiten an der richtigen Herstellung unseres weiteren
Karma. Neben unseren kosmischen Eindrücken bewahren wir uns am
allerbesten dasjenige, was wir gewissermaßen karmisch zu korrigieren
haben, und wir arbeiten mit an der Herstellung eines solchen nächsten
Lebens, das dazu beitragen kann, unsere kosmischen Schulden
auszugleichen.

(11) Mancher Mensch sagt, er könne nicht an die Reinkarnation glauben,
weil er nicht wiederum in das irdische Leben zurückkommen möchte. Dies
ist zum Beispiel ein Einwand, der oftmals gemacht worden ist: Ich wünsche
mir durchaus nicht mehr das Zurückkommen in das Irdische. – Das sagen
manche. Die Betrachtung des eben angeführten Zeitpunktes zwischen Tod
und neuer Geburt korrigiert diese Ansicht beträchtlich. [32] In diesem
Zeitraum wollen wir eben mit aller Gewalt wieder ins Leben hinein, um
unser Karma zu korrigieren, und wir vergessen nur, wenn wir aus dem
geschilderten kosmischen Schlaf wieder erwachen in der Gegenwart, daß wir
das gewollt haben, dieses Wiedergeborenwerden. Ob wir während des
Lebens zwischen Geburt und Tod nochmals auf Erden Wiedererscheinen
wollen, darauf kommt es nicht an, sondern ob wir es wollen zwischen Tod
und neuer Geburt. Und da wollen wir es. Wir müssen uns eben vorstellen,
daß in vielfacher Beziehung, wie wir es eben gesehen haben, das Leben
zwischen Tod und neuer Geburt geradezu das Entgegengesetzte ist von dem,
was wir hier auf Erden erleben zwischen Geburt und Tod. Geradeso, wie wir
in diesem physischen Leben durch den Schlaf gestärkt und mit neuen Kräften
ausgerüstet werden, so werden wir durch den angedeuteten Weltenschlaf mit
neuen Kräften für die neue Inkarnation ausgerüstet.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

8

(12) Noch eine andere wichtige Frage wird sich uns durch die
geschilderten Tatsachen beantworten lassen. Es wird oftmals gefragt: Warum
muß der Mensch, wenn er sich so oft reinkarniert, immer wieder von
Kindheit an lernen und kommt nicht schon mit alledem zur Welt, was er von
Kindheit an lernen muß? Diese Frage beantwortet sich dann, wenn man eines
berücksichtigt: daß man ja nicht miterlebt – mit Ausnahme dessen, was
angedeutet ist: des Zusammenhanges mit dem Leben, den Menschen und
dem ganzen Karma –, daß man nicht erlebt dasjenige, was sich zwischen
unseren Inkarnationen auf dieser Erde abgespielt hat. War also jemand zum
Beispiel vor der Erfindung der Buchdruckerkunst auf der Erde inkarniert,
und er inkarniert sich heute wieder, so hat er alles das nicht miterlebt, was
sich in der Zeit zwischen der Erfindung der Buchdruckerkunst und jetzt
entwickelt hat. Und in der Tat, wenn man kulturhistorisch genauer
untersucht, so sieht man, daß man in jeder Inkarnation als Kind dasjenige
lernt, was sich auf der Erde inzwischen abgespielt hat. Man braucht nur zu
betrachten, was eben ein altrömischer Knabe von sechs Jahren gelernt hat:
das war etwas ganz anderes, als was ein Kind von sechs Jahren heute lernt.
[33] Es vergeht zwischen zwei Inkarnationen ein so langer Zeitraum, daß in
der Tat das Kulturbild der Erde dann vollständig verändert ist. Wir kommen
nicht herunter zu einer Inkarnation, bevor sich die Verhältnisse auf der Erde
so weit verändert haben, daß sie fast keine Ähnlichkeit zeigen mit dem
Leben in der vorherigen Inkarnation.

(13) Was ich eben geschildert habe, bezieht sich auf das Durchschnitts-
leben der Menschen. Aber es ist eben ein Durchschnitt, und es kann zum
Beispiel das Bewußtsein bei einem Menschen nach dem Tode schon früher
erlöschen, der Schlaf kann schon früher eintreten, wie Sie ja aus einigen
Tatsachen, die gestern angeführt worden sind, ersehen können.

(14) Nun besteht aber das kosmische Gesetz, daß dieser Weltenschlaf die
Zeit kürzt, die wir im Kosmos nach dem Tode verbringen: Derjenige, der
früher in den Zustand der Unbewußtheit hineinkommt, der durchlebt sie
schneller, die Zeit vergeht für ihn in schnellerem Tempo, sie ist kürzer als für
den, der sein Bewußtsein weiter hinaus erweitert. Ja wir können, wenn wir
das Menschenleben untersuchen zwischen Tod und neuer Geburt, die
Bemerkung machen, daß ungeistige Menschen verhältnismäßig am
schnellsten wiederkommen. Wenn jemand nur seinen sinnlichen Genüssen,
seinen sinnlichen Leidenschaften, also demjenigen lebt, was man das
Tierische im Menschen nennen kann, so vergeht ein verhältnismäßig kurzer
Zeitraum zwischen zwei Inkarnationen. Es geschieht dieses aus dem Grunde,
weil bei ihm eine verhältnismäßig frühe Bewußtlosigkeit eintritt, ein
Schlafzustand, und er dann schnell durch dieses Leben zwischen Tod und
neuer Geburt hindurchgeht.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

9

(15) Außerdem habe ich nur von einer durchschnittlichen Erscheinung
erzählt, weil ich Rücksicht genommen habe vorzugsweise auf diejenigen
Menschen, welche sozusagen ein normales Lebensalter erreichen.

(16) Es ist im Grunde ein großer Unterschied zwischen Verstorbenen, die
nach dem 35. Jahr gestorben sind, und jenen, die vorher aus diesem Leben
geschieden sind. Es lebt eigentlich nur der, welcher das 35. Jahr in seinem
Erdenleben überschritten hat, alle die Zustände mehr oder weniger bewußt
durch, die wir beschrieben haben. Bei einem früheren Tode tritt tatsächlich
eine Art früheren Schlafzustandes zwischen Tod und neuer Geburt ein. [34]

(17) Wenn jemand einwenden wollte, daß man für einen frühen Tod doch
nichts kann und daher unverschuldet einem früheren Weltenschlaf
anheimfällt, so wäre dieser Einwand doch nicht richtig. Er wäre aus dem
Grunde nicht richtig, weil ein früher Tod durch frühere kosmische Ursachen
schon vorbereitet worden ist und durch früheres Wiedereintreten in die
kosmischen Welten die Weiterentwickelung nun gefördert werden kann. Wie
sonderbar und ebenfalls schockierend dies auch klingen mag, wir wissen aus
ganz objektiven Untersuchungen des kosmischen Lebens: Von einem
gewissen Zeitpunkt an ist der Mensch ein Wesen, das in weite Welten-
sphären hinein ausgedehnt ist und ausgesetzt den Wahrnehmungen des
Kosmos, des Makrokosmos. Wie der Mensch in der Mitte seines physischen
Erdenlebens gleichsam am meisten verstrickt ist mit der Erde, so ist er in der
Mitte des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt am meisten verstrickt in
das kosmische Sein. Nehmen Sie das Kind: es lebt sozusagen noch nicht
völlig auf der Erde, es lebt mit all den Erbstücken, die es von früher her
erhalten hat, und es muß sich erst das Erdenleben erobern. Nehmen Sie jetzt
das Leben des Menschen nach dem Tode: er lebt in einer gewissen Weise mit
dem, was er aus der Erde herausgetragen hat, und muß sich erst die
Wahrnehmungsfähigkeit in dem Leben des Kosmos erringen. In der Mitte
des Erdenlebens sind wir ja am meisten in irdische Verhältnisse hinein
versponnen; in der Mitte zwischen Tod und neuer Geburt sind wir am
meisten in kosmische Verhältnisse hineingesponnen. Je mehr es dem Ende
unseres Lebens auf Erden zugeht, desto mehr ziehen wir uns aus den
Erdenverhältnissen im physischen Sinne heraus. Je mehr wir die Mitte des
Lebens zwischen Tod und neuer Geburt überschreiten, desto mehr ziehen wir
uns aus dem Kosmos heraus und neigen uns wieder hin zum Erdenleben.

(18) Das, was ich Ihnen zuletzt als eine Art Analogie gesagt habe,
betrachten Sie aber nicht so, als wenn es zugrunde gelegen hätte der
geisteswissenschaftlichen Untersuchung. Dem Okkultisten fällt eine solche
Analogie erst auf, wenn er die okkulten Untersuchungen gemacht hat und mit
den vorhandenen Tatsachen vergleicht. [35]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

10

Eine solche Analogie hat auch insofern noch einen Fehler: Sollten wir das
Leben in der ersten Periode nach dem Tode das kindliche Leben nennen und
die zweite Periode zwischen Tod und neuer Geburt das Greisenleben, so
würden wir einen Fehler machen. Im geistigen Dasein zwischen Tod und
neuer Geburt sind wir nämlich zuerst Greise und werden dann in der zweiten
Hälfte eben Kinder in bezug auf das geistige Leben. Das geistige Leben
verfließt umgekehrt. Zuerst tragen wir die Fehler und Gebrechen des
physischen Lebens da hinein; dann werden sie während des kosmischen
Lebens allmählich herausgeworfen.

(19) Ich war sehr überrascht, in alten Traditionen einen Ausdruck zu
finden wie eine Art – ich will nicht sagen Bestätigung, aber wie eine Art
Hinweis auf diese Erfahrungen. Wenn wir auf der Erde im physischen Leben
sind, so sagen wir: Wir werden alt. Im geistigen Leben zwischen Tod und
neuer Geburt müssen wir ganz sinngemäß sagen: Wir werden jung. So daß
man also sagen könnte, wenn jemand geboren wird da oder dort und man
sein geistiges Dasein betrachtet: Er ist da und dort jung geworden.

(20) Nun finden sich merkwürdigerweise im zweiten Teil des «Faust» die
Worte: Er ist «im Nebelalter jung geworden». Warum braucht Goethe für
Geborenwerden den Ausdruck: «Jung werden»? Wenn wir weiter zurück-
gehen würden, dann würden wir finden, daß dies eine Tradition ist der
Menschheit, die empfand, daß man mit der geistigen Geburt jung wird. Wir
finden überhaupt – was in unserem Okkultismus immer betont wird –, daß, je
weiter wir zurückgehen in der Entwickelung, wir immer mehr auf
hellseherische Zustände treffen. Wir finden sie überall bestätigt.

(21) Nehmen Sie zum Beispiel dasjenige, worauf gestern hingedeutet
worden ist. Von dem Tode an lösen wir uns allmählich aus den irdischen
Verhältnissen heraus, aber wir erleben mitten drinnen in dem Leben
zwischen Tod und neuer Geburt die kosmischen Zustände. Wir erleben sie in
Visionen, die an die Stelle der Sinneswahrnehmung treten; dann, habe ich
gesagt, fällt auf das, was wir erleben, das Licht der Hierarchien. [36] Es tritt
da tatsächlich nach dem Tode eine Art von Zustand ein, den wir in folgender
Weise charakterisieren können: Denken Sie, Ihr Bewußtsein wäre nicht in
Ihnen, sondern außerhalb in der Umgebung, und Sie würden nicht das Gefühl
haben, daß das Leben in Ihrem Körper, sondern daß das Leben außerhalb
Ihres Körpers sei, und würden von außen fühlen: dies ist mein Auge, dies
meine Nase, dies mein Bein. Dann müßten wir dasjenige, was wir außen im
Geistigen erleben, auf uns hin beziehen, müßten auch das Leben Gottes auf
uns hin beziehen und es in uns reflektieren lassen. Ein solcher Zeitpunkt tritt
auf, wenn nach dem Tode, indem wir – gleichsam zurückblickend auf den
Menschen – alles das, was in der Umgebung ist, sich in ihm zurückspiegeln
sehen: so daß selbst die Gottheit sich im Menschen reflektiert.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
2. Vortrag: Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt - 2

11

(22) Wäre es deshalb gar zu gewagt, es als eine Erkenntnis hinzunehmen,
wenn ein Dichter sagt, daß das Leben nach dem Tode eine Spiegelung des
Göttlichen ist? Das wissen wohl alle, daß Dante diesen Ausspruch gebraucht
hat, daß im geistigen Leben der Zeitpunkt eintritt, wo man Gott als
Menschen sieht.

(23) Es mag gewiß zuweilen solch ein Hinweis wie unberechtigt
erscheinen, vielleicht als eine Spielerei einem vorkommen. Derjenige aber,
der in die tiefen Zusammenhänge der Menschheit hineinblickt, wird diese
Dinge nicht mehr als Spielerei ansehen. Bei den großen Dichtern leben eben
Nachklänge alter hellseherischer Erkenntnis der Menschheit immer wieder
auf, und durch Initiation werden solche Nachklänge aufgefrischt und zu
menschlicher Erkenntnis erhoben.

(24) Damit, meine lieben Freunde, habe ich Ihnen einige Tatsachen
angeführt, die zu den zuletzt gemachten Untersuchungen über das Leben
zwischen Tod und neuer Geburt gehören, und ich hoffe, daß wir in nicht zu
ferner Zeit weitersprechen können über solche Erkenntnisse über das Leben
zwischen Tod und neuer Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären
und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

DRITTER VORTRAG

Hannover, 18. November 1912

Inhalt: Bewußtsein und Erlebnis des Ich im Erdenleben. Bewußtseinsentwicklung durch das
fortwährende Zerstören von Astral-, Äther- und physischem Leib während des Lebens und
deren Wiederherstellung beim Durchgang durch die Planetensphären im Leben zwischen
Tod und neuer Geburt. Altern und Tod. – Venussphäre: Unmoralische Seelenverfassung
bewirkt Einsamkeit und Zerstörung der Welt, moralische Gesinnung Geselligkeit und Arbeit
am Fortschritt der Welt. Merkursphäre: Religiöse Gefühle bewirken Geselligkeit,
materialistische Gefühle Abkapselung. Sonnensphäre: Vorbereitung des neuen Ätherleibes
durch das Verständnis des Christus-Impulses. Aufbau des neuen physischen Leibes durch
die Vaterkräfte, zu denen der Christus-Impuls hinführt. Gebet.

(1) Wir sind am heutigen Abend versammelt in einer gewissermaßen neuen
Umhüllung unseres lieben Hannoverschen Zweiges, und es ist mit dem
heutigen Abend die schönste Einweihung damit gegeben, daß so viele unserer
Freunde hier erschienen sind und dadurch in ihren Herzen wiederum einmal
auch hier an diesem Orte bekundet haben, daß es ihnen ernst ist mit
demjenigen, was wir zusammenfassen in unserer spirituellen Weltanschau-
ungsströmung.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

2

Es ist ja seit einiger Zeit bei solchen Gelegenheiten auf der einen Seite eben
wirklich immer eine Schwierigkeit, die auf der anderen Seite aber uns mit
einer gewissen Befriedigung erfüllen kann: daß, wenn unsere Freunde eine
solche Umhüllung ihrer Arbeit sich geschaffen haben, sie sich sogleich bei
den allerersten Versammlungen als zu klein erweist. Dieses ist natürlich eine
Sache, die zwei Seiten hat; allein, es ist zugleich dasjenige, was unsere Seele
mit Zuversicht und Hoffnung für die Tragkraft unserer Bewegung erfüllen
kann. Und so lassen Sie mich denn nur ganz kurz bei Eintritt in unsere
Betrachtung aussprechen, daß auch in diesen Räumen Segen und Gedeihen
blühen mögen der spirituellen Arbeit, die hier verrichtet wird; lassen Sie mich
aussprechen den Herzenswunsch, daß diese Arbeit so verlaufen möge, daß sie
durch ihre innere Kraft und Gediegenheit haben kann den Segen derjenigen,
die als spirituelle Führer über unserer Bewegung wachen. Diesen Segen, wir
können ihn nur dann haben, wenn wir in innerer Ehrlichkeit, Wahrhaftigkeit
und Aufrichtigkeit nach den großen, geistigen Idealen streben. Dann aber,
wenn wir aus diesem Streben heraus in ernstem und wahrem und ehrlichem
Geiste hier zusammen arbeiten, dann können wir auch immer sicher sein, daß
der Segen derjenigen, die wir nennen die Meister der Weisheit und des
Zusammenklingens der Empfindungen, über unserer Sache walten. [38] Und
so möge denn dieser Segen auf uns herabfließen, damit unsere Arbeit etwas
werden kann, was den Seelen Kraft und Stärke gibt, damit diese Arbeit einen
kleinen Baustein liefere zu dem, was durch die Geisteswissenschaft der
gesamten Menschheitskultur zugeführt werden soll.

(2) Ausgehen, meine lieben Freunde, wollen wir bei unserer heutigen
Betrachtung von einem Ins-Auge-Fassen desjenigen, was wir unser
menschliches Bewußtsein nennen. Was nennen wir denn unser menschliches
Bewußtsein? Nun, wir können zunächst dieses Bewußtsein umschreiben. Wir
können sagen: Während wir in dem Zustande des Schlafes sind – vom
Einschlafen am Abend bis zum Aufwachen am nächsten Morgen –, da ist
dieses Bewußtsein nicht in uns. Keiner, der sozusagen seine fünf Sinne
beieinander hat – wenn ich diesen Ausdruck gebrauchen darf –, zweifelt
daran, daß er auch vorhanden ist, wenn er am Abend beim Einschlafen dies
Bewußtsein gewissermaßen verliert. Denn wenn er daran zweifelte, würde er
damit die ganz unsinnige Behauptung aufstellen, daß alles, was er innerlich
erlebt hat, während des Schlafes verlorengeht und am nächsten Morgen erst
wiederum von neuem entsteht. Wer nicht diese unsinnige Anschauung hat, der
ist überzeugt davon, daß er auch während der Zeit des Schlafes existiert. Aber
dasjenige ist nicht in ihm, was wir unser Bewußtsein nennen. Wir sind
während des Schlafes nicht erfüllt von Vorstellungen, wir sind nicht erfüllt
von Trieben, Begierden und Leidenschaften; wir sind nicht erfüllt von
Schmerzen und Leiden – denn wenn die Schmerzen so stark werden, daß sie
uns den Schlaf stören, dann bleibt das Bewußtsein eben vorhanden.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

3

Derjenige, der unterscheiden kann zwischen Schlafen und Wachen, kann auch
wissen, was Bewußtsein ist. Bewußtsein ist dasjenige, was bei jedem
Aufwachen wieder in die Seele hineinkommt; all die Summe von
Vorstellungen, Affekten, Leidenschaften, Schmerzen und so weiter, das
kommt am Morgen wieder in die Seele hinein. Wodurch ist dieses Bewußtsein
ganz besonders charakteristisch beim Menschen? [39] Beim Menschen ist es
besonders dadurch charakteristisch, daß alles, was der Mensch in seinem
Bewußtsein haben kann, gewissermaßen begleitet ist von dem Gefühl, von der
Empfindung, von dem Erlebnis des Ich; und eine Vorstellung, bei der Sie
nicht wenigstens denken könnten: ich stelle sie mir vor; eine Empfindung, bei
der Sie nicht denken könnten: ich empfinde; ein Schmerz, bei dem Sie nicht
sagen könnten: mich schmerzt er, das würde nicht ein wirkliches inneres
Erlebnis Ihrer Seele sein. Alles was Sie erleben, muß mit der Ich-Vorstellung
verknüpft sein. Das ist es auch. Dennoch wissen Sie, daß dieses Verknüpftsein
mit der Ich-Vorstellung – wir haben das öfter schon besprochen – in einem
gewissen Zeitpunkt des Lebens erst beginnt. In der Zeit so um das dritte Jahr
herum, da beginnt erst das Kind ein Erlebnis damit zu verbinden, wenn es
nicht mehr sagt: Karlchen oder Mariechen spielt oder spricht und so weiter,
sondern: Ich spreche. – So entzündet sich eigentlich erst das Wissen vom Ich
im Verlaufe des kindlichen Alters.

(3) Heute wollen wir uns fragen: Wodurch entzündet sich denn allmählich
im Kinde das Wissen vom Ich? Nun können wir gerade bei dieser Frage sehen,
daß sozusagen die einfachsten, scheinbar einfachsten Sachen nicht so ganz
leicht zu beantworten sind, obwohl die Antwort manchmal recht naheliegt.
Wie kommt denn das Kind dazu, von dem allgemeinen Ich-losen
Bewußtseinszustande zu Ich-erfüllten Vorstellungen zu kommen? Wer das
kindliche Leben wirklich studiert, der kann erfahren, wie das Kind dazu
kommt. Sehen Sie, es gibt eine sehr einfache Beobachtung, die jeder machen
kann, die ihn dazu führen kann, sich zu überzeugen, wie das Kind zu dem Ich-
Bewußtsein kommt. Es braucht der Mensch nur einmal so recht ernst zu
beobachten, wie sich diese Ich-Vorstellung heranbildet und verstärkt.
Beobachten Sie einmal ein Kind, wenn es sich sein Köpfchen an der
Tischkante stößt. Wenn Sie das kindliche Leben genauer beobachten, werden
Sie finden, daß das Ich-Gefühl gewachsen ist, nachdem das Kind sich das
Köpfchen gestoßen hat. Es hat sich nämlich wahrgenommen. Das trägt dazu
bei, daß das Kind sich selbst kennenlernt. [40] Nun braucht es sich bei einer
solchen Sache nicht immer zu verletzen, es braucht nicht immer äußere
Schrammen dabei zu geben; schon wenn das Kind seine Hände irgendwo
auflegt, so ist das ein kleiner Stoß, da nimmt sich das Kind an anderen Dingen
wahr. Sie werden sich sagen müssen: Das Kind würde nicht zum Ich-
Bewußtsein kommen, wenn es sich nicht an der Außenwelt, an dem
Widerstand der Außenwelt wahrnehmen würde. Würde das Kind keinen
Widerstand erleben, so würde es niemals zum Ich-Bewußtsein kommen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

4

Daß das Kind eine Außenwelt sich gegenüber haben kann, das bildet im Kind
allmählich das Ich-Bewußtsein aus. Dann wissen Sie ja, hat das Kind zu einer
gewissen Zeit seines Lebens dieses Ich-Bewußtsein. Aber dann hört dasjenige
nicht auf beim Menschen, was bis dahin stattgefunden hat; nur findet eine
Umkehrung statt. Das Kind hat das Ich-Bewußtsein ausgebildet, indem es die
äußeren Gegenstände als außer sich befindlich wahrnimmt, sich also davon
trennt. Wenn dieses Ich-Bewußtsein einmal da ist, stößt es sich noch immer an
etwas, muß es sich noch immerfort stoßen. Wo stößt es sich denn? Was mit
nichts in Berührung kommt, kann von sich selber nichts wissen, wenigstens
nicht innerhalb unserer Welt, soweit wir in der Welt leben. Sehen Sie, von
dem Zeitpunkt an, wo das Ich-Bewußtsein da ist, da stößt sich das Ich an der
eigenen inneren Leiblichkeit, da fängt das Ich an, nach innen zu leben; da
fängt das Ich an, sich an dem eigenen Leib nach innen zu stoßen. Sie brauchen
ja nur daran zu denken, wenn Sie sich das vorstellen wollen, daß das Kind an
jedem Morgen aufwacht. Das ist ein Hineingehen des Ich und des astralischen
Leibes in den physischen und den Ätherleib, da stößt sich das Ich an dem
physischen und dem Ätherleib. Ja, denken Sie, wenn Sie schon mit der Hand
in das Wasser greifen und das Wasser durchmessen, so haben Sie überall
einen Widerstand, wo Sie sich mit dem Wasser berühren. So ist es, wenn das
Ich heruntertaucht am Morgen und sich von seinem Innenleben umspült
findet. Aber während des ganzen Lebens ist dieses Ich eingesenkt in diesen
physischen und Ätherleib und stößt sich an allen Seiten an diesen Leibern.
[41] Wenn Sie mit der Hand im Wasser herumplätschern, werden Sie die
Hand von allen Seiten gewahr; so ist es, wenn das Ich heruntertaucht in den
Ätherleib und den physischen Leib und sich stößt auf allen Seiten innerhalb
dieser Leiblichkeit. Und dies geschieht das ganze Leben hindurch. Das ganze
Leben hindurch muß der Mensch mit jedem neuen Aufwachen am Morgen
untertauchen in seinen physischen Leib und seinen Ätherleib, und dadurch,
daß er so untertaucht, geschehen fortwährend Zusammenstöße von dem
physischen Leib und dem Ätherleib auf der einen Seite und dem astralischen
Leib und dem Ich auf der anderen Seite. Was ist die Folge davon? Die Folge
davon ist, daß diejenigen Wesenhaftigkeiten, die da zusammenstoßen,
abgenutzt werden. Es geht dem Ich und dem astralischen Leib auf der einen
Seite und dem ätherischen und dem physischen Leib auf der anderen Seite
genauso, wie wenn Sie fortwährend zwei Körper aufeinander schlagen. Sie
nützen sich ab; und dieses Abnützen, das ist das allmähliche Älterwerden,
Abgebrauchtwerden, das beim Menschen im Verlaufe des Lebens eintritt, und
das ist auch der Grund, warum wir überhaupt physisch sterben. Denken Sie
einmal: wir hätten keinen physischen, keinen Ätherleib, dann könnten wir
auch unser Ich-Bewußtsein nicht aufrechterhalten. Wir würden zwar in die
Lage kommen, das Ich-Bewußtsein zu entwickeln, aber wir könnten es nicht
aufrechterhalten. Denn wir müssen uns immer nach innen stoßen, wenn es
aufrechterhalten werden soll in unserem Bewußtsein.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

5

Daraus folgt nichts Geringeres als die außerordentlich bedeutsame Tatsache,
daß wir von der Zerstörung unserer Wesenheit die Entwickelung unseres Ich
haben. Könnten wir nicht zusammenstoßen mit den Gliedern unserer
Wesenheit, so könnten wir kein Ich-Bewußtsein haben. Ja, wenn der Mensch
fragt, wozu ist Zerstörung da, Altern da, Tod da, da muß man ihm antworten:
Zerstörung, Altern, Tod ist dazu da, daß der Mensch, indem er zerstört, sich
entwickelt, nämlich das Ich-Bewußtsein immer weiter entwickelt. Könnten
wir nicht sterben – das ist der radikale Ausdruck dafür –, so könnten wir nicht
wahrhaft Menschen sein. Wenn wir aber diese Tatsache in ihrer vollen
Bedeutung auf unsere Seele wirken lassen, dann kann uns folgender Gedanke
kommen, den uns der Okkultismus beantworten kann, nämlich der Gedanke:
Als Menschen brauchen wir doch, wenn wir leben wollen, immer physischen
Leib, Ätherleib, astralischen Leib und Ich. [42] So wie wir im gegenwärtigen
menschlichen Leben sind, müssen wir sagen, wir brauchen diese vier Glieder;
damit wir aber das Ich-Bewußtsein erlangen können, müssen wir sie zerstören.
Wir müssen sie immer wieder bekommen, damit wir sie immer wieder
zerstören. Darauf beruht die Notwendigkeit der wiederholten Erdenleben, um
die Möglichkeit zu haben, immer aufs neue die menschlichen Leiber zu
zerstören und uns dadurch gerade als bewußte Menschheitswesen weiter zu
entwickeln.

(4) Nun haben wir in dem Erdenleben nur ein einziges menschliches Glied,
an dessen Entwickelung wir wirklich arbeiten können, das ist unser Ich. An
der Entwickelung unseres Ich können wir in einer gewissen Weise arbeiten.
Was heißt nun, im geistigen Sinne, an der Entwickelung seines Ich arbeiten?
Wenn wir diese Frage beantworten wollen, müssen wir uns klar darüber sein,
was die Arbeit am Ich notwendig macht. Nehmen wir an, ein Mensch geht auf
den anderen los und sagt ihm: Du bist ein schlechter Mensch. Wenn das nicht
stimmt, so hat der Betreffende eine Unwahrheit gesagt. Was bedeutet eine
solche Aussage des Ich, die eine Unwahrheit ist? Ja, diese Aussage des Ich,
die eine Unwahrheit ist, die bedeutet, daß von dem Zeitpunkt an das Ich
weniger wert geworden ist. Das ist die objektive Bedeutung der Unmoralität.
Wir sind mehr wert vor dem Augenblick, wo wir eine Unwahrheit gesagt
haben, als nachher, nachdem wir die Unwahrheit ausgesprochen haben. Und
messen Sie alle Räume und alle Zeiten aus: der Wert Ihres Ich wird geringer
für alle Räume und alle Zeiten, für alle Unendlichkeit und alle Ewigkeit, wenn
Sie ihn durch eine solche Sache geringer gemacht haben. Nun steht uns aber
während des Lebens zwischen Geburt und Tod eines zur Verfügung,
sozusagen. Wir können dasjenige, was wir so beigetragen haben, um unser Ich
weniger wertvoll zu machen, das können wir immer verbessern, wenn wir
unsere Lüge überwinden können. Wir können demjenigen, zu dem wir gesagt
haben: Du bist ein schlechter Mensch, gestehen: Ich habe mich geirrt, es ist
nicht richtig, was ich gesagt habe, und so weiter. [43]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

6

Dann haben wir unserem Ich den Wert wiedergegeben, dann haben wir den
Schaden, den wir unserem Ich zufügten, wieder ausgeglichen, dann haben wir
bewirkt, daß das, was wir ihm zugefügt haben, wiederum ausgeglichen ist. So
haben wir es für viele Dinge, die unser Ich berühren, in der Hand, während
unseres Lebens noch einen Ausgleich zu schaffen, das, um was das Ich
unvollkommen wird, zu verbessern. Wenn es zum Beispiel zu unserer
Aufgabe gehört, irgend etwas zu wissen, und wir haben es vergessen, so ist
unser Ich weniger wert; wenn wir uns aber bemühen, können wir es wieder in
die Erinnerung bringen. Das Ich hat vorher weniger Wert; wenn wir es wieder
in die Erinnerung gebracht haben, dann haben wir den Schaden ausgeglichen.
Also: Wir können dieses Ich weniger wertvoll machen; wir können es aber
auch wiederum immer wertvoller machen. – Sehen Sie, diese Fähigkeit,
sozusagen zu revidieren ein Lebensglied, ein Menschheitsglied von uns, daß
wir seine Fehler korrigieren, daß wir es vorwärts bringen, diese Fähigkeit
haben wir in bezug auf das Ich.

(5) Das Bewußtsein des Menschen erstreckt sich aber nicht unmittelbar auf
das astralische Sein, auf das ätherische und noch viel weniger auf das
physische Sein. Dennoch ist das ganze Leben ein fortwährendes Zerstören
dieser drei Glieder, aber wir haben kein Wissen, wie man das immer wieder
ausbessert. Darüber ist der Mensch Herr, wie man das Ich ausbessert, wie man
ausgleicht einen moralischen, einen Gedächtnisdefekt; über dasjenige aber,
was da der Mensch fortwährend zerstört in seinem astralischen, ätherischen
und physischen Leib, darüber ist er nicht Herr. Trotzdem wird fortwährend
diese Dreiheit verschlechtert, und wenn wir so hinleben, führen wir
fortwährend Attacken aus gegen unsere drei Menschheitsglieder, astralischer
Leib, ätherischer Leib und physischer Leib. An dem Ich arbeiten wir. Ja, wenn
wir an unserem Ich nicht arbeiten würden unser ganzes Leben lang zwischen
Geburt und Tod, so würde es eben nicht weiterkommen. Nun aber, an dem
astralischen Leib, an dem Ätherleib und an dem physischen Leib kann der
Mensch nicht so bewußt arbeiten wie an seinem Ich. Dennoch muß dasjenige,
was der Mensch da fortwährend zerstört, wieder ersetzt werden. [44] Der
Mensch muß in der Zeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt in der
richtigen Art wiederum zusammengestellt bekommen als astralischen Leib,
Ätherleib und physischen Leib, was er zerstört hat; es muß möglich sein, daß
wir in dieser Zeit hergestellt bekommen das, was wir vorher im Leben zerstört
haben: den astralischen Leib, den Ätherleib und den physischen Leib. Das
kann aber nur dadurch geschehen, daß etwas an uns arbeitet, was nicht in
unserer Hand liegt. Das ist ja ganz offenbar, daß Sie es, wenn Sie nicht
besondere magische Kräfte zur Verfügung haben, nicht in Ihrer Gewalt haben,
sich einen astralischen Leib zu verschaffen, wenn Sie verstorben sind. Das
muß dem Menschen aus der großen Welt, aus dem Makrokosmos geschaffen
werden.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

7

(6) Da begreifen Sie jetzt die Frage: Ja, woher wird denn das wiederum
hergestellt, was wir zum Beispiel an unserem astralischen Leib zerstört haben?
Wir müssen ja einen richtigen Leib haben, wenn wir wiedergeboren werden zu
einem neuen leiblichen Dasein. Wo sind die Kräfte zu finden im Weltenall,
die den astralischen Leib wieder herstellen? Sehen Sie, diese Kräfte können
Sie suchen mit allen möglichen hellseherischen Künsten auf der Erde, Sie
finden sie auf der Erde nicht. Und wenn es bloß auf die Erde ankäme, so
könnte dem Menschen nie wieder sein astralischer Leib hergestellt werden.
Die materialistische Weltanschauung, die da glaubt, alle Menschheits-
bedingungen seien auf der Erde zu finden, irrt ganz gewaltig. Der Mensch hat
seine Heimat nicht bloß auf der Erde. Das zeigt uns die wirkliche Betrachtung
des Lebens zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, daß die Kräfte, die
der Mensch braucht, um seinen astralischen Leib wieder herzustellen, bei
Merkur, Venus, Mars, Jupiter, Saturn liegen, bei den Sternen unseres
Planetensystems liegen. Was von diesen Sternen ausgeht an Kräften, das muß
alles arbeiten an der Wiederherstellung unseres astralischen Leibes; und wenn
wir von da nicht herbekommen die Kräfte, so können wir einen astralischen
Leib nicht erhalten. Was heißt denn das aber? Das heißt nichts anderes, als
daß wir nach dem Tode oder auch bei einer Initiation mit den Kräften unseres
astralischen Leibes herausdringen müssen aus dem physischen Leib. [45] Und
dieser astralische Leib dehnt sich hinaus ins Weltenall. Während wir sonst nur
an einer Stelle dieses Weltenalls auf einen kleinen Punkt zusammengedrängt
sind, dehnt sich unser ganzes Wesen nach dem Tode hinaus in den ganzen
Kosmos. Tatsächlich ist unser Leben zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt nichts anderes als ein Aus-den-Sternen-Heraussaugen derjenigen
Kräfte, die wir brauchen, damit diejenigen Glieder, die wir zerstört haben
während des Lebens, wieder hergestellt werden können. Also aus den Sternen
empfangen wir wirklich dasjenige, was uns unseren astralischen Leib wieder
herstellt.

(7) Auf dem Gebiete, das man im wahren Sinne des Wortes Okkultismus
nennt, auf diesem Gebiete ist die Forschung eine sehr schwierige, eine
komplizierte. Nicht wahr, es ist schon so, daß derjenige, der ganz gesunde
Augen hat, wenn Sie ihn, sagen wir, in eine Gegend schicken in die Schweiz,
und er stellt sich dann auf einen sehr hohen Berg hinauf und er kommt zurück,
so wird er Ihnen eine Schilderung geben, die den Tatsachen entspricht. Aber
Sie können sich ganz gut vorstellen, wenn er ein zweites Mal nach dieser
Gegend geht und wiederum auf denselben Berg steigt, vielleicht etwas höher,
so wird er das, was er so sieht, von einem anderen Gesichtspunkte aus
beschreiben. Und man wird durch die Beschreibung von verschiedenen
Gesichtspunkten aus einen immer vollständigeren, einen immer richtigeren
Begriff von der Berglandschaft bekommen. Man glaubt nun, wenn einer
einmal hellsichtig geworden ist, dann wisse er alles.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

8

So einfach ist die Sache nicht. Hier, in der geistigen Welt, handelt es sich auch
immer um ein Forschen von Stück zu Stück. Und auch bei Dingen, die genau
untersucht worden sind, findet man immer Neues und Neues. Nun war es
gerade meine Aufgabe in den letzten zwei Jahren, das Kapitel des Lebens
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt wiederum genauer zu untersuchen
und nachzuprüfen, und von diesen neuerlichen Prüfungen möchte ich Ihnen
hier einiges erzählen.

(8) Natürlich müssen Sie bei einer solchen Sache sich klar sein, daß
richtiges Verständnis dafür nur derjenige haben kann, der etwas tiefer sich
hineinfühlen kann in eine solche Sache, der überhaupt Herz und Sinn hat für
solche Betrachtung. Man kann nicht verlangen, daß alles an einem Abend
belegt und bewiesen wird. [46] Aber wenn man wirklich in Geduld alles
vergleicht und zusammenhält, was gesagt worden ist im Laufe der Zeit, so
wird man finden, daß nirgends ein Stück ist in unserem Okkultismus, das sich
nicht mit den anderen zu einem wohlabgerundeten Ganzen geschlossen in sich
zusammenfügt. Gerade diese Zeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt
zu untersuchen, oblag mir in der letzten Zeit. Und das trat so ganz besonders
zutage in diesen Forschungen, die mir in der neueren Zeit aufgetragen waren,
das lag so ganz im Sinne dieser Forschung, die Bedingungen, die bestehen für
dieses ganze Leben zwischen einem Tode und einer neuen Geburt, ins geistige
Auge zu fassen. Da zeigt sich eben wirklich, daß der Mensch, so wie er auf
der Erde zwischen Geburt und Tod gleichsam auf seinen kleinsten Raum
zusammengezogen ist, sozusagen immer mehr über diesen kleinsten Raum
hinaustritt, wenn er diesen physischen Leib ablegt. Indem er durch die Pforte
des Todes tritt, dehnt er sich immer weiter und weiter hinaus, er wächst und
wächst. Er wächst stückweise in das Planetensystem hinein. Er wächst
wirklich erst bis zu der Stelle in unserem Planetensystem, wo der Mond kreist.
Und der Mensch wird so groß, daß seine äußersten Grenzen zusammenfallen
mit der Sphäre, die durch die Stellung des Mondes markiert ist. Da hört das
Kamaloka auf. Wenn der Mensch dann weiter wächst, so wächst er zunächst
hinein in die Sphäre, die gebildet ist durch den Merkur, dann in die der Venus.
Da wird tatsächlich der Mensch, indem er sich immer weiter und weiter
ausdehnt, immer mehr und mehr wächst, da wird er so groß, daß sein
Äußerstes durch die Sonnenbahn begrenzt ist, das heißt, wo man sagt, daß die
scheinbare Sonnenbahn ist. Wir brauchen uns dabei nicht um das
Kopernikanische Weltensystem zu kümmern; wir brauchen uns nur
vorzustellen die Umkreise so, wie das ausgesprochen ist im Düsseldorfer
Zyklus über die geistigen Hierarchien und ihre Widerspiegelung in der
physischen Welt. Also der Mensch wächst in das Planetensystem hinein bei
seinem Aufstieg in die geistigen Welten, in die Sphäre des Mondes und so
weiter bis in die äußerste Sphäre, in die des Saturn hinein. [47]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

9

Und das alles ist notwendig, damit der Mensch in der richtigen Weise
zusammenkommt mit den Kräften, die er für seinen astralischen Leib nur aus
den Kräften des Planetensystems erhalten kann.

(9) Aber nun stellt sich eine Verschiedenheit heraus, wenn man
verschiedene Menschen beobachtet. Die Verschiedenheit ergibt sich, wenn
man zum Beispiel einen Menschen beobachtet nach dem Tode, der sein Leben
hindurch in seinem Gemüte eine moralische, gute Stimmung hervorgerufen
hat, der eine moralische Seelenverfassung durch den Tod hindurchträgt. Man
kann einen solchen vergleichen mit einem, der eine weniger moralische
Seelenverfassung durch die Pforte des Todes trägt; das macht einen großen
Unterschied und dieses zeigt sich schon, indem der Mensch in die Kräfte des
Merkur eintritt. Wie zeigt sich das? Nun, wenn der Mensch durch die Pforte
des Todes gegangen ist, so nimmt er durch jene Wahrnehmungsmittel, die wir
dann haben nach der Kamalokazeit, zum Beispiel die Wesenheiten wahr, die
ihm im Leben nahegestanden haben, die weggestorben sind, ehe er selbst die
Pforte des Todes durchschritten hat. Sind diese mit ihm verbunden? Gewiß,
wir kommen mit allen diesen Wesenheiten zusammen, wir leben mit ihnen
auch im Leben nach dem Tode. Aber es ist ein Unterschied, wie wir leben mit
den Wesenheiten, mit denen wir gelebt haben auf der Erde. Es ist ein
Unterschied, je nachdem der Mensch eine moralische Seelenverfassung durch
den Tod bringt oder ob er eine unmoralische Seelenverfassung hat. Wenn der
Mensch unmoralisch gewesen ist im Leben, dann kommt er zwar zusammen
mit seinen Familienangehörigen und Freunden, aber es ist immer durch seine
eigene Wesenheit etwas geschaffen wie eine Mauer, durch die er nicht
hindurch kann bis zu den anderen Wesen. Und es wird der Mensch mit einer
unmoralischen Seelenverfassung nach dem Tode ein Einsiedler, ein einsames
Wesen, das überall etwas wie eine Mauer um sich hat und nicht hinüber kann
zu den Wesen, in deren Sphäre er versetzt ist. Die Seele aber mit einer
moralischen Seelenverfassung, die Seele mit solchen inneren Vorstellungen,
die wir haben, wenn wir unseren Willen läutern, die wird sozusagen ein
geselliger Geist und findet immer die Brücken und Zusammenhänge mit den
Wesen, in deren Sphäre sie lebt. [48] Ob wir einsame oder gesellige Geister
sind, das entscheidet sich nach unserer unmoralischen oder moralischen
Seelenverfassung. Diese Entscheidung hat etwas sehr Wichtiges im Gefolge.
Derjenige, der ein geselliger Geist ist und nicht wie in die Schale seiner
Wesenheit eingeschlossen ist, sondern heran kann an die Wesen seiner Sphäre,
dieser Mensch arbeitet fruchtbar an der Fortentwickelung, an dem Fortschritt
der ganzen Welt; der unmoralische Mensch, der nach dem Tode ein
Einsiedler, ein einsamer Geist wird, der arbeitet an der Zerstörung der ganzen
Welt; der reißt ebenso große Löcher aus der ganzen Welt heraus, so groß wie
der Grad seiner Unmoralität, seiner Abgeschlossenheit ist. Die Wirkung der
unmoralischen Taten eines solchen Menschen ist für ihn eine Qual, für die
Welt eine Zerstörung.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

10

(10) Die moralische Seelenverfassung hat also eine große Bedeutung schon
nach den ersten Zeiten im Kamaloka; sie entscheidet unser Schicksal auch für
die nächste Zeit, die man die Venus-Zeit nennt. Es kommen aber noch andere
Vorstellungen in Betracht, die der Mensch ausgebildet hat während des
Lebens und die ihn angehen, wenn er in die geistige Welt eintritt. Diese
anderen Vorstellungen sind die religiösen Vorstellungen. Anders lebt die
Seele in der Venus-Sphäre nach dem Tode, wenn sie ein religiöses Band
gehabt hat zwischen dem Vergänglichen und dem Unvergänglichen, und
anders lebt sie, wenn sie dieses Band nicht gehabt hat. Wiederum hängt es
davon ab, ob wir gesellige Geister werden oder einsame, einsiedlerische
Geister, je nachdem wir religiös gestimmt waren im Leben oder nicht. Das
Abschließen im Leben, das religiöse Abschließen im Leben macht uns zu
Einsiedlern, zu ungeselligen Geistern. Wie wenn wir in eine Kapsel
eingeschlossen wären, wie in einem Gefängnis fühlt sich eine solche
unreligiöse Seele. Wir wissen zwar, daß außer uns die Wesen sind, aber wir
sind wie in einem Gefängnis, in einer Kapsel, so daß wir nicht zu ihnen
gelangen können. [49] So werden zum Beispiel die Mitglieder des Monisten-
bundes, insofern sie in ihren öden materialistischen Vorstellungen jedes
religiöse Gefühl ausgeschlossen haben, nicht nach dem Tode in einer neuen
Gesellschaft, in einem Bund vereinigt sein; sie werden ein jeder in seinem
eigenen Gefängnis eingesperrt sein. Damit soll natürlich nichts gegen den
Monistenbund gesagt sein; es soll damit nur eine Tatsache begreiflich gemacht
werden.

(11) Hier im Leben sind materialistische Vorstellungen ein Irrtum, im
Reiche des Geistes sind sie eine Tatsache, nämlich die Tatsache, daß wir uns
durch solche Vorstellungen, durch die wir uns hier im Physischen nur
irrtümlich abschließen, uns dort im Geisterland einkerkern, uns zu Gefangenen
machen unserer eigenen Astralität. – Wir entziehen uns die Anziehungskräfte
in der Merkursphäre durch unmoralische Lebensverfassung; wir entziehen uns
die Anziehungskräfte in der Venus-Sphäre durch irreligiöse Seelenverfassung;
wir können die Kräfte, die wir brauchen, nicht herausbekommen aus dieser
Sphäre, das heißt, wir bekommen dann in der nächsten Inkarnation einen in
einer gewissen Art unvollkommenen astralischen Leib.

(12) Hier sehen Sie, wie an dem Karma gebaut wird, hier sehen Sie die
Technik des Karma. Wenn man diese Tatsache der okkulten Forschung
nimmt, dann beleuchtet sich einem in einer merkwürdigen Weise solch ein
Ausspruch, der wie instinktiv von Kant gemacht worden ist. Als er sagen
wollte, welche zwei Dinge ihm am meisten Bewunderung einflößen, da sagte
er: Der bestirnte Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir. –
Scheinbar sind es zwei Dinge, in Wahrheit aber ist es eines und dasselbe. Ja,
warum überkommt uns ein solches Gefühl der Erhabenheit, des göttlichen
heiligen Ernstes, wenn wir in die Weiten des Sternenhimmels hinaufschauen?



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

11

Weil dann, ohne daß wir es wissen, unser seelisches Heimatgefühl erwacht;
weil dann in der Seele erwacht das Gefühl: Bevor du heruntergestiegen bist
auf die Erde zu einer neuen Inkarnation, da warst du selber in diesen Sternen,
und aus diesen Sternen hast du die besten Kräfte in dich hineinbekommen.
Und dein moralisches Gesetz, es ist dir verliehen worden, als du in dieser
Sternenwelt weiltest. Du kannst dasjenige, was der Sternenhimmel zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt dir gegeben hat, als die besten, schönsten
Kräfte deiner Seele erschauen, wenn du Selbsterkenntnis übst. – [50] Was wir
im Sternenhimmel erblicken, ist das moralische Gesetz, das uns aus geistigen
Welten gegeben ist, denn wir leben mit dem Sternenhimmel zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt. Wer sich in die Möglichkeit versetzen will, eine
Ahnung zu bekommen, woher seine besten Kräfte stammen, der sollte mit
solchen Gefühlen den Sternenhimmel betrachten. Wer überhaupt nicht fragen
will, sondern stumpfsinnig in den Tag hineinlebt, dem werden die Sterne
nichts erzählen. Wer sich aber die Frage aufwirft: Wie kommt dasjenige, was
niemals mit meinem Sinnenleib zusammenhängt, wie kommt es in mich?
Wenn er dann den Blick zum Sternenhimmel erhebt und ihn jenes
eigentümliche Gefühl überkommt; wenn er dann spüren kann, wie er fromm
werden kann, dann weiß er: es ist die Erinnerung an unsere ewige Heimat. So
wächst man allmählich hinein in jenen Zustand, wo wir wirklich
zusammenleben mit dem Sternenhimmel zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt.

(13) Wir fragten, so wie wir bisher gefragt haben, nach unserem
astralischen Leib mit seinen Zusammenhängen, seinem Wiederaufbau in der
geistigen Welt. Dieselbe Frage können wir in bezug auf unseren Ätherleib
aufwerfen. Auch ihn müssen wir unser ganzes Leben hindurch zerstören; aber
ebenso müssen wir von woanders her die Kräfte holen, damit wir ihn wieder
aufbauen können, damit wir ihn in den Stand setzen, seine Arbeit während des
Lebens für den ganzen Menschen zu leisten.

(14) Ja, es gab lange Zeiträume in der menschlichen Erdenentwickelung, da
konnte der Mensch überhaupt gar nichts tun, um irgend etwas dazu
beizutragen, daß sein Ätherleib in der nächsten Inkarnation mit guten Kräften
ausgestattet war. Aber es hatte der Mensch dazumal noch eine Erbschaft aus
den Zeiten, wo er auf der Erde entstanden ist. Solange das alte Hellsehen
dauerte, waren in dem Menschen noch solche Kräfte, die beim Tode noch
unverbraucht vorhanden waren, gewissermaßen Reservekräfte, durch die der
Ätherleib wieder aufgebaut werden konnte. Aber das ist der Sinn der
Menschenentwickelung, daß alle Kräfte schwinden und durch neue ersetzt
werden müssen. [51] Und heute sind wir wirklich in einem Entwickelungs-
punkte, wo der Mensch etwas dazu tun muß, damit sein Ätherleib wieder
aufgebaut werden kann.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

12

Durch alles dasjenige, was wir mit den gewöhnlichen moralischen
Vorstellungen tun, was wir tun mit irgendeiner Religion der Erde, mit einer
Religion, die auf ein einzelnes Volk der Erde beschränkt ist, gehen wir
allerdings in das Planetensystem und ziehen aus dem Planetensystem die
Kräfte, die wir zum Wiederaufbau des astralischen Leibes brauchen; nur durch
eines gehen wir durch, ohne daß wir die richtigen Kräfte herausziehen: durch
die Sonne selbst. Denn aus der Sonne muß zugleich unser Ätherleib die Kräfte
ziehen; unser ätherischer Leib muß aus der Sonne die Kräfte ziehen, die er zu
seinem Wiederaufbau braucht.

(15) In den vorchristlichen Zeiten, da war es so, daß der Mensch, indem er
sich hinaufentwickelte in die geistige Welt, einen Teil der Kräfte des
Ätherleibes mitnahm, und diese Reservekräfte ließen ihn aus der Sonne
herausziehen dasjenige, was er zum Wiederaufbau seines Ätherleibes in einer
neuen Inkarnation brauchte. Das ist jetzt anders: der Mensch bleibt jetzt
immer mehr und mehr unberührt von den Kräften der Sonne. Wenn er nicht
das Entsprechende dazu tut, daß sein ätherischer Leib sich so vorbereitet, daß
er in die Seele das hineingießt, was aus der Sonne herausziehen kann die
Kräfte, die er braucht zum Wiederaufbau seines Ätherleibes, so geht er
unberührt durch die Sonnensphäre hindurch.

(16) Nun kann uns das, was wir fühlen können aus einem einzelnen
Religionsbekenntnis der Erde, niemals in der Seele das geben, was wir
brauchen, um in der Sonnensphäre bestehen zu können. Dasjenige, was wir in
unseren Ätherleib hineingießen können, dasjenige, was wir dann brauchen in
der Seele, damit sie fruchtbar durchlaufen kann die Sonnensphäre, das kann
uns nur werden aus dem Gemeinsamen, das in allen menschlichen Religionen
fließt. Und was fließt darin? Nun, wenn Sie die verschiedenen Religionen der
Welt vergleichen – und dies ist ja eine der bedeutsamsten Aufgaben der
geisteswissenschaftlichen Arbeit, den Wahrheitskern der verschiedenen
Religionen wirklich zu studieren –, wenn Sie sie alle miteinander vergleichen,
so werden Sie eines finden. [52] Sie werden finden, daß diese Religionen
immer in ihrer Art vollkommen waren, aber gerade auf ein bestimmtes Volk,
auf eine bestimmte Zeitepoche hin; daß sie diesem Volk, dieser Zeitepoche
das Bedeutsamste gegeben haben, was diese Zeit erhalten konnte. Und wir
wissen im Grunde genommen am meisten über eine Religion da, wo diese
Religionen gerade haben dienen können ihrer Zeit und ihrem Volke dadurch,
daß sie sich abgeschlossen haben in einer gewissen egoistischen Weise so, wie
sie aus dem großen Urquell des Lebens gegeben waren.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

13

(17) Wir haben ja schon seit mehr als zehn Jahren die Religionen studiert;
aber es mußte einmal der Anfang gemacht werden damit, der Menschheit
etwas zu geben, das über die einzelnen Religionen hinausgeht, das gleichsam
alles das enthält, worauf die einzelnen Religionen hingewiesen haben.
Wodurch kam das zustande? Das kam dadurch zustande, daß einmal eine
Religion auftrat, die eine unegoistische Religion ist. Ihre Vollkommenheit
beruht gerade darin, daß sie sich nicht bloß auf ein Volk und auf eine Zeit
beschränkte. Eine im eminentesten Sinne egoistische Religion ist zum Beispiel
die Hindu-Religion. Denn wer kein Hindu ist, kann nicht aufgenommen
werden in diese Religion. Diese Hindu-Religion ist also in besonderem Sinne
zugeschnitten auf das Hinduvolk. Ebenso ist es mit den anderen Territorial-
religionen. Darauf beruht die Größe der einzelnen Religionsbekenntnisse, daß
sie für die einzelnen irdischen Verhältnisse zugeschnitten waren. Wer das
nicht ins Auge faßt, daß die Religionen gerade darin ihre Vollkommenheit
haben, daß sie auf einzelne irdische Verhältnisse sich beschränken, wer nur
immer betont, daß alle Religionssysteme aus einer Einheitsquelle gekommen
sind, der kann nie zu einer Erkenntnis kommen.

(18) Was heißt es denn, nur immer von der Einheit zu sprechen? Das heißt
zum Beispiel, jemand sagt: Auf dem Tische stehen Salz und Pfeffer und
Paprika und Zucker, aber nicht was jedes für sich bedeutet, wollen wir
hervorheben, sondern die Einheit suchen wir, die sich ausdrückt in den
verschiedenen Gewürzen, Pfeffer, Salz, Paprika und Zucker. – [53] Reden
kann man so über diese Dinge, aber wenn es sich darum handelt, von dem
Reden zur Wirklichkeit überzugehen, wenn es darauf ankommt, die
verschiedenen Gewürze jedes für sich in seiner Eigenart anzuwenden, wird
man den Unterschied schon gewahr werden. Da wird niemand, wenn er die
verschiedenen Gewürze anwendet, sagen, daß sie alle ohne Unterschied
Gewürz seien. Denn wenn wirklich kein Unterschied ist, dann nehmen Sie
einmal das Salz oder den Pfeffer und tun diese statt Zucker in Ihren Kaffee
oder Tee; da werden Sie den Unterschied schon spüren. Denselben logischen
Schnitzer macht jemand, der nicht wirklich die einzelnen Religions-
bekenntnisse trennt, sondern sagt: sie kommen alle aus derselben Quelle.

(19) Aber wenn man kennen will, wie das lebendige Band sich durch die
verschiedenen Religionen hindurchzieht auf ein großes Ziel hin, dann muß
man dieses Band kennenlernen, dann muß man die Religionen in ihrem Wert
für die einzelnen Sphären wirklich studieren. Das ist geschehen seit mehr als
zehn Jahren innerhalb unserer mitteleuropäischen Sektion der Theosophischen
Gesellschaft; aber es ist dann einmal der Anfang gemacht worden, eine Art
von Religion zu gewinnen für etwas, was nichts zu tun hat mit den
menschlichen Unterschieden, was nur mit dem Menschlichen etwas zu tun hat,
das ohne Unterschied von Farbe und Rasse und so weiter ist.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

14

Worin drückt sich das aus? Haben wir in Wahrheit eine nationale Religion,
wie sie die Hindu oder die Juden haben? Wenn wir den Wotan verehren
würden, dann wären wir in der Lage, in der die Hindu sind. Wir verehren aber
nicht den Wotan. Das Abendland hat sich zum Christus bekannt, der kein
Abendländer ist, der ein Auswärtiger ist in bezug auf seine Abstammung.
Nicht eine national-egoistische Art, sich an ein Bekenntnis zu binden, ist die
Art, wie das Abendland sich zum Christus gestellt hat. Wir können das hier
berührte Gebiet im Rahmen eines einzelnen Vortrages natürlich nicht
erschöpfend behandeln; immer können nur einzelne Gesichtspunkte angeführt
werden. Angeführt werden sollte, daß die Art, wie sich das Abendland sein
Religionsbekenntnis angeeignet hat, eine absolut unegoistische gewesen ist.
Auch in einer anderen Art zeigt sich das Überwiegende des Christus-
Prinzipes. [54] Rufen Sie zusammen einen ernsten Kongreß, zusammengesetzt
von Religionsgelehrten der verschiedenen Religionsbekenntnisse, die sich
bemühen sollen, die einzelnen Religionssysteme unparteiisch miteinander zu
vergleichen. Die Frage möchte ich ihnen stellen, ob es in demselben Sinne in
irgendeiner Religion etwas gibt, was über die ganze Erde hin Gültigkeit hat
wie das Folgende: daß wir eine und dieselbe Bemerkung haben, die von zwei
Seiten herkommend etwas ganz Verschiedenes bedeutet, wie im Christentum.
Es ist eine tiefe Bemerkung im Evangelium, die da der Christus Jesus macht,
indem er sagt zu denen, die er lehrte: In euch allen lebt ein Göttliches; seid ihr
denn nicht Götter? Er sagt es mit aller Gewalt: «Ihr seid Götter» (Joh. 10, 34).
Damit meint der Christus Jesus: Ein Funke liegt in jeder Menschenbrust, der
göttlich ist, der angefacht werden muß, so daß man sagen kann: Seid wie die
Götter! Zu einer anderen, und zwar gerade entgegengesetzten Wirkung führt
ein Wort von Luzifer, als er an den Menschen herantritt, um ihn herab-
zuziehen aus dem Götterbereiche, indem er zu den Menschen sagt: «Ihr werdet
sein wie Gott» (I. Mose, 3, 5). Da war der Sinn ganz anders. Der gleiche
Ausspruch, der Menschheit zum Verderben, beim Beginn des Herabgehens in
den Abgrund; derselbe Ausspruch, ein Hinweis auf unser höchstes Ziel! Das
soll man in irgendeinem Religionsbekenntnis in der gleichen Art suchen!
Entweder ist das eine oder das andere da; aber es ist nicht beides da. Man
forsche – aber man forsche nur genau – und man wird sehen, wie vieles darin
liegt in den wenigen Worten, die jetzt gesagt worden sind. Warum hat das
Christentum diese wichtige Sache in sich aufgenommen? Damit sich zeigt,
daß es auf den bloßen Inhalt nicht ankommt, sondern darauf, aus welcher
Wesenheit er herkommt. Warum? Weil das Christentum begann, in richtigem
Sinne darauf hinzuweisen und hinzuwirken, was sein Wesenskern verkündet:
Nicht bloß Stammesverwandtschaft ist da, sondern Menschheitsverwandt-
schaft ist da, etwas, was ohne Unterschied von Rasse, Nationalität und
Bekenntnis gilt, etwas, was über alle Rassen und über alle Zeiten
herübergreift. Darum ist das Christentum zugleich so intim verwandt mit der
menschlichen Seele, weil das, was das Christentum geben kann, keiner
menschlichen Seele fremd zu bleiben braucht. [55]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

15

Das geben zwar noch nicht alle Menschen auf der Erde zu. Aber was wahr ist,
muß ja doch zuletzt sieghaft sich durchsetzen.

(20) Heute allerdings sind die Menschen noch nicht einmal so weit,
einsehen zu können, daß der Buddhist, der Hindu nicht den Christus
abzulehnen braucht. Denken Sie doch einmal, was es heißen würde, wenn
jemand denkend, tief denkend, auftreten würde und wenn er sagen würde zu
uns: Es ist unrecht von euch Christus-Bekennern, wenn ihr besonders von dem
Christus sagt: alle Bekenntnisse können sich in ihm vereinigen, können ihn
gleichmäßig als ihr höchstes Ziel anerkennen. Damit gebt ihr dem Christus
den Vorzug. Ihr dürft besonders nicht über den Christus eine solche
Behauptung aufstellen. Warum denn nicht? Vielleicht, weil der Hindu
verlangen könnte, wir sollten auch seine Lehren allein verehren? Wir wollen
nichts nehmen diesen Lehren, die wir wahrhaftig so hoch verehren wie nur
irgendein Hindu. Darf der Buddhist sagen: Ich darf den Christus nicht
anerkennen, denn das steht nicht in meinen buddhistischen Schriften? Kommt
irgend etwas darauf an, wenn etwas, was wahr ist, nicht in besonderen
Schriften steht? Ist es antibuddhistisch, daß man sich zu dem kopernika-
nischen Weltsystem bekennt, obgleich davon nichts in buddhistischen
Schriften steht? Darf der Buddhist sagen: Es ist nicht recht, es ist
antibuddhistisch, daß man sich zu dem kopernikanischen Weltsystem bekennt,
denn in meinen Büchern steht nichts von dem kopernikanischen Weltsystem?
– Geradeso wie das kopernikanische Weltsystem sind die neueren
geisteswissenschaftlichen Forschungsresultate über die Christus-Wesenheit
etwas, was von einem Hindu oder Bekenner eines anderen Religionssystems
angenommen werden kann; das hat nichts zu tun mit einem Religions-
bekenntnis. Wer es ablehnt, was Geisteswissenschaft zu sagen hat über den
Christus-Impuls im Verhältnis zu den Religionsbekenntnissen, der hat nicht
das wahre Verständnis für das, wie man sich zu einem Religionsbekenntnis zu
stellen hat. – [56] Vielleicht, meine lieben Freunde, wird noch einmal die Zeit
kommen, wo man sehen wird, wie das, was wir über das Wesen des Christus-
Impulses und sein Verhältnis zu allen Religionsbekenntnissen und Weltan-
schauungen zu sagen haben, ebenso tief zu unseren Herzen, zu unseren Seelen
spricht, wie es sich bemüht, mit einer äußersten Konsequenz bis in die
einzelnen Phasen zu gehen. – Es ist nicht leicht für den einzelnen, einzusehen,
wie versucht wird, die Dinge zusammenzutragen, die zu einem wahren
Verständnis des Christus-Impulses führen können. Und es braucht der Mensch
in seinem gegenwärtigen Zyklus ein Verständnis für das, was wir die Christus-
Wesenheit nennen. Das Sich-Bekennen zum Christus hat nichts zu tun mit
einem einzelnen, sich abschließenden Religionssystem; ein richtiger Christ ist
nur derjenige, der gewohnt ist, einen jeden Menschen anzusehen als solchen,
der das christliche Prinzip in sich selber trägt; für einen richtigen Christen
wird das Christliche gesucht in einem Chinesen, einem Hindu und so weiter. –



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

16

Das wahre Verständnis eines jeden, der sich zum Christus bekennt, beruht
darin, daß er sich bewußt wird, daß der Christus-Impuls sich nicht beschränkt
auf einen Teil der Erde – ein Irrtum wäre dies. Die Realität ist so, daß seit dem
Mysterium von Golgatha wirklich wahr ist, was Paulus schon sagte für die
Gebiete, für die er zu sprechen hatte. Paulus hat verkündet: Christus ist
gestorben auch für die Heiden. – Verstehen aber muß die Menschheit, daß der
Christus gekommen ist nicht für ein bestimmtes Volk, für eine bestimmte,
beschränkte Zeit, sondern für die gesamte Erdenbevölkerung, für alle. Und
dieser Christus, er hat seine Phantomkeime in jede Seele gestreut, und der
Fortschritt wird nur darin bestehen, daß die Seelen sich ihrer bewußt werden.
Wir arbeiten also nicht nur eine Theorie aus, nicht bloß, daß unser Verstand
ein paar Begriffe mehr bekommt, wenn wir geisteswissenschaftlich arbeiten,
sondern wir kommen zusammen, daß unsere Herzen und Seelen ergriffen
werden. Wenn wir in dieser Art ein Verständnis entgegenbringen dem
Christus-Impulse, so wird er es endlich machen, daß alle Menschen auf der
Erde zum tiefsten Christus-Verständnis kommen, zum Verständnis des
Christus-Wortes: «Wenn zwei oder drei in meinem Namen zusammen sind, so
bin ich mitten unter ihnen.» Die in diesem Geiste zusammen arbeiten, sie
finden die Brücke von Seele zu Seele. Das aber wird der Christus-Impuls über
die ganze Erde hin machen. [57] Der richtige Christus-Impuls, das ist
dasjenige, was das lebendige Leben unserer Zweige sein soll. Da kommt dann
der Okkultismus und zeigt uns, wenn wir es uns angelegen sein lassen
dadurch, daß wir etwas fühlen die Realität des Christus-Impulses: dann wird
in unsere Seelen etwas hineingesenkt, was sie geeignet macht, den Durchgang
zu finden durch die Sonnensphäre, so daß der Ätherleib uns in der richtigen
Weise wieder gegeben werden kann in der nächsten Inkarnation. Richtig
nehmen wir Geisteswissenschaft erst auf, wenn wir ein tiefgehendes
Verständnis der Aufnahme des Christus-Impulses entgegenbringen. Nur so
wird unser Ätherleib beim Eintritt in eine neue Inkarnation stark und kräftig
sein. Die Ätherleiber werden immer mehr und mehr verkommen, wenn die
Menschen nichts wissen von dem Christus und seiner Mission für die ganze
Erdenentwickelung. Durch Verständnis der Christus-Wesenheit werden wir
diesem Verkommen des Ätherleibes entgehen, das macht uns sonnenfähig,
sonnenhaft, das macht uns geeignet, daß wir aus dem Gebiete, aus dem der
Christus gekommen ist, Kräfte aufzunehmen fähig werden. Seit er da ist, der
Christus, kann der Mensch die Kräfte mitnehmen von der Erde, die ihn in die
Sonnensphäre führen. Dann können wir zurückgehen auf die Erde und in der
nächsten Inkarnation leben die Kräfte, die unseren Ätherleib stark machen.
Wenn wir den Christus-Impuls nicht aufnehmen, dann werden die Ätherleiber
immer unfähiger und unfähiger, sich ihre erhaltenden, aufbauenden Kräfte aus
der Sonnensphäre mitzunehmen, um hier auf der Erde richtig wirken zu
können.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

17

Klar sein müssen wir uns, daß das Leben der Erde wirklich abhängt nicht von
dem bloßen theoretischen Auffassen, sondern von einem gänzlichen
Durchdrungensein von dem Ereignis von Golgatha. Das zeigt uns die wahre
okkulte Forschung.

(21) Und diese okkulte Forschung zeigt uns weiter, wie wir empfangen
können, was uns für den physischen Leib vorbereitet. Denn der physische Leib
wird uns verliehen durch das, was man nennt das Vater-Prinzip. Aber durch
die Eigentümlichkeit, die sich ausdrückt durch das Wort des Christus Jesus:
[58] «Ich und der Vater sind Eins» (Joh. 10, 30), werden wir durch den
Christus-Impuls auch des Vater-Prinzips teilhaftig; das heißt, es führt uns der
Christus-Impuls zugleich zu den göttlichen Vaterkräften.

(22) Was ist das Beste, das wir gewinnen können aus unserer spirituellen
Vertiefung? Man könnte sich vorstellen, daß eine Menschenseele möglich
wäre unter Ihnen, die nachher zur Türe hinausginge und sich sagen würde:
jetzt habe ich eigentlich alles vergessen bis auf alle einzelnen Worte. Es würde
dies ein extremer Fall sein, es würde der radikalste Fall sein. Das, meine
lieben Freunde, wäre noch nicht einmal der größte Schaden. Denn ich könnte
mir den Fall denken, daß so einer, der da hinaustritt auf die Straße, trotzdem
ein Gefühl, eine Empfindung mittrüge, die das Ergebnis ist dessen, was er hier
gehört hat, wenn er auch sonst alles vergessen hat. Und dieses Gefühl ist die
Hauptsache. Was wir in unserem Gemüt erleben, das ist die Hauptsache. Aber
wir können es nicht anders erleben, wenn wir die Worte hören, als dadurch:
wir müssen uns ihm hingeben in allen Einzelheiten, damit unsere Gemüter mit
dem mächtigen Impulse ausgefüllt werden. Wenn alles dasjenige, was Geist-
Erkenntnis uns sein kann, zur Verbesserung unserer Seele beiträgt, dann haben
wir das Richtige gewonnen. Und gar, wenn im rechten Sinne durch das, was
sich in seinem Gemüte niederschlägt durch die Geisteswissenschaft, der
Mensch fähig wird, nur um ein weniges mehr seine Mitmenschen zu
verstehen, dann hat sie an ihm ihr Werk getan. Denn Geisteswissenschaft ist
Leben, unmittelbares Leben. Widerlegt oder bewiesen wird sie nicht durch
logische Disputationen. Sie wird durch das Leben bewiesen und gewertet. Und
sie wird sich bewähren dadurch, daß sie Menschen finden kann, in deren
Seelen sie Eingang findet. Aber was könnte uns mehr erheben, als wenn wir
imstande sind zu wissen, daß wir kennenlernen die Quelle unseres wahren
Lebens zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, unsere Verwandtschaft
zu fühlen mit dem ganzen Universum! [59] Was könnte uns mehr bestärken in
unseren Pflichten in unserem Leben als das Wissen, daß wir in uns tragen die
Kräfte des Universums, zu deren Eingießung wir uns vorbereiten müssen im
Leben, damit sie wirksam in uns werden können, wenn wir wiederum betreten
die Welt der Planeten und die Welt der Sonne zwischen dem Tode und einer
neuen Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
3. Vortrag: Der Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis

18

Und der, der wirklich begreift die Dinge, die ihm der Okkultismus enthüllen
kann über des Menschen Verhältnis zur Sternenwelt, bei dem ist ehrlich das
Gebet, das er dann verständnisvoll an die Welt richtet und das etwa so lauten
kann: «Je mehr ich mir bewußt werde, wie ich herausgeboren bin aus dem
Weltenall, je mehr ich die Verantwortlichkeit fühle, die Kräfte in mir zu
entwickeln, die ein ganzes Weltenall mir gegeben hat, ein um so besserer
Mensch werde ich werden können.» Und wer dieses Gebet aus der tief
innersten Seele heraus zu beten versteht, der darf auch hoffen, daß es bei ihm
ein reales Ideal wird, der darf auch hoffen, daß er durch die Kraft eines
solchen Gebetes ein immer besserer und vollkommenerer Mensch werde. So
arbeitet bis in die intimsten Tiefen hinein das, was wir durch die wahre
Geisteswissenschaft erhalten. [60]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

2

Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das
Leben zwischen Tod und neuer Geburt

VIERTER VORTRAG

Wien, 3. November 1912

Inhalt: Das umgekehrte Verhalten des Menschen beim Erkennen und beim Tätigsein in der
physischen und in der geistigen Welt. – Durchgang der Seele nach dem Tode durch die
Planetensphären. Mondensphäre: Kamaloka. Merkursphäre: Zusammenhang mit der
moralischen Verfassung; Venussphäre: mit der religiösen Gesinnung; Sonnensphäre: mit dem
Verständnis des Christusimpulses. Luzifer als Lichtbringer jenseits der Sonnensphäre.
Marssphäre: orchestrales Erklingen der Sphärenmusik; Jupitersphäre: dem Gesang zu
vergleichende Steigerung der Sphärenmusik; Saturnsphäre: Hineintönen der kosmischen
Gesetzmäßigkeit und Weisheit in die Sphärenmusik, Ausdruck des Weltenwortes. –
Herabdämpfen des Bewußtseins nach dem Durchgang durch die Saturnsphäre und Einströmen
der kosmischen Kräfte. Zusammenziehen und Zurückgehen durch die Sphären des
Sonnensystems. Vereinigung mit dem Menschenkeim. – Das Beleuchten unserer uns
umgebenden Visionswolke nach dem Tode durch die höheren Wesen der geistigen Welt. –
Die Mediceer-Denkmäler Michelangelos.

(1) Es ist mir eine große Freude, daß ich heute abend in Ihrer Mitte sein
kann gelegentlich meiner Anwesenheit in Wien, die durch anderes notwendig
geworden ist.

(2) Sprechen möchte ich zu Ihnen heute abend, meine lieben Freunde, da es
ja ein ausnahmsweises Zusammentreffen ist, von einigem, man darf wohl
sagen, Intimerem, das sich doch nur besprechen läßt ganz im engen Kreise
derjenigen, die schon längere Zeit geisteswissenschaftlich gearbeitet haben.

(3) Es ist nun so in der okkulten Forschung, daß man eigentlich nicht oft
genug gleichsam nachsehen kann, wie es mit den Dingen ist, die ja immer
wieder und wieder durchforscht, durchsucht werden, von denen immer wieder
und wieder verkündet wird, und die, weil sie sich ja in der dem Menschen
nicht so leicht zugänglichen, von ihm nicht so leicht faßbaren geistigen Welt
befinden, gewissermaßen auch leicht nach der einen oder nach der anderen
Richtung hin selbst vom Forscher mißdeutet oder ungenau gesehen werden
können; daher muß immer wieder und wieder gewissermaßen nachkontrolliert
werden. Gewiß, die Hauptsache der Tatsachen des übersinnlichen Lebens steht
seit Jahrtausenden fest, aber es ist schwierig, sie darzustellen. Und deshalb war
es mir eine tiefe Befriedigung, daß es mir in den letzten Zeiten möglich
geworden ist, mich intimer wiederum mit einem Gebiete zu befassen, das auf
der Seite des Okkultismus von Wichtigkeit ist: mit dem Gebiete des Lebens
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

3

Gewiß, nicht gerade neue Dinge müssen sich bei einer solchen Gelegenheit
zum Durchforschen herausstellen, aber manches ergibt dann die Möglichkeit,
genauer, präziser die Dinge wieder und wieder zu sagen. [61] So möchte ich
am heutigen Tage gerade von dieser für die übersinnliche Erkenntnis so
wichtigen Zeit des Menschen, der Zeit zwischen Tod und neuer Geburt,
sprechen; nicht so sehr über das nächste Gebiet, das ja in den Schriften und
auch sonst oft hier zur Sprache gekommen ist, über das sogenannte Kamaloka-
Gebiet, sondern über dasjenige, was sich daran anschließt, über den
eigentlichen Aufenthalt des Menschen in der geistigen Welt zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt. Nur ein paar Worte möchte ich dieser
Schilderung vorausschicken.

(4) Dasjenige, was zwischen Tod und neuer Geburt liegt, lernt man kennen
durch die Initiation, durch die Einweihung oder durch das Durchschreiten der
Pforte des Todes. Gewöhnlich nimmt man den Unterschied nicht ernst genug,
der besteht zwischen allen Erkenntnissen, die wir uns aneignen können in
bezug auf die sinnliche Welt, in der wir immer mit unseren Sinnen und mit
dem Verstande drinnenstehen, und in bezug auf die geistige Welt, in die wir
eintreten entweder durch die Initiation schon in diesem Leibe, in diesem
physischen Dasein, oder ohne diesen Leib, wenn wir durch die Pforte des
Todes geschritten sind. Es ist gewissermaßen alles umgekehrt in dieser
geistigen Welt. Zwei Merkmale möchte ich anführen, welche so recht zeigen
können, wie die geistige Welt sich ganz bedeutsam unterscheidet von der
gewöhnlichen sinnlichen Welt.

(5) Nehmen wir unser Dasein in dieser Sinnenwelt während unseres
wachenden Zustandes vom Morgen bis zum Abend. Da sehen wir, daß die
Dinge, die wir durch unsere Augen und Ohren wahrnehmen, an uns
herankommen; und sozusagen nur die höheren Gebiete des Lebens, die
Erkenntnisgebiete, das Kunstgebiet suchen wir auf, die müssen wir tätig an uns
heranbringen, da müssen wir mittun – aber das übrige äußere Leben, das uns in
Anspruch nimmt, bringt wahrhaftig alles, was auf unsere Sinne und unseren
Verstand wirken soll, von morgens bis abends an uns heran. Wo wir gehen, auf
der Straße, wie wir auch leben, alles und jedes, jeder Augenblick hat seine
Eindrücke, und wir tun, mit den angedeuteten Ausnahmen, nichts für das
Herbeibringen; sie kommen von selber.

(6) Anders ist es mit dem, was in der physischen Welt durch uns geschieht;
da müssen wir tätig sein, da müssen wir von Ort zu Ort schreiten, da müssen
wir uns rühren. [62] Das sind die bedeutsamen Kennzeichen des täglichen
Lebens, daß das, was sich unserer Erkenntnis darbietet, geschieht, ohne daß
wir etwas dazu tun. So grotesk es ist, im Geistigen ist es umgekehrt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

4

In der geistigen Welt kann man nicht handeln, nicht tätig sein, nicht etwas
herbeiführen dadurch, daß man von einem Ort zum anderen geht; man kann
auch nichts herbeiführen in der geistigen Welt dadurch, daß man sozusagen
Organe rührt, welche analog wären den physischen Händen, sondern dasjenige,
was vor allen Dingen notwendig ist, damit mit uns etwas geschieht in der
geistigen Welt, das ist die absolute Gemütsruhe.

(7) Je ruhiger wir sein können, desto mehr geschieht durch uns in der
geistigen Welt, so daß wir also gar nicht sprechen können davon, daß etwas
geschieht in der geistigen Welt, wenn wir hasten und treiben, sondern indem
wir in aller Gemütsruhe entwickeln eine größere liebevolle Anteilnahme an
dem, was geschehen soll, und dann abwarten, wie die Dinge sich entwickeln.
Diese Gemütsruhe, welche in der geistigen Welt schaffend ist, hat kaum irgend
etwas Ähnliches im gewöhnlichen physischen Leben, wohl aber in höheren
Gebieten auf dem physischen Plane, im Erkenntnisleben und im Kunstleben.
Da haben Sie schon etwas Analoges. Der Künstler kann eigentlich nicht das
Höchste, was er vermag nach seinen Anlagen, schaffen, wenn er nicht warten
kann, wenn er nicht in aller Gemütsruhe warten kann, bis der rechte
Augenblick gekommen ist, bis die Intuition kommt. Wer programmmäßig
schaffen will, der kann nur minderwertige Produkte zustande bringen. Wer auf
irgendeinen äußeren Anlaß hin irgendein Werk, sei es das kleinste, schaffen
will, wird es nicht so gut zustande bringen, als wenn er in liebevoller Hingabe
und ruhig warten kann auf den Augenblick der Inspiration, wir können auch
sagen, auf den Augenblick der Gnade. So ist es auch in der geistigen Welt, da
gibt es kein Hasten und Drängen, da gibt es nur Gemütsruhe.

(8) Im Grunde genommen muß es auch so sein bei der Ausbreitung unserer
Bewegung. Alle äußere Agitation, alles äußere den Menschen die Geistes-
wissenschaft Aufdrängenwollen, führt im Grunde genommen zu nichts. [63]
Am besten ist es, wenn wir warten können, bis sich uns im Leben die
Menschen zeigen, die in ihrer Seele das Bedürfnis haben, etwas zu hören, die
sich hinneigen wollen dem Geistigen, und wir sollen gar nicht das Bedürfnis
entwickeln, einen jeden an die Geisteswissenschaft heranzubringen. Wir
werden die Erfahrung machen, je mehr Ruhe, agitationslose Ruhe wir
entwickeln können, desto mehr Leute kommen an uns heran, während wir
durch eine brüske Agitation die Leute geradezu zurückstoßen werden. Wenn
ein öffentlicher Vortrag gehalten wird, geschieht es nur, damit gesagt werde,
was gesagt werden muß; wer es aufnehmen will, kann es aufnehmen. Insofern
muß unser ganzes Leben innerhalb der geisteswissenschaftlichen Bewegung
ein Abbild des Geistigen sein, daß wir das, was geschehen soll, geschehen
lassen und es abwarten mit Gemütsruhe.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5

(9) Nehmen wir einmal einen initiierten Menschen, welcher erkannt hat,
daß in einem bestimmten Zeitpunkte irgend etwas aus der geistigen Welt
heraus geschehen soll. Ich habe öfters aufmerksam gemacht auf einen
wichtigen Zeitpunkt, in dem etwas geschehen ist von der geistigen Welt aus,
nur zeigt es sich jetzt noch nicht in so außerordentlichem Maße. Das war das
Jahr 1899, der Ablauf des kleinen Kali Yuga. Das war im wesentlichen das
Jahr, welches einen bestimmten Impuls brachte, der dazu bestimmt war, den
Menschen dasjenige von innen heraus zu geben, ihnen in der Seele zu
erwecken, was im Grunde genommen in den früheren Zeiten durch
irgendwelche äußeren Dinge, man nannte es Zufall, aus der geistigen Welt
gegeben worden ist. Ich will einen bestimmten Fall anführen: Im zwölften
Jahrhundert lebte ein gewisser Norbert. Dieser begründete einen Orden. Er
führte zunächst ein recht weltliches, man könnte sagen, ein ausschweifendes
Leben, da traf ihn ein Blitzstrahl. Oftmals kommt es in der Geschichte bei
einzelnen Menschen vor, daß ein solches Ereignis eintritt; ein Blitzstrahl kann
durchschütteln den physischen und den Ätherleib. Da wurde sein ganzes Leben
verändert. Da ist es so, daß wie ein äußerer Anlaß von der geistigen Welt zu
Hilfe genommen wird, um die Menschen zu verändern. Solche Zufälle
kommen oft vor, sie durchschütteln den ganzen Zusammenhang zwischen
physischem und Ätherleib und verändern den Betreffenden ganz und gar. So
war es auch hier. [64] Das sind aber keine Zufälle, das sind in der geistigen
Welt wohlvorbereitete Tatsachen, den Menschen zu verändern. Nun wurden
diese Tatsachen vom Jahre 1899 an immer intimer und intimer, viel weniger
äußerlich, viel mehr durch das Innere wirkend; verinnerlicht wird des
Menschen Seele. Und tatsächlich, bei einer solchen Umwälzung in der Welt
wie im Jahre 1899 müssen mitwirken alle Wesenheiten und Mächte aus der
geistigen Welt, aber auch alle Initiierten, die hier leben. Sie sagen nicht:
Bereitet euch vor! –, sie sagen es nicht den Leuten in die Ohren, sondern es
geschieht so, daß der Impuls von innen kommt, daß die Menschen ihn von
innen heraus verstehen lernen. Dann bleiben die Leute in der Seele ruhig,
befassen sich mit dem Gedanken, lassen diesen Gedanken in sich wirken und
warten. Und je ruhiger sie werden mit dem Gedanken in der Seele, desto
kräftiger kommen solche geistigen Ereignisse. Also, abwarten diese
Begnadung! Dies ist es vorzugsweise, daß wir abwarten sollen, was mit uns
geschehen soll in der geistigen Welt.

(10) Anders ist es mit dem Erkennen im Alltag; da müssen wir alles
herantragen, müssen es erwerben, müssen arbeiten, um es uns gewissermaßen
entgegenzubringen. Eine Rose, die wir am Wege finden, erfreut uns in dieser
physischen Welt; auf dem geistigen Plane würde es nicht geschehen, es würde
sich uns nichts einer Rose auf dem physischen Plane Ähnliches hinstellen,
wenn wir uns nicht bemühten, in bestimmte geistige Gebiete hineinzukommen,
um die Dinge an uns heranzubringen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6

Gerade was wir beim Tun hier machen, müssen wir beim Erkennen im
Geistigen machen; und umgekehrt: Was durch uns geschehen soll, müssen wir
in Ruhe abwarten und nur sozusagen das Hereinragen aus der geistigen Welt in
die physische, die höheren Betätigungen der Menschen bilden ein Abbild des
Geschehens in der geistigen Welt. Daher ist es notwendig, daß derjenige, der
durch seine Seele verstehen will die Wahrheiten, die durch die Geistes-
wissenschaft kommen sollen, die zwei Eigenschaften immer mehr und mehr
entwickelt: [65] Liebe zum geistigen Leben, die ihn zum tätigen Heranbringen
der geistigen Welt führt, und diese ist das allersicherste, uns in die Lage zu
versetzen, immer wieder und wieder die Dinge an uns heranzubringen – und
Ruhe, Gemütsruhe, eine Ruhe, die nicht eitel und ehrgeizig Erfolge
herbeiführen will, sondern die begnadet sein will, die auf Inspiration warten
kann. Dieses Warten ist im konkreten Falle schwierig. Aber ein Gedanke, den
wir immer wieder und wieder in unserer Seele haben sollten, kann uns über
vieles hinausführen. Er ist schwer zu fassen, weil er sehr gegen unsere Eitelkeit
verstößt. Dieser Gedanke ist, daß es gleichgültig ist im Weltenzusammenhang,
ob etwas durch uns oder einen anderen Menschen geschieht. Das soll uns nicht
abhalten, alles zu tun, was uns zu vollbringen obliegt; nicht von unserer Pflicht
soll es uns abhalten, aber vom Hasten, Treiben soll es uns abhalten. Wie gern
hat es ein jeder Mensch, daß er befähigt ist, daß er etwas kann. Es gehört eine
gewisse Resignation dazu, ebenso gern zu haben, daß und wenn ein anderer
etwas kann. Nicht lieben soll man eine Sache, weil man sie selber tut, sondern
lieben, weil sie in der Welt ist, gleichgültig ob durch uns oder durch andere.
Dieser Gedanke führt uns sicher zur Selbstlosigkeit, wenn wir ihn immer
wieder denken. Solche Stimmungen sind notwendig, um sich einzuleben in die
geistige Welt, um nicht nur immer zu forschen, sondern auch zu verstehen, was
geforscht wird. Viel wichtiger als Visionen, die wohl auch da sein müssen,
sind diese Stimmungen, und eben damit wir die Visionen beurteilen können,
sind solche Stimmungen notwendig.

(11) Visionen, man braucht nur dies Wort auszusprechen und jeder weiß, der
sich nur ein wenig damit befaßt hat, was eigentlich unter Visionen zu verstehen
ist – aber unser ganzes Leben nach dem Tode, wenn das Kamaloka vorüber ist,
ist eigentlich ein Leben in Visionen. Wenn der Mensch durch die Pforte des
Todes gegangen ist, das Kamaloka hinter sich hat, in die eigentliche geistige
Welt eintritt, lebt er in einer Welt, die ganz so ist, als wenn er nach allen Seiten
umgeben wäre von lauter Visionen; nur sind diese Visionen Abbilder von
Wirklichkeiten. Und man kann sehr wohl sagen, während wir die Welt des
Physischen wahrnehmen durch Farben, die uns das Auge vorzaubert, durch
Töne, die uns das Ohr vermittelt, nehmen wir die geistige Welt auch dann,
wenn wir durch die Pforte des Todes getreten sind, als Visionen wahr, in die
wir hineinverwoben sind. [66]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7

Nun werde ich, weil ich über diese Dinge intimer sprechen will, manches zu
sagen haben in einer mehr erzählenden Form, was, wenn man es zunächst hört,
etwas grotesk sich ausnimmt, aber es ergibt sich eben durch eine wirkliche
geistige Forschung.

(12) Das Kamaloka selbst verläuft ja, wenn man es inhaltlich schildert, so
wie ich es in meiner «Theosophie» geschildert habe; aber man kann es noch
anders charakterisieren. Ist der Mensch durch die Pforte des Todes geschritten,
wo fühlt er sich dann? kann man fragen. Und man kann diese Frage
beantworten: Wo ist denn der Mensch während seiner Kamalokazeit? Man
kann sogar in Worten, die physisch zu fassen sind, den Raum ausdrücken, wo
der Mensch ist während des Kamaloka-Lebens. Wenn Sie sich denken den
Raum zwischen der Erde und dem Monde, den Menschen losgelöst von der
Erde, aber durchaus noch in dem Raume zwischen der Erde und dem Monde,
in jenem kugelförmigen Raume, der sich ergibt, wenn man die Mondbahn als
den äußersten Ring ansieht, weg von der Erde, aber in diesem Raume – dort ist
der Mensch in der Kamalokazeit. Wenn die Kamalokazeit zu Ende ist, dann
geht der Mensch aus diesem Kreise in den wirklichen Himmelsraum hinaus.
Wie gesagt, es klingt grotesk, aber es ist so. Auch in dieser Richtung merkt
man durch eine wirklich gewissenhafte Forschung, daß diese Dinge
entgegengesetzt sind denen auf dem physischen Plane hier. Wir sind von außen
an die Erde gebunden, vom Irdischen umgeben und getrennt von den
Himmelssphären; nach dem Tode ist die Erde von uns entfernt, und wir sind
mit den Himmelssphären zusammen. Solange wir drinnen sind in der
Mondensphäre, sind wir im Kamaloka, das heißt, daß wir den Wunsch haben,
noch mit der Erde verbunden zu sein, und wir kommen hinaus, wenn wir durch
das Kamaloka-Leben gelernt haben, auf Affekte, Leidenschaften, Verlangen zu
verzichten. Anders als man hier gewohnt ist, muß man sich nun den Aufenthalt
in der geistigen Welt vorstellen. Da sind wir ausgebreitet über den ganzen
Raum, da fühlen wir uns überall drinnen im ganzen Raume. [67] Daher ist das
Leben, sei es das eines Initiierten oder eines Menschen nach dem Tode, ein
Fühlen des Sich-Ausbreitens in den Raum hinaus, und man wird so groß nach
dem Tod oder als Initiierter, daß man dann durch den Mondenlauf begrenzt
wird wie jetzt durch die Haut. Ja, es ist nun einmal so und es nützt nichts,
solche Dinge durch Worte auszudrücken, die einem die gegenwärtige Zeit
leichter verzeiht, denn dadurch drückt man sie nicht richtiger aus. Im
öffentlichen Vortrage muß man solche schockierenden Dinge weglassen, aber
demjenigen, der sich längere Zeit befaßt hat mit geisteswissenschaftlichen
Dingen, ist es gut, mit wahren Namen die Dinge zu benennen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

8

(13) Dann, nach dem Kamaloka-Leben, wachsen wir weiter hinaus, und das
nun hängt ab von gewissen Eigenschaften, die wir uns hier schon errungen
haben. Eine lange Zeit unserer Entwickelung nach dem Tode hängt die Art,
wie wir uns da ausbreiten können bis zur nächsten Sphäre, ab von dem, was
wir an moralischer Verfassung, sittlichen Begriffen und Gefühlen auf der Erde
entwickelt haben. Man kann sagen, der Mensch, der die Eigenschaften des
Mitleids, der Liebe entwickelt hat, die Eigenschaften, die man gewöhnlich als
sittlich-gute bezeichnet, lebt sich in die nächste Sphäre so hinein, daß er mit
den Wesen, die sonst in dieser Sphäre sind, bekannt werden kann, mit ihnen
zusammenleben kann, während der Mensch, der mangelhafte Moral mitbringt
in diese Sphäre, wie ein Einsiedler darinnen lebt. Das ist die beste
Bezeichnung, daß uns zum Zusammenleben mit der geistigen Welt vorbereitet
das Moralische; zur quälenden Einsamkeit, in welcher wir immer die
Sehnsucht haben, das andere kennenzulernen, und es nicht können, zu dieser
Einsamkeit verurteilt uns das Nichtmoralische unseres Herzens wie unseres
Denkens und Verhaltens in der physischen Welt. Und entweder als Einsiedler
oder als geselliger Geist, der zum Segen ist in der geistigen Welt, leben wir uns
ein in die zweite Sphäre, die man im Okkultismus immer genannt hat die
Sphäre des Merkur. Heute wird sie Venus genannt in der äußeren Astronomie;
es hat bekanntlich eine Umkehrung der Namen stattgefunden, wie schon oft
gesagt worden ist. Bis zum Kreise des heutigen Morgen- und Abendsterns
breitet der Mensch sein Wesen aus, während er sich früher nur bis zum Monde
ausgebreitet hat. [68] Nun stellt sich etwas Eigentümliches ein. Bis zur
Mondensphäre sind wir immer noch mit den irdischen Verhältnissen
beschäftigt, aber auch darüber hinaus ist das Verhältnis zur Erde nicht ganz
abgebröckelt, wir wissen noch immer alles, was wir auf der Erde getan,
gedacht haben; wie wir uns jetzt an etwas erinnern können, so wissen wir es,
und – sehen Sie, meine lieben Freunde – wieder ist leicht das Erinnern das
Quälende! – Wenn wir noch auf der Erde leben und wir haben einem
Menschen Unrecht getan oder Laben einen Menschen, den wir eigentlich
lieben sollten, nicht hinreichend geliebt, ist es an uns, die Folgen noch
abzuwenden; wir können zu ihm hingehen und uns mit ihm auseinandersetzen
und dergleichen. Das ist von der Merkursphäre an nicht mehr der Fall. Wir
können alle Verhältnisse in der Erinnerung erschauen und diese bleiben auch
aufrecht, aber wir können sie nicht mehr ändern.

(14) Nehmen wir an, es ist jemand vor uns gestorben, den wir vermöge der
Verhältnisse auf der Erde eigentlich hätten lieben sollen, aber nicht genügend
geliebt haben. Wir treffen ihn – wir treffen tatsächlich die Menschen nach dem
Tode wieder, mit denen wir verbunden waren –, wir treffen ihn aber so, wie
wir zu ihm gestanden waren und können es nicht ändern zunächst. Es lebt also
ein Vorwurf in uns, daß wir ihn nicht genügend geliebt haben, aber wir können
unsern Charakter hier nicht mehr ändern, so daß wir ihn jetzt etwas mehr
lieben könnten.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9

Es bleibt, was wir auf der Erde begründet haben, wir können es aber nicht
ändern. Gerade diese Tatsache, daß wir da eintreten in das richtige,
unveränderliche Wahrnehmen in bezug auf die Liebe, sie trat mir in den letzten
neueren Forschungen dieses Sommers ganz kräftig entgegen, und durch solche
Dinge wird man auf mancherlei aufmerksam, was sonst dem Menschen
entgeht, und auch davon möchte ich Ihnen sozusagen eine Empfindung geben.
Man lernt also durch die Erkenntnis der geistigen Welt diese eigentümliche
Tatsache kennen, daß man in der Merkursphäre lebt, wie gesagt, mit allen
Menschen in den alten Verhältnissen, die man nicht ändern kann zunächst.
Zurückschauend und entwickelnd, was man schon entwickelt hat, so lebt man.
[69]

(15) Nun, ich darf wohl sagen, daß ich mich in meinem Leben viel mit
Homer beschäftigt habe, aber eine Stelle ist mir erst ganz klar geworden, als
dies, wovon ich eben sprach, mir in der okkulten Forschung so mächtig
entgegengetreten ist; das ist die Stelle, wo Homer das Reich nach dem Tode
nennt das Land der Schatten, wo sich nichts verwandeln kann. Man kann sie
auslegen nach dem Verstande, aber was der Künstler sagen will von der
geistigen Welt, wie er als ein Prophet spricht, lernt man kennen, wenn man die
betreffende Entdeckung in der geistigen Forschung gemacht hat. So ist es bei
jedem wahren Künstler, er braucht es gar nicht zu wissen in seinen
Alltagsgedanken, was ihm aus der Inspiration zufließt. Und dasjenige, was die
Menschheit durch ihre Künstler im Laufe der Jahrhunderte erhalten hat, wird
nicht verblassen durch die Ausbreitung der spirituellen Bewegung, sondern es
wird immer mehr und mehr vertieft werden, und ganz gewiß wird den
Menschen ein Licht aufgehen über ihre wahren Künstler, wenn sie durch die
okkulte Forschung in die geistige Welt, in jene Welt hineinkommen, aus
welcher die Künstler inspiriert sind. Allerdings solche, welche oft einem
Zeitalter als Künstler gelten, es aber nicht sind, werden eine solche
Beleuchtung nicht erhalten. Manche Tagesgröße wird dahin erkannt werden,
daß sie nichts hat an Inspiration aus der geistigen Welt.

(16) Die nächste Sphäre kann man im Okkultismus nennen die Venus-
Sphäre; da dehnen wir unser Wesen hinaus bis zum Merkur, der okkult die
Venus genannt wird; bis dahin dehnen wir unser Wesen aus. In dieser Sphäre,
ja da hat wieder etwas einen großen Einfluß auf den Menschen und wiederum
hat dies so Einfluß, daß derjenige, der es hat, sozusagen ein geselliger Geist
wird, der es nicht hat, ein einsamer Geist; furchtbar quälend ist das Fehlen
dieses Etwas – das ist das religiöse Moment. Je religiösere Gesinnung wir uns
angeeignet haben, desto geselligere Geister werden wir in dieser Sphäre.
Menschen, denen die religiöse Gesinnung fehlt, die schließen sich ab zu
Wesen, die sozusagen nirgends hinaus können über eine gewisse Schale oder
Hülle, die sich um sie ausbreitet. [70]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

10

Wir lernen, sagen wir, unsere Freunde kennen, trotzdem sie Einsiedler sind,
aber wir kommen nicht an sie heran; wir fühlen uns immer, als ob wir eine
Hülle durchbrechen müßten, die wir aber nicht durchbrechen können. Wenn
wir nicht religiöse Innerlichkeit haben, frieren wir gewissermaßen ein in dieser
Venus-Sphäre.

(17) Dann kommt eine Sphäre, so sonderbar es klingt, wenn der Mensch –
und jeder tut es nach dem Tode – sich hineinlebt in diese Sphäre, fühlt er sich
erweitert bis zu unserer Sonne. Es wird nicht mehr lange dauern, dann wird
man auch anders über die Himmelskörper denken, als die heutige Astronomie
annimmt. Wir selber sind mit dieser Sonne verbunden; es kommt eben eine
Zeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, wo wir ein Sonnenwesen
geworden sind. Aber jetzt ist noch ein anderes notwendig: zur ersten Sphäre ist
sittliches Leben, zur Venus-Sphäre religiöses Leben, zur Sonnensphäre ist
notwendig, daß wir Natur und Wesenheit der Sonnengeister, namentlich des
Hauptsonnengeistes, des Christus, wirklich kennen, daß wir uns auf Erden eine
Verbindung zu ihm geschaffen haben. Mit dieser Verbindung ist es so: Als die
Menschen noch ein altes Hellsehen hatten, fanden sie diese Verbindung so, daß
sie sich durch die alte göttliche Gnade hineinlebten; das verschwand dann und
das Mysterium von Golgatha mit der Vorbereitung durch das Alte Testament
war dazu da, um den Menschen das Sonnenwesen verständlich zu machen.
Heute genügt nicht mehr die alte Weise, wie seit dem Mysterium von Golgatha
die Menschen sich mehr naiv zum Christus emporgerungen haben; heute soll
die Geisteswissenschaft die Welt vom Gesichtspunkte eines Sonnenwesens
begreiflich machen. Das erste Mal, als das so richtig verstanden worden ist,
war die Zeit des Mittelalters, als innerhalb Europas die Gralssage in ihrer
eigentlichen tieferen Bedeutung ihren Ursprung genommen hat. Durch das
Verständnis dessen, was wiederum durch die spirituelle Bewegung gegeben
wird, wird ja gerade das wieder erobert, was durch den hohen Sonnengeist, den
Christus, gebracht worden ist, der herabgestiegen ist und nun der Erdgeist
geworden ist durch das Mysterium von Golgatha. Dieser Impuls, der durch das
Mysterium von Golgatha gegeben worden ist, ist geeignet, in der Geistes-
wissenschaft alle religiösen Bekenntnisse über das ganze Erdenrund hin in
Frieden zu verbinden. [71] Das bleibt die Grundforderung der Geistes-
wissenschaft: jede Religion mit gleicher Hingebung zu behandeln, keiner
Religion den Vorzug zu geben durch irgendwelche äußeren Gründe. Wenn
zum Beispiel unserer Strömung vorgeworfen wird, daß wir das Mysterium von
Golgatha in die Mitte der Weltenentwickelung stellen und daß das eine
Bevorzugung wäre der christlichen Religion, so ist das ein ganz ungerechter
Vorwurf. Verständigen wir uns einmal darüber, was es mit einem solchen
Vorwurfe für eine Bewandtnis hätte. Wenn ein Buddhist oder Brahmane zu uns
käme und uns diesen Vorwurf machen würde, würden wir ihm sagen:



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

11

Kommt es denn darauf an, was in religiösen Büchern steht, und ist es eine
Benachteiligung einer Religion, wenn man das alles nicht ablehnt, was nicht in
diesen Büchern steht? Kann nicht jeder Buddhist die kopernikanische
Weltanschauung annehmen, ohne aufzuhören, ein Buddhist zu bleiben? Das ist
ein Fortschritt der allgemeinen Menschheit. Und so ist die Erkenntnis, daß das
Mysterium von Golgatha in der Mitte der Weltenentwickelung steht, ein
Fortschritt der ganzen Menschheitsentwickelung, ob davon in den alten
Büchern steht oder nicht, und uns zuzumuten, sozusagen von der chinesischen
oder buddhistischen Religion nicht so zu denken, wäre dasselbe, wie wenn von
diesen Religionen ganz Europa verboten würde, die kopernikanische
Weltanschauung anzunehmen, weil sie nicht in ihren Büchern steht. Aber
gerade dieses Verständnis des Mysteriums von Golgatha – wenn man erkennt,
was da vorgegangen ist – macht uns zu einem geselligen Geiste nach dem Tode
in der Sonnensphäre. Überhaupt ist es so: In dem Augenblicke, in dem wir
über den Mond hinauskommen, da tritt etwas ein, was wir jetzt auch geistig
innerlich bezeichnen können – wir sind von Visionen umgeben. Wenn wir
einem verstorbenen Freund begegnen nach dem Tode, ist es eine Vision, aber
er ist es selbst, er lebt in dieser Realität drinnen; aber es sind Visionen, die sich
aufbauen auf das Gedächtnis an das, was wir hier getan haben.

(18) Später, außerhalb der Mondensphäre, ist das zwar auch noch der Fall,
aber es leuchten dann die geistigen Wesen der höheren Hierarchien an uns
heran. Es ist so, als ob die Sonne aufgeht und die Wolken vergoldet. So ist es
im Sonnenkreise. [72] Aber wir lernen auch die geistigen Hierarchien in der
Merkursphäre nur kennen, wenn wir mit religiöser Gesinnung erfüllt sind, in
der Sonnensphäre nur, wenn wir mit jahvisch-christlicher Stimmung erfüllt
sind. Da treten die äußeren geistigen Wesenheiten an uns heran. Wiederum ist
etwas höchst merkwürdig, und was ich gesagt habe, ergibt sich durch objektive
okkulte Forschung: Der Mensch ist über den Mond hinaus wie eine Wolke aus
Geist gewoben und wird beleuchtet von den geistigen Wesenheiten, sowie er in
den Merkur kommt. Daher haben die Griechen den Merkur den Götterboten
genannt, weil in dieser Sphäre hohe geistige Wesenheiten den Menschen
beleuchten. Das sind die großen gewaltigen Eindrücke, die wir empfangen,
wenn wir aus dem Kreise der okkulten Forschung entwickeln, was die
Menschheit geschaffen hat, was als Kunst, als Mythos gegeben worden ist.

(19) So leben wir uns durchchristet in die Sonnensphäre hinein. Dann leben
wir weiter und kommen in eine Region hinein, wo wir die Sonne so unter uns
haben, wie wir früher die Erde unter uns gehabt haben. Wir beginnen auf die
Sonne zurückzublicken – und da beginnt etwas sehr Merkwürdiges. In diesem
Augenblicke zeigt sich uns, daß wir noch einen anderen Geist in seiner
eigenartigen Weise zu erkennen beginnen, den Luzifergeist.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

12

(20) Was Luzifer ist, das durchschauen wir, wenn nicht vorher durch die
okkulte Wissenschaft oder Initiation, durch das bloße Leben nach dem Tode
nicht. Erst wenn wir jenseits der Sonnensphäre angekommen sind, lernen wir
ihn erkennen, wie er war, bevor er Luzifer geworden ist, als er noch ein Bruder
des Christus gewesen ist. Denn daß er anders geworden ist, ist erst in der Zeit
eingetreten, da Luzifer zurückgeblieben ist und sich losgelöst hat vom
Fortschritt im Kosmos. Und dasjenige, was er Schlimmes tun kann, erstreckt
sich nur bis zur Sonne hin. Darüber ist noch eine Sphäre, wo Luzifer seine
Tätigkeit so entwickeln kann, wie sie vor seiner Loslösung war. Da ist nichts
von Schaden, was er da entwickelt, und wenn wir uns mit dem Mysterium von
Golgatha in der richtigen Weise zusammengehörig gemacht haben, gehen wir,
geleitet von Christus, von Luzifer in Empfang genommen, in der richtigen
Weise in die noch weiteren Sphären des Weltalls hinaus. [73] Der Name
Luzifer ist gut gewählt, wie überhaupt die Alten sich weise Namen gewählt
haben. Wenn wir die Sonne unter uns haben, ist auch das Sonnenlicht unter
uns. Da brauchen wir dann einen neuen Lichtträger, der uns hinausleuchtet in
den Weltenraum. Wir kommen dann in die Mars-Sphäre. Solange wir unter der
Sonne waren, blickten wir hinaus in die Sonne; jetzt ist die Sonne unter uns
und wir blicken in den weiten Weltenraum hinaus. Und diesen weiten
Weltenraum empfinden wir durch das, was immer genannt und so wenig
verstanden wird, im eigentlichen Sinne durch die Sphärenmusik, durch eine
Art von geistiger Musik. Immer weniger und weniger Bedeutung haben dann
die Visionen, in die wir getaucht sind, immer größere und größere Bedeutung
gewinnt, was wir geistig hören und vernehmen. Da erscheinen uns die
Weltenkörper nicht so, daß wir wie die irdischen Astronomen messen, ob der
eine schnell oder langsam geht – das schnelle oder langsame Zusammen-
stimmen ergibt das Tönen der Weltenharmonie. Und dasjenige, was der
Mensch dabei innerlich erlebt, ist das, daß er immer mehr und mehr fühlt: das
einzige, was ihm bleibt in diese Region hinein, ist das, was er als Spirituelles
auf Erden aufgenommen hat. Dadurch entwickelt er seine Bekanntschaft mit
den Wesenheiten dieser Sphäre, bleibt er ein geselliger Geist. Die Menschen,
die sich heute abschließen von dem Spirituellen, geraten trotz des Moralischen,
trotz des religiösen Lebens auch nicht in die spirituelle Welt. Da ist nichts zu
machen. Es ist ja natürlich durchaus möglich, daß solche Menschen in der
nächsten Inkarnation dazukommen. Alle materialistisch Gesinnten werden,
wenn sie über die Sonne hinaus in die Mars-Sphäre kommen, Einsiedler; das
ist nicht anders. So töricht es vielleicht manchem erscheinen könnte, es ist
doch wirklich; der ganze Monistenbund wird nicht fortbestehen können, wenn
seine Anhänger einmal in die Sonnensphäre gelangt sind, weil seine Anhänger
nicht zusammenkommen können, weil jeder ein Einsiedler ist.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13

(21) Auf dem Mars wird der Mensch, der sich hier auf der Erde spirituelles
Verständnis erworben hat, noch eine andere Erfahrung machen. Und da wir
heute schon intimer sprechen, darf auch das ausgesprochen werden. [74] Es
kann ja gefragt werden gerade innerhalb unserer Weltanschauung, wie wir sie
als Geisteswissenschaft im Abendlande entwickeln: Was ist mit einem solchen
Geiste geschehen wie dem Buddha nach seiner letzten Inkarnation auf der
Erde? Ich habe schon darauf hingewiesen, nicht wahr: Der Buddha hat als
Gautama die letzte Inkarnation durchgemacht sechshundert Jahre vor Christus.
Wenn Sie meine Vorträge gut verfolgt haben, werden Sie wissen, er hat
sozusagen noch einmal gewirkt – er brauchte sich nicht mehr als Buddha zu
inkarnieren –, er hat nur geistig gewirkt bei der Geburt des Lukas-Jesusknaben.
Geistig hat er aus höheren Sphären herabgewirkt auf die Erde; aber wo ist er
selber? Ich habe in Schweden, in Norrköping, auf ein noch späteres
Hereinwirken des Buddha auf die Erde hingedeutet. So war im achten
Jahrhundert eine Initiationsstätte in Europa, am Schwarzen Meer, da lebte
Buddha geistig in einem Schüler, nämlich in einem Schüler, der später Franz
von Assisi geworden ist. Franz von Assisi war in der früheren Inkarnation im
achten Jahrhundert also ein Schüler des Buddha und hat alle Eigenschaften
aufgenommen, um in dieser sonderbaren Weise zu wirken, wie er als Franz
von Assisi gewirkt hat. In vielem kann man seine Gemeinde nicht von
Anhängern Buddhas unterscheiden, außer durch das, daß die einen Anhänger
Buddhas, die anderen Christen waren. Das ist eine Folge davon gewesen, daß
er in seinem vorhergehenden Leben ein Schüler Buddhas war, des geistigen
Buddha. – Wo ist aber der Buddha selbst, wo ist er, der als Gautama gelebt
hat? Er ist für den Mars dasselbe geworden, was Christus für die Erde
geworden ist; er hat für den Mars eine Art von Mysterium von Golgatha
durchgeführt und die eigentümliche Erlösung der Marsleute hat Buddha
zustande gebracht; er lebt dort unter ihnen. Und für ihn selbst war gerade sein
Erdenleben die richtige Vorbereitung, um die Marsleute zu erlösen, doch war
diese seine Erlösung nicht so wie das Mysterium von Golgatha, sondern etwas
anders.

(22) Geistig aber lebt der Mensch in der Mars-Sphäre in der angedeuteten
Zeit, dann lebt er wieder weiter, dann lebt er sich in die Jupitersphäre hinein.
[75] In der Jupitersphäre wird sozusagen der Zusammenhang mit der Erde, der
vorher noch ein bißchen bestanden hat, schon ganz bedeutungslos für den
Menschen; von der Sonne wirkt noch ein wenig auf den Menschen, dagegen
wirkt mächtig der Kosmos auf ihn ein. So stellt es sich dar: Alles wirkt von
außen herein und der Mensch nimmt Kosmisches auf. Der ganze Kosmos wirkt
eben durch die Sphärenharmonie, die immer andere Formen annimmt, je weiter
wir das Leben durchforschen zwischen dem Tode und einer neuen Geburt. Es
ist schwer zu charakterisieren dieses Leben, diese Veränderung der
Sphärenharmonie; man könnte, weil man diese Dinge nicht mit irdischen
Worten ausdrücken kann, vergleichsweise sagen:



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14

Die Sphärenmusik verändert sich beim Durchgang vom Mars zum Jupiter so,
man kann nur sagen, wie das Orchestrale in die gesangliche Musik. Es wird
immer mehr zum Tone, zu dem, was den Ton zugleich durchsetzt als das
Bedeutungsvolle, als das Sein-Wesen-Ausdrückende. Inhalt bekommt die
Sphärenmusik, wenn wir uns in die Sphäre des Jupiter hineinbegeben, und sie
wird dann in der Sphäre des Saturn zum völligen Inhalt, zum Ausdruck des
Weltenwortes, aus dem alle Dinge geschaffen sind, und das gemeint ist im
Johannes-Evangelium: «Im Urbeginne war das Wort ...» Dieses Wort ist das
Hineintönen der kosmischen Gesetzmäßigkeit und Weisheit. Dann geht der
Mensch, wenn er vorbereitet ist – der geistige Mensch weiter, der nicht geistige
weniger weit –, in noch weitere Sphären, aber er geht auch über in einen ganz
anderen Zustand als der ist, in dem er vorher war. Und wenn man diesen
späteren Zustand charakterisieren will, müßte man sagen: Von da ab, wo der
Mensch über den Saturn hinausgeschritten ist, beginnt ein geistiges Schlafen,
während das Vorhergehende ein geistiges Wachen war. Das Bewußtsein
dämpft sich herab von jetzt an, es tritt ein Benommensein ein, und dieses
Benommensein wieder gestattet gerade dem Menschen andere Dinge
durchzumachen, als er früher durchgemacht hat. Geradeso, wie wir im Schlafe
die Ermüdung wegschaffen und uns neue Kräfte zuführen, so tritt dann durch
das Herabdämpfen des Bewußtseins ein Einströmen geistiger Kräfte des
Kosmos ein, wenn wir sozusagen eine weit, weit ausgedehnte spirituelle
Raumkugel geworden sind. [76] Erst haben wir es geahnt, dann haben wir es
als Weltorchester gehört, dann hat es gesungen, dann haben wir es als Wort
vernommen, dann schlafen wir ein und es durchdringt uns, und während dieser
Zeit gehen wir wieder zurück durch alle diese Sphären unter Herabdämpfung
des Bewußtseins; immer dumpfer und dumpfer wird unser Bewußtsein, wir
ziehen uns zusammen, je nach unserem Karma langsam oder schnell, und
während dieses Zusammenziehens treten wieder auf die Kräfte, die aus dem
Sonnensystem kommen. Von Sphäre zu Sphäre gehen wir zurück. Für die
Mondensphäre sind wir nicht empfänglich, wenn wir aus dem Kosmos zurück-
kommen; wir gehen sozusagen unberührt und ungehemmt durch sie hindurch,
und dann sind wir so, daß wir uns zusammenziehen und zusammenziehen, so
daß wir uns vereinigen können mit dem kleinen Menschenkeime, der dann
seine Entwickelung durchmacht vor der Geburt. Und in aller Physiologie und
Embryologie wird gar nichts Wahres enthalten sein, wenn ihr dies nicht aus der
okkulten Forschung, nicht aus diesen Tatsachen zukommt; denn der
Menschenkeim ist ein Abbild des großen Kosmos. Er trägt den ganzen Kosmos
in sich; was zwischen Empfängnis und Geburt materiell geschieht und als
Mensch sich bildet, aber auch was der Mensch im Weltenschlafe durchgemacht
hat, trägt er als Kraft im Keimzustande in sich.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15

(23) Da berühren wir ein wunderbares Mysterium, das im Grunde
genommen in unserer Zeit nur Künstler angedeutet und dargestellt haben, aber
es wird schon auch noch besser verstanden werden – sagen wir die Tristan-
Frage – als dasjenige, was in ihr lebt, die Tristan-Stimmung, wenn wir in der
Tristan- und Isolde-Liebe einmal empfinden werden das Hereinströmen des
ganzen Kosmischen, das wir in seiner wahren Gestalt kennenlernen eben durch
das Durchlaufen der ganzen Entwickelung des Menschen vom Tode zu einer
neuen Geburt hin. Was vom Kosmos hereingeholt wird, was vom Saturn
hereingebracht worden ist, wirkt auf Liebende, die zusammengeführt werden.
Es wird manches zu einem kosmischen Ereignis gemacht, nur darf es nicht
verstandesmäßig analysiert werden, sondern es muß empfunden werden, was
den Menschen verbindet in Realität mit dem ganzen Kosmos. [77] Daher wird
es die Geisteswissenschaft schon gewiß dahin bringen, daß die Menschheit
eine neue Frömmigkeit entwickelt, die eine wahre, echte Religiosität ist, indem
dasjenige, was oftmals sich als Kleinstes kundgibt, erscheint als aus dem
Kosmos heraus entstanden. Das, was in menschlicher Brust lebt, wir lernen es
in der richtigen, weisen Form an seinen Ursprung angliedern, wenn wir es im
Zusammenhang mit dem Kosmos betrachten. So kann ausgießen das, was von
der Geisteswissenschaft ausgeht, über das ganze Leben, über die ganze
Menschheit, die da kommen muß, eine wirklich neue Stimmung. Künstler
haben sie vorbereitet, aber das wirkliche Verständnis muß vielfach gerade
durch die spirituelle Stimmung erst geschaffen werden.

(24) Das sind so einige Andeutungen, die ich Ihnen geben wollte gerade auf
Grund erneuter intimer Forschungen über das Leben des Menschen zwischen
dem Tode und der neuen Geburt. Nichts ist eigentlich in der Geistes-
wissenschaft, was uns nicht in unserer tiefsten Empfindung, im tiefsten
Gefühle zugleich berühren würde; nichts bleibt abstrakte Vorstellung, wenn
wir es richtig erfassen und verstehen. Die Blume freut uns mehr, wenn wir sie
anschauen, als wenn der Botaniker sie zerfasert. Die weit entfernte Sternenwelt
kann ein Gefühl der Ahnung uns entwickeln, aber was sich darlebt darinnen,
das geht uns erst auf, wenn wir uns mit der Seele in die Sphären hinaus
erheben können. Die Pflanze verliert, wenn sie zerfasert wird; die Sternenwelt
verliert nichts, wenn wir hinausgehen über sie und wenn wir erkennen, wie der
Geist mit ihr verbunden ist.

(25) Kant hat ein merkwürdiges Wort ausgesprochen, aber nur so wie einer,
der die Ethik einseitig erfaßt hat: zwei Dinge berührten ihn eigentümlich, der
bestirnte Himmel über ihm und die moralische Welt in ihm. Beide sind
eigentlich dasselbe, wir nehmen sie nur aus den Himmelswelten in uns herein.
Wenn wir etwas Moralisches haben, damit geboren werden, so ist es daher, daß
uns beim Einschlafen, bei der Zurückentwickelung, die Merkursphäre viel hat
geben können und die Venus-Sphäre, wenn wir auftreten mit religiösen
Gefühlen. [78]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

16

Wie wir des Morgens hier im irdischen Leben gestärkt, mit wiedererwachten
Kräften aufwachen, so werden wir geboren mit dem, was uns als stärkende
Kraft der Kosmos gegeben hat; wir können es aufnehmen gemäß unserem
Karma. In dem Maße, als das Karma gestattet, kann uns der Kosmos die Kräfte
geben, so daß wir mit diesen als Anlagen geboren werden.

(26) So zerfällt das Leben zwischen dem Tode und der neuen Geburt in
zwei Teile. Zuerst ist es unwandelbar. Wir leben uns dann hinauf, die Wesen
kommen an uns heran; wir kommen in den Schlaf, da wird es wandelbar; da
kommen die Kräfte in uns hinein, mit denen wir geboren werden. Wenn wir
diese Entwickelung des Menschen so ins Auge fassen, dann sehen wir ja
zugleich, daß der Mensch, indem er sich nach dem Tode entwickelt, zuerst in
einer Welt der Visionen lebt. Was der Mensch geistig-seelisch ist, lernt er
später erkennen. Dann kommen die Wesen von außen, die, wie das goldene
Morgensonnenlicht die Dinge der Außenwelt beleuchtet, nun uns beleuchten;
so leben wir uns hinauf, so dringt die geistige Welt auf uns ein. Dieses Sich-
Hineinleben in die geistige Welt von außen, das tritt zuerst dann hervor, wenn
das sozusagen ganz reif geworden ist, was wir selber sind in unserer visionären
Welt, wenn wir als Mensch entgegentreten den Wesen der geistigen Welt, die
von allen Seiten wie Strahlen an uns herankommen.

(27) Versetzen Sie sich jetzt einmal in die geistige Welt, wie wenn Sie
zuschauen könnten. Da kommt der Mensch als eine Visionswolke hinauf, da ist
er so recht, was er eigentlich ist. Dann kommen die Wesen an ihn heran und
beleuchten ihn von außen. Die Rose, im Dunkel sehen Sie sie nicht; wenn wir
das Licht anzünden, fällt das Licht auf die Rose, darum sehen wir die Rose,
wie sie ist. So ist es, wenn der Mensch sich hinausbegibt in die geistige Welt:
es kommt das Licht der geistigen Wesen an ihn heran. Aber es gibt einen
Moment, wo der Mensch gar deutlich sichtbar ist, wo er beschienen wird vom
Lichte der Hierarchien, so daß er eigentlich zurückstrahlt die ganze Außenwelt,
und da erscheint der ganze Kosmos eigentlich vom Menschen zurückgestrahlt.
Sie können sich also vorstellen: Erst leben Sie weiter als eine Wolke, die nicht
genug beleuchtet ist, dann strahlen Sie das Licht des Kosmos zurück und dann
lösen Sie sich auf. [79] Einen solchen Moment gibt es, wo der Mensch das kos-
mische Licht zurückstrahlt. Bis dahin kann man sich erheben. Dante sagt in
seiner «Divina Commedia», daß man in einem gewissen Teile der geistigen
Welt Gott als Mensch sieht. Diese Stelle ist real gemeint, sie ist anders gar
nicht verständlich. Man kann sie als eine schöne Sache hinnehmen, wie es die
Ästheten tun, aber im inneren Gehalt kann man sie nicht verstehen. Das ist
wieder solch ein Fall, wo wir die geistige Welt gespiegelt sehen in den Werken
der Künstler; so auch namentlich in den Werken der großen Tonkünstler der
letzten Zeit, bei Beethoven, Wagner, Bruckner. Da wird es einem so gehen,
wie es mir vor einigen Tagen gegangen ist, wo ich mich eigentlich gewehrt
habe gegen eine Erkenntnis, weil sie zu frappierend ist.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17

Es gibt in Florenz die Mediceer-Kapelle, wo Michelangelo die zwei
Denkmäler der Mediceer geschaffen hat und vier allegorische Figuren, «Tag
und Nacht, Morgen- und Abenddämmerung». Man redet leicht von frostiger
Allegorie; aber wenn man sich die vier Figuren ansieht, so erscheinen sie doch
als etwas anderes denn als frostige Allegorien. Da ist eine Figur, die «Nacht».
Sehen Sie, daß es mit der Forschung auf diesem Gebiete nicht besonders gut
steht, hat sich mir deshalb schon gezeigt, daß überall gefunden wird, daß von
den beiden Mediceer-Denkmälern von Lorenzo und Giuliano, Lorenzo
derjenige ist, der für den Sinnenden gehalten wird. Nun hat sich mir vom
okkulten Standpunkte gezeigt, daß das gerade umgekehrt ist, denn derjenige,
den die Historiker als Lorenzo ansprechen, ist der Giuliano und umgekehrt.
Das wird sich auch historisch beweisen lassen aus dem Charakter der beiden
Persönlichkeiten. Die Denkmäler stehen auf Postamenten, es wird eben im
Laufe der Zeiten wahrscheinlich eine Verwechslung stattgefunden haben. Das
wollte ich nicht eigentlich sagen, ich wollte nur bemerken, daß da die Dinge in
der äußeren Forschung etwas hapern.

(28) An einer der Figuren, an der, die als «Nacht» bezeichnet wird, kann
man gerade recht künstlerische Studien machen, wie die Gebärden sind, wie
die Stellung ist des ruhenden Körpers, das Haupt in die Hand gestützt, der Arm
auf das Bein, wie dies gestellt ist – wenn man das also alles künstlerisch
studiert, kann man das Ganze dann so zusammenfassen, daß man sagt: [80]
Wenn der Ätherleib ganz besonders tätig ist im Menschen und wenn das
dargestellt werden sollte, so müßte es in dieser Weise dargestellt werden; so
drückt sich das in der Gebärde, in der Äußerlichkeit aus, wenn der Mensch
ruht. Wenn der Mensch schläft, ist der ätherische Leib am meisten tätig. Die
angemessenste Stellung hat Michelangelo in der «Nacht» geschaffen. Wie die
Gestalt daliegt, ist das der wirksame Ausdruck für den tätigen Ätherleib, den
Lebensleib.

(29) Wenn man zum «Tag» übergeht, der auf der anderen Seite liegt, ist das
der angemessenste Ausdruck für das Ich; die Gestalt der «Morgendämmerung»
für den Astralleib, die des «Abends» für den physischen Leib. Das sind keine
Allegorien, sondern das sind aus dem Leben heraus gewonnene Wahrheiten,
mit einer ungeheuer künstlerisch bedeutsamen Tiefe da verewigt. Ich habe
mich gewehrt gegen diese Erkenntnis, aber je genauer ich studiert habe, desto
klarer ist es geworden. Ich wundere mich jetzt nicht mehr über eine Legende,
die damals in Florenz entstanden ist. Es hieß, Michelangelo habe Macht über
die «Nacht»; wenn er allein mit ihr in der Kapelle sei, stehe sie auf und gehe
herum. Wenn sie der Ausdruck ist für den Ätherleib, ist es kein Wunder. Ich
wollte damit nur sagen, wie klar und anschaulich alles wird, wenn wir immer
mehr und mehr lernen, alles vom Standpunkte des Okkultismus anzuschauen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
4. Vortrag: Die neuesten Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

18

(30) Am meisten aber wird beigetragen zur Entwickelung des geistigen
Lebens und der Kultur, wenn der Mensch dem Menschen so gegenübertritt,
daß er voraussetzt und ahnt das okkult Verborgene. Dann wird das rechte
Verhältnis von Mensch zu Mensch gewonnen werden, und die Liebe wird
einziehen in die menschliche Seele in der Gestalt, in der sie wirklich echt
menschlich ist, wo der Mensch dem Menschen entgegentritt so, daß der
Mensch dem Menschen ein heiliges Rätsel ist. In diesem Verhalten kultiviert
sich erst, was das richtige Verhältnis der Menschenliebe ist.

(31) So wird Geisteswissenschaft dasjenige sein, was nicht stets zu betonen
braucht äußerliche Pflege von allgemeiner Menschenliebe, sondern sie wird
dasjenige sein, was diese Menschenliebe durch die rechte und wahrhaft echte
Erkenntnis im menschlichen Seelenleben empfangen wird. [81]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt

FÜNFTER VORTRAG

München, Erster Vortrag, 26. November 1912

Inhalt: Das Zurückschauen auf das Erdenleben im Kamaloka und der ersten Zeit danach. Das
allmähliche Mitleben mit den Wesen der höheren Hierarchien. Die Wanderung durch die
Planetensphären und die inneren Bedingungen dazu. Die kosmische Dämmerung unseres
Bewußtseins jenseits der Saturnsphäre und das Hereinwirken der kosmischen Kräfte.
Karmabildung. – Die Bedeutung der Geisteswissenschaft für das Hinauswachsen über die
Sonnensphäre. Die Mysteriendramen. Das Wesenhafte – nicht die Lehre – als das
Entscheidende. – Homer. Mediceer-Gräber.

(1) Die Welt der okkulten Tatsachen – wir haben das ja oftmals betont – ist
nicht etwa so einfach zu untersuchen und darzustellen, wie man sehr häufig
meint, und derjenige, der auf diesem Gebiete gewissenhaft vorgehen will, wird
sich immer wieder und wiederum in die Notwendigkeit versetzt fühlen, gewisse
wichtige Kapitel der Geistesforschung sozusagen aufs neue zu untersuchen.
Und so oblag mir denn gerade in den letzten Monaten unter mancherlei
anderem, wiederum von neuem ein Kapitel zu untersuchen, über welches wir ja
auch hier schon öfters gesprochen haben. Bei solch neuen Untersuchungen
ergeben sich dann neue Gesichtspunkte. Das Kapitel, um das es sich da handelt
und das wir heute, wenn das auch nur skizzenhaft geschehen kann, ein wenig
beschreiben wollen, handelt über das Leben zwischen dem Tod und einer neuen
Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

2

Wenn gesagt worden ist, neue Gesichtspunkte haben sich dabei ergeben, so ist
das nicht so zu nehmen, als ob etwa deshalb das, was früher gesagt worden ist,
irgend verändert zu denken wäre. Das ist gerade bei diesem Kapitel nicht der
Fall. Aber es ist ja einmal so bei der Betrachtung der übersinnlichen Tatsachen,
daß man ihnen eigentlich nur dann wirklich nahetritt, wenn man sie von den
verschiedensten Gesichtspunkten aus ins Auge faßt. Und so werden wir
vielleicht manches von dem, was zum Beispiel in meiner «Theosophie» oder
«Geheimwissenschaft» mehr von dem Gesichtspunkt des unmittelbaren
menschlichen Erlebens dargestellt worden ist, heute von einem universelleren
Standpunkt aus darzustellen haben. Die Dinge sind dieselben, aber man soll
eben nicht glauben, daß man sie schon kennt, wenn man sie von einem
Standpunkt aus einmal charakterisiert erhalten hat. [82] Gerade die okkulten
Tatsachen sind solche, daß man gleichsam um sie herumgehen und von den
verschiedensten Gesichtspunkten aus anschauen muß. In der Beurteilung dieser
Dinge, die von der Geisteswissenschaft mitgeteilt werden, wird ja am häufigsten
der Fehler gemacht, daß die Leute urteilen, die, sagen wir, gerade ein paar
Ausführungen über eine Sache gehört haben und nicht die Geduld besitzen,
wirklich alles, was gesagt werden kann, von den verschiedensten Gesichts-
punkten aus auf sich wirken zu lassen. Dann tritt schon auch für den
gewöhnlichen gesunden Menschenverstand das Verständnis ein, von dem wir
gestern im öffentlichen Vortrage über «Wahrheiten der Geistesforschung»
gesprochen haben. Wir wollen heute nicht so sehr da beginnen, wo das Leben
nach dem Tode, welches wir gewöhnlich als das Kamaloka bezeichnen, anhebt,
sondern hauptsächlich da, wo das Kamaloka-Leben zu Ende geht und das Leben
in der geistigen Welt beginnt, hauptsächlich nach dem Kamaloka-Leben bis
zum Wiedereintritt in ein neues Erdenleben, und wo die Kräfte sich bilden zu
einer neuen Inkarnation.

(2) Sie wissen, daß das hellseherische Hineinschauen in die geistige Welt
einen in einer gewissen Beziehung in dieselbe Lage versetzt, in welcher der
Mensch zwischen dem Tode und einer neuen Geburt ist, so daß innerhalb der
Einweihung eben das erlebt wird, was auch zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt erlebt wird, wenn auch in etwas anderer Weise. Und damit ist ja
überhaupt die Möglichkeit gegeben, über diese Dinge sprechen und etwas
darüber mitteilen zu können. Da möchte ich zunächst über zwei wichtige Dinge
der hellseherischen Anschauung sprechen, die auch zum Verständnis des
Lebens nach dem Tode führen können. Zunächst ist ja schon öfters aufmerksam
darauf gemacht worden, wie verschieden das ganze Leben in der übersinnlichen
Welt gegenüber dem Leben hier in der physischen, in der sinnlichen Welt ist.
Wenn wir in die übersinnliche Welt hinaufkommen, dann ist zum Beispiel
schon der ganze Erkenntnisprozeß ein anderer als hier in der physischen Welt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

3

Hier in der physischen Welt, da gehen wir gleichsam durch diese Welt, und die
Dinge treten an unsere Sinne heran, die Dinge machen ihre Farben- und
Lichteindrücke auf unsere Augen, Gehörseindrücke auf unsere Ohren und
andere Eindrücke auf unsere anderen Sinnesorgane. [83] Wir nehmen die Dinge
wahr, wir gehen durch die Welt und müssen durch die Welt gehen, wenn wir
die Dinge wahrnehmen wollen, und es hilft uns nichts zur Wahrnehmung
irgendeines Dinges, das an einem entfernten Orte ist, wenn wir nicht hingehen;
kurz, wir müssen uns in der Welt der Sinne regen, wir müssen uns bewegen,
wenn wir die Dinge wahrnehmen wollen. Das genau Entgegengesetzte gilt für
die Wahrnehmungen in der übersinnlichen Welt. Je ruhiger wir in unserer Seele
werden, je mehr wir sozusagen alles von innerer Beweglichkeit ausschließen, je
weniger wir irgendein Ding aufsuchen, je weniger wir danach streben können,
daß dieses Ding zu uns komme, je mehr wir warten können, desto sicherer tritt
die Wahrnehmung des Dinges ein, desto wahrer ist dann die Empfindung, das
Erlebnis, das wir von dem Dinge haben können. In der übersinnlichen Welt
müssen wir die Dinge an uns herankommen lassen, das ist das Wesentliche.
Innere Ruhe, die müssen wir uns erwerben, dann kommen die Dinge an uns
heran.

(3) Und das zweite, das ich berühren möchte, ist dieses, daß, wenn wir die
übersinnliche Welt betreten, wir gar sehr nötig haben zu berücksichtigen, daß die
ganze Art, wie uns diese übersinnliche Welt entgegentritt, abhängig ist von dem,
was wir aus der sinnlichen Welt, aus unserer gewöhnlichen menschlich-
sinnlichen Welt in diese übersinnliche Welt hinein mitbringen. Das gibt zuweilen
recht große Seelenschwierigkeiten in der übersinnlichen Welt. Es mag für uns in
der sinnlichen Welt zuweilen recht peinlich sein, wenn wir wissen, wir haben
einen Menschen weniger lieb, als wir ihn eigentlich haben sollten, als er
verdiente, von uns geliebt zu werden. Demjenigen, der mit so etwas behaftet in
die übersinnliche Welt hineintritt, daß er einen Menschen weniger liebt, als
derselbe geliebt werden sollte, steht dies mit einer viel, viel größeren Intensität
vor dem geistigen Auge, als es jemals uns vor die Seele treten kann hier in der
physisch-sinnlichen Welt. [84] Aber nun kommt etwas dazu, und das ist das
ungeheuer Wichtige, was oftmals gerade dem hellseherischen Bewußtsein die
größten Seelenschmerzen machen kann. Alle Kräfte, die wir aus der
übersinnlichen Welt herausziehen können, alles, was wir in der übersinnlichen
Welt gewinnen können, kann uns nichts helfen, um irgendein Seelenverhältnis,
das wir als nicht richtig erkennen in der physischen Welt, etwa durch Kräfte, die
wir aus der übersinnlichen Welt holen, besser zu machen. Das gibt gegenüber all
dem, was uns in der sinnlichen Welt peinigen kann, etwas viel Peinigenderes
noch in der übersinnlichen Welt; es gibt ein gewisses Gefühl der Ohnmächtigkeit
gegenüber dem notwendigen Ausleben des Karma, das ja geschehen muß in der
sinnlich-physischen Welt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

4

(4) Sehen Sie, diese beiden Dinge, die dem Schüler der okkulten Wissenschaft
sehr bald entgegentreten, wenn er nur ein wenig Fortschritte macht, sie treten
sofort auf in dem Leben zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Nehmen wir
nur einmal den Fall, daß wir zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, bald
nach unserem Tode, mit menschlichen Wesenheiten zusammentreffen, die
vielleicht vor uns hier in der physischen Welt gestorben sind. Wir treffen mit
ihnen zusammen; wir können das ganze Verhältnis empfinden, das wir zu ihnen
hier in der physischen Welt gehabt haben. Wir sind sozusagen mit einem vor uns
oder jetzt oder nach uns Hingestorbenen zusammen und empfinden: Genau so
standest du im Leben zu diesem Menschen, so war dein Verhältnis zu ihm.
Während wir aber in der physischen Welt, wenn wir zum Beispiel darauf
kommen, daß wir einem Menschen Unrecht getan haben in unseren Gefühlen
oder Taten, imstande sind, irgend etwas dazu zu tun, um die Sache
auszugleichen, sind wir das in dem Leben nach dem Tode durchaus nicht
unmittelbar. Wir sehen klar ein: So steht es mit unserem Verhältnis, aber wir
sehen, daß es unmöglich ist, innerhalb dieser übersinnlichen Welt irgend etwas
auch aus der tiefsten Einsicht, daß es anders sein sollte, zu ändern. Es muß
zunächst so bleiben, wie es ist. Das ist das Drückende manches Vorwurfes, daß
man klar durchschaut, wie das Verhältnis nicht hätte sein sollen, aber daß man es
so lassen muß, während man immer die Empfindung hat, es sollte anders sein.
Und das wird zu übertragen sein auf das gesamte Leben nach dem Tode. [85] Die
Dinge, von denen wir wissen, sie sind von uns nicht richtig gemacht im Leben,
wir sehen sie um so tiefer ein nach dem Tode; aber wir müssen sie so lassen, wie
sie sind, müssen sie so weiterleben, wie sie sind. Wir sehen gleichsam zurück
auf das, was wir getan haben, aber wir müssen vollständig die Konsequenz
dessen ausleben, was wir getan haben, und haben das deutliche Erlebnis, daß
wir nichts daran ändern können.

(5) So geht es nicht nur mit den Beziehungen zu anderen Menschen, so geht
es mit unserem gesamten seelischen Leben nach dem Tode. Denn dieses
seelische Leben hängt von mancherlei ab. Zunächst möchte ich wie durch
Imaginationen schildernd dieses Leben nach dem Tode ein wenig darstellen.
Wenn man den Ausdruck Visionen oder Imaginationen so nimmt, wie das
gestern zum Beispiel auseinandergesetzt worden ist, so kann kein Mißver-
ständnis entstehen über das, was jetzt gesagt werden soll. Während der Mensch
hier durch seine Organe in der Sinneswelt wahrnimmt, lebt er nach dem Tode
sozusagen in einer Welt von Visionen, nur daß diese Visionen Abbilder von
Wirklichkeiten darstellen. Wie wir das innere Wesen der Rose hier in der
physischen Welt nicht unmittelbar wahrnehmen, sondern die Röte äußerlich, so
nehmen wir einen verstorbenen Freund oder Bruder oder dergleichen nicht
unmittelbar wahr, sondern das, was wir nach dem Tode haben, ist das visionäre
Bild.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

5

Wir sind sozusagen in der Wolke unserer Visionen darinnen, aber wir wissen
ganz genau: wir sind mit dem anderen zusammen; es ist ein reales Verhältnis, ja
ein viel realeres, als es hier auf der Erde zwischen Mensch und Mensch sein
kann. Durch das Bild nehmen wir das Wesen wahr. In der ersten Zeit, auch nach
der Kamalokazeit ist es so, daß unsere uns umgebenden, von uns erlebten
Visionen so sind, daß sie eigentlich zumeist auf das, was wir hier auf der Erde
erlebt haben, in dem angedeuteten Sinn zurückweisen. Wir wissen, sagen wir,
es ist außer uns ein verstorbener Freund hier in der geistigen Welt; wir nehmen
ihn durch unsere Vision wahr. Dieses Gefühl, mit ihm zusammen zu sein, haben
wir vollständig; wir wissen, wie wir mit ihm zusammengehören. Was wir aber
hauptsächlich wahrnehmen, ist das, was sich hier auf der Erde mit ihm
abgespielt hat; das kleidet sich zunächst anfangs in unsere Vision ein. [86] Eine
Nachwirkung unserer irdischen Verhältnisse ist zunächst die Hauptsache im
Erleben; wie wir überhaupt auch noch nach der Kamalokazeit in einer gewissen
Beziehung in den Konsequenzen unseres irdischen Daseins leben. Und diese
Wolke von Visionen, die uns einschließt, ist durchaus abhängig von dem, wie
wir unser Erdenleben zugebracht haben. Erst nach und nach, wenn die Zeit
etwas verläuft zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, stellt sich für die
imaginative Anschauung die Sache so, daß der Mensch, der seelisch wie in
seine Imaginationen eingehüllt ist, dann anfängt, so zu erscheinen für die
Imagination als wie eine Wolke, die zuerst dunkel ist – das wäre der Mensch in
der ersten Zeit nach der Kamalokazeit –, dann beginnt diese Wolke von der
einen Seite so beleuchtet zu sein, wie wenn wir am Morgen eine Wolke von der
Sonne glühend erleuchtet sehen. Wenn dann die Inspiration kommt und diese
Imagination erklären soll, so stellt sich heraus: Wir leben zuerst in der Welt, in
der Wolke unserer eigenen Erlebnisse der Erde, sind in diese gleichsam
eingehüllt und sind nur imstande, zu den Wesen eine Beziehung zu gewinnen,
mit denen wir auf der Erde zusammen waren, also vorzugsweise zu den
Menschen, die gestorben sind oder die eine Möglichkeit haben, mit ihren Seelen
hinaufzukommen von der Erde in die geistige Welt. Das aber, was sich da
ausdrückt für die imaginative Welt, daß die Wolke unseres Wesens von der
einen Seite erleuchtet wird wie von einem Glimmlicht, das sich herumlegt, das
bezeugt, daß wir beginnen uns einzuleben in das Herankommen der Hierarchien
an unsere eigene Wesenheit. Die Wesenheiten der höheren Hierarchien kommen
an uns heran, wir leben uns allmählich in die Welt der höheren Geistigkeit ein.
Vorher haben wir nur Zusammenhänge mit der Welt, die wir mitgebracht
haben; dann beginnt das Leben der höheren Hierarchien an uns heranzuleuchten
und in uns einzudringen; wir bekommen ein Mitleben mit den Wesen der
höheren Hierarchien, wir leben uns mehr und mehr in die Welt der höheren
Hierarchien ein. [87]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

6

Um aber zu verstehen, wie wir uns einleben, dazu ist notwendig, daß wir
tatsächlich über die durch die imaginative Erkenntnis wahrzunehmenden
sozusagen Größenverhältnisse unseres Wesens uns aufklären, indem wir uns
von unserem physischen Leibe herausziehen mit unserem seelischen Wesen.

(6) Das tun wir ja, wenn wir durch die Pforte des Todes gehen. Da dehnt sich
tatsächlich unser Wesen aus, da wird unser Wesen immer größer und größer.
Das ist eine schwierige Vorstellung; aber es ist doch so. Wir sind in der Tat nur
auf der Erde versucht zu glauben, daß wir so groß sind wie die Grenze unserer
Haut. Es ist ein Hinauswachsen in die endlosen Räume, sozusagen ein immer
Größer- und Größerwerden. Und wenn wir am Ende der Kamalokazeit
angelangt sind, sind wir buchstäblich so groß, daß wir bis zu dem Umkreis
reichen, den der Mond um die Erde macht. Also, wir werden sehr, sehr groß.
Wir werden, wie der Okkultist sagt, zu Mondbewohnern; das heißt aber, wir
dehnen unser Wesen so weit aus, daß unsere äußere Grenze zusammenfällt mit
dem Kreis, den der Mond um die Erde beschreibt. Ich kann auf die
Lagenverhältnisse der Planeten heute nicht eingehen, aber Sie werden das, was
scheinbar mit der äußeren Astronomie nicht stimmt, aufgeklärt finden, wenn Sie
die Dinge mit dem in Düsseldorf gehaltenen Vortragszyklus über «Geistige
Hierarchien und ihre Widerspiegelung in der physischen Welt» vergleichen.
Und dann wachsen wir weiter hinaus in den Weltenraum, in unser ganzes
Planetensystem hinein, und wachsen dann zunächst in das, was der Okkultist
die Merkursphäre nennt, hinein. Das heißt, wir werden – in den Grenzen, die
Sie sich ja selbst abstecken, wenn Sie die Dinge richtig verstehen –, wir werden
nach der Kamalokazeit Merkurbewohner, und wir fühlen uns auch durchaus
dann so, daß wir den Weltenraum bewohnen. So wie wir uns während unseres
physischen Daseins als Erdenbewohner fühlen, so fühlen wir uns dann als
Merkurbewohner. Ich kann in Einzelheiten nicht beschreiben, wie sich das
ausnimmt, aber das Bewußtsein ist durchaus vorhanden: Wir sind jetzt nicht
etwa nur in einem so kleinen Raumteil eingegrenzt wie auf der Erde, sondern
unser ganzes Sein umfaßt tatsächlich diesen weiten Umkreis, der begrenzt wird
durch die Bahn, die der Merkur beschreibt. Diese Zeit, die wir da durchleben,
wie wir sie durchleben, das hängt auch davon ab, wie wir uns vorbereitet haben
hier auf der Erde, was wir hier für Kräfte aufgenommen haben, um in der
richtigen oder unrichtigen Art hineinzuwachsen in diese Merkursphäre. [88]

(7) Man kann nun bei der okkulten Untersuchung zwei Menschen
vergleichen – oder mehrere Menschen, aber sagen wir zunächst zwei Menschen
–, um zu einer Erkenntnis dieser Tatsache zu kommen. Und da ist verglichen
worden die Seele eines Menschen zum Beispiel, welcher in unmoralischer
Verfassung durch die Pforte des Todes gegangen ist, mit der Seele eines
Menschen, der in moralischer Seelenverfassung durch die Pforte des Todes
gegangen ist. Da stellt sich ein beträchtlicher Unterschied heraus.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

7

Es zeigt sich schon sehr bald, wie der Unterschied zunächst ist, wenn es sich
handelt um das Verhältnis des einen Menschen zu anderen, die er nach dem
Tode trifft. Da ist es so, daß bei dem Menschen mit moralischer Seelen-
verfassung ja auch die Bilder da sind, in die die Seele eingehüllt ist; aber der
Mensch findet überall die Möglichkeit, sozusagen bis zu einem gewissen Grad
mit diesen anderen Menschen zusammen zu sein. Das macht die moralische
Seelenverfassung. Während bei unmoralischer Seelenverfassung das eintritt,
daß der Mensch das wird, was man nennen kann eine Art Einsiedler in der
geistigen Welt. Er weiß zum Beispiel, daß ein Mensch, der auch in der geistigen
Welt ist, ihn auf der Erde gekannt hat; er weiß, daß er mit ihm zusammen ist,
aber er kann keine Möglichkeit finden, sozusagen aus dem Gefängnis seiner
imaginativen Wolke herauszukommen und an ihn heranzutreten. Moralität
macht uns zum geselligen Wesen in der geistigen Welt, zu einem Wesen, das
Beziehungen anknüpfen kann mit anderen Wesen; Unmoralität macht uns zum
Einsiedler in der geistigen Welt, versetzt uns in die Einsamkeit. Und dies ist
eigentlich ein wichtiger kausaler Zusammenhang zwischen Dingen, die sich hier
auf der Erde mit unserer Seele abspielen, und dem, was zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt geschieht.

(8) Und so ist es auch im weiteren Verlauf. Wir durchleben in einer weiteren
Zeit, nachdem wir durch die Merkursphäre gegangen sind im Sinne des
Okkultismus, die sogenannte Venus-Sphäre, fühlen uns als Venusbewohner.
[89] Da ist es, zwischen Merkur und Venus, wo allmählich unsere Wolke
sozusagen von außen beschienen wird, wo herankommen können an den
Menschen die Wesenheiten der höheren Hierarchien. Aber jetzt hängt es wieder
davon ab, ob wir uns in der richtigen Weise bereit gemacht haben, als gesellige
Geister in die Reihen der Hierarchien aufgenommen zu werden, mit ihnen etwas
zu tun haben zu können, oder ob wir zwar wissen, daß sie da sind, aber wie
Einsiedler gleichsam an jedem vorbeigehen müssen, wie Einsiedler uns da
bewegen in der geistigen Welt. Und in dieser Venus-Sphäre ist es wiederum
von etwas anderem abhängig, ob wir gesellige Geister sind oder einsam
hinwandelnde Geister. Während es in der vorigen Sphäre nur möglich ist, ein
geselliger Geist zu sein, wenn wir uns durch Moralität dazu vorbereitet haben
auf der Erde, ist im wesentlichen die Kraft, die uns zur Geselligkeit, das heißt
zu einem gewissen sozialen Leben in der Venus-Sphäre führt, das religiöse
Leben, die religiöse Stimmung der Seele. Und wir können uns am ehesten zu
Einsiedlern in dieser Venus-Sphäre verurteilen, wenn wir während des
Erdenlebens keine religiöse Stimmung, kein Gefühl unserer Zusammen-
gehörigkeit mit dem Unendlichen, mit dem Göttlichen, entwickelt haben. Ja, es
ist das eben so, daß es sich tatsächlich für die okkulte Beobachtung so darstellt,
daß der Mensch zum Beispiel durch einen bloßen atheistischen Hang, durch ein
Ablehnen jeder Beziehung seiner Endlichkeit zur Unendlichkeit sich in das
Gefängnis seiner eigenen Sphäre einsperrt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

8

Und es ist eine Wahrheit, wenn gesagt wird, daß der sogenannte Monistenbund,
in dem sich die Leute auch gesellig über die Erde vereinigen, durch sein
Bekenntnis es wirklich dazu bringt, daß die Leute, die in ihm verbunden sind
mit einem nicht zur religiösen Stimmung hinneigenden Bekenntnis, sich gut
dazu vorbereiten, daß sie dann keinen Monistenbund mehr bilden können,
sondern wirklich jeder in seinem eigenen Gefängnis sitzt.

(9) Das ist nicht etwas, was ein Urteil begründen soll, sondern was sich eben
aufdrängt für die okkulte Beobachtung als etwas, was ganz notwendig als Folge
der irdischen religiösen oder unreligiösen Empfindungen auftreten muß. Nun
wissen wir ja, daß auf der Erde die verschiedensten Religionen gestiftet worden
sind, und zwar im wesentlichen im Laufe der Menschheitsentwickelung aus
einem gemeinsamen Quell heraus. [90] Sie sind gestiftet worden so, daß aus
diesem gemeinsamen Quell heraus die einzelnen Religionsstifter berücksichtigt
haben die Temperamente der einzelnen Völker, Klima und alle Dinge, an
welche die Religionen angepaßt werden mußten. So kamen natürlich die Seelen
nicht mit einer allgemeinen religiösen Stimmung in diese Sphäre der Venus,
sondern sie kamen dahin mit der Stimmung ihres besonderen Religions-
bekenntnisses. Wenn man auch ein Gefühl hat für das Geistige, für das Ewige,
für das Göttliche, aber dieses Gefühl mit einer bestimmten Färbung dieses oder
jenes Religionsbekenntnisses hat, bewirkt das wiederum, daß man nur ein
geselliges Wesen wird für die, welche sozusagen die gleichen Empfindungen
haben, welche in demselben Religionsbekenntnis hier auf der Erde gelebt
haben. Und daher können wir gerade in der Venus-Sphäre die Menschen
abgetrennt finden nach ihren besonderen Religionsbekenntnissen. Die
Menschen sind ja auf unserer Erde, wie wir wissen, nach Rassen, mehr nach
äußeren Merkmalen bisher gegliedert gewesen. Da Rassen-, Stammes-
zusammengehörigkeiten mit den religiösen Bekenntnissen etwas zu tun haben,
so entspricht im allgemeinen, aber nur im allgemeinen, auch etwas diese
Konfiguration von Gruppen in der Venus-Sphäre – aber doch nicht ganz genau
– dem, wie die Menschen hier auf der Erde gegliedert sind, weil eben dort die
Menschen nur sich gliedern nach ihrem Verständnisse eines gewissen
Religionsbekenntnisses. Dadurch schließen sich gleichsam die Menschen in
bestimmte Grenzen, in Provinzen ein, daß sie nur Empfindungen haben für ihre
bestimmten Religionsbekenntnisse. In der Merkursphäre zeigt der Mensch noch
mehr hauptsächliches Verständnis für die Menschen, welche hier auf der Erde
mit ihm verbunden waren, zu denen er eine gewisse Beziehung gehabt hat.
Wenn er nun eine moralische Seelenverfassung hatte, so ist er während der
Merkursphäre im wesentlichen im Umgange mit den Menschen, zu denen sich
hier schon ein Verhältnis angesponnen hat. Während der Venus-Sphäre ist der
Mensch mehr aufgenommen in die großen religiösen Gemeinschaften, in die er
aufgenommen sich fühlte durch die Beschaffenheit seiner Seele hier im
Erdendasein.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

9

(10) Die nächste Sphäre nun, die der Mensch zu betreten hat, ist die
Sonnensphäre. [91] Und wir kommen in der Tat zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt dazu, uns eine gewisse Zeit hindurch als Sonnenbewohner zu
fühlen, das heißt zu wissen: Wir sind mit der Sonne verbunden. Wir lernen in
dieser Zeit durchaus das Wesen der Sonne kennen, das ganz anders ist, als die
physische Astronomie es heute beschreibt. Und wiederum handelt es sich darum,
daß wir in die Sonnensphäre uns einzuleben vermögen in der richtigen Art. In der
Sonnensphäre tritt nun namentlich eines uns entgegen: da tritt das starke
Bedürfnis in der Seele auf wie durch eine elementare Kraft, daß alle Sonderheiten
zwischen den Menschenseelen aufhören müssen. Während wir in der Merkur-
sphäre mehr oder weniger eingereiht sind in den Kreis, zu dem wir auf der Erde
Beziehung gehabt haben, während wir in der Venus-Sphäre heimisch sind durch
ein religiöses Leben innerhalb der Kreise, die mit uns religiös gleich empfunden
haben auf der Erde, und wir uns noch in gewisser Weise befriedigt fühlen können
bloß in diesen Gemeinschaften, fühlt die Seele tiefe Einsamkeit auf der Sonne,
wenn sie sich verurteilt fühlt, kein Verständnis zu haben für alle Seelen, die von
der Erde zwischen dem Tod und einer neuen Geburt in diese Sonnensphäre
versetzt werden. Nun war es für die alten Zeiten der Menschheitsevolution so,
daß ja tatsächlich die Seelen während der Venus-Sphäre sozusagen in den
einzelnen Religionsprovinzen befindlich waren, dort ihr Verständnis fanden und
gaben und daß, weil alle Religionen aus einem gemeinsamen Quell sind, der
Mensch, wenn er in die Sonnensphäre übertrat, gleichsam von dem alten
gemeinsamen Erbstück aller Religionsbekenntnisse so viel hatte, daß ihm die
Möglichkeit gegeben war, in der Sonnensphäre an alle anderen Seelen
heranzutreten und mit ihnen zusammen zu sein, sie zu verstehen, mit ihnen
Gemeinsamkeit zu pflegen, mit ihnen geselligen Geistes sein zu können.

(11) Die Seelen der älteren Menschheitsentwickelung konnten durch sich
selber nicht viel dazu tun, dieser Sehnsucht, die da auftritt, entgegenzukommen;
aber dadurch, daß ohne menschliches Zutun ein allgemein menschlicher Kern in
den Seelen war, fanden die Seelen die Möglichkeit, über das religiöse Bekenntnis
hinaus mit den Seelen anderer Religionsbekenntnisse zu verkehren. [92] Im alten
Brahmanismus, im chinesischen Bekenntnis, in den anderen Religionen der Erde
steckte so viel von dem gemeinsamen religiösen Kern, der mitgegeben war aus
dem gemeinsamen Urquell aller Religionen, daß die Seelen in der Sonnensphäre
sich gleichsam in der Urheimat aller Religionen fanden, welche den Quell alles
religiösen Lebens in sich birgt. Das ist nun in der mittleren Erdenzeit anders
geworden. Der Zusammenhang mit dem Urquell der Religionen ist verloren-
gegangen, und er kann erst wiederum durch eine okkulte Erkenntnis aufgefunden
werden; so daß auch für diese Sonnensphäre in unserem gegenwärtigen
Menschheitszyklus sich der Mensch schon auf der Erde vorbereiten muß und
nicht von selbst zu einer allgemein menschlichen Geselligkeit kommt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

10

Darin haben wir wiederum etwas, worin das große Bedeutsame des Mysteriums
von Golgatha, des Christentums, liegt, daß es für die neuere Menschheit, für den
jetzigen Menschheitszyklus die Möglichkeit gibt, auf der Erde sich so
vorzubereiten, daß der Mensch zu einem allgemein-menschlich geselligen Leben
während der Sonnensphäre kommt. Darum mußte der Sonnengeist, der Christus,
herniedersteigen auf die Erde. Und nachdem er herniedergestiegen ist und sich
vereint hat mit der Erde, kann auf der Erde die Möglichkeit gefunden werden für
die Seelen, in der Sonnensphäre zwischen dem Tod und einer neuen Geburt ein
allgemein menschliches geselliges Wesen zu werden.

(12) Es könnte vieles angeführt werden für das Universelle des wirklich
verstandenen Christus-Mysteriums. Wir haben ja schon vieles angeführt im Laufe
der Jahre; man kann aber dieses ChristusMysterium immer wieder und wiederum
von neuen Seiten beleuchten. [93] Wenn gesagt wird, daß durch eine besondere
Hervorhebung des Christus-Mysteriums etwa Vorurteile gegenüber den anderen
Religionsbekenntnissen hervorgerufen würden – das ist ja oftmals gesagt worden,
daß zum Beispiel in unserer geisteswissenschaftlichen Bewegung hier in Mittel-
europa das Christus-Mysterium besonders betont würde und dadurch gleichsam
die andern Religionsbekenntnisse nicht gleich behandelt würden –, wäre ein
solcher Vorwurf das Unverständlichste, was gemacht werden kann; denn dieses
Christus-Mysterium ist seiner eigentlichen Bedeutung nach eben sozusagen erst
in den neuen Zeiten okkult entdeckt worden. Und wenn etwa der Buddha-
Bekenner sagen wollte: Du stellst das Christentum über das Buddha-
Bekenntnis, weil du den Christus als irgend etwas Besonderes hinstellst, das
steht noch nicht in meinen heiligen Büchern, also benachteiligst du den
Buddhismus – so ist das nicht verständiger, als wenn der Buddhist verlangen
wollte, man solle auch nicht die kopernikanische Weltanschauung annehmen,
weil die auch nicht in seinen heiligen Büchern steht. Es hat nichts zu tun mit der
Gleichberechtigung der Religionen, daß Dinge, die später gefunden worden
sind, anerkannt werden. Das Mysterium von Golgatha ist so, daß es kein
besonderes Privileg eines christlichen Bekenntnisses ist, sondern es ist eine
geisteswissenschaftliche Wahrheit, die geradeso wie das kopernikanische
Weltensystem von jedem religiösen System anerkannt werden kann, und es
handelt sich wahrhaftig nicht um die Geltendmachung eines Religions-
bekenntnisses, das das Mysterium von Golgatha recht schlecht bisher
verstanden hat, sondern um die geisteswissenschaftliche Tatsache des
Mysteriums von Golgatha. Ist dieses aber schon recht unverständig, so ist noch
unverständiger, davon zu sprechen, daß man nun alle Religionsbekenntnisse
abstrakt vergleichen und eine Art abstrakter Gleichheit des Wesens aller
Religionsbekenntnisse annehmen solle. Denn da müssen konkret diese
verschiedenen Religionsbekenntnisse nicht mit dem, was das Christentum
geworden ist als dieses oder jenes Bekenntnis, sondern mit dem, was es seinem
Wesen nach enthält, zusammengestellt werden.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

11

(13) Nehmen Sie das Hindu-Bekenntnis. Zu diesem wird niemand
aufgenommen, der nicht ein Hindu ist. Das ist im wesentlichen an ein Volk
gebunden. So ist es bei den meisten alten Religionsbekenntnissen. Einzig der
Buddhismus hat es durchbrochen; aber auch er ist nur für eine bestimmte
Gemeinschaft, wenn er richtig verstanden wird. Aber nehmen Sie jetzt die
äußeren Tatsachen. Würden wir zum Beispiel in Europa ein Religionsbekenntnis
haben, das in gleicher Weise zu behandeln wäre wie meinetwillen das Hindu-
Bekenntnis, dann müßten wir auf den alten Wotan schwören. [94] Das war ein
nationaler Gott, war das, was gegeben war einem einzelnen Stamm, einem Volk.
Aber was ist geschehen im Abendlande? Wahrhaftig, nicht irgendein nationaler
Gott ist angenommen worden, sondern in bezug auf das äußere Leben eine ganz
fremde Persönlichkeit: der Jesus von Nazareth ist herübergenommen worden.
Während im wesentlichen die anderen Religionsbekenntnisse etwas Religiös-
Egoistisches haben und nicht über sich hinaus wollen, ist ja das gerade das
Bezeichnende des Abendlandes, daß es zurückgedrängt hat seine religiös-
egoistischen Systeme, zum Beispiel das alte Wotan-System, und etwas
angenommen hat, was nicht in seinem eigenen Fleisch und Blut gewachsen ist, es
angenommen hat wegen seines seelischen Gehaltes. Das Christentum ist für das
Abendland durchaus nicht in demselben Sinne ein religiös-egoistisches
Bekenntnis, als es andere Religionsbekenntnisse für die einzelnen Völker waren.
Das ist das außerordentlich Wichtige, das schon von den äußeren Tatsachen her
ins Auge gefaßt werden muß. Und das macht das Universelle des Christentums in
einer anderen Beziehung aus, wenn dieses Christentum wirklich das Mysterium
von Golgatha in den Mittelpunkt des Menschheitswerdens zu stellen weiß.

(14) Dieses Christentum ist ja noch nicht sehr weit fortgeschritten in seiner
Entwickelung; denn zwei Dinge kann man in diesem Christentum noch immer
nicht ordentlich unterscheiden. Man wird sogar sehr langsam und allmählich
erst dahin kommen, dies zu unterscheiden. Im richtigen Sinn des Mysteriums
von Golgatha, wer ist da ein Christ? Der ist ein Christ, der weiß, daß mit dem
Mysterium von Golgatha etwas Reales geschehen ist, daß der Sonnengeist im
Christus gelebt hat, sein Wesen ausgegossen hat über die Erde und daß der
Christus für alle Menschen gestorben ist. Obwohl Paulus schon verkündet hat,
der Christus ist nicht nur für die Juden gestorben, sondern auch für die Heiden,
versteht man dieses Wort heute immer noch recht wenig. Erst wenn man weiß,
daß der Christus für alle Menschen die Tat auf Golgatha vollbracht hat, dann
wird man das Christentum verstehen. Denn ein anderes ist diese reale Wirkung
die sich ausgegossen hat von Golgatha, und ein anderes, ob man sich ein
Verständnis dafür angeeignet hat. [95] Daß man weiß, was der Christus ist, soll
man anstreben, aber man kann niemals einen Menschen auf Erden nach dem
Mysterium von Golgatha anders ansehen als so, daß man sagt: Ob du Chinese
oder Hindu bist, der Christus ist auch für dich gestorben, und er hat diese
Bedeutung für dich wie für einen andern.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

12

So daß im richtigen Verständnis des Mysteriums von Golgatha sich die
Anschauung ergibt, daß wir jedem Menschen entgegentreten und fragen:
Wieviel hat er Christliches? – gleichgültig, was er für einen Glauben hat. Weil
der Mensch sich immer mehr und mehr Bewußtsein davon erwerben muß, was
in ihm real ist, ist es selbstverständlich ein hohes Ideal, auch etwas zu wissen
vom Christus-Mysterium. Dieses wird sich immer mehr und mehr verbreiten.
Und das wird dazu gehören: Verständnis zu haben für das Mysterium von
Golgatha. Das ist aber etwas anderes als die Auffassung, die man haben kann
von dem Mysterium von Golgatha: das Universelle, das für alle Menschen
gültig ist. Jetzt kommt es darauf an, daß wir es in der Seele empfinden: das
macht uns zu geselligen Wesen in der Sonnensphäre. Wir sind dort Einsiedler,
wenn wir uns eingeschlossen in irgendein Religionsbekenntnis fühlen; wir sind
gesellige Wesen in der Sonnensphäre, wenn wir Verständnis haben für das
Universelle des Mysteriums von Golgatha. Da finden wir die Möglichkeit, mit
jedem Wesen etwas zu tun zu haben, das in der Sonnensphäre an uns
herankommt. Zu frei beweglichen Wesen in der Sonnensphäre macht uns die
Empfindung, die wir uns aneignen während der Erdenzeit für das Mysterium
von Golgatha innerhalb unseres Menschheitszyklus.

(15) Denn zu was müssen wir in der Lage sein gerade für diesen Zeitpunkt
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt?

(16) Hier kommen wir auf eine Tatsache, die außerordentlich wichtig ist für
den neueren Okkultismus. Diejenigen Menschen, welche in den Zeiten, bevor
sich auf der Erde das Mysterium von Golgatha vollzogen hatte, gelebt haben –
im wesentlichen gilt das, was ich jetzt sage, ganz genau nicht –, fanden in der
Sonnensphäre sozusagen den Thron Christi und den Christus dort darauf. Sie
konnten ihn erkennen, weil die alten Erbstücke von der Gemeinsamkeit aller
Religionen in ihnen gelebt haben. Aber dieser Christusgeist ist von der Sonne
heruntergestiegen, und im Mysterium von Golgatha ist er sozusagen
ausgeflossen in das Leben der Erde. [96] Und indem er da in das Leben der
Erde ausgeflossen ist, hat er die Sonne verlassen, und man findet heute
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt in der Sonne bloß das Akasha-Bild
von dem Christus. Der Thron ist dort nicht eingenommen von dem wirklichen
Christus. Wir müssen von der Erde die Vorstellung von dem lebendigen
Zusammenhang mit dem Christus mit hinaufbringen, damit wir durch das
Akasha-Bild den lebendigen Zusammenhang mit dem Christus haben können.
Dann finden wir die Möglichkeit, von der Sonne aus auch den Christus zu
haben, die Möglichkeit, daß er alle Kräfte in uns erregt, die wir erregt haben
müssen, wenn wir die Sonnensphäre in der richtigen Weise durchwandern
sollen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

13

(17) Unsere Wanderung zwischen dem Tod und einer neuen Geburt geht
noch weiter. Von der Erde aus haben wir die Kraft gehabt, namentlich durch
moralische und religiöse Seelenverfassung, uns sozusagen hineinzuleben in die
Wesenheiten, mit denen wir zusammen waren auf der Erde, und dann in die
Wesenheiten der höheren Hierarchien. Aber diese Kraft erlahmt allmählich,
wird immer dämmerhafter und dämmerhafter, und das Wesentliche, was uns
bleibt, ist eigentlich die Kraft, die wir saugen auf der Erde aus dem Mysterium
von Golgatha, daß wir uns zurechtfinden in der Sonnensphäre. Dafür tritt ein
neuer Lichtträger in der Sonnensphäre auf, den wir kennenlernen müssen in
seiner urkräftigen Eigenart. Das Verständnis für den Christus bringen wir uns
von der Erde mit; damit wir uns aber weiter entwickeln können, weiter hinauf in
das Weltenall von der Sonnensphäre in die Mars-Sphäre hinein, dazu ist
notwendig, daß wir – und das können wir einfach dadurch, daß wir
Menschenseelen sind –, daß wir den zweiten Thron erkennen, der sozusagen
neben dem Christus-Thron in der Sonne sich befindet, von dem aus wir das
andere Wesen kennenlernen, das jetzt mit dem Christus uns weiterleitet: den
Luzifer. Wir lernen jetzt Luzifer kennen, und durch das, was er uns an Kräften
zu geben in der Lage ist, können wir die Weiterwanderung durch die Mars-,
Jupiter- und Saturnsphäre machen. [97]

(18) Und immer weiter kommen wir in den Weltenraum, in immer dauernder
Vergrößerung. Es tritt nun in der Tat, wenn wir uns so über die Saturnsphäre
hinausbewegen, etwas ein, was unseren Bewußtseinszustand etwas ändert. Wir
geraten gleichsam in eine Art von kosmischer Dämmerung – man kann nicht
sagen kosmischen Schlafes, aber kosmischer Dämmerung. Dadurch können
aber gerade erst recht die Kräfte des gesamten Weltalls auf uns hereinwirken.
Von allen Seiten wirken dann die Kräfte auf uns, und wir nehmen Kräfte des
ganzen Kosmos in uns auf. Es gibt also, indem wir uns da hinausgedehnt haben,
eine Zeit zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, wo in unser Wesen wie
von allen Seiten die Kräfte des ganzen Kosmos hereinkommen, wie von allen
Sternen die Kräfte hereinkommen in unser Wesen. Dann beginnen wir uns
zusammenzuziehen, kommen wieder durch die verschiedenen Sphären herein
bis zur Venus-Sphäre, ziehen uns zusammen, kleiner und kleiner werdend, bis
die Zeit kommt, wo wir uns wiederum mit einem irdischen Menschenkeim
verbinden können.

(19) Was aber sind wir da, indem wir uns mit diesem Keim verbinden? Das
sind wir, was wir geschildert haben zwischen Tod und neuer Geburt. Aber wir
haben die Kräfte des ganzen Kosmos aufgenommen. Draußen in der größten
Ausdehnung haben in unser Wesen die Kräfte des ganzen Kosmos
hereingewirkt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

14

Während wir beim Hinausentwickeln das, was an uns herandringen kann, um so
mehr aufgenommen haben, je besser wir uns dazu vorbereitet haben, und unser
Karma präpariert wird durch die Art, wie wir zusammengelebt haben mit den
Menschen, die wir getroffen haben, bilden sich in uns dadurch, daß wir nach
dem Tode mit ihnen zusammenleben, die Kräfte aus, die durch Karma in einem
neuen Erdenleben diese Dinge ausgleichen. Daß wir als ein Mensch erscheinen,
daß wir imstande sind, innerlich Karma zu haben, welches zugleich die
kosmischen Kräfte in sich aufnimmt, das hängt aber davon ab, daß wir in einer
bestimmten Zeit zwischen Tod und einer neuen Geburt die Kräfte des ganzen
Kosmos aufnehmen. Und wenn ein Mensch hereingeboren wird in die physische
Welt, dann hat sich mit dem physischen Menschenkeim das verbunden, was bis
ins kleinste zusammengezogen ist, aber herein sich geholt hat aus einer
riesenhaften Vergrößerung die Kräfte des ganzen Kosmos. [98] Wir tragen eben
den ganzen Kosmos in uns, wenn wir uns auf der Erde wieder verkörpern. Und
in einer gewissen Beziehung dürfen wir sagen: Wir tragen diesen Kosmos so in
uns, wie er sich vereinigen kann, wie er sich richtig vereinigen kann mit dem,
was wir beim Hinauswandern, beim uns Ausdehnen in die Sphären nach
unserem früheren Erdendasein in der Seele als Stimmung mitgebracht haben.

(20) Diese zwei Dinge werden zusammengefaßt, zusammengepaßt, könnten
wir sagen: die Anpassung an den gesamten Kosmos und an unser früheres
Karma. Daß wir auch an unser früheres Karma angepaßt sind – was aber in
Harmonie treten muß mit dem Kosmos –, das trat mir bei den Untersuchungen
der letzten Monate in außerordentlich merkwürdiger Weise entgegen in
einzelnen Fällen – das sage ich ausdrücklich –, in einzelnen Fällen; ich will
nicht ein allgemeines Gesetz damit aussprechen. Wenn ein Mensch stirbt, also
durch die Pforte des Todes geht, dann stirbt er unter einer gewissen
Sternenkonstellation. Und diese Sternenkonstellation ist in der Tat wesentlich
für sein weiteres Seelenleben insofern, als sie sich in einer gewissen Weise
abdrückt in sein Seelenwesen und als Abdruck wirklich bleibt. Und es bleibt das
Bestreben in dieser Seele, mit dieser Sternenkonstellation wiederum
hereinzukommen bei der neuen Geburt, wiederum gerecht zu werden den
Kräften, die man aufgenommen hat im Todesmoment, wiederum hereinzu-
kommen in dieser Sternenkonstellation. Und da ist es interessant: Wenn man so
versucht die Sternenkonstellation herauszubekommen für einen menschlichen
Tod, so stimmt die Sternenkonstellation der späteren Geburt in hohem Maße
überein mit der Sternenkonstellation des früheren Todes. Nur muß man
berücksichtigen, daß ein anderer Fleck der Erde es ist, auf dem der Mensch
geboren wird, der dieser Sternenkonstellation entspricht. So wird der Mensch in
der Tat dem Kosmos angepaßt, fügt sich hinein in ihn, und es gibt so in der
Seele eine Art von Ausgleich zwischen dem individuellen und dem kosmischen
Leben.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

15

(21) Kant hat einmal den schönen Ausspruch getan: Zwei Dinge seien es, die
ihn ganz besonders erhöben, der bestirnte Himmel über ihm und das moralische
Gesetz in ihm. [99] Es ist dieses ein schöner Ausspruch aus dem Grund, den der
Okkultismus uns anzeigt. Beide sind ja dasselbe: der bestirnte Himmel über uns
und das, was wir als moralisches Gesetz in uns tragen. Denn im Leben zwischen
dem Tod und einer neuen Geburt wachsen wir hinaus in den Weltenraum,
nehmen den gestirnten Himmel in uns auf und tragen dann in der Seele als unsere
moralische Verfassung ein Abbild mit des gestirnten Himmels. Hier ist einer der
Punkte, wo es in der Tat kaum mehr möglich ist, daß in der Seele die
Geisteswissenschaft zu etwas anderem werde als zu einer moralischen
universellen Empfindung. Hier ist einer der Punkte, wo sich das, was Theorie
scheint, umwandelt in unmittelbares moralisches Leben der Seele, in moralische
Impulse der Seele; denn hier fühlt der Mensch alle Verantwortlichkeit gegenüber
seinem eigenen Wesen. Hier fühlt der Mensch: Du warst zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt in so einer Lage, daß der ganze Kosmos in dein Wesen
hereinwirken mußte, und du zogst zusammen das, was du herausgezogen hast in
den kleinen physischen Menschenkeim. Du bist verantwortlich dem ganzen
Kosmos, du trägst wirklich den ganzen Kosmos in dir. – Hier ist es, wo man
etwas fühlt von dem, was anzudeuten versucht worden ist in der «Prüfung der
Seele» in dem Monolog des Capesius, wo darauf aufmerksam gemacht wird in
der Stelle: «In deinem Denken leben Weltgedanken ... », was für ein
bedeutungsvoller Augenblick es ist, wenn die Seele fühlt: Man hat die heilige
Verpflichtung, die Kräfte hervorzuholen, die man aus dem Kosmos heraus-
gezogen hat, weil man das den Göttern wieder zurückbringen muß, und wo die
Seele erkennt, daß es größte Sünde wäre, diese Kräfte brachliegen zu lassen. Bei
diesen konkreten Untersuchungen stellte sich heraus, wie wir in der Tat den
ganzen Kosmos in uns aufnehmen und ins Dasein wiederum hereinbringen. Ja,
von denjenigen Kräften, die der Mensch in der Tat mit sich herumträgt, sind nur
die wenigsten eigentlich solche Kräfte, für die es irgendwelchen Ursprung auf der
Erde gibt. Wir betrachten ja den Menschen in bezug auf die Kräfte, die in seinem
physischen Leibe wirken, in seinem Ätherleibe walten, in seinem astralischen
Leibe und Ich walten. [100] Die Kräfte, die in unseren physischen Leib
hereinspielen, kommen uns allerdings unmittelbar von der Erde zu; aber was wir
für den Ätherleib brauchen, können wir nicht unmittelbar aus der Erde
herausziehen, sondern nur aus den Kräften, die an uns herantraten zwischen dem
Tod und der neuen Geburt, wenn wir uns hinausdehnen ins Planetensystem. Und
ein Mensch, welcher eine unmoralische Seelenverfassung da hineinbringt, wird
nicht die richtigen Kräfte heranziehen können, während er in der Zeit zwischen
dem Tod und einer neuen Geburt durch die Merkursphäre geht. Ein Mensch, der
nicht die religiösen Impulse ausgebildet hat, kann nicht die rechten Kräfte in der
Venus heranziehen, und so kommt es, daß wir die Kräfte, die wir im Ätherleib
brauchen, verkümmert haben können. Hier sehen wir den karmischen
Zusammenhang zwischen folgenden und früheren Leben sich ausbilden.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

16

Das alles sind Dinge, welche uns zugleich darauf hinweisen, wie die
Erkenntnisse, die wir uns verschaffen durch den Okkultismus, zu Impulsen in
unserem Seelenleben werden können, und wie wir eigentlich nur zu wissen
brauchen, was wir sind, um zu einem immer geistigeren und geistigeren Leben
aufzusteigen.

(22) Das, was das Mysterium von Golgatha vorbereitet hat, ist in unserem
Menschheitszyklus notwendig, damit der Mensch in der richtigen Weise in die
Sonnensphäre sich hineinleben kann zwischen dem Tod und einer neuen Geburt.
Das, was die Geistesforschung in Wirklichkeit zu leisten hat, ist das, daß der
Mensch nun auch noch weiter über die Sonnensphäre hinauszuwachsen in der
Lage ist mit jenem allgemein menschlichen, geistig geselligen Bewußtsein, das
da notwendig ist. Für die Sonnensphäre genügt der empfindungsgemäße
Zusammenhang mit dem Mysterium von Golgatha. [101] Damit aber das, was
allgemein menschliches Verständnis und allgemein menschliches Fühlen gibt,
auch über die Sonnensphäre hinaus bleibt für die Zeit zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt, ist eben notwendig, daß wir in geisteswissenschaftlicher
Weise die Beziehungen der einzelnen Religionen zueinander verstehen, die
Entwickelung der einzelnen religiösen Impulse; daß wir nicht aufwachsen in
einem eng umgrenzten religiösen Bekenntnis mit den Empfindungsnuancen
desselben, sondern daß wir die Möglichkeit gewinnen, für jede Seele,
gleichgültig, was sie glaubt, Verständnis zu haben, wie auch sonst die Seelen
sind. Eines erfüllt sich als das, was, wie man sagen kann, mit dem Christus-
Impuls zusammenhängt für alle Seelen der Erdenentwickelung, eines erfüllt sich
insbesondere zwischen dem Tode und einer neuen Geburt – das, was in den
Worten liegt: «Wo zwei in meinem Namen vereinigt sind, bin ich mitten unter
ihnen.» Und in diesem Ausspruch knüpft der Christus das Vereinigtsein von
Zweien nicht an diesen oder jenen Glauben, sondern bloß an die Möglichkeit, daß
er unter ihnen ist, indem sie in seinem Namen vereinigt sind.

(23) Dasjenige, was jetzt seit Jahren gepflogen worden ist auch durch unsere
Mysterienaufführungen, insbesondere durch die letzte, «Der Hüter der
Schwelle», das sollte ein geisteswissenschaftliches Verständnis geben für das,
was im heutigen Zeitenzyklus notwendig ist. Da ist es notwendig, in einer
gewissen Weise ein Verhältnis zu gewinnen auf der einen Seite zum Christus-
Impuls, dann aber auch zu den Mächten, die im Gegensatz zu ihm stehen: zu
dem Luzifer- und Ahriman-Impuls. Daß wir es da zu tun haben mit Mächten,
die im Weltenall, sobald wir über die Maja hinauskommen, Kräfte entwickeln,
das ist das, was wir verstehen lernen müssen. Denn die Zeit kommt immer mehr
und mehr heran in der Menschheitsentwickelung, wo man wird lernen müssen,
daß es auf das Wesenhafte ankommt und nicht auf die Lehre. Und an nichts so
sehr wie an dem Mysterium von Golgatha stellt es sich uns dar, wie es auf das
Wesenhafte ankommt und nicht auf den Inhalt des Wortes.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

17

Ich möchte – denn mit den Menschen, die wirklich genau prüfen das, was hier
gesagt sein soll aus okkulten Quellen heraus, ist am leichtesten auszukommen –,
ich möchte, daß man ganz genau prüfe, was ich jetzt zu sagen haben werde. In
allen Religionsbekenntnissen gibt es nichts Ähnliches wie dieses. In all dieser
Tiefe, wie es sich durch das Mysterium von Golgatha darstellt, ist es nicht in
den anderen Religionsbekenntnissen.

(24) Die Welt hat heute noch ein ganz besonderes Vorurteil. Man redet
davon, wie wenn es in der Welt durchaus so zugehen müßte wie in einer Schule:
daß es bloß auf die Weltenlehrer ankäme. [102] Beim Christus handelt es sich
nicht um einen Weltenlehrer, sondern um einen Weltentäter, der das Mysterium
von Golgatha vollbracht hat und dessen Wesenheit man zu erkennen hat. Darauf
kommt es an. Wie wenig es auf das bloße Wort ankommt, auf den bloßen
Lehrgehalt, das kann uns gerade dieses lehren, das ein schönes Wort aus dem
Mund des Christus ist: «Ihr seid Götter!» (Johannes-Ev. 10, 34), und daß er
immer und immer hingewiesen hat darauf, daß der Mensch sein Höchstes
erreicht, wenn er zum Bewußtsein des Gotteswesens in seiner Natur kommt.
Und man könnte sagen, es tönt in die Welt das Christus-Wort hinaus: Ihr sollt
euch bewußt sein, daß ihr göttergleich seid! – Man könnte sagen: Eine große
Lehre!

(25) Von anderswo her tönt dieselbe Lehre. Da wo die Bibel erzählt von dem
Ausgang der Erdenentwickelung, da ist es Luzifer, der herantritt und sagt: Ihr
sollt werden wie die Götter! Derselbe Lehrgehalt, von Luzifer hertönend,
derselbe Lehrgehalt, von Christus herrührend: Ihr sollt sein wie die Götter! Und
beides bedeutet für die Menschen das Entgegengesetzte. Es sind wahrhaft
erschütternde Posaunenklänge, die in diesen Worten klingen: das eine Mal
hertönend von dem Versucher, das andre Mal von dem Erlöser und Befreier und
dem Wiederhersteller der menschlichen Natur.

(26) Auf die Erkenntnis des Wesens kommt es an, kommt es gar sehr an
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Die größte Gefahr ist vorhanden,
den Luzifer mit dem Christus zu verwechseln in der Sonnensphäre, weil beide
dieselbe Sprache sprechen, dieselbe Lehre auf der Sonne lehren und wir
dieselben Worte von ihnen vernehmen, wenn wir von Worten da sprechen
dürfen. Auf das Wesen kommt es an. Daß dieses oder jenes Wesen dieses oder
jenes Wort spricht, darauf kommt es an, nicht auf den Lehrgehalt; denn das, was
als reale Kräfte durch die Welt pulsiert, das ist das Wesentliche. Und in den
höheren Welten und vor allem in dem, was in die irdischen Sphären
hineinspielt, verstehen wir die Worte erst richtig, wenn wir wissen, von
welchem Wesen die betreffenden Worte kommen. Niemals erkennen wir an
dem Inhalt der Worte die Höhe eines Wesens, sondern dadurch, daß wir den
ganzen Welten-Zusammenhang kennenlernen, in den ein Wesen hineingestellt
ist. [103]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

18

Das können wir ganz genau bestätigt sehen an dem Wort von der
Göttergleichheit der Menschen, an dem Hereintönen des Luzifer und Christus in
das Dasein.

(27) Mit solchen Dingen sind wichtige Tatsachen der Evolution
ausgesprochen. Und sie werden ausgesprochen, nicht – auch in diesem Falle gar
nicht so sehr – wegen ihres Inhaltes, sondern wegen ihres Wesenhaften; werden
ausgesprochen, damit in den Seelen die Empfindungen entstehen, die notwendig
als Konsequenz solcher Worte entstehen sollten. Und wenn diejenigen, die
solche Wahrheiten in sich aufgenommen haben, die Empfindungen aufnehmen
und die Worte vergessen, so ist eigentlich gar nicht einmal so sehr viel verloren.
Selbst wenn ich mir den radikalsten Fall denke, daß unter uns jemand wäre, der
alles vergessen hätte, was jetzt gesprochen worden ist, und sich gar nicht an ein
Wort erinnert, aber in der Empfindung das in sich trüge, was herausfließen kann
aus solchen Worten, so würde er genügend in geisteswissenschaftlichem Sinne
von dem haben, was eigentlich mit diesen Worten gemeint ist.

(28) Wir müssen ja in Worten sprechen, und Worte nehmen sich zuweilen
theoretisch aus. Aber das, worauf es ankommt, das ist, daß wir durch die Worte
hindurch auf das Wesenhafte im Geiste zu blicken verstehen und dieses
Wesenhafte in unsere Seele aufnehmen. Die Welt wird gar mancherlei gerade in
bezug auf den Fortgang der Menschheitsentwickelung verstehen lernen, wenn
sie die Geisteswissenschaft wesenhaft erfaßt. Und da möchte ich heute nur zwei
Beispiele anführen, die nicht gerade innerlich, sondern mehr äußerlich mit
meinen okkulten Forschungen der letzten Monate zusammenhängen, aber die
mir zum Beispiel recht frappierend waren, weil sie mir gezeigt haben, wie
eigentlich erst dadurch, daß man etwas erkannt hat in der okkulten Lehre, was
dem entspricht, das in der Welt schon da ist, was hereingeleitet worden ist durch
inspirierte Menschen, diese Wahrheit dort wieder aufgefunden werden kann.

(29) Sehen Sie, ich habe mich viel mit Homer beschäftigt, habe sie oft
gelesen, die homerischen Werke. [104] Nun trat mir im Verlauf der letzten
Monate immer wieder das gerade lebendig vor die Seele: wie man nach dem
Tode nichts ändern kann, wie die Verhältnisse dieselben bleiben; wie man zum
Beispiel von einem Menschen, zu dem man irgendwie gestanden hat im Leben,
weiß: du hast ihn zu wenig geliebt, aber wie man das nicht ändern kann. Wenn
man diese Tatsache ins Auge faßt und dann bei Homer liest, daß er das Jenseits
schildert als den Ort, wo das Leben unveränderlich wird, dann fängt man erst
an, die ganze Tiefe dieser Worte zu verstehen von dem Orte, wo die Dinge
keiner Wandlung mehr unterliegen: Und das ist ein wunderbarer Eindruck, die
eigene okkulte Erkenntnis mit dem zu vergleichen, was der «blinde Homer» wie
ein Seelenseher hereinbrachte als wichtige okkulte Wahrheit und sie in seinem
Dichterwerk zum Ausdruck brachte!



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

19

(30) Und noch etwas anderes war mir frappierend, wogegen ich mich
wahrhaft gesträubt habe, weil es mir unglaublich erschien, dem aber nicht zu
entkommen ist, wenn man mit allen Mitteln der okkulten Forschung daran
herantritt.

(31) Einige – oder die meisten von Ihnen – werden vielleicht von den
sogenannten Mediceergräbern wissen in Florenz, von Michelangelo. Es sind
Giuliano und Lorenzo de Medici und vier allegorische Figuren. Dabei denkt
man sich gewöhnlich nichts Künstlerisches. Stroherne Allegorien, sagt man
gewöhnlich. Nun sind ja eigentlich diese sogenannten allegorischen Figuren mit
Ausnahme einer nicht recht fertig geworden; aber sie machen trotzdem nicht
den Eindruck von Allegorien. In den Reisehandbüchern ist es sehr eigentümlich,
daß man hingewiesen wird bei diesen Mediceergräbern auf die eine Seite: da
stünde der eine der Mediceer, Lorenzo, auf der anderen der andere, Giuliano.
Und die sind genau verwechselt. Der als der Lorenzo angesprochen wird, ist der
Giuliano, und der als Giuliano angesprochen wird, ist der Lorenzo. So ist es
einmal. Und da steht es fast in allen Kunstgeschichten so – wie es nicht ist.
Jedenfalls ist es nicht so, wie es in den Kunstgeschichten und im Baedecker
steht. Ich habe mich nicht weiter darum bekümmert, warum es so ist, aber wahr
ist es, daß die beiden Figuren immer verwechselt werden. Die Beschreibungen
würden gar nicht stimmen, und wahrscheinlich hat man sie einmal umgestellt.
Sie stehen jetzt anders als Michelangelo sie gestellt hat. [105] Aber davon will
ich nicht sprechen, sondern nur davon, daß da vier allegorische Figuren sind:
am Fuße des einen Mediceers die «Nacht» und der «Tag», beim andern die
«Morgendämmerung» und «Abenddämmerung». Nun bedenken Sie, ich habe
mich gesträubt gegen das, was ich jetzt sagen werde, aber man vertiefe sich
wirklich hinein in jede Geste, in alles, was man vor sich hat, und gehe zunächst
von der «Nacht» aus, schaue sich diese Figur an, von der die unsinnige
Bemerkung in den Büchern steht, daß sie eine Geste hätte, die ein schlafender
Mensch nicht einnehmen könnte. Wenn man aber jede Geste und jedes einzelne
Glied studiert und dann sich folgende Frage vorlegt: Wie müßte ein Künstler die
menschliche Figur darstellen, wenn er darstellen wollte in dem Ausdruck der
Figur die größtmögliche Tätigkeit des Ätherleibes, wie sie stattfinden könnte
gerade im Schlaf – also eine Lagerung der Glieder der Figur geben wollte, die
am besten entspräche dem Moment, da der Ätherleib am allermeisten arbeitet an
dem physischen Leib –, dann müßte er das gerade so machen, wie Michelangelo
aus seinen künstlerischen Instinkten das gemacht hat. Er hat die Geste, die dem
Ätherleib entspricht, hineingeheimnißt in diese «Nacht». Ich behaupte nicht,
daß Michelangelo das gewußt hat, aber es ist so.

(32) Und dann sehe man sich den «Tag» an! Das ist keine stroherne
Allegorie. Wenn man sich vorstellen würde, die niederen Glieder der
menschlichen Wesenheit seien weniger tätig und am meisten tätig sei das Ich,
dann ergäbe das, bis auf die eigentümliche Umdrehung der ganzen Figur, die
Figur des «Tages».



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

20

Und wenn man ausdrücken wollte, wie am freiesten bei Ausschluß der anderen
menschlichen Glieder der astralische Leib wirkt, wie er sich in der Geste
ausdrückt, so hätte man das bei der sogenannten Allegorie der Morgen-
dämmerung. Und wenn man ausdrücken wollte, wie wenn der physische Leib
nicht sogleich zusammenfallen würde, sondern wie er schlaff wird, wenn sich
Ich und astralischer Leib herausziehen, so ist das in der Geste der
«Abenddämmerung» wunderbar ausgedrückt. Man hat da vor sich die
lebendigen Ausgestaltungen der vier menschlichen Wesensglieder. [106] Man
kann sich da ganz gut denken, wie eine solche Legende hat entstehen können,
die sich verbreitet hat in bezug auf die «Nacht», von der gesagt worden ist,
wenn Michelangelo allein war mit ihr, dann konnte sie lebendig werden und
aufstehen und herumgehen, wenn man weiß, daß sie die entsprechende Geste
des Äther- oder Lebensleibes hat, und der Äther- oder Lebensleib voll tätig sein
kann bei dieser Geste. Und wenn man dies empfindet, dann sieht man diese
Figur aufstehen, dann weiß man: sie kann herumgehen. Wenn sie nicht aus
Marmor wäre, wenn wirklich der Äther- oder Lebensleib allein tätig wäre, der
das Belebende ist, dann wäre kein Hindernis, daß sie herumginge.

(33) Vieles ist hineingeheimnißt in das, was die Menschheitsevolution
hervorgebracht hat, und vieles wird erst verständlich werden, wenn die
Menschen durch das, was den okkulten Blick schärfen kann, die Dinge
betrachten werden. Aber auf alle diese Dinge kommt es letzten Endes nicht an!
Ob wir ein Kunstwerk besser verstehen oder nicht, das ist nichts allgemein
Menschliches. Aber auf etwas anderes kommt es an: Wenn wir den Blick so
geschärft haben, so geht uns ein Verständnis auf für die Seele des anderen
Menschen; nicht durch den okkulten Blick, der etwa schon hineinschauen muß
in die geistige Welt, sondern durch den Blick, der durch die Geisteswissenschaft
geschärft ist. Durch das durch den gesunden Menschenverstand bewirkte
Verständnis der Geisteswissenschaft wächst in uns die Erkenntnis dessen, was
uns im Leben entgegentritt, vor allem dessen, was die Seele unserer
Mitmenschen ist. Und wir werden versuchen, Verständnis für jede menschliche
Seele zu gewinnen.

(34) Allerdings ist dieses Verständnis für jede menschliche Seele etwas
anderes, als was man oftmals im Leben Verständnis nennt. Im Leben ist die
Liebe leider nur zu häufig recht egoistisch. Man liebt den – nun, zu dem man
eben durch dieses oder jenes Verhältnis ganz besonders hingezogen ist, und im
übrigen begnügt man sich meist mit dem, was man allgemeine Menschenliebe
nennt: man liebt die allgemeine Menschheit. Was ist denn das? Man muß jede
Seele verstehen können.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 1

21

(35) Vielleicht wird man nicht jede vortrefflich finden, aber das ist ja nicht
schlimm, denn mancher Seele schadet man durch nichts mehr, als wenn man sie
in blinder Liebe anhimmelt.

(36) Von diesem Faktor werden wir dann übermorgen noch etwas näher
sprechen. [107]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt

SECHSTER VORTRAG

München, Zweiter Vortrag, 28. November 1912

Inhalt: Das Leben im Kamaloka als Vorbereitung der Karmabildung. Offenbarwerden
unbewußter Wünsche. Das Begründen eines Wechselverhältnisses von geistiger und
physischer Welt, von Toten und Lebenden durch die geisteswissenschaftliche Arbeit. – Die
Bedeutung der Denk-, Gefühls- und Willenskräfte für das Leben zwischen Tod und neuer
Geburt.

(1) Die Betrachtung, die wir vorgestern haben anstellen können über das Leben
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, zeigt uns ja, wie eng die ganze
menschliche Wesenheit zusammenhängt mit dem, was man das universelle
Leben im Weltenall nennen kann. Denn wenn Sie sich mancherlei von dem
überlegen, was da gesagt worden ist, so werden Sie daraus entnehmen können,
daß der Mensch eigentlich nur während seiner Erdenzeit gewissermaßen an
einen Ort gebannt ist, daß er nur während seiner Erdenzeit einen geringen Raum
einnimmt, während er in der ganzen Zeit zwischen dem Tod und einer neuen
Geburt dem Planetensystem und sogar der Welt außerhalb desselben in späterer
Zeit nach dem Tode einverleibt ist. Wenn wir für die Entwickelung zwischen
der Geburt und dem Tode oftmals sagen, um einen okkulten Tatbestand
auszudrücken, der Mensch zeige sich als eine Art mikrokosmischen Abbildes
des Makrokosmos, so müssen wir jetzt sagen:



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

2

Zwischen dem Tod und einer neuen Geburt ist eigentlich der Mensch selber
makrokosmisch; er ist ergossen in den Makrokosmos; er erweist sich da so recht
als ein makrokosmisches Wesen, denn er muß in dieser Zwischenzeit die
Kräfte, die er für seine nächste Inkarnation braucht, aus dem Makrokosmos
ziehen. Und zwar können wir dieses makrokosmische Leben zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt so auffassen, daß der Mensch in der ersten Zeit nach
dem Tode gewissermaßen noch, wenn man sich so ausdrücken darf, die
Eierschalen des irdischen Lebens an sich trägt, zusammenhängt mit dem, was
das irdische Leben ihm geben konnte, was das irdische Leben aus ihm machen
konnte. Dies ist ja die Zeit, welche zunächst besonders nahe geht den
Bedürfnissen und Interessen des menschlichen Herzens. [108] Wenn der
okkulte Blick hingewendet wird auf irgend jemand, der vor verhältnismäßig
kurzer Zeit den irdischen Plan verlassen hat, so ist er ja, wie wir wissen, in der
Kamalokasphäre. Das ist die Sphäre, die, makrokosmisch gesprochen, bis zum
Umkreis des Mondes geht. Der Mensch lebt sich also hinein, ausdehnend seine
seelisch-geistige Wesenheit so, daß er die ganze Mondensphäre bewohnt. In
dieser Zeit – das wissen wir ja schon – ist der Mensch ganz und gar noch
verbunden mit der irdischen Welt. Die Wünsche, die Begierden, die Interessen,
die Sympathien, die Antipathien, die er ausgebildet hat, die bilden Kräfte – das
haben wir ja öfters schon beschrieben –, die ihn gleichsam zurückneigen zur
irdischen Welt. Der Mensch ist da während der Kamalokazeit in einem
gewissen Sinne eingeschlossen wie in eine Atmosphäre seiner eigenen
astralischen Natur, wie er sie sich auf der Erde angeeignet hat. Er wünscht sich
noch immer das, was er sich auf der Erde gewünscht hat; er hat Interesse an
dem, woran er auf der Erde Interesse gehabt hat. Und diese Zeit des Kamaloka
ist ja gerade dazu da, daß der Mensch diese Wünsche abwickeln kann, aber daß
diese Wünsche und Begierden – insofern sie abhängig sind von den physischen
Organen, und alle sinnlichen Genüsse zum Beispiel sind davon abhängig – ihm
nicht befriedigt werden können und er sie also durch die Unmöglichkeit der
Befriedigung sich abgewöhnt. Dies alles, was wir ja öfter geschildert haben in
bezug auf den Menschen unmittelbar nach dem Tode, bezieht sich aber, wie wir
leicht einsehen können, auf die Individualität des Menschen, im engsten Sinn
des Wortes auf das, was der Mensch gleichsam aus seiner Astralität
herauszureißen hat, was er sich abgewöhnen muß, was er von sich entfernen
muß.

(2) In einer andern Beziehung noch trägt der Mensch mit sich hinaus
zunächst in die Kamalokazeit die irdischen Zusammenhänge, und zwar in
folgender Weise: Das, womit der Mensch zusammenhängt, sei es an Tatsachen,
sei es an Wesenheiten der Kamalokazeit, das hängt von seinem inneren Leben
ab, hängt davon ab, wie das Betreffende vorgebildet, veranlagt ist in seiner
Seele. Zum Beispiel: ein Mensch geht durch die Pforte des Todes. Etwas früher
ist irgend jemand, dem er nahegestanden hat, schon durch die Pforte des Todes
gegangen, so daß wir sagen können: [109]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

3

Beide Gestorbenen befinden sich in der Kamalokasphäre; sie können sich dort
finden. Die okkulte Untersuchung zeigt durchaus, daß der Mensch nicht nur
etwa beschäftigt ist mit seiner eigenen Entwickelung, mit der Abgewöhnung
seiner Wünsche, Begierden, Interessen und so weiter, sondern daß er bald nach
dem Tode, nach einer kurzen, man möchte sagen, embryonalen Schlafenszeit
die Menschen findet, denen er auf der Erde nahegestanden. Dagegen ist für
diese erste Zeit im allgemeinen nicht gerade eine Aussicht vorhanden, daß der
Mensch etwa jedes Wesen, das da mit ihm zugleich in der Kamalokasphäre ist,
wirklich finden kann. Raum- und Zeitverhältnisse sind ja da ganz andere,
namentlich Raumverhältnisse. Nicht darum handelt es sich, daß man nicht in die
Nähe kommt von Wesen, denen man nicht nahegestanden hat, man mag ihnen
so nahe als möglich kommen, man nimmt sie nicht wahr. Zum Wahrnehmen
gehört, daß man dem betreffenden Wesen im Leben nahegestanden hat. Also
diejenigen, denen man im Leben nahegestanden hat – es kommen da zunächst
kaum andere Wesen als Menschen in Betracht –, die finden sich auch in der
Umgebung eines Verstorbenen bald in der Kamalokazeit. Die Verhältnisse, in
denen wir uns da nach dem Tode zu solchen Wesenheiten befinden, die richten
sich auch noch ganz nach den irdischen Verhältnissen, die wir zu ihnen
ausgebildet haben. Und zwar in einer Weise, die ich auch schon vorgestern
charakterisiert habe: in einer solchen Weise, daß wir genauso und der vollen
Wahrheit entsprechend zu einem mit im Kamaloka sich befindenden Menschen
stehen, wie wir im Erdenleben gestanden haben, aber das nicht können, was wir
während der Erdenzeit noch können, das heißt, etwa das Verhältnis ändern. Es
bleibt so bestehen, wie es auf der Erde war. Auf der Erde können wir zu einem
Menschen, den wir geliebt haben, nachher Haß entwickeln und zu einem
Menschen, den wir gehaßt haben, Liebe entwickeln; wir können uns bemühen,
unsere Beziehung zu ihm zu ändern. So ist es nicht in der Kamalokazeit. Wir
treffen einen Menschen, der vor uns hingestorben ist, und wir fühlen uns
zunächst zu ihm in ein solches Verhältnis gebracht, wie es entsprochen hat dem
letzten Verhältnis, das wir zu ihm auf der Erde gehabt haben. So stehen wir zu
ihm. [110] Dann leben wir ja, wie Sie wissen, rückwärts in der Zeit. Haben wir
vorher ein anderes Verhältnis zu ihm gehabt, so können wir das nicht künstlich
herbeiführen, sondern wir müssen ruhig zurückleben und durchleben dann nach
dem entsprechenden Zeitpunkte ein Verhältnis, das wir zu ihm früher gehabt
haben, das wir wieder nicht ändern können, das sich genau so ausdrückt, wie es
sich auf der Erde ausgedrückt hat.

(3) Man könnte leicht glauben, daß dieses ein außerordentlich schmerzvoller
Zustand ist. Das ist er auch in einer gewissen Beziehung; man fühlt ihn sogar
durchaus so, wie man etwa fühlt, wenn man gern ginge und angefesselt ist am
Erdboden. Man fühlt sich geistig an ein Verhältnis, das auf der Erde gegeben
worden ist, gebunden; man fühlt sich in einer Zwangslage. Das ist durchaus
richtig. Und wenn diese Zwangslage eine starke ist, so ist das Verhältnis
natürlich peinigend.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

4

Nun muß man, um einen solchen Zustand richtig zu verstehen und gemütsmäßig
zu würdigen, nicht etwa nur den Gedanken haben, das sei ein schmerzlicher
Zustand – schmerzlich ist er schon in vieler Beziehung – aber der Tote, der hat
nicht nur das Bewußtsein, ein schmerzlicher Zustand sei vorhanden, sondern er
hat das ganz entschiedene Bewußtsein, daß dieser Zustand notwendig ist, daß er
sein muß, daß man sich geradezu Steine in den Weg wälzen würde, die die
Entwickelung aufhalten, wenn man solchen Schmerz nicht durchmachen würde.

(4) Was geschieht denn dadurch, daß man das alles durchmacht? Nehmen
wir an, wir erleben so das Verhältnis zu einem andern Menschen nach dem
Tode, schauen also ein gewisses Verhältnis, das wir zu ihm gefunden haben im
Leben, das wir gebildet haben, an, erleben es. Durch das Anschauen, durch das
Erleben, durch das Hinstarren gleichsam, bilden sich in unserer Seele die Kräfte
aus, zunächst in ihren geistigen Vorbildern, die wir brauchen, damit uns unser
Karma in weiterer Zukunft richtig leitet, damit wir uns einfinden bei der
Wiederverkörperung mit dem andern Menschen zusammen so, daß der
karmische Ausgleich kommen kann. So werden gleichsam technisch gezimmert
die Kräfte, die zum karmischen Ausgleich notwendig sind. [111]

(5) Ändern kann der Tote an dem, was ihm zunächst in der Umgebung
entgegentritt, kaum etwas; aber es tritt zuweilen doch für den Toten das
intensive Bedürfnis auf, dieses oder jenes zu ändern. Man möchte sagen: Eine
große Bedeutung gewinnen für den Toten unerfüllte Wünsche, aber solche
unerfüllte Wünsche, die während des Lebens nicht immer ganz in das
Bewußtsein heraufspielen. Und da kommt etwas in Betracht, was
außerordentlich wichtig ist zu beachten. Im gewöhnlichen Leben hier auf dem
physischen Plan, da fühlen wir ja gewiß diese oder jene Neigung, diese oder
jene Sympathie in unserem Bewußtsein, machen uns diese oder jene
Vorstellung; aber unter diesem Bewußtsein ist ja das astrale, das
Unterbewußtsein. Das taucht nicht mit sehr starker Kraft in das
Oberbewußtsein, in das eigentliche Ich-Bewußtsein herauf. Dadurch kommt
etwas Unvollständiges, möchte man sagen, in das Bewußtseinsleben des
Menschen. Der Mensch lebt sich eigentlich als bewußtes Wesen kaum jemals
im Leben ganz aus. Wie der Mensch sich darlebt, das ist, könnte man sagen,
keineswegs immer ganz wahr; das menschliche Seelenleben ist ja etwas
außerordentlich Kompliziertes. Es kann vorkommen, daß jemand in seinem
gewöhnlichen Bewußtsein, in seinem Ich-Bewußtsein, aus Vorurteilen heraus,
aus Bequemlichkeit heraus, aus diesem oder jenem Grund heraus etwas gar
nicht mag, vielleicht sogar haßt, während in seinem Unterbewußtsein ein
intensiver Wunsch nach dem ist, was er in seinem Oberbewußtsein sogar haßt.
Und es kommt vor, daß die menschliche Seele oftmals intensiv arbeitet daran,
gerade über solche Dinge sich zu täuschen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

5

(6) Es kann zum Beispiel vorkommen, daß zwei Menschen miteinander
leben. Der eine von diesen zweien, die in irgendeinem Verhältnis stehen,
kommt an die Geisteswissenschaft oder Anthroposophie heran, fühlt sich von
ihr begeistert; der andere, der mit ihm lebt, fühlt sich nicht begeistert, sondern
wird immer schrecklicher und schrecklicher in seinem Verhältnis, je mehr der
andere sich in die Geisteswissenschaft einlebt, schimpft immer mehr und mehr
über diese Geisteswissenschaft, verlästert sie. [112] Nun ist folgendes möglich
– denn das menschliche Seelenleben ist kompliziert –, daß dieser andere, der die
Geisteswissenschaft verlästert, wenn just nicht sein Freund oder ein anderswie
mit ihm Zusammenlebender Anthroposoph geworden wäre, vielleicht selbst bei
irgendeiner geeigneten Gelegenheit es geworden wäre. Es hindert ihn gerade
der, der mit ihm lebt, daß er selbst es auch wird. Das kann durchaus
vorkommen; und es kann vorkommen, daß ein solcher, der diese Geistes-
wissenschaft verlästert, der alles mögliche gegen die Geisteswissenschaft
vorbringt in seinem Ich-Bewußtsein, in seinem Unterbewußtsein oder astralen
Bewußtsein den intensivsten Wunsch danach hat – ja, daß, je mehr er die
Geisteswissenschaft verlästert, desto stärker und stärker der Wunsch in ihm
wird nach ihr. Im Leben hier auf der Erde läßt sich nämlich solches durchaus
durchführen, daß man im Oberbewußtsein Dinge verlästert, die im Unter-
bewußtsein stärker und stärker zutage treten; aber der Tod macht Wahrheiten
aus Unwahrheiten. Und so kann man bemerken, daß Menschen durch die Pforte
des Todes gehen, die, sei es aus Bequemlichkeit oder aus solchen Dingen
heraus, wie wir sie geschildert haben, die Geisteswissenschaft verlästert haben;
es kann also vorkommen, und das kann für alles mögliche anwendbar sein, daß
sie nach dem Tode, weil da die Wahrheit sich in der Menschenseele geltend
macht, den Wunsch, den sie nicht bemerkt haben, in intensivster Weise fühlen.
Und man kann nachweisen, daß Menschen durch die Pforte des Todes gehen,
die scheinbar nach einer Sache gar keinen Wunsch gehabt haben, und daß doch
nach dem Tode ein Wunsch mit aller Intensität hervortritt. Also darauf kommt
es nicht an bei der Prüfung unserer Kamalokazeit, ob unsere Wünsche,
Begierden, Leidenschaften und so weiter im Oberbewußtsein, im Ich-
Bewußtsein sind, sondern ob sie auch im astralischen, im Unterbewußtsein sind.
Beide wirken in gleicher Weise brennend nach dem Tode, und die Wünsche und
Begierden, die wir verhüllt haben hier im Leben, die wirken eigentlich noch
intensiver nach dem Tode.

(7) Nun muß bei einer solchen Sache berücksichtigt werden, daß irgend
etwas, was an sich mit der Menschenseele verwandt ist, unter allen Umständen
einen Eindruck auf diese Menschenseele macht. [113] Was ich Ihnen jetzt sage,
das ist gut untersucht; es kann wirklich als eine wichtige menschlich-seelische
Tatsache erscheinen, und es ist gut, daß wir gerade an dem Beispiel der
Geisteswissenschaft die Sache ins Auge fassen. Nehmen wir an, zwei Menschen
lebten hier miteinander; der eine sei eifriger Anthroposoph und der andere wolle
nichts davon wissen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

6

Nun bleibt aber dieser andere, weil Geisteswissenschaftliches in seiner
Umgebung getrieben wird, in seinem astralischen Leibe nicht unbeeinflußt
davon. Es geschehen wahrhaftig mit unseren Seelen ungeheuer bedeutungsvolle
Dinge, von denen wir nichts wissen, die eben auf spirituelle Weise auf uns
wirken, und es gibt Dinge, die einfach durch ihre Natur die menschliche Seele
formen, verändern. Und so kann man sagen: Man findet kaum irgend jemand,
der in eines Anthroposophen Umgebung war, wenn er noch so obstinat dagegen
war, der nicht in seinem Unterbewußtsein einen Hang zur Geisteswissenschaft
bekommen hätte. Man findet gerade bei den mit Geisteswissenschaft
zusammenhängenden Gegnern, daß sie nach dem Tode eine Wunschessphäre
haben, von der man mit aller Entschiedenheit sagen kann: sie bringt sich
dadurch zum Ausdruck, zur Geltung, daß sie leidenschaftlich dann nach
spiritueller Wissenschaft verlangt. Deshalb hat es sich so wohltuend für solche
Tote erwiesen, was ja vielfach in unseren Kreisen gemacht wird, daß den Toten,
die während des Lebens wenig von Geisteswissenschaft haben aufnehmen
wollen, nach dem Tode – wie man das nennen kann – vorgelesen wird. Das
erweist sich als außerordentlich wohltuend für die Betreffenden. Das wird in der
Weise gemacht, daß man versucht, sich, um eine Imagination zu haben, ein
lebendiges Bild von dem Gesichte des betreffenden Toten vorzustellen; wie er
in der letzten Zeit auf der Erde war, daß man sich ein Buch nimmt und ganz in
der Stille mit dem Gedanken an den Toten, wie wenn er einem gegenübersitzen
würde, ihm vorliest, die Dinge Satz für Satz durchgeht. Das saugt der Tote mit
aller Begierde auf und hat unendlich viel davon. Ja, sehen Sie, hier stehen wir
an einem Punkt, wo spirituelle Weisheit wahrhaftig recht praktisch wird im
Leben, an einem der Punkte, wo Materialismus und Spiritualität nicht nur wie
Theorien einander gegenüberstehen, sondern wie Lebensmächte, so daß man
sagen kann: [114] Durch das Herankommen an die Spiritualität wird die
Kommunikation, die Verbindung geschaffen zwischen menschlichen
Individualitäten, gleichgültig ob sie im Leben oder im Tode sind. Wir können
den Toten nützen, wenn wir im spirituellen Leben darinnen stehen, auf die
geschilderte und auf noch manch andere Weise, von der bei Gelegenheit noch
gesprochen werden soll. Stehen wir aber nicht im spirituellen Leben darinnen,
so bedeutet das nicht nur einen Mangel an Wissen, an Erkenntnis, sondern
bedeutet, daß es uns wahrhaftig in eine ganz begrenzte Sphäre des Daseins
hereinstellt: nämlich nur in die Sphäre des Physischen; so daß wir, wenn wir
materialistisch gesinnt sind und nur in der Materie leben, den Zusammenhang
sofort verlieren mit irgendeiner Individualität, wenn sie durch die Pforte des
Todes gegangen ist. Da haben wir an dem, was gesagt worden ist, ein Beispiel,
wie ungeheuer bedeutungsvoll das Hineinwirken der einen Welt in die andere
ist. Der Tote selbst muß – wenn er zum Beispiel den intensiven Wunsch hat,
nach dem Tode dies oder jenes kennenzulernen von spiritueller Weisheit – das
entbehren, er muß mit dem Wunsche beladen bleiben.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

7

Es könnte höchstens die Möglichkeit geben, daß er, was aber in der
Kamalokazeit für ihn kaum möglich ist, irgend jemanden, der auch gestorben
ist, dort findet, der in einem solchen Verhältnis zu ihm gestanden hatte auf der
Erde, daß er durch das bloße Dasein, durch das Verhältnis, in dem er zu ihm
steht, eine Art von Befriedigung – aber das wäre auch gar keine große –
gewähren könnte. Aber das kommt nicht in Betracht gegenüber dem, was an
ungeheuren Wohltaten, an Guttaten der noch Lebende, der auf dem physischen
Plan noch Stehende, dem Toten gewähren kann.

(8) Bedenken Sie die Lage des Toten! Er hat den intensivsten Wunsch nach
dem oder jenem. Das kann ihm in der Zeit nach dem Tode nicht befriedigt
werden, weil die Dinge unwandelbar starr bleiben, die wir in der Seele tragen;
aber von der Erde herauf kann kommen ein Strom, der da eindringt in diesen
sonst starr bleibenden Wunsch. Und das ist eigentlich der einzige Weg, wie die
Dinge, die in unserer Seele spielen, geändert werden können. [115] Und man
darf sagen: In der nächsten Zeit nach dem Tode hängt vieles, ungeheuer vieles
von dem, wie der Tote leben und sich fühlen kann, davon ab, welches spirituelle
Verständnis diejenigen für ihn entwickeln, die ihm nahegestanden hatten und
zurückgeblieben sind auf dem physischen Plan.

(9) Wir machen uns, wenn wir uns im Sinne dessen verhalten, was wir durch
die spirituelle Wissenschaft erfahren können, zu Gestaltern von ganz anderen
Lebensverhältnissen, von Lebensverhältnissen, welche von der einen Welt in
die andere hineinwirken. In dieser Beziehung muß man ja sagen, daß heute noch
nicht gerade sehr weit fortgeschritten ist die Ausbildung der Geisteswissen-
schaft zu Lebensmächten. Man hätte so ungeheuer viel zu tun, dasjenige, was
die Geisteswissenschaft begründen kann an realen Mächten, wirklich
auszubilden, und es könnte gut sein so, daß man sich bekannt machte mit den
geisteswissenschaftlichen Wahrheiten und dann das gesamte Leben danach
einrichtete. Würde man in diesem tiefen Sinne Geisteswissenschaft verstehen,
würde man sie so zu einem Lebensnerv machen, dann würde über spirituelle
Theorien wenig diskutiert und gestritten werden auf der Erde. Das ist das, was
wir bedenken sollen. Durch spirituelle Wissenschaft wird nicht nur das irdische
Leben verändert, sondern das gesamte Leben der Menschheit. Und wird einmal
Geisteswissenschaft viel, viel mehr auf dem Umwege durch das Begreifen der
Ideen Herzenssache werden, werden sich die Menschen – wenn man das triviale
Wort gebrauchen darf – im Sinne der Geisteswissenschaft verhalten und
benehmen, dann wird auch immer mehr und mehr das Wechselverhältnis der
einzelnen Welten zueinander hervortreten.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

8

(10) Da muß man allerdings etwas berühren, was einem nicht so leicht, möchte
ich sagen, geglaubt wird, obwohl es eingesehen werden kann, wenn man sich
die Sache überlegt. Das Wissen des Menschen nämlich ist, insofern es Wissen
auf dem physischen Plane ist, etwas außerordentlich Trügerisches, wirklich
etwas außerordentlich Trügerisches; denn der Mensch weiß ja auf dem
physischen Plane wirklich gar nichts anderes als die Tatsachen und die
Zusammenhänge, die er beobachtet. [116] Das ist, während es für den
gewöhnlichen Wissenschafter oder für den materialistisch gesinnten Menschen
das ganze Um und Auf ist dessen, was er Realität nennt, das wenigste, wenn
man das Seelenleben in seiner Ganzheit ins Auge faßt.

(11) Ich will Ihnen ein scheinbar paradoxes Beispiel sagen; aber wir können
uns ja an das Wort Schopenhauers erinnern, daß die Wahrheit erröten muß, weil
sie paradox ist. Der Mensch weiß Tatsachen und kombiniert die Tatsachen. Er
weiß, nun ja: Es ist halb acht Uhr. Da ist er weggegangen von seinem Hause,
hat diese oder jene Straße überschritten. Um acht Uhr ist er da oder dort
angekommen. So etwas weiß er durch die Sinneswahrnehmung, so etwas weiß
er durch, sagen wir, Verstandeskombination; aber nicht weiß er in den meisten
Fällen, warum er nicht um zwei oder drei Minuten früher oder später
weggegangen ist. Die wenigsten Menschen werden sich Gedanken darüber
machen, wenn sie da oder dort um drei oder vier Minuten früher oder später
weggehen; aber das kann etwas ausmachen. Ich will ein groteskes Beispiel
wählen – aber Beispiele im Kleinen von solcher Art kommen immer im Leben
vor –, das Beispiel, daß der Mensch drei Minuten sich verspätet habe. Wäre er
um acht Uhr pünktlich weggegangen, so wäre er, sagen wir, wirklich an etwas
gekommen, was ihn überfahren, getötet hätte. Er ist nicht getötet worden, weil
er sich um drei Minuten verspätet hat. In dieser grotesken Weise wird es
seltener vorkommen, aber solches in mehr oder weniger wirklich realer Art
kommt immer und immer wieder im Leben vor, nur wissen es die Menschen
nicht. Sein Karma hat ihn beschützt vor dem Tode, indem er drei Minuten
später weggegangen ist. Nun könnte das unbedeutend, gleichgültig erscheinen,
aber es ist nicht gleichgültig; denn denken Sie sich einmal, daß der Mensch nur
dadurch gleichgültig ist für eine solche Sache, daß er sie nicht weiß: in dem
Augenblick, wo er sie wüßte, wäre er gar nicht gleichgültig. Wenn Sie wüßten:
ich bin drei Minuten später weggegangen, als ich wollte; wäre ich zur rechten
Zeit weggegangen, dann wäre ich tot – dann wäre es nicht gleichgültig für Sie,
dann würde es einen mächtigen Eindruck auf Ihre Seele machen, dann würde
eine tiefe Wirkung ausgehen von diesem Wissen auf Ihre Seele. Erinnern Sie
sich nur, wenn wirklich so etwas vorkommt, welche Bedeutung das für das
Seelenleben hat. [117] Heißt denn das aber etwas anderes als: der Mensch geht
eigentlich fortwährend mit fest verbundenen Augen durchs Leben? Das tut er
nämlich. Er weiß das, was äußerlich vorgeht, er weiß aber nicht, wenn die
Dinge ein wenig anders wären, was mit ihm alles geschehen wäre. Das heißt,
dieses Wissen von den Möglichkeiten entzieht sich den Seelenkräften.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

9

Die Seele lebt gleichgültig dahin, während sie durch Wissen erschüttert,
gehoben werden könnte, durch Wissen von den Möglichkeiten. Also dadurch,
daß der Mensch das wenigste weiß von den Zusammenhängen, die da sind, nur
das weiß, was eben durch die Umstände herauskommt, dadurch ist das
Seelenleben des Menschen arm, dadurch drückt sich in diesem Seelenleben
nicht das aus, was sich sonst ausdrücken würde. Vielleicht würde man
überhaupt nicht leicht auf einen scheinbar so paradoxen Satz kommen, wie er
jetzt ausgeführt worden ist, wenn nicht die Untersuchungen des Lebens nach
dem Tode einen sozusagen mit der intellektuellen Nase darauf stoßen würden;
denn unter dem Mancherlei, was auftritt in der Seele, ist das, was eben jetzt
charakterisiert worden ist als nicht zum Bewußtsein kommend. Stark tritt vor
die Seele des Menschen nach dem Tode vieles, wovon er während des Lebens
keine Ahnung gehabt hat; stark tritt vor die Seele: Da warst du in Lebensgefahr,
da hast du dir ein Glück verscherzt, da warst du bequem, und wenn du nicht
bequem gewesen wärest, so hättest du dies oder jenes erreicht, dies oder jenes
Gute bewirken können. Eine ganze Welt von Nichterlebtem tritt nach dem Tode
einem entgegen. Was dem Materialisten lächerlich erscheint im physischen
Leben, das wird nach dem Tode Realität, das wird Wirklichkeit, wahre
Wirklichkeit. So daß man sagen muß: man lernt allerdings von dem, was um
einen herum ist und im Leben nicht zum Ausdruck kommt, nach dem Tode eine
ganze Welt kennen.

(12) Sind denn nun diese Dinge gar nicht da, von denen hier die Rede ist?
Nehmen wir einmal den Fall an: Nun gut, wir sind drei Minuten später von
unserem Hause weggegangen, als wir wollten, sind dadurch dem Tod
entgangen. Wir wissen das gar nicht. Daß wir es nicht wissen als Menschen, das
macht eben nur für den Materialisten etwas aus. [118] Der gescheite Mensch
weiß, daß es darauf nicht ankommt, ob er etwas davon weiß oder nicht. Der
gewöhnlich gescheite Mensch weiß, daß sich die Dinge nicht kümmern um sein
Wissen, sondern daß sie da sind auch ohne sein Wissen. Der Kräfte-
zusammenhang, das Gegeneinanderwirken der Kräfte war da. Es war vielleicht
die Eisenbahn da, die uns hätte überfahren können; wir waren auch da, alle
Vorbereitungen waren da zu unserem Tode. Die Kräfte haben zueinander
gewirkt, sie haben nur aneinander vorbei gewirkt; aber sie haben sich
zusammengedrängt. Solches ist viel in unserer Umgebung um uns herum im
Leben. Da ist es. Wir nehmen es nicht wahr, aber es ist um uns herum. Wenn
nun die Menschen nach der Bestimmung unseres Zeitenzyklus, nach der in die
Zukunft hineingehenden Menschheitsevolution, nach und nach Verständnis
gewinnen werden für die spirituelle Welt, dann wird das, was ja allerdings für
die sinnliche Auffassung und den Verstand nicht da sein kann, aber doch in
unserer Umgebung ist, es wird in einer gewissen Weise auf uns wirken. Und
hier kommen wir auf eine außerordentlich interessante Tatsache.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

10

Nehmen wir an, die Sache lag wirklich so wie geschildert, daß wir dem Tode
entgangen wären dadurch, daß wir uns drei Minuten verspätet haben: der
Materialist, der spürt gar nichts davon; derjenige Mensch, der sich nach und
nach – heute ist die spirituelle Wissenschaft noch im Anfang ihrer
Entwickelung – Verständnis verschafft in seinem Herzen für solche
Zusammenhänge, bei dem verändert sich wahrhaftig die Seele. Er geht dann,
wenn er sich Verständnis verschafft hat für diese spirituelle Wissenschaft, wenn
er eine Weile in ihr gelebt und nicht bloß ein äußeres Verständnis gewonnen
hat, sondern wenn sie Inhalt seiner Seele geworden ist, wenn er mit ihren
Begriffen und Gefühlen und so weiter lebt, vielleicht auch drei Minuten später
weg, entgeht dem Tode – aber in dem Momente, wo der Tod hätte kommen
können, wenn die Umstände anders gewesen wären, da spürt er etwas, da fühlt
er etwas in sich. Fühlen lernen nach Möglichkeiten, das wird sich ergeben,
wenn die Anthroposophie Lebenssaft der Seele werden wird.

(13) Und was werden wir zum Beispiel durch so etwas nach und nach fühlen
können, wenn die menschliche Natur sich zu geisteswissenschaftlichem
Verständnis wird durchgerungen haben? [119] Nun, wir werden durch solch
einen Moment, wo etwas hätte geschehen können, was mit uns im
Zusammenhang steht, zu einer Art von zeitweiligem Medium werden – nach
den Definitionen, die ich in meinen öffentlichen Vorträgen gegeben habe –, in
einen kurz dauernden medialen Zustand kommen, indem wir in die Lage
kommen, hereinscheinen zu lassen die geistige Welt in unser Bewußtsein.
Solche Momente können die fruchtbarsten sein für den Menschen, wenn nun die
Toten auf ihn hereinwirken, wenn er etwas bewußt wissen soll über die Toten.
Momente von ungeschehenen Tatsachen, die mit uns zusammenhängen in
solcher Weise, wie es geschildert worden ist, solche Momente, die mit uns
zusammenhängen, die werden in gewisser Weise Erwecker für Eindrücke aus
der geistigen Welt heraus. Die ganz eigentümliche Art eines ahnungsvollen
Lebens wird sich gerade dadurch in den Seelen derer entwickeln, welchen
Geisteswissenschaft nahetritt im Leben; dies aus dem Grunde, weil ja die
Menschheit wirklich in Evolution ist und nur ein ganz kurzverständiger Mensch
glauben kann, das Menschengeschlecht sei über alle Zeiten hin mit denselben
Seelenkräften behaftet. Die seelischen Kräfte ändern sich, und so wahr der
Mensch heute vorzugsweise veranlagt ist, äußerlich wahrzunehmen und das
Wahrgenommene denkend zu verarbeiten, so wahr wird er durch solche
Verhältnisse, wie sie nun geschildert worden sind, sich hinein entwickeln in ein
Zeitalter, in dem psychisch-spirituelle Kräfte ausgebildet werden. Also ist auch
in dieser Weise Aussicht vorhanden, daß die Geisteswissenschaft eine
Lebensmacht werden wird, die stark gestaltend eingreifen wird in das Leben.
Vorhin haben wir gesehen, wie eine Wirkung ausgeübt werden kann von dem
physischen Plan aus hinauf in das Leben nach dem Tode; jetzt sehen wir, wo
Tore oder Fenster geschaffen werden können, damit das, was die Toten erleben,
geschaut werden kann hier im physischen Leben. –



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

11

Ich wollte Ihnen damit auch einen Begriff geben davon, wie sozusagen die
Gelegenheiten sich bilden der Kommunikation der beiden Welten.

(14) In dieser Beziehung wird ja ungeheuer viel gesündigt in der Verbreitung
von allerlei kuriosen Lehren und namentlich manchmal kuriosen Praktiken.
[120] Während der, welcher mit solchen Dingen bekannt ist, weiß, daß, wenn er
mit irgendeinem Toten zusammenkommen will, erst eine Gelegenheit
geschaffen werden muß – ich sehe jetzt ab von solchen Gelegenheiten, die auf
medialem Wege zustandekommen –, eine Gelegenheit, daß sich gleichsam das
Fenster zu dem Toten öffnet, gibt es ja viele leichtsinnige Menschen, denen
mitgeteilt wird, daß der oder jener etwas wissen will von einem Gestorbenen,
sehr bald, nach wenigen Stunden, einem sagen: Ich habe mit ihm gesprochen, es
geht ihm gut. – Ich habe das nicht wenige Male erlebt, daß das vorgekommen
ist. Das ist auch so etwas, was das Kapitel vom Autoritätswahn berührt und all
dem Unfug, der damit getrieben wird.

(15) Aber ein anderes können Sie daraus noch sehen: Sie können daraus
ersehen – weil ja die Kamalokasphäre im wesentlichen im Astralraum ist –, wie
mit der astralischen Welt zusammenhängt die Welt der Möglichkeiten; die Welt
nicht dessen, was hier in der physischen Welt geschieht, sondern was geschehen
könnte. Und das bitte ich Sie, machen Sie geradezu zum Gegenstand einer Art
Meditation, daß das, was möglich ist in der physischen Welt, aber nicht wirklich
wird, daß das eine Art Atmosphäre, eine Art Kommunikationsatmosphäre für
den astralen Raum abgibt.

(16) Von all den vielen Dingen, die zu sagen wären über das Leben zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt und von denen wir ja manches im Laufe der
nächsten Zeit kennenlernen werden, sei heute nur noch das eine erwähnt: Im
Laufe des Lebens zwischen Geburt und Tod finden wir ja vorzugsweise, daß in
der Seele dreierlei, sagen wir Kräfte zum Ausdruck kommen: die Denkkräfte,
die Gefühlskräfte und die Willens- und Wunschkräfte. Die Denkkräfte, die
intellektuellen Kräfte so, daß wir ein wenig heller oder weniger hell sind, die
Gemüts- oder Gefühlskräfte so, daß wir mehr oder weniger mitleidsvoll oder
hartherzig sind, mehr oder weniger religiös oder irreligiös veranlagt sind, die
Wunsch- und Willenskräfte so, daß unsere Taten mehr oder weniger egoistisch
oder unegoistisch sind. So kommen diese dreierlei Arten von Seelenkräften
zwischen Geburt und Tod zur Geltung. [121] Für das Leben zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt haben diese verschiedenen Seelenkräfte eine ganz
verschiedene Bedeutung. Nehmen wir zuerst die intellektuellen Kräfte. Wozu,
so können wir uns fragen, verhelfen sie uns nach dem Tode?



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

12

Die intellektuellen Kräfte verhelfen uns nach dem Tode dazu, unsere
Bewußtheit, das bewußte Durchleben der Zeit zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt besonders hell zu machen, so daß, je mehr wir uns Mühe geben in
dem physischen Leben, erstens klar und zweitens richtig und wahrhaftig zu
denken, je mehr wir uns Mühe geben, uns mit spirituellen Tatsachen in
rechtmäßiger Weise bekanntzumachen, unser Bewußtsein desto mehr sich
aufhellt zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, so daß – und ich will da
gleich das Konkrete schildern – ein Mensch, der unwahrhaftig ist in bezug auf
seine intellektuellen Eigenschaften, der kein besonderes Interesse hat, aus der
Wahrhaftigkeit heraus mit den geistigen Verhältnissen bekanntzuwerden, die
man nur durch Erkenntnis erreichen kann, zwar nach dem Tode ein Bewußtsein
entwickeln wird, aber ein Bewußtsein, das sich langsam herabdämpfen wird.
Und nun ist das Eigentümliche dies, daß das Herabdämpfen des Bewußtseins
nach dem Tode verursacht, daß wir eine gewisse Zeit schneller durchlaufen, das
heißt, wir laufen schneller in der geistigen Welt, wenn wir mehr schlafend sind,
als ordentlich wachend. Wenn also einer stumpf ist gegen alles, was
intellektuelle Kräfte sind, so bleibt er eine Zeit nach dem Tode bewußt, aber
dann kann er das Bewußtsein nicht mehr aufrechterhalten; seine Dumpfheit
bewirkt einen Dämmerzustand, und dann verläuft das übrige Leben rasch, und
er kommt verhältnismäßig bald ins irdische Leben zurück.

(17) Anders verhält es sich für die Kräfte, die den Willen und Wunsch
betreffen. Diese Kräfte verhelfen uns dazu, starke oder schwache Kräfte
herauszuziehen aus den makrokosmischen Verhältnissen in der Zeit zwischen
dem Tod und einer neuen Geburt, wie wir sie brauchen zum Aufbau unseres
nächsten Lebens. Kommt man durch unmoralische Seelenstimmung in solche
Verhältnisse, wie wir sie geschildert haben, so kann man die nötigen Kräfte
nicht herausziehen, die den astralischen- oder Ätherleib ordentlich aufbauen
sollen; die werden dann verkümmert sein. [122] Man wird schwächlich sein und
dergleichen. Moralität ist also das, was uns dazu befähigt, die Kräfte, die wir
brauchen für die folgende Inkarnation, aus der höheren Welt herauszuziehen. So
hängen Intellektualität und Moralität eng mit dem zusammen, was aus dem
Menschen sozusagen durch seinen Aufenthalt zwischen dem Tode und einer
neuen Geburt in der übersinnlichen Sphäre wird. Die Gemüts- oder
Gefühlskräfte, gewissermaßen die innersten Kräfte der menschlichen Seele, die
treten uns in der entsprechenden Zeit zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt objektiv entgegen; die sind außer uns. Das ist sehr bedeutungsvoll. Ein
Mensch, der liebe- und mitleidsfähig ist, der durchlebt das Leben zwischen dem
Tod und einer neuen Geburt so, daß ihm die lebensfördernden, seligmachenden,
starkmachenden Bilder, die dem Mitleid entsprechen, als seine Umwelt, als das,
in dem er sich befindet, vor die Seele tritt. Dem Hasser treten die Bilder des
Hasses vor die Seele. Wie wir sind in unserem Innersten, wir schauen es in
gewisser Zeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt als Weltengemälde
außer uns.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

13

Es gibt keinen so guten Maler, als es die Kräfte sind zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt. Für die innersten Seelenkräfte unseres Gemütes ist unser
Firmament dasjenige, was wir zwischen dem Tod und einer neuen Geburt
schauen, so wie wir das Himmelsfirmament sehen hier auf Erden. Es ist unser
Firmament zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Es ist immer bei uns. Es
hängt damit zusammen, daß wir, wenn wir in das Innerste unserer Seele so, wie
es vorgestern erwähnt worden ist, das Mysterium von Golgatha aufgenommen
haben, wenn wir uns ein Verständnis für das Paulinische Wort erworben haben:
«Nicht ich, sondern der Christus in mir», wenn wir den Christus in uns erleben,
dann haben wir während des Sonnenseins die Möglichkeit, das, was da erwähnt
worden ist als Akasha-Bilderwelt um uns herum, den Christus in seiner
schönsten, großartigsten Gestalt, wie man sagt, in seiner Offenbarungsglorie zu
schauen wie das Element, in dem wir leben und weben. Dieser Gedanke braucht
nicht bloß eine egoistische Bedeutung zu haben, sondern er kann eine ganz
sachliche Bedeutung haben. [123] Denn das, was wir da als Gemälde
ausgebreitet finden, das nehmen wir beim Weitergang wiederum in unsere Seele
auf und bringen es in die nächste Inkarnation und machen uns dadurch nicht nur
zu einem besseren Menschen, sondern zu einer besseren Kraft in der
Erdenentwickelung.

(18) So hängt das, was wir an unserem Gemüt arbeiten, geradezu mit unseren
Fähigkeiten in dem nächsten Leben innig zusammen, und wir haben wiederum
gleichsam die Technik kennengelernt, wie sich unsere Gemütskräfte als großer
Weltenteppich, als Weltenfirmament um uns herum bilden zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt, um dann wiederum in uns zu sein in entsprechender
Weise mit stärkerer Kraft als im vorhergehenden Leben: denn alles verstärkt
sich dadurch, daß man, was man in einem Leben innerlich durchlebt hat, in der
Zwischenzeit zwischen dem Tod und einer neuen Geburt um sich schaut und
dadurch sich mit dem Erlebten stärker macht, all die Kräfte noch entwickelt, die
aus dem lebendigen Schauen hervorgehen.

(19) So haben wir wiederum einiges besprochen von den Dingen, die so
unendlich wichtig sind, über die Verhältnisse zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt, die wichtig sind aus dem Grunde, weil wir ja im Leben auf der
Erde doch nichts anderes sind als das, was das Leben zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt aus uns gemacht hat, und weil wir zu einer wirklichen
Erkenntnis unseres eigenen Wesens und deshalb auch zu einem wirklichen Tun
und Handeln und Denken in der Menschenzukunft immer weniger werden
kommen können, wenn wir unberücksichtigt lassen das, was in einer spirituellen
Welt zwischen dem Tod und einer neuen Geburt vorgeht. Diese Betrachtungen
sind ein Teil ausgebreiteter Dinge, die da gesagt werden können über das Leben
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6. Vortrag: Das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt - 2

14

Ich wollte zunächst einmal einen Anfang machen mit dem, was ja auf die eine
oder andere Weise in der nächsten Zeit immer mehr und mehr zum Inhalt der
Geisteswissenschaft werden soll. [124]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Einiges über die Technik des Karma
im Leben nach dem Tode

SIEBTER VORTRAG

Bern, 15. Dezember 1912

Inhalt: Zwang des Denkens, Zwang des Wollens. Freiheit des Gefühls. – Das Ausdehnen des
Menschen nach dem Tode über die Planetensphären. Das Einschreiben des Schuldkontos in
die Mondensphäre. Einsamkeit des unmoralischen, Geselligkeit des moralischen Menschen in
der Merkursphäre. Unveränderlichkeit der Beziehung zu anderen Menschen nach dem Tode.
Leben in der Erinnerung, auch an das astrale Unterbewußtsein im Kamaloka. Die
Wechselbeziehungen der Lebenden und der Toten. – Gruppierung nach Religions-
bekenntnissen in der Venussphäre. Bedeutung des Christusverständnisses für die
Sonnensphäre. Das weitere Ausdehnen unter der Führung Luzifers bis zur Saturnsphäre und
in den Kosmos hinaus. Das Zurückkommen der Seele durch alle Planetensphären bis zur
Geburt unter Aufnahme der Kräfte des Kosmos und der Eigenschaften aus den früheren
Leben. Homer. Michelangelos Mediceer-Gräber.

(1) Die Feier des ersten Jahrfünftes begeht der Berner Zweig mit dem
heutigen Tage, und zugleich sind wir in der Lage, uns heute zum erstenmal
innerhalb dieses Raumes zusammenzufinden, der durch seine ganze Art in
würdiger Weise eine Umrahmung sein soll für unsere spirituellen
Bestrebungen und unsere spirituellen Arbeiten hier an diesem Orte. Wenn
gesucht werden solche Umrahmungen und wenn wir in der Lage sind, immer
und immer mehr unsere engeren Versammlungen in solchen Umrahmungen
abzuhalten, so bedeutet dies immerhin etwas in unseren spirituellen
Bestrebungen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

2

Wir wissen ja, daß nun schon an mehreren Orten unseres Arbeitsgebietes
solche Räume angestrebt worden sind und auch vorhanden sind. Und wir
dürfen wohl an diesem Tage, der für uns, wie es eben charakterisiert worden
ist, in zweifacher Weise feierlich ist, mit ein paar Worten einleitend auch der
Bedeutung einer solchen Umrahmung gedenken.

(2) Wir kommen ja immer wieder und wiederum bei unseren Bestrebungen
auf die Dreizahl nach der einen oder der andern Richtung zurück, auf die
heilige Dreizahl, wie man auch sagt. Und innerhalb des menschlichen
Seelenlebens findet man diese heilige Dreizahl ausgedrückt in dem Denken,
Fühlen und Wollen.

(3) Wenn wir uns besinnen auf das Denken, dann werden wir uns sagen: In
unserem Denken müssen wir uns richten nach den objektiven Notwendig-
keiten. Denn wenn wir uns in unserem Denken – sei es dem Denken über
Dinge des physischen Planes oder über Dinge der höheren Welten – nicht nach
den Notwendigkeiten richten, so werden wir allein den Irrtum begehen können,
wir werden nicht zur Wahrheit kommen. In unserem Wollen müssen wir uns
ebenfalls zunächst nach dem richten, was uns gewisse äußere moralische
Grundsätze sagen. [125] Wiederum müssen wir uns richten nach Notwendig-
keiten und dürfen wohl sagen, in bezug auf unser Denken und unser Wollen
ragen die Notwendigkeiten von den höheren Welten in die physische Welt
herunter.

(4) Wirklich im richtigen Sinne des Wortes frei fühlt sich der Mensch in
seinem Fühlen. Das ist doch ganz anders als das Denken und das Wollen. Im
Fühlen und Empfinden, da fühlen wir uns sozusagen am richtigsten, wenn wir
weder den Zwang des Denkens noch den Zwang des Wollens verspüren,
sondern wenn wir hingegeben sind an das, was eben gefühlt werden kann.
Warum ist dies so?

(5) Ja, beim Denken fühlen wir, daß das mit etwas zusammenhängt, von
etwas abhängt; beim Wollen fühlen wir ebenfalls, daß wir abhängen; beim
Fühlen aber sind wir ganz in uns selber. Da leben wir sozusagen ganz in
unserer Seele drinnen. Warum ist das so? Weil unser Gefühl letzten Endes
gerade ein Spiegelbild einer sehr, sehr jenseits unseres Bewußtseins liegenden
Kraft ist. Die Gedanken müssen wir so ansehen, daß sie Abbilder sind dessen,
was sie darstellen. Das Wollen müssen wir so entfalten, daß es zum Ausdruck
bringt, was unsere Verpflichtung ist. In dem Fühlen dürfen wir das frei leben,
was uns zur Seele spricht, weil das Fühlen eine Spiegelung ist, okkult gesehen,
desjenigen, was allerdings nicht in unser Bewußtsein hereintritt, was aber
jenseits unseres gewöhnlichen Bewußtseins liegt und unmittelbar Göttlich-
Geistiges ist.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

3

Man kann sagen: Durch das Denken und das Wollen suchen Götter den
Menschen zu erziehen; im Fühlen lassen uns Götter, wenn auch auf
geheimnisvolle Weise, an ihrem eigenen Wirken, an ihrem eigenen Schaffen
teilnehmen. Im Fühlen ist es auch so, daß wir in unserer eigenen Seele etwas
gegenwärtig haben, woran die Götter selber ihren Gefallen haben.

(6) Nun, durch eine solche Umrahmung, wie sie hier geschaffen ist, können
wir alles dasjenige, was wir hier betrachten, fortdauernd mit einem Gefühl
begleiten, das uns sozusagen intimer macht mit den geistigen Welten, recht
intim macht mit den geistigen Welten. Und diese Intimität mit den geistigen
Welten muß uns zukommen von all dem, was wir sonst betrachten. [126]
Daher dürfen wir einen gewissen Wert auf eine solche Umrahmung legen,
dürfen immer mehr uns hineinleben in das, was uns eine solche Umrahmung
sein kann. Da blicken wir nach allen Seiten in solcher Umrahmung und fühlen
da, sagen wir, die Gewalt von Licht und Farben, die für uns zu Offenbarungen
werden desjenigen, was in der geistigen Welt ist. Gewiß kann das, was wir zu
sagen haben, auch aufgefaßt werden in den trivialen, schrecklichen Räumen,
die schon einmal in der Gegenwart überall sind; aber warm, so recht warm
kann unsere Seele bei den spirituellen Betrachtungen nur werden, wenn wir
solche Umrahmungen haben. Daß wir sie auch hier in Bern nach Ablauf des
ersten Jahrfünfts unseres Arbeitens in dieser Weise haben können, das dürfen
wir bezeichnen als ein gutes Karma, welches unsere Arbeit begleitet und
segnet. Und so wollen wir denn bei jeder solchen Gelegenheit, wie dieses
zweifache Fest heute eine ist, eingedenk sein der Bedeutung dessen, was
Geisteswissenschaft, was geistige Erkenntnis dem Menschen der neueren Zeit
sein kann und sein soll.

*

(7) Nun, dasjenige, was wir heute eigentlich betrachten wollen, das wird
sich beziehen auf mancherlei, was schon öfters besprochen worden ist; aber
von einem neuen Gesichtspunkte aus wollen wir Bekanntes besprechen, weil
die geistigen Welten uns nur völlig verständlich werden können, wenn wir sie
wirklich von den verschiedensten Standpunkten aus betrachten. Das Leben
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt ist in der mannigfaltigsten Weise
beschrieben worden. Wir wollen es heute so betrachten, daß wir
berücksichtigen können mancherlei von dem, womit ich mich gerade in den
letzten Monaten neuerdings auf dem Gebiet der Geistesforschung zu
beschäftigen hatte.

(8) Wir wissen ja, daß wir unmittelbar, nachdem wir durchschritten haben
die Pforte des Todes, das sogenannte Kamaloka durchmachen, das heißt jene
Zeit, in der wir noch enger zusammenhängen mit unserm Fühlen, unseren
Affekten, mit all unserm Seelenleben unserer letzten Erdenverkörperung. [127]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

4

Allmählich befreien wir uns von diesem Zusammenhang. Wir haben ja nicht
mehr den physischen Leib, nachdem wir durch die Pforte des Todes geschritten
sind. Aber wenn wir auch den physischen und den Ätherleib abgelegt haben,
unser Astralleib hat alle Eigentümlichkeiten, die er hier auf Erden hatte; und
diese Eigentümlichkeiten, die dieser Astralleib hat, weil er in einem physischen
Leibe gewirkt hat, die muß er ablegen. Dazu braucht er eine gewisse Zeit, und
das ist die Kamalokazeit. Nach dieser Kamalokazeit durchlebt er dasjenige,
was wir die geistige Welt oder das Devachan genannt haben. Wir haben es in
unseren Schriften mehr, man möchte sagen, nach dem charakterisiert, was der
Mensch erlebt durch die verschiedenen Elemente, die sich um ihn herum
ausbreiten. Wir wollen jetzt von einer andern Seite die Zeit zwischen Tod und
neuer Geburt betrachten. Und zwar wollen wir dies zunächst einmal im
allgemeinen charakterisieren.

(9) Wenn der Mensch durch die Pforte des Todes durchgegangen ist, so
erlebt er das Folgende: Während wir hier auf der Erde sind, können wir sagen,
wir sind an einem bestimmten Orte eingeschlossen, nämlich in unsere Haut,
und außerhalb ist der Raum mit den andern Dingen und Wesenheiten. So ist es
aber nicht nach dem Tode; sondern nach dem Tode ist es so, daß wir uns
zunächst mit unserer ganzen Wesenheit ausdehnen, daß wir in unserem
Erfühlen immer größer und größer werden. Dieses Gefühl: Ich bin in meiner
Haut, und da draußen ist der Raum mit den Dingen – das ist eine Erfahrung,
die wir nach dem Tode nicht haben. Nach dem Tode sind wir in den Dingen
und Wesenheiten drinnen, wir dehnen uns aus über den Raum, der für uns in
Betracht kommt. Während der Kamalokazeit dehnen wir uns fortwährend aus,
und wenn die Kamalokazeit zu Ende ist, sind wir so groß, wie der Raum
innerhalb des Mond-Umkreises ist. Also tatsächlich wir wachsen, wir dehnen
uns aus über den Raum. Das Im-Raume-Sein, das Dasein im Raume hat nach
dem Tode eine ganz andere Bedeutung als hier im physischen Leben.
Tatsächlich ist es in gewisser Weise so, daß wir in der Kamalokazeit in dem
Raume sind, den der Mond umläuft. Jede einzelne Seele ist da, so daß alle
Seelen, die gleichzeitig im Kamaloka sind, den Raum ausfüllen, den die
Mondbahn umgrenzt. [128] Sie stecken alle ineinander. Und doch ist dieses
Ineinanderstecken keineswegs ein Beisammensein, sondern das Sich-
beisammen-Fühlen, das Miteinandersein hängt von ganz anderem ab als von
dem Ausfüllen eines gemeinschaftlichen Raumes. Da können zwei Seelen nach
dem Tode in demselben Raume sein und können tatsächlich unendlich ferne
voneinander sein, das heißt ihr Erleben ist so, daß sie gar nichts voneinander zu
wissen brauchen, während andere Seelen ebenfalls in demselben Raume sind,
aber sich familiär fühlen, sich beisammen fühlen, miteinander sich erleben. Da
hängt alles von innerlichen Verhältnissen ab, nicht von äußerlich räumlichen
Zusammenhängen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

5

(10) Und in den nächsten Zeiten, wenn Kamaloka zu Ende ist, lebt sich der
Mensch noch in größere Räume ein. Immer weiter dehnt er sich aus. Wenn der
Mensch so weit sich ausgedehnt hat, daß Kamaloka zu Ende geht und er
sozusagen ausgedehnt ist über einen Himmelsraum, der so groß ist, daß die
Mondbahn ihn begrenzen würde, dann ist innerhalb dieses ausgedehnten
Raumes, den der Mensch zu durchmessen hat nach dem Tode innerhalb der
Kamalokazeit, da ist zurückgeblieben – wie vom Menschen abgestreift – alles
dasjenige, was der Mensch jemals während seines Erdenlebens so begangen hat,
daß es ausdrückt seinen rechten Hang zum Erdenleben, seine Sehnsucht, seine
Leidenschaft zum Erdenleben. Alles das muß der Mensch durchmachen, aber
alles das muß er auch zurücklassen in der Mondsphäre oder im Kamaloka.
Wenn der Mensch also weiterlebt nach dem Tode und sich später zurückerinnert
an diese Mondensphäre, so wird er da eingeschrieben finden alles, was er hier
hatte an sinnlichen Affekten und Leidenschaften, an all das, was im Seelenleben
sich entfaltet, wegen dessen er sich sympathisch zur Körperlichkeit hingezogen
fühlt. Das alles läßt er zurück in der Mondensphäre. Da bleibt es; der Mensch
kann es nicht so schnell wieder ausstreichen. Der Mensch nimmt es auch mit als
Kraft, aber es bleibt in der Mondensphäre eingeschrieben. So daß sozusagen
unser Schuldkonto, eines jeden Menschen Schuldkonto in der Mondensphäre
eingeschrieben bleibt.

(11) Dann dehnen wir uns weiter aus. [129] Wenn wir uns weiter ausdehnen,
kommen wir in eine zweite Region, die der Okkultismus die Merkursphäre
nennt. Es ist hier nicht möglich, genauer einzugehen auf eine Zeichnung der
Sache, aber wir wollen einmal zunächst diese Dinge so betrachten ohne
Zeichnung. Die Merkursphäre ist eine Sphäre, die größer ist als die
Mondsphäre. Wenn wir uns in diese Sphäre hineinleben wollen nach dem
Tode, so tun wir das als Menschen in der verschiedensten Weise. Der eine
Mensch – das kann man genau untersuchen mit den entsprechenden Mitteln der
Geisteswissenschaft –, der eine Mensch, der unmoralisch oder moralisch
niedrig gestimmt war, lebt sich in diese Merkursphäre in ganz anderer Weise
ein als der Mensch, der moralisch gestimmt ist. Der erstere kann in dieser
Merkursphäre, das heißt in der Zeit, die nach der Kamalokazeit kommt in der
Art, wie wir es früher gesagt haben, nicht diejenigen Menschen finden, welche
mit ihm oder vor ihm oder bald nach ihm ebenfalls den physischen Plan
verlassen haben und auch in der geistigen Welt sind. Also er lebt sich so in die
geistige Welt hinein, daß er diejenigen, die ihm lieb waren, mit denen er
zusammen sein möchte, doch nicht finden kann. Er wird ein Einsiedler der
geistigen Welt, der Merkursphäre, der hier auf Erden unmoralisch gestimmte
Mensch. Der moralisch gestimmte Mensch wird aber das, was man nennen
kann ein geselliges Wesen. Er findet dort vor allen Dingen diejenigen
Menschen, die ihm auf Erden nahegestanden haben als Seelenwesen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

6

(12) Davon hängt es ab, ob wir mit jemand zusammen sind; nicht vom
Räumlichen, denn wir füllen alle denselben Raum aus, sondern von dem, wie
wir gestimmt sind. Einsiedler werden wir, trotzdem wir denselben Raum
ausfüllen wie die andern, und Einsiedler bleiben wir, denn wir finden nicht den
Weg zu den andern, trotzdem wir in demselben Raum sind. Einsiedler werden
wir, wenn wir unmoralische Gesinnung hineinbringen; gesellige Wesen werden
wir, wenn wir moralische Stimmung hineinbringen. Im Kamaloka, in der
Mondensphäre finden wir andere Schwierigkeiten in bezug auf das Gesellige;
aber im allgemeinen darf man sich vorstellen, daß auch da der Mensch, je nach
Beschaffenheit seiner Seele, ein Einsiedler oder ein geselliges Wesen werden
kann. [130] Derjenige, der ein ausgesprochener Egoist war auf der Erde, der
eigentlich nur die Befriedigung seiner Begierden und Leidenschaften kennt,
wird in der Mondsphäre nicht leicht die Wesen finden können, die ihm auf der
Erde nahegestanden haben. Der Mensch aber, der leidenschaftlich, wenn auch
nur sinnlich leidenschaftlich noch etwas geliebt hat, was außer ihm steht, der
wird immerhin in der Kamalokazeit kein ganz einsames Wesen sein, sondern
er wird andere Wesen finden, die ihm nahegestanden haben. Aber im
allgemeinen ist es in diesen zwei Sphären nicht möglich, andere Menschen-
wesen zu finden als solche, die uns schon auf der Erde nahegestanden haben.
Die andern bleiben uns unbekannt. Also die Bedingung sozusagen, daß wir mit
anderen Menschen zusammenkommen, ist die, daß wir auf Erden mit ihnen
zusammen waren. Ob wir zusammenkommen, das hängt vom Moralischen ab.
Aber auch moralische Bestrebungen können uns nicht viel über jenes Gebiet
hinaus fördern, das zu jenen Menschen führt, denen wir schon auf Erden
nahegestanden haben. Die Beziehungen zu diesen Menschen, die wir da nach
dem Tode treffen, haben das Eigentümliche, daß sie nach dem Tode nicht
geändert werden können.

(13) Das müssen wir uns so vorstellen: Hier im Leben haben wir jederzeit
die Möglichkeit, die Lebensverhältnisse, die Lebensbeziehungen zu ändern.
Nehmen wir einmal an: einen Menschen haben wir durch eine gewisse Zeit
nicht so geliebt, wie er es verdient hätte. In dem Augenblick, wo wir dieses
einsehen, wo wir zur Besinnung kommen, können wir die richtige Liebe
eintreten lassen, wenn wir stark genug sind. Diese Möglichkeit fehlt uns nach
dem Tode. Wenn wir nach dem Tode einen Menschen antreffen, dem wir auf
der Erde zu wenig Liebe oder ungerechtfertigte Liebe entgegengebracht haben,
so sehen wir das zwar, wir nehmen die Sache viel genauer wahr als hier auf der
Erde; aber wir können nichts daran ändern. Es muß so bleiben. Das eben ist das
Eigentümliche, daß die Lebensbeziehungen eine gewisse Konstanz haben.
Dadurch, daß sie etwas Bleibendes werden, bildet sich in unserer Seele die
Kraft aus, durch welche sich das Karma ordnet. [131]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

7

Wenn wir also einen Menschen fünfzehn Jahre lang zu wenig geliebt haben, so
sehen wir dies ein; und während wir es durchleben, bilden wir die Kraft aus,
wenn wir wieder inkarniert werden auf der Erde, dieses anders zu machen;
dadurch bilden wir die Kraft und den Willen zum karmischen Ausgleich aus.
Das ist die Technik des Karma. Vor allen Dingen müssen wir uns über eines
klar sein. In den ersten Zeiten nach dem Tode, also während der Mond- und
der Merkurzeit, und auch noch während der nächsten Zeit, die gleich
charakterisiert werden soll, da leben wir in der geistigen Welt so, daß unser
Leben abhängt von der Art, wie wir hier auf Erden, in der physischen Welt
gelebt haben; aber so, daß nicht nur in Betracht kommt unser Bewußtsein, wie
wir es auf Erden haben, sondern daß auch in Betracht kommt unser
Unterbewußtsein. So wie wir hier auf der Erde leben normal, im
Wachzustande, so leben wir in unserem Ich. Unter unserem Ich-Bewußtsein ist
das astrale Bewußtsein, das Unterbewußtsein. Und das wirkt zuweilen auf
Erden ganz anders, ohne daß der Mensch es weiß, als das Oberbewußtsein, das
Ich-Bewußtsein.

(14) Nehmen wir das nächstliegende Beispiel. Zwei Menschen leben hier in
den besten Freundschaftsverhältnissen. Da kommt es häufig vor, der eine
bekommt eine gewisse Estimation für die Geisteswissenschaft, der andere, der
mit ihm lebt, während ihm vorher die Geisteswissenschaft gleichgültig war,
bekommt jetzt einen besonderen Haß darauf. Dieser Haß braucht nicht in der
ganzen Seele zu sein, es kann durchaus so sein, daß er nur im Ich-Bewußtsein
ist, nicht im astralen Bewußtsein. Im Astralbewußtsein kann der Mensch, der
sich immer mehr in den wütenden Haß hineinredet, sie eigentlich lieben und
nach ihr verlangen, ohne daß er es weiß. Das ist durchaus möglich. Solche
Widersprüche gibt es in der menschlichen Natur. Untersucht man sein Astral-
bewußtsein, sein Unterbewußtsein, so lebt vielleicht gerade da eine ihm selbst
verborgene Sympathie mit der Sache, die er in seinem Oberbewußtsein haßt.
Nach dem Tode zeigt sich das besonders bedeutsam; denn nach dem Tode wird
der Mensch in dieser Beziehung wahr. [132] Einer, der hier auf Erden sich
eingeredet hat, noch so sehr Geisteswissenschaft zu hassen, aber im Unter-
bewußtsein sie liebt, und der während seines ganzen Lebens abgewiesen hat,
was damit zusammenhing, der hat oft die brennendste Liebe nach dieser
Geisteswissenschaft. Das kann einen tiefen Schmerz in seinem Kamaloka-Leben
bedeuten, daß er nichts weiß und also keine Gedanken der Erinnerung hat. Denn
in der ersten Zeit nach dem Tode lebt man vorzugsweise von Erinnerungen. So
daß der Mensch nach dem Tode nicht bloß von dem abhängt, was ihn quält oder
auch, was ihm Freude macht, von dem, was in seinem Ich-Bewußtsein lebt,
sondern daß er auch abhängt von dem, was in seinem Unterbewußtsein sich
entwickelt hat. Da wird der Mensch durchaus wahr in dieser Beziehung.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

8

(15) Und hier haben wir einen der Punkte, wo wir sehen können, wie
Geisteswissenschaft wirklich berufen ist, wenn sie richtig verstanden wird, in
das ganze menschliche Leben fruchtbringend einzugreifen. Sehen Sie, der
Mensch, der durch die Pforte des Todes geschritten ist, kann nichts ändern in
den Beziehungen zu den Wesen, die um ihn sind, und die andern auch nicht, die
um ihn sind. Da ist Unveränderlichkeit der Verhältnisse eingetreten. Aber wo
noch Veränderlichkeit eintreten kann, das ist auf dem Gebiet der Beziehungen
zwischen den Gestorbenen und den noch Lebenden. Die Lebenden, die noch
hier sind auf dem physischen Plan, sind sozusagen, wenn sie in irgendeiner
Weise zusammengehangen haben, also beide, sie und der jetzt Verstorbene, hier
gewesen sind, die Lebenden sind die einzigen, die etwas lindern können den
Schmerz, die etwas stillen können die Qual derjenigen, die durch die Pforte des
Todes gegangen sind. Und fruchtbar hat sich in einer großen Anzahl von Fällen
erwiesen, was man nennen kann gerade für diesen Fall: das Vorlesen den Toten.
Es hat sich wirklich das bewährt: Da ist jemand gestorben; hier im Leben hat er
sich aus irgendeinem Grunde, aus dem, der genannt worden ist, oder aus
anderen Gründen, nicht mit Geisteswissenschaft befaßt. Derjenige, der
zurückgeblieben ist, kann aus der Geisteswissenschaft heraus wissen, daß der
Verstorbene ein brennendes Interesse für Geisteswissenschaft haben kann. [133]
Wenn der Zurückgebliebene nun Gedanken innerlich durchnimmt mit ihm, als
wenn der Tote ihm gegenüberstehen würde, mit dem Gedanken, als ob der Tote
vor ihm stehen würde, so ist das für den Toten eine große Wohltat. Wir können
tatsächlich dem Toten vorlesen. Das überbrückt sozusagen die Kluft, die
besteht zwischen den Lebenden und den Toten. Bedenken Sie, wenn die zwei
Welten, die durch die materialistische Gesinnung der Menschen so geschieden
sind – die Welt des physischen Planes und die spirituelle Welt, die der Mensch
durchläuft zwischen Tod und neuer Geburt –, bedenken Sie, wie dies
unmittelbar ins Leben eingreift, wenn diese zwei Welten zusammengeführt
werden! Wenn Geisteswissenschaft nicht Theorie bleibt, sondern unmittelbarer
Lebensimpuls wird, also das, was Geisteswissenschaft eben sein soll, dann gibt
es keine Trennung, sondern unmittelbare Kommunikation. Das Vorlesen den
Toten ist einer von den Fällen, in denen wir in unmittelbare Beziehung zu den
Toten treten können, in denen wir ihnen helfen können. Derjenige, der
Geisteswissenschaft gemieden hat, bleibt immer in der Qual, nach ihr zu
verlangen, wenn wir ihm hier nicht helfen. Aber wir können ihm auch von hier
helfen, wenn er überhaupt ein solches Verlangen hat. So kann der Lebendige
dem Toten helfen.

(16) In gewisser Weise ist es wiederum auch möglich, daß der Tote für den
Lebenden vernehmlich wird, obwohl die Lebenden heute wenig tun, um mit
den Toten in Verbindung zu kommen. Aber da wird Geisteswissenschaft
unmittelbar eingreifen in das menschliche Leben, wird ein wirkliches
Lebenselixier werden.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

9

Wenn man begreifen will, wie die Toten auf die Lebenden wirken können,
müssen wir vielleicht von folgender Betrachtung ausgehen.

(17) Was weiß der Mensch überhaupt von der Welt? Außerordentlich wenig
wissen wir, wenn wir hier auf dem physischen Plane in bloßem Wachzustande
die Dinge betrachten. Der Mensch weiß dasjenige, was sich vor seinen Sinnen
abspielt und was er aus dem, was sich da abspielt, mit seinem Verstande
machen kann. Alles übrige weiß er nicht. Meistens glaubt er, daß sich sonst
nichts ergeben könnte, als was er durch die physischen Sinne beobachten kann.
Aber es gibt sehr vieles, was nicht geschieht und doch außerordentlich
bedeutsam ist. Was heißt das?

(18) Wir wollen einmal annehmen, wir seien gewöhnt, jeden Tag um acht
Uhr morgens in unser Geschäft zu gehen. [134] Einmal aber verspäten wir uns
gerade um fünf Minuten. Es geschieht weiter nichts, als daß wir um fünf
Minuten zu spät kommen. Aber wir könnten vielleicht bei genauer Erwägung,
wenn wir alle Verhältnisse ins Auge fassen, dazu kommen, zu erfahren, daß
just an dem Tage, wenn wir zur rechten Zeit gegangen wären, wir hätten
überfahren werden müssen; das heißt, wenn wir zur rechten Zeit ausgegangen
wären, würden wir nicht mehr leben. Oder, was auch möglich ist, was
vorgekommen ist, daß jemand durch einen Freund abgehalten worden ist, eine
Reise auf der Titanic zu machen. Er kann sagen: Wäre er damals gefahren, so
wäre er zugrunde gegangen! Daß das karmisch so bedingt war, ist eine andere
Sache. Aber denken Sie einmal, wenn Sie das Leben so betrachten, wieviel Sie
vom Leben wissen. Wenn nichts von dem geschehen ist, was hätte geschehen
können, so wissen Sie es nur nicht. Die unendlichen Möglichkeiten, die da
bestehen in der Welt der Wirklichkeiten, die beachtet der Mensch nicht. Sie
können sagen: Das ist gewiß nicht bedeutsam! Für die äußeren Verhältnisse ist
es nicht bedeutsam; bedeutsamer ist es, daß wir nicht zugrunde gegangen sind.
Aber ich möchte darauf aufmerksam machen, daß wir hätten wissen können:
die Wahrscheinlichkeit war groß, daß wir hätten zugrunde gehen können, wenn
wir zum Beispiel einen von einer Katastrophe betroffenen Zug nicht versäumt
hätten. Man könnte sich alle möglichen Fälle aufzählen, die aber im kleinen
immer wieder vorkommen. Gewiß, für den äußeren Lauf der Dinge brauchen
wir nur zu wissen, was wir beobachten können. Aber nehmen wir an, wir
wissen genau, daß etwas hätte geschehen können, wenn wir den Zug nicht
versäumt hätten. Dann macht ein solches Erlebnis einen Eindruck auf unser
Gemüt, und wir sagen: Wie bin ich da bewahrt worden durch ein gütiges
Geschick auf sonderbare Weise! Denken Sie sich alle diese Dinge, die der
Möglichkeit nach an den Menschen herantreten. Unendlich viel reicher wäre
das Seelenleben – und wie reich wäre es, wenn der Mensch das alles wissen
könnte, während er jetzt nur das armselige Leben des Geschehenen ins Auge
faßt –, wenn er alles das wissen könnte, was so hereinspielt in das Leben, ohne
daß es wirklich geschieht. [135]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

10

(19) Es ist, wie wenn Sie den Blick hinwenden auf das Getreidefeld und da
die Ähren betrachten, die vielen Weizenkörner, von denen diejenigen, die
wieder ausgesät werden, eine verhältnismäßig geringe Anzahl ausmachen,
unzählige aber werden keine neuen Halme mit Ähren, sondern gehen einen
anderen Weg. Das, was möglich ist mit uns, verhält sich zu dem, was wirklich
wird, so wie die vielen Weizenkörner, die nicht wieder zu Ähren werden, zu
denen, die Ähren werden. Es ist so in Wirklichkeit; denn das, was im Leben
möglich ist, ist ungeheuer reich. Und diejenigen Momente, wo besonders
wichtige Dinge in der Welt des Möglichen mit uns vorgehen, das sind die
günstigen Momente, wo die Toten uns nahetreten können. Nehmen wir an, daß
jemand fünf Minuten zu früh weggeht und dadurch vor dem Zutodefallen
bewahrt geblieben ist in dem Moment, wo er von einem Unglück erreicht
worden wäre oder auch von etwas Freudigem erreicht wird, das uns auf diese
Weise entgangen ist. In diesem Moment ist es, wo hereinwehen kann in das
Leben wie in einem Traumbilde dasjenige, was die Toten uns selber mitteilen.
Aber der Mensch lebt grob. Er kümmert sich nur um das Grobe, nicht um die
Feinheiten des Lebens, die in dieses Leben hereinspielen und vorgehen. In
dieser Beziehung wird durch die Geisteswissenschaft das Gefühl und die
Empfindung verfeinert. Dann wird der Mensch diejenigen in das Leben
hereinragen fühlen, die da tot sind, und er wird Zusammenhang haben mit
ihnen. Die Kluft zwischen Lebendigen und Toten wird überbrückt werden
durch die Geisteswissenschaft, die wirklich ein Lebenselixier wird.

(20) Die nächste Sphäre, also die nächste Zeit nach dem Tode ist die
sogenannte Venus-Sphäre. In dieser Venus-Sphäre werden wir Einsiedler,
wenn wir hier unreligiös gestimmt waren. Gesellige Wesen werden wir durch
religiöse Stimmung, die wir mitbringen. Je nachdem wir in der Lage waren zu
fühlen hier in der physischen Welt unsere Hingabe an den heiligen Geist,
finden wir alle diejenigen, die die gleiche Stimmung dem Geist-Göttlichen
gegenüber haben. In dieser Venus-Sphäre sind die Menschen gruppiert nach
Religions- und Weltanschauungs-Verhältnissen. [136] Hier auf Erden ist es
noch so, daß sowohl religiöses Streben als auch religiöses Erleben den
Ausschlag geben. In der Venus-Sphäre ist die Gruppierung lediglich nach
Religions- und Weltanschauungs-Bekenntnissen. Diejenigen, welche die
gleiche Weltanschauung haben, sind in großen, mächtigen Gemeinden in der
Venus-Sphäre; sie sind nicht Einsiedler. Einsiedler sind diejenigen, die gar
keine religiösen Empfindungen und Impulse entwickeln können. Also
diejenigen, die wir in unserer Zeit Monisten, Materialisten nennen, werden
nicht zu geselligen, sondern zu einsamen Wesen werden; jeder wird wie in
einem eigenen Käfige die Zeit in der Venus-Sphäre zubringen, und ein
Monistenbund ist in dieser Sphäre ganz unmöglich, weil durch das, was das
monistische Glaubensbekenntnis ist, der Mensch zur Einsamkeit verurteilt
wird. Das ist eine Tatsache, nicht etwa nur Ausgedachtes, daß jeder in einen
eigenen Käfig gesperrt ist.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

11

Das ist dazu da, um die Seele zu erziehen für die Wirklichkeit gegenüber der
Phantasterei des Monismus, die sie sich hier angeeignet hat. Im ganzen kann
man sagen: Zusammenkommen kann man mit denjenigen, die mit uns gleicher
Weltanschauung, gleichen Glaubens sind. Schwer verständlich sind uns andere
Bekenntnisse in der Venus-Sphäre.

(21) Dann kommt die Sonnensphäre. Das ist die nächstfolgende Zeit. In der
Sonnensphäre kann uns nur noch dasjenige helfen, was die verschiedenen
Bekenntnisse ausgleicht, was die Brücke bilden kann von einem Religions-
bekenntnis zum andern. Nun ja, in bezug auf dieses Brückebilden von einem
Bekenntnis zum andern haben die Menschen so ihre eigenen Anschauungen und
können nicht leicht begreifen, wie man finden kann ein wirkliches Verständnis
auch des anders Denkenden und anders Fühlenden. Theoretisch ist ja dieses
Verständnis vielfach gefordert worden; wenn die Forderung aber praktisch
werden soll, da wird die Sache gleich anders.

(22) Dann kann man die Erfahrung machen, daß mancher, der der Hindu-
Religion angehört, zwar von dem gemeinsamen Wesenskern aller Religionen
redet, aber er meint mit gemeinsamem Wesenskern nur das, was in der Hindu-
oder Buddha-Religion enthalten ist. [137] Die Bekenner reden von der Hindu-
und der Buddha-Religion in besonderen Egoismen, und wenn sie davon reden,
sind sie im Gruppenegoismus befangen. – Man könnte da eine schöne Legende
vom Gruppenegoismus einfügen, die sich bei den Esten findet.

(23) Die Esten haben eine sehr schöne Legende über die Entstehung der
Sprachen: Gott wollte den Menschen die Sprache gewähren durch das Feuer.
Da soll ein großes Feuer angemacht worden sein, und durch das eigentümliche
Tönen des Feuers, dem die Menschen zuhören sollten, und durch das, was sie
da als Laute hören würden, sollte die Sprache werden. So rief die Gottheit die
Völker der Erde zusammen, auf daß die Völker ihre Sprachen lernen könnten.
Aber bevor die andern hergerufen wurden, nahm Gott die Esten vor, und ihnen
lehrte er die göttlich-geistige Sprache, also eine höhere Sprache. Dann kamen
erst die andern heran, und die durften dem Feuer zuhören, und da sie hörten,
wie das Feuer brannte, da lernten sie die Töne verstehen. Die einzelnen Völker,
die die Esten besonders gern hatten, die kamen zuerst, als das Feuer noch
ziemlich stark brannte. Als das Feuer schon ziemlich gegen das Ende ging,
kamen die Deutschen, denn die Esten lieben die Deutschen nicht besonders.
Und da konnte man hören aus dem schon zerprasselnden Feuer: «Deitsch,
peitsch, deitsch, peitsch.» Dann kamen die Lappen, die die Esten gar nicht
lieben, und da hörte man nur noch: «Lappen latschen.» Und da hier das Feuer
nur bloß noch Asche war, brachten die Lappen die allerschlechteste Sprache
heraus, weil die Esten mit den Lappen in Todfeindschaft lebten. – So sieht
man, wie die Esten alles, was sie an Gruppenegoismus haben, da zum
Ausdruck bringen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

12

(24) So ähnlich sind die meisten Völker, wenn sie davon sprechen, daß sie
zu dem Wesenskern in den verschiedenen Religionsgemeinschaften vordringen
wollen. Und da muß tatsächlich gesagt werden, daß in dieser Beziehung das
Christentum unbedingt anders ist als die andern Bekenntnisse. Wenn es zum
Beispiel im Abendlande geradeso wäre wie in der Hindu-Religion, so würde
der alte Wotan als Nationalgott immer noch herrschend sein. [138] Aber das
Abendland hat nicht einen herrschenden Gott genommen, der innerhalb des
Abendlandes zu finden war, sondern einen, der außerhalb zu finden ist. Das ist
ein wesentlicher Unterschied gegenüber dem Hinduismus und dem
Buddhismus. So ist in vieler Beziehung das abendländische Christentum nicht
durchsetzt von religiösem Egoismus, es ist religiös viel selbstloser als die
morgenländischen Religionen. Deshalb ist die richtige Erkenntnis und
Empfindung des Christus-Impulses auch dasjenige, was den Menschen in ein
richtiges Verhältnis bringt zu den Mitmenschen, gleichgültig welches innere
Bekenntnisleben sie haben.

(25) In der Sonnensphäre zwischen Tod und neuer Geburt heißt es wirklich,
das Verständnis dessen zu haben, was uns ermöglicht, nicht nur mit Menschen
des gleichen Bekenntnisses, sondern mit allen Menschen sozusagen in ein
Verhältnis zu kommen, weil dieses Christentum niemals, wenn wir es so weit
fassen, daß wir es mit der alttestamentlichen Religion zusammenhängend
betrachten, Einseitigkeit lehrt. Auf eines ist aufmerksam gemacht worden, was
im höchsten Grade bedeutsam und notwendig ist zu erkennen: Es wird Ihnen
erinnerlich sein, daß eines der schönsten Worte des Neuen Testamentes, das
der Christus sagt, an das Alte Testament erinnert, das Wort: «Ihr seid Götter.»
Christus weist die Menschen darauf hin, daß in jedem Menscheninnern ein
göttlicher Kern lebt, ein Gott: Ihr seid alle Götter. Ihr kommt Göttern gleich. –
Eine hohe Lehre des Christus ist es, den Menschen hinzuweisen auf seine
göttliche Natur, darauf, daß er sein kann wie Gott. Du kannst sein wie Gott,
eine wunderbare, groß und tief zum Herzen gehende Lehre des Christus! Ein
anderes Wesen hat dieselben Worte vorgetragen, und es gehört zum Christus-
Bekenntnis, daß ein anderes Wesen dasselbe vorgebracht hat. Luzifer, im
Beginn des Alten Testamentes, trat an den Menschen heran, und die
Versuchung besteht darin, daß er den Ausgangspunkt nimmt von den Worten:
«Ihr werdet sein wie Gott.» Das gleiche Wort sagt Luzifer am Ausgangspunkt
der Versuchung im Paradies, und wiederum sagt es der Christus Jesus, ganz
dasselbe Wort! [139] Wir berühren hier einen der tiefsten, bedeutungsvollsten
Punkte des Christus-Bekenntnisses, den Punkt, wo sozusagen mit dem Finger
darauf hingedeutet wird, daß es nicht bloß auf den Inhalt irgendwelcher Worte
ankommt, sondern daß es darauf ankommt, welches Wesen im Welten-
zusammenhang irgendein Wart ausspricht. Deshalb mußte auch im letzten
Mysterienspiel gezeigt werden: Es kann dieselben Sätze Luzifer sagen, und sie
sind etwas ganz anderes, als wenn Ahriman sie sagt, und etwas anderes, wenn
Christus sie sagt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

13

Da berühren wir ein tiefes Geheimnis des Weltendaseins, und es ist wichtig,
daß wir uns ein Verständnis aneignen für dasjenige, was gerade durch dieses
«Ihr seid Götter», «Ihr werdet sein wie Gott» das eine Mal aus dem Munde des
Christus, das andere Mal aus dem Munde des Luzifer ausgesprochen ist.

(26) Das muß durchaus in Betracht gezogen werden, daß wir zwischen Tod
und neuer Geburt auch eben einmal in der Sonnensphäre leben werden und in
dieser Sonnensphäre ein ganz gründliches Verständnis des Christus-Impulses
nötig haben. Dieses müssen wir von der Erde mitbringen; denn der Christus ist
einmal auf der Sonne gewesen, aber er ist, wie wir gehört haben, von der
Sonne heruntergekommen und hat sich jetzt mit der Erde vereinigt. Mithin
müssen wir ihn hinauftragen bis in die Sonnenzeit und dann können wir mit
dem Christus-Impuls ein geselliges Wesen sein, können ihn in der
Sonnensphäre verstehen.

(27) Aber wir müssen unterscheiden lernen, und das lernen wir jetzt nur
durch die Anthroposophie, zwischen Christus und Luzifer. Denn dasjenige,
was wir von der Erde mitbringen in unserm Christus-Verständnis, das führt uns
allerdings bis zur Sonne hinauf und ist innerhalb der Sonnensphäre sozusagen
ein Führer von Menschenseele zu Menschenseele ohne Unterschied von
Glaube und Bekenntnis; aber ein anderes Wesen begegnet uns in der
Sonnensphäre, das dieselben Worte spricht, die im Grunde genommen
denselben Inhalt haben: Luzifer ist dieses Wesen. Und dieses Verständnis
müssen wir erworben haben für den Unterschied zwischen Christus und
Luzifer, denn Luzifer muß uns nun begleiten durch die weiteren Sphären
zwischen Tod und neuer Geburt.

(28) Sehen Sie, so durchleben wir eine Mond-, Merkur-, Venus- und
Sonnensphäre. [140] In jeder dieser Sphären erreichen wir zunächst dasjenige,
was wir in bezug auf die innere Kraft mit uns gebracht haben. In der
Mondsphäre die Affekte: Triebe, Leidenschaften, sinnliche Liebe verbinden
uns mit dieser Sphäre. In der Merkursphäre erreicht uns alles, was wir an
moralischen Unvollkommenheiten haben, in der Venus-Sphäre, was wir an
religiösen Unvollkommenheiten haben, in der Sonnensphäre, was uns trennt
von all dem, was «menschlich» heißt.

(29) Jetzt also gehen wir in die andern Sphären, die der Okkultist als die
Mars-, die Jupiter-, die Saturnsphäre kennt. Da ist Luzifer unser Führer, da
treten wir ein in eine Welt, die uns mit neuen Kräften befruchtet. So wie wir hier
die Erde unter uns haben, so haben wir da den Kosmos innerhalb der Sonne
unter uns. Wir wachsen hinein in die göttlich-geistigen Welten, und während wir
hineinwachsen in diese göttlich-geistigen Welten, müssen wir dasjenige im
Gedächtnis behalten, was wir mitgebracht haben von dem Christus-Impuls. Den
können wir nur auf der Erde erwerben, und je stärker wir ihn erworben haben,
desto weiter können wir ihn hinaustragen in den Kosmos.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

14

Da tritt dann Luzifer an uns heran. Der führt uns in die Welt, in die wir hinaus
müssen, damit wir für eine neue Inkarnation vorbereitet werden. Und dasjenige,
was wir nicht entbehren können, damit Luzifer uns nicht gefährlich werde, das
ist das Verständnis des Christus-Impulses, dasjenige, was wir gehört haben von
Christus während der Erdenzeit. Der Luzifer kommt schon an uns heran in der
Zeit zwischen Tod und Geburt, aber den Christus müssen wir aufgenommen
haben während der Erdenzeit. Dann wachsen wir hinein in die andern Sphären,
die außerhalb der Sonne sind. Wir werden immer größer und größer sozusagen,
wir haben unter uns die Sonne und über uns den ganzen großen, mächtigen
Sternenhimmel. In den großen Weltenraum hinein wachsen wir, in den Kosmos
hinaus bis zu gewissen Grenzen. Und während wir hinauswachsen, wirken die
kosmischen Kräfte aus allen Sternen auf uns. Wir nehmen aus der ganzen
mächtigen Sternenwelt die Kräfte auf in unser mächtig ausgedehntes Wesen.
[141]

(30) Bis zu einer Grenze kommen wir. Dann ziehen wir uns wiederum
zusammen und treten wieder in dasjenige ein, was wir durchgemacht haben.
Wir kommen durch die Sonnen-, Venus-, Merkur-, Mondensphäre, bis wir
wiederum der Erde nahe kommen, und bis dasjenige, was in den Weltenraum
hinausgetragen war, sich wiederum zusammenzieht zu einem Keim, der in
einer Menschenmutter zu einem neuen Menschen sich bildet. Das geschieht
dann wiederum, wenn der Mensch sich hinausgedehnt hat in die fernen
Weltenräume und da aufgenommen hat die kosmischen Kräfte.

(31) Das ist das Geheimnis vom Menschensein nach dem Tode, zwischen
Tod und neuer Geburt. Nachdem der Mensch durch die Pforte des Todes
gegangen war, ist er von dem kleinen Raum der Erde ausgehend immer größer
und größer geworden, ist bis zur Mond-, Merkur-, Venus-, Sonnen-, Mars-,
Jupiter-, Saturnsphäre hinausgewachsen. Da sind wir in den Weltenraum
hinausgewachsen; gleichsam eine Riesenkugel werden wir als Geisteswesen.
Dann, nachdem wir als Seele aufgenommen haben die Kräfte des Universums,
der Sterne, ziehen wir uns wieder zusammen, und dann haben wir die Kräfte
der Sternenwelt in uns. Da haben wir eine Erklärung der Geistesforschung
dafür, daß in dieser unserer zusammengepreßten Gehirnmasse ein Abdruck des
ganzen Sternenhimmels zu finden ist. Tatsächlich birgt unser Gehirn ein
bedeutungsvolles Geheimnis.

(32) Und noch ein Geheimnis liegt hierin: der Mensch hat sich also
zusammengezogen, hat sich inkarniert in einem physischen Leibe, in den er
durch ein Elternpaar gekommen ist. So weit ist der Mensch gelangt, denn da
hat er eingeschrieben, während er sich ausgedehnt hat im Weltenraum, alles
dasjenige, was seine Eigenschaften waren.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

15

Wenn wir auf der Erde stehen und in den Sternenhimmel hinausblicken, so
sind da nicht bloß Sterne, sondern da sind unsere Eigenschaften aus den
früheren Inkarnationen. Wenn wir zum Beispiel in früheren Inkarnationen
ehrgeizig waren, so steht dieser Ehrgeiz in der Sternenwelt geschrieben. Er ist
eingeschrieben in der Akasha-Chronik, und wenn Sie hier auf Erden an einem
bestimmten Punkte stehen, kommt der Ehrgeiz mit dem betreffenden Planeten
in dieser oder jener Lage zu Ihnen; er macht seinen Einfluß geltend. [142] Und
das ist deren Moral, daß die Astrologen nicht bloß Sterne und Sternwirkungen
sehen, sondern daß sie sagen: Da steht Ihre Eitelkeit, Ihr Ehrgeiz, Ihr
Unmoralisches, Ihre Trägheit; und da wirkt jetzt etwas, was Sie in die Sterne
eingeschrieben haben, in gewisser Weise aus der Sternenwelt wieder herunter
und bedingt Ihr Schicksal. Darum schreiben wir dasjenige, was in unserer
Seele ist, ein in den großen Raum, und da wirkt es von dem Raume auf uns
zurück, während wir hier auf Erden sind, während wir hier auf Erden wandeln
zwischen Geburt und Tod. Diese Dinge gehen uns ungeheuer nahe, wenn wir
sie wirklich verstehen, und sie erklären uns so manches.

(33) Sehen Sie, ich habe mich im Leben viel mit Homer beschäftigt, aber
als ich gerade im letzten Spätsommer die Aufgabe hatte, diese Verhältnisse
zwischen Tod und Neugeburt zu untersuchen und auf den Standpunkt kam, daß
unveränderlich bleiben die Verhältnisse von einem Tod zur nächsten Geburt,
da mußte ich mir bei einer Stelle sagen: die Griechen nennen ihn den Blinden,
weil er ein großer Seher war. Er sagt: das Leben nach dem Tode geschehe an
dem Orte, wo es keine Veränderung gibt. Ein wunderbar treffendes Wort. Man
lernt dieses Wort erst verstehen, wenn man es aus den okkulten Geheimnissen
heraus tut. Und je weiter man in diesem innern Ringen vorwärtskommt, desto
mehr wird es klar, daß die antiken Dichter die allergrößten Seher waren und in
ihre Werke manches hineingeheimnißt haben, zu dessen Verständnis vieles
notwendig ist.

(34) Da will ich einer Sache Erwähnung tun, die mir im Frühherbst passiert
ist und die recht bezeichnend ist. Ich wehrte mich anfangs dagegen, weil sie
ganz überraschend ist. Aber es ist einer jener Fälle, wo die Objektivität siegt.

(35) In Florenz gibt es ein Grabmal von Michelangelo für Lorenzo und
Giuliano Medici. Da sind diese beiden Brüder abgebildet und dabei sind vier
allegorische Figuren. Diese Figuren sind sehr bekannt. Aber daß da etwas nicht
ganz stimmte mit dieser Gruppe, das hat sich mir gleich ergeben, als ich sie das
erste Mal sah. Es war mir gleich klar, daß der, der als Giuliano beschrieben ist,
der Lorenzo ist und umgekehrt. [143] Es ist offenbar: man hat sie, da die
Figuren abgenommen werden können, bei irgendeiner Gelegenheit verwechselt
und das nicht beachtet. Daher beschreibt man als Giuliano den Lorenzo und
umgekehrt. Aber worauf es jetzt hier ankommt, das sind die vier allegorischen
Figuren.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

16

(36) Wenn man ausgeht von der Betrachtung der Figur der «Nacht», dieser
wunderbaren «Nacht», ja, solange man bei der Meinung bleibt, man habe es
mit einer Allegorie zu tun, kommt man nicht zurecht. Wenn man aber das, was
man über den menschlichen Ätherleib weiß, in seiner vollen Tätigkeit sich so
vorstellt, daß man fragt: Wenn der Astralleib und das Ich frei sind und der
Ätherleib die ihm am allermeisten entsprechende Geste suchen würde, was
würde für eine Geste herauskommen? –, so erhält man die Antwort: Eine
solche Geste würde da herauskommen, wie Michelangelo sie der «Nacht»
gegeben hat. – Wirklich, diese Nacht ist so gebildet, daß sie den wunderbarsten
Ausdruck gibt für den freien, unabhängigen Ätherleib, der sich in der
Physiognomie des physischen Leibes ausdrückt, wenn Astralleib und Ich
außerhalb sind. Diese Figur ist nicht eine Allegorie, sondern tatsächlich der
Mensch, geschildert im Zusammenhang mit physischem und Ätherleib, wenn
Astralleib und Ich heraus sind. Da versteht man die Figur in dieser Haltung, die
der historisch treueste Ausdruck des Ätherleibes in seiner Lebendigkeit ist.

(37) Und wenn man davon ausgeht, dann bekommt man in der «Tag»-Figur
das groteske Urteil: Wenn das Ich am stärksten tätig ist, wenn es am wenigsten
vom Astral-, Äther- und physischen Leibe beeinflußt ist, kommt diese
eigentümliche Wendung, diese Geste heraus, die Michelangelo der «Tag»-
Figur gegeben hat. Wenn der Astralleib für sich tätig ist, ohne von physischem,
Ätherleib und Ich abhängig zu sein, dann kommt die Geste der «Morgen»-
Figur heraus, und für den physischen Leib, der unabhängig von den andern drei
Gliedern sich betätigt, kommt die Geste der «Abenddämmerung» heraus.

(38) Ich sträubte mich lange gegen diese Erkenntnis, ich hielt sie im Anfang
für toll; aber je mehr man darauf eingeht, desto mehr zwingt einen das, was
man sieht in dieser in die Steine hineingegossenen Schrift, zur Erkenntnis
dieser Wahrheit. [144] Nicht als ob Michelangelo dies gewußt hätte; aber in
sein intuitives Schaffen drang es herein. Da versteht man auch, was die
Legende bedeutet, die erzählt, daß, wenn Michelangelo allein in seiner
Werkstatt war, die Figur der «Nacht» Leben bekam, so daß sie herumging. Es
ist eben eine besondere Illustration zu der Tatsache, daß man es mit dem
Ätherleib zu tun hat. Überall herein wirkt das Spirituelle, sowohl in der
Menschheitsentwickelung als auch in der Kunst und so fort. Man lernt das
Sinnliche wirklich erst verstehen, wenn man die Art versteht, wie das
Spirituelle in die sinnliche Wirklichkeit hereinwirkt.

(39) Es gibt einen Ausspruch von Kant, der sehr schön ist. Kant sagt: Zwei
Dinge sind es, die ganz besonderen Eindruck auf mich gemacht haben: der
bestirnte Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir. – Es macht ganz
besonderen Eindruck, wenn man nun darauf kommt, daß beides dasselbe ist.
Denn zwischen Tod und Geburt sind wir ausgegossen über den Sternenraum
und nehmen seine Kräfte in uns herein, und wenn wir im physischen Leibe
sind, dann sind diese Kräfte, die wir aufgenommen haben, in uns als unsere
moralischen Impulse wirksam.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7. Vortrag: Einiges über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode

17

Wenn wir da stehen und den Sternenhimmel betrachten, können wir sagen:
Was da draußen an Kräften lebt und webt im Weltenraum, darin leben und
weben wir in der Zeit zwischen Tod und neuer Geburt. Und das ist jetzt das
richtunggebende Gesetz unseres moralischen Lebens. So sind der Sternen-
himmel draußen und das moralische Gesetz in uns ein und dieselbe
Wirklichkeit, nur zwei Seiten dieser Wirklichkeit. Den gestirnten Himmel
durchleben wir zwischen Tod und neuer Geburt, das moralische Gesetz
zwischen Geburt und Tod.

(40) Wenn wir dies erfassen, dann wird Geisteswissenschaft unmittelbar zur
Andacht, wie zu einem gewaltigen Gebet; denn was ist ein Gebet anderes als
dasjenige, was unsere Seele mit dem Göttlich-Geistigen, das die Welt
durchwebt, verbindet.

(41) Dieses Gebet ist das, was ein Gebet heute sein kann. Wir müssen es uns
erobern, indem wir die Sinnenwelt durchleben. Indem wir dieses bewußt
anstreben, wird ganz von selbst das, was wir wissen können, zu einem Gebet.
Da wird spirituelle Erkenntnis unmittel bar Gefühl und Erlebnis und
Empfindung. Und das soll sie werden. [145] Dann mag sie noch so sehr mit
Begriffen und Ideen arbeiten: Ideen und Begriffe werden zuletzt gebetsartige
reine Empfindungen, reines Fühlen. Das aber ist es, was unsere Zeit braucht.
Unsere Zeit braucht das unmittelbare Herausleben aus der Betrachtung zum
Erleben des Kosmos, da wo die Betrachtung selber wie ein Gebet wird.
Während die Betrachtung der äußeren physischen Welt immer trockener, immer
gelehrtenhafter wird, immer abstrakter wird, wird die Betrachtung des geistigen
Lebens immer herzlicher gestimmt, immer tiefer, wird geradezu immer
gebetartiger, und das nicht durch eine einseitige Sentimentalität, sondern durch
ihre eigene Natur. Dann wird der Mensch nicht bloß aus abstrakten Ideen heraus
wissen, er habe das Göttliche, was den Weltenraum durchwebt und durchlebt, in
sich; sondern er wird wissen, indem er weiterschreitet in der Erkenntnis, daß er
es wirklich erlebt hat in dem Leben zwischen dem letzten Tod und der neuen
Geburt. Er wird wissen: was er da durchlebt hat, das hat er jetzt in sich als die
Reichtümer seines Lebens.

(42) Das sind solche Betrachtungen, die gerade zusammenhängen mit erst
neuerdings gemachten Forschungen, die uns aber unsere eigene Entwickelung
verständlich machen können. Dann wird sich Geisteswissenschaft einmal zu
einem wirklich geistig-spirituellen Lebenssaft umwandeln können. Von diesen
Dingen soll in Zukunft noch öfter gesprochen werden. [146]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Zwischen Tod und neuer Geburt

ACHTER VORTRAG

Wien, 21. Januar 1913 (Hörernotizen)

Inhalt: Hilfe, die der Lebende dem Toten geben kann durch das Vorlesen eines
geisteswissenschaftlichen Buches. Mitteilungen der Toten an die Lebenden in Momenten
nicht eintreffender möglicher Ereignisse. Verständnismöglichkeit der Toten zunächst noch der
Sprache, später der Gedanken. – Ich und astralischer Leib als geistige, den physischen und
Ätherleib bescheinende Sonne und Mond. Bewußtsein im Leben durch das Untertauchen in
physischen und Ätherleib, Bewußtsein nach dem Tode durch Untertauchen in die Christus-
Substanz. Niedergang des physischen Leibes und des irdischen Kulturlebens. Übergang der
Erde und des Menschen ins Geistige.

(1) Als ich das letzte Mal hier vor Ihnen sprechen durfte, berührte ich in
einer kurzen Weise jenen bedeutungsvollen Abschnitt im menschlichen Leben,
der verfließt zwischen Tod und neuer Geburt. Es geht nicht an, diesen Abschnitt
im menschlichen Leben so zu behandeln, als ob er für das physische Leben
gleichgültig sei. Wir müssen uns klar sein darüber, daß die Kräfte unseres
Lebens nicht allein aus der Welt kommen, in welcher wir uns mit unserer
physischen Leiblichkeit befinden, sondern daß die Kräfte unseres Lebens ganz
wesentlich aus den überphysischen Welten kommen, denen wir allein
angehören zwischen Tod und Geburt. Und wir können im Grunde genommen
nur wissen, wie es sich hier verhält, wenn wir uns Vorstellungen bilden können
von dem Leben zwischen Tod und Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

2

(2) Eigentlich ist der Mensch im allgemeinen in einem gewissen Traum-
oder Schlafleben befangen. Jene Menschen, die durch das physische Dasein, wo
sie ihr alltägliches Leben führen und über nichts nachdenken, hindurchgehen,
gleichen in der Tat Schläfern des Lebens; und die, welche sich bekümmern um
das, was über das physische Leben hinausliegt, was hereinwirkt in das
physische Leben, das sind Menschen, die auch für das physische Dasein
aufwachen. Wir können anknüpfen an die Betrachtungen von dazumal, die uns
zeigen können, wie Geisteswissenschaft, wenn sie im richtigen Sinne
verstanden wird, geeignet ist, in das gesamte menschliche Dasein einzugreifen.
Wir werden sehen, daß die ganze Menschheit, wenn Geisteswissenschaft
allmählich immer mehr eindringen kann, auch so etwas erleben wird wie ein
Aufwachen aus einer Art von Lebensschlaf. Viele Dinge dringen an den
Menschen heran, die zunächst unbekannt und rätselhaft erscheinen, rätselhaft
viel mehr für das Gefühl als für den trockenen Verstand. [147] Rätselhaft in
gewissem Sinne ist der Augenblick, da eine Mutter an dem Sarge ihres Kindes
steht oder umgekehrt. Wenn man sich ein wenig gründlicher zu beschäftigen hat
mit dem menschlichen Leben, wird man schon gewahr, wie Rätselvolles im
Leben dem Menschen aufgeht. Es kommen oft Menschen zu mir, deren
Schwester, deren Mann oder Frau gestorben ist. Sie sagen: Ich habe früher nicht
nachgedacht über den Tod, mich nicht bekümmert um das, was danach folgen
wird, aber seit mir dieser nahestehende Verwandte weggenommen ist, ist es mir,
als ob er noch da ist, und da bin ich getrieben worden zur Betrachtung der
Geisteswissenschaft. – Durch das Leben werden die Menschen zur
Geisteswissenschaft gebracht, und sie vergilt reichlich, was da durch sie
geschieht, denn Geisteswissenschaft kann das Leben durchdringen mit Kräften,
die nur von ihr kommen.

(3) Wenn der Mensch nicht mehr für physische Sinne da ist, entsteht
zunächst die Rätselfrage: Wie ist es dann mit dem Menschen nach dem Tode?
Äußere Wissenschaft kann keine Antwort geben, weil sie nur konstatiert, was
Augen sehen, die ja zerfallen. Auch das physische Gehirn zerfällt; und es ist
klar, daß es nichts nützen kann für das, was der Mensch erlebt ohne physische
Hülle. Und dennoch liegen die Fragen gewaltig da, welche sich auf das Jenseits
beziehen. Im Grunde genommen nützen zur Klärung dieser Fragen allgemeine
Betrachtungen gar nicht so viel wie einzelne konkrete Fälle, welche schildern,
wie dies oder jenes sich ausnehmen mag. Das kann unmittelbar eingreifen in
das Leben.

(4) Ausgehen können wir vom Leben hier. Sie werden vielleicht da oder dort
den Fall erfahren haben, daß jemand durch seine innere Sehnsucht, durch seine
Seelenverfassung zur Geisteswissenschaft getrieben wird, aber ein anderer, der
wird ihr immer feindlicher. Der eine wird immer tiefer da hineingehen, sein
Freund immer feindlicher der Geisteswissenschaft werden. Das Leben bietet
aber nicht nur in der Natur eine Maja, sondern auch da, wo es unmittelbar
unsere Seele berührt im Verhältnis zu den Menschen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

3

Gerade was jetzt erwähnt worden ist, kann eine völlige Täuschung sein: [148]
Der Mensch, der sich eingeredet hat, alles das sei Unsinn – in jenen
Seelentiefen, bis zu denen er mit dem Bewußtsein nicht hinunter dringt,
entwickelt er eine geheime Liebe dazu. In den Untergründen kann Liebe
dasjenige sein, was auflebt als Haß. Solche Dinge kann man im physischen
Menschenleben finden. Wenn der Mensch durch die Pforte des Todes getreten
ist, wirken auch alle geheimen Seelenkräfte und Sehnsüchten nach, das, was er
im physischen Leben unterdrückt hat, tritt auf als der Inhalt der Läuterungszeit.
Wir sehen Menschen durch die Pforte des Todes gehen, die hier Feinde der
Geisteswissenschaft waren; nach dem Tode entwickeln sie die intensivste
Sehnsucht darnach. Solche Hasser streben dann nach der Geisteswissenschaft.
Dann stellt sich folgendes ein: Wären wir ihnen im Leben mit einem
geisteswissenschaftlichen Buch gekommen, da hätten sie uns angefahren; nach
dem Tode können wir ihnen keinen besseren Dienst tun, als wenn wir ihnen
vorlesen. Man liest in Gedanken den Toten vor; das kann die förderndste
Wirkung für den Toten haben. Wir haben viele Beispiele innerhalb unserer
spirituellen Bewegung, wo die Angehörigen hingestorben sind und die
Zurückbleibenden ihnen vorgelesen und sie gefördert haben. Und die Toten
nehmen das, was ihnen geboten wird, mit der innigsten Dankbarkeit an, und es
kann sich ein wunderschönes Zusammenleben entwickeln. Da merkt man, was
Geisteswissenschaft in der Praxis bedeuten kann. Geisteswissenschaft ist nicht
bloße Theorie; sie soll eingreifen in das Leben, sie soll hinwegnehmen, was sich
wie eine Wand auftürmt zwischen Lebenden und Toten; überbrückt wird die
Kluft. Wenn man mit der rechten Gesinnung Geisteswissenschaft ins Leben
bringt, kann man viel nützen. Keinen besseren Rat gibt es, als den Toten
vorzulesen. Denn es ist eine Eigentümlichkeit, daß wir unmittelbar nach dem
Tode nicht neue Beziehungen anknüpfen können, wir müssen die alten
fortsetzen.

(5) Die Frage drängt sich auf: Könnte der sogenannte Tote nicht drüben
geistige Wesenheiten finden, die ihn belehren könnten? Das geht nicht! [149]
Zunächst kann man nur Beziehungen haben zu Wesen, mit denen man
verbunden war, bevor man durch die Pforte des Todes schritt. Begegnet man
einem Geist, den man auf der Erde nicht kannte, so geht man an ihm vorbei.
Wenn man hier einem großen Genie begegnet, das die Kleidung trägt eines
Fuhrmanns, so erkennt man es auch nicht. Zu den Wesen, die man hier als
Menschen kannte, hat man Beziehungen. Wenn man noch so vielen
Wesenheiten begegnete, die einem helfen könnten, aber zu denen man keine
Beziehung hat, sie nützten einem nichts.

(6) Da Geisteswissenschaft am Ausgangspunkte ihrer Entwickelung steht,
die Menschen erst damit beginnen, sie auf sich wirken zu lassen, können die
Lebenden den Toten einen großen Dienst erweisen, indem sie diese Hilfe ihnen
angedeihen lassen. Da haben wir ein Beispiel, wie von unserer Welt eingewirkt
werden kann in die andere Welt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

4

Aber auch das Umgekehrte ist möglich: Die Toten können auch hereinwirken in
die physische Welt. Wenn Geisteswissenschaft immer mehr die Welt ergreift,
wird von beiden Welten aus in Gegenseitigkeit gewirkt werden. Die Toten
können auch auf die Lebendigen wirken. Der Mensch weiß ja ungemein wenig
von der Welt, er weiß nur, was im Verlauf der Zeit hier geschieht. Viele
meinen, daß das andere keine Bedeutung habe. Dasjenige, was geschieht, ist
eigentlich nur der allergeringste Teil desjenigen, was wissenswert ist, und man
bleibt eigentlich ein Nichtswisser im Leben, wenn man nur das kennt, was
geschieht. Wir gehen morgens an unser Geschäft; wir werden vielleicht das
alles für das Wissenswerteste halten, was uns da aufstößt. Einmal gehen wir drei
Minuten später weg als gewöhnlich; da tragen sich vielleicht unerwartete
Ereignisse zu: es könnte sein, daß, wenn wir zur rechten Zeit fortgegangen
wären, wir überfahren worden wären; nun sind wir davor geschützt worden. Wir
mußten vielleicht eine Reise machen und verpaßten den Zug: gerade diesen Zug
traf ein großes Unglück. Was entnehmen wir einer solchen Betrachtung?

(7) Es gibt viel im Leben, was nicht geschieht, was wir aber zählen müssen
zu den Möglichkeiten des Lebens. Weiß denn der Mensch, wie vielen solchen
Möglichkeiten er den Tag über entgeht? Was könnte alles geschehen, wenn wir
dem nicht entgingen! Wir übersehen es, weil es für die trockene
Lebensbetrachtung keine Bedeutung hat. [150] Versuchen wir auf die Seele
hinzuschauen, die durch scheinbaren Zufall solchen Gefahren entronnen ist, wie
sie empfindet! – Ein Berliner zum Beispiel wollte nach Amerika fahren; er hatte
schon das Billett. Ein Freund sagte ihm: Fahre nicht mit der Titanic! – Malen
Sie sich die Gefühle desjenigen aus, der zurückgeblieben ist, als er vom
Untergang der Titanic erfuhr! Das hat erschütternd auf sein Gefühl gewirkt.
Welche Gemütsimpressionen könnten wir haben, wenn wir in der Lage wären,
den ganzen Tag zu beobachten, wovor wir bewahrt werden, was alles hätte
geschehen können! Wenn die Menschen einmal beginnen, sich mit geistigen
Angelegenheiten zu befassen, bekommen sie viel mehr Empfänglichkeit für die
Kompliziertheit des Lebens, für das, was sich zwischen den Tageszeiten
abspielt. Der Fall kann eintreten, daß, wenn wir drei Minuten früher
fortgegangen wären, wir überfahren worden wären: haben wir seelische
Empfänglichkeit, sind wir geistig vorbereitet, so können wir in einem solchen
Augenblick eine Impression aus der geistigen Welt aus Gnade erhalten, eine
Mitteilung von einem Toten. Da werden die Tore dann von den Toten
durchbrochen; da läßt sich erkennen, daß zu Menschen, welche sich Empfäng-
lichkeit anerzogen haben, die Toten hereinsprechen können. Es können wichtige
Dinge zu uns dringen: zum Beispiel, daß der Tote einen Befehl gibt, etwas
auszuführen, was er nicht getan hat. So wird die Kluft überbrückt. So werden
wir, wenn Geisteswissenschaft praktisch wird, mit den Toten hinüber und
herüber verkehren. So kann Geisteswissenschaft lebenspraktisch werden; sie
wird hereinholen die übersinnliche Welt in die unmittelbare Gegenwart.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

5

(8) Folgende Frage kann sich nun ergeben: Wenn wir ein geistes-
wissenschaftliches Buch in die Hand nehmen, so lesen wir in einer bestimmten
Sprache. Verstehen die Toten diese Sprache? – In der Läuterungszeit verstehen
die Toten die Sprache, die sie hier gesprochen haben; erst beim Übergang ins
Devachan hört die Sprache auf, dann geschieht es in Gedanken. Nach einem
bestimmten Ablauf von Jahren tritt eine Veränderung ein in dem Verkehr mit
den Toten. Wenn Empfänglichkeit vorhanden ist beim Zurückgebliebenen,
empfindet er: [151] Der Tote ist bei dir, du denkst, wie er dich denkt. Das kann
Jahre um Jahre dauern, dann tritt der Moment ein, wo man den Zusammenhang
verliert; das ist der Augenblick, wo der Tote ins Devachan übergeht. In der
Läuterungszeit hat man noch die Erinnerung an das Erdenleben, der Mensch
hängt noch an diesen Erinnerungen.

(9) Was ist eine Erdensprache? Jede Erdensprache hat nur Bedeutung für das
Erdenleben; und sie hängt innig zusammen mit der Organisation des Menschen,
mit dem Klima, damit auch, daß der Kehlkopf anders ausgebildet ist. Was in
Europa gesprochen wird, wird nicht in Indien gesprochen. Gedanken aber sind
nicht an die physische Organisation gebunden; Gedanken sind nicht nach
irdischen Verhältnissen gebildet. Die Toten haben nur so lange Verständnis für
die Sprache, als sie im Kamaloka sind. Wenn durch ein Medium Kundgebungen
kommen und in eine bestimmte Sprache gegossen sind, können diese
Mitteilungen unmittelbar gegeben werden nur von Menschen, die vor kurzer
Zeit gestorben sind.

(10) Wir sind im Grunde genommen immer schon in der höheren Welt
drinnen, wir gehen im Schlaf unbewußt hinein, wir leben, während wir schlafen,
in derselben Welt wie nach dem Tode. Die Frage möchte ich jetzt stellen: Kann
derjenige, der noch nicht mit hellseherischem Blick sehen kann, derjenige, der
noch nicht als Seher beobachten kann, kann der dennoch wissen, wie sich die
Dinge verhalten?

(11) Ein schlafender Mensch lebt ja noch, er ist so etwas wie eine Pflanze.
Sie erinnern sich wohl daran, daß ein Repräsentant der Wissenschaft, Raoul
France, schreibt, die Pflanze habe Gefühle und könne etwas verzehren; ein
Seelisches ist aber in der Pflanze nicht vorhanden. Von demselben Wert wie die
Pflanze ist der schlafende menschliche Organismus. Dringend nötig ist, damit
sie lebt, daß Sonnenstrahlen auf die Pflanze fallen. Wir sehen die Erde mit
Pflanzen bedeckt, weil die Sonne sie hervorruft; die Erde wäre nicht bewachsen
ohne Sonne: während der Winterzeit können die Pflanzen nichts hervorsprossen
lassen. Wenn der Mensch schläft, wo ist da seine Sonne? Was im Bett liegt,
können wir uns auch nicht denken ohne Sonne: diese Sonne ist in dem, was als
das Ich des Menschen heraußen ist; das Ich hat da zu arbeiten am schlafenden
Organismus wie die Sonne an der Pflanze. [152]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

6

(12) Nicht nur die Sonne hat eine Beteiligung an der Hervorbringung und
dem Dasein der Pflanze, auch der Mond; ohne Einwirkung des Mondes wäre
das Pflanzenwachstum auch nicht vorhanden. Doch die Einwirkung des Mondes
gehört überhaupt nicht zu dem, was Gelehrte beachten.

(13) Das Mondenlicht wirkt auf die Pflanze. Mondeneinfluß hat Bezug auf
die Breite der Pflanze; eine Pflanze, die schlank in die Höhe wächst, hat wenig
Mondeneinfluß. Der ganze Kosmos ist beteiligt am Pflanzenwachstum. Und das
Ich ist beteiligt am physischen und Ätherleib wie die Sonne am
Pflanzenwachstum – der astralische Leib wie der Mond: es ist dieselbe
Beziehung. Das Ich ist die Sonne für den physischen Leib, der astralische Leib
ist sein Mond, aber ein geistiger. Wir sehen unser Ich den Ersatz bilden für die
Sonneneinwirkung, unsern astralischen Leib für die des Mondes. Darin liegt die
Rechtfertigung für das, was der Seher meint, wenn er sagt: Der Mensch hat sich
als ein Extrakt aus den Kräften des Kosmos Herausgebildet. Wie die Sonne im
Mittelpunkt des Pflanzensystems ist und ihr Licht so hinbreitet, daß überall
Licht ist, so soll das Licht des Ich den physischen und Ätherleib durchleuchten.
Das Sonnenlicht ist nicht nur physisch, es ist auch seelisch-geistig; als letzteres
löste es sich los vom Kosmischen und wurde Ich. Ein Extrakt des
Mondenlichtes ist der menschliche astralische Leib. Es ist alles sehr weise
eingerichtet. Wenn das Menschen-Ich noch immer an die Sonne gebunden wäre,
könnten die Menschen auch nur so wie die Pflanzen zwischen Schlafen und
Wachen wechseln. Dem Einfluß der Sonne nach würden wir niemals schlafen
können bei Tag, würden immer schlafen, müssen bei Nacht; aber das ganze
Kulturleben beruht auf dieser Emanzipation. Wir tragen unsere eigene Sonne in
uns: das Ich ist ein Extrakt der Sonnenwirkung; das, was im Menschen als
astralischer Leib lebt, ist ein Extrakt der Mondenwirkung. So sind wir im Schlaf
in der geistigen Welt nicht angewiesen auf die kosmische Sonnenwirkung;
unser Ich verrichtet, was sonst die Sonne tut; wir werden beschienen von
unserem eigenen Ich und Astralleib. [153] Nur alte okkulte Anschauungen
dringen bisweilen hier durch. Geisteswissenschaft gibt uns dieses Bild von dem
schlafenden Menschen: Über ihm leuchtet die Sonne, sein Ich – und ohne das
könnte er schlafend nicht wie eine Pflanze sein. Über ihm leuchtet der Mond:
sein eigener astralischer Leib.

(14) Nun stellen wir uns vor, daß mit dem Herbste die Sonne ihre
Wirksamkeit verliert, das Pflanzenwachstum dahinstirbt. Beim wachen
Menschen sind Astralleib und Ich im physischen und Ätherleib drinnen;
gewissermaßen ist beim Hineingehen in den Leib Sonnen- und
Mondenuntergang: da hört auch das rechte pflanzliche Leben wieder auf. So
tätig wie im Schlafe das pflanzliche Leben zur Wiederherstellung der Kräfte ist,
so rege ist es nicht beim Erwachen. Es welkt das Pflanzenwachstumsmäßige,
wenn der Mensch aufwacht; als Pflanze sterben wir ab am Morgen. Dadurch
erklärt sich sehr vieles, was zwischen Seele und Leib des Menschen sich
abspielt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

7

Manche Menschen fühlen sich bald nach dem Erwachen sehr angeregt; das sind
solche, die mehr im Seelischen leben können. Die mehr im Leiblichen leben,
spüren leicht am Morgen eine gewisse Müdigkeit. Je weniger man sich am
Morgen ermattet fühlt, desto leistungsfähiger ist man. Doch unser waches
Leben ist wie das Hinsterben der Pflanze zur Winterzeit. Jeden Tag bringen wir
Absterbekräfte in unseren Organismus hinein; die summieren sich, und weil das
so ist, sterben wir. Der Grund des Todes liegt im Bewußtsein. Wir können
daraus entnehmen, wie das bewußte, vom Ich durchzogene Tagesleben der
Aufzehrer ist vom physischen und Ätherleib. Wir sterben, weil wir bewußt
leben.

(15) Den Schlaf zu erklären, bemühen sich die Leute viel. Schlaf wäre ein
Ermüdungszustand, Schlaf sei da, um Ermüdung fortzuschaffen. Schlaf ist aber
kein Ermüdungszustand, denn ein kleines Kind schläft am meisten. Schlaf ist
etwas, was sich eingliedert in das Gesamtleben, in den Rhythmus von
Einschlafen und Aufwachen. Wie wir zur Winterzeit die Natur hinsterben
sehen, so stirbt etwas ab in uns, während wir leben und wachen. – Wenn wir
durch die Pforte des Todes gegangen sind, lassen wir unseren physischen und
Ätherleib zurück: da könnten uns Ich und astralischer Leib erscheinen wie
Sonne und Mond, die nichts zu bescheinen haben. [154] In der Tat ist jedoch
der Zustand möglich, daß Ich und astralischer Leib fortleben, auch wenn sie
nichts bescheinen können. Wenn sie in den Leib untertauchen, wird Bewußtsein
hervorgebracht; in der geistigen Welt muß der Mensch auch in etwas
untertauchen, daß er bewußt werde, sonst wäre er ohne bewußtes Leben.

(16) In was taucht der Mensch unter nach dem Tode? Er taucht unter in
geistige Substanz, die da war ohne irdisches Zutun. Nach dem Mysterium von
Golgatha muß der Mensch immer untertauchen in das, was durch das
Mysterium von Golgatha gekommen ist als die Christus-Substanz der Erde. Wir
haben den Christus kennengelernt als Sonnengeist. Vom Sonnenlicht hat sich
das Ich einmal emanzipiert. Dann ist der große Sonnengeist auf die Erde
heruntergekommen: dadurch taucht das Ich des Menschen unter in die Substanz
des Sonnengeistes. Der Mensch erlebt dieses Untertauchen in die Christus-
Substanz, wenn er durch die Pforte des Todes gegangen ist, und dadurch ist der
Mensch nach dem Tode in der Lage, Bewußtsein zu entwickeln. In der
physischen Natur wird diese Stufe erreicht, wenn die Erde beim Vulkanzustand
angekommen ist. Scheint die Sonne von oben auf die Erde herunter, so können
wir sagen: die Sonne zaubert das Pflanzenwachstum hervor. Wenn aber die
Sonne scheinen würde auf den Erdenplaneten mit ihrer Kraft, das Pflanzen-
wachstum zu erzeugen, und die Erde wäre unfähig, Pflanzen hervorzubringen,
könnte aber das Sonnenlicht zurückstrahlen, dann würde das Sonnenlicht sich
nicht verlieren, sondern in den Himmelsraum hinausgehen und übersinnliches
Pflanzenwachstum erregen. Das findet nun statt, nicht physisch, aber geistig.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

8

Dadurch, daß der Christus sich mit der Erde vereinigt hat, wirkt er so, daß der
Mensch, der sich mit ihm verbindet, nach dem Tode die Rückwirkung erlebt
von dem, was er hier bewußtseinsmäßig erfaßt hat. So begreifen wir, wie der
Mensch gerade auf der Erde sich erwerben muß die Möglichkeit, auch nach dem
Tode Bewußtsein entwickeln zu können, und wie er mitbringen muß vom
physischen Leibe her die Kräfte, die das Bewußtsein entwickeln. In der
griechisch-lateinischen Zeit ist die physische Leiblichkeit am meisten bestrahlt
worden. Da hat das Wort Realität gehabt: Lieber hier ein Bettler sein als ein
König im Reiche der Schatten. [155] – Damals war das Leben in der Unterwelt
ein elendes Dasein. Es war das Leben nach dem Tode vor der Geburt Christi
wenig entwickelt. Wir dagegen gehören einer Zeit an, die dadurch merkwürdig
ist, daß solche Kraft auf die Leiblichkeit nicht mehr ausgeübt wird. Was der
schlafende Mensch ist, geht in der Tat allmählich einem Niedergang entgegen.
Seit Christus geht die Leiblichkeit des Menschen dem Untergang zu. Am
stärksten war das Vegetabilische entwickelt in der griechischen Zeit; am
dürrsten wird die Leiblichkeit am Ziele der Menschheitsentwickelung sein.
Anfangs waren die Menschen hellsichtig, die Seele war sehr entwickelt; durch
den geistig-seelischen Untergang stieg die Leiblichkeit bis zur Höhe der
griechischen Schönheit empor. Aber alles Schönheitsstreben hat gegen die
Zukunft hin einen Haken: äußere Schönheit hat keine Zukunft; die Schönheit
muß eine innere sein, in ihr muß das Charakteristische sichtbar werden. In
demselben Sinn, in welchem sie dem Abdorren entgegengeht, wird die Sonnen-
und Monden-Innenheit immer glorreicher werden. Mehr von der Zukunft
verstehen jene, die Geist und Seele pflegen durch Geisteswissenschaft, als
diejenigen, welche die griechischen Kampfspiele wieder heraufführen wollen.
Je mehr der Mensch sein Geistig-Seelisches in Unbewußtheit läßt, einem desto
elenderen Schicksal geht er entgegen zwischen Tod und neuer Geburt. Daß der
Körper verdorrt, hat mit dem Leben nach dem Tode nichts zu tun; aber wenn
der Mensch nichts Geistig-Seelisches entwickelt hat, dann hat er nichts
hineinzutragen in die geistige Welt. Je mehr er sich darauf eingelassen hat, sich
zu durchdringen mit spirituellem Inhalt, desto besser geht es ihm nach dem
Tode. Die Menschen werden immer mehr und mehr lernen, unabhängig zu
werden von dem, was an den Leib gebunden ist.

(17) Geisteswissenschaft wird nicht immer die Form behalten, die sie heute
hat. Die Sprache kann ja nur in äußerst dürftiger Weise ausdrücken, was sie
möchte. In der Geisteswissenschaft wird es mehr darauf ankommen, wie man
etwas sagt, als was man sagt. Das wird international sein, das kann in jeder
Sprache leben. Man wird sich gewöhnen, auf das, wie man etwas sagt,
hinzuhören; dadurch tritt man mit den Bewohnern des Devachan in Beziehung.
[156]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

8. Vortrag: Zwischen Tod und neuer Geburt

9

(18) Heute sitzen wir zusammen und reden über Geisteswissenschaft. Wir
werden durch die Pforte des Todes gehen, uns weiter entwickeln durch mehrere
Inkarnationen: dann werden wir Gedanken haben unabhängig von der heutigen
Erdensprache; das geistige Leben wird hereinragen in unser Leben, wir werden
uns mit den Toten unterhalten können. – Das irdische Kulturleben geht seinem
Niedergang entgegen. Einst wird die ganze Luft durchsetzt sein von
Luftfahrzeugen, das Erdenleben wird veröden. Des Menschen Seele aber wächst
hinein in die geistige 'Welt. Am Ende der Erdentwickelung ist der Mensch so
weit, daß ein vollkommener Unterschied nicht mehr sein wird zwischen
Lebenden und Toten: ganz ähnlich werden leben die Lebenden und die Toten.
Die Erde wird wieder übergehen in ein Geistiges, weil die Menschheit sich
vergeistigt haben wird. Eine solche Betrachtung kann Ihnen eine Anleitung zur
richtigen Antwort geben, wenn die Leute fragen: Es gibt Tod und Geburt und so
weiter, soll das immer dauern? – Es ist dann gar kein so großer Unterschied
zwischen Leben und Sterben; alles vergeistigt sich für das menschliche
Bewußtsein; dieses Hinaufleben der ganzen Menschheit führt jenen Zustand
herbei, der auf dem Jupiter durchlebt wird.

(19) Es ist ein weitgreifendes Gebiet, das wir betreten, indem wir über das
Leben sprechen zwischen Tod und einer neuen Geburt. Alles unterliegt auch
dort einem Wechsel, einem Wandel – auch der Verkehr der Toten mit den
Lebenden. Wir werden allmählich noch weiter eindringen in die Art und Weise,
wie der Mensch dieses sein Wechselleben führt innerhalb der Leiblichkeit und
Geistigkeit. [157]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140
Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Vom Leben nach dem Tode

NEUNTER VORTRAG

Linz, 26. Januar 1913

Inhalt: Betrachtung besonderer Fälle des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. –
Nachtodliche Einsamkeit der Menschen, die kein geistiges Leben pflegten. Aufgabe der
Geisteswissenschaft: den Verlust des unmittelbaren Zusammenhangs mit der geistigen Welt
zu ersetzen durch das Lernen der Sprache des geistigen Lebens. Die Umkehrung von Innen-
und Außenwelt nach dem Tode. – Folgen von Bequemlichkeit und Gewissenlosigkeit für das
Leben nach dem Tode. – Die Möglichkeit der Verständigung von Seele zu Seele im
nachtodlichen Leben durch die Pflege der Geisteswissenschaft.

(1) Wenn wir uns zu geisteswissenschaftlichen Betrachtungen zusammen-
finden, uns überhaupt zusammenschließen zu geisteswissenschaftlicher Arbeit:
was haben wir dann eigentlich für Ziele?

(2) Dies mag sich wohl manche Seele fragen, weil derjenige, der innerhalb
der geisteswissenschaftlichen Arbeit steht, gewissermaßen einen Teil seines
Seelenlebens auf Betrachtungen von Dingen verwendet, die es eigentlich für
andere Menschen heute gar nicht gibt. Betrachten wir doch wahrhaftig Welten,
die für eine überwiegend große Anzahl von Menschen gar nicht vorhanden sind.
Nun ist das Zusammenschließen zu solcher Arbeit, zu solchen Betrachtungen
wahrhaftig nicht bloß das Nachfolgen eines Ideals, wie es andere Ideale in der
Gegenwart gibt. Gewiß ist es eine schöne, eine außerordentlich schöne Sache,
wenn eine Anzahl von Menschen diesem oder jenem hohen Ideale folgt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

2

Aber noch etwas ganz anderes ist es, dem geisteswissenschaftlichen Ideale,
jenem geistigen Rufe zu folgen, der heute vielleicht noch recht schwach und für
wenige Menschen in der Seele hörbar durch die Welt geht, der aber immer mehr
und mehr sich vernehmbar machen wird in der Welt. Diejenigen, die heute
entweder schon ganz deutlich oder auch nur aus unbestimmten Instinkten heraus
sich sagen, daß Geisteswissenschaft eine Notwendigkeit ist – aus welchen
Gründen ihrer Seele heraus tun sie das? Gewiß, der eine folgt mehr oder
weniger einem geistig zu nennenden Instinkte, vielleicht einem gewissen
Triebe, den er sich nicht vollständig zum Bewußtsein bringen kann. Aber auch
solche Triebe entsprechen einem ganz richtigen Wollen. Wenn wir das
Seelenleben untersuchen, können wir das bemerken.

(3) Bei diesem Zusammensein möchte ich Ihnen nicht allgemeine Theorien
entwickeln, sondern mehr auf das Konkrete eingehen, wenn wir solche Fragen
beantworten wollen wie die eben aufgeworfene. [158] Der Seher, der
hineinschauen kann in die geistigen Welten, gelangt auch allmählich dazu, jenes
Leben zu durchschauen, das der Mensch zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt durchlebt. Dieses Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt
verläuft ja in geistigen Reichen, die fortwährend um uns herum sind, denen wir
fortwährend mit dem besten Teile unseres Seelenlebens angehören. Wenn der
Mensch durch die Pforte des Todes geschritten ist und seine physische
Leiblichkeit abgestreift hat, dann lebt er einzig und allein in der geistigen Welt,
lebt in einer Welt, die ihm sonst, solange er sich der physischen Sinne und des
Verstandes bedient, verschlossen ist. Der Seher kann das Leben zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt verfolgen.

(4) Die Grundfragen, die zunächst für unsere Ideale maßgebend sind,
entspringen eigentlich aus der Betrachtung dieses Lebens zwischen dem Tode
und einer neuen Geburt. Man kann nämlich leicht glauben, daß dieses Leben
nichts zu tun hat mit dem Leben hier im physischen Leibe; aber es hat im
tieferen Sinne sehr viel damit zu tun. Das werden wir insbesondere gewahr,
wenn wir die Seelen ins Auge fassen, die schon durch die Pforte des Todes
gegangen sind, und ihr Verhältnis betrachten zu solchen Seelen, die noch hier
sind im physischen Leibe. Betrachten wir gleich einen besonderen Fall.

(5) Ein Mann war gestorben, war durchgegangen durch die Pforte des Todes
und hatte zurückgelassen seine Frau und Kinder. Einige Zeit war vergangen,
seitdem der betreffende Mensch durch die Pforte des Todes gegangen war, da
war es einem Menschen möglich, der in die geistigen Welten hineinschauen
kann, diese betreffende Seele zu finden. Es war sozusagen ein recht qualvolles
Dasein, das diese Seele darbot. Es bejammerte diese Seele die Zurück-
gelassenen, Gattin und Kinder.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

3

Dies drückte sich etwa in folgenden Worten aus – dabei muß ich allerdings
bemerken, daß man in irdische Worte kleiden muß dasjenige, was die Seelen
sagen; das ist aber nur eine Einkleidung, die Sprache ist eine etwas andere, man
kann natürlich nicht mit physischen Worten die Sprache der Toten wiedergeben,
man muß sie übersetzen –: [159] Da habe ich gelebt mit den Zurückgelassenen,
und wenn ich früher des Abends, während ich im Leibe lebte, ihnen gegenüber-
trat, nachdem ich tagsüber meine Geschäfte besorgt hatte, dann war das, was
von ihren Seelen an mich herankam, mir eine Art von Sonnenschein. Alles, was
ich an ihrer Seite erlebt hatte, verschönte mir damals das mühevolle physische
Leben. Ich hätte mir damals nicht vorstellen können, daß ich dieses physische
Leben leben könnte ohne Gattin und Kinder. An alles dasjenige, was ich erlebte
während des Daseins mit ihnen, kann ich mich erinnern, das weiß ich auch
heute noch. Aber als ich wiederum nach dem Tode aufwachte in der geistigen
Welt, da konnte ich meine Gattin und die Kinder nicht wiederfinden. Sie sind
nicht da für mich, nur die Erinnerung an damals ist da, jetzt sind sie für mich
nicht mehr da. Ich weiß, daß sie auf der Erde unten sind, aber ihr wirkliches
Seelenleben, das, was sie vom Morgen bis zum Abend denken, fühlen, und
wollen, ist wie ausgelöscht. Ich finde die nicht mehr, die mir teuer sind, wenn
ich auch noch so sehr suche!

(6) Das ist in der Tat ein reales Erlebnis; das ist aber auch ein Erlebnis von
nicht wenigen, sondern von sehr zahlreichen Seelen, die gegenwärtig durch die
Pforte des Todes gehen. Das war nicht immer so in der Menschheits-
entwickelung. In alten Zeiten der Menschheitsentwickelung war das anders, da
schritten die Menschen nicht so durch den Tod und waren aber auch nicht so auf
der Erde im physischen Leibe, wie sie jetzt sind.

(7) Der Unterschied zwischen der gegenwärtigen Zeit und der früheren Zeit
ist der, daß die Seelen in früheren Zeiten ein altes spirituelles Erbstück hatten,
wodurch sie mit der geistigen Welt zusammenhingen. Je weiter wir zurück-
gehen in die Zeiten, in denen auch die Seelen, die heute verkörpert sind, schon
verkörpert waren, finden wir immer mehr und mehr, daß die Seelen im richtigen
Zusammenhang mit den geistigen Welten sind. Dieses alte spirituelle Erbgut
ging den Menschen immer mehr und mehr verloren. Und heute leben wir in
dieser Beziehung tatsächlich in einer Zeit, in der vieles anders wird in der
Menschheitsentwickelung. Vieles, vieles wird anders gegenwärtig. [160]

(8) Wollen wir uns zunächst klarmachen, bevor wir die schwerwiegenden
Tatsachen, von denen eben gesprochen worden ist, ins Auge fassen, wie die
Dinge anders geworden sind in der Menschheitsentwickelung. Heute gibt es
Menschen, die wenig mehr wissen, sagen wir auch nur von dem, was man heute
wissen kann vom gestirnten Himmel.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

4

Ganz gewiß, es gibt noch Menschen, welche zuweilen hinausgehen in
sternenhellen Nächten und die ganze Pracht und Herrlichkeit des gestirnten
Himmels genießen, aber diese Menschen werden immer seltener, und immer
zahlreicher werden die Menschen, die nicht mehr unterscheiden können einen
Planeten von einem Fixstern. Das ist aber nicht das Wichtigste; auch wenn der
Mensch heute hinausgeht in die sternenhelle Nacht und den Blick hinaufrichtet
nach dem Himmel, sieht er nichts anderes als äußere, physisch ihm
erscheinende Sterne. So war es nicht in älteren Zeiten, so war es nicht für die
Seelen, die jetzt hier sind und in alten Zeiten in anderen Leibern verkörpert
waren. Dieselben Seelen, die heute nurmehr die physischen Sterne sehen, die
schauten früher, wenn sie hinaufsahen zum Sternenhimmel, weniger das
physische Licht der Sterne, sondern was mit den Sternen geistig verbunden ist.
Und geistige Wesenheiten sind mit allen Sternen verbunden. Dasjenige, wovon
wir heute in der Geisteswissenschaft sprechen können als von den höheren
Hierarchien, das erblickten hellseherisch die Seelen in uralten Zeiten der
Menschheitsentwickelung, alle, die hier sitzen, und alle, die außen verkörpert
sind. Der Mensch lebte nicht nur im Anschauen der physischen Welt, er lebte
im Anschauen der geistigen Welt. Und die geistige Welt zu leugnen wäre
damals in der alten Zeit eine Torheit gewesen, wie wenn heute die Menschen
leugnen würden, daß es Rosen und Lilien gibt. Sie sahen dazumal die geistigen
Welten, konnten sie also nicht leugnen. Darin besteht nun in einer gewissen
Beziehung der Fortschritt, daß die Menschen verloren haben den unmittelbaren
Zusammenhang mit der geistigen Welt, dafür aber einen höheren Grad der
Selbständigkeit und Freiheit erlangt haben.

(9) In einer geistigen Außenwelt lebte damals die Menschenseele: die
geistige Außenwelt ist allmählich verlorengegangen. [161] Das aber muß
allmählich von innen heraus ersetzt werden, was von der geistigen Außenwelt
verlorengegangen ist. Sonst bleibt die Seele, die heute bloß angewiesen ist auf
den Anblick der Außenwelt, öde und leer; und wie viele Seelen gehen heute
herum in der Welt, die nichts mehr wissen davon, daß alle Räume erfüllt sind
von geistigen Wesen, geistigem Weben und geistigem Sein! Und man kann
auch nicht durch den bloßen Anblick der Außenwelt eine Erkenntnis vom Inhalt
der geistigen Welt erlangen. Man kann es dadurch, daß man Einkehr hält in das
Innere der Seele. Viele mögen das aber nicht; solche Seelen sind eben jene wie
in der Familie, von der ich eine Andeutung gemacht habe. Der Familienvater
lebte in der geistigen Welt, im Lande, wo wir leben zwischen Tod und neuer
Geburt. Er lechzte nach einem Zusammenhang mit den Seelen, mit denen er so
lange einen Zusammenhang gehabt hatte; aber wie ausgelöscht waren ihm diese
Seelen. Warum? Weil diese Seelen keinen geistigen Inhalt sich suchten, weil sie
nur da waren, solange sie sich kundgeben konnten durch die physische
Leiblichkeit. Er sehnte sich also danach, etwas zu wissen von diesen Seelen, die
ihm früher Sonnenschein waren.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

5

Und der Seher, der mit ihm bekannt war, bevor er durch die Pforte des Todes
geschritten war, konnte ihm nicht einmal einen besonderen Trost geben. Dieser
Trost wäre im Grunde genommen eine Unwahrheit gewesen; denn der Trost
hätte lauten müssen: jene Seelen, die für dich ausgelöscht sind, werden dir
nachkommen, wenn du geduldig abwartest. Dann wirst du sie wieder haben, wie
du sie einst auf Erden gehabt hast. – Das aber wäre nicht ganz wahr gewesen,
denn diese Seelen waren durchaus fernstehend jeglicher Vertiefung in geistiges
Leben. Lechzen werden auch sie, wenn sie durch die Pforte des Todes schreiten,
nach dem Zusammenhang mit jenen Seelen, mit denen sie zusammen waren im
physischen Leben; denn mannigfache Hindernisse sind da, wenn nicht geistiges
Leben in solchen Seelen drinnen ist.

(10) Wir stehen jetzt in einem solchen Entwickelungszyklus der Menschheit,
daß die Seelen hier im physischen Leibe die Sprache des geistigen Lebens
lernen müssen. Hier erringen wir uns die Erkenntnis der höheren Welten,
dasjenige, was viele Seelen der Gegenwart verachten, was wir im wahren Sinne
des Wortes Theosophie nennen. [162] In Wahrheit ist dies die Sprache, die wir
nach dem Tode sprechen müssen, wenn wir da sein wollen für die geistige Welt
im wahren Sinne des Wortes; wie stumm treten wir ein in die geistige Welt,
wenn wir diese Sprache nicht hier sprechen lernen. Nach dem Tode können wir
nicht mehr nachholen, was wir hier hätten als Sprache der Theosophie oder
Geisteswissenschaft lernen sollen.

(11) Hätte der betreffende Familienvater, so lange er auf Erden war, sich mit
seiner Familie zusammen mit Geisteswissenschaft befaßt, so würde er nach dem
Tode ganz andere Empfindungen, ein ganz anderes Bewußtsein gehabt haben;
er würde nämlich gewußt haben: Die Seelen sind erlebbar da; wenn ich auch
durch eine Kluft von ihnen getrennt bin, so werden sie doch einmal
herüberkommen und wir werden uns finden, weil wir eine gemeinsame geistige
Sprache sprechen. – Sonst aber wird er mit ihnen nicht so zusammenkommen,
wie man im richtigen Sinne zusammenkommen muß nach dem Tode; er wird
nur mit ihnen zusammensein können, wie man etwa mit Menschen auf der Erde
zusammenkommt, die stumm sind, die etwas mitteilen wollen und nicht können,
die gar keine Möglichkeit haben, sich zu verständigen.

(12) Gewiß, man kann ja zugeben, daß solche Wahrheiten unangenehm sind
zu hören, unsympathisch für manchen Menschen der Gegenwart. Aber bei der
Wahrheit handelt es sich darum, daß sie wahr ist, nicht daß sie angenehm klingt.

(13) In den alten Zeiten der Menschheitsentwickelung bekamen die
Menschenseelen so viel mit, weil sie noch in ihrer Kindheit waren und in einer
kindlichen Art die religiösen Traditionen und Vorstellungen von den geistigen
Welten übernahmen. Dadurch hatten sie eine Sprache für das geistige Leben
und konnten in einer Gemeinschaft mit den geistigen Wesen sein. jetzt soll der
Mensch, gerade von unserem Zeitalter an, immer freier sein in bezug auf das
geistige Leben.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

6

Daher kommt Geisteswissenschaft nicht willkürlich in die physische Welt, nicht
wie etwas, das man willkürlich verbreiten kann, so wie etwa Vereine dies oder
jenes verbreiten wollen. [163] Diejenigen, die sich heute berufen fühlen,
spirituelle Gedanken hereinzutragen in unser Geistesleben, die haben solche
Erfahrungen gehabt wie die eben charakterisierten, die kennen solche Seelen,
die heute schon leben in jenem Lande jenseits des Todes mit ihrem qualvollen
Schrei nach den Seelen, die sie hier verlassen haben und die sie nicht finden
können, weil jene Seelen geistig in sich leer sind. Die Schreie der Toten sind die
Rufe, aus denen das geisteswissenschaftliche Ideal quillt.

(14) Wer heute eintritt in diese geistige Welt und die Qualen, die Sehnsucht,
die Entbehrung, aber auch die Hoffnungslosigkeit der durch die Pforte des
Todes gegangenen Seelen zu prüfen vermag, der weiß, warum wir uns hier
zusammenschließen; der weiß auch, daß er nicht anders kann, als dieses
spirituelle Leben zu vertreten. Das ist eine ernste, tiefe Sache, die aus den
tiefsten Sehnsuchten der Menschheit hervorgehen wird. Heute gibt es Seelen,
welche empfinden – wenn auch nur aus dem Dunkel des Instinktes: Ich will
etwas erfahren von den geistigen Welten! Das sind die Pioniere jener
Menschenzukunft, die da kommen muß, jene Seelen, welche eine wichtige
Angelegenheit sehen werden in der Pflege des spirituellen Lebens, das aus der
Erkenntnis der Grundbedingungen des geistigen Lebens selber geholt ist. Weil
die Erdenmenschheit sonst immer mehr und mehr die Möglichkeit verlieren
würde, anders als geistig stumm, ohne die Fähigkeit, sich geistig zu offenbaren,
in die andere Welt hinüberzutreten: deshalb muß hier auf Erden geistiges Leben
im Sinne der neueren Geisteswissenschaft gepflogen werden.

(15) Ganz unrecht haben auch diejenigen, welche etwa glauben, Zeit zu
haben, bis sie durch die Pforte des Todes gegangen sind, bis sie drüben sind in
der anderen Welt, um über die geistigen Angelegenheiten dies oder jenes zu
erfahren. Um überhaupt etwas zu erfahren von diesen Dingen, muß man die
Organe haben, sie wahrzunehmen; man muß die Fähigkeit haben, diese Dinge
wahrzunehmen, und man kann diese Fähigkeit nicht haben nach dem
Durchgang durch die Pforte des Todes, wenn man sie nicht hier erworben hat.
Denn wir leben nicht umsonst in der physischen Welt! Unsere Seelen kommen
nicht umsonst in die physische Welt herunter; sie kommen herunter, weil
tatsächlich in dieser Welt erworben werden muß, was nur in ihr erworben
werden kann: spirituelle Erkenntnis. [164] Wir können nicht die Erde einfach
als ein Jammertal ansehen, in das sozusagen unsere Seele hineinversetzt wird,
sondern wir haben die Erde anzusehen als etwas, durch das wir uns eine
Möglichkeit erwerben können, Spiritualität zu erringen, und dies ergibt sich uns
als eine Wahrheit.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

7

(16) Wenn wir den Seher weiter fragen, wie sich das Leben ausnimmt, wenn
wir durch die Pforte des Todes gegangen sind, sagt er: Ganz anders, als es sich
hier ausnimmt auf der Erde. Hier gehen wir durch die Welt, da sehen wir, es
breitet sich aus das Himmelsgewölbe, die Sonne scheint. Wir blicken hinaus zu
den Bergen, den Meeren, zu den Wesen der anderen Naturreiche. Wir selbst
gehen durch diese Welt, haben unsere Gedanken, Empfindungen,
Leidenschaften, Begierden in unserem Innern. Wir schreiten dann durch die
Pforte des Todes, da ist die Sache anders: Für denjenigen, der nicht gewohnt ist,
geisteswissenschaftliche Betrachtungen anzustellen, erscheint die Sache ganz
paradox, und es ist wahr, was Schopenhauer einst gesagt hat, daß die arme
Wahrheit dulden müsse, daß sie paradox ist. Dasjenige, was wir hier als
Gedanken, als Vorstellungen ansehen, wovon wir glauben, daß wir es in uns
tragen, das erscheint nach dem Tode als Außenwelt. Wie ein großes mächtiges
Weltentableau erscheint dasjenige, was Gedanken, Vorstellungen, was Innen-
leben hier ist, nach dem Tode. Diejenigen Menschen, die hier gedankenlos
durch die Welt schreiten, die schreiten durch die Welt zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt so hindurch, daß sie das, was erlebt werden sollte mit
Gedanken-, mit Weisheitsinhalt, leer und öde finden. Diejenigen allein finden
zwischen Tod und einer neuen Geburt die Welt erfüllt mit einem Inhalte, die
sich die Möglichkeit erworben haben, die ausgebreiteten Gedanken in den
Gestirnen zu sehen. Diese Fähigkeit erwirbt man sich dadurch, daß man
zwischen Geburt und Tod einen Gedankeninhalt von der Seele aus erarbeitet.
Wie wenn wir keine Ohren hätten und deshalb niemals einen Ton hören
könnten, wie wenn wir keine Augen hätten und deshalb niemals eine Farbe
wahrnehmen könnten, so schreiten wir den Weg vom Tode zur neuen Geburt,
wenn wir unsere Seele nicht hier erfüllt haben mit dem, was ihr die physischen
Organe geben können. [165] Und wie die Sonne jetzt am Himmelsgewölbe steht
und alles beleuchtet, und dies alles unserem Auge verschwindet, wenn sie
untergeht, so erscheint das Leben, das hier in vieler Beziehung äußerlich ist,
nach dem Tode als Innenleben.

(17) Sehen wir wieder auf ein anderes konkretes Erlebnis des Sehers hin.
Wenn wir Menschen betrachten, die da leben zwischen dem Tode und einer
neuen Geburt, und uns das, was sie quält, in die gewöhnliche Sprache
übersetzen, so sagen sie etwa: In mir lebt etwas, was mir Schmerzen macht, die
aus mir selber aufsteigen. – Es ist wie beim physischen Menschen der Kopf-
schmerz, nur ist es innerer Schmerz, was so gefühlt wird. – Ich bin selber der
Veranlassende, ich mache mir den Schmerz selber. – Und es kann der Mensch
nach dem Tode viel zu klagen haben von inneren Schmerzen und inneren
Leiden. Geht man nun dem als Seher nach, woher diese inneren Schmerzen
kommen, so sind diese Schmerzen, die nach dem Tode den Menschen treffen,
zurückzuführen auf die Art, wie er hier sein Leben zugebracht hat:



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

8

Er hat einen Menschen besonders gehaßt, den er nicht hätte hassen sollen; das
wird ihm innerer Schmerz nach dem Tode, und was er dem Menschen angetan
hat mit dem Haß, das tut ihm jetzt weh als sein Inneres.

(18) Während unsere Gedanken uns befähigen, eine Außenwelt zu sehen,
wird dasjenige, was wir hier als unsere moralische Außenwelt erleben, was wir
als unsere Gefühls- und Gemütsbeziehungen zu anderen Menschen erleben,
nachher inneres Leben. Wahrhaftig, es ist grotesk genug, wenn wir sagen: Wie
einem hier weh tun kann die Lunge, der Magen, wie einem hier der Kopf weh
tun kann, so kann einem drüben moralisches Unrecht weh tun. Was hier
innerlich ist, ist dort äußerlich, und was hier äußerlich ist, ist dort innerlich. Und
in unserer Zeit ist eben der Menschheitszyklus gekommen, der vieles erst nach
dem Tode in einer möglichen Weise erlebbar macht. Derjenige Mensch, der hier
gar nichts wissen will davon, daß es ein Karma gibt, wiederholte Erdenleben
gibt, der kann im Grunde genommen niemals darauf kommen, daß er zu dem,
was er sein Schicksal nennt, dazugehört. Wie geht der Mensch durch die Welt?
[166] Der eine tut ihm das an, der andere jenes; es gefällt ihm das eine, das
andere mißfällt ihm: daß er selber die Ursache davon ist, daß ihm etwas zustößt,
wenn ihm jemand etwas Schmerzliches zufügt, das weiß er nicht, darüber denkt
er nicht nach; sonst würde er fühlen: Du bist es selber, der es dir zufügt! Wenn
man diese Gedanken im Leben verfolgen kann, hat man nach dem Tode
wenigstens das Gefühl, woher es kommt, daß man diese oder jene Schmerzen
hat.

(19) Dies ist schon eine Linderung: Wissen vom Karma hier im Leben
zwischen Tod und neuer Geburt; sonst aber bleibt die qualvolle frage, warum
man dieses oder jenes zu leiden habe, für das Leben nach dem Tode. Das sind
Dinge, die man heute anfangen muß zu wissen, ohne die sozusagen die
Entwickelung der Menschheit nicht weiter fortgehen kann.

(20) Und ein anderer Fall, der sich dem Seher darbietet, ist der, daß es
Menschen gibt zwischen Tod und neuer Geburt, die recht wenig sie erfreuende,
wenig sympathische Verrichtungen zu tun haben. Wir dürfen uns nicht
vorstellen, daß wir zwischen dem Tode und einer neuen Geburt nichts zu tun
haben. Die mannigfaltigsten Tätigkeiten, je nach unseren Fähigkeiten, haben
wir zu verrichten. Da kann der Seher finden, daß es Seelen gibt zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt, welche dienen müssen zum Beispiel jenem
Geiste, den wir den Ahriman nennen. Ahriman wird uns ja sogleich klar als eine
besondere Wesenheit, wenn wir das Land jenseits der physischen Welt betreten.
Alles, was im Drama «Der Hüter der Schwelle» dargestellt ist als die Reiche des
Ahriman und des Luzifer, sind wirkliche Welten. Ahriman hat seine Aufgabe.
Seelen findet der Seher, die da drüben wie dem Reiche des Ahriman zugesellt
sind: die müssen dem Ahriman dienen. Warum? Man forscht dem nach als
Seher; wodurch sind sie dazu verurteilt, dem Ahriman zu dienen?



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

9

Man kommt zurück in das Leben, das sie geführt haben zwischen der Geburt
und dem Tode, man forscht nach den hervorragendsten Eigenschaften dieser
Seelen, und man findet, daß sie an einem Übel gelitten haben und diesem Übel
unterworfen waren, und dieses Übel ist – die Bequemlichkeit. Die Bequem-
lichkeit gehört zu den allerverbreitetsten Eigenschaften unserer gegenwärtigen
Menschheit. [167] Fragen wir: Woher kommt es, daß die meisten Menschen
dies oder jenes unterlassen? Bequemlichkeit ist es! Wir mögen zu den
wichtigsten Dingen des menschlichen Lebens oder zu den unwichtigsten gehen:
Bequemlichkeit ist dasjenige, was das ganze Menschenleben durchdringt. Hang
am alten und Nicht-Herauskommen aus dem alten ist Hängen an der
Bequemlichkeit. Die Menschen sind nicht so schlecht, wie man annimmt; nicht
aus Schlechtigkeit haben sie Giordano Bruno, Savonarola verbrannt, Galilei so
behandelt, wie es geschehen ist. Auch lassen sie sich nicht aus Schlechtigkeit
darauf ein, große Geister während ihres Lebens nicht zu würdigen, aber aus
Bequemlichkeit! Bis solche Menschen über etwas umdenken, umempfinden
lernen, dauert es lange, und zwar nur wegen der Bequemlichkeit.
Bequemlichkeit ist eine allgemeine, recht verbreitete Eigenschaft. Diese
Bequemlichkeit macht uns tauglich, nach dem Tode in das Heer des Ahriman
eingereiht zu werden; denn Ahriman ist neben seinen anderen Ämtern der Geist
der Hindernisse. Überall, wo Hindernisse auftreten, ist Ahriman der Herr; er
bremst das Leben und die Menschen. Die hier der Bequemlichkeit unterworfen
sind, die werden zu Bremsern in der Welt in bezug auf alles, was aus den
übersinnlichen Welten hierher geleitet wird. Bequemlichkeit kettet also den
Menschen im Leben zwischen Tod und neuer Geburt an die Geister, die unter
Ahriman den Widerständen, den Hindernissen dienen müssen.

(21) Bei vielen Menschen finden wir hier im Leben eine Eigenschaft
ausgebildet, die wir hier schon zu den unmoralischen Eigenschaften zählen: die
Gewissenlosigkeit. In der Stimme des Gewissens haben wir ja etwas unser
Seelenleben wunderbar Regelndes. Gewissenlosigkeit, geringe Fähigkeit,
hinhorchen zu können auf die warnende Stimme des Gewissens, liefert uns
wieder andern Mächten aus für die Zeit zwischen dem Tode und der neuen
Geburt. Da findet der Seher gewisse Seelen, die, nachdem sie durch die Pforte
des Todes gegangen sind, Diener geworden sind sehr böser Geister. Hier im
Leben treten Krankheiten auf, sie treten in der einen oder anderen Weise auf.
Wir wissen, daß zum Beispiel in früheren Zeiten epidemische Pestkrankheiten,
Cholerakrankheiten auch durch Europa gegangen sind. [168] Die äußeren
Ursachen wird die materialistische Wissenschaft aufweisen können, nicht aber
die inneren geistigen Ursachen. Und alles, was geschieht, hat seine geistigen
Gründe. Wenn jemand kommt und Euch sagt, die Wissenschaft habe eben die
Aufgabe, die physischen Ursachen zu suchen für das, was geschieht, so kann
man immer wieder sagen: Geisteswissenschaft schließt die Wahrheit der
äußeren Ursachen nicht aus, wenn sie berechtigt sind; aber sie fügt hinzu die
geistigen Ursachen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

10

(22) Ein Mensch fragte einmal, als von diesen geistigen Ursachen die Rede
war: Wenn Napoleon auftritt mit der Leidenschaft, Schlachten zu lenken,
können wir das nicht daraus erklären, daß seine Mutter, als sie ihn trug, gerne
auf Schlachtfelder gegangen ist und dies durch physische Vererbung auf ihn
übertragen hat? Das hat schon seine Richtigkeit, aber Napoleon drängte eben zu
ihr hin: er hat ihr diese Eigenschaft, diese Neigung eingepflanzt. Geistes-
wissenschaft schließt nie aus, daß das Äußere auch tatsächlich wahr ist.

(23) Wenn jemand sagt: Hier steht ein Mensch, warum lebt er?, so kann der
materialistische Mensch erwidern: Weil er atmet. Ein anderer kann sagen: Das
weiß ich besser, er könnte dennoch nicht leben, wenn ich vor drei Monaten ihn
nicht aus dem Wasser gezogen hätte! Ja, ist dieser letztere Zusammenhang nicht
wahr trotz des ersteren? Man glaubt nämlich immer, die naturwissen-
schaftlichen Zusammenhänge würden durch den geisteswissenschaftlichen
Zusammenhang ausgelöscht. Wenn auch jemand nachweisen kann, er habe
diese oder jene Eigenschaft von seinem Vater, Großvater und so weiter geerbt,
bleibt es doch wahr, daß auch er die Bedingungen geschaffen hat.

(24) So kann man auch rein naturwissenschaftlich die Ursachen der
Krankheiten studieren, die sich verbreitet haben. Man kann auch rein äußerlich
fragen: Warum ist dieser oder jener eines frühen Todes gestorben? Aber das
alles hat auch seine Gründe in der geistigen Welt. Während hier auf Erden
Krankheiten sich abspielen, müssen gewisse geistige Wesenheiten arbeiten, um
die Krankheiten hereinzubringen aus der geistigen Welt in die physische Welt.
[169]

(25) Wenn wir auf die Toten hinsehen, die eintreten in dieses Land, während
das Leben im natürlichen Verlaufe noch nicht ganz abgelaufen ist, die vielleicht
nicht nur im besten Alter, in der Jugendzeit, durch Krankheit dahinstarben,
sondern auch noch durch Unglück und Ungemach verfolgt wurden in ihrem
Leben, so steht der Seher, wenn er diese Schicksale, die ja wahrhaft zahlreich
sind, hellseherisch beobachtet, vor einer erschütternden Tatsache: Er hat ein
Feld von Krankheit und Tod vor sich, das ganz beherrscht ist von gewissen
bösen Geistern, die Krankheit und Tod auf die Erde hereintragen. Und wenn
man versucht, den Lebenslauf dieser Seelen, die gewissenlose Menschen auf
Erden waren, zu verfolgen, so findet man, daß sie nun die Diener dieser bösen
Geister von Krankheit, Tod und Ungemach werden mußten, um solche
frühzeitigen Tode und schweren Schicksale herbeizuführen. Das ist der
Zusammenhang! Das Leben wird erst verständlich, wenn man es in seiner
Gesamtheit betrachtet, nicht nur einen kurzen Zeitabschnitt herausschneidet, der
zwischen Geburt und Tod verläuft. Denn dieser Zeitraum ist wieder innig
abhängig von dem, was vorangegangen ist in der Ungeborenheit, in der
vorgeburtlichen, der rein geistigen Welt. Mit unserem ganzen Wesen sind wir
abhängig von dem, was in der geistigen Welt vorangegangen ist.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

11

So etwas versteht man am besten, wenn man mit dem Blicke des Sehers eine
solche Erscheinung zu studieren vermag, von der viele glauben möchten, daß
sie ein Einwand sei gegen die Tatsachen der geistigen Forschung. Manche
Menschen sagen zum Beispiel: Ja, ihr wollt zurückführen Befähigungen und
Schicksale der Menschen auf frühere Erdenleben, seht euch aber einmal eine
Familie Bernoulli an, die durch acht Mathematiker vertreten ist! Da kann man
doch ganz klar sehen, daß bestimmte Eigenschaften von Generation zu
Generation vererbt sind! – Wenn man aber eine solche Erscheinung wirklich
studiert mit dem Blick des Sehers, da stellt sich heraus: Alles dasjenige, was in
der einen oder anderen Kunstform in der Welt auftritt und was schon die
Menschen mit einer Ahnung der übersinnlichen Welt erfüllen kann – und das tut
die Kunst schon immer –, ist das Ergebnis des Daseins in der übersinnlichen
Welt. [170] Und wer hereintritt in diese Welt mit künstlerischen Fähigkeiten,
der bringt diese künstlerischen Fähigkeiten deshalb mit, weil er durch frühere
Erdenleben oder durch eine besondere Gnade in der Zeit vor der Geburt, vor der
Empfängnis, schon in ganz besonderer Weise lebte in der Welt der
Sphärenharmonie; und weil er nun zeigt, wie er eine gewisse Hinneigung hat
gerade zu einem solchen physischen Menschenleibe, der ihm die Fähigkeit
geben kann, das, was er wahrgenommen hat, auch in der physischen Welt zum
Ausdruck zu bringen.

(26) Keine menschliche Seele sucht sich zu verkörpern in einem solchen
Leibe, in einer solchen Generationenfolge, wo musikalische Eigenschaften sich
vererben, die nicht in einem früheren Leben sich die Fähigkeit erworben hat,
gerade das, was zu dieser Kunst befähigt, durchzumachen zwischen dem Tode
und einer neuen Geburt, um dann hineingeboren zu werden in einen besonderen
musikalischen Leib. Denn nur die allerersten Anlagen sind vorhanden in der
Vererbungslinie. Ein gutes musikalisches Gehör wird vererbt; diese Organe
werden noch im vorgeburtlichen Keimesleben oder nach der Geburt nach den
besonderen Fähigkeiten der Seele umgewandelt. Das erste Instrument, worauf
der Mensch spielt, ist sein eigener Organismus, und dieser ist wahrhaftig ein
sehr, sehr kompliziertes Instrument; denn göttlich-geistige Wesenheiten haben
die ganzen Zeiten der Saturn-, Sonnen- und Mondenentwickelung gebraucht,
um dieses Instrument vorzubereiten. Und wir kommen mit einer Weisheit auf
die Welt, die wahrhaftig größer ist als die, die wir später erwerben können.

(27) Der Mensch glaubt, er sei sehr weise, wenn er anfängt denken zu
können; aber die Weisheit, die wir zustande bringen, wenn wir anfangen denken
zu können, ist eigentlich gering gegenüber einer viel größeren Weisheit, die wir
uns angewöhnt haben, die wir aber in einem bestimmten Zeitpunkte verlieren.
Wenn wir geboren werden, ist unser Gehirn noch weich; dann sind die
Verbindungen, die vom Gehirn zu den einzelnen Organen gehen, noch
unausgebildet, und diese Weisheit haben wir in den Zeiten unserer Kindheit, um
die Organe, um das Instrument einzuspielen. [171]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

12

Später, in dem Momente, an den wir uns zurückerinnern als an jenen, wo wir
bewußt werden unser selbst, haben wir die Fähigkeit schon verloren, auf
unserem Instrument zu spielen; viel besser ist sie in der ersten Kindheit als
später. Das ist eine große Weisheit, die angewendet wird, um uns selber dahin
zu bringen, daß wir dieses komplizierte Instrument werden. Das ist etwas, das
uns mit großem Respekt vor dem erfüllen kann, was wir sind, so lange wir noch
im Schoße der göttlich-geistigen Weisheit sind. Und dann werden wir gewahr,
wie wir eigentlich mit einer viel größeren Weisheit hereinkommen ins Leben,
als wir bisher wissen konnten; dann können wir uns auch eine Vorstellung
machen, wie groß diese Weisheit vorher ist in dem Leben, das vor dem
Keimesleben liegt. Das ist nun außerordentlich bedeutsam, denn der Seherblick
erkennt: Je weiter wir zurückgehen, um so größer ist die Weisheit und Fähigkeit
des Menschen.

(28) Und nun betrachten wir mit dem Blicke des Sehers die Seele eines
Menschen, der ein Diener der bösen Geister von Krankheit und Tod geworden
ist. An einer solchen Seele können wir sehen, wie die Weisheit, deren der
Mensch fähig ist, wie ausgelöscht ist dadurch, daß er sich erniedrigt hat. Einen
furchtbaren Anblick bietet eine solche Seele dar: einst bestimmt, die höchste
Weisheit entfaltet zu haben, und jetzt so tief erniedrigt zu sein, daß sie ein
Diener wird der ahrimanischen Mächte! Wenn dann der Mensch in die
physische Verkörperung hineingetreten ist, wenn er den physischen Leib um
sich geschlossen hat, dann kann er dadurch, daß er am spirituellen Leben
teilnimmt, daß er die spirituelle Welt in sich hereinnimmt, seine Seele beleben
und fähig machen, beim Durchgehen durch das Leben zwischen Tod und neuer
Geburt um sich zu haben eine geistige Welt – oder er kann sich stumpf machen.
Stumpf hat sich eine solche Seele gemacht, wenn sie nichts hat aufnehmen
wollen hier zwischen Geburt und Tod, was sie befähigt, eine geistige Welt um
sich zu sehen.

(29) Da sehen wir uns als einzelne Seele in Zusammenhang mit dem
gesamten spirituellen Leben der Welt; da sehen wir uns herausgegliedert aus
dem gesamten Leben der Welt; da fühlen wir die Notwendigkeit, unsere
angestammten Geisteskräfte nicht verkümmern zu lassen, sondern zu pflegen,
damit wir uns nicht allmählich auslöschen aus der Welt. Nun könnte ja jemand
sagen: [172] Ja, ich will mich auslöschen aus der umgebenden Welt, denn mir
liegt nichts am Leben. Aber dieses Auslöschen ist nicht gleich der Vernichtung;
dieses Auslöschen ist nur ein Auslöschen für die Umwelt. Man ist dann nicht
für die Umwelt da, aber man ist für sich selber noch da. Auslöschen ist
Vereinsamung in der geistigen Welt, heißt, nur wie auf einer Insel leben einsam,
abgeschlossen, ohne Möglichkeit einer Verständigung. – Das erreicht man,
wenn man sich ausschließt aus der geistigen Welt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

13

(30) Man kann da folgendes Bild gebrauchen. Prägen Sie sich dieses Bild gut
ein, betrachten Sie es als gute Grundlage der Meditation: Indem der Mensch
weiter und weiter schreitet in der Weltenentwickelung, wird er freier und freier.
Immer lebt er sich so aus, daß er wie auf einer Insel lebt; von einer Insel zur
anderen müssen unsere Rufe, muß unser Verständnis gehen. Derjenige Mensch,
der in der Zukunft teilnehmen wird an dem spirituellen Leben der Menschheit,
wird sich verständigen können von einer Insel zur anderen mit allen, die frei
leben auf den Inseln. Derjenige hingegen, der flieht das spirituelle Leben, der
wird auf seiner Insel sein, und wenn er sich wird verständigen wollen mit
denen, die er schon früher kennengelernt hat, wird er sich nicht verständigen
können. Es wird ersterben der Ton in ihm, er wird ahnen: Dort, dort drüben auf
jenen Inseln sind die, die ich kenne, die zu mir gehören. – Aber nichts dringt zu
ihm, er wird lauschen und nichts vernehmen. Die spirituelle Wissenschaft gibt
uns die Sprache, durch die wir in der Zukunft die Möglichkeit gewinnen, über
die Einsamkeit hinüber zur Verständigung zu kommen. Diejenigen Aussprüche,
die aus okkulten Schriften uns herübertönen, sind manchmal viel tiefer als man
denkt. Als das Mysterium von Golgatha geschah, war das die erste
Verkündigung desjenigen, was der Mensch braucht, damit er die Verständigung
findet von einer der bezeichneten Inseln zur anderen.

(31) Jetzt ist die zweite Verkündigung: die anthroposophische Geistes-
wissenschaft, die das Christus-Geheimnis für die Menschenseele klarer und
klarer machen soll. Was Christus gesprochen hat, ist in manchen Worten
angedeutet. Zu den tiefsten gehört auch dieses: «Wenn zwei in meinem Namen
vereinigt sind, so bin ich mitten unter ihnen.» [173] Aber diesen Namen wird
man erst verstehen lernen, wenn man die spirituelle Sprache lernt. Im Anfange
der christlichen Verkündigung konnte man das noch auf naive Weise finden; in
der Zukunft werden nur jene Menschen den Christus erkennen, die ihn
geisteswissenschaftlich erkennen. Es mag heute für viele Menschen töricht
erscheinen, daß Geisteswissenschaft genannt wird die spirituelle Sprache,
welche die Menschen brauchen, damit sie sich nicht isolieren, sich nicht trennen
im Tode, im Sterben, damit sie die Möglichkeit finden, von einer Insel zur
anderen zu kommen.

(32) Das, was ich heute zu Ihnen zu sprechen versuchte, wird Ihnen die volle
Idee davon geben, warum wir uns zur Pflege der Geisteswissenschaft
zusammenschließen. Jenen Rufen, jenen Stimmen folgt derjenige, der bewußt
heute für die Geisteswissenschaft arbeitet, denen auch mehr oder weniger
derjenige folgt, der die Sehnsucht empfindet, etwas zu hören über die geistige
Welt. Diese Stimmen, diese Rufe rühren von der geistigen Welt selber her und
auch die Notwendigkeit, die man fühlt aus der geistigen Welt heraus, wenn
sprechen die Menschenseelen, die zwischen Tod und neuer Geburt leben; wenn
sprechen auch die anderen geistigen Wesenheiten der verschiedenen
Hierarchien.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9. Vortrag: Vom Leben nach dem Tode

14

Wenn alle diese Stimmen zu uns tönen, werden sie in unseren Seelen dasjenige
wachrufen können, was die Menschheit immer mehr und mehr zur Pflege jenes
spirituellen Lebens führen wird, das wir in unseren Zweigen hegen und das
auch hier in diesem Zweige in Zukunft getreulich gepflegt werden möge. Das
sei der Wunsch, den ich heute am Ende dieser Betrachtungen in Ihre Seelen
legen möchte und von dem ich sehnlich hoffe, daß er in Ihren eigenen Seelen
immer stärker und stärker erglühen möge zum Gedeihen der geistes-
wissenschaftlichen Arbeit, getragen von wahrer geisteswissenschaftlicher
Wärme. [174]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt.
Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

ZEHNTER VORTRAG

Tübingen, 16. Februar 1913

Inhalt: Der Verlust der spirituellen Innerlichkeit der Seelen im Verlaufe der
Menschheitsentwicklung als Ursache der fehlenden Verständigung zwischen Toten und
Lebenden. Vom Ernst der Notwendigkeit geistiger Verkündigungen. Das Hereinwirken der
Toten in die physische Welt, z. B. bei verhüteten Unglücksfällen. Das Vorlesen für die Toten.
Die nachtodlichen Folgen von Gewissenlosigkeit und Bequemlichkeit im Erdenleben. – Der
Übergang von der Erinnerung an das frühere Dasein zum Vorbereiten des nächsten Lebens als
Gegenbild des irdischen Todes. Das Vorbereiten des neuen Lebens und die Vererbung.

(1) Wenn wir in unseren anthroposophischen Betrachtungen zuweilen
innehalten und uns dann fragen: Was treibt uns in eine solche spirituelle
Bewegung, wie es die unsrige ist, hinein? –, dann können wir uns natürlich von
den verschiedensten Gesichtspunkten aus eine Antwort auf diese Fragen geben.
Einer derjenigen Gesichtspunkte, welcher am meisten unserem Gefühl, unserer
Empfindung entsprechende Antwort geben kann, das ist – obwohl nicht der
einzige, so doch der wichtigste Gesichtspunkt: die Betrachtung des Lebens,
welches die Menschenseele verlaufen fühlt zwischen dem Tod und einer neuen
Geburt. Die Ereignisse, die sich abspielen in der langen Zeit zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt, sind wahrhaftig nicht geringer als die Ereignisse
zwischen der Geburt und dem Tode; und wir können immer nur einzelne dieser
wichtigen Ereignisse, die wir durchzumachen haben, herausheben.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

2

Aber man möchte sagen, wo man auch dieses Leben zwischen Tod und einer
neuen Geburt betrachtet, überall überzeugt es uns davon, wie die Menschheit
einer Zeit entgegenleben muß, in der sie etwas weiß und fühlt von den
übersinnlichen Welten.

(2) Nun wollen wir gleich sozusagen in das Bestimmte, das Konkrete
hineingehen. Wenn sich dem Seher, der die Möglichkeit hat, das Leben
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt zu betrachten, folgender Anblick
bietet, so kann schon dieser Anblick ihm die dringende Pflicht auferlegen, für
die Erkenntnis der spirituellen Welt zu wirken. Ein Mensch ist hingestorben.
Der Seher sucht ihn auf, sucht ihn zu schauen einige Zeit, nachdem der
betreffende Mensch durch die Pforte des Todes gegangen ist. Auf diejenige Art,
durch die man sich mit den Toten verständigt, kann man folgendes von dem
Toten vernehmen – es ist nun ein ganz bestimmter Fall. [175] Er sagt: Da habe
ich zurückgelassen meine Frau, ich weiß, sie ist noch unten in der physischen
Welt. – Selbstverständlich wird das nicht mit physischen Worten gesagt. – Als
ich mit ihr zusammenlebte in der physischen Welt, da war sie, nachdem ich von
morgens bis abends meinem Geschäfte obgelegen hatte, jederzeit mein
Sonnenschein, da war jedes Wort, das sie aussprach, mir beseligend; und es war
so, daß ich mir nicht denken konnte, daß ich dieses Leben überhaupt hätte leben
mögen, wenn es nicht immerfort durchsonnt worden wäre von dieser meiner
Lebensgefährtin. Dann ging ich durch die Pforte des Todes und ließ sie zurück;
und jetzt sehne ich mich zurück, jetzt fühle ich, daß dies mir alles fehlt, ich
suche mit der sehnenden Seele einen Weg zu finden zu dieser meiner
Lebensgefährtin. Aber ich finde diese Seele nicht, ich kann nicht durchdringen
zu ihr, es ist, wie wenn sie nicht da wäre. Und wenn ich zuweilen eine Ahnung
bekomme, fühle, als ob sie da wäre, als ob ich in ihrer Nähe wäre, dann ist sie
wie stumm, so daß ich es nur vergleichen kann mit dem Gegenüberstehen
zweier Menschen, von denen der eine haben möchte, daß der andere zu ihm
einige Worte spreche, der andere aber ist stumm und kann nichts sagen. So ist
mir die Seele stumm geworden, die für mich so beseligend war lange Zeit des
physischen Lebens. – Nun, sehen Sie, wenn man nachforscht, was einer solchen
Tatsache zugrunde liegt, da bekommt man zur Antwort: Es gibt da eben keine
gemeinsame Sprache zwischen dem Hingestorbenen und dem zurückgeblie-
benen Lebenden. Es gibt nichts, was die Seele mit jener Substanz durchdringen
könnte, durch die sie wahrnehmbar bleibt. Weil keine gemeinsame Sprache da
ist, fühlen sich diese zwei Seelen getrennt.

(3) Es war nicht immer so. Wenn wir weiter zurückgehen in der
Menschheitsentwickelung, finden wir, daß die Seelen ein gewisses geistiges
Erbgut jener Spiritualität hatten, durch die sie füreinander wahrnehmbar waren,
gleichgültig, ob sie hier auf dem physischen Plan sind oder ob die eine hier in
der physischen, die andere in der spirituellen Welt ist. [176]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

3

Aber jenes alte Erbstück spiritueller Innerlichkeit ist heute aufgezehrt, es ist
heute nicht mehr da, und es kann wirklich der schmerzliche Fall eintreten, daß
eine Seele, die von der andern so geliebt worden ist, wie eben angedeutet
wurde, von der andern Seele nicht mehr gefunden wird jenseits des Todes, weil
in der zurückgebliebenen Seele nichts lebt, was wahrgenommen werden kann
von der hingestorbenen. Dasjenige nämlich, was wahrgenommen werden kann
von der gestorbenen Seele, ist das spirituelle Wissen, Fühlen und Empfinden;
das ist der Zusammenhang der Seele hier auf Erden mit der geistigen Welt.
Wenn eine solche Seele zurückgelassen wird, die sich hier mit Wissen, mit
Erkenntnis der spirituellen Welten befaßt, Gedanken davon durch sich ziehen
läßt, dann können diese Gedanken wahrgenommen werden von der hinge-
schiedenen Seele. Nicht einmal die alten religiösen Empfindungen reichen aus,
um der Seele etwas zu geben, was von der andern Seele wahrgenommen werden
kann. – Wenn dieser Fall weiter verfolgt werden würde, würde sich für den
Seher zeigen, daß auch, wenn beide Seelen dann durch den Tod gegangen sind,
sich die hingestorbenen Seelen nur dunkel wahrnehmen können – aber gar nicht
oder nur sehr schwierig eine gegenseitige Verständigung herbeiführen können,
weil sie keine gemeinschaftliche Sprache führen können.

(4) Als Seher kommt man darauf, was im tiefern Sinn Anthroposophie ist:
sie ist die Sprache, welche allmählich sprechen werden die Lebenden und die
Toten, solche, die leben in der physischen Welt, und solche, die leben zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt. Die Seelen, die zurückgeblieben sind und
die in sich aufgenommen haben Vorstellungen von den übersinnlichen Welten,
die können auch von solchen wahrgenommen und geschaut werden, welche
hingeschieden sind. Wenn sie Liebe ausgestreut haben vor dem Tode, können
sie es auch nach dem Tode tun. Das bringt uns die Überzeugung, daß
Anthroposophie eine Sprache ist, welche wahrnehmbar macht, was vorgeht in
der Welt des Physischen für die Welt des Übersinnlichen. Ja, das steht der
Erdenmenschheit in Aussicht, daß die Seelen immer einsamer werden müssen,
keine Brücke mehr zu einander schlagen können, wenn die Seelen nicht das
Band werden finden können, das von Seele zu Seele gezogen werden muß durch
die Aufnahme spiritueller Begriffe. Das ist die Realität der Anthroposophie,
denn sie ist keine bloße Theorie. [177] Das theoretische Wissen ist das
Allerwenigste; was wir in uns aufnehmen, ist ein wirkliches Seelenelixier, eine
wirkliche Substanz. Durch diese Substanz sieht die Seele, die durch den Tod
gegangen ist, jene Seele, die zurückgeblieben ist. Man darf sagen: Der Seher,
der dies durchschaut, der einmal eine solche Seele erkennt, die sich sehnt,
wahrzunehmen das, was sie zurückgelassen hat auf der Erde, es aber nicht
wahrnehmen kann, weil die betreffende Familie noch nicht in die Geistes-
wissenschaft hineingekommen ist, der Seher, der das geschaut hat, was die
Seelen unter solchen Entbehrungen leiden können, der weiß, daß er gar nicht
anders kann, als seinen Mitmenschen von der spirituellen Weisheit zu sprechen
und die Zeit für gekommen zu erachten, in welcher die spirituelle Weisheit



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

4

eintreten muß in die Menschenherzen. Das dürfen wir sagen, daß diejenigen,
welche aus der Erkenntnis der übersinnlichen Welten selbst die Mission
herleiten, zu sprechen über diese übersinnlichen Welten, dies als eine dringende
Notwendigkeit fühlen, gegen die sie nie handeln können; das wäre die
schwerste Sünde. So fühlen sie die Notwendigkeit, spirituelle Verkündigungen,
Offenbarungen über die übersinnlichen Welten zu geben.

(5) Aus dem, was eben gesagt worden ist, können Sie entnehmen, welch
ungeheurer Ernst verknüpft ist mit der Notwendigkeit geistiger Verkündi-
gungen. Es gibt aber auch eine andere Seite der Verständigung der Lebenden
mit den Toten. In dieser Beziehung sind wir jedoch noch nicht weit, aber es
wird kommen. Um verstehen zu können, wie nach und nach die Lebenden eine
Art Verständigung werden erzielen können mit denen, die hingestorben sind,
müssen wir folgende Betrachtung anstellen. Der Mensch weiß das
Allerwenigste von der physischen Welt. Denn wodurch verschafft er sich sein
Wissen von der physischen Welt? Dadurch, daß er seine Sinne gebraucht, seine
Phantasie anwendet, daß er empfindet, was ihm in der äußeren Welt
entgegentritt. Das ist aber nur der geringste Teil von dem, was die Welt enthält.
Sie enthält noch etwas ganz anderes. Ich möchte, daß Sie eine Vorstellung
bekommen davon, daß es etwas gibt in der Welt, was viel wichtiger ist als das
sinnlich Wirkliche. Ich meine auch nicht die übersinnliche Welt, sondern etwas
anderes. [178] Denken Sie sich einmal, Sie seien gewöhnt, jeden Tag acht Uhr
morgens in Ihr Geschäft zu gehen; auf einmal bemerken Sie, daß Sie heute drei
Minuten später gehen, und siehe da, Sie gehen über einen bestimmten Platz, wo
Sie hätten durchgehen müssen durch eine Art von Remise, auf der ein Dach ist,
das auf Säulen gestützt ist, und als Sie heute diese drei Minuten später
ankommen, wird es Ihnen klar, daß – wären Sie heute rechtzeitig angekommen,
also nicht drei Minuten später als gewöhnlich Sie erschlagen worden wären von
dem heruntergestürzten Dach. Malen Sie sich das aus! Es kommt vor, daß ein
Mensch einen Eisenbahnzug versäumt, welcher unterwegs einen Zusammenstoß
erleidet. Wäre er mit diesem Zuge noch mitgekommen, so wäre er
umgekommen. Das sind lauter Dinge, die nicht geschahen, deshalb beachtet sie
der Mensch nicht. Wenn Sie ein solches Ereignis vor sich haben, durch das Sie
gerade wie mit der Nase darauf gestoßen werden, dann macht es einen
bestimmten Eindruck auf Sie. Aber von morgens bis abends können ja immer
solche Dinge vorgehen, die Sie alle nicht betroffen haben im Laufe des Tages.
Das ist unübersehbar. Das alles sind Dinge, die vielleicht «erspintisiert»
aussehen können, sie gehören aber zu den allerwichtigsten Teilen des Lebens.
Sie werden eine gewisse Empfindung haben, wenn Sie sehen, sagen wir zum
Beispiel einen Menschen in Berlin, der ein Billett hatte für die Titanic; ihn trifft
ein Bekannter, der sagt: Ich möchte haben, daß du nicht mit der Titanic fährst! –
und er bringt ihn davon ab, mit diesem Schiff zu fahren. Die Titanic geht unter
– er ist dem Tode entgangen. Dies macht einen bleibenden Eindruck auf den
betreffenden Menschen! –



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

5

Das ist ein besonderer Fall. Aber solche Dinge können immer wieder passieren,
ohne bemerkt zu werden; wenn sie aber bemerkt werden, machen sie einen
Empfindungs-, einen Gemütseindruck auf den Menschen.

(6) Betrachten wir aber die Sache von einer andern Seite: Wieviel Gemüts-,
Empfindungseindrücke entgehen uns dadurch, daß wir nicht beachten, wovor
wir bewahrt werden! Wenn wir das alles beachten könnten, was nahe daran ist
zu geschehen, und woran wir vorbeigehen, würden wir mit ganz anderem
Gemüt durch die Welt ziehen. Nun entdeckt der Seher folgende Möglichkeit:
[179] Nehmen Sie an, die Sache ist Wirklichkeit. Sie kämen drei Minuten später
als gewöhnlich über den Platz. In diesem Augenblick ist der günstigste
Moment, wo ein sich vernehmbar machen wollender Toter in Ihre Seele
hereinspricht. Sie können den Gedanken, die Empfindung haben: Woher kommt
das, was auftaucht in meiner Seele? Das braucht nicht bloß bei einem solchen
besonderen Vorgang der Fall zu sein, es kann in mannigfacher Weise
geschehen. Es wird beginnen, wenn die Menschen anfangen werden, auch die
Welt des Möglichen zu beachten und nicht nur die Welt des Wirklichen. Heute
wird nur die Welt des Wirklichen betrachtet. Wirklich sind zum Beispiel eine
große Anzahl Heringe im Meere; möglich aber sind sie nur dadurch, daß
unendlich viel Keime abgelegt worden sind. So liegt auf dem Grunde des
Lebens eine unendliche Fülle von Möglichkeiten.

(7) Das ist es, was auch einen unendlich bedeutungsvollen Eindruck macht
auf den Seher, wenn er an die Grenze von zwei Welten kommt. Da hat der
Seher den Eindruck: Wie unendlich reich ist das, was in dieser übersinnlichen
Welt geschieht, und nur ein kleiner Teil verwirklicht sich in dieser unserer
Sinnenwelt! – Wenn man das fühlt, fühlt man auch: Unendliches liegt
verborgen auf dem Grunde des Daseins. – Dieses Gefühl wird sich entwickeln
durch anthroposophische Betrachtungen. Man wird ein Gefühl dafür erhalten,
daß in jedem Punkte, wo etwas äußerlich Wirkliches ist, etwas anderes dahinter
ist. Hinter jeder Blume, hinter jedem Luftzuge, hinter jedem Steinchen und
Kristall liegen unendlich viele Möglichkeiten. Dieses Gefühl wird der Mensch
allmählich so ausbilden, daß er die Andacht, die Ehrfurcht gegenüber dem
Verborgenen immer mehr entwickeln wird. Wenn er dieses Gefühl immer mehr
ausbildet, dann wird er von selber darauf kommen, daß in solchen
Augenblicken, wie sie eben geschildert worden sind, diejenigen zu ihm
sprechen, die für das Erdenleben tot sind. Das wird eintreten in der Zukunft, daß
der Mensch ganz wie etwas Normales empfinden wird: Jetzt hat in deine Seele
hereingesprochen ein Toter. Nach und nach wird er wissen, woher diese
Mitteilung kommt, das heißt, wer da hereinspricht. [180] Nur weil die
Menschen heute so achtlos vorübergehen vor der unendlichen Welt der
Möglichkeiten, der unendlichen Tiefe des Möglichen, hören sie nicht, was die
Toten so hereinsprechen möchten in die Herzen der Lebenden.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

6

(8) Aus dem Zweifachen, was ich Ihnen gesagt habe: daß durch Lebende,
durch die Gedanken der Anthroposophen hier etwas erzeugt wird, was für die
Toten wahrnehmbar wird – und daß die Toten werden sprechen können zu den
Herzen, die sich hineingefunden haben in das spirituelle Fühlen –, aus dieser
Tatsache können Sie entnehmen, welchen Umschwung die Verbreitung der
Anthroposophie für die ganze Menschheit bewirken wird. Eine Brücke wird
geschlagen werden zu den Welten hier und zu den Welten drüben. Und wahr ist
es, daß das Leben ein anderes sein wird zwischen Tod und einer neuen Geburt.
Es wird dies nicht nur eine Theorie sein, sondern ein Übergehen in Realität, so
daß Verständnis sein wird zwischen den sogenannten Lebenden und den Toten,
die aber viel lebendiger sind. Und dann werden auch die Seelen hier fühlen, was
so fruchtbar werden kann für die Toten. Denn man kann es doch nicht im
richtigen Sinne fruchtbar machen, wenn man nicht fühlt, welche Wohltat es für
die Toten sein kann, wenn man ihnen vorliest. Nehmen wir einmal einen
extremen Fall. Sie können es erfahren, wenn Sie mit anderen Menschen
zusammenleben als Geschwister, Eltern oder Gatten, daß während der eine den
Drang empfindet, zur Geisteswissenschaft zu kommen, der andere geradezu
einen Haß bekommt, wenn der erstere sich ihr nähert. Wie oft kann man das
erleben! So kann sich das abspielen im Bewußtsein, aber es braucht nicht in der
Seele selbst so zu sein. Da kann etwas anderes stattfinden. Es gibt das
Unterbewußtsein im astralischen Leib. Während jemand leidenschaftlich wütet
und schimpft gegen die Geisteswissenschaft, kann es sein, daß er im
Unterbewußtsein um so mehr den Drang, die Sehnsucht hat, selber etwas von
der Geisteswissenschaft zu erfahren. Wenn man durch die Pforte des Todes
geschritten ist, so werden die Dinge wahr; da läßt sich nichts maskieren. Hier
auf der Erde kann man lügen, sich verstellen, nach dem Tode aber werden alle
Dinge wahr; sie zeigen da ihr wahres Antlitz. [181] Wenn man sich während
des Lebens noch so sehr betäubt hat, indem man gegen die Geisteswissenschaft
schimpft, nach dem Tode macht sich dann ein Drang darnach bemerkbar, und
man leidet Schmerzen, weil der Drang nicht befriedigt werden kann. Da kann
dann der Lebende sich in Gedanken den Verstorbenen gegenübersitzend
vorstellen, und er kann in Gedanken spirituelle Dinge durchgehen, und der Tote
versteht das; und wenn der Tote auch kein Anthroposoph gewesen ist, wenn es
auch nur der Lebende ist, dann nimmt der Tote doch den Lebenden wahr.

(9) Das, was man nennen könnte: einen gewissen Hang zur Sprache, die man
im Leben gesprochen hat, das muß da berücksichtigt werden, weil in den ersten
Zeiten nach dem Tode der Tote noch einen gewissen Zusammenhang mit
derselben Sprache hat, wie er sie hier im Leben gehabt hat. Man tut deshalb gut,
in Gedanken die Sprache anzunehmen, die der Tote gesprochen hat; aber nach
fünf, sechs, acht Jahren, manchmal auch früher, stellt sich heraus, daß die
Sprache des Geistes eine solche ist, daß für sie die äußere Sprache kein
Hindernis ist und daß der Tote spirituelle Gedanken auch dann verstehen kann,
wenn er die Sprache im Leben nicht gekannt hat.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

7

Jedenfalls hat sich das als etwas ungeheuer Schönes ergeben, wenn unsere
Freunde Verstorbenen vorgelesen haben, namentlich auch solchen gegenüber,
die im Leben keine Anthroposophen waren. Es hat sich dies als eine ungeheure
Wohltat, als einer der größten Liebesdienste herausgestellt. Und zu dem, was
wir erreichen wollen, gehört nicht allein, daß wir die Anthroposophie äußerlich
ausbreiten wollen als eine Lehre – das müssen wir tun und es ist notwendig –,
aber Anthroposophie wird auch in viel stillerer Art in der Seele wirken müssen.
Spirituelle Ämter sozusagen können sich da ausbilden, durch die vieles geleistet
werden kann zur Fortentwickelung der Seelen nach dem Tode. [182] Und das ist
es, was wir immer mehr erreichen müssen: daß wir eine große Schwierigkeit
überwinden helfen für die Seelen, die zwischen Tod und einer neuen Geburt
stehen, und die darin liegt, daß das alte spirituelle Erbgut erschöpft ist und eine
Zeit herangerückt ist, in der das Sich-orientieren den Seelen nach dem Tode
ungeheuer schwer fällt und in der sich auszukennen zwischen Tod und einer
neuen Geburt den Seelen fast unmöglich ist.

(10) Da sieht der Seher, wie die Seelen zwischen Tod und neuer Geburt zu
Aufgaben gezwungen werden, die sie lösen müssen, die sie aber nicht begreifen.
So ist es zum Beispiel eine Tatsache: Der Seher, der seinen Blick hinwendet auf
das Leben zwischen Tod und einer neuen Geburt, kann Seelen entdecken, die
eine bestimmte Verrichtung machen müssen: sie müssen in gewissen Zeit-
räumen Diener sein jener Mächte, die wir kennen als die Geister des Todes und
der Krankheit. Wir sprechen da von jenem Tode, der nicht regelmäßig als eine
Erscheinung des Lebens eintritt, sondern von dem Tode, der an die Menschen
außer der Zeit herantritt, wenn Menschen hinsterben in der Blüte ihres Lebens.
Wenn Krankheiten eintreten, sind es physische Ereignisse; sie werden aber
bewirkt von Kräften, die von der übersinnlichen Welt hereinspielen. Den sich
verbreitenden Krankheiten liegen zugrunde die Taten übersinnlicher Wesen-
heiten. Gewisse Geister haben die Aufgabe, unzeitigen Tod zu bringen. Daß das
doch auch in der Weisheit begründet ist, können wir jetzt nicht berühren; aber
das ist wichtig zu beachten, daß wir nun Seelen finden, die unter das Joch von
solchen Wesenheiten gespannt sind. Und es ist für den Seher, trotzdem er sich
gewöhnt haben muß an eine gewisse Gelassenheit, doch schmerzlich und
erschütternd, zuzusehen, wie solche, die in das Joch gespannt sind, dienen
müssen, um an die Menschen Krankheit und Tod heranzutragen. Und wenn der
Seher versucht zu verfolgen solche Seelen bis zu der Zeit ihres vorhergehenden
Lebens, dann findet er die Ursache, warum diese Seelen verurteilt sind, Diener
zu sein der Geister der Krankheiten und des Todes: diese Ursachen liegen in der
Gewissenlosigkeit, welche diese Seelen im physischen Leben entwickelt haben.
In dem Maße, wie sie gewissenlos waren, in dem Maße verurteilen sie sich
dazu, Diener zu sein dieser bösen Wesenheiten. So wahr, wie Ursache und
Wirkung zusammenhängen bei aufeinanderstoßenden Kugeln, so wahr müssen
gewissenlose Menschen Diener sein dieser bösen Wesenheiten.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

8

Das ist erschütternd! [183] Eine andere Tatsache, die der Seher sieht: Solche
Seelen sind unter das Joch ahrimanischer Geister gespannt, sie müssen bereiten
die spirituellen Ursachen von all dem, was hier geschieht als Widerstand, als
Hindernis unseres Tuns. Ahriman hat ja auch diese Aufgabe. All die
Widerstände, die sich hier ergeben, werden aus der geistigen Welt herein
dirigiert. Es sind Diener des Ahriman. Wodurch verurteilten sich solche Seelen
zu diesem Dienste? Dadurch, daß sie in ihrem Leben zwischen Geburt und Tod
der Bequemlichkeit gehuldigt haben. Und wenn Sie betrachten, wie die
Bequemlichkeit weit verbreitet ist, so werden Sie finden, daß es unendlich viele
Rekruten gibt für Ahriman. Die Bequemlichkeit ist es, die das Leben in
reichstem Maße regiert. – Dazu sind auch die neueren Nationalökonomen
gekommen, mit der Bequemlichkeit der Menschen zu rechnen, nicht nur mit
dem Egoismus und der Konkurrenz. Die Bequemlichkeit ist ein Faktor.

(11) Nun nimmt es sich anders aus, ob man solche Erlebnisse hat so, daß
man sich in ihnen orientieren kann, daß man weiß, warum man sie erlebt, oder
ob man sie ganz bewußtlos erlebt, ohne zu wissen, warum man dienen muß
solchen Geistern. Wenn man weiß, warum man in das Joch der Geister gespannt
ist, welche die Seuchen bringen, so weiß man auch, was man im nächsten Leben
für Tugenden sich aneignen muß, damit man einen kosmischen Ausgleich
schaffen kann, um aus der Welt zu schaffen, was nach dieser Richtung wirkt.
Wenn man unorientiert in diesen Erlebnissen ist, schafft man zwar dasselbe
Karma, aber man schafft erst wieder das, was sich zu der zweiten Inkarnation
hin als Ausgleich gestalten muß, und so verzögert man den wirklichen
Fortgang. Deshalb ist es wichtig, daß der Mensch hier diese Dinge lernt.
Erleben wird man sie nach dem Tode; sich orientieren lernen muß man hier. Da
haben wir wieder einmal eine Tatsache, die es zu einer zwingenden
Notwendigkeit macht, neue Orientierung zu schaffen durch Verbreitung der
spirituellen Wahrheiten, weil die alte Orientierung nicht mehr da sein kann. Wir
können uns auf die Frage: Warum sind wir Anthroposophen? – aus den
geistigen Tatsachen heraus eine Antwort geben, die gar sehr zu unserer
Empfindung, unserem Gefühle spricht, nicht nur zu unserem Verstande. [184]
Und so sehen wir Anthroposophie immer mehr und mehr an als eine universelle
Sprache, als eine Sprache, die es uns möglich machen wird, die Scheidewand
hinwegzutun zwischen den verschiedenen Welten, in denen unsere Seelen
leben, das eine Mal im physischen Leibe, das andere Mal außerhalb des
physischen Leibes; und so wird Fallen die Scheidewand gegenüber der
übersinnlichen Welt, wenn die Geisteswissenschaft sich wirklich in die Seelen
der Menschen einlebt. Das müssen wir fühlen, empfinden; dann haben wir den
richtigen, den inneren Enthusiasmus für die Geisteswissenschaft.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

9

(12) Lassen Sie mich von einer weiteren Erscheinung sprechen. Für den
Seher tritt ein Zeitpunkt ein, der im Leben der Seelen zwischen Tod und einer
neuen Geburt sich offenbart und der ungeheuer bedeutsam wird für den Seher,
aber auch für solche, die dieses Leben durchmachen. Der Zeitpunkt liegt bei
manchen mehr zurück, bei manchen mehr vorwärts. Wenn man mit dem
seherischen Blick den Schlaf verfolgt, dann, wenn der Mensch mit seinem
Astralleib und Ich außerhalb des physischen Leibes ist und zurückblickt auf
physischen Leib und Ätherleib, dann ist der Eindruck der, daß zumeist der
physische Leib sich als langsam sterbend darstellt. Nur in den allerersten
Kindheitsjahren, bis das Kind ein Verständnis bekommt, bis zu der Zeit, zu der
unser Gedächtnis zurückreicht, da erscheint der Schlaf im Kindesleib als etwas,
was sproßt und gedeiht; aber es fängt sehr früh an, so daß dem Seher es vor
Augen tritt, daß der physische Leib nach dem Eintritt in das Leben langsam
wieder abstirbt; der Tod ist nur der letzte Akt dieses Absterbens. Die Sache ist
so, daß der Schlaf dazu da ist, die verbrauchten Kräfte auszugleichen. Aber
dieser Ausgleich ist nur unvollständig; dieser Rest ist immer ein kleines Stück
Todesursache. Wenn so viele Reste zurückgeblieben sind, daß die Wieder-
herstellungskräfte nicht mehr dagegen aufkommen, dann stirbt der Mensch den
physischen Tod. Man sieht also eigentlich, wenn man den Menschenleib
ansieht, den Tod sich langsam vollziehen. Man stirbt wirklich von Geburt an
ganz langsam. Der Eindruck ist ein recht ernster, wenn man die Sache zuerst
gewahr wird. [185]

(13) Zwischen Tod und einer neuen Geburt kommt nun der Augenblick an
die Seele heran, wo sie die Kräfte zu entwickeln beginnt, durch die sie in das
nächste Dasein eintritt. Lassen Sie mich an einem Beispiel zeigen, was gemeint
ist. Heute gibt es schon viele Bücher über Goethes Veranlagung. Es wird
nachgeforscht bei den Vorfahren Goethes, woher er diese oder jene Eigenschaft
geerbt habe. In der physischen Vererbungslinie werden diese Ursachen gesucht.
Das soll nicht bestritten werden, daß sie da gesucht werden können; aber wer
die Seele zwischen Tod und einer neuen Geburt verfolgen kann, findet das
Folgende. Nehmen Sie die Seele Goethes. Lange, lange, ehe sie geboren wird,
wirkt sie schon aus den übersinnlichen Welten heraus auf ihre Ahnen, steht
schon durch ihre Kräfte mit den Ahnen in Beziehung. Sie wirkt sogar so, daß in
entsprechender Weise zusammenkommen diejenigen Männer und Frauen, die
nach langer Zeit die richtigen Eigenschaften geben können, die die Seele
braucht. Es ist dies keine leichte Arbeit, denn es sind viele Seelen daran
beteiligt. Wenn Sie sich vorstellen, daß von den Seelen des sechzehnten
Jahrhunderts im achtzehnten Jahrhundert Menschen abstammen und daß alle
diese schon vorher zusammenarbeiten, so müssen Sie begreifen, daß eine solche
Verständigung eine wichtige Sache ist. Seelen, die im achtzehnten, neunzehnten
Jahrhundert geboren werden, müssen sich schon im sechzehnten Jahrhundert
verständigen, damit die ganzen Netze von Verwandtschaften hergestellt werden
können. Es ist viel zu tun zwischen Tod und einer neuen Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

10

Nicht nur, daß wir zu tun haben in objektiver Beziehung, daß wir einen Teil
unserer Zeit mit Dienstleistungen gegenüber den Geistern des Widerstandes
zubringen, wir müssen auch arbeiten an den Kräften, die überhaupt unsere
Wiederverkörperung ermöglichen. Da stellt sich die Sache so dar, daß wir uns
die Form schon im Urbild herausarbeiten müssen. Dies macht einen entgegen-
gesetzten Eindruck von dem, was der Seher schaut, wenn er auf den schlafenden
physischen und Ätherleib sieht. Der physische und Ätherleib stellen sich im
Schlafe als etwas Absterbendes dar; was sich aber da wie ein Urbild aufbaut
und in die physische Natur hereinzieht, das bietet den Eindruck des
Sprossenden, Werdenden. [186]

(14) So daß ein wichtiger Augenblick da ist zwischen Tod und einer neuen
Geburt: er liegt zwischen der Erinnerung an das frühere Dasein und dem
Übergang zu dem nächsten Dasein, da wo der Mensch anfängt zu arbeiten an
dem Werden seiner physischen Organisation. Wenn Sie sich den physischen
Tod vorstellen und im Vergleich dazu diesen Augenblick, so haben Sie in ihm
das Gegenteil von dem physischen Tode. Der physische Tod ist ein Übergang
von dem physischen Sein zum Nichtsein; der geschilderte Augenblick ist ein
Übergang von dem Nichtsein zum Werden. Ganz anders erlebt man diesen
Augenblick, wenn man ihn versteht, als wenn man ihn nicht versteht.

(15) Solch ein Begriff wie der des Gegenteils des Todes, dessen, was eintritt
zwischen Tod und neuer Geburt, das sollte eigentlich in der Seele eines
Anthroposophen zur Empfindung kommen. Er sollte nicht bloß verstandes-
gemäß begriffen, sondern durchempfunden werden; dann kann man fühlen die
Bereicherung, welche unser Leben erfährt, wenn solche Begriffe von der Seele
aufgenommen werden. Dann stellt sich noch etwas anderes ein: daß nämlich die
Seele allmählich überhaupt ein Gefühl dafür bekommt, was es alles in der Welt
gibt. Wenn man durch einen Wald geht im Frühling und man vorher meditiert
hat über den Begriff, den ich eben erwähnt habe, so ist man nicht weit davon
entfernt, wenn man achtgibt, zu vernehmen die Geister, die zwischen den
physischen Dingen wirken und walten. Das Wahrnehmen der geistigen Welt
wäre eigentlich gar nicht schwierig, wenn die Menschen sich das nicht selber
schwierig machen würden. Indem sie darnach trachten, dasjenige, was in
Begriffen aufgenommen wird, sich zur Empfindung zu bringen, innerlich zum
Leben zu erwecken, kann dieses Streben sie zum Schauen führen. Durch solche
Dinge, wie sie heute gesagt worden sind, möchte ich dazu beitragen, daß dieser
Drang nach Geisteswissenschaft lebendig werde. [187] Die Darstellung von
solchen Dingen ist immer so, daß man fühlt: es ist die Schilderung wie ein
Stammeln, weil unsere Sprache ja nur für die physische Welt ist – und man muß
sich anstrengen, durch ganz besondere Darstellungsmittel wenigstens einen
geringen Begriff von diesen Dingen hervorzubringen. Aber gerade solche Art,
zu sprechen über diese Dinge, kann in unsern Herzen auslösen, was man
anthroposophisch als Empfindungsgehalt bezeichnen kann.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
10. Vortrag: Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen

11

(16) Das sollte Geisteswissenschaft für uns werden: ein Empfindungs-, ein
Lebensgehalt, so daß wir in der Aufnahme von spirituellen Begriffen nicht
etwas Geringes sehen, sondern ihnen gern nachgehen, dann aber auch nicht in
diesen Begriffen die Hauptsache sehen, sondern in dem, was die
Anthroposophie aus uns macht. [188]



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt.
Der Weg durch die Sternensphären.

ELFTER VORTRAG

Stuttgart, Erster Vortrag, 17. Februar 1913

Inhalt: Die Ausbreitung der Menschenseele nach dem Tode über die Planetensphären und die
Folgen unseres vergangenen Erdenlebens. Luzifer und Christus als Führer über die
Sonnensphäre hinaus. Die Marssphäre. Buddha und Franz von Assisi als Umwandler der
Marskräfte am Beginn des 17. Jahrhunderts. – Die Bildung des neuen Erdenleibes aus den
Kräften der Sternenwelt.

(1) Es war mir in der zweiten Hälfte des vorigen Jahres auferlegt, einige
okkulte Untersuchungen zu machen über das Leben zwischen Tod und neuer
Geburt. Wir haben ja schon von verschiedenen Seiten her dasjenige, was da in
Betracht kommt, geschildert, aber eine vollständige Kenntnis, ein wirkliches
Eindringen in diesen Teil des menschlichen Lebens ist eigentlich nur möglich,
wenn man die Betrachtung von den verschiedensten Gesichtspunkten aus
anstellt. Obgleich das alles richtig ist, was in den Schriften und Zyklen über
dieses Thema zu finden ist, so kann doch zu alldem noch hinzugefügt werden
dasjenige, was wir am heutigen Abend und vielleicht auch übermorgen über die
Sache vorzubringen haben.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

(2) Wenn der Mensch durch die Pforte des Todes getreten ist, wenn er also
abgelegt hat seinen physischen und seinen Ätherleib, dann ist in der ersten Zeit
die Seele namentlich hingegeben den Erinnerungen an das verflossene Erden-
leben. Wir wissen ja schon, die Seele braucht eine gewisse Zeit, um sich, wenn
man den Ausdruck gebrauchen darf, alles dasjenige abzugewöhnen, was sie
zusammenhält mit dem letzten Erdenleben. Nun wollen wir uns dieses Heraus-
wachsen aus dem letzten Erdenleben einmal im Zusammenhang mit dem ganzen
Universum, mit der Welt, vorstellen.

(3) Wenn der Mensch – und das ist ja nicht nur nach dem Tode, sondern das
ist auch schon im Schlaf der Fall – seinen physischen und Ätherleib verläßt und
also nur im astralischen Leibe lebt, was wir ja auch als das Seelische
bezeichnen können, dann tritt mit dem Menschen, räumlich könnte man sagen,
eine völlige Erweiterung ein: eine Ausdehnung seines Wesens in die Weiten.
Jede Nacht dehnen wir uns eigentlich aus über die Sternenweiten hin. [189]
Nach dem Tode breitet sich der Mensch so aus, langsam und allmählich, daß
wir zu suchen haben seine – wir können jetzt vielleicht nicht sagen: Leiblichkeit
–, sondern seine Seelenhaftigkeit im Umkreise der Erde, weit zunächst über den
Luftkreis hinaus. Immer weiter und weiter dehnt er sich aus, bis der Mensch –
so paradox es klingt, stellt es sich doch so heraus – sein Seelensein über den
ganzen Umkreis der Kugelfläche ausgedehnt hat, die zusammenfällt am Ende
mit dem Umkreis des Mondes um die Erde. Wir wachsen so in die Größe, daß
die Grenze unseres Wesens der Umkreis des Mondes um die Erde ist. Solange
wir also in diese Größe wachsen, dauert das, was wir als die Kamalokazeit
bezeichnen können. Das ist die Zeit des innerlichen Zusammenhanges mit dem
letzten Erdenleben.

(4) Dann aber geht die Ausdehnung weiter. Wir erweitern uns tatsächlich
zum Sternenzelt hinaus, und es beginnt dann die Zeit, wo der Mensch so
hinauswächst, daß die äußerste Grenze seines Seins als der Umkreis bezeichnet
werden kann, den heute astronomisch gesprochen die Venus, okkult gesprochen
der Merkur beschreibt. Nun hängt die Art des Seins des Menschen, nachdem er
die Mondensphäre verlassen hat, davon ab, wie das Leben hier zwischen Geburt
und Tod war. Wenn wir uns hinausleben in den Weltenraum bis zur
Merkursphäre, so befinden wir uns in ihr entweder so, daß wir leicht
Zusammenschluß finden können mit den Menschen, mit denen wir auf Erden
zusammen waren, mit denen sich unsere Seelen auf Erden zusammengefunden
haben, oder aber es kann auch das uns treffen, daß wir schwierig solchen
Zusammenschluß finden können, daß wir gewissermaßen bei diesem
Hinausleben in die Merkursphäre zur Einsamkeit verdammt sind. Und ob wir
mehr oder weniger zur Einsamkeit oder, wenn der Ausdruck erlaubt ist, zur
Geselligkeit uns bestimmt fühlen, das hängt davon ab, wie der Mensch das
Erdenleben zugebracht hat. [190]



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

Derjenige Mensch, der im Leben sich wenig darum gekümmert hat, in seiner
Seele rege zu machen moralische Empfindungen, moralische Gesinnung,
moralische Stimmung, Wohlwollen, Mitgefühl, der Mensch, der das wenig ent-
wickelt hat während des Erdenlebens, der fühlt sich, indem er sich zur
Merkursphäre erweitert, nach dem Tode zur Einsamkeit gezwungen. Und
schwierig ist es ihm, andere Seelen, mit denen er verbunden ist, zu finden. Der
Mensch, der viel Mitleid, moralische Gesinnung entwickelt hat, der lebt, sich
erweiternd zur Merkursphäre, mit anderen Seelen gesellig zusammen. So haben
wir es in der Hand, uns unser Leben beliebig einzurichten zwischen Tod und
neuer Geburt. Die Merkursphäre, okkult gesprochen, ist also diejenige Sphäre,
in der unsere moralischen Eigenschaften zum Ausdruck kommen. Sie ist auch
diejenige, in welcher sich wirksam erweist noch in anderer Weise, was wir an
moralischen Eigenschaften entwickelt haben.

(5) Da kommt zunächst noch in Betracht – gerade während dieses
Durchganges durch die Venus- oder Merkursphäre nach dem Tode –, daß
nachwirkt, ob man im Leben zwischen Geburt und Tod ein Mensch mit
Gewissenhaftigkeit oder mit Gewissenlosigkeit war. Sehen Sie, alles, was in der
Welt hier im physischen Leben geschieht, wird dirigiert, wird verursacht zuletzt
von der geistigen Welt aus. Wir haben öfters betrachtet den naturgemäßen
Alterstod, der für den Menschen eintreten muß, weil er dasjenige ist, was uns
eigentlich treffen muß aus dem Grunde, damit das Leben von Inkarnation zu
Inkarnation in richtiger Weise vor sich gehen kann. Aber es gibt, wie wir
wissen, nicht nur diesen in der Evolution gut begründeten Alterstod; es gibt
auch einen Tod, der den Menschen befällt in der Blüte der Jugend, in der
Kindheit schon. Es gibt in der Welt die mannigfaltigsten Krankheiten, Seuchen
und so weiter, die in das menschliche Leben hineintreten. Und sie werden
zuletzt nicht bloß bewirkt durch physische Ursachen, sondern sie werden
bestimmt, dirigiert von der geistigen Welt herein. Und eigentlich ist es aus dem
Gebiet der Venus, jenes Gürtels um die Erde herum, den wir aber, okkult
gesprochen, die Merkursphäre nennen können. Das heißt, wenn wir einen
Halbmesser ziehen von der Erde bis zur Venus hin und damit einen Kreis
beschreiben – ganz abgesehen von den astronomischen Verhältnissen –, so ist
das okkult die Merkursphäre; also einen Kreis nicht um die Sonne, sondern um
die Erde herum. [191] Und in diesem Gürtel, in dem Raum, der von diesem
Kreis eingenommen wird, da liegen die Kräfte, von denen dirigiert werden auf
Erden Krankheiten und Tod; der Tod, nicht soweit er eintritt als naturgemäßer
Alterstod, sondern unregelmäßig. Da sind gewisse geistige Wesenheiten
wirksam, jene Wesenheiten, die der Okkultismus bezeichnet als die Geister von
Krankheit und Tod. Derjenige Mensch, der, okkult gesprochen, in diese
Merkursphäre eintritt so, daß er auf Erden sein Dasein als gewissenloser
Mensch zugebracht hat, der verurteilt sich nun dazu, während er durch diese
Sphäre durchgeht, Diener zu werden dieser – wir können sie schon so nennen –
bösen Geister von Krankheit und Tod.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

Ja, man bekommt erst einen Begriff, einen Eindruck von dem, was eigentlich
Gewissenlosigkeit bedeutet, wenn man diese Tatsache weiß. Gewissenlosigkeit
verurteilt die Menschen dazu, eine Zeitlang zwischen Tod und Neugeburt in der
Merkursphäre in das Joch dieser bösen Geister gebeugt zu sein. Und wenn die
Kräfte entwickelt werden, die aus dem Umkreis hereingeschickt werden auf die
Erde, damit Seuchen, Krankheiten eintreten, damit der Tod zur Unzeit eintritt,
dann müssen diese gewissenlosen Seelen mitarbeiten als Diener dieser Geister
von Krankheit und Tod, welche diese Kräfte in unsere physische Welt
hereinschicken.

(6) Etwas anderes ist es, wenn da nachwirkt bis in diese Sphäre hinauf das,
was sehr verbreitet ist auf Erden: Bequemlichkeit. Unser Leben steht eigentlich
ganz im Zeichen der Bequemlichkeit. Unzähliges würden die Menschen anders
machen, wenn sie nicht bequem wären. Auch durch die Bequemlichkeit
verurteilt sich der Mensch dazu, in der Sphäre, die eben besprochen worden ist,
Diener zu werden eine Zeitlang jener Mächte, welche dem Ahriman
unterstehen, welche man bezeichnen kann als die Mächte der Hindernisse, also
jener Geister, die das Arbeiten auf Erden behindern. Diener der Geister der
Hindernisse werden wir für eine bestimmte, mehr oder weniger lange Zeit durch
alles, was wir in unsere Seele eingegossen haben durch Bequemlichkeit. So
bekommen wir einen Begriff, wie hineinwirken in das Leben zwischen Tod und
Neugeburt die Kräfte, die wir hier im physischen Leben in der Seele ausgebildet
haben. [192]

(7) Die nächste Sphäre, zu der sich die Seele erweitert, bezeichnet man
okkult als Venus-Sphäre, astronomisch als Merkursphäre. Zu ihr bereiten wir
uns vor durch religiöse Eigenschaften, religiöse Gesinnung. Ein Mensch, der in
sich entwickelt hat in der Zeit zwischen Geburt und Tod eine solche Gesinnung,
durch die seine Seele Hinblickt nach den geistigen Urmächten und Urkräften
der Welt, der kann ein geselliges Wesen sein in der Venus-Sphäre, so daß er
zusammenlebt mit anderen Menschen, mit denen seine Seele sich verwandt
gemacht hat auf Erden. Aber auch andere Geister der Höheren Hierarchien
treten von da ab in die menschliche Sphäre ein, und der Mensch lebt da mit
Geistern der höheren Hierarchien zusammen, wenn er religiöse Gesinnung,
religiöse Empfindung, religiöses Gefühl entwickelt hat. Dagegen verurteilt er
sich zur Einsamkeit, zur Abgeschlossenheit, zu quälender Einsamkeit, wenn er
seine Seele nicht in Verbindung gebracht hat hier auf Erden mit Impulsen des
religiösen Lebens. Wenn er Atheist gewesen ist hier auf Erden, dann wird er ein
völlig Einsamer von der Sphäre ab, von der gesprochen worden ist. Und sagen
muß man schon, daß zu völliger Einsamkeit sich verdammen die Menschen, die
heute geradezu großziehen die Religionslosigkeit.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

Die Leute, die sich im Monistenbund zum Beispiel zusammenziehen, versperren
sich die innere Bewegungsfreiheit, und weil sie sich hier unter dieser Fahne
zusammengefunden haben, verurteilen sie sich in jener Sphäre dazu, jeder in
seinem eigenen Käfig zu sitzen; jeder wird getrennt sein von dem andern.

(8) Die nächste Sphäre, in die wir eintreten, ist die Sonnensphäre. Wiederum
sind die Verhältnisse anders, als sie für die physische Astronomie sind. Wir
bekommen diese Sphäre, wenn wir die Erde mit der Sonne verbinden und einen
Kreis beschreiben mit dieser Verbindungslinie um die Erde herum. (Es wird
gezeichnet.) Geistig sind die Verhältnisse eben anders als im Physischen. Wir
verbreitern uns bis zu dieser Sphäre hinaus, nachdem wir die Venus-Sphäre
durchlaufen haben. Für diese Sphäre bereitet uns vor nicht mehr dasjenige, was
uns für die Venus-Sphäre vorbereitet hat. [193] Für die Venus-Sphäre können
wir so vorbereitet sein, daß wir den Zusammenschluß finden mit all denjenigen
menschlichen Seelen, welchen wir religiös nahegestanden haben im Leben
zwischen Geburt und Tod. In der Venus-Sphäre sind die Menschen gleichsam
abgeschlossen in Bezirke, wie diejenigen Bezirke sind, in welchen auf Erden
die Völker, die Rassen verbunden sind. So sind in der Venus-Sphäre Bezirke, in
denen diejenigen sich zusammenfinden, welche verwandt sind in ihrem
religiösen Empfinden. Das genügt aber nicht mehr für die Sonnensphäre. In der
Sonnensphäre fühlt man sich einsam, wenn man auf Erden nur vorbereitet war
für eine gewisse Art von religiösem Empfinden in der Seele. In der
Sonnensphäre ist man ein geselliges Wesen nur, wenn man im besten Sinne des
Wortes Verständnis herausgebildet hat für jedes religiöse Empfinden, wenn man
gewissermaßen die tiefere Toleranz entwickelt hat für alle Religionssysteme der
Erde. Bis in unsere Zeit war seit dem Mysterium von Golgatha das äußere
christliche Religionsbekenntnis gewissermaßen ausreichend; denn dieses
christliche Religionsbekenntnis enthält in gewisser Weise doch ein über ein
beschränktes Religionssystem weiter hinausgehendes Verständnis in ganz
anderer Art als andere Religionssysteme. Man kann sich wirklich davon leicht
überzeugen. Viele andere Religionssysteme sind noch auf gewisse Bezirke der
Erde beschränkt, und man kann, wenn man nur sehen will, sehr leicht sehen,
wie der Bekenner der Hindu-Religion, des Buddhismus und so weiter schon
sprechen wird von einer Gleichberechtigung aller Religionen und
Religionsweisheit im allgemeinen, aber wenn man tiefer eingeht auf das, was er
meint, so findet man, daß er nur seine eigene Religion meint. Er verlangt im
Grunde genommen von den anderen Menschen, daß sie seine eigene Religion
anerkennen. Das nennt er dann Gleichberechtigung der Religionen. Versuchen
Sie, theosophische Zeitschriften zu lesen, welche dem Gebiete Indiens
entstammen. Da wird das, was die Inder sagen, als die allgemeine Weltreligion
ausgegeben und von denjenigen, die das nicht anerkennen, wird gesagt, daß sie
keine redlichen Theosophen seien. Das Urchristentum ist von Anfang an nicht
auf diesen Ton gestimmt, besonders da, wo es abendländische Religion
geworden ist. [194]



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

Würde es im Abendland so sein, wie es in Indien ist, so hätten wir heute eine
Wotan-Religion; das würde dann sein, was zum Beispiel für den Orient die
Hindu-Religion ist. Das Abendland hat aber nicht die aus ihm herausgewach-
sene Religion genommen, sondern von vornherein die Religion eines Stifters,
der außerhalb des Abendlandes gelebt hat, des Christus Jesus. Unegoistisch hat
das Abendland eine Religion in sein Wesen aufgenommen. Das ist ein
prinzipieller Unterschied. Und es liegt im Grunde genommen die wahre
Toleranz gegenüber jedem Religionssystem im Wesen des Christentums, wenn
auch dieses Wesen vielleicht von abendländischen Christen schlecht verstanden
worden ist.

(9) Eigentlich ist für den Christen jeder ein Christ, wie er sich auch sonst
benennen mag. Und es ist nur eine Engherzigkeit, wenn man christliche
Dogmen überall verbreiten will. Weitherzigkeit ist etwas ganz anderes. Wenn
man den Hindu, den Chinesen, den Buddhisten betrachtet, wenn man auf die
tieferen Elemente seines Wesens eingeht, so wird man überall die Anfänge des
Christentums finden, wird herausheben aus dem, was er selbst denkt, dasjenige,
was die Ansätze des Christentums sind, ohne daß man den Namen des Christus
zu nennen braucht. Aber dieses engere Christentum ist doch eigentlich, wie es
heute den Menschen zwischen Geburt Lind Tod gegeben wird, nur eine
Vorbereitung für die Sonnensphäre nach dem Tode. Da ist noch etwas anderes
notwendig für diese Sonnensphäre: dasjenige ist notwendig, was wir im
richtigen, wahren Sinne als Theosophie bezeichnen. Sie gibt uns jenes innere
Verständnis für alle Religionssysteme der Erde, für das Wesen aller
Religionssysteme der Erde. Wenn wir uns dieses Verständnis aneignen hier auf
Erden, dann bereiten wir uns in rechter Weise für die Sonnensphäre vor. Dieses
Verständnis für die verschiedenen Religionen und für das Mysterium von
Golgatha, für den Christus-Impuls, müssen wir haben, wenn wir nicht
Einsiedler werden sollen gegenüber andern Menschenseelen und gegenüber den
Geistern der höheren Hierarchien in der Sonnensphäre zwischen Tod und neuer
Geburt.

(10) Wenn wir zwischen Tod und neuer Geburt in die Sonnensphäre
hineinkommen, dann finden wir da zweierlei. [195] Das erste, was wir finden,
ist etwas, was wir nur bildlich ausdrücken können: wir finden einen leeren
Thron, einen leeren Weltenthron. Und dasjenige, was wir suchen können auf
diesem leeren Weltenthron, das können wir nur finden in den Bildern der
Akasha-Chronik. Auf diesem Thron, den wir da leer finden, wenn wir die Zeit
zwischen Tod und neuer Geburt durchleben, hat einstmals innerhalb der
Sonnensphäre der Christus gesessen. Er hat sich verbreitet bis in die
Erdensphäre hinein durch das Mysterium von Golgatha, und seit jener Zeit
müssen die Erdenbewohner hier auf Erden sich ein Verständnis für den
Christus-Impuls aneignen können und diesen Impuls gedächtnismäßig behalten:



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

dann können sie erkennen das Bild, das in der Akasha-Chronik erscheint, wenn
sie sich hineinleben in diese Sonnensphäre. Wer hier auf Erden sich nicht dieses
Verständnis errungen hat, der erkennt nicht, wer da einstmals auf diesem Thron
gesessen hat und was jetzt nur noch im Bild vorhanden ist, und er kann sich
nicht zurechtfinden im Leben innerhalb der Sonnensphäre zwischen Tod und
neuer Geburt. Da sehen wir, wie es Erdenmission der Menschenseelen ist, hier
sich den Zusammenhang mit dem Mysterium von Golgatha zu suchen, wie wir
ihn suchen innerhalb unserer spirituellen Bewegung. Dadurch behalten wir die
Erinnerung zwischen Tod und neuer Geburt von dem Christus-Impuls und
werden innerhalb der Sonnensphäre kein Einsiedlerwesen, sondern ein
geselliges Wesen durch die Kräfte, die wir mitgenommen haben; so daß wir
dann gleichsam durch unsere eigene, mitgebrachte Kraft das Bild beleben – das
nur noch als Bild in der Sonnensphäre ist – von dem Christus. Und wir müssen
uns so viel Kraft von der Erdenzeit mitnehmen, daß diese Kraft uns auch für die
folgende Zeit bleibt und nicht verlorengehen kann.

(11) Aber ein Zweites finden wir noch in dieser Sonnensphäre, einen zweiten
Thron, und der ist jetzt eingenommen von einer realen Wesenheit, von Luzifer.
Und so fühlen wir uns zwischen Tod und neuer Geburt, wenn wir die
Sonnensphäre erreicht haben, wie es eben beschrieben worden ist, auf der einen
Seite dem Christus, auf der andern Seite dem Luzifer gegenüber. Würden wir
den Christus-Impuls nicht in uns aufgenommen haben, so müßte Luzifer allein
unser Führer werden. [196] Haben wir aber aufgenommen den Christus-Impuls,
so stehen wir auf der weiten Reise durch das Weltall unter der Führung auf der
einen Seite des Christus-Impulses, auf der andern Seite des Luzifer; denn diesen
brauchen wir auch für die folgenden Zeiten. Wir brauchen auch Luzifer, denn er
führt uns jetzt in der richtigen Weise durch die anderen Weltensphären
hindurch, zunächst bis zur Mars-Sphäre hin.

(12) Das ist die nächste Sphäre, zu der wir uns erweitern zwischen Tod und
neuer Geburt. Damit uns Luzifer in solcher Weise führen kann, wie es für uns
Menschen angemessen ist, müssen wir den Christus-Impuls als Gegengewicht
haben; dann ist der Luzifer-Impuls für uns heilsam; sonst ist er ein Schlechtes
für uns. Noch etwas anderes ist notwendig geworden: In der Mars-Sphäre
müssen wir die Möglichkeit haben, mit unserm ganzen Wesen Rechnung zu
tragen gewissen Veränderungen; die auf dem Mars im Laufe der letzten
Jahrhunderte sich zugetragen haben. Diese Veränderungen sind etwa in
folgender Weise zu schildern. Durch gewisse Kräfte stehen alle einzelnen
Weltenkörper in Verbindung miteinander; mit der Erde stehen in Verbindung
die anderen Weitenkörper. Von ihnen strahlen die Kräfte aus. Von dem Mars
und seiner Sphäre strahlt in der Tat nicht nur die Lichtwirkung aus, die auf die
Erde kommt, sondern es strahlen auch geistige Kräfte aus.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

Wenn wir in ältere Jahrhunderte zurückgehen, finden wir, daß vom Mars
ausgestrahlt sind diejenigen Kräfte, welche die Menschen enthusiasmiert haben
zu dem, was die Menschen in älteren Zeiten brauchten: physische Kräfte, um
die Menschheitsevolution zu fördern. Es ist nicht bloß ein Mythus, sondern eine
okkulte Wahrheit, daß dasjenige, was als kriegerische Kraft und kriegerische
Verwicklung sich in der Welt entwickelt hat, was die Menschen tatkräftig,
mutig gemacht hat durch Jahrhunderte und Jahrtausende, von der Einströmung
der Marskräfte herrührt. Aber es ist im Leben eines Planeten so, daß seine
Kräfte eine aufsteigende und eine absteigende Entwickelung durchmachen. Und
der Mars hat in den letzten Jahrhunderten seine Aufgabe in gewisser Weise
geändert. [197] Was jetzt noch an kriegerischen Kräften entwickelt wird, das ist
abflutendes kriegerisches Leben der früheren Jahrhunderte; neues strömt nicht
mehr an befeuernden Kräften des Mars ein. Denn an der Wende des
sechzehnten zum siebzehnten Jahrhundert, da war der Mars an einem
entscheidenden Punkt angelangt, an einem Punkte, der sich im Mars-Sein nur
vergleichen läßt mit der Zeit, da die Erde an einem entscheidenden Punkte
angekommen ist zur Zeit des Mysteriums von Golgatha. Es ist etwas ungeheuer
Bedeutsames, was wir hier berühren. Mars ging durch einen entscheidenden
Punkt. Das wußte man innerhalb der Erdenmysterien, da wo für die großen
geistigen Angelegenheiten des Erdenseins die Entscheidung getroffen wird.
Nämlich seit dem zwölften Jahrhundert sind die entscheidenden Vorbereitungen
getroffen worden innerhalb der Mysterienentwickelung der Erde, um der
Veränderung der Mars-Sphäre Rechnung zu tragen. Die Kräfte, die der Mars
aussenden sollte, um Mut und Tatkraft auf die Erde zu bringen, waren vorbei
für den Mars: sie sollten nicht mehr auf die Erde hereindringen. Damit aber, daß
der Mars eine solche Krisis durchgemacht hat, verändert sich auch für die
Seelen, die da leben zwischen Tod und neuer Geburt, dasjenige, was sie
durchzumachen hätten in der Mars-Sphäre nach dem Tode. Wenn der Mensch
nämlich über die Sonnensphäre hinauskommt, strahlen in sein Seelensein Kräfte
ein, die schon für die nächste Inkarnation Bedeutung haben. Die Seele, die in
den alten Zeiten, vor dem siebzehnten Jahrhundert durch die Mars-Sphäre
durchgegangen war, die kam mit jenen Kräften in Berührung, die sie mit Mut
und Tatkraft durchdrangen. Luzifer war der Führer zu den Quellen für Mut und
Tatkraft. Aber die Seelen, die in späterer Zeit ankamen, konnten das
Charakteristische nicht mehr finden: Mars ging da durch seine Krisis. Da wo
innerhalb der Mysterien die großen spirituellen Entscheidungen getroffen
werden, da rechnet man nicht bloß mit dem Menschenleben zwischen Geburt
und Tod, sondern auch mit seinem Heil und Unheil zwischen Tod und neuer
Geburt; das heißt, man sieht in den Mysterien darauf, daß der geistigen Kultur
der Menschheit diejenigen Dinge eingefügt werden, die bewirken, daß die
Seelen nach dem Tode die verschiedenen Sphären richtig durchmachen können.
[198]



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

(13) Wenn wir begreifen wollen, um was es sich hier in der Mars-Sphäre
handelt, müssen wir folgendes betrachten. Es tritt eine große, entscheidende
Sache vom zwölften Jahrhundert ab an die rosenkreuzerischen Mysterien heran
dadurch, daß man sich folgendes sagen mußte. Es kommen für die
Erdentwickelung ganz besondere Zeiten, die Zeiten der äußeren materiellen
Kultur, der äußeren materiellen Triumphe. Gegen diese kann man sich zwar
nicht wenden; obwohl sie nichts Geistiges bringen, muß man sie notwendig
haben, diese Zeit der Maschinen, Luftschiffe und so weiter, aber sie bringen
eine Art von Seelentod. Man kann sich nicht dagegen wenden, der Mensch muß
sich da hineinleben. – Das materialistische Zeitalter mußte kommen; nur war es
immer die Anstrengung höherer geistiger Wesenheiten, ein Gegengewicht zu
schaffen gegen dieses materialistische Zeitalter. Wenn wir alles das betrachten,
was in der Erdentwickelung als ein Gegengewicht zutage getreten ist gegen den
Materialismus, haben wir die letzte, bedeutsamste Erscheinung in Franz von
Assisi; jenem Franz von Assisi, der sich in seinem Franz-von-Assisi-Sein
abwandte von allem äußeren Leben, der jenes Ihnen ja bekannte Dasein führte
in Assisi, das so wunderbar von Giotto an die Wände der Kirche von Assisi
gemalt ist, so daß heute, wo diese Gemälde schon so vielfach übermalt sind, uns
das Leben doch noch so ergreifend von den Wänden herunterstrahlt. Und
obzwar auch er eine Entwickelung nach dem Materialismus hin durchgemacht
hat, so muß man doch sagen: es ist noch verbreitet in der Gegend um den Ort
von Assisi herum die spirituelle Atmosphäre des Franziskus, jene Atmosphäre,
die in sich aufgenommen hat die Elemente eines zwar weltfremden, aber
seelenvertrauten Lebens nicht nur der Menschenseele, sondern vertraut der
Seele der Natur. Sie können in dem Zyklus über «Der Mensch im Lichte von
Okkultismus, Theosophie und Philosophie» jene wunderbare Dichtung
nachlesen, in der Franz von Assisi das ausströmte, was er empfand gegenüber
der Seele der Natur und der Naturwesen. Man kann sagen, schönere Töne hat
kein Dichter, so schöne Töne über das Naturdasein vielleicht nur Goethe
wiedergefunden. Woher kam das alles? [199] Das kam alles davon, daß Franz
von Assisi in seiner vorhergehenden Inkarnation, im siebenten, achten
Jahrhundert in einer Mysterienschule, die in der Nähe des Schwarzen Meeres
war, ein Schüler war einer Individualität, die nicht mehr in einer Inkarnation im
physischen Leibe verkörpert war.

(14) Es ist das eine merkwürdige Sache. Franz von Assisi hatte in seiner
unmittelbar vorhergehenden Inkarnation in einer Mysterienstätte gelebt, war mit
anderen Schülern zusammen Schüler einer Wesenheit, die nur noch im
Geistesleib unter den Schülern, zu denen auch Franz von Assisi gehörte,
dazumal wirkte. Und dies war kein anderer als der Buddha, von dem wir
wissen, daß er als Gautama Buddha zum letzten Mal verkörpert war. Er wirkte
dennoch weiter im geistigen Leibe. Wir wissen, daß er noch als geistige
Wesenheit der Geburt des Jesusknaben des Lukas-Evangeliums beigewohnt hat.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

Er hat weiter gewirkt in der Schule, in der Franz von Assisi in seiner
vorhergehenden Inkarnation gelebt hat. Da hat dieser die Impulse seines
seelenvertrauten Lebens aufgenommen, jenes Lebens, das die Menschen
wegführen sollte von all dem, was gerade auf der Erde sich weiter verbreiten
sollte, hinwegführen sollte von dem rein materiellen Leben. Und das ist in
Franz von Assisi geblieben, das sehen wir nachwirken in der Franz-von-Assisi-
Inkarnation. Aber es konnte nicht so kommen, daß auf der Erde in dem
Zeitalter, das schon einmal die materialistische Mission hatte, viele Seelen sich
etwa einer Franz-von-Assisi-Gemeinschaft anschlossen. Diejenigen konnten es
nicht tun, die mit der Zeit fortzuschreiten hatten. So war gewissermaßen ein
Zwiespalt geschaffen. Es konnte nicht kommen, daß auf der einen Seite nur
äußere, materielle Kultur war, auf der anderen Seite Bekenner des Franz von
Assisi. So groß und gewaltig Franz von Assisi ist, so wenig konnte das für die
späteren Zeiten taugen, was er als Regeln gegeben hatte. Wie konnte es nur
kommen? Was mußte über die Erde kommen?

(15) Das setzte man in bedeutsamen Perspektiven fest in den Rosenkreuzer-
mysterien seit dem zwölften Jahrhundert. Man sagte sich: [200] Der Mensch
wird mit dem Erdenleib arbeiten müssen, wird sich hineinleben müssen
äußerlich zwischen Geburt und Tod in das materielle Dasein, und er wird
mitgehen müssen mit den Triumphen dieses materiellen Daseins. Aber die
Möglichkeit muß geschaffen werden für jede Seele, die sich hineinlebt, sich
befreundet mit dem materiellen Dasein, mit einem Teil ihres Wesens gleichsam
Verständnis für das innerliche Erlebnis zu haben dessen, was im Franz-von-
Assisitum liegt. – Darin besteht ja das Wesen des Fortschrittes der Seelen auf
Erden, daß diese Seelen gleichsam zwei Naturen erhalten müssen, immer mehr,
je weiter sie der Zukunft entgegengehen; daß wir mit unseren Seelengliedern
die Impulse des Erdendaseins ergreifen und uns damit befreunden können; daß
wir aber in uns auch Augenblicke und Stunden entwickeln müssen, in denen wir
einsam hingegeben sein können dem Leben der Seele selber. Während wir
weltfreundlicher und weltvertrauter werden, müssen wir zugleich Stunden
haben, in denen wir seelenvertraut werden können. Während wir auf der einen
Seite dem Edison nachfolgen, müssen wir auf der andern Seite ganz still im
Innern Schüler des Franz von Assisi oder seines großen Lehrers, des Buddha,
werden können. Das muß jede Seele, wenn sie auch hineingestoßen ist ins
materielle Leben, so fühlen können. Und darauf mußte vorbereitet werden in
den Rosenkreuzermysterien. Christian Rosenkreutz hatte die Aufgabe, dafür
vorzusorgen.

(16) Wie kann das geschehen? Dadurch nur, daß eine gewisse Zeit des
Lebens zwischen Tod und neuer Geburt für die Seele in einer ganz bestimmten
Weise angewendet werden kann. Da sagte man sich in den Rosenkreuzer-
mysterien: Der Mars verliert sozusagen seine alte Aufgabe; geben wir ihm eine
neue. –



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

Mit dem Beginn des siebzehnten Jahrhunderts, um die Wende des sechzehnten
zum siebzehnten Jahrhundert, wurde abgesandt der Buddha, der ohnedies seine
letzte Erdeninkarnation durchgemacht hatte, nach dem Mars, nach der Mars-
Sphäre, und man kann sagen, indem man ganz richtig spricht: In jenem
Zeitpunkt hat für den Mars der Buddha etwas Ähnliches vollbracht, wie – nur in
einem größeren Maßstab – der Christus auf Erden im Mysterium von Golgatha
vollbracht hat. [201] Dasjenige, was vom Mars immer ausgegangen ist und was
in seiner Wesenheit lag, hat dazumal der Buddha durch sein Opfer umge-
wandelt. Er hat die ganze Natur und Wesenheit des Mars umgewandelt. Für den
Mars ist der Buddha der große Erlöser geworden. Es war ein Opfer für ihn. Sie
brauchen sich nur zu erinnern, wie der Buddha aufgestiegen ist zu der Lehre,
der Botschaft vom großen Frieden, vom harmonischen Dasein. Er wurde jetzt
hinausversetzt in die planetarische Sphäre, aus der die Kraft des Aggressiven
hervorgegangen ist. Er, der Friedensfürst, kreuzigte sich gleichsam, wenn auch
nicht durch das Mysterium von Golgatha. So wird etwas anderes in die Mars-
Sphäre gebracht: der Mars wird von der Wesenheit des Buddha durchdrungen.
Wie auf Erden die Substanz des Christus ausgeflossen ist von dem Mysterium
von Golgatha, so strömt aus auf die Mars-Sphäre die Friedenssubstanz des
Buddha und ist seitdem in der Mars-Sphäre.

(17) So wurde innerhalb des Rosenkreuzermysteriums gesprochen. Durch
die Aussendung des Buddha konnten die Menschenseelen zwischen Tod und
neuer Geburt eine Zeitlang in der Sphäre des Mars leben, nachdem sie in der
Sonnensphäre sich eingefunden hatten und bis dahin den Christus-Impuls
getragen haben. Nachdem die Seele dorthin eingetreten ist durch das richtige
Durchdrungensein von dem Christus-Impuls und durch die Führung des Luzifer,
kommt die Seele weiter hinaus in die Mars-Sphäre, und gerade in unserer Zeit
tritt in der Mars-Sphäre dasjenige ein, was früher nicht hat eintreten können: es
werden die Seelen durchdrungen von dem, was auf Erden nicht mehr erfolgen
kann, durchdrungen von dem Buddha–Franz-von-Assisi-Element. Zwischen
Tod und neuer Geburt kann jede Seele das durchmachen, wenn sie in
entsprechender Weise vorbereitet ist, was wie in einem letzten Aufschwung im
Seelenleben des Franz von Assisi sich ausgelebt hat auf Erden, was aber seither
auf Erden nicht mehr eine rechte Heimat haben kann. [202] Indem die
Menschenseele die Sphäre des Buddha in dem Leben zwischen Tod und neuer
Geburt auf dem Mars durchmacht, kann sie daselbst die Kraft aufnehmen, die
sie zu dem befähigen wird, was eben gesagt worden ist: daß sie später durch
eine neue Geburt in ein rein materielles Dasein treten kann, hineingeworfen sein
kann in ein Erdendasein, welches immer materialistischer sein wird, aber
dennoch Kräfte entwickeln kann mit einem andern Teil des Seelenwesens, um
hingegeben zu sein der geistig-seelischen Welt. So liegt es mit den
Geheimnissen, die sich verbergen zwischen Tod und neuer Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

(18) Dann verbreiten wir uns immer mehr und mehr in die Sternenweiten
hinaus zu Jupiter, Saturn und noch weiter hinaus. Was jetzt geschildert worden
ist, das geht eigentlich nur mit den fortgeschrittensten Seelen vor sich. Seelen,
welche sich nicht die Bedingungen jetzt erworben haben, sondern sie erst später
erwerben werden, solche Seelen verbinden sich in dem Leben zwischen Tod
und neuer Geburt nur mit den der Erde zu allernächst gelegenen Sphären. Die
anderen Sphären machen sie auch durch, aber in einem gewissen schlaf-
ähnlichen, unbewußten Zustand. In den äußeren Sphären, in den Sphären
außerhalb der Sonne, werden die Kräfte gesammelt, die der Mensch aufnehmen
muß, damit er wieder arbeiten kann, indem er einer neuen Geburt zuschreitet,
mitarbeiten kann am Aufbau eines neuen Leibes. Das was im Menschen ist, ist
nicht bloß auf der Erde in ihn hereingekommen. Es ist die größte
Kurzsichtigkeit, wenn die Materialisten glauben, daß der Mensch ein Geschöpf
der Erde sei. Wenn der Mensch sich so aufbaut mit den Kräften, die er
mitbekommt, auferbaut im umfänglichsten Sinne, so sind in diesen Kräften des
Aufbaues kosmische Kräfte, die der Mensch sich erst holen mußte. Indem er
zwischen Tod und neuer Geburt sich erweitert bis zur Sonnensphäre, hat er
immer noch zu tun mit den Kräften, die aus dem vorherigen Leben nachwirken.
Die Kräfte, die er braucht, um das in die Erdensphäre hineinzuarbeiten, was
seinen physischen Leib vom Umkreis her konstruieren kann, das muß er aus den
Kräften holen, die außerhalb der Sonnensphäre an ihn herantreten. Der Mensch
muß sich wirklich zum Kosmos erweitern zwischen Tod und neuer Geburt, er
muß mit dem Kosmos leben; denn auf Erden allein sind nicht die Kräfte da,
welche den Menschen wirklich zustande bringen können. Aus dem Menschen-
keim, der da entsteht durch das Zusammenwirken der beiden Geschlechter,
würde niemals ein neuer Mensch entstehen können, wenn nicht folgendes
geschehen würde. [203]

(19) Da ist dieser kleine Menschenkeim. Mit diesem Menschenkeim
verbindet sich etwas ungeheuer Großes und Bedeutsames, etwas, was sich
zuerst verbreitet hat in geheimnisvoller Weise in unendlichen Weltenweiten und
was sich dann wieder zusammenzog. Nachdem der Mensch sich verbreitet hat
bis zur Sternensphäre hin, beginnt er sich wieder zusammenzuziehen. Er geht
durch die Saturn-, Jupiter-, Mars-, Sonnen-, Venus-, Merkur-, Mondsphäre
durch, wird immer kleiner und kleiner. Und indem er kleiner wird, hat er in sich
hereingenommen die geistigen Kräfte des Kosmos. Und immer kleiner und
kleiner wird er. Und das, was da zuletzt komprimiert wird, zusammengedrückt
wird als kleine geistige Kugel, das ist eben aus einer ungeheuren Verdünnung
zusammengedrückt. Und dieses verbindet sich jetzt mit der physischen Kugel,
die die Keimzelle ist, und befruchtet sie von den geistigen Reichen herein. So
sehen wir, wie der Mensch durch die Geburt ins Dasein tritt.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

(20) Nachdem er durch den letzten Tod ging, verbreitete er sich in
Weltenfernen hinaus, wurde gleichsam eine Riesenkugel. Geistig war er mit den
geistigen Wesenheiten und Tatsachen zusammen; dann komprimiert er sich
wiederum, wird immer kleiner und kleiner, bis der Zeitpunkt gekommen ist, wo
er sich durch die ihm innewohnenden Kräfte mit der physischen Materie
verbindet. Was mit der menschlichen Keimzelle zusammen einen menschlichen
Leib gestaltet, das ist aus dem Kosmos hereingeholt. Aus dieser menschlichen
Keimzelle, auch wenn sie befruchtet ist, könnte, was okkult untersucht werden
kann, nichts entstehen, das lebensfähig ist auf Erden, wenn sich nicht mit ihr
diese zusammengepreßte Geist-Kugel verbinden könnte. Und was würde nur
aus der Menschenkeimzelle entstehen? Aus dieser könnte nur die Anlage für die
Sinne und das Nervensystem entstehen, aber nichts, was lebensfähig ist. Die
Sinne, das Nervensystem, zu ihnen kann die Erde die Kräfte hergeben.
Dasjenige, was um sie herum gegliedert wird, das muß hereingeholt werden aus
dem Kosmos. [204] Und erst wenn einmal eine neue Wissenschaft begreifen
wird die Vorgänge in der menschlichen Keimzelle nach Anleitung dieser
okkulten Erkenntnis, wird dasjenige begreiflich sein, was jetzt einem klar
denkenden Menschen in keiner naturwissenschaftlichen Darstellung verständ-
lich sein kann. Ob Sie die geistvollen Auseinandersetzungen darüber bei
Haeckel lesen oder andere, Sie werden überall finden, daß die Dinge nicht aus
sich selbst heraus verständlich sind. Was man eben nicht weiß, das ist, daß sich
ein Drittes mit dem verbindet, was von Vater und Mutter kommt. Das dritte
kommt herein aus dem Kosmos.

(21) Eigentlich weiß nur, oder heute kann man sagen, wußte nur eine
gewisse Menschenklasse von diesem Geheimnis, aber das hört jetzt immer mehr
und mehr auf. Die Kinder und ihre Ammen und Erzieher, bei ihnen kommt oder
kam es wenigstens zur Sprache, wenn sie davon erzählten, daß der Storch oder
andere Wesenheiten etwas hereinbringen, wodurch die Menschen zur Welt
kommen können. Das ist zwar nur ein bildlicher Ausdruck für einen geistigen
Vorgang, doch ist es gescheiter, als was heute die gescheiten Leute vertreten.
Aber es gilt für die heutige Zeit als aufgeklärt, die menschlichen Verhältnisse
materialistisch zu erklären. Diese bildliche Darstellung sollte schon noch auf die
kindlichen Seelen, auf ihre Imagination wirken! Freilich, die Menschen sagen:
Die Kinder glauben jetzt nicht mehr an den Storch, weil diejenigen, die das
Märchen erzählen, das selbst nicht mehr glauben. Aber diejenigen, die heute
Anthroposophen werden, die glauben an das Bild des Storches, und sie werden
bald finden, daß in diesen bildlichen Darstellungen etwas Gutes gegeben
worden ist für die geistigen Vorgänge.

(22) Damit haben wir die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und
neuer Geburt betrachtet, übermorgen wollen wir mehr die menschliche Seite des
praktischen Lebens berühren.



Rudolf Steiner GA 140 - Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
11. Vortrag: Die kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt. Der Weg durch die Sternensphären.

(23) Jetzt aber wollen wir noch einer Sache gedenken. Kant hat einmal, man
möchte sagen, so recht aus einer Ahnung heraus den bedeutsamen Ausspruch
getan: «Zwei Dinge erfüllen das Gemüt mit immer neuer Bewunderung und
Ehrfurcht: der bestirnte Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir.»
Der Ausspruch kann dem Okkultisten bedeutsam erscheinen. Denn was besteht
für ein merkwürdiges Verhältnis zwischen dem gestirnten Himmel und dem,
was in unserem Seelenleben als unser Bestes ist? [205] Es ist beides ein und
dasselbe. Wir erweitern uns zwischen Tod und Neugeburt bis über den
gestirnten Himmel hinaus, und seine Kräfte bringen wir in das Leben herein und
fühlen sie als die bedeutsamsten Kräfte unserer Seele. Kein Wunder, sind wir
doch das äußere Abbild desselben! Wir sehen hinauf zum gestirnten Himmel,
wo wir waren zwischen Tod und neuer Geburt, und sehen das, was wir
hereingenommen haben, in uns. Kein Wunder, daß wir uns verwandt fühlen mit
dem, was da in uns lebt als Richtungslinien unseres Seelenlebens, und dem, was
da aus dem gestirnten Himmel in uns hereinscheint und was wir kraften fühlen
in uns, wenn wir an unser tiefstes Seelenleben appellieren. Eins ist der gestirnte
Himmel mit uns und wir mit ihm, wenn wir unser gesamtes Dasein betrachten.
– So müssen wir uns sagen, daß uns eine solche geisteswissenschaftliche
Betrachtung nicht nur dasjenige gibt, was wir Wissen, was wir Erkenntnis
nennen können im gewöhnlichen Sinn des Lebens; sie gibt uns wirklich
moralische Kraft und Rückhalt in dem Fühlen, daß das ganze Universum in uns
lebt. Und stückweise sehen wir uns von diesem Universum durchdrungen
werden, wenn wir das Leben zwischen Tod und Neugeburt durchgehen. Ja, es
ist verborgen für den äußeren Blick, dieses Leben zwischen Tod und Neugeburt;
aber auch das ist verborgen, was in den Tiefen unseres Seelenseins uns antreibt,
uns anstiftet. Und dennoch, es ist in uns, wirkt in uns und gibt uns unsere Kraft,
dieses unser bestes Sein. Den Himmel tragen wir in uns, weil wir den Himmel
durchleben, bevor wir in dieses physische Dasein eintreten. Die Verpflichtung
fühlen wir dann, uns dieses Himmels würdig zu machen, der so viel für uns
getan hat, daß wir ihm unser ganzes inneres Sein verdanken.

(24) Davon dann übermorgen, wo wir das Leben mehr menschlich von einer
solchen Seite betrachten werden, die mehr in die praktische Lebensbetätigung
eingreift. [206]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Das gegenseitige In-Beziehung-Treten
zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

ZWÖLFTER VORTRAG

Stuttgart, Zweiter Vortrag, 20. Februar 1913

Inhalt: Überbrückung des Abgrundes zwischen Lebenden und Toten durch Vorlesen und
durch spirituelle Gedanken. Zurückwirken der Toten auf die Lebenden. Folge von
Gewissenlosigkeit und Bequemlichkeit im irdischen Leben: Dienenmüssen den Geistern des
Widerstandes und des Todes. – Die Bedeutung unverbrauchter Seelenkräfte Frühverstorbener
für die Rettung materialistisch gestimmter Seelen. Lähmende Wirkung unbewußt bleibender
Kräfte im heutigen Menschen, die von spirituellen Vorstellungen früherer Erdenleben
herrühren; das Belebende des Bewußtmachens dieser vergessenen Vorstellungen durch
Geisteswissenschaft. – Haß gegen die Geisteswissenschaft aus Furcht vor den geistigen
Welten.

(1) Es wurde oft gesagt, daß Geisteswissenschaft, wenn sie sich ausbreiten
wird, eingreifen soll in das Leben als eine wirkliche Lebensmacht. Und die
verschiedensten einzelnen Betrachtungen über Lebenszusammenhänge können
diese Behauptung erhärten. Dadurch schon, daß wir immer mehr und mehr die
Eigentümlichkeiten jener unsichtbaren Welt kennenlernen, die der sichtbaren
zugrunde liegt, dadurch setzen sich in unseren Seelen Vorstellungen, Begriffe
fest, welche wiederum der Antrieb sein werden zu einem ganz bestimmten
Handeln, einem ganz bestimmten Verhalten im Leben. Von ganz besonderer
Wichtigkeit wird das Verhalten sein, welches angebahnt werden kann
gegenüber den sogenannten Toten, gegenüber denen, die also während unseres
Lebens die Zeit zwischen Tod und neuer Geburt durchmachen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

2

(2) Wie der Mensch hier im physischen Leibe in den mannigfaltigsten
Verhältnissen steht durch seine Seele und seinen Leib mit der physischen und
der ihr zugrunde liegenden geistigen Umwelt, so steht der Mensch auch
zwischen Tod und neuer Geburt mit den Tatsachen, Vorgängen und Wesen-
heiten der übersinnlichen Welt in den mannigfaltigsten Beziehungen. Und wie
die Menschen eine Beschäftigung, eine Betätigung haben können in der
physischen Welt zwischen Geburt und Tod, so haben sie auch Betätigungen,
gewissermaßen Geschäfte zwischen Tod und neuer Geburt. Dasjenige, was wir
da kennenlernen können über das menschliche Leben und über die menschliche
Betätigung zwischen Tod und neuer Geburt, das wird immer mehr und mehr das
herbeiführen, was man nennen kann Hinwegschaffen des Abgrundes, der sich
insbesondere in unserer materialistischen Zeit auftut zwischen den hier auf
Erden Lebenden und den Toten. [207] Immer mehr und mehr wird das eintreten,
was man nennen kann einen Verkehr, ein gegenseitiges In-Beziehung-Treten
zwischen Lebendigen und sogenannten Toten.

(3) Auf Einzelheiten sowohl in bezug auf diesen Verkehr zwischen Lebenden
und Toten sei heute aufmerksam gemacht wie auch auf die Beschäftigungen und
Lebensarten der Seelen, die zwischen Tod und neuer Geburt leben. Diejenigen,
welche vor den Menschen hinwegsterben, mit denen sie hier auf Erden in
Beziehung gestanden haben, müssen ja in begreiflicher Weise oftmals
zurückschauen von der geistigen Welt auf die Wesen, die hier als geliebte
Wesen oder sonstwie zurückgeblieben sind im Erdenleben. Nun handelt es sich
dann darum, ob solche zwischen Tod und neuer Geburt befindliche Seelen
wahrnehmen können die Menschen, die hier zwischen Geburt und Tod leben.
Wenn man die Fähigkeiten entwickelt hat, einzudringen in das Leben zwischen
Tod und neuer Geburt, da macht man ganz besondere, man möchte sagen,
erschütternde Erfahrungen. Da kann man zum Beispiel Seelen finden von
Verstorbenen, welche zuweilen das Folgende sagen in der Sprache, die möglich
ist zwischen den verstorbenen Seelen und dem Seher, und diesem, der von
diesseits hineinschauen kann in die Welt der Verstorbenen, allein verständlich
ist. In der folgenden Art machte sich zum Beispiel eine Seele nach dem Tode
vernehmlich – es war eine Seele, die in ihrer letzten Inkarnation in einem
männlichen Leibe verkörpert war –: Da gehen alle meine Gedanken und
Erinnerungen zurück nach derjenigen Persönlichkeit, die meine traute Gattin
gewesen war. Als ich drunten im Erdenleben war, war sie mir sozusagen der
Sonnenschein des Lebens. Wenn ich nach beendeten Geschäften abends nach
Hause kam, erlabte sich meine Seele an demjenigen, was sie mir sein konnte,
was aus ihrer Seele damals in die meine kam. Eine rechte geistige
Lebensnahrung war sie mir. Und die Sehnsucht nach ihr ist mir geblieben. Mein
geistiges Auge richtet sich hinunter auf die Erde, und nicht kann ich sie finden,
sie ist nicht da. Ich weiß ja nach all dem, was ich gelernt habe, daß diese Seele
auf Erden wie früher in einem physischen Leibe sein muß, aber für mich ist sie
wie ausgelöscht, wie nicht da. [208]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

3

(4) Diese erschütternde Erfahrung, man kann sie oftmals machen gegenüber
Seelen, die zurückdenken an die Zurückgelassenen und die sich wie gefesselt
fühlen, so daß sie nicht durchdringen können, nicht herunterschauen können zu
diesen Seelen. Gefesselt sind sie nicht durch ihre eigene Wesenheit, vielmehr
durch die andere Seele, die zurückgeblieben ist. Und wenn man das untersucht,
woher es kommt, daß eine solche Seele des jenseits nicht wahrnehmen kann die
Seele, die noch auf Erden geblieben ist, dann erfährt man, daß diese
zurückgebliebene Seele in sich durch die gegenwärtigen Zeitverhältnisse nicht
in die Lage gekommen ist, irgendwelche Gedanken aufzunehmen, in sich leben
zu lassen, welche sichtbar, wahrnehmbar werden können einer solchen Seele,
welche durch die Pforte des Todes gegangen ist. Man könnte noch einen
anderen Vergleich gebrauchen. Solche Seelen, die durch die Pforte des Todes
gegangen sind und sich sehnen nach dem Anblicke derjenigen, die da
zurückgeblieben sind in physischen Leibern, sie ahnen zwar, daß diese Seelen
auf dem physischen Plane sind, aber sie können sich ihnen nicht kundgeben.
Wie ein stummer Mensch sich nicht durch die Sprache kundgeben kann, so daß
der andere nichts von ihm vernehmen kann, so bleibt die ganze Seele selber
stumm dem, der sich nach ihr sehnt, in ihrer geistigen Wesenheit nicht
vernehmbar dem, der schon durch die Pforte des Todes gegangen ist.

(5) Es gibt einen großen Unterschied zwischen Seelen und Seelen hier auf
Erden, je nachdem diese Seelen den einen oder anderen Inhalt haben. Nehmen
wir eine Seele, die hier im physischen Leibe lebt und sich vom Aufwachen bis
zum Einschlafen nur beschäftigt mit Vorstellungen, die der materiellen Welt
entlehnt worden sind; eine solche Seele, die ganz ausgefüllt ist mit bloß der
materiellen Welt entlehnten Vorstellungen, Begriffen, Ideen und Empfin-
dungen, sie kann man von der anderen Welt her gar nicht wahrnehmen. Man
merkt nichts von ihr. Eine Seele, die angefüllt ist mit spirituellen Vorstellungen,
wie sie zum Beispiel die spirituelle Wissenschaft gibt, die durchglüht und
durchleuchtet ist von spirituellen Vorstellungen, sie ist wahrnehmbar vom
jenseits aus. [209] Deshalb können solche Seelen, die zurückgeblieben sind,
wenn sie auch noch so gute Menschen waren, wenn sie im Materialismus
aufgehen, wesenlos und unwahrnehmbar bleiben für die jenseitige, für die
andere Welt. Das gibt für den Seher, der gewiß Gelassenheit sich errungen hat,
trotzdem erschütternde, furchtbare Eindrücke. Zahlreich aber sind diese
Wahrnehmungen, die man der jenseitigen Welt gegenüber gerade in unserem
Zeitalter machen kann. In unserem Zeitalter ist es gerade, wie wenn jedes
Verhältnis abgeschnitten würde zwischen den Seelen, die sich hier oftmals so
nahe stehen. Wenn die eine Seele durch die Pforte des Todes gegangen ist, so
nimmt sich die Sache oft so aus, während man immer finden kann, daß die
Seelen, die jenseits leben, also durch die Pforte des Todes gegangen sind und
herunterschauen auf solche, welche in sich, wenn auch nur ab und zu, spirituelle
Gedanken hegen und durch die Seele ziehen lassen, diese nun wahrnehmen
können, so daß diese Seelen für sie dableiben als reale Seelen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

4

Noch bedeutsamer ist, daß dasjenige praktisch werden kann, um was es sich da
handelt. Nicht wahrnehmen nur, sondern verstehen können die Seelen im
jenseits die spirituellen Gedanken, welche die Seelen hier hegen. Und dadurch
kann das zustande kommen, was so wichtig werden kann für den Verkehr der
diesseitigen mit den jenseitigen Seelen: nämlich das, was man nennen kann
Vorlesen den Toten. Und solches Vorlesen den Toten ist oftmals außer-
ordentlich wichtig.

(6) Auch da kann der Seher die Erfahrung machen, daß Menschen, die sich
hier gar nicht bekümmert haben um irgendwelche spirituellen Weistümer, dann,
nachdem sie durch die Pforte des Todes geschritten sind, eine starke Sehnsucht
haben nach solchen spirituellen Weistümern, sie hören wollen. Wenn dann die
Seelen, die hier zurückgeblieben sind, den Toten sich vorstellen und in
Gedanken, durchaus nicht laut, irgendwelche spirituelle Gedankengänge durch-
gehen oder geisteswissenschaftliche Bücher aufschlagen und in Gedanken
lesen, vorlesen dem Toten, den sie sich geistig vor Augen hinstellen, dann
vernimmt das der Tote. Wir haben gerade in unserer Bewegung auf diesem
Gebiet die allerschönsten Erfolge aufzuweisen dadurch, daß lebendgebliebene
Freunde ihren hingestorbenen Angehörigen vorlesen. [210] Man kann oftmals
sehen, wie diese Toten lechzen nach dem Vernehmen dessen, was von hier aus
zu ihnen hinaufdringt. Namentlich in den ersten Zeiten nach dem Tode ist eines
notwendig, damit man in ein Verhältnis kommen kann mit einer Seele.

(7) Man kann nicht so ohne weiteres mit jedem beliebigen Wesen in ein
Verhältnis kommen. Da gibt es viel Täuschung, viel Blendwerk; es ist nicht so
leicht. Wenn man glaubt, daß ein Mensch nur zu sterben braucht, um sozusagen
mit der ganzen geistigen Welt in Berührung zu kommen, so ist das ein großer
Irrtum, ein ganz großer Irrtum. – Es war mir einmal ganz besonders aufgefallen,
wie ein Mensch, der eigentlich sonst nicht gerade das Pulver erfunden hatte,
aber immerfort von Kant, Schopenhauer und so weiter sprach, auch Vorträge
hielt über Kant und Schopenhauer, mir, als ich Vorträge hielt über das Wesen
der Unsterblichkeit, in einer etwas selbstgefälligen Weise erwiderte: Über die
Unsterblichkeit können die Menschen doch hier auf Erden nichts wissen, da wir
das erst erfahren, wenn wir gestorben sind. – Man könnte ihm sagen: so wie er
veranlagt ist, wird er sich nicht besonders unterscheiden in bezug auf seine
Seele nach dem Tode und jetzt. Das ist ein vollständiges Vorurteil, daß man
glaubt, daß die Seelen gleich ganz weise sind, wenn sie durch die Pforte des
Todes durchgegangen sind. Im Gegenteil, wir können nach dem Tod nicht ohne
weiteres Verhältnisse anknüpfen zu Wesenheiten, wenn wir sie nicht hier vor
dem Tode angeknüpft haben. Diese Verhältnisse, die hier angeknüpft werden,
wirken lange fort. Das gibt es nicht ohne weiteres, daß eine Seele sich von
jenseitigen Seelen sofort unterrichten lassen kann: weil sie keine Beziehungen
zu ihnen haben kann.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

5

Beziehungen aber hat der Mensch zu Wesen diesseits, und die können ihm die
Gabe bringen, wonach er lechzt, die können ihm die spirituelle Weisheit
bringen, indem sie den Toten vorlesen, und können ungeheuer verdienstvoll
wirken dadurch. Ihnen äußere, materialistische Wissenschaft vorlesen, etwa
Chemie oder Physik, das hilft nichts, das ist eine Sprache, die sie nicht
verstehen, weil diese Wissenschaften nur für das Erdenleben Wert haben. [211]
Aber dasjenige, was über die spirituellen Welten als eine Sprache gesprochen
wird in der Geisteswissenschaft, das bleibt den Toten verständlich.

(8) In den ersten Zeiten nach dem Tode ist allerdings eines zu berück-
sichtigen: da bleibt den Seelen dasjenige verständlich, was in den Sprachen, die
sie gewöhnlich gesprochen haben hier auf Erden, erklingt. Und erst nach einiger
Zeit werden die Toten von der Sprache unabhängig; dann kann man ihnen in
jeder beliebigen Sprache vorlesen; sie vernehmen den Gedankeninhalt. In der
ersten Zeit nach dem Tode ist der Mensch auch mit der Sprache verbunden, die
er zuletzt gesprochen hat, wenn er ausgesprochenermaßen eine Sprache
gesprochen hat. Das sollte man schon berücksichtigen, daß man den Toten in
der ersten Zeit wirklich vordenkt – denn man denkt ihnen vor, ein Vordenken ist
gemeint – in der Sprache, die ihre gewohnte Sprache ist.

(9) Da sind wir gleich bei einem Kapitel, meine lieben Freunde, das uns
lehren kann, wie der Abgrund überbrückt wird dadurch, daß Anthroposophie in
unser geistiges Leben einfließt hier in dieser Welt und in der anderen Welt, in
der Welt, in der wir leben zwischen Tod und neuer Geburt. Während der
Materialismus nur gestattet einen 'Verkehr ins Leben zu führen zwischen
Seelen, die in ihrem Erdenleben eingeschlossen sind, wird die Anthroposophie
die Bahn frei machen für ein freies Kommunizieren, einen Verkehr zwischen
den Seelen, die hier sind, und den Seelen, die in der anderen Welt drüben sind.
Die Toten werden mit uns leben. Und es wird wirklich nur wie eine Art
Änderung der Lebensform nach und nach empfunden werden, was man da
nennen kann das Durchgehen durch die Pforte des Todes. Und von großer
Bedeutung wird die ganze Veränderung des Seelen- und des geistigen Lebens
sein, die dann eintritt, wenn solche Dinge allgemein werden.

(10) Das war eben ein Beispiel, wie die Lebenden auf die Toten wirken. Wir
können uns auch Vorstellungen davon bilden, wie wiederum die Toten auf die
Lebenden zurückwirken. Ich durfte schon öfters davon sprechen – verzeihen
Sie, wenn die Rede auf das Persönliche kommt –, daß ich in verflossenen Zeiten
viele Kinder zu unterrichten hatte. [212] Ich hatte eine Reihe von Kindern zu
unterrichten in einer Familie, bei denen nur die Mutter vorhanden war; der
Vater war gestorben, und es war mir immer darum zu tun – das ist es eigentlich,
worum es sich bei dem Erzieher handeln muß –, die Anlagen und Fähigkeiten
der Kinder herauszubekommen, um sie in richtiger Weise erziehend und
unterrichtend zu führen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

6

Bei den Kindern, von denen ich jetzt sprechen will, blieb immer etwas
unverständlich, was man auch versuchte: es zeigte sich ein gewisses Verhalten
der Kinder, das nicht aus den Anlagen und nicht aus der Umgebung folgte; man
konnte damit nicht recht fertig werden. Man muß ja in einem solchen Falle alles
zu Hilfe rufen; und da ergab ein spirituelles Nachforschen das Folgende: Der
Vater war gestorben und durch die besonderen Verhältnisse, die sich hier in der
Verwandtschaft zugetragen hatten, war er nicht einverstanden mit dem, was die
Verwandten mit den Kindern machten, auch nicht mit dem, was in der engsten
Familie geschah, und durch besondere Verhältnisse wirkte er herein auf die
Kinder. Und erst von dem Augenblicke an, als ich damit rechnen konnte, daß es
etwas Besonderes gibt, was weder aus den Anlagen folgte noch aus der
Umgebung, sondern was aus der übersinnlichen Welt kam von dem verstorbe-
nen Vater, der in die Seelen der Kinder hinein seine Kräfte richtete, erst von da
an konnte man sich danach richten. Jetzt mußte man damit rechnen, was der
Vater eigentlich wollte. Und in dem Augenblicke, als man erforschen konnte,
was der Vater, der durch die Pforte des Todes gegangen war, wollte, und als
man ihn als eine reale Persönlichkeit betrachtete wie die anderen physischen
Persönlichkeiten, die da mitwirkten für die Kinder, da kam man zurecht.

(11) Das ist ein solcher Fall, wo sich klar und deutlich zeigte, daß spirituelles
Wissen einem zeigen kann, einem weisen kann das Hereinwirken der Kräfte aus
der übersinnlichen, geistigen Welt in diese physische Welt. Aber um so etwas
wahrzunehmen, braucht man den richtigen Zeitpunkt. Man muß zum Beispiel
versuchen, eine Art Kraft zu entwickeln, welche es einem möglich macht, das
Hereinleuchten der übersinnlichen Kraft gleichsam wahrzunehmen, also in
diesem Falle des Vaters in die kindliche Seele herein. [213] Das ist oftmals
schwierig. Ein leichtes Mittel wäre ja zum Beispiel, wenn man versuchen wollte
zu erkennen, wie der tote Vater gerade dieses oder jenes in die Seele des Kindes
hineinsenken will, nach den Gedanken des Vaters. Das stellt sich aber nicht
immer als richtig heraus, kann vor allem auch nicht immer von neuem
geschehen. Da erweist sich als ein gutes Mittel, wenn man sich ein Bild
verschafft von dem Aussehen, der Art, wie der Vater in der letzten Zeit
ausgesehen hat; wenn man sich ein deutliches Bild von seinen Schriftzügen
einprägt und dieses ins Auge faßt und sich so präpariert für einen Unterricht,
wie er hier gemeint ist, indem man sich konzentriert auf Schrift oder Bild: dann
nimmt man in das, was man selber zu arbeiten hat, die Ansichten, die
Intentionen, die Ziele des Toten auf. Man wird einmal rechnen mit dem, was die
Toten wollen für die Zurückgebliebenen. Wir können heute nur mit dem Willen
derjenigen rechnen, die auf dem physischen Plan sind. Ein gegenseitiger, man
möchte sagen freier Verkehr wird stattfinden zwischen Lebenden und Toten.
Man wird lernen das zu erforschen, was die Toten wollen für den physischen
Plan.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

7

Malen Sie sich einmal die große Umwälzung aus, man möchte sagen, auch der
Äußerlichkeiten des irdischen Lebens, wenn also die Toten ihren Anteil haben
werden und durch die Lebenden hereinwirken werden auf den physischen Plan.
Geisteswissenschaft wird eben, wenn sie richtig verstanden wird – und sie muß
immer richtig verstanden werden –, nicht eine bloße Theorie sein, Geistes-
wissenschaft wird immer mehr ein Lebenselixier werden, das eingreift in das
ganze Dasein, umgestalten wird das ganze Dasein, je mehr sie sich ausbreiten
wird. Und sie wird das sicher tun, denn sie wird nicht wirken wie ein abstraktes
Ideal, das gepredigt wird, das durch Vereine vertrieben wird. Sie wird, langsam
zwar, aber sicher, die Seelen ergreifen und die Erdenseelen umgestalten.

(12) Aber auch manches andere wird sich in unseren Vorstellungen
bereichern. Wir werden in ganz anderer Weise in unserem Dasein zusammen-
leben mit den Toten, weil wir verstehen werden, was die Toten tun. [214] Vieles
bleibt eben zunächst recht unverständlich in dem Zusammenhang zwischen der
Welt hier auf Erden; dem physischen Plan, und der Welt, die wir durchleben
zwischen Tod und neuer Geburt; denn unverständlich bleibt vieles, was hier in
der physischen Welt geschieht. Und da alles dasjenige, was hier geschieht, in
Korrespondenz steht mit dem, was drüben geschieht, so bleibt auch unver-
ständlich das Verhältnis der Welt und der Menschheit zu den übersinnlichen
Welten. Aber indem Geisteswissenschaft richtig aufgefaßt wird, wird an die
Stelle des Nichtverstehens auf diesem Gebiete immer mehr das Verstehen
treten.

(13) Nun soll ein Zusammenhang erörtert werden, der zeigen kann, wie
merkwürdig verschlungene Wege die Wesen gehen, die sozusagen die
Weiterentwickelung der Weltenweisheit vollführen. Merkwürdig verschlungene
Wege haben diese Wesen, aber dennoch, wenn wir sie verfolgen, so erweisen
sie sich in allen Punkten als weisheitsvoll. Wir werden verschiedene
Verhältnisse ins Auge fassen. Fassen wir zunächst einmal ins Auge Seelen, die
wir zwischen Tod und neuer Geburt mit dem Seherauge schauen können in ihrer
Beschäftigung. Da sehen wir – das ist wiederum für den Seher etwas
Erschütterndes – viele Seelen, die eine gewisse Zeit zwischen Tod und neuer
Geburt verurteilt sind, Sklaven zu werden der Geister, die da hereinsenden in
das physische Leben Krankheit und Tod. Da sehen wir also Seelen zwischen
Tod und Neugeburt, welche in das Sklavenjoch gespannt sind derer, die wir die
ahrimanischen Geister oder die Geister der Hindernisse nennen, also derjenigen,
die auf Erden am Tode schaffen, und derjenigen, die Hindernisse ins Leben
bringen. Das ist ein hartes Los, das der Seher beobachtet bei manchen Seelen,
wenn sie sich so in das Sklavenjoch beugen müssen. Wenn man solche Seelen
dann zurückverfolgt bis ins Leben, das sie geführt haben, bevor sie durch die
Pforte des Todes gegangen sind, so findet man, daß die Seelen, welche dienen
müssen eine gewisse Zeit nach dem Tode den Geistern des Widerstandes, sich
das durch die im Leben entwickelte Bequemlichkeit bereitet haben.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

8

Und die Sklaven der Geister von Krankheit und Tod haben sich das dadurch
zubereitet, daß sie Gewissenlosigkeit vor dem Tode entwickelt haben. [215] Da
sehen wir also ein gewisses Verhältnis von Menschenseelen zu den bösen
Geistern von Krankheit und Tod, den bösen Geistern der Widerstände. Aber
jetzt schauen wir weiter auf folgende Sache: jetzt schauen wir auf die Seelen,
die hier auf Erden befallen werden von dem, was solche Seelen tun müssen.
Sehen wir uns die Seelen an, die hier auf Erden in der Blüte des Lebens
hinsterben, ohne daß sie den Alterstod sterben können. Sehen wir die Seelen,
die hier auf Erden von Krankheit befallen werden, die vom Unglück verfolgt
werden, wie sich ihnen Hindernisse über Hindernisse auftürmen. Was bemerkt
der Seher, wenn er solche Seelen verfolgt, die frühzeitig sterben oder von
Unglück verfolgt werden und eingehen in die geistige Welt? Was merkt der
Seher bei solchen Seelen? Man kann merkwürdige Erfahrungen machen in
menschlichen Erdenschicksalen. Immerhin wollen wir auf ein Beispiel hin-
weisen, das zu den ergreifenden Erdenschicksalen gehört, und was sich
immerhin zutragen kann.

(14) Ein Kind wird geboren; die Mutter stirbt während der Geburt des
Kindes; das Kind wird schon bei der Geburt Waise gegenüber der Mutter. Der
Vater hört am Tage der Geburt des Kindes, daß sein ganzes Vermögen, das auf
ein Schiff gesetzt war, welches über das Meer fuhr, verlorengegangen ist; er
hört, daß das Schiff Schiffbruch gelitten hat, er wird darüber melancholisch,
stirbt auch, das Kind ist ganz verwaist. Das kleine Mädchen wird angenommen
von einer wohlhabenden Dame. Sie hat das Kind sehr gern, vermacht ihm ihr
großes Vermögen. Die Dame stirbt, als das Kind noch verhältnismäßig jung ist.
Man prüft das Testament, es findet sich ein Formfehler: keinen Pfennig
bekommt das Kind von dem, was ihm vermacht worden ist. Es ist zum zweiten
Mal völlig mittellos in die Welt hinausgestoßen und muß sich als Magd
verdingen, muß niedrige Dienste tun. Es verliebt sich in sie ein Mann, aber es
ist den beiden unmöglich, zusammenzukommen wegen der Vorurteile, die in
der Gemeinschaft herrschen: sie sind verschiedenen Glaubens. Aber der Mann
hat das Mädchen sehr gern, so daß er verspricht, sobald sein Vater stirbt, der
schon sehr alt ist, werde er zu ihrem Glauben übertreten. Er geht in die Fremde;
da hört er, daß sein Vater krank geworden ist. [216] Sein Vater stirbt; er tritt
zum Glauben des Mädchens über, und während er hineilt zu dem Mädchen, ist
das Mädchen krank geworden und gestorben. Wie er zurückkommt, ist sie tot.
Er empfindet tiefsten Schmerz und kann nicht anders, als das Grab öffnen zu
lassen, um sie noch einmal zu sehen. Und aus der Lage des Leichnams findet
man, daß das Mädchen scheintot begraben worden ist. – Es ist das eine Sage –
Hamerling hat sie wiedererzählt in seinen Werken –, es ist eine Sage, die nicht
wahr ist, aber es kann hundertfältig so sein. Wir sehen, daß eine Menschenseele
nicht nur hinstirbt in der Blüte der Jahre, sondern wir sehen sie von Unglück
verfolgt von Anfang an, in gewisser Weise.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

9

Bei der Herausarbeitung solcher Verhältnisse arbeiten diejenigen Seelen mit,
die durch Gewissenlosigkeit die Diener werden der bösen Geister von
Krankheit, Tod und Ungemach. So müssen solche gewissenlose Seelen an der
Herbeiführung solcher schwerer Schicksale arbeiten: das ist ein Zusammen-
hang! Dem Seher zeigt sich das ganz besonders bei einer solchen Sache wie
zum Beispiel der Titanic-Katastrophe. Untersuchen wir da, wie da gewirkt
haben die Seelen, die durch Gewissenlosigkeit die Diener geworden sind dieser
Geister von Krankheit und Ungemach. Karma muß sich ja vollziehen, die Dinge
sind notwendig, aber es ist doch ein schlimmes Schicksal, in das diese Seelen
verstrickt sind, die nach dem Tode gebannt sind in solches Sklavenjoch. Aber
fragen wir uns weiter: Was ist es mit den Seelen, die hier auf Erden ein solches
Schicksal erfahren, die hier auf Erden in der Blüte ihrer Jahre hinsterben, die
frühzeitig von Seuchen hinweggerafft werden? Wenn diese durch die Pforte des
Todes in die geistige Welt zur Unzeit gehen, was ist es mit diesen Seelen?

(15) Das Schicksal dieser Seelen erfahren wir, wenn wir mit dem Seherauge
eindringen sozusagen in die Beschäftigung der Geister, welche die Erdent-
wickelung oder überhaupt die Entwickelung vorwärts geleiten. Diese
Wesenheiten der höheren Hierarchien haben gewisse Kräfte, gewisse Mächte,
um die Entwickelung vorwärtszurücken; aber sie sind in diesen Kräften und
Mächten in einer gewissen Weise beschränkt. So ergibt sich zum Beispiel das
Folgende. [217] Den ganz materialistischen Seelen, die alle Gesinnung für die
übersinnliche Welt verlieren, denen droht eigentlich schon in diesem unserem
Zeitalter eine Art von Untergang, eine Art von Abschnürung aus der
fortgehenden Entwickelung. Und es ist in gewisser Weise schon in unserem
Zeitalter für einen großen Teil der Menschen die Gefahr vorhanden, daß sie
nicht mitkommen können, weil sie sozusagen durch ihre eigene Seelenschwere,
indem sie ganz materialistische Seelen sind, festgehalten werden auf Erden und
nicht mitgenommen werden zur nächsten Verkörperung. Aber diese Gefahr soll
nach dem Ratschluß von höheren Hierarchien abgelenkt werden. In Wahrheit
verhält es sich so, daß eigentlich erst im sechsten Zeitraum und zuletzt
eigentlich gar erst während der Venus-Entwickelung die Entscheidungsstunde
schlägt für die Seelen, die, sich ganz abschnürend, von der Entwickelung nicht
mitgenommen werden. Es sollen im Grunde genommen die Seelen jetzt noch
nicht soweit in die Schwere verfallen, daß sie zurückbleiben müssen. Das ist ja
wohl so nach dem Ratschluß der höheren Hierarchien, daß dies nicht geschehen
soll. Aber diese Wesenheiten der höheren Hierarchien sind in gewisser Weise
beschränkt in ihren Kräften und Fähigkeiten. Unbeschränkt ist nichts, auch nicht
unter den Wesenheiten der höheren Hierarchien. Und wenn es nur ankäme auf
die Kräfte dieser höheren Hierarchien, so müßten ganz materialistische Seelen
jetzt schon durch sich selbst in gewisser Weise von der fortlaufenden
Entwickelung abgeschnürt werden. Durch sich selber können diese Wesenheiten
der höheren Hierarchien eigentlich diese Seelen nicht retten; da wird ein
Auskunftsmittel genommen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

10

Die Seelen nämlich, die hier eines frühzeitigen Todes sterben, haben ja als
Seelen eine Möglichkeit vor sich. Sagen wir, sie sterben durch irgendeine
Katastrophe, zum Beispiel ein Schnellzug überfährt sie: dann wird ja einer
solchen Seele die Hülle genommen; sie ist jetzt leibfrei, leib-entblößt, aber sie
hat durchaus noch all die Kräfte in sich, die hier auf Erden im Leibe wirken
könnten. Indem solche Seelen in die geistige Welt hinauf gehen, bringen sie
noch ganz besondere Kräfte mit hinauf, die eigentlich noch hier auf Erden
wirksam sein könnten, die hier aber vorzeitig abgelenkt worden sind. Das sind
besonders verwendbare Kräfte, welche diese Frühverstorbenen hinaufbringen.
[218] Und diese Kräfte benutzen nun die Wesenheiten der höheren Hierarchien,
um diejenigen Seelen zu retten, die sie durch eigene Kraft nicht retten könnten.

(16) Materialistisch gestimmte Seelen werden dadurch in bessere Zeiten
hinweggeführt und gerettet, da ihre Kräfte nur für den regelmäßigen Gang der
Menschheitsentwickelung ausgerüstet sind. Rettung geschieht dadurch, daß
diesen Wesenheiten der höheren Hierarchien Zuwachs geschieht an Kraft von
solchen unverwendeten Kräften, die von der Erde herkommen, die noch in sich
Energiespannungen haben, welche unverwendet blieben. Diese Kräfte wachsen
den Wesenheiten der höheren Hierarchien zu. So helfen die Seelen, die
frühzeitig zugrunde gehen, ihren Mitmenschen, die sonst im Morast des
Materialismus versinken würden. Da haben wir dasjenige, was Seelen zu tun
haben, die in frühzeitiger Weise dahinsinken. Merkwürdige Zusammenhänge,
nicht wahr, in den komplizierten Wegen der Weltenweisheit! Da wird von der
Weltenweisheit zugelassen auf einer Seite, daß Menschenseelen durch
Gewissenlosigkeit verurteilt werden, mitzuarbeiten, daß Krankheit, frühzeitiger
Tod in die Welt hereinkomme – die Seelen, die davon betroffen werden, werden
von guten Wesenheiten der höheren Hierarchien verwendet, um anderen
Menschen zu helfen. So wird also, was äußerlich in der Maja als Böses
erscheint, oftmals ins Gute geleitet, aber auf komplizierten Wegen. Die
Weisheitswege sind sehr kompliziert, die da eingeschlagen werden in der Welt.
Man lernt nur allmählich sich hindurchzufinden durch diese Weisheitswege.
Man möchte sagen: Da halten Rat oben die Geister der höheren Hierarchien.
Weil die Menschen frei sein müssen, lassen sie ihnen die Möglichkeit, in den
Materialismus, in das Böse zu versinken. Sie geben ihnen so viel Freiheit, daß
sie ihnen gleichsam entschlüpfen, diese Menschenseelen, die sich so durch ihre
eigene Kraft nicht bis zu einem gewissen Zeitpunkt hinbringen könnten. Sie
brauchen Seelen, die auf Erden Kräfte entwickeln, die dann durch den
frühzeitigen Abfall vom Leib in Spannung bleiben, wenn sie in die geistige
Welt zurückgehen müssen durch frühzeitigen Tod und Unglück. [219] Daß
diese eintreten können, dazu müssen wiederum die Dienste geleistet werden von
den Menschenseelen, die infolge ihrer Freiheit in Gewissenlosigkeit versunken
sind. Ein wunderbarer zyklischer Weg eröffnet sich da; man darf sagen, auch
ein zyklischer Weg der Weltenweisheit. Man darf durchaus nicht glauben, daß
das sogenannte Einfache das Universelle ist. Die Welt ist kompliziert geworden.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

11

Es war immerhin ein bedeutsames Wort Nietzsches, das sich ihm ergeben hat
wie durch Inspiration, als er sagte: «Die Welt ist tief, und tiefer als der Tag
gedacht.» – Diejenigen Menschen, die da glauben, daß alles durch die
Tagesweisheit des Verstandes begriffen werden könne, die irren sich ganz
gewaltig. Denn das höhere geistige Licht ist nicht dasjenige, das in die
Tagesweisheit hineinscheint, sondern dasjenige, das in die Finsternis hinein-
scheint. Wir müssen dieses Licht suchen, damit wir in den Finsternissen, in
denen doch die Weltenweisheit waltet, uns zurechtfinden können.

(17) Wenn wir solche Begriffe, Ideen und Gedanken aufnehmen, meine
lieben Freunde, dann ist es so, daß wir eben mit anderen Augen die Welt
anschauen als vorher. Und das wird immer mehr nötig werden, daß man mit
anderen Augen die Welt anschauen lernt; denn die Menschheit hat ja manches
verloren seit alten Zeiten. Was sie verloren hat, davon kann man sich einen
Begriff machen, wenn man das Folgende bedenkt. Noch in der dritten
nachatlantischen Kulturperiode gab es oft solche Zwischenzustände zwischen
Schlafen und Wachen, wo diese Seelen hineinschauten in die Sternenwelt und
nicht bloß physische Sterne sahen wie jetzt, sondern wo die geistigen
Wesenheiten der höheren Hierarchien, die Lenker und Leiter des
Sterngeschickes und der Sternbewegung von ihnen wahrgenommen wurden.
Und was da als alte Sternkarten vorhanden war aus uralten Zeiten, wo noch
allerlei Gruppenseelenhaftigkeit gezeichnet wird, was tierähnlich aussah und
doch nicht Tier ist, das ist nicht der Phantasie entsprungen, sondern das ist
geistig geschaut. Die Seelen nahmen das wahr in dem Geistigen. Dieses
Geistige konnten sie durch die Pforte des Todes tragen. Dieses Schauen des
Geistes in die Welt des Übersinnlichen ist den Seelen verlorengegangen. [220]
Heute, wenn die Seelen geboren werden, treten sie der physischen Welt
gegenüber durch ihre leiblichen Sinnesorgane und sehen nur mehr das äußere
Physische. Dasjenige, was das äußere Physische umspielt als das Geistig-
Seelische in den Wesenheiten der höheren Hierarchien, das können sie nicht
mehr schauen. Aber was sind denn das für Seelen, die da in den heutigen
Leibern auftreten? Alle die Seelen, die hier sitzen, waren in früheren Zeiten
verkörpert, und die weitaus meisten Seelen waren in ägyptisch-chaldäischen
Leibern inkarniert und haben da durch diese Leiber hinausgeschaut in die Welt,
in der sie auch geistig wahrgenommen haben. Dieses Geistige haben sie
hereingenommen, es ist in den Seelen drinnen. Nicht in allen den Seelen; aber
selbst die Seelen, die heute gar nichts mehr sehen als physische Tatsachen, sie
lebten einstmals im Anschauen des Geistigen, sie lebten ein ganzes
Vorstellungsleben des Geistigen. Wie leben diese Seelen jetzt? Sie leben ganz
genau so, wie wenn sie dieses Geistige total vergessen hätten. So leben diese
Menschen, daß sie die Vorstellungen vergessen haben, die sie damals
aufgenommen haben. Was man vergessen hat, das ist nur für das Bewußtsein
vergessen; es lebt in den tiefsten Untergründen der Seele.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

12

Da stellt sich das Eigentümliche heraus, daß die heute lebenden Seelen zwar
bewußterweise nur ein physisch-sinnliches Weltenbild um sich herum haben;
aber im Innern leben unbewußt in den Tiefen der Seele die Vorstellungen, die
einstmals als wahres spirituelles Sehen aufgenommen worden sind. Von denen
wissen die Seelen nichts, nur zeigen sie solche eigentümlichen Vorstellungen,
die in den Seelentiefen wühlen, die nicht heraufkommen ins Bewußtsein; die
wirken lähmend, tötend. Und so entsteht tatsächlich in den jetzigen Menschen
etwas, was in ihnen ein tötendes Element ist.

(18) Wenn man als Seher den heutigen Menschen betrachtet, wie er
anatomisch aufgebaut ist, da findet man im jetzigen Menschen, namentlich im
Nervensystem, gewisse Strömungen, gewisse Kräfte, die Todeskräfte sind und
die herrühren von Vorstellungen, die in früheren Inkarnationen gelebt haben.
Diese spirituellen Vorstellungen, die die Menschen jetzt vergessen haben, haben
etwas Aufzehrendes. [221] Das würde sich immer mehr zeigen, je mehr die
Menschheit der Zukunft entgegengeht, wenn es nicht etwas geben würde, was
dem entgegenwirkt. Was kann das nur sein? Nichts anderes, als daß man das,
was vergessen worden ist, zur Erinnerung bringt. Man muß die Seelen erinnern
an dasjenige, was sie vergessen haben. Das tut die Geisteswissenschaft. Sie tut
im Grunde genommen nichts anderes, als daß sie an die Vorstellungen erinnert,
welche die Seelen in früheren Erdenleben aufgenommen haben. Die Geistes-
wissenschaft hebt diese Vorstellungen in das Bewußtsein herauf. Damit gibt sie
den Menschen wieder die Möglichkeit, das zu beleben, was wie ein toter
Einschlag im Leben wäre.

(19) Nun beachten Sie diese zwei Dinge, die Sie im Laufe der heutigen
Betrachtung erhalten haben. Der Seher nimmt auf der einen Seite
Menschenseelen wahr, die durch die Pforte des Todes gegangen sind, die sich
zurücksehnen nach den Seelen, welche zurückgeblieben sind, die sie nicht
wahrnehmen können, weil in diesen Seelen, trotzdem sie vielleicht ganz guten
Menschen angehören, nur materialistische Weltbilder existieren. Für den Seher
ist es erschütternd, auch wenn er Gelassenheit erworben hat, wenn er diese
lechzenden Seelen wahrnimmt. Auf der andern Seite sieht der Seher hin auf
eine Menschenzukunft, die immer mehr tote Einschlüsse in sich enthält, wenn
sie nicht wieder belebt die Vorstellungen, die sie einstens aufgenommen hat und
die sie töten, wenn sie nicht zum Bewußtsein kommen. Hinschauen müßte der
Seher auf eine Zukunft, wo die Menschen – noch viel früher, als es heute der
Fall ist, durch alles mögliche Vererbliche – Alterserscheinungen zeigen. Wie
man schon jetzt kindliche Alters-, ja Greisenerscheinungen sehen kann, so
würden die Menschen dann bald nach dem Geborenwerden Runzeln und
sonstige Alterserscheinungen bekommen, wenn nicht belebende Kräfte durch
die Geisterkenntnis auftreten würden, welche Erinnerungen sind an die einstens
auf naturgemäße Weise aufgenommenen Vorstellungen. [222]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

13

Um das ersterbende Menschengeschlecht mit einem es belebenden Elixier zu
versehen, um den Toten die Möglichkeit zu geben, mit ihren zurückgebliebenen
Angehörigen in Verbindung kommen zu können, deshalb sucht der Seher, der
sich dieser Tatsache bewußt wird, nach einer Sprache, die nicht nur verstanden
wird hier auf Erden von den im physischen Leibe verkörperten Seelen, sondern
die gemeinsam gesprochen wird von den Seelen, die hier leben zwischen Geburt
und Tod, und denen, die drüben leben zwischen Tod und neuer Geburt: nach
einer Sprache für Lebende und Tote.

(20) Und wahrhaftig, es ist nicht, weil man bloße Sympathie empfindet mit
dem, was eine spirituelle Wissenschaft ist, solch theoretische Sympathie wie
mit anderen Dingen, das ist nicht maßgebend, sondern der wirklich
Verstehende, der in die Welt hineinschaut, empfindet es als Weltenmission. Er
sagt sich: Die Notwendigkeit liegt vor, daß die gemeinsame Sprache gefunden
wird, daß das Lebenselixier gefunden wird, das die Menschen behütet vor dem
Verdorren ihrer Vorstellungen. Dies ist die Mission der Geisteswissenschaft für
die spirituellen Welten selber. Man empfindet diese Mission als eine hohe,
heilige Pflicht, als etwas sehr Ernstes und Bedeutsames. Und nicht nur Gefallen
sollen wir finden an den Vorstellungen, die uns diese Geisteswissenschaft zu
unserer theoretischen Befriedigung geben kann, sondern empfinden sollen wir
aus den Notwendigkeiten der Menschheits- und Weltentwickelung heraus die
geistige Macht, welche sie haben muß. Dann werden wir im rechten Sinne des
Wortes empfinden, warum Geisteswissenschaft sein muß, warum sie dem
Geistesleben der Menschheit eingepflanzt werden muß. Diese Empfindung
müssen wir uns im Grunde genommen aneignen, von ihr müssen wir uns
durchdringen. Diese Empfindung hat eine sehr heilsame Kraft; sie gehört zu
denen, welche die Menschenseele in eine wirkliche Harmonie ihrer Kräfte
bringt. Das ist so. Je mehr dasjenige, wovon wir in unserem Gemüte uns
durchdringen lassen, angehört der Welt der übersinnlichen Wahrheiten, desto
innerlich geschickter werden die Empfindungen, um uns zu dirigieren im
Leben, desto wesensvoller werden diese Empfindungen. Derjenige Mensch,
dem die Geisteswissenschaft bloß gefällt, der sie aus Neugierde oder
irgendeinem ähnlichen Grunde aufnimmt, der wird vielleicht von ihr einen recht
schlechten Gebrauch machen im Leben. [223] Derjenige aber, der durchdrungen
ist von der oben charakterisierten Empfindung, jener heiligen Empfindung, die
uns wird, weil wir wissen, daß Geisteswissenschaft sein muß aus inneren
Notwendigkeiten heraus, der wird sich mit rechten Empfindungen ihr gegenüber
auch ins Leben hineinstellen. Er wird sich in den ernstesten und schwierigsten
Lebenslagen mit der Geisteswissenschaft wenigstens innerlich zurechtfinden
können; vielleicht gerade dann zurechtfinden, wenn äußerlich die größten
Schwierigkeiten eintreten. Denn Geisteswissenschaft ist eine Zukunftssache, sie
ist heute in die Welt eingetreten, weil sie im umfassendsten Sinne, in
umfassendster Weise der Menschheit dienen soll.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

14

Das bewirkt aber, daß die Menschen, welche gewissermaßen in den Tiefen ihrer
Seelen Furcht haben vor den geistigen Welten, in ihrem Bewußtsein diese
Furcht als Haß ausleben.

(21) Verwandt sind mancherlei menschliche Gefühle miteinander, Ehrgeiz
und Eitelkeit sind zum Beispiel verwandt mit der Furcht. Und auf komplizierte
Art sind mancherlei Gefühle miteinander verwandt. Warum ist der Mensch
ehrgeizig, eitel? Was heißt ehrgeizig, eitel sein? Ehrgeizig, eitel sein heißt:
durch das Urteil seiner Umgebung etwas gelten wollen und sich gefallen darin,
durch dieses Urteil etwas zu gelten, Wollust zu haben durch dieses Urteil.
Warum will man denn das? Man kann es aus verschiedenen Gründen wollen.
Heute aber ist die Zeit, wo sich die Menschen, wenn man in die tieferen
Seelentiefen hinunterschaut bei ihnen, als ganz besondere Hasenfüße
entpuppen. Menschen, die in ihrem äußern Bewußtsein sich manchmal ganz
robust ausnehmen – in den Tiefen ihrer Seele sind sie Hasenfüße. Und sie
suchen mancherlei Betäubungsmittel, wenn sie so rechte Furcht haben
gegenüber den übersinnlichen Welten. Das heißt, weil mancher den Boden unter
den Füßen zu verlieren glaubt, wenn er in die geistigen Welten eindringt,
deshalb überkommt ihn Furcht. Aber diese Furcht will er übertäuben –
manchmal aus Angst vor der ernsten und würdigen Kraft, die er anwenden muß,
um hineinzukommen in die geistigen Welten. [224] Man hat schon manchen
gesehen, der geglaubt hat, in vier Wochen in der geistigen Welt zu sein, aber da
ergibt es sich, oh schrecklichster der Schrecken, daß man in dieser Inkarnation
auf Grundlage der Geisterkenntnis nicht mehr das werden kann, was man so
gern möchte, nämlich ein berühmter Mann! Da verliert mancher die Freude,
davor hat mancher Furcht, und über diese Furcht will er sich hinwegbetäuben,
und da ersinnt er die von Haß und Eitelkeit durchdrungene Antipathie gegen
diese Geisteswissenschaft.

(22) Diese Stimmung wird sich immer weiter verbreiten in der Gegenwart,
denn die innerlich feigen, äußerlich eitlen Seelen werden heute immer
verbreiteter in der Welt. Und da kann es sich in der nächsten Zeit sehr wohl
ergeben, daß noch viel mehr Haß, noch viel mehr Angriffe gegen die
Geisteswissenschaft geschleudert werden, als dies schon geschehen ist. Da ist
denn genügend Grund vorhanden, daß man in all diesen Dingen absolut klar
sehe und klar empfinde, daß man trotz der charakterisierten Empfindungen
Harmonie habe, gerade wenn es äußerlich oftmals scheinen will, daß alles
schiefgehen kann. Klar und deutlich zu sehen, das wird notwendig sein, wenn
man auf dem Boden des Geisterkennens wird feststehen wollen. Denn in
unserer heutigen Zeit wissen oftmals diejenigen, die am allerärgsten glauben,
kritisch auftreten zu können, gar nicht, wovon sie reden. Es gibt Leute, die,
sagen wir, Artikel zu schreiben anfangen über die Geisteswissenschaft,
fürchterlich schimpfen über die Phantastik des Geistesforschers: was der alles
ersinnen kann! In der zweiten Hälfte des Artikels kommen dann allerhand
Angaben über den Autor, die alle erlogen sind, die nicht wahr sind.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
12. Vortrag: Das gegenseitige In-Beziehung-Treten zwischen den Lebenden und den sogenannten Toten

15

Eine wüste Phantasie herrscht in diesen Beschreibungen. Keiner, der in die
übersinnlichen Welten hinaufsteigt, könnte eine solche Phantastik ersinnen wie
derjenige, der im ersten Teile seines Artikels über die phantastische Geistes-
wissenschaft hergezogen ist. So legen sich die Dinge um in der menschlichen
Seele. Diejenigen, die da glauben, recht klar die Wahrheit sagen zu dürfen, und
die begabt sind mit einer gewissen unlauteren Phantasie über die Tatsachen des
physischen Planes, betäuben sich, indem sie schimpfen über das, was über-
sinnlich erfaßt werden muß. So sucht die Menschheit nicht nur im Alkohol,
sondern auch in allerlei anderen Mitteln Betäubung. [225] In mancherlei muß
man klar sehen, und zum Klarsehen wird uns die spirituelle Weltanschauung
Anleitung geben. Die allermannigfaltigsten Betäubungsmittel werden gesucht
und auch gefunden, und sie werden gefunden aus dem Grunde, weil immer
mehr und mehr recht dämonische Naturen in den verborgenen Tiefen der
Menschenseelen wirken. Diese dämonischen Wesen werden schon nach und
nach losgelassen werden gerade gegen dasjenige, was die Menschheit von der
spirituellen Seite her befruchten soll.

(23) Das ist etwas, was ich gerade in dieser Zeit, meine lieben Freunde, vor
Ihre Seele als eine Art Zukunftsbild hinmalen möchte aus dem Grunde, weil es
gut ist, daß wir uns in unserer Zeit erinnern, wie wir, wenn wir die Geistes-
wissenschaft und ihre Mission wirklich erkennen, durch diese Erregung der
richtigen Empfindungen gegenüber dieser Geisteswissenschaft und ihrer
Mission, uns fest und sicher auf den Boden stellen wollen, von dem aus wir in
unserem Innern ruhig der Entwickelung in die Zukunft hinein zuschauen
können, wenn wir auch vielleicht äußerlich immer mehr und mehr in
Disharmonie hereingebracht werden können, immer mehr beunrechtet werden
können. [226]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Die Mission des Erdenlebens
als Durchgangspunkt für das Jenseits

DREIZEHNTER VORTRAG

Frankfurt, 2. März 1913

Inhalt: Das Im-Finstern-Tappen der Seele nach dem Tode als Folge eines in geistigem
Stumpfsinn verbrachten Erdenlebens; karmische Folge: Herantreten Luzifers an die Seele in
der nächsten Inkarnation und kalt-egoistischer Verstand im darauffolgenden Leben. – Die
Notwendigkeit, das Band von Mensch zu Mensch auf der Erde zu knüpfen, um es in der
geistigen Welt fortsetzen zu können. – Das Buddha-Opfer auf dem Mars am Beginn des 17.
Jahrhunderts. – Der Durchgang von Wesenheiten anderer Welten durch die Erde entsprechend
unserem Durchgang durch die Planeten- und Sternenwelt nach dem Tode. – Die
Geisteswissenschaft als Erdenaufgabe zur Überbrückung des Abgrundes zwischen Lebenden
und Toten.

(1) Manche Menschen, ja viele Menschen gibt es heute noch, die sagen: Nun
ja, es mag ein geistig-seelisches Leben nach dem Tode geben, aber wozu
brauchen wir uns jetzt darum zu kümmern? Wir können ja einfach dieses
irdische Leben führen mit alledem, was es gibt, mit allem, was es darbietet, und
wir können warten, ob sich dann das andere Leben zeigen wird, wenn der Tod
kommt!



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

2

(2) Die Geisteswissenschaft zeigt uns aber, daß der Mensch in dem Leben
zwischen Tod und Geburt gewissen Wesenheiten begegnet. Geradeso, wie er
hier vielen Wesen der Naturreiche begegnet, so begegnet er dort den
Wesenheiten der höheren Hierarchien und den mehr oder weniger elementaren
Wesenheiten. Wenn ein Mensch ohne Urteilsfähigkeit durchs Leben geht, so
kommt das daher, daß er zwischen Tod und Geburt den Wesenheiten nicht
begegnen konnte, welche ihm die Kräfte hätten geben können, seine Kräfte so
zu beleben, daß er moralisch und intellektuell tüchtig sein kann in diesem
Leben. Nun aber hängt wieder die Möglichkeit und die Fähigkeit, gewisse
Wesenheiten zu treffen zwischen Tod und Geburt, von dem letzten Leben ab.
Wenn wir uns im Erdenleben nie beschäftigt haben mit Gedanken, die nach der
geistigen Welt hinaufgehen, mit Gedanken, die sich befassen mit dem
Übersinnlichen; wenn wir ganz aufgegangen sind im letzten Erdenleben in der
äußeren Welt, in der Welt der Sinne, wenn wir nur lebten in dem Verstande, so-
weit er auf die äußere physische Welt gerichtet ist, dann machen wir es uns
unmöglich, zwischen Tod und neuer Geburt an gewisse Wesenheiten
heranzukommen und von ihnen Fähigkeiten für das nächste Leben zu
bekommen. Es ist gewissermaßen das Gebiet drüben finster und dunkel für uns,
und wir können die Kräfte der höheren Hierarchien in der Finsternis nicht
finden. [227] Der Mensch schreitet dann einher in dem Leben zwischen Tod
und neuer Geburt, ohne die Wesenheiten zu beachten, von denen er Kräfte
empfangen müßte für das folgende Erdenleben.

(3) Und woher kommt das Licht, wodurch wir uns die Finsternis zwischen
Tod und Geburt erleuchten können? Woher nehmen wir dieses Licht? Zwischen
Tod und neuer Geburt gibt uns niemand Licht. Die Wesenheiten sind da, und es
handelt sich darum, daß wir mit ihnen zusammenkommen, dadurch daß wir uns
im letzten Erdenleben das Licht selbst angezündet haben durch unsere
Beschäftigung mit der spirituellen Welt. Wir können nach dem Tode nicht mehr
die Finsternis durchleuchten, wenn wir uns das Licht nicht mitgenommen
haben, da wir durch die Pforte des Todes geschritten sind.

(4) Wir sehen also daraus, wie unrichtig der Ausspruch ist, daß man sich
hier nicht zu kümmern brauche um das spirituelle Leben, sondern abwarten
könne, was da kommt. Ja, wenn man abwartet, was da kommt, dann kommt
eben die Finsternis.

(5) Das Erdenleben ist also nicht etwa bloß ein Durchgangspunkt, sondern es
hat eine Mission, es ist eine Notwendigkeit für das jenseits wie das jenseits für
das Erdenleben. Die Leuchten für das jenseitige Leben müssen von der Erde aus
hineingetragen werden. So also kann es vorkommen, daß der Mensch hier
stumpf bleibt gegenüber der übersinnlichen Welt, daß er vorbeitappt an der
Möglichkeit, an den Fähigkeiten, sich Instrumente zu schaffen für sein nächstes
Leben.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

3

(6) Nun schreitet aber dann der Mensch neuerdings durch die Pforte des
Todes nach einem Leben, innerhalb dessen er unzulänglich war in dieser oder
jener Beziehung. Sie sehen, es bietet sich fast ein trostloser Überblick. Würde
gar nichts anderes eintreten, so müßte ja der Mensch immer unzulänglicher und
unzulänglicher werden. Denn wenn der Mensch zuerst in einem Erdenleben
durch ein willkürliches Stumpfsein sich gegen die übersinnliche Welt
verschlossen hat, so ist er im nächsten Leben noch weniger fähig, sich Organe
zu bereiten. Und wenn nichts anderes käme, so müßte er sich so fortentwickeln.
Also seine Entwickelung würde immer weiter abwärts gehen. [228]

(7) Nun tritt aber dann etwas anderes ein. Wenn der Mensch durch ein
willkürliches Stumpfsein über die Erde geht, dann tritt in dem Leben nach dem
zweiten Erdenleben an ihn heran Luzifer mit seiner Macht. Der Mensch würde
dann in einem nächsten Leben zwischen Tod und neuer Geburt, wenn Luzifer
nicht an ihn herantreten würde, erst recht in Finsternis tappen. Aber weil er
durchgegangen ist durch ein Leben wie das eben geschilderte, so kann Luzifer
an ihn herantreten, und er beleuchtet ihm jetzt diejenigen Kräfte und
Wesenheiten, welche er für das nächste Leben braucht. Die Folge davon ist, daß
sie alle von dem Lichte des Luzifer gefärbt sind. Er tritt dann nach dem
stumpfsinnigen Dasein und nachdem er von Luzifer geführt wurde durch das
Leben zwischen Tod und neuer Geburt in ein neues Erdenleben ein: dann ist er
ganz und gar mit Fähigkeiten begabt, die seine Organe so zubereiten, daß sie
ihn überall den Versuchungen des Luzifer auf der Erde aussetzen.

(8) Solch ein Mensch kann dann klug und verständig sein, aber sein
Verstand wird kalt sein und berechnend, vor allen Dingen durchdrungen sein
von Selbstsucht, von Egoismus. Dem Seher zeigt sich bei so vielen Menschen in
der Welt, die eigentlich klug und verständig sind, aber kalt und selbstsüchtig in
ihrer Betätigung, so daß sie, wenn man mit ihnen zusammenkommt, einen
übervorteilen, damit sie selbst möglichst vorwärtskommen und sich in Szene
setzen können, – es zeigt sich ihm bei der Betrachtung solcher Menschen, daß
sie in ihrem früheren Leben in der geistigen Welt von Luzifer geführt waren
und daß sie ein stumpfsinniges Leben in der vorhergehenden Erdeninkarnation
geführt haben: ein Tappen in Finsternis in dem weiter zurückliegenden Leben,
vorher ein willkürliches Sich-verschließen gegen die spirituelle Welt.

(9) Und man muß sagen: Bei einer solchen Erkenntnis eröffnet sich einem
eine traurige Perspektive für die materialistische Menschheit. Die Menschen,
die in der Gegenwart materialistisch gesinnt sind und ablehnen die
Beschäftigung mit der spirituellen Welt, die das Seelenleben als abgeschlossen
betrachten durch den Moment des Todes, ihnen steht ein solches Leben bevor,
wie ich es jetzt geschildert habe. [229] Wir kommen aber nicht damit aus, daß
wir nur in abstrakter Form dieses oder jenes zusammenspintisieren über den
Zusammenhang der verschiedenen Leben, sondern der konkrete Überblick zeigt
uns die mannigfaltigsten Zusammenhänge zwischen vorhergehenden und
kommenden Erdenleben und den aufeinanderfolgenden Leben im Geistigen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

4

Daran müssen wir festhalten, daß das Erdenleben eine große Bedeutung hat für
das Leben nach dem Tode.

(10) Und so hat es dann auch noch eine andere Bedeutung. Es hat die
Bedeutung, daß wir gewissen Wesenheiten nur eigentlich auf der Erde im vollen
Sinne des Wortes so begegnen können, daß wir mit ihnen recht bekannt werden.
Und zu diesen Wesenheiten gehört vor allen Dingen der Mensch selbst. Würde
das Band von Mensch zu Mensch nicht geknüpft werden können auf der Erde,
so würde es auch nicht im Geistgebiet geknüpft werden können. Die
Vereinigungen, die zwischen Mensch und Mensch bestehen, sind solche, daß sie
sich hier bilden und sich dann in der geistigen Welt fortsetzen. Wir können sie
aber nie bilden mit Menschenwesen, die irgendwie prädestiniert sind dazu, auf
der Erde verkörpert zu sein, wenn wir auf der Erde die Gelegenheit haben sie
kennenzulernen, sie aber nicht benützen; wir können nicht das hier Versäumte
in der geistigen Welt ersetzen in der Zeit, die wir durchleben zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt.

(11) Nehmen wir einmal ein Beispiel: Gautama Buddha. Er war eine solche
Menschenwesenheit, die in jenem Leben im sechsten Jahrhundert vor unserer
Zeitrechnung als Königssohn lebte und die im 29. Jahre aufgestiegen ist von der
Bodhisattva-Würde zur Buddha-Würde. Das heißt: er ist ein Buddha geworden,
und ein Buddha braucht sich nicht mehr in einem physischen Menschenleibe zu
verkörpern. Der Gautama-Buddha hat also dazumal sein letztes Erdenleben
durchgemacht. Eine große Anzahl von Menschen trat damals auf der Erde mit
dieser Wesenheit in Berührung. Auch in noch früheren Verkörperungen auf der
Erde traten Menschen mit dem Bodhisattva in Berührung. Alle diese
Verhältnisse können sich wiederum fortsetzen in die geistige Welt hinein. [230]
Diejenigen, die hier auf der Erde mit dem Gautama Buddha in Berührung
gekommen sind, können dieses Verhältnis, das sich zwischen ihnen und dem
Gautama Buddha, etwa wie das eines Schülers zum Lehrer, angesponnen hat, in
die geistige Welt hinein fortsetzen. Aber es gab Seelen im Verlauf der
Erdenentwickelung, die nie zu dem Gautama Buddha auf Erden ein Verhältnis
gewonnen haben. Diese Seeelen können, auch wenn sie eine noch so besondere
Reife erlangt haben würden, nun nicht mehr in der geistigen Welt so ohne
weiteres mit dem Gautama-Buddha, mit der Seele, die damals im Gautama
Buddha verkörpert war, in Berührung kommen. Nur, in bezug auf den Gautama-
Buddha tritt eine Art Ersatz ein; es tritt etwas für ihn ein, was wie ein Ersatz
wirkt, wenn man zu ihm nicht auf der Erde in eine gewisse Berührung
gekommen ist. Denn der Buddha hat ein ganz besonderes Schicksal
durchgemacht, nachdem er Gautama Buddha war und nicht mehr
zurückzukehren brauchte zur Erde, sondern fortlebt in einer rein geistigen
Region. Zunächst ist er ja mit den Erdenverhältnissen in Beziehung geblieben;
nur nicht von der Erde aus, auf welche er ja nicht mehr zurückkehrte, sondern
von den geistigen Regionen aus wirkte die Wesenheit des Gautama-Buddha
herein in das Erdendasein.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

5

Wir wissen, daß der Gautama-Buddha seine Wesenheit hineinstrahlen ließ in
jenen Jesusknaben, von dem uns das Lukas-Evangelium erzählt. Da strahlte die
übersinnliche Wesenheit des Buddha in den Astralleib des Lukas-Jesusknaben
hinein, wirkte also von der übersinnlichen Welt in das Erdendasein herein. Aber
mit den gewöhnlichen Vorstellungsweisen konnten die Erdenmenschen nicht
mehr in Verbindung mit ihm kommen, sondern in Verbindung mit der Seele des
Gautama-Buddha konnten nur diejenigen kommen, die von der Erde aus durch
eine höhere Entwickelung den Zugang zu ihm fanden, zum Beispiel Franz von
Assisi. Bevor dieser eingetreten ist in das Erdenleben, und vor dem Ablauf des
letzten Lebens zwischen Geburt und Tod, lebte die Wesenheit des Franz von
Assisi in einer im südöstlichen Europa befindlichen Mysterien-Kolonie, in
welcher nicht physische Lehrer waren, sondern Lehrer aus der übersinnlichen
Hierarchie, welcher der Buddha zugehörte oder besser gesagt die Seele, die
einstmals in dem Buddha verkörpert war. [231] Es ist in einer solchen
Mysterienstätte so, daß Schüler da sind, die schon die hohen Fähigkeiten für das
Schauen der übersinnlichen Welt entwickelt haben. Solche Schüler sind
imstande, Lehrer zu haben, die nur aus der geistigen Welt hereinwirken. Und so
lehrte denn in jener Mysterienstätte der Buddha; und ein treuergebener Schüler
des Buddha war Franz von Assisi in seiner früheren Inkarnation. Und auf nahm
dazumal Franz von Assisi alles dasjenige, was ihn befähigte, in dem Leben, in
das er dann eintrat, sich selbst zu beleuchten die höheren Hierarchien, die ihn
dann in das Dasein treten ließen als den großen Mystiker, der eine so starke
Wirkung in seiner Zeit haben konnte. Das alles ist möglich, da ja allerdings
diese Seele des Franz von Assisi in eine Beziehung getreten ist durch ihre
damaligen höheren Fähigkeiten mit dem Gautama Buddha, auch noch nachdem
er von der übersinnlichen Welt aus auf ihn wirken konnte.

(12) Aber für das gewöhnliche Menschenleben, das angewiesen ist auf das
Leben, das durch die Sinne und den Verstand entfaltet wird, ist ja eine solche
Begegnung nicht möglich. Und dann gilt das, was eben gesagt worden ist: daß
wir einem Menschenwesen nicht mehr begegnen können, wenn wir ihm nicht
begegnet sind in der physischen Welt.

(13) Die Ausnahme, die wir eben bei Buddha kennengelernt haben, bedingt
nun eben weitere Ausnahmen. Und wenn es unmöglich ist, daß der gewöhnliche
Mensch in den geistigen Regionen Menschen begegnet, mit denen er hier kein
Verhältnis angeknüpft hat, so ist es doch möglich, daß der Erdenmensch, der
hier den Christus-Impuls empfangen hat, sich damit durchdrungen hat,
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, wenn auch nicht anderen
Menschen, mit denen er hier keine Verbindung angeknüpft hat, so doch dem
Buddha drüben begegnet. Denn für ihn ist ja wieder etwas ganz Besonderes
vorgesehen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

6

(14) Beim Beginn des siebzehnten Jahrhunderts, da stand ein anderer Planet
als die Erde an dem Punkte einer ähnlichen Entwickelungskrisis, wie die Erde
in einer solchen stand, als das Mysterium von Golgatha hereinbrach. [232] Und
wie dazumal in diesem Erdendasein aus höheren Regionen der Christus
erschienen ist, so erschien in jener Mars-Krisis gegen das siebzehnte
Jahrhundert auf diesem Mars der Buddha. Das heißt, nachdem der Buddha
durch seine Erdeninkarnationen gegangen war bis zu seiner letzten, war es für
ihn nicht mehr notwendig, in ein Erdenleben zurückzukehren; aber er setzte
seine Tätigkeit fort in anderen Regionen. Der Buddha wanderte sozusagen von
den Erdenverhältnissen hinaus nach dem Mars. Und während der Mars bis
dahin der Ursprungsort vorzugsweise war der Kräfte, die der Grieche als den für
die Welt fruchtbaren Streit bezeichnet, so war diese Mission des Mars gegen
das siebzehnte Jahrhundert abgelaufen, und ein neuer Einschlag war dort
notwendig: der Buddha vollbrachte dort die Buddha-Kreuzigung. Nicht verlief
für den Mars das Buddha-Mysterium, wie das Christus-Mysterium auf Erden
verlief, aber der Friedensfürst Buddha, der in seinem letzten Erdenleben überall
Frieden und Liebe ausstrahlte, der wurde hineinversetzt in den von Streit
erfüllten Mars. Und das Hineinversetztwerden der Wesenheit, die ganz erfüllt
ist von Friedenskräften, von Liebekräften, in den Plan des Streites und der
Disharmonie, das ist in gewissem Sinne auch eine Kreuzigung gewesen.

(15) Für den Seherblick fügen sich zwei Momente wunderbar zusammen.
Wenn man den Blick hinrichtet auf den achtzigjährigen sterbenden Buddha hier
auf der Erde, dann ist gerade dieser Buddha-Tod etwas seltsam Ergreifendes
und Erschütterndes. 483, in einer herrlichen Vollmondnacht, umflossen von
dem silbernen Mondenlicht, da starb der Buddha, ausstrahlend Frieden und
Milde. Das war der letzte Erdenmoment. Dann wirkte er noch in der Ihnen eben
geschilderten Weise auf die Erde hin. Im Beginn des siebzehnten Jahrhunderts
sieht der Seher wieder aufleuchten das milde, silberne moralische Licht des
Buddha auf dem Mars. Es sind zwei wunderbare Momente, die sich im
Weltgeschehen zusammenschließen.

(16) Und die Menschen, die hier auf der Erde den Christus-Impuls in der
entsprechenden Weise aufnehmen, die gehen ja dann, wenn sie drüben leben,
durch die kosmische Welt durch. Wir gehen alle durch diese Welten des
Kosmos hindurch. Wir gehen zunächst durch die Planeten unseres
Planetensystems. [233] Wir durchleben eine Mondenzeit, eine Merkurzeit, eine
Venuszeit, eine Sonnenzeit, eine Marszeit, eine Jupiterzeit, eine Saturnzeit.
Hernach gehen wir hinaus in die Umgebung unseres Planetensystems, um dann
wieder zurückzukehren. Und eben dann begegnen wir diesen Kräften und
Wesenheiten, von denen wir empfangen müssen dasjenige, was wir zum Aufbau
des nächsten Erdenlebens brauchen. Und derjenige, der hier auf Erden den
Christus-Impuls aufgenommen hat, kann dann bei seinem Durchgehen durch die
Mars-Sphäre das aufnehmen, was ausfließt von dem Buddha.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

7

Das ist solch ein Fall, ein Ausnahmefall, wo auch die Seelen, die nicht in ihren
früheren Erdeninkarnationen mit dem Buddha zusammengekommen sind, noch
jetzt, zwischen Tod und neuer Geburt, diesen Buddha treffen können.

(17) Für den seherischen Blick hat sich ergeben, daß manche Menschen, die
im siebzehnten Jahrhundert lebten, ihre merkwürdige Begabung dadurch zeigen,
daß sie in der Zeit, die ihrer Geburt voranging, in den geistigen Welten ihre
Kraft bekamen von dem Buddha. Gering sind im Grunde genommen noch die
Fähigkeiten, diese Kräfte aufzunehmen für die Menschen, weil der Buddha eben
noch nicht lange auf dem Mars dieses Mysterium vollbracht hat. In der Zukunft
werden die Menschenseelen immer mehr und mehr in der Mars-Sphäre Kräfte
aufnehmen von dem Buddha. Aber schon im neunzehnten Jahrhundert haben
sich für denjenigen, der so etwas sehen kann, Menschen gezeigt, die ihre
Fähigkeiten dadurch hier im Erdenleben entwickeln können, daß sie bei ihrem
Durchgang durch die Mars-Sphäre vom Buddha Einflüsse erhalten haben. So
kompliziert und so wunderbar verlaufen diese Leben zwischen dem Tod und der
neuen Geburt.

(18) Der Mensch muß das Licht, das ihm die Erlebnisse zwischen dem Tod
und einer neuen Geburt beleuchten kann, von hier mitnehmen, sonst tappt er im
Finstern. Und so ist es auch in diesem besonderen Falle. Der Mensch, der hier
von der Erde weggeht durch die Pforte des Todes und hier keinen Christus-
Impuls aufgenommen hat, der davon nichts wissen wollte, der kann dann in dem
darauffolgenden Leben in der geistigen Welt durch die Mars-Sphäre
durchgehen, ohne etwas zu ahnen von den Einflüssen des Buddha. [234] Der
Buddha ist für ihn wie nicht da. Denn das müssen wir festhalten: Wir gehen
zwar an den Wesenheiten der höheren Hierarchien vorbei; daß wir sie aber
bemerken und daß wir das Notwendige mit ihnen zu tun bekommen können, das
hängt davon ab, wie wir uns im letzten Erdenleben selbst das Licht angezündet
haben, damit wir nicht an ihnen vorbeigehen, sondern von ihnen etwas
empfangen können. – So hat der ganz unrecht, der da sagt: Es ist unnötig, sich
im Erdenleben mit dem Jenseits zu befassen.

(19) Sie haben nun schon gesehen, daß eigentlich das Erdenleben für eine
höhere Betrachtung eine Art spezieller Fall ist. Wir leben hier in der Erden-
sphäre zwischen Geburt und Tod im physischen Leibe verkörpert. Wir gehen
zwischen den Erdenleben durch die geistige Welt. Man kann außer der
Erdenverkörperung sprechen von einer «Verkörperung» zwischen Tod und
neuer Geburt, oder vielmehr von einer Verseelung. Das, was ich ausgeführt
habe für die andere Welt, gilt auch für die Erde. Denken Sie einmal, daß also
für die Bewohner des Mars, die besonders zum Mars gehören, ein Mensch, der
da lebt zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, durch das Marsdasein gehen
kann, ohne in Berührung zu kommen mit den Marswesenheiten. Er sieht sie
nicht, sie sehen ihn nicht. So ist es auch für die Erde.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

8

Durch die Erdensphäre gehen fortwährend Wesen, die eigentlich zu anderen
Planeten gehören, so wie der Mensch zur Erde gehört. Marsbewohner verleben
ihr reguläres Leben auf dem Mars, und zwischen ihrem Erlebnis, das dem Tode
entspricht – es ist zwar etwas anders – und ihrem neuen Leben auf dem Mars,
vollziehen sie den Durchzug durch die anderen Planeten. So daß tatsächlich
Bewohner der anderen Planeten fortwährend durch unsere Erdensphäre
durchgehen. Die Erdenmenschen können mit ihnen in kein Verhältnis treten,
weil sie eben unter ganz anderen Daseinsbedingungen leben und weil sie unter
Umständen eben gar keine Beziehungen angeknüpft haben auf dem Mars mit
diesen Wesen.

(20) Was wäre denn notwendig, um diesen Durchzüglern durch die
Erdensphäre, die eigentlich anderen Planeten zugehören, zu begegnen? [235] Es
wäre nötig, daß man Berührungspunkte mit ihnen entwickelt hätte auf ihren
eigenen Planeten. Das kann man nur, wenn man hier auf der Erde schon bewußt
durch die Entwickelung übersinnlicher Kräfte mit anderen als Erdenwesen in
Beziehung kommen kann.

(21) So stellt sich in der Tat die Möglichkeit ein, daß bei denen, die eine
höhere Geistesschulung durchgemacht haben, auch eine Begegnung stattfinden
kann mit den Durchzüglern von anderen Planeten. Und so sonderbar es ist, es ist
wirklich wahr, was ich Ihnen sage: Für denjenigen, der heute die merkwürdigen
Theorien vernimmt, die die Physik und die Astronomie für die Marsbewohner
aufstellt – für den, der sie kennenlernt als Durchzügler durch unsere Erde und
von ihnen erfährt, wie das Marsdasein ist, denn so erfährt man es –, für den sind
diese Hypothesen sehr komisch; denn es ist ganz anders. Alle diese Dinge führe
ich aus, weil ich möchte, daß Sie Ihren Blick erweitern von dem Erdenleben aus
in die anderen Welten, über die sichtbaren Wesenheiten hinaus, von denen wir
umgeben sind, zu den Wesenheiten, die nicht wahrgenommen werden, solange
der Blick für sie nicht geöffnet ist.

(22) Aber nicht nur, daß wir mit Menschen nicht zusammenkommen können
auf den anderen Planeten zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, mit denen
wir hier auf der Erde nicht Beziehungen angeknüpft haben, wir können auch
nicht mit solchen Verhältnissen in Berührung kommen zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt, die zu der Erdenmission gehören, die sich hier entwickeln
müssen und zu denen wir auf der Erde in keine Beziehungen getreten sind oder
mit denen wir nicht auf dem Umweg durch die Erdenverhältnisse in Beziehung
treten.

(23) Geisteswissenschaft oder Anthroposophie zum Beispiel, was ist sie in
kosmischer Beziehung? Nun, derjenige, der sich allerlei Theorien macht, könnte
leicht glauben: Geisteswissenschaft ist etwas, was durch alle Welten hindurch
gelehrt und gelernt werden kann. So ist es aber nicht eingerichtet im Weltenall.
Ein jedes Gebiet der Welt hat seine besondere Aufgabe – und nicht wiederholt
sich dies in der gleichen Weise im Weltenall. [236]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

9

Geisteswissenschaft ist nur auf der Erde möglich, nicht auf einem anderen
Planeten oder einem anderen Gebiet. Deshalb ist ja von den schöpferischen
Mächten die Erde gemacht worden, damit hier entstehe, was nur auf der Erde
entstehen kann. Geisteswissenschaft kann nur auf der Erde entstehen, man kann
sie nirgends anders lernen; sie ist eine Offenbarung über die übersinnliche Welt,
aber so, wie sie auftritt, kann sie nur hier auftreten.

(24) Nun kann man sagen: Ja, das mag ja alles so sein, aber der Mensch
könnte ja über die übersinnliche Welt sich in einer anderen form unterrichten in
der übersinnlichen Welt als in der Form der Geisteswissenschaft! Ja, denken
kann man es, aber wahr ist es nicht. Denn der Mensch ist so veranlagt, daß er
einmal, wenn er überhaupt in der für ihn richtigen Weise ein Verhältnis zur
höheren Welt gewinnen will, er dies nur durch Geisteswissenschaft gewinnen
kann. Wenn der Mensch es versäumt auf der Erde, sich der Geisteswissenschaft
oder Anthroposophie zu nähern, dann hilft ihm kein anderes Leben, um sie
kennenzulernen. Aber auch hilft ihm kein anderes Leben, um die übersinnliche
Welt in richtiger menschlicher Weise kennenzulernen. – Das braucht uns nicht
in Verzweiflung zu bringen mit Bezug auf die vielen Menschen, die noch nichts
wissen wollen von Geisteswissenschaft: sie werden ja wiederkehren und dann
später damit in Berührung kommen. Anthroposophie ist auf der Erde einge-
richtet, damit sie den Menschen dasjenige, was nach Menschenart über die
übersinnliche Welt gewußt werden muß, vermitteln kann. Nur eine Art von
Vermittlung ist möglich, und die ist nur möglich durch Vermittlung der
Menschen. Wenn der Mensch durch die Pforte des Todes eingetreten ist in die
geistige Welt, ohne daß er hier etwas erfahren hat von Geisteswissenschaft, so
kann er davon erfahren dadurch, daß er in Beziehung gestanden hat zu
Erdenmenschen, die mit ihr in Berührung sind. Es ist das ein Umweg, aber ein
möglicher Weg ist es. Nehmen wir das Beispiel von zwei Menschen, die hier
auf Erden tief befreundet waren: der eine steht in Beziehung zur
Anthroposophie, der andere nicht; der letztere stirbt, es kann der erstere ihm
viel helfen dadurch, daß er ihm vorliest, ihn bekannt macht mit dem, was ihn
nach dem Tode umgibt. [237] Der Mensch kann also ein wichtiges Werk der
Geisteswissenschaft sozusagen lesen mit einem Toten: der Tote hört ihm zu,
wie es der Seher konstatieren kann.

(25) Manchmal ist es so, die Tatsachen sprechen so, und wenn auch manches
«Warum?» aufgeworfen werden kann, diese «Warum?» haben keine Bedeutung
gegenüber der Tatsache, die ich Ihnen anführen kann als eine vollbeobachtete
Tatsache: Es kann sein, daß ein einfacher Mensch, der nur in Berührung mit der
Geisteswissenschaft kam und der den Toten recht geliebt hat, einem Toten
besser vorlesen kann als ein Seher, der zwar den Toten aufsuchen kann, der aber
in diesem Leben keine Gemütsbeziehungen hatte zu dem Toten.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

10

Zuweilen kann es aber auch sein, daß Seher sich zur Aufgabe machen, Toten
vorzulesen, die sie nicht gekannt haben; es zeigt sich jedoch viel häufiger, daß
man die Möglichkeit nicht findet, einem Toten, mit dem man früher nicht in
Berührung gekommen ist, vorzulesen. Aus dieser Tatsache können Sie die
große Bedeutung empfinden, welche geistige Gemeinschaften wie die anthropo-
sophische haben: da wird in einer gewissen Weise das ersetzt, was wir jetzt
charakterisieren konnten wie eine Art von Mitleben, In-Berührung-Kommen.
Wenn es solche Gemeinschaften nicht gäbe, so würde in der Tat ein jeder Tote
darauf angewiesen sein, nur vorgelesen zu bekommen durch ganz nahestehende
Leute. Nur solche geistigen Gemeinschaften, wo gemeinsam spirituelle Ideale
gepflegt werden, erweitern diese Sache. Und so kann es vorkommen, und es
kommt vor, daß das eintritt, daß man da einen Anthroposophen trifft, der in
einer gewissen Weise imstande ist, durch das, was er schon gelernt hat, stark
konzentriert spirituelle Gedanken vorzulesen oder sie ablaufen zu lassen in
seiner eigenen Seele. Dann kann man ihm sagen: Sieh einmal, da ist ein Mensch
gestorben, ich zeige dir seine Schriftzüge, er war auch Anthroposoph, er gehört
derselben Gemeinschaft an. Dann genügt vielleicht, daß der Betreffende nur
Schriftzüge zu sehen bekommt – nicht Photographien –, einen Lieblingsspruch
des Toten erfährt, und es kann sein, daß der betreffende schon etwas
entwickeltere Anthroposoph auch einem solchen in fruchtbarster Weise
vorlesen kann, mit dem er im Leben in keine Berührung gekommen ist. [238]
Das wird auch eine schöne Aufgabe einer geistigen Gemeinschaft sein, daß in
einer so starken Weise der Abgrund überbrückt werden kann zwischen
Lebenden und Toten.

(26) Heute drängen sich die Anthroposophen noch zu mancherlei Aufgaben,
die nur auf dem physischen Plane liegen, weil doch noch viel materialistische
Denkungsweise in ihnen ist, wenn sie auch theoretisch aufgenommen haben die
Wissenschaft der Anthroposophie. Die eigentlichen geistigen Aufgaben werden
erst kommen, wenn Geisteswissenschaft noch tiefer in die Seelen eingezogen
sein wird: dann werden sich Seelen finden, die das Amt übernehmen, den Toten
zu helfen und sie vorwärtszubringen. Innerhalb unserer Gemeinschaft ist in
gewisser Weise der Anfang schon seit langer Zeit gemacht worden, so daß
dasjenige, was auf diesem Gebiet hat geschehen können, nun zu einer hohen
Befriedigung gereichen muß.

(27) Allerdings, wenn ein Anthroposoph durch die Pforte des Todes
gegangen ist, also selbst mitgenommen hat spirituelle Gedanken, so kann er,
wenn er in der geistigen Welt lebt, unter Umständen dann auch selbst den Toten
Dienste leisten, kann ihr Lehrer sein. Aber diese Dinge sind im allgemeinen
schwerer als man denkt. Leichter als drüben kann man dieses alles auf Erden
tun, weil die Gemeinschaften, die nach dem Tode da sein können, durchaus
abhängig sind von den Gemeinschaften, die vor dem Tode da waren.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

11

(28) Wenn zum Beispiel zwei Menschen auf der Erde miteinander gelebt
haben, wovon der eine Anthroposoph war, der andere Geisteswissenschaft nicht
mochte, nun nach dem Tode aber Sehnsucht hat nach ihr, so kann es
vorkommen, daß sich der hier lebende Anthroposoph bis zu seinem eigenen
Tode bemüht, dem Weggegangenen vorzulesen. Nach einer gewissen Zeit tritt
der Zurückgebliebene, der dem anderen vorgelesen hat, selbst durch die Pforte
des Todes; er ist dann mit ihm in der geistigen Welt. Ja, dann tritt ein
Nachklang desjenigen Verhältnisses wieder ein, das hier auf der Erde bestand,
und das bietet eine Schwierigkeit – während keine Schwierigkeit vorhanden
war, als der eine noch auf Erden war und der andere gestorben war. [239] Es
treten Dissonanzen hervor, wenn sie unter den gleichen Daseinsbedingungen,
die in ihren irdischen Beziehungen bestanden hatten, wieder zusammen sind.
Und wie hier die eine Seele nichts wissen wollte von der anderen über
Geisteswissenschaft, so ist es auch drüben. Das zeigt uns aber wieder, wie die
Verhältnisse drüben abhängig sind von den Verhältnissen hier auf Erden. Die
Dinge sind eben sehr kompliziert und können nicht bloß gedanklich konstruiert
werden.

(29) Aber das, was in der Mission der Geisteswissenschaft liegt, das tritt
durch solche Tatsachen lebendig vor unsere Seelen. Das zeigt uns, wie der
Abgrund überbrückt wird zwischen den Lebenden und den Toten. Wir sehen, es
können ebenso die Toten unter Umständen in die Erde hereinwirken, wie die
Lebenden wirken können in die geistige Welt hinein. Wir können untersuchen,
wie die Toten hereinwirken in die physische Welt.

(30) Im Grunde wissen die Menschen hier auf der Erde sehr wenig von dem,
was sie umgibt. Wie betrachten die Menschen das Leben eigentlich? Sie
betrachten es so, daß sie die Ereignisse, die sich abspielen, wie an einen Faden
anknüpfen, daß sie das eine als Ursache, das andere als Wirkung betrachten,
aber weiter nicht viel dabei denken. So sonderbar es klingen mag, aber es ist so.
Das was geschieht, das ist der allergeringste Inhalt des wirklichen Lebens, nur
der äußerliche Inhalt des wirklichen Lebens. Es gibt noch etwas anderes im
Leben als das, was so geschieht; etwas, was nicht minder eine Bedeutung hat
für das Leben.

(31) Nehmen wir ein Beispiel. Ein Mensch ist gewohnt, jeden Tag pünktlich
um acht Uhr aus seinem Hause zu gehen. Er hat täglich einen bestimmten Weg
zu gehen über einen Platz. Eines Tages bringen es die Verhältnisse mit sich, daß
er drei Minuten später weggeht als sonst; aber er geht denselben Weg. Da
nimmt er etwas Sonderbares wahr an dem Platz, über den er täglich gehen muß
unter Kolonnaden her: die Decke der Kolonnaden ist herabgestürzt! Wäre er zu
der gewohnten Zeit gegangen, so hätte ihn die Decke bestimmt erschlagen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

12

(32) Solche Dinge gibt es viele im Leben. [240] Wie oft können wir uns
sagen, daß etwas ganz anderes möglich gewesen wäre, wenn diese und jene
Bedingungen vorhanden gewesen wären, als das, was eingetreten ist. Wir
werden eben im Leben vor vielem behütet; vieles geschieht nicht, was
geschehen könnte. Wir betrachten nämlich im Leben nur die äußeren
Wirklichkeiten, nicht aber die inneren Möglichkeiten; aber diese Möglichkeiten
liegen fortwährend hinter dem Leben. Wenn ein gewesener Tag für uns diese
oder jene Ereignisse gebracht hat, so ist das eben im Grunde genommen nur das
Äußerlich-Wirkliche, und dahinter liegt eine ganze Welt des Möglichen.
Denken Sie sich zum Beispiel das Meer, meine lieben Freunde. In dem Meer
leben viele, viele Heringe; damit sie haben entstehen können, sind aber nicht
nur so viel Keime dagewesen, als dann Heringe entstanden sind. Viele,
unendlich viele Keime gehen zugrunde; sie erreichen nicht ihr Ziel; es lebt nur
die mögliche Anzahl von Heringen. So ist es aber mit dem ganzen Leben. Das,
was wir vom Morgen bis zum Abend erleben, ist nur ein Ausschnitt aus einer
großen Zahl von Möglichkeiten. Wir gehen in jedem Augenblick an möglichen,
aber nicht geschehenden Dingen vorbei. Wenn etwas Mögliches an uns
vorübergegangen ist, dann ist das für uns ein besonderer Augenblick. Denken
Sie an das Beispiel des Mannes, der nur wie gewöhnlich hätte aus dem Hause
zu gehen brauchen: er wäre von der Decke der Kolonnaden erschlagen worden.
So sind aber fortwährend solche Möglichkeiten für uns vorhanden. In einem
solchen Moment, wo ein Mensch drei Minuten später vor dem Gebäude ist, das
ihn sonst erschlagen hätte, wenn er früher gekommen wäre, da ist der günstige
Moment, daß die geistige Welt in ihm aufblitzen kann. Da kann ihm eines
dieser Erlebnisse aufgehen, das ihn mit Toten zusammenbringen kann. Heute
achtet der Mensch noch nicht auf diese Dinge, weil er eigentlich nur an der
Oberfläche der Dinge lebt.

(33) Geisteswissenschaft wird nach und nach Lebenselixier werden, und der
Mensch wird nicht nur sehen, was äußere Wirklichkeit ist, sondern er wird
achten auf dasjenige, was sich ankündigt in seinem Seelenleben. Und darunter
wird oftmals die Stimme der Toten sein, die noch etwas wollen von den
Lebenden. [241]

(34) Wie wir am Vorlesen ein Beispiel dafür haben, daß die Lebenden auf
die Toten wirken können, so können auch die Toten wiederum auf die
Lebenden einwirken. Es wird die Zeit kommen, da werden die Menschen im
Geiste mit den Toten reden. Da werden sie zu den Toten reden und werden den
Toten gewissermaßen zuhören. Da es so ist, daß der Tod nur die äußere Form
des Menschen ändert, seine Seele aber weiter sich entwickelt, so ist es noch ein
recht unvollkommener Zustand der Menschheit, den die Menschen jetzt
darleben, indem sie keine Gemeinschaft haben mit den Menschen, die nur in
anderer Form leben, nur ein andersartiges Leben haben.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

13. Vortrag: Die Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits

13

Wenn Geisteswissenschaft nicht mehr eine Theorie sein wird, sondern die
Seelen durchziehen wird, so wird auch eine lebendige Gemeinschaft mit den
Toten immer da sein können. Dieses, was jetzt nur in einer gewissen Weise für
den Seher da sein kann, das wird nach und nach gemeinsames Menschengut
werden.

(35) Sie können sagen: Für den Seher mag das so sein, er kann die Menschen
aufsuchen zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Aber es ist dies heute
sehr schwierig, weil der Unglaube an die geistige Welt, das Nicht-in-
Beziehung-Stehen zur geistigen Welt Hindernisse schafft auch für diejenigen,
die sich verbinden können mit der geistigen Welt. – Es gibt eben gewisse
Dinge, die nur dann ungehindert sich abspielen können, wenn sie Gemeingut
der Menschen sein können. Es kann ein Mensch ein noch so bedeutender
Baumeister sein, wenn niemand etwas von ihm bauen läßt, kann er eben nicht
bauen. So kann es auch für den Seher sein. Er kann die Fähigkeiten haben, in
eine geistige Welt hinaufzusteigen zu den Toten: aber wenn das erschwert wird
dadurch, daß die Gemeinschaft mit den Toten für die meisten Menschen
unmöglich ist, kann es auch für den Seher nur in Ausnahmefällen gelingen.

(36) Meine lieben Freunde, ich wollte Ihnen zeigen, wie Geisteswissenschaft
Leben wirken kann. Und vielleicht besser noch als dasjenige, was wir
theoretisch lernen, ist dieses Gefühl, diese Empfindung zu pflegen von der
Aufgabe der Geisteswissenschaft in der Menschenzukunft. Dadurch bekommt
ein jeder, der zu dieser anthroposophischen Bewegung gehört, einen Eindruck
von dem, was er eigentlich tut. [242] Er bekommt einen Eindruck davon, was
für ein Unermeßliches geleistet werden soll gerade durch die Geistes-
wissenschaft oder Anthroposophie. Und man lernt dadurch mit vollem Ernst
und in voller Würde an ihr hängen, man lernt, sie nicht als etwas Leichtes, was
uns nur erbauen soll, zu nehmen, sondern sie zu nehmen als etwas, was der
Menschheit gegen die Zukunft hin notwendiger und notwendiger wird. Davon
wollte ich durch die heutigen Betrachtungen eine Empfindung in Ihnen
hervorrufen. [243]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt. –
Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen

und der übersinnlichen Welt

VIERZEHNTER VORTRAG

München, Erster Vortrag, 10. März 1913

Inhalt: Notwendige Vorbereitung schon im Erdenleben, damit die Menschenseele im Leben
zwischen Tod und neuer Geburt die Gaben der Hierarchien entgegennehmen kann, mit deren
Hilfe sie eine neue Leiblichkeit ausgestaltet. Die Abhängigkeit des Erdenlebens von den
vorhergehenden Inkarnationen. Beispiele: Karmische Folgen von Stumpfbleiben gegenüber
dem Übersinnlichen, von religiösem Fanatismus und von Engherzigkeit. – Die Bedeutung der
Liebe zu unserer Arbeit. Unverbrauchte Kräfte Frühverstorbener und ihre Bedeutung für die
Rettung der Seelen, die sich aus der fortschreitenden Entwicklung ausschließen.

(1) Es wird sehr häufig in Kreisen, in denen materialistische Gesinnung
herrscht, eine Redewendung gebraucht, welche zunächst, wenigstens äußerlich
betrachtet, so scheint, als ob sie im Grunde genommen ganz vernünftig wäre,
die aber doch ganz anders erscheint, wenn man sie mit den Erkenntnissen der
Geisteswissenschaft beleuchtet. Insbesondere konnte man diese Redensart sehr
häufig hören in der Zeit, in welcher der theoretische Materialismus geblüht und
große populäre Kreise beherrscht hat; aber auch heute hört man diese Redensart
zuweilen noch.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

2

Sie besagt: Wenn man auch annehmen wolle, daß es ein Leben gäbe jenseits der
Pforte des Todes, so brauche sich der Mensch ja nicht, bevor er an diese Pforte
des Todes herantrete, mit diesem Leben zu befassen; denn wenn er einmal
hindurchgegangen sein werde durch diese Pforte des Todes, werde er ja sehen,
was da kommt; und für hier, für die physische Welt, genüge es vollkommen,
sich hineinzuleben in dieses physische Dasein, und man dürfe hoffen, daß, wenn
man sich nur voll hineingelebt habe in dieses physische Dasein, man dann auch
schon geeignet sein werde, falls es ein solches Leben jenseits der Pforte des
Todes gäbe, es in entsprechender Weise an sich herantreten zu lassen.

(2) Gegenüber dem hellseherischen Blicke, der hinzuschauen hat auf das
Gebiet, das der Mensch durchlebt zwischen dem Tode und einer neuen Geburt,
erweist sich aber diese Redensart als eine völlig unmögliche. [244] Wenn
nämlich der Mensch durch die Pforte des Todes getreten ist – wir haben ja
schon darauf hingewiesen in den Betrachtungen, die wir bei meiner letzten
hiesigen Anwesenheit angestellt haben –, dann ist er zunächst damit beschäftigt,
das zu verarbeiten, was ihm noch geblieben ist an Resten, an Erinnerungen und
Zusammenhängen mit dem letzten Erdenleben. Man möchte sagen: In den
ersten Zeiten nach dem Tode, durch Jahre, ja durch Jahrzehnte hindurch, schaut
der Mensch in einer gewissen Weise zurück auf sein letztes Erdenleben; er ist
noch mit den Dingen beschäftigt, die im astralischen Leibe als Kräfte
zurückgeblieben sind vom letzten Erdenleben. Aber immer mehr und mehr tritt
er ein in diejenige Region, die wir gleichsam vom kosmischen Gesichtspunkte
aus das letzte Mal beschrieben haben; immer mehr und mehr tritt er ein in die
Region, wo er in Zusammenhang kommt mit den Wesenheiten der höheren
Hierarchien. Und der Mensch muß zwischen dem Tod und einer neuen Geburt
mit diesen Wesenheiten der höheren Hierarchien in Zusammenhang kommen;
denn er muß diejenigen Kräfte sammeln, welche er dann wiederum braucht,
wenn er neuerdings durch die Geburt in ein physisches Dasein tritt. Der Mensch
muß ja zweierlei mitbringen in dieses physische Dasein, was ihm sozusagen
herangebildet und erkraftet ist zwischen dem Tode und der Geburt. Er muß
diejenigen Kräfte hereinbringen, die ihn befähigen, wenn er sich verbunden hat
mit dem, was in der Vererbungsströmung liegt und ihm sozusagen als von der
Vererbungsströmung kommende Substantialität übergeben wird, er muß in dem,
was sich da verbindet mit dieser Vererbungsströmung, die Kräfte haben, welche
von den ersten Jahren an und dann lange noch durch das Leben hindurch von
innen heraus die Leiblichkeit plastisch ausgestalten; so daß die Leiblichkeit
durchaus angepaßt ist der Individualität, die sich der Mensch aus dem
vorhergegangenen Erdenleben herüberbringt. Was dem Menschen gegeben wird
von seinen Voreltern in der physischen Vererbungslinie, das entspricht ja
sozusagen der menschlichen Individualität nur dadurch, daß der Mensch
angezogen wird von gewissen, man möchte sagen, Mischungsverhältnissen in
der physischen Vererbungslinie, die erzeugt wird von der Art, wie Vater,
Mutter, Großvater, Großmutter und so weiter hinauf, waren. Von dem, was da
entstehen kann in der physischen Vererbungslinie, wird der Mensch angezogen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

3

[245] Aber das, was da der Mensch als seine äußere Hülle empfängt, indem er
durch die Geburt geht, das muß erst im Feineren plastisch ausgestaltet werden.
Und das wird ausgestaltet mit Hilfe einer ungeheuer komplizierten Anordnung
von Kräften, die sich der Mensch aus der geistigen Welt mitbringt und die er so
erhält, daß er von der einen Ordnung der Hierarchien aus diese Kräfte, von einer
anderen Hierarchienordnung jene Kräfte erhält. Wenn wir einen bildlichen
Ausdruck gebrauchen wollen, so können wir sagen: Zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt werden dem Menschen übergeben die Gaben der
Wesenheiten höherer Hierarchien, und diese Gaben sind die Kräfte, die der
Mensch braucht, um das, was ihm durch die Vererbung übergeben wird, seiner
eigenen Individualität anzupassen.

(3) Wenn dieses das eine ist, was wir berücksichtigen müssen bei dem sich
verkörpernden Menschen, dann ist das andere das, daß der Mensch wiederum
arbeitet, wenn er sich dessen auch nicht bewußt ist, an der Zusammenfügung
und Ausgestaltung seines Schicksals. Mancherlei, was wie durch einen Zufall
geschieht im Menschenleben, führt der Mensch dadurch herbei, daß er sich die
Kräfte zwischen dem Tode und der Geburt angeeignet hat, die ihn befähigen,
dann im Erdenleben gerade an das heranzukommen, was in seinem Karma
gelegen sein kann. Das alles weist uns darauf hin, wie der Mensch zwischen
dem Tod und einer neuen Geburt die Gaben empfangen muß von den
Wesenheiten der höheren Hierarchien, mit denen er da in Zusammenhang
kommt.

(4) Nun ist ein Zweifaches möglich, wie sich dem seherischen Blickbezeugt,
wenn die menschliche Seele durch dieses Gebiet zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt hindurchgeht. Es ist möglich, daß diese menschliche Seele ohne
geistiges Licht, gleichsam im Finsteren tappend, sich hindurchwinden muß
durch die Wesenheiten der höheren Hierarchien so, daß sie nirgends eigentlich
die Möglichkeit findet, aus den inneren Tendenzen heraus die entsprechenden
Gaben der höheren Hierarchien entgegenzunehmen. Man muß auf dem Wege
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt die Möglichkeit haben, wenn man
die Gaben der Wesen höherer Hierarchien entgegennehmen will, diese
Wesenheiten zu schauen, diesen Wesenheiten wirklich bewußt entgegen-
zutreten. [246] Bildlich gesprochen: Man kann ohne Licht im Finsteren –
natürlich ist geistiges licht gemeint – sich hindurchwinden müssen durch das,
was man erleben sollte, durch die Gemeinschaft mit den Wesenheiten der
höheren Hierarchien. Man kann aber auch so hindurchgehen, daß man, je
nachdem man nach dem Karma die Notwendigkeit hat, diese Gaben beleuchtet
bekommt und sie in der richtigen Weise entgegennimmt. Das Licht nun, das uns
zu leuchten hat, damit wir nicht im Finsteren durchgehen durch die
Wesenheiten der höheren Hierarchien, das kann uns nimmermehr gegeben
werden, wenn wir durch die Pforte des Todes hindurchgeschritten sind, falls wir
es uns nicht schon mitbringen durch das, was wir an Gefühlen, an
Empfindungen, an Gedanken entwickeln, die in dem Leben zwischen der



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

4

Geburt und dem Tode nach den höheren Welten hingelenkt sind. Es ist also
etwas, was wir uns selber zubereiten müssen in diesem Leben vor dem
physischen Tode. Dadurch, daß wir die Gedanken, Empfindungen, Gefühle
hinlenken – vielleicht auch nur ahnend hinlenken, aber doch hinlenken – nach
den übersinnlichen Welten, dadurch bereiten wir uns das Licht; denn dieses
Licht kann nur von uns selber herausscheinen: das Licht, wodurch wir so
hindurchgehen durch die Wesenheiten der höheren Hierarchien, daß diese uns
ihre Gaben wirklich verabreichen können, daß wir sozusagen nicht
danebengreifen, wenn wir sie empfangen sollen. So sehen wir, daß die
Redensart ganz falsch ist, die da besagt, wir können warten und brauchen uns
nicht zu kümmern um die übersinnlichen Welten, bis der Tod eintritt. Das ist
durchaus unrichtig; denn wie sie an uns herantreten, ob sie so herantreten, daß
wir aus ihnen die Kräfte empfangen können, die wir brauchen für das nächste
Leben, das hängt davon ab, wie wir uns selber das Feld zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt namentlich auf einer gewissen Strecke beleuchten können.
Und wir bleiben im Finstern, wenn wir unter vollständiger Leugnung oder
Abweisung des Gedankens an die übersinnlichen Welten das Leben bis zum
physischen Tode zugebracht haben. [247] Es kann eben etwas zwar durchaus
plausibel, annehmbar erscheinen für die gewöhnliche Verständigkeit des
Menschen: gemessen mit den Tatsachen der höheren Welten hört es auf, wahr
zu sein. So zeigt sich dem seherischen Blick gar oft, daß an einem Menschen,
der sich nicht gekümmert hat um die übersinnlichen Welten, der nichts hat von
ihnen wissen wollen, der nach dem Grundsatz gelebt hat, hier in der physischen
Welt sei alles Meinen, Denken, Fühlen, Empfinden dieser Welt nur zugewendet,
der sich sagte, das andere wird dann schon an mich herantreten, wenn es Zeit ist
– es kann der seherische Blick entdecken, daß eine solche Seele, die also durch
die Pforte des Todes hindurchgeht, eben im Finstern hindurchgeht, daß sie
versäumen muß, weil sie so im Finstern durchgeht, entgegenzunehmen die
Gaben, welche ihr verabreicht werden sollen von den Wesenheiten der höheren
Hierarchien. Und tritt dann eine solche Seele durch die Geburt in ein neues
Erdendasein, so fehlen ihr die Kräfte, welche ausgestalten können die
Leiblichkeit, welche diese innere Formation so plastisch gestalten könnten, daß
der Mensch gemäß seinem Karma wirklich zulänglich ist im Leben. Hat sich der
Mensch in der Weise, wie es eben angedeutet worden ist, in einem früheren
Leben stumpf erwiesen gegenüber den übersinnlichen Welten, so muß er, wenn
diese Stumpfheit durch die Finsternis gegangen ist, unausgerüstet und
unzulänglich in ein neues Leben treten.

(5) Er hat Kräfte in seiner Leiblichkeit nicht ausgestaltet, die er ausgestaltet
haben sollte im nächsten Erdenleben, gewisse innere Formationen bilden sich
nicht; der Mensch bleibt in gewisser Weise hinter dem zurück, was er hätte
werden können, was er auch hätte werden sollen. Er war willkürlich stumpf in
dem vorhergehenden Leben und wird notwendig stumpfer, als er hätte werden
können und sollen in dem nächsten Erdenleben.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

5

Er kann nicht so viel begreifen, als er sonst hätte begreifen können; er kann
nicht so Anteil nehmen an der Welt, als er sonst hätte Anteil nehmen können; er
bleibt ohne Interesse für das, wofür er sonst Interesse gehabt hätte.

(6) Das alles kann sich einstellen als karmische Folge des willkürlichen
Stumpfbleibens in einem vorhergehenden Leben. [248] Und so kann der
Mensch, wenn er dann neuerdings durch die Pforte des Todes tritt, mit einem
erarbeiteten Seelengut durch diese Pforte des Todes treten, das weit zurück-
geblieben ist hinter dem, was es hätte werden sollen. Wenn dann der Mensch
wieder eintritt in die geistige Welt und wiederum durchmacht das Gebiet
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, so könnte man zunächst jetzt
glauben, da er ja wesentlich in seinen inneren Kräften herabgestimmt worden ist
und unzulänglich geworden ist, daß er jetzt noch mehr in der Finsternis tappen
müsse, und man könnte gewissermaßen verzweifeln daran, daß ein solcher
Mensch sich jemals wieder erheben könne. So ist es nun nicht; aber etwas
anderes tritt heran in diesem Leben zwischen dem Tod und einer neuen Geburt,
das als ein zweites zu Betrachtendes sich vor die Seele stellen soll. In diesem
Leben, das dann auf das unwillkürlich stumpfe Leben folgt, hat, weil es so war,
wie es eben verlief, Luzifer mit seinen Kräften eine besondere Gewalt über den
Menschen, und der beleuchtet ihm jetzt das Feld zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt. Er muß nun die Gaben, durch die luziferischen Kräfte beleuchtet,
von den höheren Wesen entgegennehmen. Dadurch bekommen alle diese Gaben
eine ganz besondere Färbung. Allerdings tritt der Mensch dadurch, daß er jetzt
nicht durch die Finsternis geschritten ist, aber auch nicht selbständig sich aus
sich selbst heraus das entsprechende Feld beleuchtet hat, so in das nächste
Dasein, daß er das, was ihm gegeben wird in der Vererbung, zwar plastisch
ausgestalten kann; aber es ist das alles, was er ausgestaltet, von luziferischer
Färbung. Und wenn man dann einen solchen Menschen im nächsten Leben
betrachtet, so ist er oftmals von der Art wie zahlreiche Menschen, die uns
insbesondere in unserer gegenwärtigen Zeit begegnen: Menschen mit einer
nüchternen, trockenen nicht nur, sondern egoistischen Urteilsfähigkeit, mit einer
egoistischen Verständigkeit, die überall, wo sie im Leben auftritt, nur den
eigenen Vorteil im Auge hat. Das ist das, was an Eigenschaften der Seele aus
allem vorhergehend Geschilderten hervorgeht. [249] Die Selbstlinge, die klug
sind, aber ihre Klugheit nur im Dienste ihrer Selbstsucht anzuwenden geeignet
sind, die alle Anordnungen so treffen, daß ihrer Selbstsucht gedient ist, die
gescheit sind, aber nur gescheit zu ihrem eigenen Vorteil, das sind zumeist
solche Seelen, die vorher den Weg durchgemacht haben, der eben geschildert
worden ist. Und es hängt dann davon ab, weil jetzt diese Seelen allerdings nicht
stumpf bleiben, sondern wegen vielerlei Kräften, die in ihnen sind aus noch
früheren Erdeninkarnationen, daß sie doch herantreten können an das, was
ihnen wiederum auf der Erde im physischen Leben einen Strahl hereinbringen
kann von wirklich übersinnlichem Dasein.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

6

(7) Dadurch liegt die Möglichkeit vor, in einem neuen Erdendasein
sozusagen entzündet zu werden von Erkenntnissen der höheren Welten. Eine
solche Seele braucht also nicht abgeschlossen zu werden von allem weiteren
Eindringen in die geistigen Welten, sie wird wiederum sich erheben; aber das
wird eintreten, was geschildert worden ist. Und wir haben da einen sehr
merkwürdigen, bedeutungsvollen Zusammenhang zwischen drei Erdenleben
und den dazwischenliegenden beiden Leben zwischen dem Tod und einer neuen
Geburt. Der seherische Blick entdeckt tatsächlich recht oft – gerade dann, wenn
er nach jenen Menschen sich hinwendet, die in der Gegenwart als klug, gescheit
gelten, aber in allen ihren Maßnahmen nur auf ihren Vorteil bedachte Seelen
sind – als vorhergehende Ereignisse für diese Seelen das, was geschildert
worden ist: zuerst ein Leben, das sich willkürlich abgewendet hat von allem
Interesse an den übersinnlichen Welten; dann ein Leben, das gar nicht fähig
war, weil es die inneren leiblichen Organe nicht hatte, sich auch nur für etwas
zu interessieren in der physischen Welt, was ihm naheliegen könnte, wenn es
eben nicht solche Vorbedingungen hätte; dann ein nächstes Leben, das nur dient
dem selbstsüchtigen Verstande, der selbstsüchtigen Klugheit. Bei der weiten
Verbreitung der selbstsüchtigen Klugheit in unserer gegenwärtigen Zeit ist es
möglich, sozusagen gerade diesen Weg der Menschenseelen zu verfolgen; denn
wir kommen da zurück in Zeiten, in denen wir viele, viele Menschen finden in
vorhergehender Inkarnation, die wegen ihrer unausgebildeten Organe nur ein
sehr stumpfes Interesse hatten, sogar für die gewöhnliche Sinneswelt, nicht nur
für die übersinnliche Welt. [250] Und dann kommen wir auf eine dritte
Inkarnation zurück, die oftmals für diese Seelen liegt in demjenigen, was wir
die vierte nachatlantische Kulturperiode nennen, wo mehr, als man heute glaubt,
willkürlicher Atheismus, willkürliche Interesselosigkeit für die übersinnlichen
Welten in den mannigfaltigsten Gegenden der Erde gewaltet haben. Weil die
Umstände so liegen, ist es gerade möglich, den geschilderten Entwickelungs-
weg der Seele in bezug auf die angedeuteten Ereignisse heute zu studieren.
Aber das Studium dieses Entwickelungsweges der Seele zeigt uns ganz klar,
was da kommen muß für eine Seele, die in unserer Zeit wiederum willkürlich
sich verschließt vor den übersinnlichen Welten.

(8) Noch in einer anderen Weise kann das Leben in drei aufeinander-
folgenden Inkarnationen verlaufen. Da kann sich zum Beispiel das Folgende
zeigen: Wir beobachten eine Seele, welche im wesentlichen, sagen wir, so ist,
daß sie mit einem gewissen Fanatismus, mit einer gewissen Engherzigkeit ihre
seelischen Bedürfnisse befriedigt an dem, was sich zunächst ergibt. Eine, man
möchte sagen, religiös-egoistische Seele beobachtet man. Wir finden heute
solche Seelen. Es hat sie immer gegeben im Entwickelungslauf der Menschheit
auf der Erde, Seelen, die sozusagen gläubig sind, instinktiv gläubig aus dem
Grunde, weil sie aus einem gewissen seelischen Egoismus heraus eine Art
Belohnung oder Ausgleich für das physische Erdenleben erwarten wollen in
einem Jenseits.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

7

Diese Erwartung kann ja durchaus egoistisch sein und kann verknüpft sein mit
einer fanatischen Engherzigkeit gegenüber dem, was, sagen wir als Geistes-
wissenschaft oder aus den Mysterien heraus, über die höheren Welten an die
Menschen herantritt. Wie viele Menschen sehen wir heute, welche zwar
durchaus an dem Ausblick in eine geistige Welt festhalten, aber fanatisch
engherzig alles ablehnen, was ihnen nicht die Richtung des Bekenntnisses
gerade gibt, in das sie hineingeboren sind, in dem sie heranerzogen sind. Solche
Seelen sind oftmals nur zu bequem, überhaupt irgend etwas kennenzulernen
über die geistigen Welten. Ein tieferer Egoismus kann in diesen Seelen wurzeln,
trotzdem sie jenseitsgläubige Seelen sind. [251] Alles, was mit dem Jenseits-
glauben in solcher Art zusammenhängt, weist wiederum in einer gewissen
Weise darauf hin, daß der Mensch nicht in der richtigen Art den Weg findet
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, daß er die Gaben der Wesenheiten
höherer Hierarchien nicht in der richtigen Weise entgegennehmen kann, daß
diese Gaben so an ihn herantreten, daß, wenn er durch eine nächste Geburt
wieder ins Erdenleben tritt, er zwar an seiner Leiblichkeit arbeiten kann, er in
gewisser Weise auch arbeitet an dem Zusammenzimmern seines Karma, aber
alles in einer unrichtigen Weise ausgestaltet und zusammenzimmert, seine
Leiblichkeit so bearbeitet, daß aus ihm zum Beispiel ein Hypochonder, ein
überempfindlicher Mensch wird, der schon durch seine leiblichen Anlagen dazu
bestimmt ist, von der Außenwelt so berührt zu werden, daß er mürrisch,
unzufrieden und unbefriedigt durch das Dasein schreitet, und von diesem
Dasein immer so angefaßt wird, daß er sich immer verletzt glaubt durch dieses
Dasein. Ein gewisses hypochondrisches, krankhaft melancholisches Wesen, das
kann vorbereitet, vorbedingt durch die Leiblichkeit, aus den Ursachen hervor-
gehen, die eben geschildert worden sind. Also ein in egoistischem Sinne
fanatisches Festhalten an gewissen Formen eines Jenseitsbekenntnisses kann
ebenso den Menschen dazu führen, in unrichtiger Weise durchzugehen durch
das Feld zwischen dem Tode und einer neuen Geburt und seine Leiblichkeit
dann in falscher Weise empfindlich zu machen in einem nächsten Erdenleben.
Tritt er dann wiederum durch die Pforte des Todes ein in das geistige Leben,
dann hat, wie sich dem hellseherischen Blick zeigt, auf eine solche Seele
besonders alles Ahrimanische einen tiefen Einfluß. Und dieses Ahrimanische
gibt all den Kräften, die der Mensch dann sammelt zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt, eine solche Färbung, eine solche Ausgestaltung, daß der
Mensch sich diese Kräfte durch die nächste Geburt so ins Dasein bringt, daß er
dann, ohne daß er etwas dazu vermag, durch seine bloße Veranlagung in einer
gewissen Weise in seinem Vorstellen und Empfinden engherzig wird, daß er
unfähig wird, die Welt unbefangen zu überschauen. [252] Zahlreiche Geister,
die wir unter uns finden, die eine gewisse Engherzigkeit haben, die nicht
imstande sind mit ihren Gedanken aus gewissen Schranken herauszugehen, die
mit Scheuledern in gewisser Weise behaftet sind, die, selbst wenn sie sich
anstrengen, doch in einer gewissen Weise borniert bleiben, verdanken dieses
Karma den geschilderten Verhältnissen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

8

(9) Um noch deutlicher zu machen das, was gemeint ist, sehen wir einmal auf
folgendes Beispiel hin: Da ist ein sehr, sehr gutgläubiger, wahrscheinlich auch
durchaus von der Wahrheit dessen, was er behauptet, absolut durchdrungener
Mensch, der über die religiöse Erziehung der Kinder geschrieben hat in dem
ersten, im Vorjahre erschienenen Freidenkerkalender. Er hat da folgende Logik
entwickelt. Er sagt: Man solle die Kinder nicht religiös erziehen, denn es sei
unnatürlich. Wenn man nämlich die Kinder aufwachsen läßt, ohne daß man an
sie religiöse Begriffe und Ideen heranbringt, ohne daß man ihnen religiöse
Empfindungen einimpft, dann sieht man, daß sie von selber nicht dazu
kommen; daraus würde sich ergeben, daß es unnatürlich sei, der Menschenseele
solche Begriffe und Ideen aufzunötigen, da sie nur von außen eingeprägt sind. –
Es ist ganz gewiß, daß diejenigen, die sich heute Freidenker nennen, mit
Enthusiasmus solch einen Gedanken aufnehmen und ihn sogar tiefsinnig finden;
aber man braucht ja nur folgendes zu bedenken: Es ist ganz allbekannt, daß ein
Menschenkind, das, bevor es sprechen gelernt hat, versetzt werden würde auf
eine einsame Insel, wenn es dort aufwachsen muß, ohne daß ein menschlicher
Laut an es herandringt, niemals sprechen lernen würde! Daraus geht hervor, daß
der Mensch von selber sich das Sprechen nicht heranbildet, wenn es nicht von
außen an ihn herankommt. Der gute, freireligiöse Prediger müßte auch seinen
Bekennern verbieten, die Menschenkinder das Sprechen zu lehren, da sie ihre
Sprache nicht von selbst entwickeln. Wir sehen also, daß etwas, was sehr
logisch ausschaut und was unter Umständen eine ganz weite Gemeinde als
tiefsinnig auffaßt, nichts anderes ist als ein logischer Unsinn; denn in dem
Augenblick, wo man darüber hinausdenkt, erweist es sich gleich als logisch
ganz brüchig. Da haben wir einen Menschen, der mit Scheuledern behaftet ist.
Solche Beispiele finden wir auf Schritt und Tritt im heutigen Leben. [253]
Gerade heute finden sich die Menschen ungeheuer häufig, die mit solchen
Scheuledern behaftet sind, die scheinbar alle ihre seelischen Tätigkeiten
außerordentlich entwickeln, aber in dem Augenblick, wo sie heraustreten sollen
aus einem gewissen Kreis, den sie sich gezogen haben, versagt alles; sie sehen
einfach nicht, was außerhalb dieses Kreises liegt. Wenn wir solche Menschen
zurückverfolgen, finden wir bei ihnen die zwei vorhergehenden Inkarnationen
so gestaltet, wie es erwähnt worden ist. Daraus wiederum kann sich uns
ergeben, was einer Menschenseele in der Zukunft bevorsteht, welche heute, wie
es bei so zahlreichen Seelen der Fall ist, aus Bequemlichkeit, aus Egoismus sich
einschließt in ein positives Bekenntnis, um dessen Grund sie nicht weiter fragt.
Ist es denn nicht so, daß viele Menschen heute unter uns leben, welche einfach
zu dem Bekenntnis sich zählen, weil sie hineingeboren sind und weil sie später
zu bequem sind, aus ihm herauszugehen, aber mit egoistischem Fanatismus an
diesem Bekenntnis festhalten? Sie sind – wenn es vielleicht auch ein un-
möglicher Gedanke ist – ebenso gute Evangelische oder gute Katholiken aus
dem Grunde, aus dem sie gute Durchschnittstürken wären, wenn sie durch
Verordnung ihres Karma just mitten in den Islam hineingeboren wären.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

9

Aber es ist einmal heute die Zeit der Menschheitsentwickelung gekommen, in
der die Seelen in einer gewissen Weise zurückbleiben und unzulänglich werden
in folgenden Inkarnationen, wenn sie die Augen nicht aufmachen wollen
gegenüber dem, was aus den geistigen Welten in vielfältiger Art heute an die
Menschenseelen herantreten kann.

(10) Ja, die karmischen Zusammenhänge sind kompliziert; aber sie hellen
sich uns auf, wenn wir einige von solchen Beispielen betrachten, wie sie jetzt
eben in verschiedenartiger Weise vor unsere Seele getreten sind. In mannig-
faltig anderer Weise ist das Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt,
und dadurch wiederum das nächste Erdenleben, abhängig von dem vorher-
gehenden. Wir können mit dem seherischen Blicke in der geistigen Welt Seelen
verfolgen, welche sozusagen eine eigenartige Aufgabe erlangt haben zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt. [254] Es ist ja alles, was uns in der
physischen Welt entgegentritt, aus den geistigen Welten herein eigentlich
bewirkt. Der Mensch sieht in der physischen Welt nur nicht, wie überall in die
Vorgänge des physischen Planes die übersinnlichen Kräfte hereinspielen. Am
kurzsichtigsten ist in dieser Beziehung eben der materialistische Sinn. So zum
Beispiel ist alles das, was an den Menschen herantritt, sei es an Heilfaktoren der
Luft oder an Heilfaktoren des Wassers oder an anderen Heilfaktoren unserer
Umgebung, nur einseitig erklärt, nur zum Teil erklärt, wenn wir es im Sinne der
jetzigen hygienischen Theorien erklären wollen, eben rein materialistisch. Die
ganze Art und Weise, wie Heilfaktoren, Gesundheitsfaktoren, wie sprießendes,
wachsendes, die Menschenwelt gedeihenmachendes Leben hereinspielt in das
physische Dasein, hängt davon ab, wie die Wesenheiten der höheren
Hierarchien ihre Heilfaktoren, ihre Gesundheitsfaktoren, ihre Kräfte, die das
Menschenleben groß und schön und wachsend werden lassen, hereinschicken
aus der übersinnlichen Welt in die sinnliche. Alles Wachsen und Gedeihen –
man kann es mit dem übersinnlichen Blick so verfolgen –, jedes gesundende
Lüftchen wird geordnet von übersinnlichen Kräften aus, die gelenkt und
gerichtet werden von den Wesenheiten der höheren Hierarchien. Dann kann der
Seher sehen, wie in einer gewissen Zeit die Menschenseele zwischen dem Tode
und einer neuen Geburt Diener wird derjenigen geistigen Wesenheiten der
höheren Hierarchien, welche die Heilfaktoren, die Gesundheitsfaktoren, die
Wachstumsfaktoren aus den übersinnlichen Welten in diese sinnliche Welt
hereinsenden. Da sehen wir manche Seele eine gewisse Zeit ihres Lebens
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt hindurch der Arbeit gewidmet, die
dem Dienste gilt der eben charakterisierten geistigen Wesenheiten der höheren
Hierarchien. Seligkeit empfinden dann solche Menschenseelen, welche Diener
sein dürfen der eben geschilderten Wesenheiten der höheren Hierarchien. [255]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

10

(11) Daß die Menschenseele eine gewisse Zeit hindurch nach ihrem Tode so
Diener sein darf von Wesenheiten der höheren Hierarchien, die im guten, im
besten Sinne das Menschenleben zur Gedeihung und Förderung bringen, hängt
davon ab, ob diese selbe Menschenseele – man kann das verfolgen, wenn man
solche Dienst leistenden Menschenseelen zurückverfolgt bis ins letzte
Erdenleben –, ob eine solche Menschenseele in einer ganz bestimmten Art
gewisse Verrichtungen während ihrer physischen Inkarnation vollzogen hat. Es
kann ja der Mensch hier in der physischen Welt das, was er zu vollziehen hat,
so vollziehen, daß er bei einer jeden Gelegenheit knurrt, daß ihm zuwider ist,
was er tut, daß er aber dennoch wie unter einem Joche handelnd seine Pflicht
tut. Wir sehen oft ganz gewissenhafte Menschen, aber wir sehen solche oftmals
ohne Hingabe, ohne Enthusiasmus, ohne Liebe zur Sache ihre Arbeit
vollziehen; andere sehen wir, die ihre Arbeit mit Liebe zur Sache vollziehen,
mit Hingabe, mit Enthusiasmus, mit dem Gedanken, daß sie dadurch, sei es in
sozialer oder anderer Beziehung, der Menschheit einen Dienst leisten.

(12) Es hängt mit diesem eben Auseinandergesetzten noch etwas anderes
zusammen, und es ist wichtig, gerade in unserer Zeit eine solche Betrachtung
anzustellen. Gegenüber dem, was das Menschenleben vielfach in alten Zeiten
war, hat es sich heute recht sehr verändert. Die Beschäftigungsarten der
Menschen, die sozusagen gar nicht mehr den Enthusiasmus aufkommen lassen,
nehmen immer mehr und mehr zu und müssen gerade aus dem Fortschritt der
Menschheit heraus zunehmen. Wer wollte es leugnen, daß es heute schon
zahlreiche Beschäftigungsarten auf dem physischen Plane gibt, denen
gegenüber der Mensch einfach unwahr werden müßte, wenn er in ihrem
Vollzug Enthusiasmus heuchelte, die er eben aus bloßem Pflichtgefühl
verrichten muß. Gewiß darf sich der Mensch durch nichts abhalten lassen, wenn
ihn sein Karma an einen gewissen Platz gestellt hat, seine Pflicht zu tun, auch
wenn er sie mit Widerwillen tut; aber jeder Mensch ist in der Lage, wenn er nur
wirklich will, oder wenigstens, wenn ihm Gelegenheit gegeben wird zu wollen,
irgend etwas im Laufe seines Lebens zu tun, falls sein Karma nicht gar zu sehr
dagegen spricht, was auch mit Hingabe verrichtet werden kann. [256] Man
sollte dieses bedenken und sollte bedenken, wie wichtig es ist für den gesamten
Zusammenhang unseres Menschheitslebens, daß diejenigen, die solches
überschauen, alles was in ihrer Macht steht, tun, gerade in unserer jetzigen
sozial so schwierigen Zeit, um die Menschen, die oftmals keuchen unter der
Last und dem Joche eines wahrhaftig nicht zum Enthusiasmus, zur Opferwillig-
keit führenden Lebens, sondern nur eines Lebens, das in Mühsal und unter
Widerwillen vollendet wird – es sollten die Menschen, die so etwas
überschauen können, sich tief verpflichtet fühlen, sich an eine soziale Arbeit
hinzugeben, die gerade denjenigen Seelen, die, wie verstoßen in eine gewisse
soziale Finsternis, heute stumpf bleiben – es sollten diese Menschen solchen
Seelen, die stumpf bleiben, auch wenigstens für kurze Augenblicke die
Möglichkeit geben, etwas fühlen und denken zu dürfen, was mit Enthusiasmus



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

11

erfüllen kann, seien es auch nur Gedankenbetätigungen, die mit Enthusiasmus
getan werden. Schon aus diesem Grunde sollte uns der Gedanke immer lieber
und lieber werden, auch unseren Freunden, daß diese anthroposophische
Bewegung sich immer mehr und mehr erweitere, daß sie da und dort soziale
Tätigkeit entwickele, da und dort sozusagen die Leute von der Straße aufruft,
die wirklich sonst stumpf dahinleben, nichts wissen davon, daß man so denken
und empfinden kann, daß es einem das Herz hebt, die Gefühle mit einem
gewissen Enthusiasmus erfüllt. Diese Menschen sollten zu einem solchen
Enthusiasmus herangezogen werden.

(13) In dieser Linie wird allmählich ganz gewiß immer mehr und mehr
unsere Arbeit wirksam sein; denn gerade der Zusammenhang dieses
Erdenlebens mit dem Leben zwischen dem Tode und einer neuen Geburt zeigt
uns für diesen Gedanken etwas höchst Bedeutungsvolles. Alles, was wir tun
dürfen hier auf der Erde in Hingabe, in Liebe zu unserer Arbeit, so daß wir
dabei sind bei unserer Arbeit, so daß wir uns bewußt sind: es ist
menschenwürdig, es ist das, was wir tun, eine Menschenaufgabe, – alles das
macht uns nach dem Tode zu dienenden Geistern der Wesenheiten der höheren
Hierarchien, die die gesundenden, wachstumfördernden Kräfte hereinschicken
aus den übersinnlichen Welten in diese sinnliche Welt. [257] Wir sehen, wie
bedeutungsvoll es ist, daß Enthusiasmus ist im Handeln der Menschen hier in
der physischen Welt; denn erstürbe der Enthusiasmus in der physischen Welt,
erstürbe die Liebe in der physischen Welt, dann würden in der Zukunft die
Menschen ein Erdendasein betreten, das in physischer Beziehung wenig
gesundende, Wachstum und Gedeihen fördernde Kräfte aus den übersinnlichen
Welten hereinbekommen könnte. Über solche Zusammenhänge zwischen der
sinnlichen und übersinnlichen Welt sehen allerdings die heute in Furcht, in
ihnen unbewußter Furcht von den übersinnlichen Welten sich abkehrenden
Seelen hinweg; aber dieser Zusammenhang zwischen moralischer und
physischer Weitenordnung ist vorhanden.

(14) Auch sein Gegenbild können wir ins Auge fassen. Wir finden Seelen,
die eine gewisse Zeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt Diener
werden derjenigen geistigen Wesenheiten, welche umgekehrt die Krankheit
befördernden, die Unglück befördernden Elemente hereinsenden müssen aus
den übersinnlichen in die sinnlichen Welten. Und es ist ein erschütternder, ein
furchtbarer Anblick, jene Menschenseelen zu verfolgen zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt, die da Diener sein müssen der bösen Geister von Krankheit
und frühzeitigem Tod, der bösen Geister oftmals eines grausamen menschlichen
Schicksals, das ja aus dem Karma bedingt ist, das aber zusammengestellt
werden muß aus den äußeren Ereignissen. Daß wir das Schicksal erleiden, liegt
im Karma; daß die äußeren Umstände herbeigeführt werden in der sinnlichen
Welt, damit wir das Schicksal erleiden können, das wird bewirkt von den
Kräften, die aus den übersinnlichen Welten hereingelenkt werden.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

12

Gemeint sind, wenn von diesem gesprochen wird, Krankheiten, Seuchen, die
die Welt durchziehen und die schon auch von übersinnlichen Kräften gelenkt
werden in bezug auf äußere Bedingungen; gemeint sind die frühzeitigen Tode,
die auftreten im Menschenleben. Wir haben ja öfter betrachtet den Alterstod,
der im normalen Leben eintreten muß mit derselben Notwendigkeit, mit der die
Pflanzenblätter verwelken müssen, wenn der Keim zur folgenden Pflanze
gereift ist. Dieser Tod trifft ein vollendetes Leben; aber es tritt ja auch der Tod
in der Blüte der Jahre an den Menschen heran. [258] Und wenn so in der Blüte
der Jahre an den Menschen der Tod herantritt, dann werden die Bedingungen zu
diesem Tode herbeigeschafft von gewissen Geistern der höheren Hierarchien,
welche der rückläufigen Bewegung zunächst dienen, aber die hereinsenden
müssen in diese Welt die Kräfte, welche eben diesen frühzeitigen Tod ebenso
wie Krankheit, karmisches Unglück herbeiführen. Und es ist, wie gesagt,
erschütternd, die Seelen zu sehen, die durch den Tod hindurchgegangen sind
und eine gewisse Zeit dienende Wesen sind für Krankheit und Tod, für böses
Karma im Menschenleben. Doch gerade dann wiederum, wenn man eine solche
Betrachtung anstellt und uns auf der einen Seite ein düsteres Gefühl über-
kommt, indem wir also Seelen hindurchgehen sehen durch den Tod, um zu
Dienern zu werden der bösen Geister von Krankheit und Tod, wenn es uns auf
der einen Seite schmerzlich ist, wir fühlen doch einen Ausgleich, wenn wir dann
diese Seelen zurückverfolgen und die Ursachen, daß sie so geworden sind, im
physischen Leben dafür suchen. Da finden wir, daß solche Seelen in dem
vorhergehenden Leben in einer gewissen Art gewissenlos waren. Gewissenlose
Seelen, Seelen, die es nicht genau genommen haben auch mit der Wahrheit, das
sind die Seelen, die also Diener werden von Krankheit und frühzeitigem Tod
und so weiter. Das ist auf der einen Seite der Ausgleich; aber es ist ein düsterer,
ein finsterer Ausgleich.

(15) Es gibt aber noch einen Ausgleich, der in anderer Weise da ist und der
uns zeigt, wie auch das Düstere, das Finstere, das wir einverwoben sehen in das
menschliche Dasein, doch auch begründet ist in der allgemeinen Weisheit der
Welt. Und selbst dann, wenn wir einer Erscheinung gegenüberstehen, der
gegenüber wir zunächst bedrückt uns fühlen müssen, so können wir uns ihr
gegenüber doch auch wieder erheben, wenn wir sozusagen ihr Äquivalent im
Gesamtzusammenhange des Daseins betrachten. Wenn wir den Blick hinlenken
zum Beispiel auf Menschen, welche in der Blüte ihrer Jahre den physischen
Plan durch Unglück oder Krankheit verlassen haben, dann sehen wir, wie solche
Seelen, die also ihren physischen Leib, bevor er eigentlich erschöpft war, als
Hülle abgelegt haben, ja noch die Kräfte in sich haben, die sonst gedient hätten,
wenn sie weiter hätten leben können, der Ausgestaltung der Durchlebung des
physischen Leibes und des physischen Daseins. [259] Diese Kräfte tragen sie
durch die Todespforte in eine höhere geistige Welt hinauf. Solche Seelen
kommen in anderer Weise an in den übersinnlichen Welten als die Seelen, die
sozusagen ausgelebt haben ihr Leben im Erdendasein.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

13

(16) Es ist besonders bedeutungsvoll, solche Seelen nach ihrem Durchgang
durch die Pforte des Todes zu betrachten, die in der Blüte der Jahre
dahingestorben sind, die durch ein Unglück ihre leibliche Hülle verloren haben,
und sie dann weiterlebend zu finden. Sie tragen in die höheren Welten Kräfte
hinauf, die eigentlich in normaler Weise dem physischen Erdenleben hätten
dienen sollen. Was geschieht mit diesen Kräften?

(17) Diese Kräfte haben eine der schönsten Verwendungen in der
übersinnlichen Welt. Wenn wir nämlich verfolgen die Wesenheiten der höheren
Hierarchien, welche den fortlaufenden Gang der Entwickelung lenken und
leiten, dann finden wir diese Wesenheiten der höheren Hierarchien begabt mit
den Kräften, die eben da sein müssen zu einer fortschreitenden Evolution. Aber
– das ist keine Unvollkommenheit der Welt, sondern hängt mit anderen
Vollkommenheiten zusammen –, aber alle Kräfte, auch die der höheren
Hierarchien, sind in einer gewissen Weise begrenzt, gehen nicht ins Uner-
meßliche, und wir finden, daß es heute schon durchaus viele Erdenmenschen
gibt, die als Seelen in der geistigen Welt ankommen, wenn sie durch die Pforte
des Todes gegangen sind so, daß die Geister der höheren Hierarchien, welche
den gesamten Fortschritt, also auch den zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt fördern, nichts mit ihnen anzufangen wissen. Es ist durchaus richtig,
was oftmals von mir betont worden ist, daß wir heute noch nicht zu verzweifeln
brauchen, wenn wir gewisse Seelen finden, die durchaus nicht Verständnis
finden wollen für die heutigen Vorstellungen, die der Mensch haben soll von
der übersinnlichen Welt, Seelen, die durch und durch materialistisch sind, die
sich ganz verschließen gegenüber der geistigen Welt. [260] Es ist aber, wenn
dann diese Seelen ankommen, nachdem sie durch die Pforte des Todes
geschritten sind, in gewisser Weise schwierig für die geistigen Wesenheiten der
höheren Hierarchien, mit ihnen etwas anzufangen; denn diese geistigen
Wesenheiten der höheren Hierarchien haben die Kräfte für den fortschreitenden
Gang der Menschheitsentwickelung – aber diese Kräfte sind eben für den
fortschreitenden Gang. Wenn sich nun Seelen ganz und gar verschließen
gegenüber diesem fortschreitenden Gang, dann haben sie gleichsam eine zu
große Schwere, als daß die Geister der höheren Hierarchien diese Schwere
überwinden könnten. Wie gesagt, es ist richtig, daß wir gegenüber solchen
Seelen noch nicht zu verzweifeln brauchen; denn erst in der sechsten
nachatlantischen Periode wird es gefährlich für solche Seelen, und erst in der
Venuszeit können sie sozusagen vollständig herausgeworfen werden aus der
fortschreitenden Entwickelung. Aber wenn nichts anderes eintreten würde in der
Evolution, als daß die Wesenheiten der höheren Hierarchien, die den Fortschritt
fördern, eben mit ihren Kräften ausgestattet sind, dann müßten solche Seelen
viel früher aus der fortschreitenden Evolution herausfallen, dann könnten die
Wesenheiten der höheren Hierarchien nichts mit ihnen machen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

14

(18) Und so ist es auch, daß Schwierigkeiten eintreten gegenüber dem, was
heute nun schon einmal an die fortschreitende Evolution der Menschheit als
Anforderung herantritt. Es ist schon einmal so, daß für eine große Anzahl von
Erdenmenschen heute noch der Christus-Impuls nichts ist, wofür sie so recht
tief eine Empfindung haben können. Nun ist aber die Erde in einem
Entwickelungsstadium, wo die Menschenseele den Christus-Impuls braucht,
wenn sie in der richtigen Weise durch das Leben zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt gehen soll, und es ist gewissermaßen doch gefährlich für Seelen,
die ohne irgendeine Verbindung mit dem Christus-Impuls durch die Pforte des
Todes hindurchgehen; denn den Wesenheiten der höheren Hierarchien, die den
Fortschritt leiten, versagen die Kräfte gegenüber solchen Menschenseelen, die
gleichsam selber sich aus der Evolution herausgerissen und durch ihr
eigentümliches Leben zum Verderben sich bestimmt haben. Nur dadurch
können die Wesenheiten der höheren Hierarchien diesen Seelen gegenüber
etwas anfangen, daß ihnen zuwachsen die Kräfte derjenigen Seelen, die auf die
eben geschilderte Weise frühzeitig ihren Erdenleib abgelegt haben. [261]
Dadurch kommen unverbrauchte Kräfte hinauf in die übersinnlichen Welten,
welche hier auf der Erde hätten noch verwendet werden können; aber dadurch,
daß der Leib frühzeitig abgelegt worden ist, sind sie nicht verwendet worden für
diesen Erdenleib. Bedenken wir einmal, wie viele Seelen in die übersinnliche
Welt hinaufgekommen sind dadurch, daß sie zum Beispiel bei der Titanic-
Katastrophe, bei dem Erdbeben von Messina oder den zahlreichen Toden, die
auf der ganzen Erde eingetreten sind in den letzten Zeiten, das Leben verloren,
ehe es vollendet war. Denken wir, wieviel Kräfte, die auf der Erde hätten
verwendet werden können für das Fortleben, da hinaufgedrungen sind in die
höheren Welten! Diese Kräfte wachsen den Kräften der Wesenheiten der
höheren Hierarchien zu, und mit diesen Kräften verstärken die Wesenheiten der
höheren Hierarchien das, was ihnen sonst eigen ist, was aber nicht ausreichen
würde, um die Seelen, die sich selber herauswerfen aus der fortlaufenden
Menschheitsevolution, wiederum hineinzuführen in die fortschreitende Mensch-
heitsevolution. Wir müssen natürlich unser Karma ausleben; und wenn eine
solche Sache wie die charakterisierte besprochen wird, so darf nicht außer acht
gelassen werden, darauf aufmerksam zu machen, daß wir unser Karma ausleben
müssen. Es wäre eine furchtbare Versündigung gegen die weisheitsvollen
Gesetze der Welt, wenn der Mensch selber etwas dazu täte, um also Diener zu
werden durch unverwendete Kräfte an dem charakterisierten Menschheits-
fortschritt gegenüber den Seelen, die sozusagen in der Gefahr sind, ausgestoßen
zu werden – der Mensch darf nichts dazu tun; wenn aber sein Karma sich
erfüllt, wenn er in der Blüte der Jahre stirbt, so wird er ein Helfer in der
schönsten, in der beseligendsten Art, indem die Kräfte, die er hier nicht mehr
hat verwenden können, hinaufsteigen in die höheren Welten und zuwachsen den
höheren Hierarchien, die dadurch nicht verlorengehen lassen Seelen, die sonst
verlorengehen würden.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

15

Das ist die schöne Bestimmung derjenigen Seelen, die in der Blüte der Jahre
dahinsterben; das ist das, was uns in den Stunden, in denen wir trotz vielleicht
manchen Schmerzes, der uns überkommt über in der Blüte der Jahre
hinsterbende Menschen, trösten kann; das sind die Stunden, wo wir uns
Überblick verschaffen über die weisheitsvolle Weltenlenkung. [262]

(19) Wie merkwürdig stellt sich doch der Kreislauf des Daseins vor unser
geistiges Auge hin! Da blicken wir auf der einen Seite auf gewissenlose Seelen,
die durch ihre Gewissenlosigkeit sich vorbereiten, hereinzusenden in unsere
Welt durch ihre Arbeit Krankheit, frühzeitigen Tod, Unglücksfälle, und wir
sehen den Menschen betroffen von Krankheit, frühzeitigem Tod und
Unglücksfällen; wir sehen also dadurch die Möglichkeit geboten, daß das
Karma der Gewissenlosigkeit sich auslebt. Schon will unsere Seele bedrückt,
beschwert sein; denn solch eine Beobachtung gehört in der Tat zu jenen oftmals
recht grausigen Beobachtungen, die der Seher machen kann, wenn er die
tieferen Zusammenhänge und Geheimnisse des Daseins durchschaut. – Man
stellt sich oftmals das Hineinschauen in die geistigen Welten als etwas
Beseligendes vor. Gewisse Gebiete des höheren Daseins haben etwas
Beseligendes, aber namentlich, wenn man in höhere Gebiete der Geheimnisse
dringt, dann ist vieles, vieles an der Beobachtung hängend, das mit einem
gewissen Grauen auch erfüllen kann. Insbesondere an den karmischen
Zusammenhängen der Menschen ist für die seherische Beobachtung – wenn
diese gewissenhaft vorgenommen wird, wenn alles, was zu sagen ist, wirklich
herausgesucht wird aus den höheren Welten, wenn nicht Spintisiererei und
andere Dinge hineinspielen –, es ist etwas daran, was den Seher in der
allerintensivsten Weise hinnimmt, was in einer gewissen Weise starke
Anforderungen an seine Kräfte stellt. – Dann aber kommen auch diejenigen
Dinge, die uns wiederum erkennen lassen – selbst wenn die grauenerregendsten,
die furchtbarsten Dinge in Betracht kämen –, wie weisheitsvoll die ganze
Führung ist. Sehen wir auch das Schicksal gewissenloser Seelen sich erfüllen
und sehen gerade diese Erfüllung in dem, was Krankheitsfälle und früher Tod
sind, die herbeigeführt werden vom Jenseits aus in der physischen Welt, so
sehen wir doch auf der anderen Seite, wie das, was solche Menschen erleiden,
die durch einen frühzeitigen Tod gehen, Zuwachs ist an Kräften, zum
Menschenheil und zur Menschenerlösung, die durch andere Kräfte gar nicht
herbeigeführt werden könnten. Das macht das Wunderbare aus, das
Versöhnende: [263] Auf der einen Seite muß die Möglichkeit geboten sein, daß
die Menschen irren können und im Irrtum auch sich sozusagen der Gefahr
nähern können, losgelöst zu werden von der Entwickelung – könnte das nicht
sein, könnten Menschen nicht irren, nicht dem Bösen verfallen, so könnte der
Mensch seine Erdenmission nicht erfüllen. Ist das aber möglich, so muß alles
andere möglich sein, wovon heute gesprochen worden ist, dann aber muß es
auch mit der Erdenentwickelung verbunden sein, daß gewisse Menschen in der
Blüte der Jahre dahinsterben.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

16

Der seherische Blick, auf sie gerichtet, sieht, wie sie es sind, auf die die
Wesenheiten der höheren Hierarchien angewiesen sind, um Kräfte zu
bekommen zum Menschenheil und zur Menschenerlösung, die sonst überhaupt
nicht da wären. Das ist das große Versöhnende, das ist das Wunderbare, das uns
überkommt, wenn wir unseren Blick auf der einen Seite schärfen durch das
Grauenvolle, dann wiederum hinwenden müssen zu einer weisheitsvollen
Weltenlenkung, die das Grauenvolle braucht, gerade um die höhere Weisheit
verwirklichen zu können. Diesen Dingen gegenüber wird es zum Unsinn, wenn
bloß in abstrakter Weise die Frage aufgeworfen wird, ob es nicht sein könnte,
daß die geistigen Mächte, ohne solchen Umweg zu machen, ein sympathisches
Dasein für alle Menschen und Wesen hätten gewähren können. Wer das
verlangt, der verlangt ungefähr dasselbe wie derjenige, der sagt, es sei doch
recht unvollkommen, daß die Götter es zur Notwendigkeit gemacht haben, daß
gar kein Kreis viereckig sein kann. Gewiß erkennt man nicht gleich, daß die
andere Frage von demselben Wert ist, aber sie ist von demselben Wert. So wie
es kein Licht ohne Dunkelheit geben kann, so könnte eben das, was ohne
weiteres einleuchtet als etwas Großes, Gewaltiges im Weltendasein, die
Hinauflenkung unverwendet gebliebener Kräfte der Erdenmission in die
übersinnlichen Welten, das könnte nicht da sein, wenn nicht auf der anderen
Seite das Karma der in gewissen Inkarnationen gewissenlos gewordenen Seelen
sich erfüllen würde. [264] Diese Dinge alle sind doch geeignet, uns
nahezulegen, wenn wir irgendwie versucht sind, das oder jenes unvollkommen
zu finden im Weitendasein, in unserer Menschheitsumgebung, uns doch von der
Empfindung zu durchdringen, daß das Unvollkommenfinden doch wohl davon
herrühren werde, daß wir reit unserer Einsicht noch nicht so weit gediehen sind,
um alle Zusammenhänge zu erkennen. Und immer kommt man weiter, wenn
man sich für unzulänglich hält da, wo man versucht ist, die Unvollkommenheit
des Daseins zu kritisieren; wenn man vielleicht Schmerz empfindet, aber den-
noch versucht auch im Schmerz niemals Kritik anzulegen an die
Weltenweisheit, sondern da, wo einem diese Weltenweisheit Mängel
einzuschließen scheint, lieber zu sagen, daß solche Mängel uns erscheinen in
der Maja, in der großen Täuschung, weil wir nicht fähig sind, die Dinge voll zu
durchschauen. Wir sehen, wie es uns über das physische Erdendasein aufklären
kann, den Blick hinzuwenden auf das Feld, das der Mensch zu durchlaufen hat
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Das, was physisches Dasein ist, ist
ja im allgemeinen nicht allein durchströmt von den übersinnlichen Welten,
sondern es fließen herein auch die Taten, die der Mensch selber vollbringt
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt. Alle diese Taten fließen herein in
die physische Welt, und was in der physischen Welt geschieht, was an den
Menschen herantritt, es ist vielfach bewirkt von den Kräften der Menschen
selber, die entfaltet werden zwischen dem Tode und einer neuen Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

14. Vortrag: Die Zusammenhänge zwischen der sinnlichen und der übersinnlichen Welt

17

Allerdings gehört das zu den schönsten Betätigungen dieser Menschenseelen,
was wir eben jetzt als Betätigung, als Arbeit der Seelen kennengelernt haben,
die mit gewissen unverbrauchten Kräften durch die Pforte des Todes schreiten.
[265]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode
durch die Sphären des Kosmos

FÜNFZEHNTER VORTRAG

München, Zweiter Vortrag, 12. März 1913

Inhalt: Längeres Verbundenbleiben der Seele mit der Erdensphäre im Kamaloka durch
leibliche Begierden, Ehrgeiz oder Sorgen um Hinterbliebene. – Das Eingraben unserer
Unvollkommenheiten in die Akasha-Chronik der Mondensphäre und aller weiteren
Planetensphären. – Durchgang der Marswesenheiten durch unsere Erde. Über die
Entwicklung des Mars; Buddha als Erlöser von seiner Aggressivität. – Das Einschreiben
unserer in der Akasha-Chronik verzeichneten Eigentümlichkeiten in unser Wesen beim
Heruntersteigen zur neuen Geburt. Karmabildung durch die Ausgestaltung der
entsprechenden Leiblichkeit. Raffael, Lionardo da Vinci. Das Vollkommene als Ende, das
Unvollkommene als Anfang der Evolutionsströmung. Absichtliche und notwendige
Unvollkommenheit.

(1) Als ich bei meiner letzten Anwesenheit hier über das Leben zwischen
dem Tod und einer neuen Geburt sprach, da versuchten wir zu betrachten den
Zusammenhang dieses Lebens zwischen dem Tod und einer neuen Geburt mit
den großen Verhältnissen des Kosmos. Ich versuchte zu zeigen, wie tatsächlich
der Weg, der zwischen dem Tod und einer neuen Geburt zurückgelegt wird,
durch den Kosmos, durch die Sphären des Kosmos führt. Wollen wir nur mit
ein paar Worten auf das zurückblicken, was wir dazumal hervorzuheben
versuchten.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

2

(2) Die erste Zeit nach dem Tode – das wurde ja schon gesagt – ist eigentlich
für den Menschen ausgefüllt mit einer Art von Zusammenhang mit dem letzten
Erdenleben. Es ist eine Art von Herauswachsen aus dem letzten Erdenleben, so
daß in der Tat in diesen ersten Zeiten nach dem Tode alles das fortdauert, was
im Erdenleben den menschlichen Astralleib ergriffen hat. Was diesen
menschlichen Astralleib beschäftigt hat, die Art der Affekte, die Art der
Leidenschaften, die Art der Gefühle, das dauert fort. Und weil der Mensch hier
in der physischen Verkörperung alle diese Dinge bewußt nur erlebt, wenn er
innerhalb seines physischen Leibes ist, so ist natürlich das Erlebnis all dieser im
Astralleib befindlichen Kräfte wesentlich anders, wenn der Mensch durch das
Gebiet durchgeht, das da liegt zwischen dem Tode und einer neuen Geburt. Es
ist dieses Erleben im wesentlichen durchzogen in normalen Fällen – es gibt
davon viele Ausnahmen – in den ersten Zeiten nach dem Tode von einer
gewissen Entbehrung, hervorgerufen dadurch, daß der Mensch in seinem
Astralleibe leben muß, ohne daß ihm der physische Leib zur Verfügung steht.
[266] Der Mensch drängt darnach, noch seinen physischen Leib zu haben; das
hält den Menschen eine kürzere oder längere Zeit – man darf es schon so
nennen – im normalen Falle in der Sphäre der Erde zurück. Alles Kamaloka
verläuft ja eigentlich in der Sphäre zwischen der Erde und der Mondenbahn;
aber das eigentliche für den Menschen bedeutungsvolle Kamaloka verläuft viel
näher der Erde als, sagen wir, der Mondenbahn.

(3) Seelen, welche überhaupt nicht viel von dem entwickelt haben, was
Empfindungen und Gefühle sind, die sozusagen über das Erdenleben
hinausgehen, bleiben auch recht lange mit der Sphäre des Erdenlebens
verbunden, verbunden durch ihr eigenes Begehren. Wenn ein Mensch – das ist
ja sogar, man möchte sagen, äußerlich leicht einzusehen – ein ganzes Leben nur
solche Gefühle und Empfindungen in sich ausgebildet hat, die sich durch
Leibesorgane, durch Verhältnisse der Erde befriedigen lassen, dann kann er
auch nicht anders, als eine gewisse längere Zeit mit der Sphäre der Erde
verbunden bleiben. Man kann durch ganz andere Triebe und Begierden noch,
als man gewöhnlich wähnt, mit der Erdensphäre verbunden bleiben. Zum
Beispiel recht ehrgeizige Menschen, denen es besonders darum zu tun ist,
innerhalb der Erdenverhältnisse dieses oder jenes zu gelten, die den allergrößten
Wert darauf legen, solche Geltung zu haben, die von Urteilen innerhalb der
Erdenmenschheit abhängig ist, die entwickeln damit auch in ihrem Astralleibe
einen Affekt, der sie längere Zeit sozusagen zu erdgebundenen Seelen macht.
Es gibt mannigfaltige Gründe, welche den Menschen so in der Erdensphäre
zurückhalten. Und das weitaus meiste, was auf medialem Wege aus den
geistigen Welten für die Menschen vermittelt wird, das stammt eigentlich aus
solchen Seelen und ist im wesentlichen das, was diese Seelen abzustreifen
streben.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

3

(4) Es braucht nicht einmal immer daran gedacht zu werden, daß solche
Seelen durch ganz unedle Motive, obwohl das meist der Fall ist, an die Erde
gebunden bleiben; es können auch Sorgen sein, welche für das empfunden
werden, was man auf der Erde zurückgelassen hat. [267] Solche Sorgen für
zurückgelassene Freunde, Verwandte, Kinder, können auch in gewisser Weise
wie eine Art Schwere wirken und die Seele in der Erdensphäre zurückhalten.
Und es ist gut, gerade auch auf diesen Punkt das Augenmerk zu lenken, aus
dem Grunde nämlich, weil wir, wenn wir diesen Punkt berücksichtigen, auch
dadurch den Toten in einer gewissen Weise helfen können. Wenn wir wissen,
daß zum Beispiel ein Hingestorbener diese oder jene Sorge für Lebende
empfinden kann – und man kann ja in dieser Beziehung gar manches wissen –,
so ist es gut für die weitere Entwickelung des Toten, diese Sorge ihm abzuneh-
men. Man erleichtert das Leben eines Toten in der Tat dadurch, daß man ihm
zum Beispiel abnimmt die Sorge um ein Kind, das er unversorgt zurückgelassen
hat. Wenn man also etwas tut für das Kind, so nimmt man in der Tat dem Toten
eine Sorge ab, und es ist dies gerade ein rechter Liebesdienst. Denn stellen wir
uns nur einmal die Situation vor. Solch ein Toter hat ja nicht die Mittel an der
Hand, seinen Sorgen auch tatsächlich abzuhelfen; er kann oftmals nicht das tun,
was die Lage irgendeines zurückgelassenen Kindes, Verwandten, Freundes,
erleichtern könnte von seiner Welt aus, und er ist oftmals – das ist ein in vielen
Fällen außerordentlich bedrückendes Gefühl für den seherischen Beobachter –
verurteilt, diese Sorge so lange zu tragen, bis sich von selbst oder durch
Umstände die Lage des Zurückgelassenen bessert. Wenn wir also etwas dazu
tun, sie zu bessern, so ist die Folge diese, daß wir dem Toten einen rechten
Liebesdienst erwiesen haben.

(5) Es ist oftmals sogar beobachtet worden, daß irgendeine Persönlichkeit
hingestorben ist, die sich das oder jenes für das Leben noch vorgenommen
hatte. Sie hing an einem solchen Vorsatz. Wir helfen ihr, wenn wir versuchen,
unsererseits das zu tun, was sie gerne getan hätte. Das alles sind Dinge, die
eigentlich gar nicht schwierig zu begreifen sind, die aber wirklich einmal ins
Auge gefaßt werden sollen, weil sie mit der seherischen Beobachtung durchaus
übereinstimmen.

(6) Nun gibt es ja noch sehr viele Dinge, welche den Menschen lange
festhalten können sozusagen in der Äthersphäre der Erde. Dann aber wächst er
über diese Äthersphäre hinaus, und zum Teil habe ich ja schon geschildert, wie
dieses Hinauswachsen geschieht. [268] Wir müssen ja doch unsere Begriffe
umformen, wenn wir das Leben zwischen dem Tod und einer neuen Geburt
verstehen wollen. Es ist nicht gerade allzustörend, wenn wir über die Toten in
Worten reden, welche angepaßt sind den Erdenverhältnissen, die sozusagen von
diesen hergenommen sind, da wir ja eine eigentliche Sprache für die
Erdenverhältnisse haben. Und wenn auch das nur bildmäßig stimmt, was wir in
Worten ausdrücken können für das Leben nach dem Tode, so braucht das, was
so in Worte gefaßt wird, nicht gerade unrichtig zu sein.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

4

(7) Man muß zum Beispiel berücksichtigen, daß ein jedes Charakterisieren
so, als ob der Tote sich abgeschlossen an einem Ort befände, als ob der Tote so
abgeschlossen wäre wie ein im physischen Leibe Lebender, nie ganz richtig ist,
weil in der Tat das Erleben nach dem Tode geradeso wie das Erleben innerhalb
der Initiation ein Heraustreten aus dem Leibe ist, verbunden mit einer
Verbreiterung des ganzen Seelenwesens. Und wenn wir eben eine Seele
verfolgen, die angekommen ist bei der Mondensphäre, wie wir sagen, so ist in
der Tat, wenn wir leiblich begrenzen wollten, der Leib dann im Grunde
genommen die Ausbreitung der Erlebnismöglichkeit. Es dehnt sich dieser Leib
aus über eine ganze Sphäre, die dann äußerlich begrenzt wird von dem Kreis der
Mondenbahn. Der Mensch wächst in der Tat geistig zur Riesengröße; er wächst
in die Sphären hinein, und die Sphären der Abgeschiedenen sind nicht in dem
Sinne auseinander wie irdische Menschen, sondern sie stecken räumlich
ineinander. Das Getrenntsein voneinander beruht darauf, daß die Bewußtseine
voneinander getrennt sind; so daß man ganz ineinanderstecken kann, ohne
voneinander zu wissen.

(8) Was also gesagt worden ist bei meiner letzten Anwesenheit von dem
Sich-einsam-Fühlen oder Sich-gesellig-Fühlen nach dem Tode, das bezieht sich
auf die Verhältnisse der Bewußtseine untereinander. Nicht daß etwa auf einer
isolierten Insel, räumlich vorgestellt, der Tote wäre; er durchdringt den andern,
von dem er gar nichts weiß, trotzdem er mit ihm im selben Raume ist.

(9) Nun müssen wir das einmal ins Auge fassen, was hauptsächlich in
Betracht kommt, wenn das Kamaloka abgeschlossen ist. [269] Wenn der
Mensch sein devachanisches Dasein antritt nach der eigentlichen Monden-
sphäre, ist das Kamaloka im Grunde genommen noch nicht ganz abgeschlossen.
Das aber schließt nicht aus, daß innerhalb dieser Mondensphäre auch gewisser-
maßen Dinge abgemacht werden, welche nicht nur als Kamaloka-Erlebnisse
bedeutsam sind, sondern auch für das ganze spätere Erleben des Menschen,
wenn er wiederum durch die Geburt ins Dasein tritt. Wenn wir das, was in den
Kamaloka-Erlebnissen dazukommt, ins Auge fassen wollen, so ist es in der
folgenden Weise zu charakterisieren: Der Mensch kann, wenn er hier das Leben
zwischen der Geburt und dem Tode durchmacht, gewissermaßen so regsam sein
innerhalb dieses Lebens, daß er alles das, was in ihm veranlagt ist,
gewissermaßen in der Hauptsache auch wirklich aus seiner Seele herausbringt;
daß er sozusagen hinter seiner Veranlagung nicht zurückbleibt. In der mannig-
faltigsten Weise kann ja der Mensch hinter seiner Veranlagung zurückbleiben.
Oh, es gibt viele Menschen im Leben, die sich uns so zeigen, wenn wir sie mit
dem seelischen Blicke beobachten, daß wir mit Recht sagen können: Dieser
Mensch hätte eigentlich nach seinen Fähigkeiten, nach seinen Veranlagungen
etwas ganz anderes erreichen können im Leben, als er erreicht hat; er ist
zurückgeblieben hinter seiner Veranlagung.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

5

(10) Noch etwas anderes kommt in Betracht. Es gibt Menschen, welche sich
im Verlaufe ihres Lebens das Mannigfaltigste vornehmen. Da braucht es sich
also nicht bloß um Veranlagung zu handeln, sondern um Vorsätze, die auf
Kleines gehen können, die auf Großes gehen können. Wieviel wird von
Menschen im Leben vorgenommen, das nicht eigentlich zur wirklichen
Ausgestaltung kommt! Ja, es gibt da Dinge, die durchaus so sind, daß sie für das
menschliche Leben nicht etwa einen Tadel einzuschließen brauchen. Ich will
gleich, um zu zeigen, um was für bedeutsame Dinge es sich da handeln kann,
auf eines aufmerksam machen, das einige unserer Freunde schon kennen,
darauf, daß Goethe in seiner «Pandora» ein dichterisches Werk unternommen
hat, mit dem er steckengeblieben ist. Ich habe das, was Goethe mit der
«Pandora» passiert ist, schon einmal zu charakterisieren versucht dadurch, daß
ich anführte: [270] Goethe ist gerade wegen des Großen, das in ihm lebte und
das die Absicht zu dieser «Pandora» fassen, aber nicht das aus sich heraus
entwickeln konnte, was diese Absicht auch in Wirklichkeit umgesetzt hätte,
Goethe ist gerade dadurch verhindert worden, diese «Pandora» fertigzumachen.
Nicht wegen seiner Kleinheit, sondern in gewisser Weise wegen seiner Größe
ist er verhindert worden, die «Pandora» und andere Werke zu vollenden. Er hat
sie liegenlassen. Das Stück, das wir haben, zeigt, daß Goethe da in äußerer
künstlerischer Beziehung so große Anforderungen an sich gestellt hat, daß
einfach die Kräfte nicht ausgereicht haben, um die ganze große Intention
wirklich mit solcher Leichtigkeit auszuführen wie das Stück, das ihm gelungen
ist. Das ist eine unausgeführte Absicht, gehört durchaus in die Region der
unausgeführten Absichten.

(11) So können wir sagen: Auf der einen Seite haben wir die Möglichkeit,
daß der Mensch hinter seinen Anlagen zurückbleibt durch seine Bequem-
lichkeit, durch andere Charakter- oder intellektuelle Vernachlässigungen – aber
wir haben auch die Möglichkeit, daß der Mensch hinter seinen Vorsätzen
zurückbleibt bei größeren oder kleineren Sachen. Alles das, was der Mensch
also sozusagen als eine Unvollkommenheit an sich trägt – es ist eine edle, große
Unvollkommenheit, wenn ein Dichter eine «Pandora» nicht fertigmacht, es ist
aber eine Unvollkommenheit für seine Person –, alles das, was der Mensch also
an Unvollkommenheiten an sich trägt, das gräbt er ein in die Akasha-Chronik
bis zur Mondensphäre hin; und für den seherischen Blick ist es tatsächlich eine
reiche Auslese, alles auf sich wirken zu lassen, was zwischen Erde und Mond
an menschlichen Unvollkommenheiten eingegraben ist. Da ist treulich alles
verzeichnet, was an menschlichen edlen und unedlen Unvollkommenheiten
eingegraben werden kann. Da finden wir eingegrabene Fälle, die uns darauf
hinweisen, wie ein Mensch durch seine physische Gesundheit, durch seine für
eine intellektuelle Begabung gut prädestinierte Leiblichkeit, irgend etwas hätte
erreichen können, das er nicht erreicht hat. Das, was er hätte werden können
und nicht war, als er durch die Pforte des Todes gegangen ist, das ist da
eingegraben in die Akasha-Chronik. [271]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

6

(12) Nun bitte ich Sie, sich nicht etwa vorzustellen, daß da in der
Mondensphäre das Ende der «Pandora» etwa eingegraben ist, sondern es ist die
Tatsache eingegraben, die dem Goetheschen astralischen Leibe entspricht, wenn
wir das in diesem astralischen Leibe ins Auge fassen, daß er eine umfassende
Absicht hatte und nur ein Stück davon ausführte. Solche Dinge sind alle
zwischen der Erde und dem Monde eingegraben. Aber auch alles das an kleinen
Dingen, was in diese Region gehört. Wer, sagen wir, einen Vorsatz gefaßt,
diesen Vorsatz aber nicht ausgeführt hat, ehe er durch die Pforte des Todes
gegangen ist, der gräbt die Nichterfüllung dieses Vorsatzes in das Gebiet
zwischen Erde und Mond ein. Wir können ziemlich genau charakterisieren, was
sich da alles dem seherischen Blicke zeigt. Ein Versprechen zum Beispiel, das
man nicht gehalten hat, das gräbt sich erst später ein, eigentlich erst in der
Merkursphäre. Das aber, was Vorsatz ist, gräbt sich in der Mondensphäre ein.
Das nämlich, was nicht nur uns allein, sondern direkt andere Menschen berührt,
das gräbt sich nicht gleich in der Mondensphäre ein, sondern erst später. Das
aber, was uns berührt, uns hinter unserer Entwickelung zurückläßt, was uns in
unserer persönlichen Fortentwickelung mit einer Unvollkommenheit ausstattet,
das gräbt sich innerhalb der Mondensphäre ein.

(13) Das ist besonders wichtig, daß wir neben allem anderen, was ich im
vorigen Jahre hier sagte, auch das ins Auge fassen, daß namentlich unsere
Unvollkommenheiten, und zwar solche Unvollkommenheiten, die eigentlich
nach den Vorbedingungen nicht hätten zu sein brauchen, in der entsprechenden
Mondensphäre eingegraben sind.

(14) Man darf sich durchaus nicht vorstellen, daß das unter allen Umständen
etwas Schreckliches sei, so etwas in der Mondensphäre eingegraben zu haben.
Denn in einer gewissen Weise kann das so Eingegrabene gerade zu dem
Wertvollsten, zu dem Bedeutungsvollsten gehören. Was der Sinn dieser
Eingrabung in die Akasha-Chronik ist, wollen wir gleich besprechen. [272] Ich
will nur darauf aufmerksam machen, daß nun der Mensch, indem er sich weiter
vergrößert in die anderen Sphären, anderes, das an ihm ist, was er sich entweder
erworben hat an Unvollkommenheiten oder was er an Unvollkommenheiten
gehabt hat, das alles eingräbt in die entsprechenden Sphären. Der Mensch
wächst ja hinaus von der Mondensphäre in die Merkursphäre. Ich spreche dabei
immer im Sinne des Okkultismus, nicht im Sinne der Astronomie. Der Mensch
gräbt also überall in der Merkursphäre, der Venus-, Sonnen-, Mars, Jupiter-,
Saturnsphäre und weiter hinaus etwas ein. Die meisten Einzeichnungen sind
aber sozusagen innerhalb der Sonnensphäre; denn wir haben ja schon das
letztemal gesehen, daß außerhalb der Sonnensphäre der Mensch im
wesentlichen das auszumachen hat, was eigentlich gar nicht in seinem
individuellen Belieben steht.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

7

(15) So geht der Mensch also zwischen dem Tod und einer neuen Geburt,
nachdem er mehr oder weniger abgemacht hat das, was ihn noch zur Erde zieht,
durch die Sphären unseres Planetensystems und dann auch darüber hinaus. Und
in dem Zusammenkommen mit den Kräften liegt eben das, was ihm notwendig
ist in seiner Entwickelung zwischen dem Tode und einer neuen Geburt. Und
wenn ich das vorige Mal davon gesprochen habe, daß der Mensch da
zusammenkommt mit den höheren Hierarchien und ihre Gaben in Empfang
nehmen muß, so ist äußerlich, also geistig äußerlich gefaßt, dieses gleichsam
Vorübergehen vor den Wesenheiten der höheren Hierarchien und Entgegen-
nehmen ihrer Gaben ein Verbreitern in den Weltenraum hinaus. Und wenn der
Mensch sich in einer entsprechenden Weise verbreitert hat, dann zieht er sich
wiederum zusammen, wird immer kleiner, bis er wirklich so klein geworden ist,
daß er sich als geistiger Keim mit dem, was von Vater und Mutter kommt,
vereinigen kann. Das ist ja das wunderbare Geheimnis, daß der Mensch, wenn
er durch die Pforte des Todes schreitet, in der Tat selber sozusagen eine immer
größere und größere Sphäre wird, daß er seine Geistigkeit, das heißt die
Lebensmöglichkeiten in seinem Seelischen verbreitert, daß er riesenhaft wird
und dann sich wiederum zusammenzieht. Das, was in uns lebt, ist in der Tat aus
einem Weltenall, möchte man sagen, aus einem Planetenall zusammengezogen,
und wir tragen in uns ganz buchstäblich das, was wir durchlebt haben in einem
Planetenall. [273]

(16) Ich möchte, nachdem ich ja bei meinem letzten Hiersein einiges von
dem Durchgang durch die Merkur-, Venus-, Sonnensphäre besprochen habe,
heute, weil das hier noch weniger berücksichtigt worden ist, etwas sprechen
über den Durchgang durch die Mars-Sphäre. Wenn der Mensch die Sonnen-
sphäre passiert hat und dann in die Mars-Sphäre eintritt, dann tritt er eigentlich
in unserem heutigen Zeitalter in ganz andere Verhältnisse ein als vor
verhältnismäßig noch kurzer Zeit. Gerade wenn man solche Dinge mit dem
seherischen Blick verfolgt, dann sieht man, wie die Dinge, welche in alten
Zeiten aus dem ursprünglich in der Menschheit vorhandenen Hellsehen gesagt
worden sind über die Glieder des Planetensystems, durchaus nicht ohne einen
realen Grund sind. Wenn man in dem Mars in alten Zeiten ein Glied unseres
Planetenalls gesehen hat, das zusammenhängt mit allem Kriegerischen,
Aggressiven in der Menschheitsentwickelung, so entspricht das im Grunde
genommen durchaus einer Realität. All die Phantastereien, die heute von der
physischen Astronomie aufgestellt werden über ein etwaiges Leben auf dem
Mars, sie entbehren ja im Grunde jeder wirklichen Unterlage. Die Wesenheiten,
die wir eben, wenn wir den Ausdruck gebrauchen wollen, als die Marsmenschen
bezeichnen können, die sind von ganz anderer Natur als die Erdenmenschen,
lassen sich gar nicht damit vergleichen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

8

Und das wesentlichste Charakteristikon für diese Wesenheiten war eigentlich
immer bis ins siebzehnte Jahrhundert das Aggressive, das Kriegerische, das
Angreifende, so daß, wenn wir das Wort sagen dürfen, die Marskultur im
wesentlichen wirklich eine kriegerische Kultur war. Alles beruhte auf dem
Wetteifer und Wettkampf der sich aufeinander stürzenden Seelen. Und das, was
der Mensch in der Zwischenzeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt
beim Durchgange durch den Mars durchmachte, war durchaus ein Zusammen-
kommen mit den aggressiven Kräften; es gingen sozusagen über in seine Seele
diese aggressiven Kräfte. Und wenn er dann wiederum geboren wurde und
besonders veranlagt war, auf der Erde diese aggressiven Kräfte zu entwickeln,
dann muß das zugeschrieben werden seinem Durchgang durch die Mars-Sphäre.
[274]

(17) In dieser Beziehung ist ja das Leben wirklich eigentlich recht
kompliziert. Wenn wir das Erdenleben beobachten, nicht wahr, dann leben wir
unter den Wesenheiten der drei Naturreiche und unter den Menschen. Wir
kommen zusammen durch die verschiedenen Mittel, die es geben kann, mit den
Seelen, die durch ihr eigentliches Leben nach dem Tode noch in gewissem
Zusammenhange mit der Erde stehen; aber dazwischen kommen einem immer
auch geistige Wesenheiten vor, die eigentlich auf der Erde ganz fremd sind.
Und je besser sich ein seherischer Blick ausbildet, je weiter der Initiierte sieht,
desto mehr erdenfremden Seelen begegnet man, desto mehr erfährt man, daß da
durch die Erdensphäre Durchzügler durchgehen, die eigentlich, man möchte
sagen, normalerweise nicht mit dem Erdenleben zusammenhängen. Das ist aber
nicht anders für uns Erdenmenschen, als es für die Mondenbewohner ist, durch
deren Leben wir ja auch zwischen dem Tod und einer neuen Geburt
durchgehen. Wir sind in einer gewissen Weise, wenn wir die Sphäre des Mars
zum Beispiel durchgehen, für die Marsbewohner Gespenster; wir gehen da
durch als ihrer Sphäre fremde Wesenheiten. So sind aber auch die Wesen des
Mars in einem gewissen Stadium ihres Daseins durchaus verurteilt, durch
unsere Erdensphäre durchzugehen; sie kommen da durch, und der mit einer
gewissen Initiation Ausgestattete trifft sie sozusagen durch die geeigneten
Zustände bei ihrem Durchzug durch die Erdensphäre. Es ist ein fortwährendes
Aneinandervorbeigehen der Wesenheiten unseres Planetensystems. Während
wir auf der Erde leben zwischen der Geburt und dem Tode und oftmals meinen,
daß wir von nichts umgeben sind als nur von den Wesenheiten der
verschiedenen Naturreiche, sind in unserer Umgebung die Durchzügler da von
allen anderen Planeten unseres Planetensystems. Ebenso sind wir Durchzügler
zu einer gewissen Zeit zwischen dem Tode und einer neuen Geburt bei den
anderen planetarischen Menschen, wenn wir so sagen dürfen. – Es ist nur so,
daß wir Menschen auf der Erde gerade das Wesentlichste von dem zu
entwickeln haben, was innerhalb des gegenwärtigen Weltenzyklus unsere
Mission ist. So sind den anderen planetarischen Welten andere Wesenheiten
zugeteilt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

9

Aber berühren müssen wir auch die anderen planetarischen Welten zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt. [275] Spricht man also im allgemeinen von
dem devachanischen Leben, so muß durchaus gesagt werden, daß, wenn wir so
allgemein das oder jenes Gebiet im devachanischen Leben schildern, damit
immer eigentlich unausgesprochen bleibt, aber wahr ist, daß das in irgendeiner
Sphäre unseres Planetensystems geschieht. Das gehört wesentlich noch dazu. So
also gehen wir durch die Mars-Sphäre durch in einer gewissen Zeit unseres
Lebens zwischen dem Tod und einer neuen Geburt.

(18) Nun, wie die Erde eine Entwickelung durchmacht, eine absteigende
Entwickelung bis zum Christus-Mysterium hin und eine aufsteigende
Entwickelung vom Mysterium von Golgatha ab, so machen auch die anderen
Planeten in ihrer Art eine Entwickelung durch. Und wie sozusagen vom Jahre
33 ab – es ist nicht ganz genau, aber doch annähernd so – eine aufsteigende
Entwickelung auf der Erde beginnt, also da der eigentliche Schwerpunkt der
Erdenentwickelung ist, so war auf dem Mars der Beginn des siebzehnten
Jahrhunderts dieser Schwerpunkt, und alle Verhältnisse entwickeln sich
sozusagen bis zu diesem Punkt hin auf dem Mars in einer Art absteigender
Linie, von da ab in einer ganz anderen, aufsteigenden Linie. Denn damals ist
gerade für den Mars etwas außerordentlich Bedeutsames geschehen. Wir haben
kennengelernt mit Bezug auf unsere Erdenentwickelung die außerordentliche
Gestalt des Gautama Buddha. Wir haben hervorgehoben, daß die Entwickelung
dieses Buddha sich so vollzogen hat, daß er ein Bodhisattva war, bis er im 29.
Jahre seines Lebens zur Buddhawürde erhoben worden ist, die ihn dazu
bestimmte, nicht wiederum in einem physischen Erdenleibe verkörpert zu
werden. Aus anderen Vorträgen werden Sie gesehen haben, daß der Buddha
dann in der späteren Zeit aus der geistigen Welt noch in die Erdensphäre hinein
heruntergewirkt hat. Wir wissen, daß er in den Astralleib des Lukas-
Jesusknaben hineingewirkt hat. Aber auch in anderer Weise hat dieser Buddha
noch, ohne daß er sich im physischen Leibe verkörpert hat, in das Erdenleben
hineingewirkt. [276] So im siebenten und achten Jahrhundert in einer
Mysterienschule im südöstlichen Europa, in der – für die damals mehr oder
weniger seherisch begabten Leute – Lehrer sein konnten nicht nur solche
Individualitäten, die im Physischen verkörpert sind, sondern auch solche, die
von geistigen Höhen nur in ihren Ätherleib herunterwirken. Das kommt ja
durchaus vor, daß vorgerücktere Menschen von solchen Individualitäten
unterrichtet werden können, die nicht mehr oder überhaupt nicht einen
physischen Leib annehmen. So war der Buddha Lehrer in einer solchen
Mysterienschule, und zu seinen Schülern gehörte dazumal derjenige, der später,
das heißt in seiner nächsten Inkarnation, als Franz von Assisi geboren worden
ist. Und viele von den Eigenschaften, die wir da so gewaltig hervortreten sehen
in dem Franz-von-Assisi-Leben, die sind darauf zurückzuführen, daß Franz von
Assisi ein Buddha-Schüler war.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

10

Da sehen wir also, wie der Buddha auch später noch nach dem Mysterium von
Golgatha hereingewirkt hat aus geistiger Höhe in die irdische Sphäre, wie er
verbunden war mit dem Leben, das eine Geltung hat für die Menschen zwischen
Geburt und Tod. Dann aber, als das siebzehnte Jahrhundert heranrückte, zog
sich der Buddha zurück von dem Erdenleben, und da vollbrachte dann der
Buddha für den Mars ein ähnliches Ereignis, wenn auch nicht von solcher
Größe wie das Mysterium von Golgatha, so doch das, was auf dem Mars dem
Mysterium von Golgatha entspricht. Also im Beginne des siebzehnten
Jahrhunderts wurde der Buddha der Mars-Erlöser, das heißt er wurde die
Individualität, welche eine Sphäre von Frieden in dieses aggressive Element des
Mars hineinzumischen hatte. Und seit jener Zeit ist der Buddha-Impuls auf dem
Mars ebenso zu finden, wie seit dem Mysterium von Golgatha auf der Erde der
Christus-Impuls.

(19) Nicht der Durchgang durch den Tod, wie es beim Mysterium von
Golgatha der Fall ist, war das Buddha-Schicksal auf dem Mars, aber in gewisser
Beziehung war es auch eine Art Kreuzigung, die darin bestand, daß diese
wunderbare Individualität, die ausstrahlte nach den Vorbedingungen ihres
irdischen Lebens überallhin Friede und Liebe, mitten hinein versetzt wurde
unter das, was ihr völlig fremd war: unter das aggressive, unter das kriegerische
Element des Mars. Besänftigend zu wirken hatte der Buddha auf dem Mars.
[277] Und für den seherischen Blick hat es etwas ungeheuer Eindrucksvolles,
wenn zwei Momente miteinander verglichen werden: jener Moment, wo
sozusagen innerhalb des Erdendaseins der Buddha aufgestiegen ist zu seiner
höchsten Höhe, die er innerhalb des Erdendaseins erreichen konnte, wo er im
achtzigsten Lebensjahr, nachdem er fünfzig Jahre als der Buddha auf der Erde
gelebt hat – eben zur Buddhawürde erhoben –, in einer wunderbaren
Mondnacht, am 13. Oktober 483 vor unserer Zeitrechnung, wie aushauchte sein
Wesen in den silbernen Mondenglanz, der die Erde überglimmte. Dieses, das
auch im Äußeren ist wie eine Manifestation des von dem Buddha
ausglimmenden Friedenshauches, bezeugt uns den Höhepunkt der Buddha-
Entwickelung innerhalb seines Erdendaseins. Es ist ein wunderbarer Moment
und es hat etwas Eindrucksvolles, wenn man danebenstellt den Moment, wie im
Beginn des siebzehnten Jahrhunderts der Buddha auf dem Mars ankommt mit
all der Summe von Friedens- und Liebeskräften, um in jenem aggressiven
Elemente drinnen seinen Frieden, seine Liebe auszuströmen und dadurch
allmählich die aufsteigende Entwickelung des Mars zu inaugurieren. So daß
also, wenn eine Seele vor dem Zeitpunkt des Buddha-Mysteriums durch den
Mars durchgegangen ist, sie vorzugsweise ausgestattet worden ist mit den
aggressiven Eigenschaften, jetzt aber etwas eigentlich wesentlich anderes
durchmacht, wenn sie wirklich Anlage hat, von den Kräften des Mars etwas zu
empfangen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

11

Es muß, damit kein Mißverständnis entsteht auf diesem Gebiet, aufmerksam
gemacht werden, daß ebenso wenig, wie die ganze Erde heute etwa schon
verchristet ist, der ganze Mars zu einem Friedensplaneten geworden wäre. Das
wird noch lange dauern, so daß also, wenn die Seele Veranlassung hat,
aggressive Elemente aufzunehmen, noch genügend Gelegenheit ist, auch solche
Elemente in sich aufzunehmen; aber das Ereignis, von dem gesprochen worden
ist, muß eben ins geistige Auge gefaßt werden. Je mehr die Erde einer Art
materiellen Entwickelung entgegengeht, desto weniger würde man, wenn man
wirklich die Erdenentwickelung versteht, zugeben können, daß es naturgemäß
wäre, im menschlichen Erdenleben zwischen der Geburt und dem Tode ein
Buddha-Bekenner zu sein in dem Sinne, wie der Buddha seine Bekenner gehabt
hat in der vorchristlichen Zeit. [278]

(20) Es verliert sich allmählich alle Möglichkeit innerhalb der menschlichen
Erdenentwickelung, eine solche Entwickelung durchzumachen, wie die des
Franz von Assisi; das wird immer weniger und weniger möglich sein, wird
immer weniger zur äußeren Kultur hinzu passen; aber zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt, da hat die menschliche Seele Gelegenheit, das
durchzumachen. Und wenn es nicht so grotesk klingen würde, so könnte es
durchaus gesagt werden, weil es einem Tatbestand entspricht: Zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt hat eine gewisse Zeit hindurch während des
Durchgehens durch die Mars-Sphäre eine jede menschliche Seele Gelegenheit,
ein Franziskaner oder ein Buddhist zu sein und alle jene Kräfte aufzunehmen,
welche aus einem solchen Fühlen und Erleben in die Menschenseele einfließen
können. So also kann der Marsdurchgang für die menschliche Seele von ganz
besonderer Wichtigkeit sein. Überall aber, wo der Mensch also hinkommt,
schreibt er ein seine Vollkommenheiten und Unvollkommenheiten, je nachdem
sie den Eigenheiten dieser Sphäre entsprechen.

(21) Und wahr ist es: Was wir an Vollkommenheiten und Unvollkommen-
heiten haben, das wird getreulich in die Akashatafel eingeschrieben zwischen
dem Tode und einer neuen Geburt. Das ist da überall verzeichnet. Die eine von
unseren Eigentümlichkeiten ist in der Mondensphäre verzeichnet, andere
Eigentümlichkeiten sind eingeschrieben in der Venus-, andere in der Mars-,
andere in der Merkur-, andere in der Jupitersphäre und so weiter. Und wenn wir
dann wiederum zurückkehren, langsam uns zusammenziehen, dann begegnen
wir alledem, was wir beim Hinausgehen eingeschrieben haben, und so wird
unser Karma technisch vorbereitet. Wenn wir beim Rückweg finden: Diese oder
jene Unvollkommenheit haben wir gehabt –, dann können wir eingraben in
unser eigenes Wesen – nicht auslöschen, aber eingraben zunächst in unser
eigenes Wesen – eine Abschrift von dem, was wir erst in die Akasha-Chronik
eingegraben haben. Ausgelöscht wird es da noch nicht. Nun kommen wir unten
auf der Erde an.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

12

Dadurch, daß wir das alles in uns haben, was wir beim Rückweg in uns
einschreiben – und wir sind in gewisser Weise gezwungen, wenn auch nicht
alles, so doch sehr vieles einzuschreiben –, dadurch entwickelt sich unser
Karma; aber oben ist noch alles eingeschrieben. Und nun wirken merkwürdiger-
weise diese Schriften zusammen. Diese Schriften sind in Sphären eingegraben,
in die Monden-, Venus-, Merkursphäre und so weiter. Diese Sphären machen
gewisse Bewegungen, so daß Folgendes vorkommen kann: Der Mensch hat
eingegraben in die Mondensphäre eine gewisse Unvollkommenheit. Während er
durch die Mars-Sphäre durchgegangen ist, hat er eine Charaktereigentümlich-
keit von sich eingegraben dadurch, daß er ein gewisses aggressives Element,
das er nicht gehabt hat, sich dort angeeignet hat; das hat er dort eingegraben.
Jetzt geht er weiter durch, kommt wiederum auf die Erde zurück. Indem er hier
auf der Erde lebt, hat er ja in sein Karma aufgenommen das, was er eingegraben
hat; aber es steht zugleich über ihm geschrieben. Da oben ist der Mars, der in
gewisser Konstellation zum Monde steht; die äußeren Planeten geben die
gegenseitige Stellung der Sphären an. Indem der Mars in gewisser Konstellation
zum Monde steht, steht sozusagen in derselben Konstellation seine aggressive
Eingrabung und seine Unvollkommenheit. Die Folge davon ist, daß die
zusammenwirken, wenn sie hintereinanderstehen, und daß das der Moment ist,
der angeben kann, wo er im nächsten Leben durch die aggressive Kraft des
Mars das unternimmt, was unvollkommen geblieben ist. So zeigt die Stellung
der Planeten eigentlich das an, was der Mensch erst selber in diese Sphären
eingeschrieben hat. Und wenn wir astrologisch ablesen die Stellungen der
Planeten und auch die Stellung der Planeten zur Stellung der Fixsterne, so ist
dieses wie eine Art Anzeige dessen, was wir selber eingeschrieben haben. Es
kommt nicht so sehr auf die äußeren Planeten an –, was auf uns wirkt, ist das,
was wir in die einzelnen Sphären eingegraben haben. Hier haben Sie den
eigentlichen Grund, warum die Konstellationen der Planeten doch wirken,
warum sie anzeigen Wirkungen für die Menschennatur: weil der Mensch durch
sie hindurchgeht. [280] Und wenn der Mond in einer gewissen Stellung zum
Mars steht und zu einem Fixstern, so wirkt diese Konstellation zusammen; das
heißt Marstugend wirkt zusammen mit Mond und Fixstern auf den Menschen,
und dadurch geschieht das, was durch das Zusammenwirken geschehen kann.

(22) So also ist es eigentlich unsere zwischen dem Tod und einer neuen
Geburt abgelagerte moralische Verlassenschaft sozusagen, die in einem neuen
Leben als Sternenkonstellation in unserem Schicksal karmisch wiederum
auftritt. Das ist der tiefere Grund der Sternenkonstellation und ihres Zusammen-
hanges mit dem menschlichen Karma. So merkt man, wenn man also eingeht
auf das Leben des Menschen zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, wie
dieser Mensch eigentlich mit dem ganzen Weltenall zusammenhängt, wie
bedeutsam er zusammenhängt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

13

(23) Und namentlich mit dem, was außerhalb der Sonnensphäre liegt, hängt
der Mensch, ich möchte sagen, mit einem gewissen Charakter von
Notwendigkeit zusammen. Betrachten wir ganz besonders die Saturnsphäre.
Wenn der Mensch, sagen wir, sich bemüht hat, in dem gegenwärtigen
Erdenleben sich mit geisteswissenschaftlichen Begriffen zu befassen, dann ist
eigentlich besonders bedeutungsvoll für sein nächstes Leben der Durchgang
durch die Saturnsphäre; denn in dieser werden die Bedingungen geschaffen, daß
der Mensch die Kräfte, die er sich hier durch die Kenntnis der Geisteswissen-
schaft oder Anthroposophie aneignet, umsetzen kann in solche Kräfte, die ihm
dann seine Leiblichkeit plastisch ausgestalten, so daß er es dann im nächsten
Leben wie eine selbstverständliche Anlage in sich trägt, zum Spirituellen
hinzuneigen schon durch seine Anlage. Also jetzt kann es so sein, daß der
Mensch heranwächst; er ist als Materialist oder als Evangelischer oder als
Katholik erzogen worden. Die Geisteswissenschaft tritt an ihn heran; er ist
empfänglich dafür, lehnt sie nicht ab aus diesem oder jenem Grunde: dann hat
er sie innerlich seelisch aufgenommen. Jetzt geht er durch die Pforte des Todes;
er kommt durch die Saturnsphäre. Indem er durch sie hindurch geht, nimmt er
solche Kräfte auf, daß er sozusagen in seinem nächsten Leben der geborene
spirituelle Mensch ist, daß er schon als Kind überall Hinneigung zum
Spirituellen zeigt. [281]

(24) So hat jedes Gebiet, das wir durchwandern zwischen dem Tod und einer
neuen Geburt, etwas von der Aufgabe, umzuwandeln, was wir seelisch
aufnehmen in einem Leben, in solche Kräfte, die dann Leibeskräfte werden
können und uns zwischen einer neuen Geburt und dem Tod mit gewissen
Fähigkeiten begaben. Gestern konnte ich natürlich nur so weit gehen, wie in
einem öffentlichen Vortrag gegangen werden kann, als ich bemerkte, daß
Raffael bei seiner Geburt die christlichen Impulse wie selbstverständlich schon
in sich hatte. So darf man sich nicht etwa darunter vorstellen, daß Raffael
irgendwelche christlichen Begriffe – ich habe nie gesagt: Begriffe, sondern
Impulse –, daß Raffael christliche Begriffe oder Vorstellungen sich mitgebracht
hat. Impulse bringt man sich von einem Leben ins andere, so daß das, was in
einem Leben begrifflich aufgenommen wird, in ganz anderer Weise mit dem
Menschen vereinigt wird und dann als Kräfte auftritt; so daß die Fähigkeit,
gerade seine zarten, bedeutungsvollen christlichen Gestalten zu schaffen, von
Raffaels früheren Inkarnationen gekommen war; das war das, was ihn
bezeichnen läßt als eine Art geborenen Christen. Die meisten unserer Freunde
wissen ja, daß Raffael, bevor er diese Inkarnation durchgemacht hat, diejenige
des Johannes des Täufers durchgemacht hat, und da sind eben die Impulse in
seine Seele gegangen, die dann herauskamen im Raffaeldasein sozusagen als
ihm eingeborene, als schon von der Geburt an vorhandene christliche Impulse.
Es muß immer gesagt werden, daß man durch äußerliches Spintisieren, durch
allerlei äußere Vergleiche wirklich recht sehr daneben hauen kann, wenn man
über aufeinanderfolgende Inkarnationen etwas sagt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

14

Vor dem seherischen Blick nehmen sie sich so aus, daß man meist nicht
vermuten würde, daß das eine Leben die Ursache des folgenden ist. [282] Also,
damit irgend etwas, das wir seelisch aufnehmen in einer Inkarnation, in der
nächsten Inkarnation auch solche Kräfte entfalten kann, daß wir in die leibliche
Seite der Anlagen hineinwirken können, dazu ist der Durchgang notwendig
zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, weil wir auf der Erde nicht
umwandeln können – nicht durch alle Erdenkräfte können wir das umwandeln,
was wir nur seelisch auf der Erde erleben – in solche Kräfte, die am Menschen
arbeiten können, die am Menschen selber plastisch ausgestalten können. Der
Mensch ist eben in seiner Totalität durchaus kein Erdenwesen, sondern der
Mensch würde in seiner Leiblichkeit schauderhaft für die gegenwärtigen
menschlichen Ideen ausschauen, wenn all die Kräfte nur verwendet werden
könnten für seine plastische Ausgestaltung, die in der Erdensphäre selber
vorhanden sind. Der Mensch muß in sich tragen, wenn er durch die Geburt ins
Dasein tritt, die Kräfte des Kosmos; die müssen weiterwirken, damit er
überhaupt die menschliche Gestalt annehmen kann. Innerhalb der Erdensphäre
gibt es keine Möglichkeit, solche Kräfte heranzutragen, die Menschengestalten
plastisch bilden können. Das ist das, was ins Auge gefaßt werden muß. So trägt
der Mensch in dem, was er ist, durchaus das Bild des Kosmos, nicht bloß das
Bild der Erde in sich, und es ist eine völlige Versündigung gegen das Wesen des
Menschen, wenn man dieses nur ableitet von dem, was Kräfte der Erde sind,
wenn man also nur das studiert, was in den Reichen der Erde äußerlich durch
die Naturwissenschaft beobachtet werden kann, und keine Rücksicht darauf
nimmt, daß in dem, was der Mensch auf der Erde bekommt, waltend ist
zugleich das, was er sich, indem er durch die Geburt schreitet, aus den
überirdischen Sphären mitbringt, die er durchwandert zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt. Und innerhalb dieser Sphärenfolge geschieht auch alles das,
was von der Art ist, wie es vorgestern geschildert worden ist. Da wird der
Mensch ein Diener der einen oder anderen Mächte der höheren Hierarchien.

(25) Nun ist von ganz besonderer Wichtigkeit alles das, was sozusagen
eingeschrieben wird in die Akasha-Chroniktafel zwischen der Erde und dem
Mond. Denn da werden unter anderem eingeschrieben alle Unvollkommen-
heiten – und ich bitte zu berücksichtigen, daß bei dem Einschreiben dieser
Unvollkommenheiten zunächst der Gesichtspunkt obwaltet, daß da alles
eingeschrieben wird, was sozusagen für die eigene menschliche Entwickelung
eine Bedeutung hat, was sozusagen den Menschen vorwärtsbringt oder
zurückhält. Aber dadurch, daß es in die Mondensphäre eingeschrieben wird,
also in der Akasha-Chroniktafel zwischen Erde und Mond steht, gewinnt es
weiter eine Bedeutung für die ganze Erdenentwickelung. [283] Wir haben also
unser Leben auf der Erde: wir haben dieses Leben auf der Erde umgeben von
der Mondensphäre; in der Akasha-Chroniktafel der Mondensphäre haben wir
eingeschrieben Unvollkommenheiten über Unvollkommenheiten, unter anderem
auch die Unvollkommenheiten zum Beispiel großer Geister.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

15

Ein ungeheuer interessantes Beispiel ist für die seherische Beobachtung zum
Beispiel Lionardo da Vinci. Dieser ist ein Geist von so großer, umfassender
Gewalt, wie wirklich wenige Geister dieses Ranges auf der Erde; aber was er im
Grunde genommen wirklich äußerlich geleistet hat, ist im Verhältnis zu dem,
was er gewollt hat, vielfach unvollendet geblieben. Es hat eigentlich keiner der
ähnlichen Geister so viel unvollendet gelassen wie gerade Lionardo da Vinci.
Und die Folge war, daß ungeheuer vieles eingegraben war durch Lionardo da
Vinci in die Mondensphäre. Es ist da so vieles eingegraben, daß man bei
manchem sagen muß: Was da eingegraben ist, weiß man gar nicht einmal, wie
es hätte überhaupt auf der Erde zur Vollkommenheit gedeihen können!

(26) Ich möchte Sie da auf etwas aufmerksam machen, was mir wirklich
außerordentlich bedeutungsvoll erschienen ist, als ich mich befaßte mit
Lionardo da Vinci. Ich hatte ja in Berlin einen Vortrag zu halten gerade über
Lionardo da Vinci. Da war es mir sehr, sehr bedeutungsvoll, gerade eines bei
ihm zu beobachten. Es erfüllt ja mit einem gewissen Schmerz, wenn man heute
die immer mehr und mehr verschwindenden Farbenflecke im Refektorium von
Santa Maria delle Grazie in Mailand sieht, die wahrhaftig nur noch einen
Schatten geben von dem, was diese Bilder gewesen waren. Wenn man nun in
Betracht zieht, daß Lionardo da Vinci sechzehn Jahre lang an diesem Bilde
gemalt hat und wie er gemalt hat, dann bekommt man eben einen Eindruck. Es
ist bekannt, daß er manchmal lange aussetzte, daß er dann hinging, lange vor
dem Bilde saß, ein paar Pinselstriche machte und wieder fortging. Es ist auch
bekannt, daß er keine Möglichkeit sah manchmal, das auszudrücken, was er
ausdrücken wollte, daß er unter furchtbaren Depressionen litt, weil er nicht
ausdrücken konnte, was er in dem Bilde ausdrücken wollte. [284] Als ein neuer
Prior in das Kloster gekommen war, ein pedantisch strenger Prior, der für die
Kunst wenig Verständnis hatte, da war das in einer Zeit, in der Lionardo da
Vinci schon lange, lange gearbeitet hatte an dem Bilde. Der Prior war
ungeduldig und sagte: Warum kann denn der Maler nicht fertig werden? und
machte ihm Vorwürfe, beklagte sich auch beim Herzog Ludovico. Der Herzog
sagte das dem Lionardo da Vinci und Lionardo antwortete: Ich weiß überhaupt
nicht, ob ich das Bild fertigbringen werde; denn zu allen anderen Gestalten habe
ich Vorbilder in der Natur, aber zu Judas und zu dem Christus habe ich keine
Modelle, höchstens zum Judas: da kann ich ja, wenn sich kein anderes ergibt,
den Prior nehmen. Aber zu dem Christus habe ich kein Vorbild.

(27) Das ist aber nicht das, was ich jetzt meine, sondern das Folgende: Wenn
man auch äußerlich heute in dem ganz zu einem Schatten herabgekommenen
Bilde die Gestalt des Judas ansieht, so sieht man auf der Gestalt einen Schatten,
der sich durch nichts erklärt, nicht durch Licht, das einfällt und so weiter. Nun
zeigt sich das Folgende durch okkulte Untersuchung: Es zeigt sich, daß so, wie
es Lionardo da Vinci hat haben wollen, das Bild niemals an der Wand war.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

16

Er wollte das übrige alles nach Licht- und Schattenverhältnissen machen, aber
der Judas sollte so charakterisiert werden, daß man glaubte, daß Finsternis über
seinem Gesichte waltet von innen heraus, nicht durch äußere Verteilung von
Licht und Schatten. Und beim Christus sollte es so sein, daß das Licht auf
seinem Antlitz lebte, das von innen heraus kam. Man sollte dem Gesicht
glauben, daß es von innen heraus leuchtet. Da kam Lionardo da Vinci in
Disharmonie hinein, und es ist das niemals so herausgekommen, wie er gewollt
hat. Da hat man tatsächlich etwas, was sich ergibt, wenn man das viele, heute
noch von Lionardo Herrührende, in die Mondensphäre Eingegrabene betrachtet,
da hat man etwas, wie es in der Erdensphäre überhaupt nicht vollzogen werden
konnte. Wenn man nun die ganze Zeit verfolgt, die auf Lionardo da Vinci folgt,
dann zeigt sich, daß Lionardo da Vinci in einer ganzen Reihe ihm folgender
Geister weiterwirkte. [285] Schon äußerlich in Lionardos Schriften kann man
Dinge finden, die unter Naturwissenschaftern, auch unter Künstlern in der
späteren Zeit hervorgetreten sind; das ganze folgende Zeitalter steht unter dem
Einfluß Lionardo da Vincis. Und da zeigt sich nun, daß es die eingegrabenen
Unvollkommenheiten sind, die nun inspirierend gewirkt haben in die Seelen der
Nachfolger, der später, nach Lionardo da Vinci lebenden Menschen.

(28) Nämlich für ein folgendes Zeitalter sind die Unvollkommenheiten des
vorhergehenden noch wichtiger als die Vollkommenheiten. Die Vollkommen-
heiten sind da zur Betrachtung; aber was auf der Erde vollkommen ausgestaltet
ist bis zu einem gewissen Grade, das ist sozusagen an einem Ende ange-
kommen, das hat in der Entwickelung einen Abschluß erhalten; das aber, was
unvollkommen war, ist der Keim der folgenden göttlichen Entwickelung. Und
hier kommen wir an einen der merkwürdigen grandiosen Widersprüche: Das
Beste für die Folgezeit ist das fruchtbare Unvollkommene – aber eben das
fruchtbare, das berechtigte Unvollkommene der früheren Zeit. Das
Vollkommene einer früheren Zeit ist sozusagen für den Genuß; das
Unvollkommene aber – jenes Unvollkommene, das von den Großen herrührt,
die hinter sich zurückgeblieben sind –, das ist für das Schaffen der folgenden
Zeit. Und deshalb erscheint es einem ungeheuer weisheitsvoll eingegraben, daß
das in der Nähe der Erde verbleibt, tatsächlich zwischen der Erde und dem
Monde in der Akasha-Chroniktafel eingegraben ist. Und hier kommen wir dann
zu dem Punkt, wo in einer gewissen Weise der Satz verstanden werden kann:
daß Vollkommenheit für die verschiedensten Epochen das Ende der Evolution,
einer Evolutionsströmung bedeutet; Unvollkommenheit aber unter Umständen
den Anfang einer Evolutionsströmung. Und für das, was in dem Sinne das
Unvollkommene ist, müssen die Menschen eigentlich den Göttern besonders
dankbar sein.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

15. Vortrag: Vom Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos

17

(29) Was will man durch solche Betrachtungen, wie sie heute angestellt
worden sind? Man will dadurch eben begreiflich machen immer mehr und mehr
den Zusammenhang des Menschen mit dem gesamten Makrokosmos, will
zeigen, wie die Menschen wirklich den Makrokosmos wie zusammengerollt in
sich tragen und auch Beziehungen haben können zu dem, was sie geistig
umgibt. [286] Und dann, wenn wir so etwas durchschauen, dann kann sich so
etwas in ein Gefühl verwandeln, das den Menschen durchdringt, so daß er mit
diesem Wissen einen Begriff von seiner Würde verbindet, der ihn aber nicht
eingebildet macht, sondern der ihn verantwortungsvoll macht, der ihn anregt,
nicht glauben zu dürfen, daß er seine Kräfte im Weltall vergeuden darf, sondern
daß er sie verwenden muß. Es muß natürlich darauf aufmerksam gemacht
werden, daß niemand dadurch etwas gewinnt, wenn er sagen würde: Wenn ich
Fähigkeiten habe, so lasse ich sie lieber unvollkommen. Dadurch würde nichts
gewonnen werden; denn da würde in der Tat das eintreten, daß der Mensch in
Lagen käme, die dem gleichen, was ich vorgestern ausführte. Wenn absichtlich
der Mensch Unvollkommenheiten in sich ließe, so würde er zwar auch diese
einschreiben, aber er würde sie in solcher Weise einschreiben, daß sie nicht
beleuchtet sind, daß sie also auch nicht wirken können. Nur die Unvollkommen-
heiten, die so eingeschrieben sind, daß ihre Unvollkommenheit Notwendigkeit
gewesen ist, nicht eine durch Bequemlichkeit gegebene Absicht, nur solche
können in solcher Art wirken, wie das beschrieben worden ist. [287]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

16. Vortrag: Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Ergänzende Tatsachen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

SECHZEHNTER VORTRAG

Breslau, 5. April 1913 (Hörernotizen)

Inhalt: Die Verbindung zwischen Lebenden und Toten in früheren Zeiten und heute.
Spirituelle Gedanken als Nahrung für die Verstorbenen. Den Toten vorlesen. Das
Hineinwachsen des Toten in die geistige Welt. Moralische und religiöse Kräfte als
Vorbereitung für den Durchgang durch die Merkur- und Venussphäre; Verständnis für den
Christus-Impuls als Vorbereitung für die Sonnensphäre. Christus und Luzifer als Führer der
Menschenseele durch die Mars-, Jupiter- und Saturnzeit. Aufbau des neuen Leibes aus den
Kräften des Kosmos; Vererbung.

(1) Wenn wir hier in unserem Zweige beisammen sind, dann ist es wohl
möglich, über manche Dinge genauer zu sprechen, als das in öffentlichen
Vorträgen oder Schriften geschehen kann. Und so möchte ich heute einiges
auseinandersetzen, das als Ergänzung dienen kann zu Erkenntnissen, die uns
bekannt sind aus unsern Schriften und Zyklen.

(2) Sie können sich denken, meine lieben Freunde, daß das Leben zwischen
Tod und neuer Geburt ebenso reich und ebenso mannigfaltig ist wie das Leben
hier zwischen Geburt und Tod, so daß man immer, wenn man schildert, was da
vorgeht zwischen Tod und neuer Geburt, selbstverständlich nur Teile, nur
Einzelheiten herausgreifen kann.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

16. Vortrag: Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

2

Ich will heute weniger berühren, was schon bekannt ist, sondern auf einiges
hinweisen, was das Bekannte genauer beleuchten soll.

(3) Wenn derjenige, der in die geistigen Welten hineinzuschauen vermag,
wirklich den Blick richtet in jene Welt, in welcher der Mensch verweilt
zwischen Tod und neuer Geburt, dann ergibt sich gerade für unsre Zeit so recht
die Notwendigkeit desjenigen, was wir hier wollen durch unsere geistes-
wissenschaftliche Arbeit; durch das, was gegeben werden kann dem Herzen und
der Seele des Menschen durch die geisteswissenschaftliche Arbeit.

(4) Es sei von einem besonderen Falle ausgegangen. Da ereignete es sich
zum Beispiel, daß ein Mann hinweggestorben ist von seiner Familie, der seine
Gattin hier im Leben außerordentlich lieb hatte, der seiner Familie immer
zugetan war. Und als er vom Seherauge aufgesucht wurde, litt er ganz
besonders daran, daß er nicht finden konnte, wenn er seinerseits auf die Erde
hinunterschaute, die Seelen seiner Kinder, die Seele seiner Frau. [288] Und auf
die Art, wie sich der Seher in Verbindung setzen kann mit Menschenseelen,
sozusagen sich besprechen kann mit Menschenseelen zwischen Tod und neuer
Geburt, tat er dann kund, wie er zwar mit seinen Gedanken, mit all seinen
Empfindungen zurückdenken kann an die Zeit, wo er mit den Seinigen auf der
Erde verweilte; aber er sagte dann etwa so: Ja, als ich auf der Erde war, da war
mir meine Gattin wie eine Art Sonnenschein, jetzt muß ich das entbehren. Ich
kann nur den Gedanken zurückrichten an das, was ich auf der Erde gehabt habe,
aber ich kann die Gattin nicht finden. Woher kommt das? Denn es ist nicht bei
allen so, die durch die Pforte des Todes gegangen sind. Wenn wir viele
Jahrtausende zurückgingen, würden wir finden, daß die Seelen der Menschen
auch von diesem geistigen Gebiet hinunterschauen konnten, teilhaben konnten
an dem, was die Hinterbliebenen auf der Erde trieben. Warum war das so für
alle Seelen in alten Zeiten, in den Zeiten vor dem Mysterium von Golgatha?
Warum ist es heute für viele nicht so? Ja, in alten Zeiten, da lebten, wie wir
wissen, die Menschen auf der Erde so, daß sie noch ein gewisses ursprüngliches
Hellsehen hatten. Es sahen die Menschen nicht nur durch die Augen in die
sinnliche Welt, sondern sie sahen hinter den sinnlichen Dingen die geistigen
Urgründe, die Urwesenheiten. Und diese Fähigkeit, mit der geistigen Welt im
physischen Dasein zusammenzuleben, brachte es mit sich, daß die Seele, wenn
sie durch die Pforte des Todes gegangen war, alles das Seelische wieder
wahrnehmen konnte, was sie hier zurückgelassen hatte. Jetzt haben die
Menschenseelen hier nicht mehr die Fähigkeit, mit der geistigen Welt
unmittelbar zu leben, denn darin besteht ja die Entwickelung der Menschheit,
daß der Mensch heruntergestiegen ist vom geistigen Leben zum physischen
Leben. Das hat gebracht die Fähigkeit zu urteilen und so weiter, aber es hat
genommen die Fähigkeit, mit den geistigen Welten zu leben.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

16. Vortrag: Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

3

Eine Zeitlang, in den Zeiten unmittelbar nach dem Mysterium von Golgatha, als
die Menschenseelen ergriffen waren von dem Christus-Impuls, konnte
wenigstens ein Teil der Menschheit in einer gewissen Weise die Fähigkeit
wieder erlangen. [289] Aber jetzt leben wir wiederum in einer Zeit, wo die
Seelen, die durch die Pforte des Todes gehen und die sich nicht gekümmert
haben um die geistigen Welten, von der geistigen Welt aus den Zusammenhang
verlieren.

(5) Wir brauchen die Offenbarung, die wir die spirituelle Offenbarung
nennen und von der wir die berechtigte Anschauung haben, daß sie sich
einprägen soll in die Menschenseelen. Heute genügt nicht mehr das alte bloß
religiöse Bekenntnis; heute brauchen die Seelen, wenn sie geistig schauen
wollen von der jenseitigen Welt hierher, was ihnen gegeben werden kann durch
das geisteswissenschaftliche Verständnis des Mysteriums von Golgatha. So
bemühen wir uns, Geisteslicht in die Seelen zu bekommen.

(6) Der Mann, der in der geschilderten Weise gefunden worden war, hatte
sich nicht gekümmert um irgendwelche Gedanken und Empfindungen der
geistigen Welt. Er ging durch die Pforte des Todes, ohne daß er hier durch seine
Seele hatte ziehen lassen Gedanken der geistigen Welt. So kam es, daß der
Mann sagen konnte: Ich weiß aus meinem Gedächtnis, daß da unten meine
Gattin ist; ich weiß, sie ist da, aber ich kann sie nicht sehen, nicht finden.

(7) Wann hätte er sie finden können? Von jener Welt herunter kann man
heute nur solche Seelen sehen, in denen spirituelle Fähigkeiten leben. Solche
Seelen kann man schauen von der andern Welt her, in denen die Gedanken
eines spirituellen Verständnisses leben. Wenn man hinunterblickt, so wird eine
Seele, die hier geblieben ist, erst sichtbar für den Toten, wenn in dieser Seele
spirituelle Gedanken leben. Diese Gedanken sieht man. Sonst bleibt die Seele
unsichtbar. Sonst leidet man unter den Qualen, zu wissen, sie ist da, aber man
kann sie nicht finden. In dem Augenblicke, wo es gelingt, einer solchen Seele
irgendwelche Gedanken zu übermitteln über die spirituelle Welt, da beginnt die
Erdenseele für den in der andern Welt Lebenden aufzuleuchten, dann beginnt
sie dazusein für ihn.

(8) Sagen Sie nicht, daß es eine Ungerechtigkeit wäre, wenn solche Seelen,
die hier auf Erden vielleicht ohne ihre Schuld keine spirituellen Gedanken
haben, unsichtbar bleiben für die Toten. Wenn die Welt nicht so eingerichtet
wäre, daß dies so ist, dann würden die Menschen niemals dazu kommen, nach
Vervollkommnung zu streben. Die Menschen müssen durch das, was sie
entbehren, lernen. [290] Eine solche Seele, die dann in dem Leben zwischen
Tod und neuer Geburt leidet an dem Schmerz und an der Einsamkeit, eine
solche Seele bekommt dadurch den Impuls, spirituelle Gedanken aufzunehmen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

16. Vortrag: Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

4

(9) So sehen wir, daß Geisteswissenschaft unter diesem Gesichtspunkte ist
wie eine Sprache, durch die Lebende und Tote sich verstehen, durch die sie
füreinander da sind und wahrnehmbar sind.

(10) Und noch in anderer Beziehung zeigt sich, welche Mission Geistes-
wissenschaft hat in bezug auf die Überbrückung des Abgrundes zwischen Leben
und Tod. Wenn Menschenseelen durch die Pforte des Todes schreiten, dann
treten sie ja in ein Leben ein, welches den Zusammenhang mit dem Erdenleben
erhält durch die Erinnerung an das, was vergangen ist. – Ich schildere nicht das,
was in unseren Büchern zu finden ist, sondern zur Ergänzung dessen. –
Längere Zeit nach dem Tode hat der Mensch damit zu tun, daß er noch
zurückempfinden muß die Erde, daß er sich abgewöhnen muß die Sehnsucht,
einen physischen Leib zu haben. In der Zeit des Sich-abgewöhnens lernt der
Mensch als ein seelisch-geistiges Wesen leben. Stellen wir uns recht lebendig
vor, wie es sich der seherischen Forschung darbietet. Zunächst hat die Seele
einen Zusammenhang nur mit dem, was sie selber war; man schaut hin auf das
eigene innere Leben, das in Gedanken, Vorstellungen und so weiter abgelaufen
ist; man erinnert sich an Beziehungen, die man zu andern Menschen gehabt hat.
Aber wenn man auf die Erde hinunterschauen will, dann bietet sich ein
besonderer Anblick. Man hat den Trieb, hinunterzuschauen. Dieser Trieb, der
Erde zu gedenken, bleibt im ganzen Leben zwischen Tod und neuer Geburt. So
lange der Mensch berufen ist, von Leben zu Leben zu gehen, so lange bleibt das
Bewußtsein: Du bist für die Erde bestimmt, du mußt immer wieder auf die Erde
zurückkehren, wenn du dich in der rechten Weise entwickeln willst. – Da zeigt
sich bei dem Toten, daß, wenn er den Gedanken an die Erde verlieren würde, er
dann als Toter ganz verlieren würde den Gedanken an sein Ich. Dann würde er
nicht mehr wissen, daß er selber ist, und das würde ein ungeheures Leidesgefühl
bedeuten. Der Mensch darf eben den Zusammenhang mit der Erde nicht
verlieren, es darf die Erde nicht sozusagen entrinnen für sein Vorstellen. [291]
Im allgemeinen kann sie ihm auch nicht ganz verschwinden. Nur in unserer Zeit
der materialistischen Hochflut, wo diese spirituelle Offenbarung kommen muß,
damit der Zusammenhang zwischen Lebenden und Toten erhalten bleibe, da ist
das Zurückblicken schwierig für die Seelen, die mit keinen andern Seelen auf
der Erde zusammenkamen, in denen spirituelle Gedanken und Empfindungen
vorhanden sind.

(11) Für die Toten ist es wichtig, daß diejenigen, mit denen sie auf Erden in
Verbindung gestanden haben, allabendlich in die Welt des Schlafes hinein
mitnehmen Gedanken an die spirituelle Welt. Je mehr wir Gedanken an die
spirituelle Welt hineinnehmen in den Schlaf, desto Besseres leisten wir für
diejenigen, die uns hier im Leben persönlich bekannt waren oder mit uns in
irgendwelchen Beziehungen gestanden haben und vor uns hinweggestorben
sind. Es ist ja schwierig, über diese Verhältnisse zu sprechen, denn unsere
Worte sind genommen von dem physischen Plan.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

16. Vortrag: Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

5

Dasjenige, was wir in den Schlaf hinein mitbringen an spirituellen Gedanken,
das ist die Welt, von der in einer gewissen Weise die Toten leben müssen, und
ein Toter, welcher niemand hier auf Erden hat, der in den Schlaf hinein
spirituelle Gedanken hinüberträgt, der hungert gewissermaßen, der ist wie einer,
der auf Erden auf eine Felseninsel versetzt ist. So fühlt der Tote, wenn er keine
Seelen findet, in denen spirituelle Empfindungen leben, wie wenn er in einer
Öde wäre, wie wenn nichts da wäre, was er zum Leben braucht. Daher kann
man gar nicht sagen, wie ernst wiederum die Gedanken geisteswissen-
schaftlicher Weltanschauung zu nehmen sind, wenn man in unserer Zeit immer
mehr die Weltanschauung überhandnehmen sieht, die nichts wissen will von
geistigen Welten. Früher, wo man mit einem andächtigen Abendgebet zur Ruhe
ging und mitnahm die Nachwirkungen dieses Abendgebetes, war das anders als
heute, wo die Menschen vielleicht nach einem Mahle oder andern Genüssen,
ohne an etwas Übersinnliches zu denken, gedankenlos in den Schlaf sinken. So
entzieht man den Toten ihre geistige Nahrung. [292] Diese Erkenntnisse müssen
immer mehr und mehr zu dem führen, was da, wo es von unsern Freunden
geleistet wird, schon recht gute Früchte getragen hat: das ist dasjenige, was ich
nennen möchte das Vorlesen den Toten. Dieses Vorlesen den Toten hat eine
ungeheure Bedeutung.

(12) Nehmen wir an, hier auf Erden hätten zwei Menschen nebeneinander
gelebt; der eine hätte durch innere Impulse des Herzens den Drang empfunden
zur Geisteswissenschaft, der andere wird ihr aber gerade dadurch immer mehr
abgeneigt. In einem solchen Falle vermag man oftmals über den Lebenden
nichts, um ihm zu einer spirituellen Weltanschauung zu verhelfen; ja vielleicht
gerade dadurch, daß man sich darum bemüht, macht man ihn erst recht zu einem
Hasser derselben. Nehmen wir an, ein solcher Mensch stirbt vor uns, dann
haben wir die Möglichkeit, ihm nach seinem Tode um so besser zu helfen.

(13) Dasjenige, was in unsern Seelen lebt, ist etwas recht Kompliziertes, und
dasjenige, worüber sich unser Bewußtsein ausbreitet, ist nur ein Teil des
Seeleninhalts. Der Mensch weiß gar vieles nicht, was in seiner Seele ist; und es
ist manchmal etwas vorhanden, wovon er glaubt, es sei das Gegenteil da. So
kann es sein und sich wirklich zutragen, daß jemand ein Hasser der
Geisteswissenschaft wird. Das nimmt er wahr mit seinem Bewußtsein. In der
Tiefe seiner Seele kann er aber eine um so tiefere Sehnsucht nach Geistes-
wissenschaft haben. Wenn wir durch die Pforte des Todes geschritten sind, da
leben wir das Leben, das wir in der Tiefe unserer Seele gelebt haben. Wenn man
an die Toten herantritt, die man hier im Leben gekannt hat, zeigen sie sich oft
als ganz anders geartet als hier. Ein Mensch, der mit Bewußtsein die
Geisteswissenschaft gehaßt hat, aber in tiefster Seele danach Sehnsucht hat,
ohne daß er es weiß, in dem tritt oftmals nach dem Tode diese Sehnsucht ganz
besonders hervor. Wir helfen ihm, wenn wir ein Buch geisteswissenschaftlichen
Inhalts nehmen, uns das Bild des Toten innerlich vorstellen und wie einem
Lebenden, nicht laut, sondern leise, dem Toten vorlesen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

16. Vortrag: Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

6

Das verstehen die Toten. Natürlich um so eindringlicher verstehen es
diejenigen, die schon im Leben dem Spirituellen nahegestanden haben. Wir
sollten nicht versäumen, den Verstorbenen vorzulesen oder uns mit ihnen in
Gedanken zu unterhalten. [293] Dabei möchte ich auf das eine Praktische
hinweisen, daß der Mensch viele Jahre nach dem Tode, etwa drei bis fünf Jahre,
ein Verständnis hat für die Sprache, die er gesprochen hat. Das hört allmählich
auf, aber er hat dann noch Verständnis für die spirituellen Gedanken. Es kann
dann auch vorgelesen werden in einer Sprache, die der Tote nicht verstanden
hat, wenn man sie nur selber versteht. Auf diese Weise werden den Toten große
Dienste geleistet. – Und gerade auf solchem Gebiete merkt man besonders die
ganze Bedeutung der geisteswissenschaftlichen Weltanschauung, da sie die
Kluft hinwegschafft zwischen Lebenden und Toten. Und wir können uns
denken, daß, wenn es uns gelingt, auf Erden für die Geisteswissenschaft immer
weitere und weitere Verbreitung zu gewinnen, daß dann in den Seelen immer
mehr das Bewußtsein hervorkommen wird davon, daß man mit den Toten
zusammen ist.

(14) Eine Zeitlang also nach dem Tode hängt der Mensch unmittelbar noch
mit der Erde zusammen. Dann aber muß er in die geistige Welt hineinwachsen,
er muß ein Bürger der geistigen Welt werden. Dazu muß er vorbereitet sein,
muß Empfänglichkeit und Verständnis für die geistige Welt haben. Da kommt
zum Beispiel eine Zeit heran, wo für die seelische Forschung, wenn die Toten
beobachtet werden, ein großer Unterschied auftritt zwischen solchen Seelen,
welche hier auf Erden moralische Stimmungen und Empfindungen gepflegt
haben, und solchen, die ohne moralische Empfindungen hier gelebt haben.
Wenn der Mensch hier keine moralischen Empfindungen gepflegt hat, so wird
er dann sein wie ein Einsiedler. Er wird den Weg nicht finden zu andern
Menschen im Jenseits und auch nicht den Weg zu höheren Hierarchien. Niemals
erlischt das Bewußtsein des Menschen; aber was dann des Menschen harrt, ist
Einsamkeitsgefühl. Die Möglichkeit, von einer gewissen Zeit an nach dem Tode
mit andern Wesenheiten zu leben – eine Zeit, die man die Merkurzeit nennt –,
erwirbt sich der Mensch durch moralisches Leben. So daß man sagen kann: Wie
der Mensch hier auf Erden gelebt hat, das bildet die Ursache, ob er in der
Merkurzeit in einsiedlerischem, grauenvollem Elend lebt oder ob er den
Anschluß findet, den Zusammenhang mit Menschenseelen oder Wesenheiten
der höheren Welt. [294]

(15) Dann kommt später eine Zeit, für die der Mensch in anderer Weise
vorbereitet sein muß und in welcher er sich wieder zur Einsamkeit verdammen
würde, wenn er nicht hier auf Erden religiöse Empfindungen entwickelt hätte.
Diese Zeit nennt man die Venuszeit. Derjenige, der nicht religiöse Empfindun-
gen in sich entwickelt hat, fühlt sich blind und taub gegenüber dem, was um ihn
herum ist.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

16. Vortrag: Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

7

(16) Dann kommt eine Zeit, für welche der Mensch, um nicht gewissen
Wesenheiten der höheren Welt gegenüber unempfänglich zu werden, als
Vorbereitung ein völliges Verständnis für alle Religionen haben muß. Das ist
die Sonnenzeit. Sie wird vorbereitet hier auf Erden durch ein Verständnis für
alles Menschliche, für die verschiedenen religiösen Bekenntnisse. In alten
Zeiten genügte es für die Sonnenzeit, wenn ein Mensch die Religion des
Brahma hatte, ein anderer die Religion des Laotse und so weiter. Jetzt aber, wie
die Zeiten sich entwickelt haben, stehen die Menschen durch die religiösen
Bekenntnisse gegeneinander, und so kann die Sonnenzeit nicht in der richtigen
Weise durchgemacht werden. Es gehört spirituelles Empfinden hierzu. Diese
Sonnenzeit, die der Mensch durchzumachen hat zwischen Tod und neuer
Geburt, sie ist so, daß man fühlt, man sei eingetreten in eine Welt, in welcher
entweder, je nachdem man vorbereitet ist, ein gewisser Platz leer erscheint oder
nicht. Wollen wir verstehen, wodurch wir ihn nicht leer erblicken, so müssen
wir das Mysterium von Golgatha verstehen. In dem Christus-Impuls liegt die
Möglichkeit, jegliches menschliche Empfinden zu verstehen. Das Christentum
ist schon eine allgemeine Religion; das Christentum ist nicht eine Stammes-,
Rassen- oder Nationalreligion, wie der Hinduismus oder andere National-
religionen es sind. Wenn die mitteleuropäischen Völker ihre alten. Stammes-
religionen behalten hätten, so hätten wir heute noch den Wotandienst, den
Thordienst und so weiter. Doch die europäischen Völker haben das Bekenntnis
des Christentums angenommen. Man ist aber im richtigen Sinne Christ nicht
dadurch, daß man dieses oder jenes christliche Dogma vertritt, sondern daß man
weiß, daß Christus für alle Menschen gestorben ist. Die Menschen werden erst
nach und nach lernen, sich als Christen zu verhalten. [295] Wenn heute ein
Europäer nach Indien kommt, dann ist in der Regel das, was er vertritt, ein
Wortbekenntnis. Die richtige Empfindung aber, die man haben muß, ist diese:
Wo man auch auf der Erde eine Menschenseele trifft, kann man finden den
Christus-Impuls. Der Hindu wird nicht glauben, daß sein Gott in allen
Menschen lebt. Der Christ weiß, daß Christus in allen Menschen lebt.
Geisteswissenschaft wird zeigen, daß das richtig verstandene Christentum den
Wahrheitskern aller Religionen enthält und daß jede Religion, wenn sie sich
ihres Wahrheitskernes bewußt wird, zum Mysterium von Golgatha hinführt.

(17) Wenn man einen andern Eingeweihten oder irgendeinen andern
Religionsstifter betrachtet, dann ist es klar, daß er etwas aus den höheren
Welten verkünden will, weil er durch die Einweihung gegangen ist. Derjenige
versteht den Christus nicht wirklich, der nicht klar sieht, daß der Christus auf
Erden nicht durch irgendwelche Einweihung gegangen ist; sondern dadurch,
daß er da war, war er eingeweiht und vereinigte alles in sich.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

16. Vortrag: Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

8

(18) Wenn man als Seher auf das Buddha-Leben hinblickt und es verfolgt,
dann wird einem gerade in der geistigen Welt viel klarer, was der Buddha war.
Mit dem Christusleben ist es nicht so. Das Christusleben ist so, daß man schon
hier auf der Erde eine Beziehung zu ihm gewinnen muß, um es in der geistigen
Welt zu verstehen. Wenn man hier eine solche Beziehung nicht gewinnt, dann
kann man, wenn man initiiert wird, wohl alles mögliche sehen, aber den
Christus kann man nicht sehen, wenn man nicht von der Erde aus eine
Beziehung zu ihm gewonnen hat.

(19) Daher verstehen so wenige, was das Mysterium von Golgatha ist. Es
macht den Christus zu einer Wesenheit, welche gleichbedeutend ist für den
primitiven Menschen und den höchsten Eingeweihten. Die primitivste
Menschenseele kann eine Beziehung zu Christus haben, und der Eingeweihte
muß sie auch finden. Wenn man hineinkommt in höhere Welten, da lernt man
vieles kennen; nur eines gibt es nicht, eines lernt man nicht: das ist der Tod. Der
Tod ist nur in der physischen Welt. In der geistigen Welt ist wohl Verwandlung,
aber nicht der Tod. So daß wir sagen können: [296] Alle geistigen Wesen, die
niemals auf unsere Erde kommen, die nur in den spirituellen Welten bleiben, die
gehen nicht durch den Tod. Christus ist ein Mitbürger der Menschen auf der
physischen Welt geworden, und dasjenige, was sich auf Golgatha abgespielt
hat, das macht, daß, wenn man den einzigen Göttertod versteht, man in der
Sonnenzeit nicht leer ausgeht. Die andern Eingeweihten sind Menschen, die
sich durch verschiedene Erdenleben besonders entwickelt haben. Christus war
nicht vorher als Christus auf der Erde, sondern er war in Welten, wo es keinen
Tod gibt. Er ist der einzige unter seinesgleichen, der den Tod kennenlernte.
Daher muß man, um den Christus kennenzulernen, seinen Tod verstehen, und
weil der Tod das Wesentliche ist, deshalb kann nur hier auf der Erde, wo der
Tod vorhanden ist, das Mysterium von Golgatha verstanden werden. Gelangt
man hier auf der Erde nicht zu einer Beziehung zum Christus, dann erlebt man
ihn in der höheren Welt nicht; dann finden wir in der Sonnenzeit seinen Platz
leer. Nehmen wir aber den Christus-Impuls mit, dann erscheint der Sonnenthron
nicht leer; dann finden wir bewußt den Christus.

(20) Es ist wichtig für unsere heutige Menschheitsentwickelung, daß wir in
diesem Punkte den Christus in der geistigen Welt finden, indem wir ihn
wiedererkennen. Warum? Ja, wenn wir durch diese Sonnenzeit gehen, dann sind
wir allmählich eingetreten in eine Welt, wo wir angewiesen sind auf geistiges
Licht. Vorher, vor der Sonnenzeit, da haben wir noch die Nachwirkungen der
Erde, die Nachwirkungen dessen, was wir persönlich gewesen sind: moralische
und religiöse Empfindungen. Jetzt brauchen wir mehr. jetzt brauchen wir die
Fähigkeit, dasjenige zu schauen, was in der geistigen Welt ist und was hier noch
nicht in uns vorbereitet werden kann; denn wir müssen nun durch Welten von
Kräften hindurchgehen, von denen man hier nichts wissen kann.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

16. Vortrag: Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

9

(21) Wenn der Mensch durch die Geburt in das Leben hereinkommt, ist sein
Gehirn unentwickelt. Der Mensch muß es sich erst erarbeiten nach dem, was er
sich in früheren Leben erworben hat. [297] Denn wenn man eine bestimmte Art
von Fähigkeiten notwendig hat, dann genügt es nicht, daß man sie sich
erworben hat, sondern man muß auch wissen, wie das erforderliche physische
Organ gebaut sein muß.

(22) Es gibt einen wichtigen, aber sehr gefährlichen Führer. Hier auf Erden
bleibt er unbewußt. Aber von der Sonnenzeit an wird er notwendig: Luzifer.
Wir würden in Finsternis wandeln, wenn nicht Luzifer an uns herantreten
würde. Wir können aber nur an der Seite Luzifers wandeln, wenn wir die
Führung des Christus haben. Die beiden führen den Menschen nach der
Sonnenzeit dann weiter durch das folgende Leben: die Marszeit, die Jupiterzeit,
die Saturnzeit. In diesen Zeiten nach der Sonnenzeit kommt der Mensch
zusammen mit Kräften, die er zur neuen Verkörperung braucht. Es ist nämlich
Unsinn, wenn die materialistische Wissenschaft glaubt, daß der materielle
Körper vererbt werde. Sie hat heute keine Möglichkeit, ihren Irrtum einzusehen;
aber man wird die spirituellen Wahrheiten erkennen, und dann wird man den
Irrtum einsehen. Den Menschen kann nichts vererbt werden als nur die Anlagen
für Gehirn und Rückenmark, für alles das, was eingeschlossen ist in die nach
außen fest abgeschlossene Knochenkapsel des Gehirns und die Ringe des
Rückgrates. Alles andere wird durch Kräfte aus dem Makrokosmos bestimmt.
Der Mensch würde eine sozusagen vollständig unmenschliche Masse sein, wenn
ihm nur das gegeben würde, was ihm vererbt wird. Dieses, was ihm vererbt
wird, muß durchgearbeitet werden von dem, was der Mensch sich aus den
geistigen Welten mitbringt.

(23) Warum nenne ich die Zeiten nach dem Tode Merkurzeit, Venuszeit,
Sonnenzeit, Mars-, Jupiter- und Saturnzeit?

(24) Wenn der Mensch hindurchgegangen ist durch die Pforte des Todes,
wird er immer größer und größer. In der Tat ist das Leben nach dem Tode so,
daß man sich über einen großen Raum ausgebreitet weiß. Da wächst man
zunächst so weit, daß man sozusagen den Raum ausfüllt, der durch den Umlauf
des Mondes umgrenzt wird. Dann wächst man weiter bis zum Kreis des Merkur,
okkult gesprochen, dann bis zum Kreis der Venus, der Sonne, des Mars. Man
wächst in den großen Himmelsraum hinaus. Jeder Mensch wächst nach dem
Tode in den Himmelsraum hinaus. [298] Aber dieses räumliche Zusammensein
aller dieser Menschenseelen hat keine Bedeutung. Wenn Sie die ganze Venus-
Sphäre durchdringen, so tun das die andern auch, aber sie brauchen deswegen
voneinander nichts zu wissen. Wenn man auch weiß, daß man nicht ein
einsames Wesen ist, man kann sich dennoch einsam fühlen. Man wächst
schließlich in das Weltenall hinaus bis zu einer Sphäre, die beschrieben wird
durch den Saturn, und noch weiter. Und indem man so hinauswächst, eignet
man sich die Kräfte an, die man braucht, um das nächste Leben aufzubauen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

16. Vortrag: Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

10

Und dann geht man wieder zurück, wird immer kleiner und kleiner, bis man
sich wieder mit der Erde verbindet. So dehnt sich der Mensch zwischen Tod
und neuer Geburt über den ganzen Makrokosmos aus, und so sonderbar es
aussieht, es ist so: Wenn wir in ein Erdenleben wieder eintreten, dann bringen
wir die Kräfte des ganzen Sonnensystems mit ins Dasein und vereinigen sie mit
dem, was uns vererbt wird aus den physischen Substanzen. Mit den Kräften aus
dem Kosmos bauen wir den physischen Leib und unser Gehirn auf. Wir leben
also hier zwischen Geburt und Tod in den engen Grenzen unseres physischen
Leibes; wir leben nach dem Tode im ganzen Sonnen-Makrokosmos
ausgebreitet.

(25) Der eine Mensch empfindet tief moralisch, der andere weniger. Der eine
Mensch, der jetzt tief moralisch empfindet, er geht durch die geistige Welt und
kann alles erleben als ein geselliges Wesen. Aus dem Sternenleben herein
kommt die Kraft dazu. Ein anderer bereitete sich nicht so vor, er konnte keine
Beziehungen gewinnen, er brachte keine vergeistigenden Kräfte herein, er kann
zunächst auch keine moralischen Anlagen haben. Er geht daher einsam durch
die Sphären. Alles, was im Menschen ist, seine Beziehungen zur Welt, alles tritt
uns in bedeutungsvoller Weise entgegen durch eine solche spirituelle
Erkenntnis.

(26) Kant hat den Ausspruch getan: «Zwei Dinge erfüllen das Gemüt mit
immer neuer und zunehmender Bewunderung und Ehrfurcht: der bestirnte
Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir.» Er hat damit etwas sehr
Bedeutungsvolles gesagt. Geisteswissenschaft zeigt, daß beides dasselbe ist.
[299] Was wir erleben zwischen Tod und neuer Geburt, bringen wir als
moralisches Gesetz mit; was wir durchleben zwischen Tod und neuer Geburt,
den bestirnten Himmel, wir tragen ihn herein in unser Erdenleben, wo er zu
unserem moralischen Gesetz werden muß.

(27) So bringt uns Geisteswissenschaft die Anschauung von der Größe der
menschlichen Seele und die Anschauung von der menschlichen Verantwort-
lichkeit. [300]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Über den Verkehr mit den Toten

SIEBZEHNTER VORTRAG

Düsseldorf, 27. April 1913 (Hörernotizen)

Inhalt: Bedeutung der auf der Erde angeknüpften Beziehungen zu anderen Menschen für das
Leben nach dem Tode. Nachtodliches Sichverbinden mit solchen Menschenseelen, die auf
Erden gleiche moralische Gesinnung oder gleiche religiöse Vorstellungen hatten. Verständnis
für alle religiösen Bekenntnisse und richtiges Verstehen des Christentums als Vorbereitung
für die Zeit zwischen Tod und neuer Geburt. Christus als Bewahrer des in vergangenen
Inkarnationen von uns seelisch Erworbenen; Luzifers Mitwirken beim Aufsuchen von Ort und
Zeit der kommenden Geburt. Vererbung, Vorfahren. – Fragenbeantwortung: Kann man auch
frühverstorbenen Kindern vorlesen?

(1) Das Verhältnis des Lebens zum Tode wird häufig mißverstanden. Man
findet oft in theosophischen Schriften die Bemerkung, daß das menschliche
Seelen- und Geisteswesen vollständig verschwinden könne. Es wird zum
Beispiel gesagt, daß durch ein gewisses Quantum von Bösem, das die
Menschenseele auf sich lädt, diese Menschenseele im Laufe der Evolution
verschwinden könne. Insbesondere wird oft betont, als ob Schwarzmagier, die
viel Böses getrieben haben, geradezu einmal in ihrem Dasein ausgelöscht
würden.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

2

(2) Diejenigen, die länger schon teilnehmen an unseren Bestrebungen, die
wissen, daß ich mich immer gewandt habe gegen solche Behauptungen. Denn
das müssen wir vor allen Dingen voll festhalten, daß alles, was wir als Tod
bezeichnen hier in der physischen Welt, gar keine Bedeutung hat für die
übersinnliche Welt; schon nicht für die Welt, die als die nächste übersinnliche
Welt an die unsere angrenzt. Ich möchte auch hier von einem gewissen
Gesichtspunkte her auf diese Tatsache aufmerksam machen.

(3) Die Wissenschaft, die sich hier in der physischen Welt mit den
physischen Dingen befaßt, kommt zu allerlei Gesetzen, zu allerlei
Daseinszusammenhängen innerhalb dieser physischen Welt. Dasjenige, was
man mit diesen Gesetzen an den Wesenheiten und an den Erscheinungen, die
uns umgeben, finden kann, ist doch nichts anderes als die Gesetzmäßigkeit der
äußeren Sinneswirklichkeit. Wenn wir zum Beispiel eine Blume mit den
gewöhnlichen wissenschaftlichen Hilfsmitteln untersuchen, so lernen wir die
physischchemischen Gesetze erkennen, die in der Pflanze tätig sind. Es bleibt
aber immer etwas übrig, was sich der Wissenschaft entzieht, das ist das Leben
selbst. Gewiß, in der letzten Zeit haben sich auch einzelne besonders
phantasievolle Wissenschafter darauf verlegt, allerlei Hypothesen aufzustellen,
wie etwa das pflanzliche Leben begriffen werden könnte aus den bloß leblosen
Substanzen. [301] Das alles wird aber sehr bald wieder als ein Irrtum erkannt
werden, denn in der physischen Wissenschaft bleibt es nur ein Ideal, das Leben
zu erfassen. Man lernt immer mehr und mehr die chemischen Gesetze und so
weiter kennen, nicht aber das Leben selbst. So ist für die physischen
Erkenntniskräfte das Leben zu erforschen zwar ein Ideal, aber mit diesen
Erkenntniskräften wird man das Leben nicht erforschen, weil es etwas ist, was
aus der überphysischen Welt hereinströmt in die physische Welt und innerhalb
dieser Welt seine eigene Gesetzmäßigkeit nicht enthüllen kann.

(4) Geradeso nun, wie es sich mit dem Leben verhält für die physische Welt,
so verhält es sich mit dem Tode für die übersinnliche Welt, nur dort mit Bezug
auf den Willen. Kein Willensakt, kein Willensimpuls kann in den
übersinnlichen Welten jemals zu demjenigen führen, was wir hier in der
physischen Welt als den Tod kennen. In allen übersinnlichen Welten kann
höchstens entstehen die Sehnsucht nach dem Tode, nie aber kann der Tod in den
übersinnlichen Welten eintreten. Es gibt keinen Tod in der überphysischen
Welt. Besonders ergreifend ist das für die Menschenseele, wenn man
unmittelbar erfaßt: ja, dann können ja im Grunde genommen alle Wesenheiten
der höheren Hierarchien niemals den Tod kennen, wenn der Tod etwas ist, was
nur auf der Erde erfahren werden kann. Und so, wie es mit Recht in der
biblischen Urkunde heißt, daß die Engel ihr Antlitz verhüllen vor den
Geheimnissen der physischen Geburt, so ist es auch richtig, zu sagen, daß die
Engel ihr Antlitz verhüllen vor den Geheimnissen des Todes.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

3

Und die Wesenheit, die wir als den bedeutsamsten Impulsator der Erden-
entwickelung kennen, die Christus-Wesenheit, die sollte als einzige Wesenheit
in den göttlichen Welten diejenige sein, die den Tod kennenlernt. Alle anderen
göttlich-geistigen Wesenheiten kennen den Tod nicht, sie kennen ihn nur als
eine Veränderung aus einer Form in die andere. Dazu mußte der Christus auf
die Erde herabsteigen, um den Tod durchzumachen. So daß von allen
überphysischen Wesenheiten über den Menschen hinauf der Christus das
einzige Wesen ist, das mit dem Tode Bekanntschaft gemacht hat in eigenem
Erlebnis. [302] Wie gesagt, wenn man dieses Todeserlebnisproblem im
Zusammenhang mit dem Christus betrachtet, da wirkt es besonders
erschütternd.

(5) Nun ist es tatsächlich so, daß der Mensch selbst ja in dieser
übersinnlichen Welt, wo es keinen Tod gibt, lebt, wenn er durch die Pforte des
Todes durchgegangen ist. Er kann hier durchgehen, aber er kann sich nicht
auslöschen, denn er wird dann aufgenommen in Welten, in denen es eine
Vernichtung nicht geben kann.

(6) Das, was man als ähnlich mit dem Tode in der überphysischen Welt
betrachten kann, ist etwas ganz anderes als der Tod. Es ist das, was man, wenn
man menschliche Worte anwenden will, bezeichnen muß mit dem Worte
Einsamkeit. Und nie kann der Tod die Austilgung von irgend etwas sein, was in
der überphysischen Welt eintritt, wohl aber tritt Einsamkeit auf. – Die
Einsamkeit in der übersinnlichen Welt ist wie der Tod hier; sie ist keine
Vernichtung, aber sie ist schlimmer als die Einsamkeit hier. Es ist ein
Zurückblicken auf die eigene Wesenheit. Und was das heißt, das merkt man
erst, wenn es eintritt, dieses Nichtswissen als nur von sich selbst.

(7) Nehmen wir zum Beispiel ein Menschenwesen, welches hier auf der Erde
wenig entwickelt hat von dem, was man Sympathie für andere Menschen
nennen kann, welches im wesentlichen nur sich selbst gelebt hat. Ein solches
Wesen findet Schwierigkeiten, wenn es durch die Pforte des Todes gegangen
ist, vor allen Dingen andere Menschenwesen kennenzulernen. Ein solches
Wesen kann in der überphysischen Welt mit anderen Wesen zusammenleben,
aber nichts von diesen anderen Wesen bemerken. Es ist nur ausgefüllt von
seinem eigenen Seeleninhalt; es sieht nur, was es in sich selbst erlebt. Der Fall
kann eintreten, daß ein Mensch, der sich ferne gehalten hat aus übertriebenem
Egoismus von jeglicher Menschenliebe hier auf Erden, daß der durch die Pforte
des Todes geht und dann nur zu leben hat nach dem Tode in der Erinnerung an
sein letztes Erdenleben; daß er keine neuen Erlebnisse haben kann, weil er kein
Wesen kennt, mit keinem Wesen zusammenkommt und ganz auf sich
angewiesen ist. Denn durch unsere Wesenheit als Mensch bereiten wir uns in
der Tat dazu vor, nach dem Tode eine ganz besondere Welt für uns zu haben.
[303]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

4

(8) Hier auf der Erde kennen wir, da wir nicht von der Wissenschaft belehrt
werden – denn die kann uns ja nur belehren über das, was der Mensch nicht
mehr ist, da sie ja nur den Leichnam kennt –, hier kennt sozusagen der Mensch
sich selbst eigentlich nicht. Das Gehirn denkt, aber es kann sich nicht selbst
denken. Einen Teil von uns sehen wir; etwas mehr davon noch, wenn wir in den
Spiegel schauen; aber das ist ja nur die Außenseite. Der Mensch lebt hier nicht
in sich, er lebt mit der äußeren Welt, die auf seine Sinne wirkt. Durch uns
selbst, durch das, was wir hier erleben können, bereiten wir uns vor, daß wir
selbst in den Makrokosmos uns ausbreiten, selbst zum Makrokosmos werden,
zu dem werden, was wir hier sehen. Hier sehen wir den Mond. Dann, im
nachtodlichen Leben breiten wir uns so aus, daß wir der Mond sind, wie wir
jetzt unser Hirn sind. Wir breiten uns aus zum Saturn so, daß wir Saturn sind,
wie wir jetzt unsere Milz sind. Der Mensch wird Makrokosmos. Wenn die Seele
den Leib verlassen hat, breitet sie sich aus über das ganze Planetensystem, so
daß alle Menschen zugleich denselben Raum erfüllen; sie stecken ineinander,
aber sie wissen nichts voneinander. Die geistigen Beziehungen erst machen es
aus, daß man voneinander weiß. Dazu bereiten wir uns schon vor durch unser
Leben hier auf Erden, daß wir uns ausbreiten über die ganze Welt, die wir hier
in ihrem sinnlichen Abglanz sehen. Aber was ist dann unsere Welt?

(9) Wie jetzt unsere Welt bei Tage ist: Berge und Flüsse, Bäume, Tiere,
Mineralien, wie jetzt also diese Welt um uns ist und wir in dieser Welt leben, so
stecken wir dann in unserer Welt drinnen, und diese Welt ist unser Organismus.
Das sind unsere einzelnen Organe. Und unsere Welt sind wir selbst. Wir
schauen uns von der Umwelt an. Das beginnt ja schon unmittelbar nach dem
Tode im Ätherleibe. Da haben wir das Tableau unseres eigenen Lebens vor uns.
[304] Würde der Mensch hier nicht Verhältnisse anknüpfen zu anderen
Wesenheiten, vor allen Dingen zu anderen Menschen, und, wie es jetzt immer
mehr und mehr durch die Geisteswissenschaft geschehen soll, zu den
Wesenheiten der höheren Hierarchien, so würde das eintreten, daß er zwischen
Tod und neuer Geburt nichts zu tun hätte, als nur fortwährend sich selbst
anzuschauen. Und, ich sage es nicht, um eine Trivialität zu sagen, sondern ich
sage es, weil die scheinbare Trivialität hier ein Erschütterndes ist: das ist nicht
gerade ein begehrenswerter Anblick, durch viele Jahrhunderte nur sich selbst zu
betrachten. Denn eine Welt für uns sind wir dann selbst. Das aber, was uns
dieses unser Selbst zu einer weiteren Welt erweitert, das sind die Verhältnisse,
die wir hier auf Erden angeknüpft haben. Dazu ist das Erdenleben da, daß wir
Beziehungen und Verhältnisse entwickeln, die sich dann fortsetzen über den
Tod hinaus. Denn alles das, was uns in der geistigen Welt zu einem geselligen
Wesen macht, müssen wir hier anknüpfen. Als Qual erlebt der Mensch in der
geistigen Welt die Furcht vor der Einsamkeit.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

5

Und diese Furcht kann uns in einem gewissen Sinne immer wiederum befallen,
denn wir machen zwischen dem Tod und einer neuen Geburt gleichsam
verschiedene Stadien durch, innerhalb welcher wir, wenn wir auch für den
vorhergehenden Zustand uns eine gewisse Geselligkeit angeeignet haben, im
nächsten Zustand wieder in Einsamkeit verfallen können. Die nächste Zeit nach
dem Tode ist ja in der Tat so, daß wir eigentlich nur mit denjenigen gute
Beziehungen haben können, die auf der Erde hier zurückgeblieben sind oder die
etwa in einer Zeit, die nicht ferne von unserer Sterbezeit liegt, gestorben sind.
Die allernächsten Beziehungen wirken da über den Tod hinüber. Und in bezug
darauf kann ja gerade von denjenigen, die hier zurückgeblieben sind, von den
sogenannten Lebenden, vieles gewirkt werden; denn der Zurückbleibende kann,
weil Beziehungen zwischen ihm und dem Toten bestehen, diesem Toten Kunde
geben von der physischen Welt aus, Kunde geben von seinen eigenen
Erkenntnissen über die geistige Welt. Das ist vor allem möglich durch das
Vorlesen für die Toten. Wir können einem Toten den größten Dienst erweisen,
wenn wir uns hinsetzen, das Bild des Toten vor unserer Seele, und ihm leise ein
geisteswissenschaftliches Buch vorlesen, ihn unterrichten. Man kann ihm auch
seine eigenen Gedanken, die man in sich aufgenommen hat, zutragen; immer
sich das Bild des Toten recht lebhaft vorstellend. [305] Wir dürfen nicht geizen
mit dieser Sache; dadurch überbrücken wir den Abgrund, der uns von unseren
Toten trennt. Nicht nur in den extremsten Fällen, sondern in jedem Fall können
wir den Toten Gutes tun. Das ist ein tröstliches Gefühl, das den Schmerz lindern
kann über das Ableben eines Menschen, den man liebt.

(10) Nun, meine lieben Freunde, je mehr wir in die übersinnliche Welt
kommen, desto mehr hören die Einzelheiten auf. In der astralischen Welt finden
wir noch einzelne Beziehungen; aber je höher wir kommen, finden wir, daß
dasjenige, was zwischen den einzelnen Wesenheiten ist, aufhört. Da sind alles
Wesenheiten; die Beziehungen dazwischen sind die seelischen Beziehungen,
und wir müssen auch diese Beziehungen haben, wenn wir nicht einsam sein
sollen. Das aber ist die Mission der Erde, daß der Mensch hier die Beziehungen
knüpfen kann, sonst bleibt er einsam in der geistigen Welt. Für die nächste Zeit
nach dem Tode sind es verwandtschaftliche, freundschaftliche Beziehungen, die
wir hier angeknüpft haben im Zusammenleben mit anderen Menschen, die sich
fortsetzen über den Tod hinaus und die unsere Welt ausmachen. Man kann zum
Beispiel, wenn man mit Seherblicken erforscht die Welt, in der die Toten
weilen, einen solchen Toten zusammen finden mit denen, die er hier auf Erden
verfolgen kann. Bei vielen Menschen der Gegenwart sieht man dann, wie sie
mit den unmittelbar Gestorbenen, den zehn Jahre vorher oder nachher
Gestorbenen leben. Man sieht dann, wie viele zusammenleben mit einer Anzahl
von Ahnen, mit denen sie blutsverwandt waren. Das ist ein Anblick, der sich
dem Seher oft darbietet. Seit Jahrhunderten verstorbene Ahnen, an die schließt
der Verstorbene sich an. Das ist aber nur eine gewisse Zeit hindurch.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

6

Nachher würde sich der Mensch aber wieder ungeheuer einsam fühlen, wenn
nicht andere Beziehungen walteten, die zwar ferner sind, die aber trotzdem den
Menschen vorbereiten, in der geistigen Welt ein geselliges Wesen zu sein.
Innerhalb unserer Bewegung haben wir ja in dieser Beziehung einen Grundsatz,
der aus einer kosmischen Aufgabe entspringt: die Beziehungen der Menschen
untereinander möglichst mannigfaltig zu gestalten. Daher treiben wir
Anthroposophie nicht nur so, daß der einzelne Vorträge hält. [306] Wir
versuchen in der Gesellschaft die Menschen so zusammenzufassen, daß sich
auch persönliche Beziehungen bilden, und diese Beziehungen sind auch gültig
für die übersinnliche Welt. So daß der Mensch dadurch, daß er hier
gesellschaftsmäßig einer gewissen Strömung angehört, Zusammenhänge für
drüben schafft. Aber es kommt eine Zeit, wo viel allgemeinere Beziehungen
notwendig sind. Es kommt eine Zeit, wo sich die Seelen einsam fühlen, welche
ohne moralische Seelenverfassung, ohne moralische Begriffe durch die Pforte
des Todes gegangen sind, welche hier im physischen Dasein die moralische
Seelenverfassung verleugnet haben. Menschen mit moralischer Seelen-
verfassung sind ja tatsächlich hier auf unserer Erde einfach dadurch, daß sie
moralische Menschen sind, mehr wert als unmoralische Menschen. Für die
ganze Erdenmenschheit ist ein moralischer Mensch mehr wert als ein
unmoralischer Mensch, wie eine gesunde Magenzelle zum Beispiel mehr wert
ist für den ganzen Menschen als eine kranke. Man kann nicht im einzelnen
genau ausführen, worin der Wert eines moralischen Menschen besteht für die
ganze Menschheit, worin der Schaden besteht eines unmoralischen Menschen,
aber Sie werden mich verstehen. Der Mensch ohne moralische Seelenver-
fassung ist ein krankes Glied der Menschheit. Das bedeutet aber, daß er durch
diese unmoralische Seelenverfassung sich für die anderen Menschen immer
fremder macht. Moralisch sein heißt zugleich anerkennen, daß man zu allen
Menschen Beziehungen hat. Daher ist für alle moralischen Menschen die
allgemeine Menschenliebe etwas Selbstverständliches. Unmoralische Menschen
kommen in einer gewissen Zeit nach dem Tode dahin, daß sie sich einsam
fühlen infolge ihres Unmoralischseins. So daß es eine Phase gibt, wo uns von
den Qualen der Einsamkeit nur enthebt unsere moralische Seelenverfassung.

(11) Und so finden wir, wenn wir die Menschen nach dem Tode im
Makrokosmos ausgebreitet verfolgen, daß es in der Tat die unmoralischen
Menschen trifft, die sich einsam fühlen, daß die moralischen Menschen aber
Anschluß finden an andere Menschen, die mit ihnen in einer gewissen Weise
moralische Vorstellungen haben. [307] Wie hier auf Erden die Menschen sich
nach Nationen oder nach anderen Gruppen zusammenfinden, so finden wir
unter den Menschen, die zwischen dem Tod und einer neuen Geburt leben,
wenn wir sie mit Seherblick verfolgen, daß sie sich dort auch gliedern, aber daß
sie geteilt sind nach gemeinsamen moralischen Begriffen und Empfindungen.
Menschen mit den gleichen moralischen Empfindungen finden sich zu Gruppen
zusammen und leben dann gesellig zwischen dem Tod und einer neuen Geburt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

7

(12) Dann kommt eine Phase der Entwickelung, in der sich ein jeder einsam
fühlt, selbst wenn er moralische Begriffe und Empfindungen hat, wenn ihm
religiöse Vorstellungen fehlen. Religiöse Vorstellungen sind die Vorbereitung
für die Geselligkeit in der übersinnlichen Welt in einer bestimmten Phase des
Lebens zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Und da finden wir
wiederum, daß die Menschen, die sich herausgliedern aus den religiösen
Zusammenhängen und Empfindungen, zur Einsamkeit sich verdammt finden.
Wir finden die Menschen mit gleichen religiösen Bekenntnissen in Gruppen
zusammen. Dann aber kommt eine Zeit, in welcher das wiederum nicht genügt,
in einer Religionsgemeinschaft gelebt zu haben, es kommt eine Zeit, in der man
sich doch wieder einsam fühlen kann. Das ist eine Zeit, in der überhaupt
zwischen Tod und neuer Geburt Wichtiges vorgeht. Es ist die Zeit, wo wir
entweder uns einsam fühlen, trotz Gemeinschaft im Religiösen mit religiös
Gleichgesinnten, oder wo wir Verständnis gewinnen für jede Menschenseele in
ihrer Äußerung. Zu dieser Gemeinschaft können wir uns nur vorbereiten, indem
wir uns Verständnis aneignen für alle religiösen Bekenntnisse. Früher, vor dem
Mysterium von Golgatha, war das nicht nötig, weil da die Erlebnisse der
geistigen Welt andere waren. Es ist aber jetzt nötig geworden. Vorbereitend
dafür ist das richtige Verstehen des Christentums. Denn das, was das Wesen des
Christentums ausmacht, das ist ja nicht anzutreffen in anderen religiösen
Bekenntnissen. Es ist nicht richtig, das Christentum hinzustellen neben andere
religiöse Bekenntnisse. Gewiß, einzelne christliche Bekenntnisse stehen
vielleicht engherziger da. Aber das richtig verstandene Christentum hat schon
den Impuls in sich zum Verständnis einer jeden religiösen Richtung. [308] Denn
wie hat der Abendländer das Christentum aufgenommen? Nehmen Sie den
Hinduismus. Dazu kann sich nur die Hindu-Rasse bekennen. Würden wir hier in
Europa eine Rassenreligion entwickelt haben, so hätten wir heute noch den
Wotandienst; das wäre die abendländische Rassenreligion. Das Abendland hat
ein Bekenntnis angenommen, das nicht aus seiner eigenen Volkssubstanz
hervorgeht, sondern das gekommen ist aus dem Orient. Etwas wurde
angenommen, was nur durch seinen geistigen Inhalt wirken konnte. Denn keine
Rassen- oder Volksreligion konnte den Christus-Impuls aufsaugen. Das Volk,
das den Christus zwischen sich sah, hat sich nicht dazu bekannt. Das ist das
Eigentümliche im Christentum: Der Keim liegt in ihm, Universalreligion zu
sein. Man braucht nicht intolerant zu sein gegen andere Religionen, und man
kann doch sagen: Die christliche Mission besteht nicht darin, Dogmen
beizubringen den Leuten. Natürlich lacht der Buddhist über ein Bekenntnis, das
nicht einmal die Reinkarnationslehre hat. Er sieht ein solches Bekenntnis als
nichts Rechtes an. Aber das recht verstandene Christentum setzt voraus, daß
jeder Mensch ein Christ ist in seinem inneren Wesen. Wenn Sie zu einem Hindu
gehen und sagen: Du bist ein Hindu und ich bin ein Christ – so hat man das
Christentum nicht verstanden.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

8

Erst wenn man von dem Hindu sagen kann: In seinem innersten Wesen ist
dieser Hindu ein so guter Christ wie ich selbst; er hat nur keine andere
Gelegenheit gehabt zunächst, als sich mit einem vorbereitenden Bekenntnis
bekanntzumachen, daraus ist er noch nicht herausgekommen; ich muß ihm
klarmachen, wo seine Religion mit der meinigen zusammenstimmt –, dann hat
man das Christentum verstanden. Das beste wäre, die Christen lehrten den
Hindu Hinduismus und versuchten dann, den Hinduismus weiterzubringen,
damit der Hindu den Anschluß fände an die allgemeine Evolution. Dann erst
verstehen wir das Christentum, wenn wir jeden Menschen für einen Christen
halten im innersten Herzen; dann ist das Christentum erst die Religion, die
hinübergeht über alle Rassen, alle Farben, alle Stände. Das ist das Christentum.

(13) Heute treten wir in ein neues Zeitalter ein. [309] Die Art, wie das
Christentum durch die verflossenen Jahrhunderte gewirkt hat, wirkt nicht mehr.
Und das neue Verständnis des Christentums, das wir brauchen, das ist erst noch
zu leisten durch die anthroposophische Weltanschauung. Die anthroposophische
Weltanschauung ist in dieser Beziehung ein Instrument für das Christentum.
Unter den Religionen, die auf Erden erschienen sind, ist das Christentum die
letzte Erscheinung. Keine neuen Religionen kann man mehr begründen. Auch
diese Begründungen haben ihre Zeit gehabt. Sie folgten aufeinander und trieben
als letzte Blüte das Christentum hervor. Heute aber ist die Mission die, das
Christentum in seinen Impulsen immer mehr auszugestalten. Deshalb versuchen
wir, bewußter, als es bisher geschehen ist, durch unsere geisteswissen-
schaftliche Bewegung auf alle Religionen der Erde liebevoll einzugehen. Denn
so bereiten wir uns auch vor für den Zeitabschnitt zwischen Tod und neuer
Geburt, wo wir uns einsam fühlen, weil wir nicht wahrnehmen können Seelen,
die da sind, zu denen wir aber keinen Zugang haben. Wenn wir hier den
Hinduismus verkennen, spüren wir drüben den Hindu nur, wir spüren sein
Dasein, aber wir finden keinen Zugang zu ihm.

(14) Sehen Sie, dieser Zeitpunkt ist zugleich der, in dem wir unseren
astralischen Leib so weit ausgedehnt haben, daß wir zwischen Tod und neuer
Geburt Sonnenbewohner geworden sind. Wir betreten da die Sonne. Denn in der
Tat, wir erweitern uns in den ganzen Makrokosmos hinaus, und wir sind dann
so weit, daß wir das Sonnenwesen berühren in der Zeit, wo wir allgemeine
Menschenliebe brauchen. Und dieses Begegnen mit der Sonne zeigt sich in
folgendem: Erstens zeigt es sich darin, daß wir die Möglichkeit verlieren, allen
Menschen Verständnis entgegenzubringen, wenn wir nicht Zusammenhänge
gewonnen haben mit dem Impuls: «Wo immer zwei in meinem Namen vereinigt
sind, da bin ich mitten unter ihnen.» Christus hat nicht gemeint: Wo immer zwei
Hindus oder ein Hindu und ein Christ zusammen sind, da bin ich mitten unter
ihnen, sondern: Wo immer zwei zusammen sind, die ein wahres Verständnis
haben für meine Impulse, da bin ich mitten unter ihnen. – Dieses Wesen war bis
zu einem gewissen Zeitpunkt auf der Sonne. [310]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

9

Da war gleichsam sein Thron. Dann hat es sich vereinigt mit der Erde. Darum
müssen wir den Christus-Impuls hier auf der Erde erleben, dann bringen wir ihn
auch mit hinauf in die geistige Welt. Denn wenn wir auf der Sonne ankommen
ohne den Christus-Impuls, so ist für uns nichts da als eine unverständliche
Eintragung in die Akasha-Chronik. Seitdem der Christus sich vereinigt hat mit
der Erde, muß man auf Erden Verständnis gewinnen für den Christus. Man muß
das Christus-Verständnis mitbringen, sonst kann man drüben den Christus nicht
finden. Wenn wir uns gegen die Sonne zu entwickeln, dann verstehen wir, wenn
wir hier ein Verständnis für den Christus gewonnen haben, dasjenige, was in die
Akasha-Chronik eingetragen ist. Denn das hat er auf der Sonne zurückgelassen.
Das ist das Bedeutsame, daß das Verständnis für den Christus hier auf der Erde
angeregt werden muß, dann kann man es auch in den höheren Welten behalten.
Manche Dinge werden einem erst klar, wenn man gewisse Zusammenhänge ins
Auge fassen kann.

(15) Es gibt theosophische Strömungen, die nicht einsehen können, daß der
Christus-Impuls wie ein Schwerpunkt in der Mitte der Erdenentwickelung liegt,
von dem ab es immer höher geht. Wenn daher Menschen kommen, die sagen,
der Christus könne mehrmals auf Erden erscheinen, so ist es, als wenn man
sagte: Ein Waagebalken muß an zwei Punkten aufgehängt werden. – Mit einer
solchen Waage kann man doch nicht wägen. So unsinnig, wie das in der
physischen Welt wäre, so unsinnig ist die Behauptung gewisser Okkultisten von
den wiederholten Erdenleben des Christus. Nur dadurch zeigt man, daß man ein
Verständnis für den Christus-Impuls gewonnen hat, wenn man in der Lage ist
zu verstehen, daß der Christus der einzige Gott ist, der durch den Tod gegangen
ist und der deshalb auf die Erde herunterkommen mußte.

(16) Derjenige, der sich hier ein Christus-Verständnis angeeignet hat, dem
steht drüben ein Thron nicht leer auf der Sonne. [311] Dann kann er auch eine
andere Begegnung, die jetzt eintritt in dieser Zeit, erkennen: dann tritt an den
Menschen auch Luzifer heran, und zwar jetzt nicht als Versucher, sondern als
eine berechtigte Macht, die an seiner Seite sein muß, wenn er sein weiteres
Fortkommen finden soll in der geistigen Welt. Die gleichen Eigenschaften sind
nur an einem unrechten Ort verderblich. Luzifer spinnt hier in der physischen
Welt ein Verhältnis an, das verderblich ist. Aber nach dem Tode, von der Sonne
an, muß Luzifer dem Menschen beistehen. Der Mensch muß dem Luzifer
begegnen. Zwischen Luzifer und Christus muß er den weiteren Weg machen.
Christus bewahrt sein Seelisches, erhält sein Seelisches mit all dem, was das
Seelische schon erworben hat in den vorhergehenden Inkarnationen. Die
Aufgabe der luziferischen Kraft ist, den Menschen zu unterstützen, daß er in der
berechtigten Weise auch die Kräfte der anderen Wesenheiten der Hierarchien
für seine neue Inkarnation verwerten lernt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

10

Ganz gleich, wann dieser Zeitpunkt erreicht worden ist, von dem gesprochen
worden ist: es tritt einmal die Notwendigkeit an den Menschen heran, zuerst zu
fixieren, an welchem Punkt der Erde seine nächste Inkarnation zu erfolgen hat
und in welchem Lande. Das muß schon geschehen in der Mitte der Zeit
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt. Das ist sogar das erste, was zu
geschehen hat, daß weit voraus bestimmt wird Ort und Land, in welchem die
Menschenseele wiederverkörpert wird.

(17) Dazu bereitet sich der Mensch vor dadurch, daß er schon hier
Beziehungen zu höheren Welten anknüpft. Aber er muß von Luzifer unterstützt
werden. Nun nimmt er von einer gewissen Art von Wesenheiten der höheren
Hierarchien die Kräfte, die ihn hindirigieren an den bestimmten Ort und zu dem
bestimmten Zeitpunkte.

(18) Sehen Sie, wenn wir ein hervorragendes Beispiel wählen wollen: Als
Luther erscheinen mußte, mußte sein Erscheinen im achten, neunten
Jahrhundert vorbereitet werden. Da mußten schon die Kräfte hindirigiert werden
in das Volk hinein, wo er wirken mußte. Dazu muß Luzifer mitwirken, daß Zeit
und Ort unserer Wiedergeburt bestimmt werden können. Dadurch, daß der
Mensch den Christus in seiner Seele trägt, bewahrt er dasjenige, was er sich
erarbeitet hat. Dazu aber ist der Mensch noch nicht reif, zu wissen, wo sein
Karma am besten ausgewirkt werden kann: dazu muß ihm Luzifer helfen. [312]

(19) Dann vergeht wiederum einige Zeit. Und das nächste ist, daß über die
Frage zu entscheiden ist – und das ist eine erschütternde Tätigkeit, man kann ja
nicht anders, als diese Dinge mit gewöhnlichen Worten zu charakterisieren –, es
muß die Frage entschieden werden: Wie muß denn eigentlich das Elternpaar
beschaffen sein in seinen eigenen Charaktereigenschaften, welches tatsächlich
den Menschen, der nun an einen bestimmten Ort zu einer bestimmten Zeit zur
Erde gebracht werden soll, hervorbringen muß? Das muß alles schon lange
vorher bestimmt werden. Daraus aber folgt ein anderes: daß jetzt von höheren
Hierarchien, und nun wiederum mit Unterstützung von Luzifer, lange, lange
bevor der betreffende Mensch geboren ist, schon die Vorbereitungen gemacht
werden durch die ganzen Generationen herunter. Es mußte für Luther schon im
zehnten, elften Jahrhundert bestimmt werden, welche Ahnen es sein mußten, in
deren Nachkommenschaft er geboren werde, damit das rechte Elternpaar
Luthers da sein könne. Die physische Wissenschaft glaubt, daß der Mensch die
Eigenschaften seiner Ahnen annimmt. In Wirklichkeit wirkt der Mensch aus der
übersinnlichen Welt auf die Eigenschaften seiner Ahnen. Wir sind in gewisser
Weise schuld daran, wie unser Urururgroßvater war. Natürlich nicht alle
Eigenschaften kann der Mensch bewirken; aber es müssen doch unter anderen
auch die Eigenschaften da sein, die wir dann brauchen. Was man ererbt von
seinen Vätern hat, das hat man zuerst in seine Väter hineinströmen lassen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

11

(20) Zuerst wird also festgelegt Ort und Zeit der Geburt. Dann wird die
Ahnenschaft ausgewählt. Im Grunde ist das, was man Kindesliebe nennt, nichts
anderes als das Hervortreten dessen, daß man sich verbindet mit dem, was man
seit Jahrhunderten herangebildet hat aus der übersinnlichen Welt. Und das, was
als Empfängnis auftritt, ist, daß der Mensch dann die Kräfte empfängt, die an
seinem eigenen Leibe mitarbeiten, namentlich am Kopf und an der allgemeinen
Leibesform. Daher müssen wir uns vorstellen, daß von da an am meisten an uns
gearbeitet wird in der tieferen Struktur des Kopfes, weniger an Händen und
Füßen, auch weniger am Rumpfe, aber am Kopfe gegen den Rumpf zu. Das
ziselieren wir aus. [313] Dann setzen wir die Arbeit fort nach der Geburt. Aber
wir gliedern erst alles in den Astralleib ein. Wir bereiten die Kopfform
astralisch vor. Das geht sogar so weit, daß wir sagen können: zuallerletzt wird
in das astralische Vorbild, das sich dann verbindet mit der Leibesform, das
geformt, was dann die Schädelform gibt. Die Schädelform ist für jeden
Menschen individuell. Das wird zuletzt ausziseliert, was die Gehirnform ist.
Und das, was uns dann auf Erden durch die Vererbung gegeben wird, ist im
Grunde genommen das, was in der Lage ist, durch seine Substanz sich
zusammenzufinden mit dem, was wir aus der übersinnlichen Welt heraus
mitbringen. – Denken Sie sich das, was aus der übersinnlichen Welt kommt, sei
eine Schale; das Wasser, das sie ausfüllt, wird durch die Vererbungssubstanz
gegeben. Durch die reine Vererbung allein wird nur das gegeben, was
sozusagen die Eigentümlichkeit ist unseres mehr vom Nerven- und Blutsystem
unabhängigen Körpersystems. Ob wir große, starke oder ob wir schwache, feine
Knochen haben, das hängt weniger ab von den Kräften, die wir bekommen
durch die vorbereitenden Mächte, als von der Vererbung. Die Individualität, die
in dieser Zeit an diesem Ort geboren werden soll zur Auswirkung ihres Karma,
sie wird geboren durch Menschen mit starken Knochen oder Menschen mit
blondem Haar und so weiter; das wird durch die Vererbungslinie ermöglicht.
Wenn die physischen Vererbungstheorien richtig wären, so würden Menschen
herauskommen mit verkümmertem Nervensystem und nur den Anlagen zu den
Händen und Füßen.

(21) Der seherische Blick erst führt ja zu den Dingen, die wirklich
bedeutungsvoll sind. So kann ich Ihnen den folgenden Fall erzählen: Es
begegnete mir ein Mensch mit einem Wasserkopf. Er unterschied sich sehr
wesentlich von der ganzen übrigen Familie. Warum hatte er einen Wasserkopf?
Weil das Konzil der höheren Wesen mit Luzifer etwa so lautete: Ja, der Mensch
muß dort geboren werden; das ist das beste Elternpaar. Aber er kann nicht in der
richtigen Weise auf die Ahnenschaft wirken, so, daß er herstellen kann das, was
ihm die richtige Substanz geben kann, damit der Kopf richtig verhärtet wird. Er
muß erst während des Lebens das Gehirn an die Struktur anpassen. – [314] Es
konnte von diesem Menschen nicht die Möglichkeit gefunden werden, die
Ahnenschaft so vorzubereiten, daß der Kopf entsprechend verhärtet wurde.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

12

(22) Das alles sind sehr wichtige Sachen, und wir sehen daran gleichsam die
Technik, wie wir uns hereinarbeiten in die Welt. Wenn das einmal richtig
angeschaut wird von der Wissenschaft, so wird man spüren das Hereinwirken
der höheren Welt.

(23) Wenn wir mit Luzifer und Christus weiterschreiten, so kommen wir in
das richtige Verhältnis zur Fortentwickelung.

(24) Zuerst sind also im nachtodlichen Leben zu überwinden die Gefahren
der Vereinsamung durch die Verbindungen mit anderen Menschen, durch
moralische Verbindungen, durch religiöse Verbindungen. Dann arbeitet man an
dem neuen Menschen, der sich dann verkörpern soll. Jetzt hat man eine
Aufgabe, wenn man statt der Welt um sich, sich selber vor sich hat.

(25) Wenn so der Mensch die Stadien durchlebt, in denen er ein geselliger
Mensch sein konnte, sich aber in Einsamkeiten hineinlebte, dann entsteht in ihm
so etwas wie die Sehnsucht nach dem Tode. Diese Sehnsucht nach dem Tode,
was ist sie? Sie ist die Sehnsucht nach dem Unbewußtsein. Aber man wird nicht
unbewußt, man wird nur einsam. Wir haben es in den höheren Welten nicht
mehr mit Substanzfragen zu tun, sondern mit Bewußtseinsfragen. Einsamkeit
bedeutet daher: Sehnsucht haben nach einem vorübergehenden Auslöschen des
Bewußtseins. Das gibt es für die Seelen, die keine Beziehung haben zu anderen
Seelen. Aber Tod gibt es drüben nicht.

(26) Wie der Mensch hier lebt, rhythmisch, zwischen Wachen und Schlafen,
so lebt er in der anderen Welt sich in sich selbst zurückziehend und in
Geselligkeit mit anderen Seelen; zwischen Geselligkeit und Einsamkeit
rhythmisch wechselnd, so ist das Leben in der höheren Welt. Und wie wir in der
höheren Welt leben, das hängt ab davon, wie wir uns hier vorbereitet haben, so
wie ich es vorhin ausgeführt habe. [315]

Auf die Frage, ob man auch bei der Geburt oder früh verstorbenen Kindern
vorlesen könne, antwortete Rudolf Steiner:

(27) Ein Kind ist man nur hier auf der Erde. Manchmal stellt sich dem
seherischen Blick dar, daß ein Mensch, der als kleines Kind gestorben ist, eine
Individualität ist, die weniger Kind ist in der geistigen Welt als mancher, der
mit achtzig Jahren gestorben ist. Man kann daher nicht denselben Maßstab
anlegen.

(28) Ich habe schon einmal geschildert, wie das Bild okkult zu verstehen ist,
das gewöhnlich den Namen führt «Die Schule von Athen». Ich machte in der
letzten Zeit Bekanntschaft mit einem jungverstorbenen Menschenwesen. Das
konnte mich aufmerksam machen im Verkehr mit ihm gerade auf das, was in
den Gedanken von Raffael erhalten geblieben ist von diesem Bilde.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

17. Vortrag: Über den Verkehr mit den Toten

13

Und da schildert dieses Menschenwesen, wie in der Tat bei der Gruppe vorne
links auf dem Bilde etwas übermalt ist. Was da übermalt ist, ist die Stelle, wo
etwas aufgeschrieben wird. Da steht jetzt ein pythagoreischer Satz.
Ursprünglich stand da eine Evangelienstelle! – Sie sehen also, daß ein solches
«Kind» ein sehr entwickeltes Menschenwesen sein kann, das einen führt auf die
Dinge, die man nur sehr schwer finden kann.

(29) So möchte ich sagen, man kann das Vorlesen auch in bezug auf
jungverstorbene Kinder ausüben. [316]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

18. Vortrag: Das Leben nach dem Tode

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Das Leben nach dem Tode

ACHTZEHNTER VORTRAG

Straßburg, 13. Mai 1913 (Hörernotizen)

Inhalt: Aufgabe und Bedeutung einer spirituellen Weltanschauung für das Leben zwischen
Tod und neuer Geburt. Das Hinauswachsen des Geistig-Seelischen des Menschen durch die
Planetensphären in den Weltenraum hinein; das Sich-wieder-Zusammenziehen bis zur neuen
Geburt. Die Planeten als kosmische Organe des Menschen, die er im Leben nach dem Tode
nacheinander erhält. Bodhisattvas als Lehrer der Lebenden und Toten und auch der
Wesenheiten der höheren Hierarchien.

(1) Die ganze Bedeutung und Aufgabe der spirituellen Weltanschauung tritt
uns entgegen, wenn wir das Leben des Menschen in der Zeit zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt ins Auge fassen. Es gibt Menschen, besonders in
unserer materialistischen Zeit gibt es viele solcher Menschen, die sagen: Warum
sollte der Mensch sich eigentlich kümmern um das Leben zwischen dem Tode
und einer neuen Geburt oder – wenn sie nicht von wiederholten Erdenleben
sprechen wollen – um das Leben, das nach dem Tode liegt, denn wir können ja
warten, bis der Tod eingetreten sein wird, und werden dann schon sehen, was
auf den Tod folgt. Das sagen diejenigen Menschen in der Gegenwart, die noch
nicht ganz die Empfindung für die geistige Welt verloren haben, aber doch nicht
die nötige Seelenstärke haben, um sich Begriffe und Empfindungen von der
übersinnlichen Welt verschaffen zu können. Solche Menschen sagen: Wir tun
hier auf Erden unsere Pflicht, dann werden wir schon in entsprechender Weise
erleben können, was uns nach dem Tod erwartet.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

18. Vortrag: Das Leben nach dem Tode

2

(2) Nun zeigt ein wirkliches Verhältnis zu dem Leben zwischen Tod und
einer neuen Geburt uns aber so recht, wie falsch eine solche Auffassung ist und
wie wichtig es für die Menschen im physischsinnlichen Dasein ist, in diesem
Leben schon einen Zusammenhang zu haben mit den Lebensformen, die der
Mensch zu durchleben hat zwischen Tod und neuer Geburt.

(3) Es ist sehr schwierig, in Worten, die unserer gewöhnlichen Sprache
entnommen sind, über dieses Leben zu sprechen, denn diese Worte sind ja für
diejenige Welt gebildet, die zwischen Geburt und Tod verläuft, und beziehen
sich auf die Dinge dieser Welt. [317] Deshalb können wir in der Regel nur mehr
oder weniger indirekt andeuten dasjenige, was sich zwischen Tod und neuer
Geburt abspielt, was ja in seinem Wesen so verschieden ist von allem, was wir
hier erleben können zwischen der Geburt und dem Tode. Man muß sich
vorstellen, daß alles, was der Mensch hier in der sinnlichen Welt wahrnimmt,
was gewissermaßen seine Welt ist, nicht seine Welt sein kann nach dem Tode,
denn es fehlen ihm dann die Organe des physisch-sinnlichen Daseins. Auch der
Verstand, der an das menschliche Gehirn gebunden ist, hört mit dem Tode auf.
Nur gewissermaßen in scheuer Weise können wir uns heranwagen an die
Schilderung eines Lebens, das so ganz anders ist als das Leben hier auf Erden,
und in gewissem Sinne sind die Worte des gewöhnlichen Lebens nur
vergleichsweise zu gebrauchen. Aber die Geisteswissenschaft lehrt uns die
Worte auch auf das Spirituelle zu beziehen und nimmt mit den Worten etwas
auf, was sich auch ausgießen kann über das Verständnis der übersinnlichen
Welt.

(4) Hier in der physischen Welt bezeichnen wir als den Menschen dasjenige
Physische, was innerhalb der Haut eingeschlossen ist, das übrige betrachten wir
als unsere Umgebung. Was der Mensch erlebt, hängt ab von den Funktionen der
Sinnesorgane, auch von Herz, Lungen und so weiter. Das alles verschwindet
aber auf dem Wege, den wir gehen zwischen Tod und neuer Geburt. Unser
seelischgeistiger Teil ist während des Erdenlebens gleichsam eingebettet in
unseren physischen Leib, und jener lebt von den Tätigkeiten der genannten
Organe. Nach dem Tode vergrößert sich dasjenige, was den physischen und den
Ätherleib verläßt, immer mehr und mehr, und es kommt eine Zeit, in der das,
was sonst an die Grenze unserer Haut gebunden ist, sich so weit ausbreitet, daß
es den ganzen Umkreis der Mondbahn erfüllt. Dann wächst das Geistig-
Seelische allmählich bis zur Merkur-, Venus-Sphäre, dann zur Mars-, Jupiter-,
Saturnsphäre heran und sogar darüber hinaus in den Weltenraum hinein.
Nachher zieht es sich wieder zusammen und verbindet sich als kleiner
Geistkeim mit dem Strom der Vererbungskräfte, die ihm den physischen Leib
durch Vater und Mutter zubereiten. Diese Schilderung stimmt überein mit dem,
was in der «Theosophie» geschrieben ist; bei der Mars-Sphäre beginnt das
Geisterland. [318]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

18. Vortrag: Das Leben nach dem Tode

3

(5) Aus dem Gesagten folgt schon, daß alle Menschen, die durch die Pforte
des Todes gehen, in denselben kosmischen Raum hineinwachsen, so daß wir
also nach dem Tode gewissermaßen alle ineinanderstecken. Dennoch sind die
toten Menschen nicht alle zusammen, denn das Zusammensein hängt nach dem
Tode von etwas ganz anderem ab als hier auf Erden. In der geistigen Welt sind
wir zwar räumlich alle beisammen, können aber in Wirklichkeit nur
zusammensein, wenn wir geistige Beziehungen zu anderen Menschen haben.
Nehmen wir als einen extremen Fall einmal einen Menschen an, der auf Erden
ganz und gar sowohl in seinen Gedanken wie auch in seinen Empfindungen die
geistige Welt verleugnet hat. Nun gibt es zwar viele theoretische Materialisten,
die die geistige Welt leugnen, die aber doch mit ihren Empfindungen irgendwie
mit der geistigen Welt zusammenhängen. Solche Menschen, die ganz und gar
die geistige Welt verleugnen, gibt es also in Wirklichkeit kaum, und das
Furchtbare, was jetzt beschrieben werden soll, tritt daher nie so ganz ein.
Nehmen wir an, zwei solcher Menschen sterben, die sich hier auf Erden gut
gekannt haben. Dann werden sie nach dem Tode in demselben Raum darinnen
sein, aber nichts voneinander wissen, denn für die Welt nach dem Tode ist die
Empfindung für das Geistige entsprechend dem, was hier zum Beispiel die
Augen sind. Ohne Augen kein Licht – ohne Empfindung für das Spirituelle
keine Wahrnehmung der geistigen Welt. Sogar ein noch schrecklicheres
Schicksal als das Nicht-wahrnehmen der geistigen Welt würde solchen
Menschen bevorstehen, denn da die Seelen, die durch die Pforte des Todes
gehen, selber geistiger Natur sind, würde eine solche Seele überhaupt nichts von
Menschenseelen wahrnehmen können; wie ein gähnender Abgrund würde es
sich um solche Menschenseelen ausbreiten. Man könnte fragen: Was nimmt ein
solcher Mensch nach dem Tode denn überhaupt wahr? Auch nicht sich selbst,
so wie er nach dem Tode ist, kann er wahrnehmen, denn das klare
Selbstbewußtsein fehlt ihm. Was ihm noch bleibt, das wird sich uns aus dem
Folgenden ergeben.

(6) Hier auf Erden stehen wir sozusagen auf einem Punkt der Erdoberfläche
da und haben unsere Organe in uns, während wir die Himmelskörper außer uns
haben. [319] Nach dem Tode ist es gerade umgekehrt. Der Mensch wächst dann
zu einer kosmischen Größe. Wenn er bis zur Mondsphäre gewachsen ist, dann
wird der Mond, das Geistige, was zum Monde gehört, ein Organ in ihm und
wird dasselbe für ihn nach dem Tode, was hier auf Erden das Gehirn für uns als
physische Menschen ist. So wird jeder Planetenkörper ein Organ für uns nach
dem Tode, je nachdem wir zu ihm hinwachsen. Es wird die Sonne für uns zum
Herzen. So wie wir hier das physische Herz in uns tragen, tragen wir dann den
geistigen Teil der Sonne in uns. Der Unterschied besteht nur darin, daß wir hier
als physische Menschen erst dann vollkommene Menschen sind, wenn wir nach
der Embryonalentwickelung schon gleich all unsere Organe ausgebildet haben;
sie sind sozusagen alle gleichzeitig da.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

18. Vortrag: Das Leben nach dem Tode

4

Nach dem Tode erhalten wir diese Organe allmählich, eins nach dem anderen.
In dieser Hinsicht sind wir, äußerlich betrachtet, dann ganz ähnlich einem
Pflanzenwesen, das auch seine Organe nacheinander ausbildet. Ein Organ zum
Beispiel, das sich vergleichen läßt mit unseren Lungen und unserem Kehlkopf,
erhalten wir auf dem Mars und so weiter.

(7) Nach dem Tode wachsen wir so hinein in dasjenige, wovon wir hier den
physischen Teil abgelegt haben, und der geistige Teil der kosmischen Organe ist
dann in uns. Was ist dann also für uns eine Außenwelt? Dasjenige, was jetzt
unsere Innenwelt ist, dasjenige, was wir mit Hilfe unserer Organe erleben, die
uns zum physischen Erdenmenschen machen, und was wir mit Hilfe dieser
Organe getan haben.

(8) Nehmen wir noch einmal jenen extremen Fall von einem Menschen, der
ganz und gar keine Beziehungen mit der geistigen Welt angeknüpft hat. Für ihn
ist nach dem Tode seine Außenwelt dasjenige, was er auf Erden vermöge seiner
physischen Organe erlebt hat. Für solch einen radikalen Atheisten bleibt die
Welt nach dem Tode ganz ohne Menschenseelen, und er muß zurückschauen
auf sein Erdenleben, auf das, was seine Welt war, was er umfaßt hat mit seinen
Taten und Erlebnissen. [320] Das ist dann seine Außenwelt: nichts anderes als
das, was ihm als Erinnerung bleibt von dem Leben zwischen Geburt und Tod,
und das ist keine ausreichende Welt für die Erlebnisse, die der Mensch braucht
im Leben zwischen Tod und neuer Geburt. In dem Leben zwischen Tod und
neuer Geburt, wenn der Mensch außerhalb seiner Haut ist, sieht nämlich das
Leben zwischen Geburt und Tod ganz anders aus. Hier auf Erden stehen wir
zum Beispiel einem Menschen gegenüber, gegen den wir Antipathie haben, mit
dem wir Streit gehabt haben, dem wir Beleidigungen und Schmerzen bereitet
haben. Wir stecken im Affekt darinnen in bezug auf einen solchen Menschen;
wir würden das nicht tun, wenn uns nicht in gewissem Sinne doch wohl wäre
bei einer solchen Tat. Vielleicht hat man etwas Reue darüber, dann vergißt man
es wieder. Nach dem Tode trifft man diesen Menschen wieder, aber man hat
dann das Gegenteil der Befriedigung von dem Erlebnis. Man empfindet dann
dieses: Hätten wir das nicht getan, so wären wir vollkommenere Menschen
gewesen, also ist unsere Seele in diesem Punkte unvollkommen. – Diese
Unvollkommenheit ist der Seele geblieben und muß ihr so lange bleiben, bis die
Tat ausgeglichen ist. Wir schauen weniger die Tat als den Makel in unserer
Seele: der muß ausgelöscht werden. Das fühlen wir als eine Kraft in uns, die uns
führt, eine Gelegenheit zu suchen, um die Tat wieder auszulöschen. Bei einer
antispirituellen Seele würde noch dieses dazukommen, daß sie fühlt: Von der
Seele, der ich unrecht getan habe, bin ich geschieden; ich muß warten, bis ich
ihr wieder einmal begegne, um den Flecken auszuwischen. – Als Empfindung
des notwendigen Karma ergibt sich der Rückblick auf das vorige Leben.
Mahnend steht das Akasha-Chronik-Bild der anderen Seele vor uns; in lauter
solchen Akasha-Chronik-Bildern leben wir dann.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

18. Vortrag: Das Leben nach dem Tode

5

(9) Solche extreme Fälle gibt es nun aber eigentlich nicht. Der Seher, der mit
den Seelen der Gestorbenen in Verbindung tritt, kann folgende Erfahrung
haben. Er findet eine ihm bekannte Seele, die aus einem männlichen Leibe in
den Tod gegangen ist, Weib und Kind zurückgelassen hat. Die Seele sagt ihm:
Ich habe Weib und Kinder zurückgelassen, mit denen ich zusammenlebte. Jetzt
habe ich nur die Bilder von dem, was wir zusammen erlebt haben. Die Meinen
sind auf Erden, wo ich sie aber nicht sehen kann. [321] Ich fühle mich von
ihnen getrennt – ja, vielleicht ist auch schon einer von ihnen gestorben, und den
kann ich auch nicht finden. – Das ist der Jammer der Seele, die in einer
Umgebung gelebt hat, die keinen Umgang pflegte mit dem geistigen Leben.
Darum bleiben diese Seelen im Dunklen mit Bezug auf die geistige Welt, und
sie können von der geistigen Welt aus nicht gesehen werden.

(10) Wenn der Seher dagegen Seelen aufsucht, die in der physischen Welt
andere Seelen zurückgelassen haben, die hier auf Erden das geistige Leben
pflegen, wie zum Beispiel die Geisteswissenschaft, dann findet er, daß diese
Seelen nach dem Tode solche anderen Seelen wahrnehmen und mit ihnen
Umgang haben können im Leben nach dem Tode. – Die sogenannten Toten
brauchen die Lebenden, denn sonst würden sie nichts anderes auf Erden
schauen können als sich selbst, das heißt ihr eigenes abgelaufenes Leben.
Darauf beruht die Wohltat, die wir den gestorbenen Seelen erweisen können,
wenn wir ihnen geistig vorlesen – nicht laut, sondern in Gedanken, während wir
zugleich die Toten in Gedanken vor uns haben. Wir können in dieser Weise
verschiedenen Toten zu gleicher Zeit vorlesen, sei es mit oder ohne Buch, und
ihnen damit eine große Wohltat erweisen. Die Gedanken aber müssen auf etwas
Geistiges Bezug haben; anderes hat für den Toten keine Bedeutung. Durch diese
Gedanken schaffen wir dem Toten eine Außenwelt, etwas, was er wahrnimmt.
Chemische Gesetze und so weiter zu denken hat gar keinen Sinn, da diese
Gesetze keine Bedeutung haben für die geistige Welt.

(11) Man kann auch nicht nach dem Tode in der geistigen Welt noch
Geisteswissenschaft lernen, wie man vielleicht glauben könnte, weil
Geisteswissenschaft doch geistige Gedanken enthalte. Seelen, die hier schon
etwas von Geisteswissenschaft gehört haben, können wir große Dienste
erweisen, indem wir ihnen Zyklen vorlesen. Solche Seelen sind zwar imstande,
eine geistige Welt wahrzunehmen, aber sie können deshalb doch nicht die
Begriffe und Ideen bilden, die nur hier erlangt werden können.

(12) Nehmen wir ein Beispiel. [322] Es gibt Wesenheiten, die man
Bodhisattvas nennt, hohe, vorgerückte menschliche Wesenheiten, die sich
immer wieder auf Erden verkörpern, bis sie zum Buddha-Dasein aufgestiegen
sind. Solange ein Bodhisattva in seinem physischen Leibe ist, lebt er als
Mensch unter Menschen, als geistiger Wohltäter der Menschen. Aber schon hier
auf Erden hat er eine besondere Aufgabe, nicht nur die in Leibern Lebenden zu
lehren, sondern er lehrt auch die Toten, ja auch sogar Wesenheiten der höheren
Hierarchien.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

18. Vortrag: Das Leben nach dem Tode

6

Das rührt davon her, daß der Inhalt der irdischen Theosophie nur auf Erden
erlangt werden kann, in einem physischen Leibe. Dann kann sie in der geistigen
Welt gebraucht werden, aber erworben muß sie werden in einem physischen
Leibe. Nur ausnahmsweise können Bodhisattvas andere Wesen nach dem Tode
weiterbringen, die schon hier den Funken des geistigen Lebens aufgenommen
haben. Durch die geistige Welt selber entsteht nicht Theosophie; sie entsteht nur
auf Erden und kann dann durch die Menschen in die geistige Welt
hinaufgetragen werden. Das ist zu verstehen, wenn man bedenkt, daß zum
Beispiel die Tiere alles auf Erden schauen so wie die Menschen, aber es nicht
verstehen können. So können die übersinnlichen Wesen die übersinnliche Welt
nur schauen, aber nicht verstehen. Begriffe und Ideen von der übersinnlichen
Welt können nur auf Erden entstehen und strahlen von dort wie ein Licht auf die
geistige Welt aus. Daraus versteht man so recht die Bedeutung der Erde. Sie ist
nicht bloß eine Durchgangsstufe oder ein Jammertal, sondern sie ist da, damit
hier ein geistiges Wissen entwickelt werden kann, das dann hinaufgetragen
werden kann in die geistigen Welten. [323]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten

1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

NEUNZEHNTER VORTRAG

Bergen, 10. Oktober 1913

Inhalt: Geistige Wahrheiten lassen sich besser mündlich sagen als schriftlich aufzeichnen.
Über das Bücherlesen. Die Wirkungen von Haß und Liebe für das jenseitige Leben. Gedanken
über die geistige Welt als Nahrung für die Verstorbenen. Vorlesen für die Toten.
Sehnsucht nach Anthroposophie bei Toten, die im Leben Gegner der Geistes-
wissenschaft waren. Von der Notwendigkeit, anthroposophisches Wissen auf der Erde
zu erwerben, um es in die geistige Welt tragen zu können. Geistige Forschung über das
Abendmahl von Leonardo da Vinci. – Über geistiges Forschen: Das Überschauen
allgemeiner Verhältnisse ist leichter als das Verfolgen von Einzelheiten.

(1) In der herzlichsten Weise erwidre ich den lieben Gruß, der soeben von
Ihrem Vertreter ausgesprochen worden ist. Und überzeugt bin ich, daß
diejenigen Freunde, die mit mir hier in diese Stadt heraufgekommen sind, um
mit unseren Bergener Freunden anthroposophisches Leben zu pflegen, herzlich
einstimmen in diese Begrüßung. Es ist ja zweifellos schön gewesen bei der
Herfahrt über die uns so freundlich und so großartig anmutenden Berge, und ich
glaube, daß unsere Freunde sich in der alten hanseatischen Stadt wohl fühlen
werden in den Tagen, in denen sie hier sein können. Nicht nur hat uns das
Menschenwunderwerk der Bahn, mit welcher wir gefahren sind, in intimer
Weise gerade in dieser Gegend den Eindruck nahebringen können, den man in
anderen Gegenden Europas wenig hat, daß, unmittelbar zusammengedrängt, uns
entgegentrat menschliche energische Schaffenskraft in der ursprünglichen
Natur:



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

2

Wenn man sieht, wie Steine, die notwendig gebrochen werden mußten, um so
etwas zustande zu bringen, wie es der menschliche Geist heute zustande bringt,
unmittelbar neben den anderen liegen, die die Natur aufgetürmt hat, dann
kommen Eindrücke, die wahrhaftig den Besuch eines solchen Landes zu dem
Herrlichsten machen können, das man heute unternehmen kann. In dieser alten
Stadt werden die Freunde die Tage, an denen wir hier sein dürfen, schön
durchleben und sie besonders in Erinnerung bewahren durch diesen erhabenen
Hintergrund des Aufenthaltes. Es werden Tage des Andenkens sein.
Insbesondere aber werden sie das sein aus dem Grunde, weil wir uns durch den
äußeren, physischen Augenschein überzeugen durften, daß wir auch hier in
dieser Gegend anthroposophische Herzen finden können, die mit uns
zusammenschlagen in dem Erstreben der geistigen Schätze der Menschheit.
[324] Gewiß werden sich die Besucher dieser Stadt noch enger, noch lieber,
noch teurer verbunden glauben mit denen, die uns hier so lieb aufgenommen
haben.

(2) Dasjenige, was ich, da wir ja gewissermaßen zum ersten Male hier
zusammen sind, besprechen möchte, wird eine Art aphoristischen Charakter
tragen. Ich möchte aus dem Gebiete der geistigen Welt einiges von dem
besprechen, was leichter und besser mündlich gesagt werden kann, als es in
unserer Schrift aufgezeichnet werden kann. Leichter mündlich gesagt werden
kann es nicht nur aus dem Grunde, weil es heute gegenüber den Vorurteilen der
Welt nicht bloß in vieler Beziehung noch schwierig ist, alles sozusagen der
Schrift anzuvertrauen, was man gerne anthroposophischen hingebungsvollen
Herzen anvertraut, sondern auch schwierig aus dem Grunde, weil wirklich sich
die geistigen Wahrheiten besser mündlich sagen lassen, als daß sie der Schrift
und dem Druck anvertraut werden. Insbesondere muß das gelten von den
intimeren geistigen Wahrheiten. Man hat immer ein etwas bitteres Gefühl,
trotzdem in unserer Zeit es ja sein muß, daß diese Dinge auch aufgeschrieben
und gedruckt werden; es ist immer mißlich, die intimeren geistigen Wahrheiten,
die sich auf die höheren geistigen Welten selber beziehen, aufzuschreiben und
sie drucken zu lassen. Schon aus dem Grunde ist das mißlich, weil ja die Schrift
und der Druck zu den Dingen gehören, welche die Wesen, von denen man da
spricht, die geistigen Wesen, nicht lesen können. Bücher können in der
geistigen Welt nicht gelesen werden. Bücher können zwar von uns eine kurze
Zeit nach unserem Tode aus der Erinnerung heraus noch gelesen werden, aber
die Wesen der höheren Hierarchien können unsere Bücher nicht lesen. Und
wenn Sie fragen, ob sie sich denn diese Kunst des Lesens nicht aneignen
wollen, so muß ich nach meiner Erfahrung gestehen, daß sie vorläufig keine
Lust dazu zeigen, weil sie das Lesen desjenigen, was auf der Erde hervor-
gebracht wird, für sich selber nicht nötig und nicht nützlich finden. [325]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

3

Das Lesen der geistigen Wesenheiten beginnt erst dann, wenn Menschen auf der
Erde in den Büchern lesen, das heißt: wenn das, was in den Büchern steht,
lebendiger Gedanke der Menschen wird, dann lesen die Geister in den
Gedanken der Menschen. Aber dasjenige, was geschrieben oder gedruckt ist,
das ist wie die Finsternis für die Wesen der geistigen Welt; so daß man
gegenüber diesen geistigen Wesenheiten selber das Gefühl hat, daß wenn man
der Schrift oder dem Druck etwas anvertraut, man Mitteilungen macht hinter
dem Rücken der geistigen Wesenheiten. Das ist ein reales Gefühl, das ein
Kulturbürger der Gegenwart vielleicht nicht ganz teilen wird; aber jeder wahre
Okkultist wird dieses Gefühl des Widerstrebens gegen Schrift und Druck haben.

(3) Wenn wir mit dem hellsichtigen Blick in die geistigen Welten
eindringen, dann erscheint es uns besonders in der Gegenwart von ganz
besonderer Wichtigkeit, daß immer mehr und mehr, von der Gegenwart
angefangen, in die nächste Zukunft hinein das Wissen von der geistigen Welt
Verbreitung und immer mehr und mehr Verbreitung gewinnt, weil von dieser
Verbreitung der Geisteswissenschaft vieles abhängen wird in bezug auf eine
immer notwendiger und notwendiger werdende Änderung des menschlichen
Seelenlebens. Sehen Sie, wenn wir in alte Zeiten zurückgehen mit unserem
geistigen Blick, wenn wir nur um Jahrhunderte zurückgehen, so finden wir mit
dem geistigen Blick etwas, was für den Nichtkenner recht überraschend sein
kann. Man findet nämlich, daß der Verkehr zwischen Lebenden und Toten
immer schwieriger und schwieriger wird, daß noch vor einer verhältnismäßig
kurzen Zeit die lebendige Wechselwirkung der Lebenden und der Toten eine
viel regsamere war. Wenn der Christ des Mittelalters oder auch der Christ noch
gar nicht lang verflossener Jahrhunderte mit seinem Gebet das Gedenken an die
ihm verwandten oder bekannten Verstorbenen gerichtet hat, so waren in diesen
verflossenen Jahrhunderten die Gefühle, die Empfindungen eines solchen
Betenden viel kraftvoller, als sie heute sind, um zu den verstorbenen Seelen
hinaufzudringen. Viel leichter fühlte sich die verstorbene Seele in der
Vergangenheit durchdrungen von dem warmen Hauch der Liebe derjenigen, die
im Gebet zu ihr hinaufschauten oder hinaufdachten, als das heute der Fall sein
kann, wenn wir uns nur der äußeren Zeitbildung hingeben. [326] Und wiederum
sind heute die Toten viel abgeschnittener von den Lebenden, als es noch vor
einer verhältnismäßig kurzen Zeit der Fall war. Die Toten haben es heute
gewissermaßen viel schwieriger, dasjenige zu erblicken, was in den Seelen der
Zurückgebliebenen lebendig vorgeht. Dieses liegt in der Evolution der
Menschheit. Aber in der Evolution der Menschheit muß es auch liegen, diesen
Zusammenhang, diesen lebendigen Verkehr zwischen den Lebenden und den
Toten wiederum zu finden. Es war in früheren Zeiten der Menschenseele ein
lebendiger Zusammenhang mit den Toten noch auf natürliche Weise eigen,
wenn auch nicht mehr mit vollem Bewußtsein, weil ja schon seit einer längeren
Vergangenheit die Menschen nicht mehr hellsichtig sind. In noch früherer Zeit
konnten die Lebenden auch noch hellsichtig aufblicken zu den Toten, das Leben
der Toten verfolgen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

4

Wie früher es der Seele natürlich war, eine lebendige Wechselwirkung zu haben
mit den Toten, so kann heute die Seele dadurch, daß sie sich aneignet Gedanken
und Ideen über die höheren, geistigen Welten, wieder die Kraft finden, den
Verkehr mit den Toten, die lebendige Wechselwirkung herzustellen. Und unter
den praktischen Aufgaben des anthroposophischen Lebens wird auch diese sein,
daß wiederum die Brücke immer mehr und mehr gebaut werde durch die
Geisteswissenschaft zwischen den Lebenden und den Toten.

(4) Damit wir uns recht verstehen, möchte ich zuerst auf einiges in der
Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten aufmerksam machen. Ich
möchte von einer ganz einfachen Erscheinung ausgehen und möchte
geistesforscherisch an diese Erscheinung anknüpfen. Seelen, welche manchmal
ein wenig mit sich zu Rate gehen, werden folgendes bei sich beobachten können
– ich glaube, daß es viele Seelen gibt, die das bei sich beobachtet haben:
Nehmen wir einmal an, irgend jemand habe im Leben eine andere Person
gehaßt oder vielleicht nur sich sagen müssen, daß ihr diese andere Person
antipathisch war oder ist. [327] Wenn diese Person, die gehaßt wurde oder der
gegenüber jemand Antipathie empfunden hat, dann stirbt – ich glaube, daß viele
Seelen das von sich aus wissen –, dann fühlt derjenige, der gehaßt hat oder der
Antipathie empfunden hat im Leben, wenn er von dem Tode erfährt, daß er
nicht mehr in derselben Weise diese Persönlichkeit hassen kann oder nicht mehr
die Antipathie aufrechterhalten kann. Und wenn der Haß fortdauert über das
Grab hinaus, dann fühlen zartere Seelen Schamgefühl über einen solchen Haß,
über eine solche Antipathie, die über das Grab hinaus dauert. Diese
Empfindung, die sich bei vielen Seelen findet, kann nun hellsichtig verfolgt
werden. Man kann während der Forschung sich die Frage stellen: Warum tritt
denn dieses Schamgefühl der Seele ein gegenüber einem Haß oder einer
Antipathie, warum tritt es ein, wenn man auch gar nicht einmal im Leben
irgendeiner zweiten Person angedeutet hat, daß man diesen Haß hat?

(5) Wenn der Hellseher den Menschen, der durch die Pforte des Todes
gegangen ist, in die geistigen Welten hinauf verfolgt und da einen Blick tut auf
die Seele, die hier auf Erden zurückgeblieben ist, so stellt sich heraus, daß im
allgemeinen die verstorbene Seele eine sehr deutliche Wahrnehmung, eine sehr
deutliche Empfindung von dem Haß in der lebenden Seele hat; gleichsam, wenn
ich mich eines Bildes bedienen darf: der Tote sieht den Haß. Das kann der
Hellseher ganz genau konstatieren, daß der Tote einen solchen Haß sieht. Aber
wir können auch verfolgen, was ein solcher Haß für den Toten bedeutet. Ein
solcher Haß bedeutet nämlich für den Toten ein Hindernis für die guten
Absichten in seiner geistigen Entwickelung, ein Hindernis, das etwa verglichen
werden kann mit Hindernissen, die wir für die Erreichung eines äußeren Zieles
auf Erden haben finden können. Dies ist der Tatbestand in der geistigen Welt,
daß der Tote den Haß als Hindernis seiner guten und besten Absichten
vorfindet.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

5

Und jetzt begreifen wir, warum in der Seele, die ein wenig mit sich selbst zu
Rate geht, sogar der im Leben berechtigte Haß erstirbt: weil sie Scham
empfindet, wenn der gehaßte Mensch gestorben ist. Wenn der Mensch kein
Hellseher ist, so weiß er zwar nicht, was da vorliegt, aber das ist wie durch ein
natürliches Gefühl in die Seele gepflanzt, daß er sich beobachtet fühlt; er fühlt:
der Tote schaut meinen Haß, ja, dieser Haß ist für ihn sogar ein Hindernis in
seinen guten Absichten. [328] Viele tiefe Gefühle sind in der Menschenseele,
die sich erklären, wenn man in die Geisteswelten hinaufsteigt und die geistigen
Tatsachen ins Auge faßt, welche diesen Gefühlen zugrunde liegen. Wie man für
manche Dinge auf der Erde äußerlich physisch nicht beobachtet sein will,
beziehungsweise wie man diese Dinge nicht tut, wenn man sich beobachtet
weiß, so haßt man nicht über den Tod hinaus, wenn man die Empfindung hat:
man wird von dem Toten beobachtet. Die Liebe aber oder auch nur die
Sympathie, die wir dem Toten entgegenbringen, die ist dem Toten tatsächlich
eine Erleichterung auf seinem Wege, die schafft ihm Hindernisse hinweg. Das
was ich jetzt sage, daß Haß Hindernisse schafft im Jenseits und Liebe sie
beseitigt, das ist nicht eine Durchbrechung des Karma, wie ja auch hier auf der
Erde viele Dinge geschehen, die wir nicht unmittelbar einzurechnen haben in
das Karma. Wenn wir unseren Fuß an einen Stein stoßen, so müssen wir das
nicht immer in das Karma einrechnen, wenigstens nicht in das moralische
Karma. Ebenso widerspricht es nicht dem Karma, wenn der Tote sich erleichtert
fühlt durch die Liebe, die ihm zuströmt von der Erde, und wenn er Hindernisse
findet für seine guten Absichten.

(6) Etwas anderes, was, man möchte sagen, schon energischer zu den Seelen
sprechen wird in bezug auf den Verkehr zwischen Toten und Lebenden, das ist,
daß die toten Seelen auch in einer gewissen Weise Nahrung brauchen,
allerdings nicht Nahrung, wie sie die Menschen brauchen auf der Erde, sondern
geistig-seelische Nahrung. Wie es einer Tatsache entspricht, daß wir Menschen
auf der Erde – ich darf diesen Vergleich gebrauchen – unsere Saatfelder haben
müssen, auf denen die Früchte gedeihen, von denen wir auf Erden physisch
leben, so müssen die Seelen der Toten Saatfelder haben, auf denen sie gewisse
Früchte ernten können, die sie brauchen in der Zeit zwischen dem Tode und
einer neuen Geburt. Wenn der hellsichtige Blick die toten Seelen verfolgt, so
sieht er, wie die schlafenden Menschenseelen das Saatfeld sind für die Toten,
für die Dahingegangenen. [329] Es ist gewiß nicht nur überraschend, sondern
für den, der das zum ersten Male sieht in der geistigen Welt, sogar im höchsten
Grade erschütternd, zu sehen, wie die Menschenseelen, die zwischen dem Tode
und einer neuen Geburt leben, gleichsam hineilen zu den schlafenden
Menschenseelen und nach den Gedanken und Ideen suchen, welche in den
schlafenden Menschenseelen sind: denn von diesen nähren sie sich, und sie
brauchen diese Nahrung.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

6

Wenn wir nämlich des Abends einschlafen, können wir schon sagen: da
beginnen die Ideen, die Gedanken, die während unseres Wachzustandes durch
unser Bewußtsein gegangen sind, zu leben, werden gleichsam lebendige Wesen.
Und die toten Seelen kommen herbei und nehmen Anteil an diesen Ideen. In
dem Anblick dieser Ideen fühlen sie sich genährt. Oh, es hat etwas
Erschütterndes, wenn man den hellsichtigen Blick richtet auf hingestorbene
Menschen, die allnächtlich zu den schlafenden Zurückgebliebenen kommen –
wir müssen da sowohl die Freunde als auch besonders die Blutsverwandten in
Betracht ziehen – und wollen sich gleichsam laben, nähren an den Gedanken
und Ideen, die diese mit in den Schlaf genommen haben – und finden nichts,
was für sie nahrhaft ist. Denn es ist ein großer Unterschied zwischen Ideen und
Ideen in bezug auf unsern Schlafzustand. Wenn wir den ganzen Tag über uns
nur beschäftigen mit den materiellen Ideen des Lebens, wenn wir die Blicke nur
richten auf dasjenige, was in der physischen Welt vor sich geht und dort
verrichtet werden kann, und wenn wir nicht einmal vor dem Einschlafen einen
Gedanken haben an die geistigen Welten, sondern im Gegenteil in vieler
Beziehung anders als durch Gedanken uns in die geistigen Welten
hinüberbringen, so bieten wir keine Nahrung für die Toten. – Ich kenne
Gegenden in Europa, wo die jungen Leute an den Hochschulen so erzogen
werden, daß sie sich in Schlaf bringen, indem sie sich die sogenannte
Bettschwere mit dem nötigen Quantum Bier antrinken. Das ist ein
Hinüberbringen von Ideen, die nicht leben können drüben. Und wenn dann die
toten Seelen herankommen, dann finden sie ein leeres Feld, dann geht es diesen
toten Seelen so, wie es uns geht für unsern physischen Leib, wenn durch
Unfruchtbarkeit auf unsern Feldern Hungersnot ausbricht. Namentlich in
unserer Zeit kann viel Seelenhungersnot beobachtet werden in den geistigen
Welten, denn das materialistische Fühlen und Empfinden hat viel Verbreitung
schon gefunden. [330] Und es gibt ja heute schon zahlreiche Menschen, die es
als kindisch empfinden, sich mit Gedanken an die geistige Welt zu befassen. Sie
entziehen dadurch Menschen, die von ihnen Nahrung bekommen sollen nach
dem Tode, diese Nahrung, diese Seelennahrung.

(7) Damit man dieses Faktum richtig versteht, muß erwähnt werden, daß
man sich nach dem Tode nähren kann von den Ideen und Gedanken nur
derjenigen Seelen, mit denen man irgendwie im Leben im Zusammenhang war.
Von denjenigen, mit denen man gar keinen Zusammenhang hatte, kann man
sich nach dem Tode nicht nähren. Wenn wir in unserer heutigen Zeit, um
wiederum spirituell Lebendiges in den Seelen zu haben, von dem sich die Toten
nähren können, Geisteswissenschaft verbreiten, dann arbeiten wir wirklich nicht
bloß für die Lebenden, nicht bloß darum, daß die Lebenden eine theoretische
Befriedigung haben, sondern wir versuchen unsere Herzen und Seelen
anzufüllen mit Gedanken der geistigen Welt, weil wir wissen, daß die Toten, die
mit uns auf der Erde verbunden waren, nach dem Tode von diesen Ideen und
diesen Empfindungen für das spirituelle Leben sich nähren müssen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

7

Wir fühlen uns heute nicht nur als Arbeiter für die sogenannten lebenden
Menschen, sondern zugleich auch als Arbeiter so, daß die geisteswissen-
schaftliche Arbeit, die Verbreitung des anthroposophischen Lebens auch den
geistigen Welten dient. Wir schaffen, indem wir zu den Lebenden sprechen für
deren Tagesleben, durch die spirituelle Seelenbefriedigung für das Nachtleben
solche Ideen, die fruchtbare Nahrung für die Seelen sind, die früher
hinzusterben als wir das Karma haben. Und deshalb ist der Drang vorhanden,
nicht nur auf dem gewöhnlichen Wege äußerer Mitteilung die Geisteswissen-
schaft oder Anthroposophie zu verbreiten, sondern das liegt, man möchte sagen,
insgeheim auf dem Grunde unserer Sehnsucht, diese Geisteswissenschaft oder
Anthroposophie in Gesellschaften, in Zweigen zu verbreiten, weil es einen Wert
hat, daß persönlich physisch in Gemeinsamkeit, in Gesellschaft diejenigen
Menschen zusammen sind, die Geisteswissenschaft treiben. Denn ich habe ja
gesagt, daß man als Toter nur Nahrung schöpfen kann von den Seelen, mit
denen man zusammen war im Leben. [331] Wir suchen die Seelen
zusammenzubringen, um das Saatfeld für die Toten immer größer und größer zu
machen. Gar mancher Mensch, der heute, wenn er dahingestorben ist, kein
Saatfeld findet, weil seine Familie nur aus Materialisten besteht, findet es bei
jenen Seelen der Anthroposophen, weil er mit Geisteswissenschaft zusammen-
gebracht worden ist. Das ist der tiefere Grund, warum wir gesellschaftsmäßig
arbeiten, warum wir eine gewisse Sorge haben, daß derjenige, der dahinstirbt,
bevor er hinstirbt, kennenlernen kann Menschen, die sich noch auf Erden mit
spirituellen Dingen beschäftigen; denn daraus kann er Nahrung schöpfen, wenn
diese Menschen im schlafenden Zustand sind.

(8) In alten Zeiten der Menschheitsentwickelung, wo noch ein gewisses
religiöses, spirituelles Leben die Seelen durchzog, waren es die religiösen
Gemeinschaften und besonders die Blutsverwandten, bei denen die Zuflucht
nach dem Tode gesucht worden ist. Aber die Kraft der Blutsverwandtschaft hat
abgenommen, und ersetzt werden muß diese immer mehr und mehr durch die
Pflege des spirituellen Lebens, wie wir es versuchen. So sehen wir, daß uns die
Anthroposophie versprechen kann, daß ein neues Band, eine neue Brücke
geschaffen werde zwischen den Lebenden und den Toten, daß wir gewisser-
maßen für die Toten durch die Anthroposophie etwas sein können. Und wenn
wir heute schon mit dem hellsichtigen Blick zuweilen Menschen finden in dem
Leben zwischen Tod und einer neuen Geburt, die das Unglück erleben, daß
diejenigen, die sie gekannt haben, auch die Nächststehenden, nur
materialistische Gedanken haben, dann erkennen wir die Notwendigkeit des
Durchsetzens der Erdenkultur mit geistigen, spirituellen Gedanken. [332]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

8

Wenn man so kennenlernt zum Beispiel einen Menschen, der vor einiger Zeit
gestorben ist, wenn man ihn findet in der geistigen Welt, und man hat ihn
gekannt, als er hier auf Erden lebte, und er hat gewisse Glieder seiner Familie
zurückgelassen, die man auch kannte, seine Frau, Kinder – im äußern Sinne
gute Menschen, die einander wirklich liebten –, und dann findet man jetzt mit
dem hellsichtigen Blick den Vater, der dahingestorben ist, dem die Gattin
vielleicht wie eine Art Lebenssonne war, wenn er im Leben nach Hause kam
von der schweren Arbeit, dann findet man, daß er, weil diese Gattin keine
spirituellen Gedanken im Kopf und im Herzen haben kann, nicht in die Seele
dieser Gattin hineinschauen kann, und daß er frägt, wenn er dazu in der Lage
ist: ja, wo ist denn meine Gattin? Er sieht nur zurück in die Zeit, in der er auf
Erden mit ihr vereint war. Da wo er sie aber am meisten sucht, weiß er sie nicht
zu finden. Das kann auch passieren. Es gibt ja heute schon viele Menschen,
welche gewissermaßen glauben, daß der Tote eben in eine Art von Nichts
eingegangen sei, die nur mit ganz materialistischem Denken, nicht mit einem
fruchtbaren Gedanken an den Toten denken können. Bei diesem Hinschauen auf
die Gebiete des Lebens zwischen dem Tode und einer neuen Geburt, auf
jemanden, von dem man weiß: er ist noch unten auf der Erde, er hat einen lieb
gehabt, aber er verbindet damit nicht den Glauben an die Fortdauer der Seele
nach dem Tode, da kann allerdings, gerade in dem Augenblicke nach dem Tode,
wo man die meiste Aufmerksamkeit darauf richtet – durch dieses Hinschauen-
Wollen auf den Lebenden, den man geliebt hat –, aller Blick ersterben. Und
man kann nicht finden den noch Lebenden, kann mit ihm in keinen
Zusammenhang kommen, von dem man aber weiß, daß er dasein könnte, wenn
in der Seele des Lebenden da unten spirituelle Gedanken wären. Das ist ein
häufiges, schmerzliches Erlebnis für die Toten. Und so kann es vorkommen –
von dem hellsichtigen Blick kann das beobachtet werden, wie mancher
dahinstirbt und Hindernisse findet in den besten Absichten durch die
Haßgedanken, die ihn verfolgen, und keinen Trost findet in den Liebegedanken
derjenigen, die ihn auf Erden geliebt haben, da er sie nicht wahrnehmen kann
wegen ihres Materialismus.

(9) Diese Gesetze der geistigen Welt, die man auf diese Weise mit dem
hellsichtigen Blick beobachtet, sind tatsächlich unbedingt gültig. Sie sind so
unbedingt gültig, wie ein Fall lehrt, der öfters zu beobachten gelungen ist. Es
war lehrreich, zu beobachten, wie Haßgedanken oder wenigstens Antipathie-
gedanken wirken, selbst da, wo sie nicht mit vollem Bewußtsein gehegt werden!
[333] Schullehrer kann man beobachten, die gewöhnlich streng genannt werden,
die sich nicht die Liebe ihrer noch jungen Schüler zuziehen konnten – da sind es
gleichsam unschuldige Antipathie- und Haßgedanken. Wenn ein solcher Lehrer
stirbt, so sieht man, wie er auch in diesen Gedanken, die ja bleiben, Hindernisse
hat für seine guten Absichten in der geistigen Welt.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

9

Das Kind, der junge Mensch, gibt sich oftmals nicht die Rechenschaft, wenn der
Lehrer gestorben ist, daß er nicht mehr hassen soll, sondern er behält das auf
naturgemäße Weise bei in dem bleibenden Gefühl, wie der Lehrer ihn gequält
hat. Durch solche Einblicke erfährt man viel über die Wechselbeziehung
zwischen Lebenden und Toten.

(10) Und nichts anderes versuchte ich eigentlich auseinanderzusetzen, um
etwas erwähnen zu dürfen vor Ihnen, was wirklich wie ein gutes Ergebnis
geisteswissenschaftlichen Strebens sich entwickeln kann. Ich meine das
sogenannte Vorlesen den Toten. Man kann nämlich in der Tat, wie es sich
gezeigt hat gerade innerhalb unserer anthroposophischen Bewegung,
außerordentliche Dienste leisten den vor uns hingestorbenen Menschenseelen,
wenn wir ihnen von spirituellen Dingen vorlesen. Das kann so gemacht werden,
daß man die Gedanken an den Verstorbenen richtet und, um eine Erleichterung
zu haben, versucht, ihn zu denken, wie man sich seiner erinnert: vor einem
stehend oder sitzend. Man kann das mit mehreren zugleich machen. Man liest
dann nicht laut vor, sondern verfolgt mit Aufmerksamkeit die Gedanken, immer
mit dem Gedanken an den Toten: der Tote steht vor mir. Das ist Vorlesen den
Toten. Man braucht kein Buch zu haben, aber man darf nicht in abstrakter
Weise denken, sondern muß tatsächlich jeden Gedanken durchdenken: so liest
man vor den Toten. Man kann es sogar so weit bringen, obzwar das schwieriger
ist, daß, wenn man innerhalb einer gemeinsamen Weltanschauung, oder über
irgendein Gebiet des Lebens überhaupt, einen gemeinsamen Gedanken mit dem
Toten gehabt hat und eine persönliche Beziehung zu ihm hatte, man auch einem
Fernerstehenden vorlesen kann. Das geschieht so, daß er durch den warmen
Gedanken, den man an ihn richtet, nach und nach auf einen aufmerksam wird.
So kann es sogar nützlich werden, wenn man Fernerstehenden nach ihrem Tode
vorliest. Dieses Vorlesen kann zu jeder Zeit geschehen. [334] Ich bin schon
gefragt worden, zu welcher Stunde man das am besten tut. Das ist ganz
unabhängig von der Stunde. Man muß nur die Gedanken wirklich durchdenken.
Oberfläche genügt nicht. Wort für Wort muß man die Sachen durchgehen, wie
wenn man es innerlich aufsagen würde. Dann lesen die Toten mit. Und es ist
auch nicht richtig, wenn man glaubt, daß solches Vorlesen nur denjenigen
nützlich sein kann, welche der Geisteswissenschaft im Leben nahegetreten sind.
Das braucht durchaus nicht der Fall zu sein.

(11) Einer unserer Freunde wurde vor einiger Zeit, vielleicht nicht einmal
vor einem Jahre, zugleich mit seiner Frau, jede Nacht beunruhigt. Sie fühlten
eine Beunruhigung. Und da vor kurzer Zeit der Vater des Betreffenden
gestorben war, so hatte unser Freund sogleich die Meinung, daß der Vater etwas
wolle, sich als Seele bei ihm melde. Und als unser Freund mit mir zu Rate
gegangen war, da stellte es sich heraus, daß der Vater, der im Leben von
Geisteswissenschaft nichts wissen wollte, nach dem Tode das lebendigste
Bedürfnis hatte, von Geisteswissenschaft etwas zu erfahren.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

10

Und als dann der Sohn mit seiner Frau zusammen den Zyklus über das
Johannes-Evangelium, den ich einmal in Kassel gehalten habe, dem Vater
vorlas, war diese Seele in hohem Grade befriedigt, fühlte sich über manche
Disharmonien, die sie vorher kurz nach dem Tode empfunden hatte,
herausgehoben. Das ist in diesem Falle deshalb bemerkenswert, weil die
betreffende Seele diejenige eines Predigers war, der seinen religiösen
Standpunkt immer und immer vor den Menschen vertreten hat, nach dem Tode
aber nur befriedigt sein konnte durch das Mitlesenkönnen einer geisteswissen-
schaftlichen Auseinandersetzung über das Johannes-Evangelium. So sehen wir,
daß durchaus nicht notwendigerweise derjenige, dem wir helfen wollen, dem
wir dienen wollen nach dem Tode, im Leben Anthroposoph gewesen zu sein
braucht, obwohl wir natürlich diesem ganz besonders dienen werden, wenn wir
ihm vorlesen.

(12) Aber wir lernen auch, wenn wir eine solche Tatsache betrachten, über
die Seele des Menschen überhaupt etwas anders denken, als man das
gewöhnlich tut. Die Menschenseelen sind nämlich viel komplizierter, als man
gewöhnlich denkt. [335] Was sich bewußt abspielt, das ist wirklich eigentlich
nur ein kleiner Teil des menschlichen Seelenlebens. Vieles spielt sich ab in den
unterbewußten Tiefen der Seele, von dem der Mensch höchstens etwas ahnt,
aber in dem hellen Tagesbewußtsein kaum etwas weiß. Und das Entgegen-
gesetzte kann sich oftmals abspielen im unterbewußten Leben, das Entgegen-
gesetzte von dem, was der Mensch glaubt oder denkt im Oberbewußtsein. Ein
sehr häufiger Fall ist der, daß ein Mitglied einer Familie zur Geisteswissen-
schaft herankommt. Ein Bruder oder ein Mann oder eine Frau, mit dem die
Betreffenden verbunden sind, die werden immer antipathischer und
antipathischer gesinnt gegen die Geisteswissenschaft, oftmals zornig und immer
zorniger, wütig und immer wütiger, weil der Gatte oder der Bruder oder die
Gattin zur Geisteswissenschaft gekommen sind. Es entwickelt sich dann oft viel
Antipathie gegen die Geisteswissenschaft in einer solchen Familie, so daß es
manche Menschen aus diesem Grunde schwierig haben, weil gute Freunde oder
Verwandte oftmals sehr zornig und wütig werden. Wenn man solche Seelen
untersucht, so hat man oftmals die Erkenntnis, daß in den unterbewußten Tiefen
einer solchen Seele die tiefste Sehnsucht nach der Geisteswissenschaft sich
entwickelt. Manchmal ist solch eine Seele sehnsüchtiger nach der Geistes-
wissenschaft als derjenige, der mit seinem Oberbewußtsein ein eifriger
Besucher der geisteswissenschaftlichen Versammlungen ist. Aber der Tod hebt
ja die Decke von dem Unterbewußtsein weg, der Tod gleicht solche Dinge in
merkwürdiger Weise aus. Im Leben kommt es häufig vor, daß sich jemand
betäubt gegen dasjenige, was im Unterbewußtsein ist, und die Menschen sind
wirklich da, die eigentlich Sehnsucht, tiefste Sehnsucht hätten nach der Geistes-
wissenschaft, aber sie betäuben sich. Indem sie gegen die Geisteswissenschaft
toben, betäuben sie ihre Sehnsucht und täuschen sich über sie hinweg.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

11

Da tritt aber nach dem Tode die Sehnsucht um so gewaltiger hervor. Und gerade
oftmals bei solchen, die im Leben gegen die Geisteswissenschaft gewütet
haben, stellt sich nach dem Tode die heftigste Sehnsucht nach ihr ein. Daher
versäumen Sie es nicht, gerade gegenüber solchen Toten, die im Leben die
Geisteswissenschaft bekämpft haben, das Vorlesen vorzunehmen! [336] Sie
werden ihnen damit vielleicht dann oftmals gerade den allergrößten Dienst tun.

(13) Eine Frage, die im Zusammenhang mit alledem sehr häufig sich ergibt,
ist diese: ja, wie kann man wissen, ob der Tote wirklich zuhören kann? Nun,
ohne den hellsichtigen Blick ist es schwierig, das zu wissen, obwohl man sich
allmählich, wenn man sich mit dem Andenken an die Toten beschäftigt, von
einem Gefühl wird überrascht finden: der Tote hört zu. Man wird dieses Gefühl
nur dann nicht haben, wenn man unaufmerksam ist und auf jene eigentümliche
Wärme nicht achtet, die sich oft beim Vorlesen verbreitet. Man kann sich
wirklich ein solches Gefühl aneignen. Kann man das aber nicht tun, meine
lieben Freunde, so muß gesagt werden, daß in dem Verhalten zur geistigen Welt
ja auch in diesem Falle eine Regel zur Anwendung kommen muß, die oftmals
berücksichtigt werden muß. Das ist die Regel: ja, wenn wir vorlesen dem Toten,
so nützen wir ihm unter allen Umständen, wenn er uns hört! Hört er uns nicht,
so erfüllen wir erstens unsere Pflicht, bringen es vielleicht dazu, daß er uns doch
hört, sonst aber gewinnen wir wenigstens etwas, erfüllen uns mit Gedanken und
Ideen, die ja ganz gewiß Nahrung sein werden für die Toten in der zuerst
angedeuteten Weise. Also verloren ist unter allen Umständen nichts. Aber die
Praxis hat gezeigt, daß tatsächlich dieses Vernehmen dessen, was vorgelesen
wird, von seiten der Toten etwas außerordentlich Verbreitetes ist, daß ein
ungeheurer Dienst geleistet werden kann denjenigen, denen wir in dieser Weise
das, was heute an geistiger Weisheit herangezogen werden kann, vorlesen.

(14) So dürfen wir hoffen, daß die Scheidewand zwischen Lebenden und
Toten immer geringer und geringer wird, indem sich die Geisteswissenschaft
über die Welt hin verbreitet. [337] Und wahrhaftig, es wird ein schöner, ein
herrlicher Erfolg der Geisteswissenschaft sein, so paradox das klingen mag,
wenn in der Zukunft die Menschen wissen werden – aber praktisch wissen
werden, nicht nur theoretisch: es ist eigentlich nur eine Verwandlung des
Erlebens, wenn man durch den sogenannten Tod gegangen ist, und man ist
beisammen auch mit den Toten; man kann sie sogar teilnehmen lassen an
demjenigen, woran man selber teilnimmt im physischen Leben. Man macht sich
eine falsche Vorstellung von dem Leben zwischen Tod und einer neuen Geburt,
wenn man etwa die Frage stellen würde: ja, wozu braucht man den Toten
vorzulesen? Wissen sie das denn nicht aus eigener Anschauung, was der
Mensch hier auf der Erde vorlesen kann, wissen sie das nicht viel besser?
Dieses frägt allerdings nur derjenige, der da nicht in der Lage ist zu beurteilen,
was man eben in der geistigen Welt erfahren kann. Sehen Sie, man kann ja auch
in der physischen Welt sein, ohne das Wissen der physischen Welt zu erfahren.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

12

Wenn man nicht in der Lage ist, dies oder jenes zu beurteilen, so erfährt man
eben das Wissen von der physischen Welt nicht. Die Tiere leben ja mit uns auch
zusammen in der physischen Welt und wissen doch nicht das von ihr, was wir
Menschen wissen. Daß ein Toter in der geistigen Welt lebt, das macht noch
nicht, daß er auch von dieser geistigen Welt etwas weiß, obzwar er sie
anschauen kann. Dasjenige, was in der Geisteswissenschaft erworben wird, das
wird nur auf der Erde als Wissen erworben, es kann nur auf der Erde erworben
werden, es kann nicht in der geistigen Welt erworben werden. Es muß daher,
wenn es eben von Wesen in der geistigen Welt gewußt werden soll, durch
diejenigen Wesen erfahren werden, die es selbst auf der Erde erfahren. Das ist
ein bedeutsames Geheimnis der geistigen Welten, daß man in diesen sein kann,
sie anschauen kann, daß aber dasjenige, was als Wissen über die geistigen
Welten notwendig ist, auf der Erde erworben werden muß.

(15) Ja, meine lieben Freunde, etwas muß ich Ihnen da sagen in bezug auf
die geistigen Welten, was in mancher Beziehung weiterklingen wird und
ausgeführt werden wird in unserer morgigen Betrachtung, von dem man sich
gewöhnlich nicht eine rechte Vorstellung macht. Wenn der Mensch in der Zeit
zwischen Tod und einer neuen Geburt in der geistigen Welt lebt, so richtet er
auf unsere physische Welt sein Sehnen ungefähr so hin, wie hier in einer
gewissen Weise der physische Mensch sein Sehnen richtet nach der geistigen
Welt. [338] Und was der Mensch zwischen Tod und einer neuen Geburt von
den Menschen auf der Erde erwarten muß, das ist, daß diese Menschen ihm von
der Erde aus zeigen und auferglänzen lassen dasjenige, was nur auf der Erde
erworben werden kann. Die Erde ist wahrhaftig im spirituellen Weltendasein
nicht umsonst gegründet worden. Sie ist in das Leben gerufen worden, damit
dasjenige entstehen kann, was nur auf der Erde möglich ist. Wissen von der
geistigen Welt, das über das Anschauen, das Anstarren der geistigen Welten
hinausgeht, ist nur auf der Erde möglich. Und wenn ich früher gesagt habe, daß
die geistigen Wesenheiten der geistigen Welten unsere Bücher nicht lesen
können, so muß ich jetzt sagen: Dasjenige, was in uns als Geisterkenntnis lebt,
das ist für die geistigen Wesenheiten und auch für unsere eigenen Seelen nach
dem Tode, was für den physischen Menschen die Bücher hier auf unserer Erde
sind, was für den physischen Menschen dasjenige ist, wodurch er etwas über die
Welt erfährt. Nur sind diese Bücher, die wir selber sind für die Toten, eben
lebendig. Fühlen Sie dieses gewichtige Wort, daß wir den Toten gewissermaßen
die Lektüre geben müssen! Unsere Bücher sind ja in einer Beziehung
geduldiger, unsere Bücher bringen es nicht zustande, daß sie zum Beispiel ihre
Buchstaben verschlucken in das Papier hinein, während wir sie lesen. Wir
Menschen entziehen den Toten dadurch oftmals die Lektüre, daß wir uns nur
mit dem, was wirklich unsichtbar ist in den geistigen Welten, daß wir uns nur
mit materiellen Gedanken anfüllen. Das muß ich sagen, weil die Frage oftmals
auftaucht, ob denn die Toten nicht selber wissen könnten, was wir ihnen geben
können.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

13

Das können sie nicht, weil Geisteswissenschaft nur auf der Erde gegründet
werden kann und von dort aus hinaufgetragen werden muß in die geistigen
Welten.

(16) Und wenn wir nun die geistigen Welten selber betreten und ein wenig
dieses Leben in den geistigen Welten erfahren, dann treten uns da ganz andere
Verhältnisse entgegen als hier im physischen Leben der Erde. Deshalb ist es
auch so außerordentlich schwierig, in Menschenworten und Menschengedanken
hereinzuholen diese Verhältnisse der geistigen Welten. Und es klingt manchmal
so paradox, wenn man versucht, sich konkret auszusprechen über die
Verhältnisse in den geistigen Welten. [339] Sehen Sie, da wüßte ich Ihnen von
einem Wesen zu erzählen, um nur eines herauszugreifen, von einer gestorbenen
Menschenseele, mit der zusammen es mir gelungen ist, einiges zu erforschen in
der geistigen Welt, weil sie besondere Kunde von ihm hatte, über den Maler
Lionardo da Vinci, namentlich über dasjenige, wie das berühmte Bild in
Mailand ausgesehen hat. Wenn man mit einer solchen Seele gemeinschaftlich
eine geistige Tatsache durchsucht, da kann einen eine solche Seele auf manches
hinweisen, was man sonst vielleicht durch den bloßen hellsichtigen Blick nicht
finden würde in der Akasha-Chronik. Die Menschenseele aber, die in der
geistigen Welt ist, kann darauf hinweisen. Sie wird einen aber nur dann
hinweisen können, wenn man Verständnis hat für dasjenige, worauf sie einen
hinweisen will. Da stellt sich etwas Eigentümliches heraus. Nehmen wir an,
man erforscht mit einer solchen Seele die Art, wie geschaffen hat Lionardo da
Vinci sein berühmtes Abendmahl in Mailand. Von dem, was heute dieses Bild
ist, bekommt man kaum viel mehr zu sehen als einige Farbenflecken. Aber man
kann den malenden Lionardo in der Akasha-Chronik beobachten, kann
beobachten, wie dieses Bild war, obwohl das nicht leicht ist. Wenn man es so
macht, daß man mit einer Seele, die nicht verkörpert ist, aber einen
Zusammenhang hat mit Lionardo da Vinci und seiner Malerei, forscht, so sieht
man, daß diese Seele einem dies oder jenes zeigt. Sie konnte zum Beispiel
verständlich machen, wie eigentlich das Christusgesicht und das Judasgesicht
waren auf diesem Bilde. Aber man merkt, die Seele könnte einem das nicht
zeigen, wenn nicht in dem Augenblicke, wo sie es zeigt, Verständnis einziehen
würde in die Seele des lebenden Forschers. Dieses Verständnis braucht die
Seele. Und die tote Seele lernt selber erst verstehen, was sie sonst nur anschaut,
in dem Augenblick, wo die lebende Menschenseele sich belehren läßt. Daher
sagt einem, der Ausdruck ist ja symbolisch, eine solche Seele, nachdem man
etwas mit ihr zusammen erfahren hat, was man nur so erfahren kann: Du hast
mich hierher gebracht zu dem Bilde – das sagt die Seele zum Lebenden
dadurch, daß der Lebende das Bedürfnis hatte, das Bild zu erforschen – und nun
fühle ich den Drang, mit dir zusammen das Bild zu erschauen. – [340] So sagt
die tote Seele, und dann wird mancherlei durchgemacht.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

14

Aber es kommt ein Moment, wo die tote Seele entweder plötzlich nicht mehr da
ist oder sagt, jetzt müsse sie fort. In diesem Falle, den ich eben erzähle, sagte
die tote Seele zum Beispiel: Während Lionardo da Vincis Seele bis jetzt
wohlgefällig hierher gesehen hat, will sie jetzt nicht mehr, daß weitergeforscht
werde.

(17) Ich will damit etwas sehr Wichtiges aus dem geistigen Leben schildern.
Wie man nämlich im physischen Leben immer weiß, was man ansieht, wie man
immer weiß: man sieht das oder jenes, man sieht die Rose, man sieht den Tisch
– so weiß man im geistigen Leben immer: dies oder jenes Wesen sieht einen an.
Man geht durch die geistigen Welten und hat immer das Gefühl: jetzt schauen
dich diese Wesen an. Während man in der physischen Welt das Bewußtsein hat,
man geht durch die Welt wahrnehmend, hat man in der geistigen Welt das
Erlebnis: du wirst jetzt von diesem, dann von jenem gesehen. Man fühlt sich
fortwährend Blicken ausgesetzt, die einen zugleich aber zum Entschluß bringen,
irgend etwas zu tun. Indem man weiß: man wird jetzt wohlgefällig angesehen
oder nicht, damit man etwas tun solle oder nicht, so tut man es oder tut es nicht.
Wie man nach einer Blume greift, die einem gefällt, weil man sie gesehen hat,
so tut man in der geistigen Welt etwas, weil es irgendein Wesen gerne sieht,
wohlgefällig sieht, oder man unterläßt es, weil man nicht aushalten kann den
Blick, der hingewendet wird auf diese Tat. Das ist etwas, was man sich
durchaus aneignen muß. Man hat dort das Gefühl, daß man selber gesehen wird,
wie man hier das Gefühl hat, daß man sieht. Es ist in einer gewissen Weise dort
passiv, was hier aktiv ist, wie dort wiederum aktiv ist, was hier passiv ist. –
Daraus sehen Sie, daß man sich gewissermaßen ganz andere Begriffe aneignen
muß, wenn man in der richtigen Weise Schilderungen aus der geistigen Welt
auffassen will. Und Sie werden daher begreifen, wie schwierig es ist, in
gewöhnliche Menschenworte zu prägen dasjenige, was man so gerne als
Schilderungen der geistigen Welten geben möchte. So werden Sie begreifen,
wie notwendig es ist, daß für viele Dinge erst das nötige vorbereitende
Verständnis geschaffen werde. [341]

(18) Ich möchte nur noch auf eines aufmerksam machen. Es könnte die
Frage entstehen: Ja, warum schildert die geisteswissenschaftliche Literatur so
im allgemeinen das, was so unmittelbar nach dem Tode in der geistigen Welt
geschieht, was im Kamaloka, was im Geisterlande geschieht, und warum wird
so wenig von einzelnen hellsichtigen Einblicken geschildert? Denn es könnte ja
jemand leicht glauben, daß man einen einzelnen, bestimmten Toten nach dem
Tode leichter beobachten könnte als dasjenige, was im allgemeinen geschildert
wird. So ist es nicht. Und um anzudeuten, wie es ist, möchte ich einen
Vergleich gebrauchen. Es ist dem richtig entwickelten Hellsehen leichter, die
großen Verhältnisse zu überschauen – wie den Durchgang der Menschenseele
durch den Tod, wie sie durch Kamaloka in das Devachan hinaufkommt –, als
irgendein einzelnes Erlebnis einer einzelnen Seele zu überschauen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

19. Vortrag: Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten

15

Geradeso, wie es leichter ist, in der physischen Welt dasjenige zu erkennen, was
etwa sozusagen unter dem Einflusse der großen Himmelsbewegungen steht, und
schwieriger dasjenige, was in einer gewissen Weise unregelmäßig zu den
großen Himmelsbewegungen steht. Nun wird jeder von Ihnen für den morgigen
Tag leicht voraussagen können, daß die Sonne morgens aufgehen wird und
abends wieder untergehen wird. Das wird jeder ungefähr wissen. Was morgen
aber für Wetter sein wird, das wird schon weniger genau gewußt werden. So ist
es mit dem Hellsehen auch. Die Verhältnisse, die wir gewöhnlich in den
Schilderungen über die geistigen Welten geben, sind zu vergleichen mit dem
Wissen über den allgemeinen Gang der Himmelskörper; die weiß man zuerst im
hellseherischen Bewußtsein. Und man kann immer rechnen darauf, daß die
Ereignisse sich im allgemeinen so vollziehen. Die einzelnen Ereignisse aber in
dem Leben zwischen Tod und einer neuen Geburt sind wie die Wetter-
verhältnisse hier auf der Erde, die selbstverständlich auch gesetzmäßig sind,
aber eben schwieriger zu erkennen auch auf der Erde selber; denn man kann ja
nicht von jedem Orte wissen, was für ein Wetter an einem anderen Orte ist. So
ist es eben nun einmal. Es ist schwierig, hier zu wissen, wie das Wetter in
Berlin ist, nicht aber, wie dort die Sonne oder der Mond stehen. [342] Es gehört
eine besondere Ausbildung der hellsichtigen Gabe dazu, da es schwieriger ist,
das einzelne Leben nach dem Tode zu verfolgen als den allgemeinen Gang der
Menschenseele. Und auf dem richtigen Wege erwirbt man sich das Wissen von
den allgemeinen Verhältnissen zuerst, und zuallerletzt erwirbt man sich, wenn
es durch Schulung errungen wird, dasjenige, was ja am leichtesten scheint. Man
kann lange schon sehr richtig sehen in bezug auf Kamaloka und Devachan und
es doch außerordentlich schwierig haben, zu sehen, wieviel es auf der eigenen
Uhr ist, die man in der Tasche hat. Die Dinge in der physischen Welt sind für
die hellseherische Schulung die allerschwierigsten. Gerade das Umgekehrte ist
im Erkennenlernen der höheren Welten der Fall. Irrtümern gibt man sich auf
diesem Gebiete aus dem Grunde hin, weil ja auch noch ein natürliches
Hellsehen vorhanden ist, und dieses zwar unsicher ist, mannigfachen Irrtümern
unterworfen ist, aber es kann lange vorhanden sein, ohne daß man den
hellsichtigen Blick für die allgemeinen Verhältnisse hat, die in der Geistes-
wissenschaft geschildert werden, die dem geschulten Hellseher leichter sind.

(19) Das sind die Dinge, die ich Ihnen heute in bezug auf die geistigen
Welten schildern wollte. Morgen wollen wir diese Betrachtungen fortsetzen und
etwas vertiefen. [343]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

1

RUDOLF STEINER

Okkulte Untersuchungen
über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt

Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten

GA 140

Zwanzig Vort räge, gehal ten 1912 bis 1913 in verschiedenen Städten
1990 RUDOLF STEINER VERLAG DORNACH/SCHWEIZ

Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte
zu Kräften hellseherischer Forschung

ZWANZIGSTER VORTRAG

Bergen, 11. Oktober 1913

Inhalt: Zusammenhang von Welttatsachen mit der menschlichen Natur. Die
Umwandlung der Sprachkräfte, der Denkkräfte und der Aufrichtekräfte zu
hellseherischen Kräften. Anfänge der Eurythmie. Das Sichhineinleben der Seelen in die
Verhältnisse eines neuen Erdenlebens während des geistigen Lebens vor der Geburt; die
Verbindung dieser Seelen mit geistig wirksamen Menschen. Die Vorbereitung eines
neuen Erdenlebens; Wahl des Elternpaares. Gefahren der Täuschung und des Irrtums bei
der Entwickelung hellseherischer Kräfte aus den Kindheitskräften.

(1) Es kann mancherlei gefragt werden über das eine und das andere, wenn man
allmählich herandringt an die geisteswissenschaftlichen Erkenntnisse, es kann
in berechtigter Weise mancherlei gefragt werden. Wollen wir einmal heute
einen Teil unserer Betrachtung damit ausfüllen, daß wir uns selbst solche
Fragen vorlegen. Die Beantwortung solcher Fragen ist oftmals geeignet, uns
tiefer hineinzuführen in den ganzen Zusammenhang der Welttatsachen, insofern
die geistige Welt in diese Tatsachen hineinwirkt, und namentlich in den
Zusammenhang der Tatsachen der menschlichen Natur selber. Eine Frage kann
so aufgeworfen werden: Wenn man allmählich dazu kommt, die Wichtigkeit
und die große Bedeutung der sogenannten Reinkarnation einzusehen, so kann
man fragen: Ja, wie kommt es denn, daß der Mensch im gewöhnlichen Leben in
unserer Gegenwart kein Bewußtsein erlangen kann von den vorhergehenden
Erdenleben?



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

2

Das hellsichtige Bewußtsein kann ja in der Tat dazu dringen, gleichsam das
Gedächtnis so weit auszudehnen, daß wirklich frühere Erdenleben wie eine
Erinnerung im Gedächtnis auftauchen. Aber im gewöhnlichen Leben der
heutigen Menschheit ist es ja so, daß ein Bewußtsein der früheren Erdenleben
nicht vorhanden ist. Wenn man nun die Frage gleichsam vom Gesichtspunkt der
hellsichtigen Forschung stellt, so bekommt sie die: folgende Gestalt. Man ist
sich ja klar, daß die Kraft, die man zur hellsichtigen Forschung braucht,
eigentlich aus dem menschlichen Innern und seiner Seele selber hervorkommt.
Man entwickelt sich von dem gewöhnlichen Standpunkt des Menschen zu dem
hellsichtigen Standpunkt: daher müssen ja die Kräfte, mit denen man später
zurückblicken kann auf vorhergehende Erdenleben, in jedem Menschen
selbstverständlich vorhanden sein. Die Frage ist nun diese: [344] Was geschieht
denn mit diesen Kräften, was macht die menschliche Natur mit diesen Kräften,
die da sind, die mit dem Menschen geboren werden und die er doch nicht dahin
bringt, daß er zu einer Rückerinnerung an frühere Erdenleben kommt?

(2) Wenn man hellsichtig die Frage untersucht, den Blick hinwendet auf
diejenigen Kräfte, die da in Betracht kommen, so muß man die Betrachtung
schon in ein sehr frühes Kindheitsalter lenken. Denn dann erst sieht man diese
Kräfte, die beim Hellsehen verwendet werden können für den Rückblick in
frühere Erdenleben, an der Arbeit. Nämlich: Diese Kräfte werden für die
heutige Menschheit verwendet zum Aufbau des menschlichen Kehlkopfes und
alles dessen, was damit zusammenhängt. Sie werden namentlich verwendet zu
all dem, was den menschlichen Kehlkopf später befähigt, die Sprache zu lernen.
Die Kräfte sind also da in jedem Menschen, die ihn befähigen würden,
zurückzublicken in frühere Erdenleben. Aber sie werden in einem solchen Maße
heute dazu verwendet, die Sprachorgane beim Menschen auszubilden, daß unter
normalen Verhältnissen der Mensch diese Rückerinnerung nicht haben kann.
Allerdings gab es früher Erdenzeiten, in denen die Menschen diese
Rückerinnerung wohl hatten. Fast über die ganze Erde hin hatten die Menschen
diese Rückerinnerung in frühere Erdenleben. Aber das beruht darauf, daß nicht
alle Kräfte, die zum Aufbau der Sprachorgane verwendet werden, für den
Rückblick in frühere Erdenleben verlorengehen, weil beim Aufbau der
Sprachorgane noch gewisse Kräfte zurückgehalten werden. Die Entwickelung
der Menschheit ist ja so, daß die Sprache allmählich eine Gestaltung
angenommen hat, die heute im gegenwärtigen Menschheitszyklus viel mehr
Kräfte namentlich des Ätherleibes aufruft, als das in früheren Zeitaltern der Fall
war. So kommt der Mensch der heutigen Zeit gar nicht dazu, dasjenige, was
zurückbleibt als Kräfte, von denen der größte Teil zum Aufbau der Sprach-
organe verwendet wird, zu berücksichtigen. Würde er das tun, wie es der
Hellseher ja tun muß, so würde er in frühere Erdenleben zurückblicken. Daher
kommt das, was ich auch im öffentlichen Vortrage über «Die Rätsel des
Lebens» angedeutet habe: [345]



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

3

Wenn man es dazu bringt, diejenige Tätigkeit des Ätherleibes zu entfalten, die
sonst nur entfaltet wird in der Anstrengung der Sprachorgane, wenn man frei
bekommt die Sprachkräfte von den Sprachorganen, wenn man dazu kommt,
sich innerlich gewissermaßen zuhören zu können, ohne daß man äußerlich
spricht, und dieses immer mehr und mehr fühlt, dann ist die Übung dieser
Kräfte dazu geeignet, wirklich das Gedächtnis an frühere Erdenleben
herzustellen. In der heutigen Menschheit ist es so, daß der Mensch gar keine
Aufmerksamkeit verwendet auf die Kräfte seiner Sprachbildung, die
zurückbleiben und die verwendet werden können zum Rückblick in frühere
Erdenleben. Dies ist ein solcher Fall, wo man nachweisen kann durch die
hellseherische Forschung, wohin die Kräfte kommen im normalen Leben, die
sonst die Menschen zu Einblicken des geistigen Lebens befähigen würden.

(3) So ist es auch mit den Kräften, die beim Menschen in unserer heutigen
Zeit verwendet werden, um die sogenannte graue Gehirnsubstanz zustande zu
bringen, welche hauptsächlich das Organ des Denkens ist. Dieses Denken ist
natürlich nicht etwas, was das Gehirn verrichtet, aber man braucht das Gehirn
als ein Werkzeug, um zu denken. Und jene Denkkräfte, die den Menschen
befähigen würden, wenn er sie ganz zur Verfügung hätte, um zum Beispiel mit
Leichtigkeit auf dasjenige zu kommen, was in meiner «Geheimwissenschaft»
steht, diese Kräfte, die in leichter Art befähigen, zu dieser ganzen
Auseinandersetzung der «Geheimwissenschaft» zu kommen, werden beim
normalen Menschen heute verwendet, um die graue Gehirnsubstanz in
entsprechender Weise zu gliedern. Diese Gliederung der grauen Gehirnsubstanz
war noch gar nicht in diesem ausgiebigen Maße, wie es heute beim
Durchschnittsmenschen der Fall ist, beim Menschen des alten Griechenlandes
im sechsten oder fünften Jahrhundert vorhanden. In dieser Beziehung ändert
sich die Menschennatur rascher, als man denkt. Daher war für die Griechen der
vorhistorischen Zeit, des zehnten, elften, zwölften Jahrhunderts, in einem
bestimmten Lebensalter ganz selbstverständlich, daß ihnen das Hellsehen
aufging, das man heute wiederum als Geheimwissenschaft darstellen kann.
[346] Und man muß die Kräfte, die einem doch noch erspart bleiben bei der
Bearbeitung der grauen Gehirnsubstanz, zur Übung verwenden in der Weise,
wie es geschildert worden ist, um in reiner, klarer Weise zu überschauen, was
zum Beispiel in meiner «Geheimwissenschaft» beschrieben ist. Worauf beruht
das, wenn man so beschreibt, wie es in diesem Buche geschehen ist? Die
Bedingungen zu Schilderungen aus der geistigen Welt sind eigentlich auch von
dem heutigen Menschen gar nicht so schwer zu erlangen. Man möchte fast
sagen, man könne sich wundern, daß heute nicht viel mehr Menschen ganz von
selbst zur Anschauung dieser Verhältnisse kommen – und man könnte sich
wundern, daß diese Schilderungen eine so starke Gegnerschaft finden. Denn es
ist verhältnismäßig nicht schwierig, zu jenem Grad des Hellseherischen zu
kommen, der notwendig ist, um diese Dinge zu überschauen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

4

Man braucht nur das Folgende zu machen, obwohl man diesen Dingen
gegenüber das Faustwart anwenden kann: «Zwar ist es leicht, doch ist das
Leichte schwer.»

(4) Die Entwickelung des Gehirns ist zwar am lebhaftesten in den ersten
Jahren des menschlichen Lebens; da sieht man hellsichtig den Ätherleib und
auch den Astralleib am meisten tätig an der Furchung, an der Gliederung des
Gehirns. Aber es dauert diese Arbeit an unserem Gehirn verhältnismäßig sehr
lange. Und es ist nicht zu viel gesagt, wenn man behauptet, daß der Mensch
wirklich – wenn es auch in späteren Jahren langsamer geht – durch die
Lebenserfahrung schon immer gescheiter und gescheiter wird. Immer findet
eine Arbeit an der Gehirnsubstanz statt. Aber man beobachtet das Folgende
nicht und kann es ja auch nicht beobachten: [347] Wenn man sich in einem
bestimmten Jahre vornimmt, eine geistige Lieblingsbeschäftigung, die man
getrieben hat, einmal nicht zu treiben – doch müßte sich diese nur auf äußere
Verhältnisse beziehen, weil durch diese die graue Substanz sich gliedert –
Geisteswissenschaft kann es natürlich nicht sein, wenn man sie nicht wie
irgendeine andere Wissenschaft studiert –, doch wenn man irgend etwas sonst,
was man als Lieblingsbeschäftigung betrieben hat, sieben Jahre lang nicht zu
treiben sich vornimmt und wirklich das durchführt, streng durchführt, und man
versucht, in stiller Meditation die Kräfte wachzurufen, die man auf diese Weise
erspart hat, die, hätte man die Tätigkeit fortgesetzt, anders verwendet worden
wären, nun aber erspart, herausgesondert sind: so kann man verhältnismäßig
leicht, wenigstens in hohem Grade selbst zur Erkenntnis derjenigen Dinge
kommen, die in meiner «Geheimwissenschaft» geschildert sind. Daß so wenige
Menschen dazu kommen, bezeugt nur, daß so wenig nach dieser Richtung
ausgeführt wird. Es wird in der Tat nicht ausgeführt, denn derjenige, der
wirklich eine Lieblingsbeschäftigung hat, wird selten die Entsagung haben,
sieben Jahre lang sich gar nicht mit ihr zu befassen.

(5) So sehen Sie, daß ein Teil dessen, was heute verkündet werden kann,
verhältnismäßig leicht zu erringen wäre. Wenn Sie unsere heutige Kultur
betrachten mit allem, was sie an Ungeheuerem äußerlich geleistet hat, so
werden Sie sich gar nicht wundern, daß viele Kräfte des Ätherleibes verwendet
werden auf die Bearbeitung des Gehirns, denn diese äußere Kultur ist ja fast
ganz nur ein Ergebnis eben der Gehirnarbeit, da gehen die Kräfte ganz und gar
in der Bearbeitung des Gehirnes auf. Nun könnte mancher sagen: Ja, ich habe
mich aber gar nicht beteiligt an dieser Kulturarbeit, ich habe ja gar nichts dabei
getan! – Das kann sich jemand in Wirklichkeit vortäuschen, aber es ist doch
nicht der Fall. Man kann heute kaum einen noch so einsam gelegenen Ort auf
der Erde finden, wohin nicht die äußere Kultur doch so weit dringt, daß man
beteiligt ist mit seinem Denken an dieser äußeren Kultur. Und das genügt schon,
um die Kräfte abzulenken von dem, was man nennen könnte: Erlangen des
hellsichtigen Bewußtseins.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

5

Freilich könnte jemand sagen: Nun, die Wilden beschäftigen sich ja nicht mit
dem, was das Gehirn so bearbeitet, aber man kann auch von den Wilden heute
nicht sagen, daß sie besondere hellsichtige Kräfte nach dieser Richtung
entwickeln. – Das ist der Fall, weil ein ganz bestimmtes geistiges Gesetz
besteht. Dasjenige nämlich, was man auf diese Weise hellsichtig erlangen soll,
das muß eine bestimmte Vorbereitung haben. Der Wilde könnte vielleicht ganz
andere hellsichtige Kräfte entwickeln. Die hellsichtigen Kräfte aber, die
notwendig sind für das Sehen dessen, was in meiner «Geheimwissenschaft»
beschrieben ist, könnte der Wilde nicht entwickeln, weil er dazu keine
Vorbereitung hat. [348] Denn diese Kräfte müssen wiederum die Umkehrung
von anderen Kräften sein. Sie könnten zum Beispiel sagen: Aber viele
Menschen haben sich doch das, was ich als Lieblingsbeschäftigung gehabt habe,
überhaupt erspart! Warum sind diese nicht hellsichtig geworden? – Das beruht
darauf, daß die Entwickelung der hellsichtigen Kräfte nicht kommt aus dem
Nichts heraus, sondern kommt durch die Umkehrung dessen, was vorhanden ist.
Man muß Kräfte in einer gewissen Richtung schon entwickelt haben, man muß
den Anlauf schon genommen haben zu derjenigen Intelligenz, die heute unsere
Kulturintelligenz ist, man muß eine Zeitlang auf diese Kräfte verzichten, dann
werden sie gleichsam umgekehrt. Und dadurch entsteht dasjenige, was einen
befähigt, die Tatsachen in der «Geheimwissenschaft» hellseherisch zu
verfolgen. Es sind namentlich diejenigen Kräfte bei solchen Schilderungen
verwendet, die in der normalen menschlichen Entwickelung vorzugsweise das
Gehirn zu den höheren, intelligenteren Kräften befähigen. Dagegen wird man
dasjenige, was nicht diese allgemeinen, großen Gesichtspunkte, wie sie in der
«Geheimwissenschaft» geschildert sind, erreicht, sondern was mehr einzelne
Verhältnisse erreicht, durch Umkehrung von anderen menschlichen Kräften und
Fähigkeiten erlangen. Die Fähigkeit zum Beispiel, in frühere Erdenleben
zurückzublicken, erreicht man dadurch, daß man gewisse Kräfte, die sonst ganz
für die Sprachorganbildung verwendet werden, zurückbehält in der Art, wie ich
es geschildert habe.

(6) Am hinderlichsten sind den Menschen, um in die geistigen Welten zu
dringen, gewisse Kräfte, welche gewöhnlich überhaupt gar nicht beachtet
werden. Ich habe jetzt zweierlei von den Kräften angeführt, welche den
Menschen befähigen, hellsehend hineinzublicken in die geistigen Welten. Auf
die Kräfte, die heute verwendet werden zur Ausbildung der grauen Gehirn-
substanz, habe ich hingewiesen; jene Kräfte aber, die den Menschen befähigen,
rückzublicken auf frühere Erdenleben, sind die Kräfte, die mit der Ausbildung
der Sprache zu tun haben. Es gibt aber noch Kräfte, die den Menschen
befähigen, mehr im einzelnen zu sehen, was zwischen Tod und neuer Geburt
liegt, in Einzelheiten zu sehen, was der einzelne Mensch da tut. [349] In der
«Geheimwissenschaft» findet man mehr das Allgemeine.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

6

Das ist aber wieder etwas anderes: wirklich hineinzusehen in die geistige Welt;
dazu sind wieder andere Kräfte notwendig, die man kaum beachtet im Leben.
Es gibt etwas, zu dem der Mensch sehr viel Kräfte verwenden muß: das ist, daß
er sein Leben lang nicht auf allen vieren kriecht, sondern im jugendlichen
Lebensalter dazu kommt, sich aufzurichten. Die Kräfte, die den Menschen zum
vertikalen Wesen machen, sind Kräfte, die denjenigen, der eingedrungen ist in
die geistige Welt, mit ganz besonderer Ehrfurcht erfüllen. Zuzuschauen, wie ein
Kind gehen lernt, das schließt für den, der hellsichtige Forschung anstellt, ein
wunderbares Mysterium ein. Die Kräfte, die man verwendet, um sich
aufzurichten als Kind, die lassen übrig – aber man berücksichtigt dieses
Überbleibsel zu wenig –, die lassen übrig diejenigen Kräfte, die einen
befähigen, hineinzuschauen in die Welt zwischen Tod und neuer Geburt. Wenn
man es nämlich dahin bringt – es gibt dazu noch andere Wege, aber dieses ist
ein Weg –, sich zu erinnern, wie man gehen gelernt hat, was man da für
Anstrengungen gemacht hat: dann entdeckt man in sich die Kräfte, die man
erspart hat in seinem Ätherleib. Denn dieser muß sich namentlich dabei
anstrengen. Wenn man diese Kräfte in sich sucht, die man dazumal erspart hat –
sie sind noch in allen Menschen vorhanden –, dann kann auf diesem Wege
vieles herausgeholt werden aus dem Menschen, was ihn befähigt, in das Leben,
das verflossen ist zwischen seinem letzten Tod und seiner Geburt,
zurückzusehen.

(7) Sie können fragen: Wie macht man denn das? Wir haben, wenn uns das
Glück wird, unsere anthroposophische Bewegung fortzusetzen, schon einen
Anfang damit gemacht, daß diese Kräfte hervorgesucht werden. Und wenn es
gut geht, werden diese Kräfte gewöhnlich erst nach sieben Jahren rege; aber ein
Anfang ist da, und dieser Anfang wird sich fortsetzen in der Menschennatur.
Gewöhnlich bleiben die Kräfte unberücksichtigt, die man da erspart hat. Nun
kann der Mensch das Gewahrwerden dieser Kräfte in sich dadurch fördern, daß
er eine gewisse naturgemäße Art des Tanzes übt. [350] Es kann gewiß auch
durch Meditation hervorgerufen werden, aber seit noch nicht ganz einem Jahre
wird aus den Grundsätzen der Bewegungen des Ätherleibes in gewissen Kreisen
bei uns die sogenannte Eurythmie getrieben. Das ist nicht etwas wie die
gewöhnliche Art des Turnens und Tanzens – was eigentlich zu nichts
Besonderem führt –, sondern das sind Bewegungen, die ganz im Sinne der
Bewegungen des Ätherleibes gegeben sind. Durch diese Bewegungen wird der
Mensch allmählich die Kräfte gewahr werden, die noch in ihm sind, diese
Kräfte werden durch diese freie Tanzbewegung entdeckt werden. Und so
werden Anlagen allmählich geschaffen werden, die dasjenige erwecken, was im
Menschen an Kräften ist, um wirklich hineinzuschauen in jene geistigen
Welten, die zwischen dem letzten Tode und seiner Geburt liegen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

7

(8) So kann Geisteswissenschaft ganz praktisch an der Menschenkultur
arbeiten. Und überzeugt kann man sein, daß nach und nach Geisteswissenschaft
nicht bloß dabei stehenbleiben wird, einzelne Wahrheiten abstrakt zu lehren,
sondern auch den ganzen Menschen so behandeln wird, daß Kräfte, die heute
schlummern, geweckt werden, daß der Mensch sich wirklich zu einer geistigen
Lebensempfindung aufschwingen lernt. Das sind sonderbare Sachen, die man da
sagen muß, aber sie sind nun einmal so: Wenn man entdeckt die Kräfte, die
einem beim Gehenlernen zurückgeblieben sind, dann wird man dadurch
befähigt, hellsichtig hinzuschauen auf die Welten, in denen man lebt zwischen
Tod und einer neuen Geburt. Durch Meditation ist das ja auch zu erreichen, aber
sie muß dann so getrieben werden, daß sie auch Gefühl werde. Gefühle sind
aber durch Meditation eigentlich am schwierigsten zu bilden. Es sollen die
Kräfte also gefunden werden, die den Menschen befähigen, hineinzuschauen in
die Welt zwischen Tod und einer neuen Geburt. Namentlich diejenigen Kräfte
werden dabei gefunden, durch die man auf das schaut, was längere Zeit der
Geburt vorangegangen ist. Auf diesem Gebiete liegt vieles, was das Leben uns
erst verständlich macht. Irgendein Unglück trifft uns zum Beispiel. Zunächst
haben wir nur die Empfindung: das ist ein Unglück. Wir ertragen es schwer.
Wüßten wir aber, warum wir vor der Geburt jahrzehnte-, ja jahrhundertelang
alles so eingerichtet haben, daß dieses Unglück uns trifft, dann würde uns vieles
erträglicher sein! [351] Denn wir wüßten, daß dieses Unglück eine Prüfung ist,
damit wir vollkommener werden. Aber auch sonst erlebt man gar mancherlei,
wenn man gerade in denjenigen Teil der geistigen Welt hineinsieht, in dem man
gewissermaßen die Vorbereitung für das gegenwärtige Leben durchmacht.

(9) Die allgemeinen Verhältnisse will ich hier nicht schildern, die finden Sie
ja dargestellt in meinen Schriften. Aber ich möchte gleichsam an einigen
Beispielen zeigen, wie das Leben vor der Geburt beeinflußt das Leben nach der
Geburt. Sehen Sie, so sonderbar das klingt, wenn wir die Mitte unseres Lebens
zwischen Tod und einer neuen Geburt durchschritten haben – nicht wahr,
zwischen Tod und einer neuen Geburt verfließt ja gewöhnlich eine Anzahl von
Jahrhunderten, da gibt es natürlich eine Mitte –, dann richtet sich das innere
Erleben der Seele in der geistigen Welt vor allen Dingen hinunter auf die Erde.
Und man bekommt, wenn man nach dieser Mitte lebt, von der Erde herauf
immer mehr Eindrücke von dem, was da unten getrieben wird, von dem, was
die Menschen da unten denken und fühlen; und es ist für jede Seele so, daß sie
ganz bestimmte Eindrücke bekommt. So zum Beispiel kann eine Seele sich
hereinleben in der zweiten Hälfte des geistigen Lebens ihrer neuen Geburt
entgegen, und immer mehr und mehr schaut sie da unten jene Menschen, die,
sagen wir, da unten das spätere Zeitalter vorbereiten: die geistig wirksamen
Menschen. Einzelne von diesen geistig wirksamen Menschen werden der Seele
ganz besonders wertvoll. Ja, es kommt vor, daß man von der geistigen Welt aus
auf eine oder zwei Gestalten, die auf der Erde sich betätigen, ganz besonders
herabsieht.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

8

Ein Mensch zum Beispiel, der in der zweiten Hälfte des neunzehnten
Jahrhunderts geboren worden ist, war, nehmen wir an, am Anfang des
neunzehnten und in der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts in der
geistigen Welt; aber er schaute herunter auf die bedeutsamen Menschen, welche
die Kultur damals beeinflußten. Einzelne daraus findet er besonders wertvoll,
sie sind ihm besonders lieb. Das ist eines, was man da erlebt: daß man
herunterschaut auf die Menschen, die da unten sich entwickeln. [352] Aber
indem man da herunterschaut, beeinflußt man diese Menschen auch, doch nicht
so, daß dadurch die Freiheit beeinträchtigt würde; man beeinflußt sie so, daß
gewisse Dinge, die in ihrer Seele leben, leichter in ihrer Seele auftauchen
dadurch, daß von der geistigen Welt aus irgendeine Seele auf sie herunterblickt.
So werden Erdenmenschen zum Schaffen, zur Tätigkeit angeregt durch Seelen,
welche erst später als diese Erdenmenschen geboren werden und auf sie
herunterschauen. In weiteren und auch in intimeren Angelegenheiten kann das
der Fall sein.

(10) Zum Beispiel ist der Fall vorgekommen, daß jemand als Seele im
achtzehnten und in der ersten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts in der
geistigen Welt gelebt hat und einen hervorragenden Menschen der Erdenwelt
sich geradezu zu seinem Ideal genommen hat: wie er dann hat werden wollen
wie dieser, ihm hat nachstreben wollen nach seiner Geburt; man sieht zum
Beispiel die Bücher eines solchen Menschen, dem man nacheifern will nach der
Geburt. Man sieht also mit einer gewissen inneren Sehnsucht, mit einem
gewissen inneren Trieb so vom Himmel auf die Erde herunter, wie man –
allerdings mit etwas anderem Gefühl – als ein lebender Mensch mit Sehnsucht
nach dem Jenseits, nach dem Himmel aufblickt. Nur ist dieser beträchtliche
Unterschied, daß, wenn man als Erdenmensch ohne die Erkenntnis der
Geisteswissenschaft zum Himmel aufblickt, das ziemlich unbestimmt bleibt.
Der Mensch im Himmel aber, derjenige, der in der geistigen Welt lebt, hat die
Eigentümlichkeit, daß er die Verhältnisse der Erde, die Menschenseele, die er
besonders verehrt, deren Schriften er vielleicht lesen will, auch ganz besonders
genau sieht von der geistigen Welt aus. Kurz, man lernt in der zweiten Hälfte
seines geistigen Daseins zwischen Tod und einer neuen Geburt in Einzelheiten
die Menschenseelen kennen, man lernt in Seelen hineinschauen. Und wir selber,
die wir jetzt leben, wir können uns bewußt sein, daß da oben in der geistigen
Welt Seelen leben, die darauf warten, in den nächsten Jahrzehnten geboren zu
werden, die in unsere Seelen schauen mit einem sehnsüchtigen Blick und die in
unseren Seelen dasjenige erblicken, was sie brauchen für ihre Vorbereitung zur
Erdenwelt. [353] Sie sehen unsere Seelen in dieser Zeit ihres geistigen Lebens
so genau, wie der Erdenmensch seinen Himmel ungenau sieht. Das ist
wiederum so ein Bild, das uns zeigt, wie wir, wenn wir die geistigen Welten
auch nur ein wenig kennenlernen, wirklich zu der Empfindung kommen: Wir
sind beobachtet. Denn das sind wir vielfach.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

9

Es richten sich die Blicke der geistigen Wesen und namentlich derjenigen, die
geboren werden sollen, auf unsere Seelen. Daraus ersehen wir, daß
Geisteswissenschaft auch in dieser Beziehung durchaus nicht etwas Schlechtes
den Menschen gibt, denn es wird durch sie der Mensch angeleitet, würdig zu
sein dessen, was in seiner Seele beobachtet wird von den noch ungeborenen
Seelen.

(11) Wenn die hellsichtige Forschung sich auf diese Dinge einläßt, dann
erlebt sie allerdings bedeutsame, oft erschütternde Dinge. Und zu den wirklich
in hohem Grade erschütternden Dingen gehört es, wenn man hinaufblickt in die
geistigen Welten zu den Seelen, die auf dem Wege sind geboren zu werden, und
sieht, wie sie herunterschauen auf die Erde, um nach denjenigen zu blicken, die
ihre Eltern werden könnten. Für ältere Zeiten war das sogar noch bedeutsamer;
für unsere Zeiten ist das schon weniger bedeutsam geworden. Aber es gehört
noch immer zu den erschütterndsten Ereignissen, solche Seelen zu beobachten.
Denn da kann man die allerverschiedensten Eindrücke erhalten. Hier ein
Eindruck, den ich schildern möchte nach der Wirklichkeit.

(12) Eine Seele, die sich anschickt verkörpert zu werden, weiß zum Beispiel,
daß sie zu ihrem nächsten Erdenleben eine gewisse Art von Erziehung braucht,
eine gewisse Art von Kenntnissen, die sie aufnehmen muß schon in früher
Jugend. Aber sie sieht nun: Ja, da und dort kann ich die Möglichkeit finden,
solche Erkenntnisse zu gewinnen. – Aber das ist oftmals nur möglich, wenn
man in der Zeit verzichtet auf ein solches Elternpaar, das einem ein glückliches
Dasein in anderer Beziehung geben könnte, und wenn man seine Zuflucht
nimmt zu einem Elternpaar, das einem vielleicht kein glückliches Leben
gewähren kann. Würde man ein anderes Elternpaar vorziehen, so würde man
sich sagen müssen: Gerade das Wichtigste kannst du nicht erreichen. – [354]
Man darf nicht alle Verhältnisse des geistigen Lebens sich so verschieden
vorstellen von denen auf der Erde. So sieht man Seelen, die vor der Geburt in
furchtbarstem Kampf sind, sieht zum Beispiel eine Seele, die sich sagt: Ich
werde vielleicht in meiner Jugend mißhandelt von einem rohen Elternpaar.
Wenn eine solche Seele in diese Lage kommt, dann gibt das furchtbare innere
Kämpfe für sie. Und man sieht in der geistigen Welt vielen Seelen an, die an die
Vorbereitung für die Geburt schreiten, wie sie sich diese ungeheuren Kämpfe
bereiten. Dazu muß man nehmen, daß man in der geistigen Welt diese Kämpfe
etwa wie eine Art von Außenwelt vor sich hat. In der geistigen Welt ist das, was
ich jetzt schilderte, nicht nur innerer Seelenkampf, nicht nur Kampf des
Gemütes, sondern diese Kämpfe projizieren sich nach außen, und man hat sie
sozusagen um sich. Man sieht in aller bildlichen Anschaulichkeit die
Imaginationen, die einem darstellen, wie diese Seelen innerlich gespalten zu
ihrer nächsten Inkarnation schreiten müssen. Wenn wir diese Verhältnisse uns
vor Augen führen, so können wir natürlich leicht auf den Gedanken kommen,
warum so viele Menschen die Geisteswissenschaft gar nicht mögen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

10

Denn am meisten würden es die Menschen lieben, wenn es wahr wäre, daß man
nach dem Tode gleich in die ewige Seligkeit für alle Zeiten einginge. Das ist
aber nicht so. Und es ist gut, daß die Dinge so sind, wie sie sind, denn unter
diesen Verhältnissen wird die Welt schon den Grad von Vollkommenheit
erreichen, den sie erreichen muß.

(13) Hineinzublicken in das eigene oder in das fremde Leben innerhalb der
geistigen Welt, dazu werden wir kurioserweise durch die Kräfte, die wir vom
Ätherleibe beim Gehenlernen ersparen, befähigt. Aber diese Kräfte, wenn sie
wirklich entwickelt werden, haben einen gewissen Vorzug – das zeigt das
praktische Hellsehertum – vor denjenigen Hellseherkräften, welche entwickelt
werden zum Zurückschauen in die früheren Erdenleben. Ich bitte, diesen
Unterschied sehr wohl zu berücksichtigen, denn er ist in vielem Sinne
aufklärend über so manches. [355]

(14) Durch nichts wird ein gefährliches Hellsehen leichter entwickelt als
durch die Entwickelung derjenigen Kräfte, die eigentlich beim heutigen
Menschen für die Sprachbildungsorgane da sind, die ihn befähigen, wenn er sie
zurückhält, zum Zurückschauen in frühere Erdenleben. Denn diese Kräfte
hängen allermeist in der menschlichen Natur mit den niederen Instinkten und
Leidenschaften zusammen. Und man kommt durch nichts so sehr in die Nähe
von Luzifer und Ahriman, als wenn man gerade diese Kräfte entwickelt, die in
einer gewissen Höhe allerdings gestatten, in frühere Erdenleben bei sich und
anderen zurückzublicken. Zu Kräften der Täuschung führen sie; aber
namentlich führen sie dazu, wenn sie nicht richtig entwickelt werden, daß der
Hellseher unter dem Einfluß dieser Kräfte moralisch eher herunterkommen kann
als herauf – so daß diese Kräfte, die gerade befähigen, in frühere Erdenleben zu
schauen, die gefährlichsten sind. Man darf diese Kräfte nur entwickeln, wenn
man zugleich voll bedacht ist auf die Entwickelung der reinen Moralität im
Menschen. Deshalb, weil man angewiesen ist, auf die reinste Moralität im
Menschen zu sehen, wenn man diese Kräfte ausbilden will, werden sich kundige
Lehrer nicht leicht dazu herbeilassen, systematisch die Kräfte, die in die
früheren Inkarnationen schauen lassen, zu entwickeln. Und man kann sagen: So
verbreitet es ist, ein gewisses niederes Hellsehen zu haben, das in die anderen
Welten hineinschaut, das aus geistigen Regionen Schilderungen geben kann, so
wenig ist ein wirkliches, sachgemäßes Hineinschauen in die früheren
Inkarnationen auf die Weise entwickelt, daß man nur die Sprachkräfte in
Betracht zieht. Gewöhnlich werden daher andere Mittel noch zu Hilfe
genommen, wenn man die Menschen dazu führen will, in frühere Inkarnationen
zurückzuschauen. Und da kommen wir auf einen interessanten Punkt, der uns
zeigt, wie allerdings der Mensch auf Dinge achten muß, auf die man sonst
wenig achtet. Daß jemand bloß durch die Entwickelung der Sprachkräfte dazu
gebracht würde in seiner geistigen Führung, auf frühere Erdenleben
zurückzublicken, das wird sich selten ereignen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

11

Dennoch gibt es viele Menschen, die das in der Gegenwart können; das wird
durch andere Mittel gewöhnlich erreicht. Und eines dieser Mittel ist ein solches,
das einem sonderbar erscheinen wird, aber durchaus auf einer tieferen Wahrheit
beruht. [356]

(15) Irgend jemand lebt sich in das innere Leben hinein. Es würde ihn zu viel
Anstrengung kosten oder vielleicht zu starke Versuchungen herbeiführen, wenn
er nur durch die Ausbildung der Sprachkräfte dazu kommen würde, karmisch
zurückzuschauen in die früheren Erdenleben. Daher nehmen die geistigen
Mächte zu einem anderen Mittel Zuflucht. Wie ein Zufall sieht es aus: Da erlebt
zum Beispiel dieser Mensch, daß ein anderer Mensch ihn antrifft, und nennt ihm
einen Namen oder eine bestimmte Zeit oder ein bestimmtes Volk. Und das wirkt
auf die Seele von außen so, daß sie durch diese Vorstellung die Unterstützungs-
kräfte für das Hellsehen entwickelt. Und er merkt dann, daß dieser Name oder
Hinweis, ohne daß es derjenige, der es gesagt hat, selber weiß, ihn zu dem führt,
daß er hineinblicken kann in frühere Erdenleben. Da wird also zu einem
äußeren Mittel Zuflucht genommen. Da hört der Betreffende einen Namen oder
ein Zeitalter oder einen Volksnamen und wird wie von außen angeregt, in die
früheren Erdeninkarnationen zurückzublicken. Solche Anregungen von außen
sind zuweilen für die hellseherische Betrachtung der Welt außerordentlich
wichtig. Man erlebt etwas scheinbar ganz Zufälliges, aber es strahlt davon aus
eine Anregung für hellsichtige Kräfte, die man sonst nur rudimentär entwickelt
hätte.

(16) Das sind solche aphoristische Andeutungen, die ich geben möchte über
das Hereinragen der geistigen Welt in unsere Erdenwelt. Denn dieses Herein-
ragen ist in der Tat sehr kompliziert.

(17) Also das Zurückblicken in frühere Erdenleben hat es mit verhältnis-
mäßig gefährlichen, weil versuchenden Kräften zu tun. Dagegen wird kaum
jemand, der die hellsichtigen Kräfte ausbildet, um einen Einblick zu erhalten in
das Leben, das im Geiste vorangegangen ist der Geburt, leicht versucht werden
können, gerade diese hellsichtigen Kräfte zu mißbrauchen. Und in der Regel
werden es Seelen sein mit einer gewissen Reinheit, mit einer gewissen
natürlichen Moralität, die mit einer gewissen Sicherheit zurückblicken in das
Leben im Geistigen, das vorangegangen ist dem gegenwärtigen Erdenleben.
[357] Das hängt damit zusammen, daß die Kräfte, die verwendet werden als
hellsichtige Kräfte, um gerade in diese Zeit hineinzuschauen, die kindlichen
Kräfte sind, diejenigen Kräfte, die man eben vom Gehenlernen erspart. Es sind
die unschuldigsten Kräfte, die der Mensch in seiner Natur hat. – Und ich bitte
Sie, darauf zu achten, denn es ist sehr bedeutsam: die unschuldigsten Kräfte
sind zugleich diejenigen, durch die man, wenn man sie ausbildet, hineinschaut
in das Leben, das der Geburt vorangeht.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

12

Das ist auch dasjenige, was den Anblick des Kindes zu einem so zauberhaft
befriedigenden macht, weil das Kind umspielt ist in seiner Aura von den
Kräften, von denen der größte Teil benützt wird zum Gehenlernen, von jenen
Kräften, die hineinleuchten noch in dasjenige, was der Geburt vorangegangen
ist. Und in dieser Beziehung kann für die hellseherische Betrachtung in der Tat
das Kind, auf dessen Antlitz sich ausdrückt Unschuld und Weltunerfahrenheit,
in seiner Aura ausdrücken etwas, was wahrhaftig interessanter ist als dasjenige,
was sich in der Aura vieler Erwachsener ausdrückt. Die im Geistesland
durchgemachten Kämpfe, die vorausgegangen sind der Geburt und das
Schicksal bestimmen, die machen dasjenige, was aurisch das Kind umspielt, zu
etwas ungeheuer Großem und Weisheitsvollem. Und die Weisheit, die das Kind
in seiner Aura umspielt, ist wahrhaftig oftmals eine viel größere als diejenige,
die der Mensch im späteren Alter äußern kann durch seine Worte. Die
Physiognomie des Kindes mag noch unbestimmt sein; derjenige aber, der als
Hellseher das Kind sieht, kann ungeheuer viel von dem Kinde lernen, wenn er
das, was das Kind umspielt, schauen kann mit dem hellsichtigen Blick. Und
wenn dann das, was im kindlichen Alter an Kräften vorhanden ist, später
hellsichtig ausgebildet wird, dann sieht man gerade in die konkreten
Verhältnisse hinein, die dem Geborenwerden des Menschen lange vorangehen.
Es ist vielleicht nicht so die Selbstsucht befriedigend, in diese Welt
hineinzuschauen. Für denjenigen aber, der den ganzen Zusammenhang der Welt
verstehen will, ist dieses Hineinblicken auch ganz besonders interessant. [358]
Und in der Akasha-Chronik zu forschen in bezug auf gewisse Menschen der
Weltgeschichte besteht nicht nur darin, daß man dasjenige erforscht, was sie
ausleben auf dem physischen Plane, sondern auch dasjenige, wie sie ihr Leben
auf dem physischen Plan als Seelen in der geistigen Welt vorbereiten zwischen
Tod und einer neuen Geburt.

(18) Die Kräfte aber, die, wenn man sie rein erhält, in frühere Inkarnationen
hineinleuchten, die werden weniger im Kindesalter erspart, sondern gerade in
dem Alter des Menschen, in dem sich die Leidenschaftlichkeit und manchmal
gerade die schlimmsten Leidenschaften im Menschen entwickeln. Diese Kräfte,
die ja auch andere Aufgaben noch haben in der menschlichen Natur, werden
lange nach den Sprachbildungskräften entwickelt. Sie hängen zusammen mit
dem, was sich im Menschen an Gefühlen sinnlicher Liebe entwickelt, und all
dem, was damit zusammenhängt. Da besteht eine ganze Verwandtschaft
zwischen dem, was zur sinnlichen Liebe führt, und dem, was zur Sprache leitet,
welcher Zusammenhang sich ja auch in der Mannesnatur ausdrückt im
Stimmbruch, in dem Mutieren der Stimme. Und in diesem Lebenszeitalter
werden besonders viele von diesen Kräften erspart. Werden sie rein erhalten, so
führen sie zum Rückblick in frühere Erdenleben. Werden sie nicht rein erhalten,
werden sie herangebracht an die sinnlichen Instinkte des Menschen, dann
können sie zu den größten okkulten Lastern führen.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

13

Gerade diese Sorte von hellsichtigen Kräften, die von Ersparnissen aus diesem
Lebensalter herrühren, sind auch am leichtesten der Versuchung ausgesetzt. –
So werden Sie den ganzen Zusammenhang verstehen können, meine lieben
anthroposophischen Freunde! Der Hellseher, der gerne redet über die Zeit
zwischen Tod und neuer Geburt – vielleicht haben einige von Ihnen schon
bemerkt, daß über diese sonst wenig geredet wird –, dieser Hellseher hat in sich
namentlich ausgebildet ersparte Kräfte des frühesten Kindesalters. Bei
Hellsehern, die – und das meistens mit Unfug – viel reden über frühere
Inkarnationen von Menschen, was sehr häufig vorkommt, denn manche Leute
haben die Aussagen über frühere Inkarnationen nur so auf dem Präsentierteller,
bei denen muß man aus dem Grunde mißtrauisch sein, weil allzuleicht auf
diesem Gebiete die Kräfte herangezogen werden können, die am allermeisten
der Versuchung unterliegen können. [359] Denn die Kräfte, die man dafür
ersparen kann, die erspart man in der Zeit, wo sich die sinnliche Liebe
entwickelt und wo man noch nicht äußerlich im sozialen Leben steht. Diese
Kräfte führen zuweilen zu vielem Unfug, insbesondere führen sie zu einem
bestimmten okkulten Unfug, weil sie am meisten dazu beitragen, Täuschung
über Täuschung hervorzurufen auf dem Gebiete der geistigen Welt.

(19) Warum sind denn die Angaben solcher Hellseher, die Versuchungen
ausgesetzt sind, so häufig falsch? Weil unter den auf diese Weise ersparten
Kräften aus diesem Lebensalter mit der Anwendung dieser Kräfte zugleich aus
dem Menschen wie ein Nebel aufsteigen die niederen Instinkte und Triebe. Und
wenn diese aufsteigen, dann kommen Ahriman und die ahrimanischen Geister
und formen aus dem, was da aufsteigt, Gespenster, so daß man diese Gespenster
sehen kann und sie für frühere Inkarnationen hält. Die Art von Hellsehen, die
notwendig ist, um Verhältnisse zu schildern, wie sie in der «Geheimwissen-
schaft» dargestellt sind, die wird besonders leicht entwickelt werden können,
wenn solche Kräfte erspart werden, die erst im späteren Lebensalter zurück-
gehalten werden können. Und da man in diesem Lebensalter, nach dem
einundzwanzigsten bis achtundzwanzigsten Jahre, in der Regel solche Kräfte
entwickelt, die sich mehr auf das intellektuelle Leben beziehen, auf das Leben,
das man schon mit einer gewissen Nüchternheit betrachtet, so werden Unter-
suchungen auf diesem Gebiete am allerwenigsten dem Irrtum und der
Täuschung ausgesetzt sein.

(20) So haben wir also gesehen, daß die Einsichten in die großen geistigen
Weltenverhältnisse durch Ausbildung derjenigen Kräfte gewonnen werden,
welche in der Menschennatur zur Bearbeitung des Gehirns wirken. Das
Hineinschauen in die früheren Erdenleben wird durch Ausbildung derjenigen
Kräfte erreicht, welche namentlich erspart werden im Jugendalter, wenn die
sprachbildenden Kräfte nicht mehr zur Sprachbildung verwendet werden und im
Reiche der sinnlichen Triebe und ihrer Organe walten.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

14

Das eigentliche Geistgebiet, das Gebiet, das insbesondere interessant wird da,
wo sich das neue Leben vorbereitet, das kann erforscht werden durch die Kräfte,
die wir namentlich ersparen im allerersten Kindesalter, in dem Alter, wo man
sozusagen das Gehen lernt. [360]

(21) Dies sind allerdings merkwürdige Tatsachen, doch muß man sich schon
gewöhnen, wenn man in die geistigen Welten dringen will, viele Vorstellungen
aufzunehmen, die man am Anfang als paradox betrachtet. Aber die geistige
Welt ist auch wirklich nicht dazu da, um eine bloße Fortsetzung der sinnlich-
physischen Welt zu sein, sondern sie ist eine Welt, die in vieler Beziehung
gerade entgegengesetzt der physischen Welt ist. Und der Mensch erscheint uns
gerade dann als ein so bedeutungsvoll im Weltenall stehendes Wesen, wenn wir
auf der einen Seite auf dasjenige blicken, was er als sein Schicksal, als seine
Fähigkeiten, als seine Tüchtigkeiten in seinem Erdenleben durchmacht, und auf
der anderen Seite – eben durch das Kennenlernen der Geistigkeit – darauf
blicken, wie etwas von einem dem irdischen ganz verschiedenen Leben
durchgemacht wird vom Menschen zwischen Tod und einer neuen Geburt. Da
erst erscheint uns der Mensch in seiner wahren Bedeutung und Bestimmung,
wenn wir dies ins Auge fassen!

(22) So wollte ich Ihnen in diesen zwei Vorträgen eine Darstellung, eine
Schilderung geben von verschiedenen Dingen der geistigen Welt. Ich wollte
dies in mehr aphoristischer Weise tun, weil wir zum ersten Male hier in dieser
Stadt beisammen waren, weil die meisten auch die systematischen
Darstellungen schon kennengelernt haben aus den Büchern und Schriften und
weil ich zu dem oder jenem noch eine Ergänzung liefern wollte. Das schien mir
für unsere Freunde in dieser Stadt nützlicher zu sein, als wenn ich ein Kapitel
der Geisteswissenschaft gewählt hätte, das zusammenhängender gewesen wäre.
Man möchte ja – das lassen Sie mich am Schlusse unserer auch mich so sehr
erfreuenden Zusammenkunft hier aussprechen –, man möchte ja in der
Gegenwart von der Geisteswissenschaft, daß sie so viel als möglich in die
Herzen und Seelen der Menschen einzieht! Denn zweierlei ist wichtig. [361]
Erstens, wenn wir das Leben um uns betrachten und auf die Tatsachen dieses
Lebens hinblicken, sehen, wie die Menschen, selbst durch die größten
Errungenschaften der Kultur, immer materieller und materieller werden, dann
zeigt sich uns, wie immer mehr und mehr der Menschheit diese
Geisteswissenschaft notwendig ist, wie die Menschen sie brauchen, gerade weil
das äußere Leben den Menschen materialistisch macht. Weil gerade die größten
Errungenschaften des äußeren Lebens den Menschen materialistisch machen
müssen, bedarf er des Gegengewichtes der Geisteswissenschaft. Geisteswis-
senschaft ist eine Notwendigkeit des Erdenlebens der Menschheit und wird es
immer mehr und mehr werden gegen die nächste Zukunft hin.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

15

Und wer bedenkt, wie das äußere Leben im Materialismus durch die größten
Errungenschaften der menschlichen Kultur veröden, nach und nach ersterben
müßte, der wird am meisten die Sehnsucht in sich verspüren, daß Geistes-
wissenschaft einziehen möge in die Herzen und Seelen der Menschen. Unsere
Kultur wird immer größere und größere Fortschritte machen; aber so wahr es
ist, daß viele Singvögel, die früher die Gegenden bevölkerten, in solchen
Gegenden verschwinden, wo sich die Schornsteine der Fabriken erheben, so
wahr ist es, daß – trotzdem wir Eisenbahnen, Dampfschiffe und alles das, was
uns die Kultur geben kann, Telephon, Luftschiffe und so weiter brauchen,
trotzdem nichts gegen die Fortschritte der äußeren Kultur vorgebracht werden
soll –, so wahr ist es doch, daß wie die Singvögel durch den Rauch der
Schornsteine vertrieben werden – Seelenglück und Seelenfrische und Seelen-
harmonie und Seelenleben ersterben müßten unter dem Einfluß der materiellen
Kultur, wenn nicht Geisteswissenschaft den Menschenseelen die Spiritualität
zuführte. Daher muß derjenige, der die Verhältnisse durchschaut, tiefste
Sehnsucht haben nach der Verbreitung der Geisteswissenschaft, denn das ist
eine Notwendigkeit.

(23) Auf der anderen Seite steht die andere Tatsache, daß wegen dieser
materialistischen Kultur die Menschen niemals so stark Geisteswissenschaft
zurückgewiesen, ja gehaßt haben wie heute. – Und diesen beiden Tatsachen der
Notwendigkeit und auch des Mißverstehens stehen wir heute gegenüber wie
zwei Säulen, durch die wir durchzuschreiten haben, wenn wir Geisteswissen-
schaft in der Welt schaffen wollen. [362] Für uns aber, die wir versuchen
wollen, unsere Seelen für diese Geisteswissenschaft reif zu machen, wird auf
jeder dieser Säulen eine Aufforderung, eine starke Aufforderung stehen: alles zu
tun, was uns selber und diejenigen Menschen, die es wollen, zur
Geisteswissenschaft heranbringt.

(24) Von diesem Gesichtspunkte aus wollte ich zu Ihnen auch gesprochen
haben, da ich das erste Mal in dieser Stadt spreche. Und von diesem
Gesichtspunkte aus möchte ich als Abschiedsgruß die Worte zu Ihnen sprechen:
daß einiges von dem, was ich sagen durfte, in Ihre Herzen und Gefühle, nicht
nur in Ihren Verstand, übergegangen sein möchte! So daß Sie sich dadurch noch
tiefer und noch gründlicher mit uns und allen verbunden fühlen, die diese
Bewegung gerne in die Welt tragen möchten, mehr in die Welt tragen möchten,
als sie es bisher getan haben! Da wir noch nicht räumlich zusammensein
konnten und es in diesen Tagen zum ersten Male waren, wünschen wir alle, daß
dieses Dasein unsere Seelenbande inniger, fester gemacht habe.



Rudolf Steiner GA 140 – Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
20. Vortrag: Die Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

16

(25) Dies wünschend, möchte ich von Ihnen, meine lieben Freunde, und von
dieser schönen Stadt Abschied nehmen in dem Bewußtsein, daß, wenn so etwas
geschehen ist, dann auch dieses räumliche Zusammensein eine Anregung
gegeben hat zu einem nicht vom Raume und von der Zeit abhängigen
Zusammensein. Lassen Sie mich Ihnen als Abschiedsgruß sagen: Es möge
durch unser Zusammensein im Raume die Anregung gegeben worden sein zu
einem bleibenden, immerwährenden Zusammensein im Geiste. [363]


	COVER - Bild: Helix Nebula by Hubble Telescope
	CAVE - Dieses ebook ist nur zum nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!
	Titelseite - Studienausgabe mit Absatznummerierungen und ausführlicher Inhaltsangabe zu Vortragsbeginn
	Ausführliche Inhaltsangaben
	01. VORTRAG - Mailand, 26. Oktober 1912
	Ex Deo nascimur
	02. VORTRAG - Mailand, 27. Oktober 1912
	Grafik
	03. VORTRAG - Hannover, 18. November 1912
	Durchgang des Menschen durch die Planetensphären und die Bedeutung der Christus-Erkenntnis
	Zitat Kant
	GEBET
	04. VORTRAG - Wien, 3. November 1912
	Neueste Ergebnisse okkulter Forschung über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
	Franz von Assisi
	Zitat Kant
	Dantes Divina Commedia - Beethoven - Wagner - Bruckner
	05. VORTRAG - München-1 - 26. November 1912
	Das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
	Sternenkonstellation - Todes-Horoskop
	Kant Zitat
	Homer
	Michelangelo
	06. VORTRAG - München-2 - 28. November 1912
	Leben zwischen Tod und neuer Geburt
	07. VORTRAG - Bern, 15. Dezember 1912
	Technik des Karma im Leben nach dem Tode
	Homer - Michelangelo
	Kant Zitat
	08. VORTRAG - Wien, 21. Januar 1913 (Hörernotizen)
	Zwischen Tod und neuer Geburt
	09. VORTRAG - Linz, 26. Januar 1913
	Vom Leben nach dem Tode
	10. VORTRAG - Tübingen, 16. Februar 1913
	Anthroposophie als Empfindungs- und Lebensgehalt. - Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen
	11. VORTRAG - Stuttgart-1 - 17. Februar 1913
	Kosmische Seite des Lebens zwischen Tod und neuer Geburt - Weg durch die Sternensphären
	Franz von Assisi - Giotto
	Haeckel
	Kant Zitat
	12. VORTRAG - Stuttgart-2 - 20. Februar 1913
	Gegenseitiges In-Beziehung-Treten zwischen Lebenden und sogenannten Toten
	13. VORTRAG - Frankfurt, 2. März 1913
	Mission des Erdenlebens als Durchgangspunkt für das Jenseits
	14. VORTRAG - München-1 - 10. März 1913
	Zusammenhänge zwischen sinnlicher und übersinnlicher Welt
	15. VORTRAG - München-2 - 12. März 1913
	Durchgang des Menschen nach dem Tode durch die Sphären des Kosmos
	Raffael
	Lionardo da Vinci
	16. VORTRAG - Breslau, 5. April 1913 (Hörernotizen)
	Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt
	17. VORTRAG - Düsseldorf, 27. April 1913 (Hörernotizen)
	Über den Verkehr mit den Toten
	Fragenbeantwortung: Vorlesen für verstorbene Kinder
	18. VORTRAG - Straßburg, 13. Mai 1913 (Hörernotizen)
	Das Leben nach dem Tode
	19. VORTRAG - Bergen, 10. Oktober 1913
	Die lebendigen Wechselwirkungen zwischen Lebenden und Toten
	20. VORTRAG - Bergen, 11. Oktober 1913
	Umwandlung menschlich-irdischer Kräfte zu Kräften hellseherischer Forschung

