CVLTVRA
DELL ANIMA

Ak VANGELI

PARTE PRIMA

R CARABBA, EDITORE
- LANC*ANO

(#CON%8c,

"
%

®2g0u02d®






RUDOLF STEINER

I VANGELI

PARTE PRIMA

IL VANGELO DI GIOVANNI

TRADUZIONE DI

EMMELINA DE RENZIS

LANCIANO
R. CARABBA EDITORE
Tip. R. Carabba. 1930



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

DIRITTI SCADUTI, ORA E' PATRIMONIO DELL’UMANITA" TUTTA

.,00""84:,

- Scansione OCR: Enea Arosio -
- Produzione file di testo e verifica: Enea Arosio e Giovanni Guglielmotto -
- Verifica e Impaginazione: Paolo Casirati -



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

SOMMARIO
BREVI PAROLE DEL TRADUTTORE.......ccctiiiieiiiiiee e 7
PREFAZIONE........ooi oottt e e et e e e e et e e e e e nnaeeae e e e 9
| - La dottrina del LOGQOS .....cvuveuiiiiiiiee e 18
[I - ESOteriSMO CriSIANO.....cceuiiiiiieie e 33
[l - La missione della Terra ... 48
[V - 11 risveglio di LAzzar0..........oooveiiiiiiiiiii e 65
V - | sette gradi dell’iniziazione - | primi S€gNI ........cccoeemmimiiiiiiiiiiee e 84
V4 I IR (o o] [ E TP RURPPPPPPPPPPPRTR 102
VII - 1l mistero del Golgotha.........cooooiiiiiiiii e 117
VIII - L’evoluzione dell’'uomo in relazione col Principio-Cristo...................... 131
IX - Lannunzio profetico e il sorgere del Cristianesimo .................eeeveeeeeeeee. 146
X - L’azione dell’Impulso-Cristo nel’'umanita.............ceeeeveeeieeieeiiiiiiiniiieeneennn, 161
X1 - L'iNiziazioNe CriStIANE ..........uuuuuuiiiiiiiiiiiiiiiieieeieeeee et a e e 175
XIll - L’essere della Vergine Sofia e dello Spirito Santo.................ccoeeee. 186



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI




Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

BREVI PAROLE DEL TRADUTTORE

Linterpretazione del Vangelo, nella quadruplice espressione, che esso ha
avuta per bocca di Matteo, Marco, Luca e Giovanni, € forse I'opera piu podero-
sa e piu originale di Rudolf Steiner; certamente e lo studio fondamentale, su

cui poggiano la sua dottrina e il suo insegnamento.

Dall’Autore non ebbe mai forma scritta; egli ne fece oggetto di quattro cicli
di conferenze, tenute a un uditorio ristretto, successivamente ad Amburgo
(1908: Giovanni), a Basilea (1909: Luca), a Berna (1910: Matteo) e nuova-
mente a Basilea (1912: Marco), e il testo e stato a volta a volta notato e fissato,
mentre |'oratore parlava. Ed € per I'importanza basilare di questo studio, che
ne e stata fino ad ora trattenuta la divulgazione, essendoci voluto che il pub-
blico interessato all'insegnamento steineriano si andasse, con la lettura e con
la meditazione di altri lavori, preparando e maturando, prima di prendere co-
noscenza di quest’opera, che indubbiamente suscitera non poche discussioni.

Siamo orgogliosi, e percio grati alla Signora vedova Steiner che a tanto ha
consentito, che la traduzione italiana di quest’opera di Rudolf Steiner, tranne
le parti relative ai Vangeli secondo Giovanni e Luca, che e gia comparsa in te-

desco, preceda la pubblicazione perfino del testo originale.

Rudolf Steiner considera i quattro Vangeli come un documento unico, orga-
nico. Le contraddizioni e le divergenze, che la critica profana, informata a cri-
teri puramente razionalistici, crede di poter rilevare fra un Vangelo e I'altro,
non sussistono, se si esaminano i Vangeli alla luce della Scienza dello Spirito.
Ognuno dei quattro Evangelisti parla infatti da una sfera spirituale diversa, e
si riferisce a un diverso principio fra quellj, che, insieme, costituiscono I'uomo.
E come un oggetto, pur restando sempre lo stesso, puo mutare aspetto, se
viene contemplato da differenti punti di vista, cosi la Verita rimane sempre
una, anche quando si esprima in modo vario a seconda del piano sul quale
viene presa in considerazione. Quelle dunque che, superficialmente giudicate,
possono parere contraddizioni fra i Vangeli, sono invece scambievoli corrobo-

razioni della medesima verita.



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Per questa, come del resto per tutte le opere dello Steiner, riesce assai diffi-
cile trasportare in italiano la precisione e la vigoria con cui '’Autore si esprime
nella lingua sua propria: chi si e accinto al non lieve compito di tradurre que-
ste conferenze sui Vangeli si e percio sforzato di contemperare per quanto
possibile la precisione della versione con le esigenze del nostro idioma, e se
talvolta in questo suo lavoro ha dovuto sacrificare un poco la forma, lo ha fatto
per restare fedele, non tanto alla lettera del testo originale, quanto allo spirito

che da quel testo vigorosamente si sprigiona.

E.d.R.



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

PREFAZIONE

Con questo libro penetriamo nella intima essenza del complesso dell’attivi-
ta di Rudolf Steiner. Perche tutta 'opera sua aveva questo unico fine: di trac-
ciare al mondo le vie che conducono al Cristo. Nel tempo del razionalismo e
del materialismo, il Cristo, per noi, era andato perduto; le Chiese sbadigliava-
no nella desolazione del vuoto, e chi non si adagiava in esse come un fanciullo
ingenuo e puro, aveva testa e cuore o vuoti, o pieni di contraddizioni. Quanto
usciva dalle labbra dei rappresentanti della dottrina cristiana non operava
come verita e convinzione; suonava spesso vuoto, gonfio o artificioso, nel mi-
gliore dei casi volto a stordire se stesso. La Chiesa era diventata una cosa for-
male, convenzionale, e di fronte alla scienza scendeva a compromessi, senza
poterle opporre alcuna realta operante; doveva a mano a mano rinunziare
pretendere dagli uomini la fede, perche a chi dubitava non era in grado di op-
porre nulla di sufficientemente concreto, che fosse capace di trasformare la
credenza in sicuro convincimento e in sapere. Perfino i catecumeni dovevano
ritirare i loro quesiti dinnanzi all'incertezza del venerato pastore e alla sua
evidente ritrosia ad affrontare tutto cio che fosse essenziale; essi si vedevano
come scolaretti abbandonati posti di fronte al Nulla spirituale, si sentivano
vacillare il terreno psichico sotto i piedi. La Chiesa cattolica allontanava i pro-
testanti, spaventati dell’asservimento che essa fa della liberta, e del vuoto
chiacchierio di coloro che ne compiono le cerimonie e il cui contegno equiva-
leva spesso a irrisione di cio che dovevano rappresentare. Eppure le forme
comunicavano qualcosa, che era andato perduto. Dove era possibile ritrovar-
lo? Non per le vie della moderna scienza. Questa aveva decretato quali fossero
i limiti della conoscenza e agiva come il cranio di uno scheletro, cavo negli oc-
chi e staccato dalla colonna vertebrale; mancavano l’azione coesiva della vita,
una linea formativa, e un’integrazione; dal valore artistico delle singole parti
si poteva anche rimanere affascinati, ma il tutto mancava di organicita; era
frammentario. La grande tartaruga mondiale della religione bramana, su cui
poggia il disco terrestre, esercitava con la sua forza immaginativa un’azione
piu gradevole. Dava la sensazione che rumoreggiassero attorno le ondate ete-

riche del Tutto; si sapeva, che essa e qualcosa di piu di cio che parla da quella



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

immagine, - & piu di una meccanica automaticamente attiva, che di per se
pone in movimento un congegno mondiale, al quale a poco a poco vien confe-
rito qualche significato da uomini altrettanto automaticamente creati, ma che

poi ricade nuovamente priva di senso.

Da queste antiche religioni spirava qualcosa che conteneva sostanza. Se-
guendo la loro via si poteva in esse scorgere un’ascesa, dalla coscienza dap-
prima soffocata e intontita, a sfere di pensiero sempre piu luminose. Grandi
civilta erano scaturite da queste religioni, potenti immaginazioni stendevano
da esse la loro azione fino al tempo attuale; arte e scienza si erano in esse svi-
luppate e avevano lasciato insigni monumenti. Qui era un filo, che per necessi-

ta spirituale occorreva seguire, cui occorreva tener dietro.

Ma esso tornava sempre a perdersi nell’oscurita misteriosa; spariva nei
santuari dei templi, dinanzi ai quali facevano guardia dei custodi ammonitori;
e comparivano parole enimmatiche; questi, di cui la mancata soluzione veniva
una volta espiata con la morte, e che in ultimo culminavano in questo unico

monito: «Conosci te stesso».
Questa via occorreva nuovamente scoprire e illuminare. Ma come trovarla?

Dai silenziosi santuari dei templi, di cui era chiuso l'ingresso, trapelavano
indizi. Il significato di questi indizi si manifestava nello svilupparsi di civilta
sempre piu luminose, che abbracciavano gruppi sempre piu larghi di uomini,
finche in ultimo emerse 'uomo, come personalita. Non vi fu piu da una parte
la Guida, il Maestro, o il Dominatore ispirato da Dio, e dall’altra il popolo ottu-
so, - c’era invece il singolo uomo, la personalita, che per speciale sua attitudi-
ne era diventata individualita. Questo si verifico in modo piu evidente nel gre-
cismo, che aveva avvicinato Dio all'uomo, aveva fuso supersensibile e sensibi-

le nell’arte.

La singola personalita era diventata matura; i misteri pero si trassero indie-
tro, si celarono piu profondamente. Il loro significato, che prima era stato mi-
sterioso, ma piu sicuro e piu tetragono a dubbi, si occulto. misteri pero si tras-
sero indietro, si celarono piu profondamente. Il loro significato, che prima era

stato misterioso, ma piu sicuro e piu tetragono a dubbi, si occulto.

10



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Il pensiero umano comincio il proprio corso. Sorsero scuole di filosofi; i
dubbiosi, gli scettici alzarono la voce; con cio spari gradatamente la grandezza
di quel popolo, che aveva creato la personalita poggiata su se stessa; esso

perdette il suo valore, la solida sua ancora, e attese il «Dio sconosciuto».

Il Dio sconosciuto era pero quello, che per mezzo del suo sacrificio permise
alla personalita umana di trascendere se stessa, affinche, con un passaggio fe-
condo di conoscenza attraverso il mondo fenomenico sensibile, ritrovasse la
propria origine, con una coscienza di veglia pienamente perfezionata, in guisa
da aggiungere alle forze originarie un nuovo elemento conquistato, tratto dal-
la piu profonda densita della sostanza.

E questa via venne preparata in una profonda segregazione etnica da quel
popolo che si evolveva parallelamente all’ellenismo, e che aveva da portare

all’'umanita il Dio unico, il Dio - lo - in carne e in verita.

Quando dopo 'asservimento e la degenerazione del popolo greco che suc-
cedettero alle spedizioni di Alessandro, la lupa romana celebro le sue orgie
nel Cesarismo, e inalzo a Dio il Cesare preso di megalomania, costruendogli
altari e costringendo i sudditi ad adorarlo, avvenne nella lontana segregazio-
ne di un popolo cio che salvo col suo intervento I'umanita dal minaccioso ab-
brutimento; cio che ha redento I'umanita: il sacrificio del Golgotha. Esso spez-
z0 il potere della lupa romana. Roma decadde: popoli nuovi si precipitarono
sull'impero infracidito e una nuova sostanza di popolo raccolse cid che con-

dusse piu tardi a un’altra configurazione animica dell’'umanita.

Ma il nuovo elemento spirituale venne pervaso dal sedimento di cio, che si
era esplicato come sfera del potere nella romanita e che ora opero nel nuovo
delicato patrimonio spirituale con la natura passionale che aveva invaso le ul-

time forme dominanti.

Queste forme vennero in parte accolte con lo spirito gia decadente che le
aveva interpenetrate, e con il germe di dissoluzione, che vi avrebbe dovuto es-

sere superato.

11



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Le fasi di questa lotta fra i nuovi elementi e i residui dell’antica spiritualita
che erano stati adottati, formano la storia del Medio Evo e dell’era moderna:
esse possono rintracciarsi nella formazione della Chiesa, nelle confraternite
segrete, negli ordini monastici e cavallereschi, nelle cosiddette comunita ere-
tiche, nella corrente umanista, nella Riforma.

Vennero poi la nuova conoscenza della natura, la scienza naturale, 'inter-
pretazione meccanica del mondo, i limiti della conoscenza, I'ignorabimus; nel-
la filosofia, una vuota subbiettivita, il distacco dal complesso cosmico: era
rappresentazione subbiettiva del singolo l'intiero ricco mondo dei fenomeni;
dottrina dell’anima, senza conoscenza dell’anima stessa e dello spirito, anzi
con la negazione di entrambi, poiche era dalla materia che si prendeva il pun-

to di partenza per la ricerca di essi.

La materia trionfava su tutta la linea e comincio il Caos spirituale, che ha
raggiunto l'apice ai nostri giorni e che ha trascinato I'umanita nel suo vortice,
fino a culminare nella catastrofe mondiale fra le conseguenze della quale ci
troviamo ancora impigliati. Questo e il punto della storia dell'umanita a cui
siamo ora arrivati, e i nostri spiriti illuminati profetizzano il tramonto dell’oc-

cidente.

In questo mondo di tenebre che ci attornia irradia una sorgente di luce.
Essa ci e stata aperta da un uomo, straordinariamente superiore al proprio
tempo, e versa la luce sull’evento, che si e verificato nella storia dell'umanita
per il bene di quest’ultima, allorche il delirio romano avvinse il mondo nei
suoi ceppi. Essa ci arreca cio che ci € necessario per riacquistare la compren-
sione del punto centrale degli eventi umani e terrestri, affinche la credenza
possa trasformarsi in sapere, e la incredulita in conoscenza. Essa agisce con
noi fin dal principio di questo secolo oscuro, con quelle forze, che possono

trasformare la nostra oscurita in chiarezza spirituale.

A quelli fra noi, che cercavamo la via dei misteri andati perduti, essa si e ri-
velata: vi era un uomo che sapeva e che poteva diventare una guida! Ed egli ci
condusse, con moderazione dapprima, poi con saggezza e sagacia ci spinse

avanti senza tregua, come conveniva all’esigenza dei tempi. Noi non eravamo

12



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

ancora all’altezza di cio che ricevevano; ma andavano raccogliendo e anno-
tando consci che sarebbe venuto un tempo al quale avremmo dovuto trasmet-
tere cio che cosi ci veniva dato, e che di questo ci sarebbe grato. E cio di cui
un'umanita, maturata nel dolore e nella prova, ha bisogno per la propria sal-
vezza e ascesa.

E venuto il tempo, in cui dobbiamo soddisfare a questo compito. Non vo-

gliamo percio tardare piu oltre.

Rudolf Steiner ha nuovamente spianato le vie che conducono al Cristo. Egli
mise mano alla ruota dell’evoluzione dell’'umanita, sibilante verso I’abisso, e la
fermo. Egli solo si oppose alle forze decadenti, con mano forte sollevo la ruota
e la volse nuovamente verso una lenta ascesa. Lenta - perche era piccola la
schiera che intorno a lui si raccoglieva e la grandezza di cio che egli aveva da
dare quasi la schiacciava. Se I'umanita dei nostri giorni avesse avuto organi
sufficientemente ricettivi, avremmo avuto l'irrompere di una nuova era con
vigore d’infinito slancio e con volo aquilino verso il sole. Cosi con faticoso la-
voro ha dovuto invece compiersi gradatamente cio che puo destare organi
dormienti nell'umanita. Con opera continua e premurosa, a pietra a pietra,
Rudolf Steiner ha costruito le fondamenta per la comprensione di fatti che
vanno divenendo sempre piu sottili, di edifici concettuali sempre piu delicati.
Mai, nelle conferenze pubbliche, egli evito di tornare a costruire queste fon-
damenta, per potere poi, a mano a mano, quando si era conquistato un pub-
blico stabile, partir da esse per spingersi piu oltre sulla via, che conduce alla
sana conoscenza dello Spirito. Mai egli si e permesso di lanciare qualche af-
fermazione che sembrasse mirare a grande effetto, ne ha cercato d'imporsi al-
I'anima di chicchessia. Ogni conferenza era una costruzione organica, che
spingeva le proprie radici profondamente nel suolo, attirava le forze della ter-
ra, s'immergeva nello sfavillio dei colori delle fluttuanti onde eteriche della
spiritualita vivente; ma non lasciava sorgere le luminose corolle dei risultati
delle nuove idee, se non interiormente legittimate da un organismo concet-
tuale solidamente connesso. Ogni formazione di pensiero, era una nuova forza

creativa, un'opera d’arte vivente. Si rimaneva scossi dinanzi alla perfezione di

13



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

questa costruzione mentale; ma di fronte ad essa si restava tuttavia liberi, me-
ravigliati della grandezza e della bellezza di cio, che con tanta luminosa ne-

cessita era sorto dinanzi all’occhio interiore.

Alla svolta del secolo si udiva il rumore di attivita caotiche provenienti dalle
vicine sfere del mondo degli spiriti. Per mettere ordine la dentro, per addos-
sarsi l'odiosita perfino di essere accusato di far parte di questo disordine, che
mareggiava confusamente, o che si manifestava come nelle correnti neo-
orientali, con influssi molto anacronistici, occorreva coraggio, infinito corag-

gio - e necessita fatale.

Il destino pero s'imponeva imperativo alla soglia del secolo XX, ed esigeva
la piu energica delle azioni per il soggiogamento del drago del materialismo, il
quale teneva il nostro mondo solidamente avvinghiato e gia minacciava di
stritolarlo in tutta la sua estensione. - Come si squasso presto la Terra di cui
pur si credeva tanto solida la compagine! La guerra mondiale e le guerre civili
ne rendono eloquente e crudele testimonianza.

Accanto a tutto cio stava, con bonta soccorritrice, il portatore dello Spirito
dallo sguardo profondo e pensieroso, che sembrava avere assorbito tutti gli
enimmi della gravita e del dolore della Terra e che rispecchiava con dolce
calma tutto lo splendore del mondo spirituale e sapeva, ormai, di dovere illu-
minare e infiammare queste tenebre terrestri con l'oro della saggezza, fino a

quando non fosse sorta nell'umanita una coscienza piu elevata.

Questo compito e stato adempiuto; il tesoro della saggezza e qui e opera in
molti; e stato tratto giu dal sole spirituale del Cristo e donato a noi. Esso com-
penetra dei suoi raggi la nostra Terra e il mondo del pensiero pesante, concre-
to, materialistico di questa.

Una nuova sostanza animica, che puo esercitare azione vivificatrice sui no-
stri organi spirituali attutiti, e stata creata con delicata alchimia dall’introdu-
zione di cognizioni e di percezioni supersensibili, tratte giu nel nostro mondo
concettuale e rappresentativo, e dalla loro trasformazione in forme mentali
che possono energicizzare I'attivita della nostra coscienza. La forza per questa

rivivificazione sgorga dal mistero del Golgotha; ma compito dell'uomo e quel-

14



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

lo di crescere incontro a questa forza e di aprirsi con comprensione ad essa.
Perche questo potesse succedere, Rudolf Steiner esercito la sua azione fra noi.
Tutto cio che egli ha creato, scritto, pensato, ha servito a questo unico scopo: a
far si che il nostro mondo concettuale e sentimentale tornasse a vivificarsi in
modo, da potersi nuovamente dischiudere, pieno di forza, all'lmpulso-Cristo:
che il nostro mondo volitivo si riattivasse in modo, da potersi riconnettere es-

senzialmente con quell’Impulso.

A noi sta dinanzi un lavoro quasi sterminato di una vita dedicata a questo
unico scopo, che e un riassunto, una sintesi degli altri scopi: al ricongiungi-
mento e alla reciproca compenetrazione di quei tre campi, che una volta agi-
vano in armonia e ora sono staccati, scienza, arte e religione; alla compren-
sione del significato spirituale contenuto negli ideali di liberta, uguaglianza e
fratellanza; al risveglio dell’lo, nell'uomo, fino alla piena coscienza di se mede-

simo e della sua appartenenza al mondo.

Tutti questi scopi sono da raggiungersi soltanto per mezzo del rinvigori-

mento dell'uomo con I'lmpulso-Cristo.

Occorre attingere a tutta la saggezza del mondo per comprendere questo
supremo mistero. Preparazione ad esso erano gli altri misteri. Rudolf Steiner
ci condusse gradatamente nella loro essenza e nel loro significato; miravamo
tutti a cio che era avvenuto sul Golgotha. A passo a passo, egli ci ha avvicinati
a questa comprensione: cosmogonia, teogonia, conoscenza della Terra e del-
I'umanita, e quelle scienze gia fiorite nella vita rappresentativa dell'uomo for-

nirono il loro materiale per quest’'opera di costruzione.

Ma vi sono critici di indirizzi diversi che credono soltanto cio che conviene
al programma del loro partito. Fra essi ve ne sono anche di quelli che hanno
fama, e che ritengono fermamente che vi sia parecchio da accogliere dalla ge-
nialita di Rudolf Steiner, ma che ci si debba allontanare da lui, perche respinge

il Cristo.

Diverso e il sentimento di coloro, che si diedero la pena di studiare l'opera
di Rudolf Steiner, prima di ragionarne. Presto riconobbero I'aiuto che ne pote-
vano trarre.

15



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Un certo numero di teologi vennero una volta da Rudolf Steiner, e dissero:
Le nostre chiese si spopolano; I nostri seminari non ci danno cio che possia-
mo offrire come pane della vita alle anime affamate. Voi solo siete in grado di
aiutarci. Volete darci cio che ci rendera capaci di aiutare gli altri entro I'ambito
dell’esercizio delle nostre funzioni? Altrimenti dobbiamo rinunziare allo stato

ecclesiastico.

E Rudolf Steiner diede lori cio che chiedevano: la chiave ai Vangeli, al Cristo

vivente, la parola che diventa consacrazione.

Egli disse loro: Voi mi avete chiesto di darvi cid che potete porgere a coloro,
i quali ancora non sono abbastanza forti per '’elaborazione della scienza dello
Spirito, e per la comunione spirituale. Per queste vie voi volete condurli alle
sorgenti di quel sapere, che rende I'uomo sveglio e libero e pienamente co-
sciente, in conformita delle esigenze del tempo. Potete in questo modo aiutare
all’opera, se la vostra azione non diventa per voi fine a se stessa; se il pensiero
della Chiesa non predomina su quello dello Spirito; se la via della cura dell’a-
nima serve a fortificare 'uomo nel suo Io affinche libero e desto si unisca con i
mondi spirituali e col cuore del Cristo che risplende nel Sole e pulsa attraver-
so la Terra. Questo voi avete voluto e avete promesso, agite in conformita e

serbatevi fedeli alla parola data.

Essi partirono e fondarono la Comunita per il rinnovamento cristiano, a
salvezza di molte anime. La scienza dei Vangeli per la quale Rudolf Steiner

aveva fornito la chiave viene in essa studiata con fervore.

Fin dai primissimi tempi della sua attivita spirituale scientifica, egli curo di
intessere continuamente, nelle sue considerazioni, cio che ci ha condotti al
tronco della croce e al significato di esso come albero della vita. A quel tempo
i suoi uditori lo avevano avvicinato e lo avevano pregato di dar loro un ciclo
continuato di conferenze sul Vangelo di Giovanni. Questa richiesta venne loro
concessa. Una trascrizione pur troppo molto incompleta di queste conferenze
dell’anno 1908 ci e rimasta. Di essa vi sono tante richieste e se ne fanno tante
riproduzioni, che nonostante la imperfezione della trascrizione, non vogliamo

piu oltre tardare a pubblicarla. La sostanza trionfera sull'imperfezione della

16



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

copia e un soffio del mondo, da cui proviene, ancora aleggia su di essa. L'uma-

nita ne ha bisogno e ha bisogno di questa sostanza.

A questa pubblicazione del Vangelo di Giovanni seguira ben presto la pub-
blicazione delle considerazioni sugli altri Vangeli. Quando alla Pentecoste del
1908 in Amburgo, dopo un ciclo simile tenuto a Basilea, ci venne aperta que-
sta via al Vangelo esoterico, le nostre anime vennero pervase come dal fuoco
della Pentecoste, come dal soffio di una primavera galilea. La Pentecoste di
nuovo ci si avvicina e accompagna la comparsa di questo libro; possa essere

ad esso di buon presagio.

La Pentecoste ¢ la festa dello Spirito Santo, che spinge la sua azione entro i
cuori degli uomini. Possa lo Spirito che domina in questo libro trovare la via
alle anime degli uomini, che hanno sete di verita e sono animati da buona vo-

lonta.

MARIE STEINER.

17



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

I - La dottrina del Logos

Le nostre conferenze sul Vangelo di Giovanni avranno un doppio scopo:
primo, quello di approfondire i concetti spirituale-scientifici come tali, e di
ampliarli in varie direzioni; secondo, di avvicinarci spiritualmente al gran do-
cumento del Vangelo di Giovanni stesso, appunto per mezzo di quelle idee,
che si presenteranno all’anima nostra. Vi prego dunque di tenere presente,
che le conferenze tenderanno verso queste due direzioni. - Non intendiamo
soltanto dare la spiegazione del Vangelo di Giovanni, ma, con questo alla
mano, vogliamo penetrare nei segreti profondi dell’esistenza e constatare di
quale natura debba veramente essere il modo di considerare secondo la
scienza dello Spirito quando la si applica a uno qualsiasi dei grandi documenti
storici, che dalle varie religioni del mondo ci sono stati trasmessi. Si potrebbe
infatti credere, che quando il rappresentante. della scienza dello Spirito parla
del Vangelo di Giovanni, egli intenda, come anche in altri casi spesso avviene,
di prendere quel documento come base, per trarne delle verita, e presentarle
sull’autorita di quel documento sacro. Ma questo non potra mai essere il com-
pito della concezione spirituale-scientifica del mondo; dovra essere tutt'altro.
Se la scienza dello Spirito vuole adempiere al suo vero compito verso lo spiri-
to umano moderno, dovra dimostrare, che purche 'uomo si serva delle sue
forze e capacita interiori, - le forze le capacita della percezione spirituale -
egli potra, adoperandole, penetrare nei segreti dell’esistenza, in tutto cio che
si trova nascosto nei mondi spirituali dietro al mondo sensibile. Che 'uomo,
per mezzo delle sue facolta interiori, possa penetrare in tutti quei segreti del-
'esistenza e possa giungere con la propria conoscenza sino alle forze e alle
entita creatrici dell’'universo, & una verita, che deve entrare sempre piu nella
coscienza dell'umanita moderna. Dobbiamo dunque dire, che la conoscenza
dei segreti dell’esistenza puo essere acquistata dagli uomini, indipendente-
mente da qualunque tradizione e da qualunque. documento storico. Per dire
questo chiaramente conviene presentare una buona volta un caso estremo; si

potrebbe dire: «Supponiamo, che per un evento qualsiasi, tutti i documenti

18



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

religiosi andassero perduti per 'uomo, e che questi conservasse solo quelle
facolta che oggi possiede; egli potrebbe, purche si serva delle facolta che ha
conservate, penetrare nondimeno nei segreti dell’esistenza; potrebbe giunge-
re sino alle forze ed entita creatrici divino-spirituali nascoste dietro al mondo
fisico. E la scienza, dello Spirito deve costruite esclusivamente su queste fonti
di conoscenza indipendenti da qualunque documento. Dopo pero, quando
I'uomo avra investigato indipendentemente, quando avra cercato i segreti di-
vino-spirituali del mondo indipendentemente da qualunque documento, allo-
ra potra esaminare i testi religiosi; allora soltanto potra realizzare il loro vero
valore, poiche sara da quellj, in certo qual modo, libero e indipendente, e ri-
conoscera in essi, cio che egli stesso gia da solo aveva trovato. E potete essere
sicuri, che quando un uomo ha preso questo atteggiamento di fronte a un
qualsiasi testo religioso, questi testi religiosi non perderanno per lui mai nulla

del loro valore e del rispetto e della venerazione che loro € dovuta. -

Permettete che mi valga di un paragone per chiarire di che si tratta: po-
trebbe dire qualcuno, che Euclide, I'antico geometra, ci ha dato per il primo
quella geometria, che ogni scolaro impara oggi a un determinato stadio del-
I'insegnamento scolastico. - Ma e I'insegnamento della geometria proprio as-
solutamente collegato con il libro di Euclide? Vi domando, quanti imparano
oggi la geometria elementare, senza avere la minima idea di quel primo libro
di Euclide, nel quale egli noto le piu elementari nozioni della geometria? S'im-
para la geometria, indipendentemente dal libro di Euclide, perche essa sorge
da una facolta dello spirito umano. Poi, quando la si € imparata da noi, e si ar-
riva in un secondo tempo al grande libro di geometria di Euclide, si sa apprez-
zarlo nel giusto modo; perche allora solamente si ritrova in esso cio che ave-
vamo gia fatto nostro, e s'impara a stimare la forma in cui quelle cognizioni
sono apparse per la prima volta. Cosi possiamo, per mezzo delle forme che
dormono ancora nell’'uomo, trovare oggi le grandi universali verita del Vange-
lo di Giovanni anche senza aver conosciuto quel Vangelo, allo stesso modo
come lo scolaro puo imparare la geometria, senza nulla sapere del primo libro

di geometria di Euclide.

19



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Quando, provvisti della conoscenza dei mondi superiori, ci avviciniamo al
Vangelo di Giovanni, dobbiamo dire a noi stessi: che cosa c’e nella storia spiri-
tuale dell’'umanita? I piu profondi segreti dei mondi spirituali si trovano oc-
cultati in un libro, vengono dati all’'umanita in un libro, e siccome gia sappia-
mo quali siano le verita che si riferiscono ai mondi divino-spirituali, ricono-
sciamo solamente ora nel suo giusto senso la natura divina e spirituale del
Vangelo di Giovanni. Questo del resto e il giusto atteggiamento con cui con-
viene avvicinarsi agli antichi testi che trattano di argomenti spirituali. Se a
questi documenti, che trattano di cose spirituali, si avvicinano delle persone,
quali sono i filologi (e anche gl’investigatori teologici di una certa specie sono
oggigiorno, nei riguardi del contenuto di questi libri, dei semplici filologi) che
comprendono letteralmente benissimo tutto cio che sta contenuto in quei do-
cumenti, per esempio nel Vangelo di Giovanni, come si contiene il rappresen-
tante della scienza dello Spirito di fronte a tali investigatori? Torniamo a
prendere il paragone della geometria di Euclide. Chi ne sara allora il piu giu-
sto interprete? colui che sa bene tradurre alla lettera ogni parola secondo il
proprio concetto, ma che non ha idea alcuna delle conoscenze geometriche?
Se una persona che non capisce niente di geometria, volesse dare un’interpre-
tazione di Euclide, ne riuscirebbe cosa ben singolare! Lasciate pero che lo in-
terpreti un traduttore, che sia pure un mediocre filologo, ma che comprenda
la geometria, ed egli sapra apprezzarlo giustamente. Questo, di fronte a molti
altri investigatori, & 'atteggiamento del rappresentante della scienza dello
Spirito verso il Vangelo di Giovanni. Spesso oggidi esso viene interpretato nel-
lo stesso modo, come i filologi spiegherebbero la geometria di Euclide. Ma la
scienza dello Spirito trae dal proprio seno le cognizioni dei mondi spirituali,
che sono registrate nel Vangelo di Giovanni. Di fronte a questo Vangelo, il cul-
tore della scienza dello Spirito si trova dunque nella stessa situazione del
geometra riguardo alla geometria di Euclide. Egli porta gia seco cio che nel
Vangelo di Giovanni puo trovare. - Non occorre che ci si lasci arrestare dall’e-
ventuale obiezione, che con questo metodo si puo aggiungere del proprio nel-
I'interpretazione dei documenti; vedremo presto, che colui il quale ne com-

prende il contenuto, non ha bisogno di aggiungere al Vangelo cio che non vi e;

20



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

chi comprende il modo di procedere della scienza dello Spirito non si lascia
arrestare da quell’obiezione. E come gli altri documenti non perdono di valore
o di considerazione, quando se ne conosce il vero contenuto, ancora meno
sara questo il caso per il Vangelo di Giovanni. A colui che gia e penetrato nei
segreti del mondo, questo Vangelo appare appunto uno dei documenti piu si-

gnificativi della vita dello spirito umano.

Se ci addentriamo piu minutamente nel contenuto del Vangelo di Giovanni,
potremo domandare: «Come si spiega che questo Vangelo, che appare un do-
cumento cosi significativo allo studioso spirituale, come si spiega che questo,
appunto, sia stato, in confronto degli altri Vangeli, tenuto piu in disparte dai
teologi, il cui compito sarebbe pur quello di spiegare?» Questa € una domanda
che esamineremo in via pregiudiziale prima di addentrarci nel Vangelo di

Giovanni.

Voi tutti sapete quali opinioni e apprezzamenti straordinari sono stati mes-
si avanti riguardo al Vangelo di Giovanni. Nei tempi antichi veniva venerato
come uno dei documenti piu profondi e piu importanti che 'uomo possedesse
circa la natura e il significato dell’influenza del Cristo-Gesu sulla Terra. E nei
primi tempi del Cristianesimo a nessuno sarebbe venuto in mente di non con-
siderare questo Vangelo come un importante ricordo storico degli avvenimen-
ti di Palestina. Nei tempi piu recenti, tutto cio si e andato mutando, e proprio
coloro, i quali credono piu sicuramente di poggiare sulle basi di una ricerca
storica, sono quelli, che piu hanno minato il terreno, sul quale era fondato
I'anzidetto apprezzamento di quel Vangelo. Da molto tempo, da secoli, sempre
piu si € andata soffermando I'attenzione sulle contraddizioni che si trovano
nei Vangeli. E i teologi, specialmente, dopo molte esitazioni, sono riusciti a
concludere quanto segue. Hanno detto: che si trovano molte contraddizioni
nei Vangeli, e che non € possibile farsi un’idea chiara di come possa essere
successo, che da quattro sorgenti, ossia nei quattro Vangeli, gli stessi avveni-
menti svoltisi in Palestina sieno stati raccontati in modo diverso. - E si e det-
to: «se prendiamo cio che viene esposto da Matteo, da Marco, da Luca e da

Giovanni, abbiamo tanti dati differenti su questo e quel fatto, da dover ritene-

21



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

re impossibile che corrispondano tutti con i fatti storici». E questa divenne
man mano l'opinione di tutti coloro che si occupavano di simili ricerche. -
Pero in tempi piu recenti ancora si ¢ delineata l'idea, che si puo rilevare una
certa armonia nella narrazione fra i primi tre Vangeli; ma che quello di Gio-
vanni largamente si discosta da cio che quelli raccontano, e che quindi, ri-
guardo ai fatti storici, si deve credere a quei primi tre Vangeli, essendo quello
di Giovanni dal punto di vista storico meno meritevole di fiducia. Cosi si e
gradatamente giunti a dire: «il Vangelo di Giovanni non e stato scritto con lo
stesso scopo degli altri tre. Questi ultimi intendevano soltanto raccontare cio
che era successo; 'autore del Vangelo di Giovanni non ha avuto quest'inten-
zione, ma una ben diversa». E per varie ragioni hanno accolto l'ipotesi che il
Vangelo di Giovanni sia stato scritto relativamente tardi; ma torneremo in se-
guito su questo argomento. Una gran parte di studiosi crede che il Vangelo di
Giovanni sia stato scritto soltanto nella terza o quarta decade del secondo se-
colo dell’éra Cristiana, forse anche nella seconda decade; e conchiude: che il
Vangelo di Giovanni e stato dunque scritto in un’epoca, in cui il cristianesimo
si era, in una determinata forma, gia abbastanza diffuso, e aveva forse gia de-
gli oppositori. Da varie parti si erano fatti avanti degli oppositori. Coloro che
sostenevano questa opinione dicevano: nello scrittore del Vangelo di Giovanni
abbiamo dinanzi a noi un uomo, il quale tendeva specialmente a esporre una
dottrina, una specie di apoteosi, come fosse una difesa del cristianesimo di
fronte alle correnti contrarie che erano sorte. Lo scrittore del Vangelo di Gio-
vanni non avrebbe avuto l'intenzione di descrivere fedelmente i fatti storici,
ma ha voluto invece esprimere la propria posizione di fronte al suo Cristo.
Cosi molti non vedono nel Vangelo di Giovanni altro, che una specie di poesia
compenetrata di spirito religioso, che lo scrittore, mosso da una disposizione
d’animo religioso-lirica, avrebbe scritto riguardo al suo Cristo, per entusia-
smare gli altri e condurli allo stesso stato d’animo suo. Forse non si vorra
sempre ammettere questo giudizio con parole cosi esplicite. Studiando tutta-
via la letteratura, potreste persuadervi che questa opinione € molto diffusa, e
che trova grande eco nell’anima dei nostri contemporanei; si, questa opinione

corrisponde molto alle idee dei nostri contemporanei.

22



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Da qualche secolo nell'umanita, che sempre piu e andata avvicinandosi nel-
le sue idee al materialismo, si € venuta delineando una certa avversione con-
tro qualsiasi punto di vista sul divenire storico del genere di quello, che a noi
si affaccia fin dalle prime parole del Vangelo di Giovanni. Riflettete infatti che
quelle prime parole si prestano a una sola interpretazione, cioe, che in Gesu di
Nazareth, vissuto al principio della nostra era, si era incarnala un’entita della
piu alta spiritualita. Lo scrittore del Vangelo di Giovanni, per sua natura, non
poteva a meno, principiando a parlare di Gesu, di cominciare con quello che
egli chiama il Verbo o il Logos, e non poteva dire altrimenti che: «Questo Ver-
bo era nel Principio, e per mezzo del Verbo - o per mezzo del Logos - tutto e
stato creato». Prendiamo questo Verbo nel suo completo significato; allora
dobbiamo dire: «Lo scrittore del Vangelo di Giovanni si vede costretto, per de-
finire il Principio del mondo, il punto piu alto, al quale lo spirito dell'uomo
possa elevarsi, a chiamarlo il Logos, e a dire: «Le cose tutte sono state fatte
per mezzo del Logos, primordiale fondamento delle cose!» E poi egli continua
e dice: «Questo Logos si e fatto carne e abito tra di noi». E cio vuol dire soltan-
to: lo avete visto che ha abitato fra di noi - lo comprenderete soltanto se lo
considerate in modo, che lo stesso Principio e vissuto in lui, del quale tutte le
cose che vedete - piante, animali, uomini, sono fatte. Se non vogliamo inter-
pretare artificiosamente queste parole, conviene dire, che nel senso di questo
documento, un Principio della piu alta natura ha per una volta preso corpo
nella carne. Paragoniamo questo appello che viene fatto al cuore umano con
quello che oggi gia cominciano a dire varii teologi. Lo potrete leggere oggi in
opere teologiche e udirlo in conferenze, espresso nei piu diversi modi. Essi di-
cono: «Noi non facciamo piu appello a un Principio trascendentale qualsiasi;
noi preferiamo quel Gesu, che ci viene rappresentato dai tre primi Evangelisti,

perche quello e «'uomo semplice di Nazareth» che e simile agli altri uomini ».

Questo, in certo modo, e diventato un ideale per molti teologi. Gli uomini
hanno la tendenza a porre tutto cio che e diventato storico possibilmente al
medesimo livello degli ordinari avvenimenti umani. Arreca disturbo agli uo-
mini che una figura cosi elevata sovrasti, come quella del Cristo del Vangelo di

Giovanni. Percio di quest’ultimo parlano come dell’apoteosi di Gesu, «del-

23



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

I'uvomo semplice di Nazareth», che a loro conviene in quanto possono dire:
«Abbiamo anche Socrate e altri grandi uomini». Egli € pero diverso da quellj,
ma gli uomini lo misurano alla stregua di una comune e banale umanita,
quando parlano «dell’'uomo semplice di Nazareth». Questo parlare che si fa
«dell'uvomo semplice di Nazareth» che voi trovate oggi gia in numerose opere
teologiche, anche in scritti di teologia accademica, in cio che si chiama «teolo-
gia illuminatay, tutto questo € connesso con la concezione materialista, che da
secoli si & andata formando nell'umanita; perche questa crede che non vi pos-
sa essere che il fisico-sensibile, o per lo meno, che soltanto questo abbia un
significato. In quei tempi dell’evoluzione umana, in cui lo sguardo dell'umani-
ta ancora s’'inalzava al soprannaturale, 'uomo poteva dire: «Fuori, nell’appa-
renza esteriore, questa o quella personalita storica potrebbe certamente esse-
re paragonata all'«uomo semplice di Nazareth», ma riguardo a cio che vi era
di spirituale, di arcano in lui, questo Gesu di Nazareth e senza pari». Ma quan-
do ando perduta questa visione e penetrazione nel soprannaturale e nell'invi-
sibile, si perdette anche il concetto di misura per tutto cio che superava la
media dell’'umanita. E questo si palesava particolarmente nella concezione re-
ligiosa della vita. Non vi fate illusioni a questo riguardo! Il materialismo e an-
zitutto penetrato nella vita religiosa. Assai, assai meno pericoloso € il materia-
lismo per lo sviluppo intellettuale dell'umanita nei suoi rapporti con i fatti
della scienza naturale esteriore, che non riguardo al modo di concepire i mi-

steri religiosi.

Dovremo parlare, a titolo di esempio, del vero spirituale concetto dell’Euca-
ristia, della trasmutazione del pane e del vino in carne e in sangue, e vedremo,
che attraverso questa concezione spirituale 'Eucaristia non perde davvero
nulla del suo valore e del suo significato; ma sara appunto una concezione
spirituale, che impareremo a conoscere. Ed era anche I'antica concezione cri-
stiana, che si aveva all’epoca, in cui gli uomini avevano maggiore percezione
spirituale. Essa durava ancora nella prima meta del Medio Evo. Molti allora
sapevano interpretare le parole: «Questo € il mio corpo, questo € il mio san-
gue!» nel senso, che impareremo a conoscere. Ma questa concezione spiritua-

le, nel corso dei secoli, ando necessariamente perduta. Del che verremo ora a

24



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

conoscere le cause. Nel Medio Evo vi fu una corrente assai strana che penetro
piu profondamente di quello che non vi possiate credere nelle nature umane.
Perche dalla storia odierna poco si puo sapere di come le anime si siano gra-
datamente evolute e quali esperienze abbiano attraversate. Circa la meta del
Medio Evo c’era una profonda corrente che operava nelle anime cristiane del-
I’Europa, perche ufficialmente il pristino concetto spirituale dell’'insegnamen-
to dell’Eucaristia era stato travisato in senso materialista. Gli uomini, di fronte
alle parole: «Questo e il mio corpo! questo € il mio sangue!» potevano soltanto
rappresentarsi il verificarsi di un processo materiale, di una trasformazione
materiale del pane e del vino in carne e in sangue. Cio che prima veniva inter-
pretato spiritualmente, comincio ad essere rappresentato in senso grossola-
namente materiale. Qui il materialismo, molto prima di aver presa sulla scien-
za naturale, s’insinua nella vita religiosa. E v’ha un altro esempio, non meno
significativo. Non dovete credere, che in nessuna delle spiegazioni medioevali
della Storia della Creazione, che andavano per la maggiore, i sei giorni della
Creazione siano stati considerati come giorni, quali oggi li abbiamo, giorni di
24 ore. A quei maestri autorevoli teologi cido non sarebbe mai passato per la
mente; perche essi avevano capito cio che sta nei documenti. E ancora seppe-
ro dare un senso alle parole della Bibbia. V’ha forse senso, di fronte al docu-
mento della Creazione, di parlare di giorni di Creazione di 24 ore come li in-
tendiamo oggi? - Che cosa deve intendersi per un giorno? Un giorno si chiama
cio che viene effettuato per mezzo dei rapporti rotatorii della Terra rispetto al
sole. Di giorni, nel senso attuale, possiamo parlare soltanto quando i rapporti
fra sole e Terra e i loro moti vengono rappresentati come sono oggidi. Ma che
Sole e Terra si trovassero reciprocamente in quelle condizioni, la Genesi lo
dice soltanto del quarto periodo, del quarto giorno della Creazione. I «giorni»
dunque possono cominciare soltanto al quarto giorno della Storia della Crea-
zione. Prima sarebbe assurdo rappresentarsi dei giorni come sono oggidi.
Poiche soltanto al quarto giorno subentro la disposizione, per mezzo della
quale giorno e notte divennero possibili; non poteva prima trattarsi di giorno
nel senso odierno. Segui un’epoca, in cui gli uomini non sapevano piu di dover

intendere il significato spirituale del giorno e della notte; in cui essi potevano

25



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

soltanto pensare alla possibilita di un tempo, che ci si puo rappresentare in
giorni fisici. Cosi per un uomo di mentalita materialista, perfino per un teolo-
go, anche il giorno della Creazione divento un giorno, come quelli di oggi, per-
che quelli solo conosceva. Un teologo piu antico parlava diversamente di que-
ste cose; egli avrebbe detto, prima di ogni altra cosa, che negli antichi testi re-
ligiosi nulla d’inutile & mai detto nei punti importanti. A titolo di esempio con-
sideriamo ora un passo. Si prenda nel secondo capitolo del primo libro di
Mose il 21mo versetto, che dice: «kMando adunque il Signore Iddio un profon-
do sonno sull’'uomo, ed egli si addormento». Gli antichi espositori davano spe-
ciale importanza a questo passo. Coloro che si sono gia un poco interessati
allo sviluppo delle forze e facolta spirituali dell'uomo, sanno, che vi sono varie
specie di stati di coscienza, e che quello che attualmente nell'uomo ordinario
si chiama «sonno», non & veramente che uno stato di coscienza transitorio,
che in avvenire - come gia negl’'Iniziati - si trasformera in uno stato di co-
scienza, in cui 'uomo, liberato dal corpo, guardera nel mondo spirituale. Per-
cio I'espositore diceva: «Dio fece cadere Adamo in un sonno profondo e in
esso poteva percepire cio che non gli era possibile di percepire con gli organi
sensori fisici». Questo s’intende per sonno chiaroveggente, - e quello che vien
raccontato, e cio che si sperimenta in uno stato di coscienza superiore. Percio
Adamo cadde «in un sonno». Questa era una interpretazione antica. E si dice-
va ancora: «Non si direbbe in un documento religioso: «Dio fece cadere un
sonno profondo sull’'uomo », se questi gia prima si fosse altra volta addor-
mentato. Queste cose ci dimostrano, che si trattava del primo sonno, e che
I'uvomo era prima in condizioni di coscienza tali, che poteva ancora percepire
permanentemente le cose spirituali. E questo che veniva raccontato alla gen-

te».

Si tratta oggi soltanto di mostrare, che una volta esisteva un’interpretazione
del tutto spirituale dei testi biblici e che la mentalita materialista, sopravve-
nuta dopo, vi ha aggiunto quelle cose, che oggi vengono combattute nella Bib-
bia dalle persone illuminate. E stata la mentalita materialista a fare dapprima
cio che oggi essa stessa combatte. Cosi vediamo come la mentalita materiali-

sta sia effettivamente sorta nell'umanita, e come per essa sia andata perduta

26



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

la vera, genuina, e reale comprensione dei testi religiosi. Quando la scienza
dello Spirito avra adempiuto al suo compito e mostrato agli uomini quali mi-
steri stanno nascosti dietro I'esistenza fisica, si potra riconoscere come questi
misteri siano esposti nei testi religiosi. [l materialismo esteriore e superficiale
che gli uomini ritengono cosi pericoloso, non e che I'ultima fase di quel mate-
rialismo, che vi ho descritto. Si € cominciato per interpretare la Bibbia mate-
rialisticamente. Se nessun uomo avesse mai interpretato materialisticamente
la Bibbia, allora anche nella scienza esteriore Haeckel non avrebbe mai inter-
pretato materialisticamente la natura. E quello di cui furono gettate le basi nel
14° e 15° secolo in materia religiosa, maturo come frutto nel 19° secolo nella
scienza naturale; e da questo e risultato, che ¢ impossibile arrivare alla com-
prensione del Vangelo di Giovanni se non si penetra nelle primordiali sorgenti
spirituali. Non apprezzare il valore del Vangelo di Giovanni significa solamen-
te non averlo capito. E siccome coloro che non lo hanno capito sono afflitti da
una mentalita materialista, esso e apparso loro nella luce or ora descritta. Un
semplice paragone puo spiegare in che cosa il Vangelo di Giovanni si discosti

dagli altri tre Vangeli.

Immaginatevi un monte; sul monte e sui suoi fianchi stanno, a determinate
altezze, varii uomini, e questi uomini - supponiamo che siano tre - ritraggono
cio che vedono nel basso. Ognuno di essi fara un disegno diverso secondo il
posto in cui si trova, ma ciascuno dei tre disegni e vero per il punto di vista da
cui e preso. Colui che sta sulla vetta del monte, e disegna cio che vi e in basso,
vedra e ritrarra un quadro diverso. Questo é il rapporto che corre fra i tre
Evangelisti, i sinottici, Matteo, Marco e Luca - e Giovanni, il quale ha rappre-
sentato i fatti da un punto di vista diverso. E quante non ne hanno pensate
gl'interpreti dotti, per rendere comprensibile questo Vangelo di Giovanni! C’e
talvolta veramente da meravigliarsi di tutto cio che sono capaci di dire gli in-
vestigatori esatti, su cose che sarebbero tanto facili a essere riconosciute per
false, se i nostri non fossero tempi di massima fede nell’autorita. Nei nostri
tempi la fede nella infallibilita della scienza e giunta al sommo grado!

27



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Cosi l'introduzione del Vangelo di Giovanni e diventata qualcosa di molto
difficile per i teologi, tinti di materialismo. La dottrina del Logos o del Verbo
ha recato grandi difficolta alla gente. Essi dicono: «Ci piacerebbe che tutto fos-
se semplice e ingenuo. Ed ecco questo Vangelo di Giovanni che viene a parlar-
ci di cose filosofiche cosi alte, del Logos, della Vita, della Luce!» Il filologo e
abituato a ricorrere sempre alla ricerca delle fonti. Negli studi piu recenti non
si fa altro. Leggete le opere sul Faust di Goethe. Vi troverete ovunque indicata
'origine di questo o di quel pensiero; vengono, per esempio, esumati tutti i
libri scritti nei secoli, per vedere donde Goethe abbia tratto la parola
«Wurm»! che egli adopera. E similmente si domanda donde Giovanni abbia
preso il concetto del Logos. Gli altri Evangelisti, che hanno parlato alla mente
umana semplice, non hanno espresso vedute cosi personali. Si diceva ancora
che lo scrittore del Vangelo di Giovanni era stato un uomo di cultura greca, e si
ricordava che in Filone di Alessandria i Greci avevano uno scrittore che parla-
va pure del Logos. Si penso quindi, che nei circoli dotti greci, quando si voleva
parlare di qualcosa di elevato, si parlava del Logos, e che da li Giovanni aveva
attinto. E si prese questa per una nuova prova, che lo scrittore del Vangelo di
Giovanni non si baso sulla stessa tradizione su cui si basarono gli scrittori de-
gli altri Vangeli, ma - si diceva - si era lasciato influenzare dalla cultura greca
e aveva ricamato i fatti conformemente a quella. E precisamente le prime pa-
role del Vangelo di Giovanni: «Nel principio era il Verbo, e il Verbo era appres-
so Dio e il Verbo era un Dio» dimostrano, che il concetto del Logos secondo
Filone e penetrato nello spirito dello scrittore del Vangelo di Giovanni e ha

esercitato un’influenza sulla sua esposizione!

A questa gente bisognerebbe opporre una buona volta il principio del Van-
gelo di Luca: «Giaccheé molti si sono sforzati di stendere il racconto delle cose
avvenute tra noi, come riferiscono a noi quelli, che sin da principio sono stati
testimoni oculari e ministri del «Verbo», € paruto anche a me, dopo aver dili-
gentemente rinvergato dall’origine il tutto, di raccontarlo a te, mio buon Teofi-
lo».

! Goethe usa il termine Wurm (verme) per indicare il drago.

28



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Qui sin da principio sta detto, che cio che I'’Evangelista vuol raccontare e
stato riferito da coloro, che ne furono testimoni oculari e furono «ministri del
Verbo». E strano che Giovanni abbia attinto dalla cultura greca, e che Luca, il
quale secondo questo punto di vista pure apparteneva agli uomini semplici,
parli ugualmente del Logos. Simili cose dovrebbero richiamare I’attenzione,
perfino degli uomini piu ossequenti all’autorita, sul fatto che non vi sono ve-
ramente delle basi esatte che conducano a siffatte conclusioni, ma dei precon-
cetti; sono le lenti materialiste, che hanno fatto nascere questo apprezzamen-
to sul Vangelo di Giovanni, che ciog, egli debba essere considerato in rapporto
agli altri Vangeli nel modo sopra descritto, il che possiamo facilmente dedurre
dal fatto, che anche nel Vangelo di Luca si fa parola del Logos. Cid che vien
detto di coloro che erano stati testimoni oculari e ministri del Logos, significa
che negli antichi tempi veniva parlato del Logos come di qualcosa che la gente
conosceva, e con cui era familiare. Ed & questo che ora dobbiamo richiamare
sopratutto davanti all’anima nostra, affinche possiamo penetrare piu profon-
damente nelle prime frasi paradigmatiche del Vangelo di Giovanni. Di che par-
la colui che adopero in quei tempi la parola «Logos» o la parola «Verbo» nel
nostro senso? Di che parla?

Non per mezzo di spiegazioni teoretiche, di astratte analisi concettuali arri-
verete a questa idea del Logos, ma occorre che vi immedesimiate effettiva-
mente nell’intiera vita del sentimento di tutti coloro, i quali del Logos cosi
hanno parlato. Anche queste persone hanno visto le cose intorno a loro. Non
basta pero che I'uomo guardi soltanto le cose che gli stan d’attorno, ma im-
porta il modo come ad esse si ricollegano i sentimenti del suo cuore e della
sua natura, il modo come egli stima superiore o inferiore or questa o quella
cosa a seconda di cio che in essa scorge. Le persone tutte volgono lo sguardo
sui regni della natura che le circondano, su minerali, piante, animali e uomini.
Esse chiamano 'uomo la creatura piu perfetta, il minerale la piu imperfetta.
Nell’ambito dei varii regni della natura distinguono esseri di varii gradi di svi-
luppo. Secondo le varie epoche gli uomini hanno sentito queste cose in modo
affatto diverso. Coloro che parlavano secondo il concetto del Vangelo di Gio-

vanni sentivano una cosa essere sovra ogni altra importante. Guardavano in

29



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

basso sull'umile regno animale e scorrevano con lo sguardo su fino all'uomo -
e in questa direzione evolutiva scorgevano qualcosa di ben determinato. Un
cotale seguace della dottrina del Logos diceva allora: V’ha una cosa che a noi
piu profondamente rappresenta la superiorita degli esseri piu alti su quelli in-
feriori: la facolta di far risuonare esternamente per mezzo della parola cio che
vive nell'interiorita, di partecipare con la parola ai pensieri del mondo circo-
stante. Un simile conoscitore dell'insegnamento del Logos avrebbe detto:
«Guarda I'essere animale inferiore! e muto, e non esprime ne dolore née piace-
re. - Prendete gli animali inferiori, essi friniscono o producono altri suoni, ma
questo e effetto dello sfregamento e dell’attrito esteriore degli organi fisici,
che allora risuonano come potrebbe succedere anche a un crostaceo. Piu
guardiamo in alto, piu si sviluppa la facolta di manifestare nel suono la vita in-
teriore e di comunicare nel suono cio che I'anima sperimenta. E percio, si di-
ceva, 'uvomo di tanto sovrasta gli altri esseri, non solo perche e in grado di
esprimere con parole i suoi dolori e i suoi piaceri, ma anche perche e capace
di contenere in parole e di esprimere in pensieri, cio che trascende il persona-
le, cio che e spirituale, impersonale. E fra costoro che professavano la dottrina
del Logos, si diceva: «Vi e stato un tempo, prima che I'uomo avesse la sua figu-
ra attuale, in cui gli era possibile di far risuonare esteriormente in parole le
sue esperienze piu intime. Vi & stata prima un’altra epoca; € passato molto
tempo prima che la nostra Terra si potesse evolvere fino al suo aspetto attuale
(vedremo come si sia svolto il divenire di questa Terra). Ma se ne esaminiamo
le condizioni primitive, ancora non vi troviamo 'uomo nella sua figura attuale,
ne alcun essere che dal di dentro possa far risuonare esternamente cio che
sente interiormente. Il nostro mondo comincia con esseri muti, e solo a grado
a grado si manifestano e appariscono sul nostro globo degli esseri, che posso-
no far risuonare esternamente le piu intime esperienze, che sono padroni del-
la Parola. Ma cio che dall'uomo comparisce per ultimo - dicevano a sé stessi
coloro che professavano la dottrina del Logos - e cio che per primo vi era nel
mondo. Noi pensiamo, che nelle primiere condizioni terrestri, 'uomo non esi-
steva ancora nella sua figura attuale, ma invece vi era con figura imperfetta,

muta, e a poco a poco si € evoluto fino al Logos, o fino al grado di un essere

30



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

dotato di parola. Che egli sia potuto arrivare a questo deriva dal fatto, che cio
che per ultimo comparisce in lui, il principio creatore, vi era fin dall’inizio, in
una Realta superiore. Cio che si districa dall’anima, era il principio creatore
divino iniziale; la Parola, che risuona dall’anima, il Logos, era la fin nel princi-
pio, e il Logos ha diretto I’evoluzione in modo, che in ultimo e sorto un essere,
nel quale egli pure & potuto comparire. Cio che per ultimo & apparso nel tem-
po e nello spazio, esisteva inizialmente nello Spirito. Se volete prendere un

paragone per spiegarvi questo, potete dire a un dipresso cosi:

«Ho qui davanti a me questo fiore; questa corolla, questa campanula, che
cosa era sino a poco tempo addietro? - Era un piccolo granello di seme; in
esso come possibilita era questa campanula bianca. Se come possibilita non vi
fosse stata dentro, questa campanula non avrebbe potuto nascere. Da dove
proviene questo granello di seme? - Proviene a sua volta da altra campanula
consimile. Il fiore precede il seme, e come il fiore precede il frutto, cosi pure il
seme, da cui e nato questo fiore, si € evoluto da altra pianta consimile. Cosi il
seguace della dottrina del Logos considerava 'uomo, e diceva a se stesso: Ri-
torniamo indietro nell’evoluzione e troveremo nelle primitive condizioni
I'uvomo ancora muto, senza la facolta della Parola. Ma come il seme proviene
dal fiore, cosi, fin dal primo principio, il seme del'uomo muto proviene dal
Dio parlante, dal Dio dotato della Parola. E come il mughetto ha generato il
seme, e il seme di nuovo il mughetto, cosi la parola creatrice divina ha pro-
creato il seme dell'uvomo muto - e quando la parola creatrice divina s’insinua
nel seme umano muto, per schiudersi nuovamente in esso, risuona dal seme
umano l'originaria parola creatrice divina. Ritorniamo indietro nell’evoluzio-
ne dell'umanita e incontreremo un essere imperfetto, e I’evoluzione ha il fine,
che in ultimo, qual fiore, apparisca il Logos o la Parola, che rivela l'interiore
dell’anima. Apparisce in principio 'uomo muto, quale seme dell'uomo dotato
del Logos, e questo seme proviene dal Dio dotato del Logos. L'uomo scaturisce
dall'uomo muto, non dotato della parola, ma in ultimo vi e: nel primo princi-
pio il Logos o la Parola. - Cosi colui che riconosce la dottrina del Logos nel suo
antico significato, penetra avanti sino alla divina parola creatrice, che ¢ il

principio iniziale dell’esistenza, e a cui accenna nelle sue prime parole lo scrit-

31



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

tore del Vangelo di Giovanni: «Nel principio era il Verbo e il Verbo era appres-

so Dio e il Verbo era un Dio».

Oggi - egli vuol dire - dove € oggi la parola? Oggi pure la parola vi e! e la Pa-
rola e appresso 'uomo! ed e umana la parola! Cosi lo scrittore del Vangelo di
Giovanni ricongiunge I'uomo a Dio, - e vediamo effettivamente risuonare, al
principio di questo Vangelo di Giovanni, un insegnamento facile a intendersi

da ogni cuore umano.

Oggi desideravo in questa conferenza preliminare descrivervi una volta in
termini piu generali, e specialmente dal punto di vista dell’emozione e del
sentimento, come un seguace della dottrina del Logos sentisse tali parole del
Vangelo di Giovanni. - E se ci saremo immedesimati nella disposizione d’ani-
mo che vi era quando queste parole vennero per la prima volta udite, avremo
una migliore possibilita di penetrare nel profondo significato che sta a base di

questo Vangelo di Giovanni.

Vedremo inoltre come quella, che chiamiamo scienza dello Spirito, sia una
verace riproduzione del Vangelo di Giovanni e come ci ponga in grado di com-
prendere fondamentalmente questo Vangelo.

32



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

II - Esoterismo cristiano

Le prime parole del Vangelo di Giovanni penetrano veramente subito nei
piu profondi misteri del mondo. Queste si vede, se lasciamo che le verita della
scienza dello Spirito, che di esse costituiscono la base, si affaccino all’anima
nostra; e dovremo attingere profondamente alla conoscenza spirituale, se vo-
gliamo che queste prime parole del Vangelo si rivelino a noi nella loro giusta
luce. Richiameremo brevemente alla nostra mente molte cose, gia note a colo-
ro che da molto tempo si sono occupati della concezione antroposofica del
mondo. Dovremo pero penetrare oggi in alcune verita elementari di quest’ul-
tima, con piu ampia visione di diversi importanti segreti cosmici. Bastera che
con poche parole ci poniamo dinanzi agli occhi I'essere umano, come questo
essere ci si presenta nell’investigazione spirituale scientifica, anzitutto per il
tempo che scorre dalla mattina, quando 'uomo si sveglia, fino alla sera, quan-
do nuovamente s'immerge nel sonno. Sappiamo che l'uvomo e costituito di
corpo fisico, di corpo eterico o vitale, di corpo astrale e dell'lo. - Questi quat-
tro arti dell’entita umana non si trovano pero veramente fra di loro in quella
connessione, che ad essi assegniamo normalmente per lo stato di veglia, altro
che quando 'uomo & in questo stato di veglia. E necessario sopratutto che te-
niamo bene in mente, che durante lo stato notturno di sonno 'uomo ¢, in fon-
do, un essere del tutto differente, perche i suoi quattro arti si trovano allora
collegati in modo affatto diverso, che non nello stato diurno di veglia. Quando
I'uvomo dorme, il corpo fisico e quello eterico rimangono nel letto; il corpo
astrale e I'lo sono, in certo qual modo, liberati dalla connessione con il corpo
fisico e con quello eterico, sono dunque, - se intendiamo questa espressione,
non in semplice senso spaziale, ma nel suo significato spirituale - fuori del
corpo fisico e di quello eterico. Luomo e quindi di notte un essere veramente
costituito di due parti: di quella che rimane giacente nel letto, e di quella che
si & separata dal corpo fisico e dal corpo eterico. Dobbiamo anzitutto renderci
chiaramente conto che, durante la notte - dal momento che I'uomo si addor-

menta, fino a quello, in cui al mattino nuovamente si desta - il corpo fisico e

33



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

quello eterico, che rimangono a giacere nel letto, se venissero completamente
abbandonati da quello che di giorno li riempie, - da cio che vive nel corpo
astrale e nell’'lo, - non potrebbero come tali affatto esistere. Ed e qui che do-
vremo addentrarci un po’piu profondamente nei segreti del mondo. Quando
abbiamo dinanzi a noi il corpo fisico dell’'uomo, dobbiamo renderci conto, che
questo corpo fisico umano, che vediamo con gli occhi e percepiamo con le
mani, ha attraversato un lungo processo di evoluzione. Esso & andato percor-
rendo questo processo di evoluzione durante il corso dell’intiera evoluzione
del nostro pianeta terrestre. E gia noto a coloro, che si sono un poco occupati
di questo argomento, che la nostra Terra ha attraversato nel passato altre
condizioni, diverse dalle presenti. Come 'uomo passa da incarnazione a in-
carnazione, e percorre ripetute vite terrene, cosi pure la nostra Terra ha per-
corso altre condizioni, prima di arrivare allo stato in cui attualmente si trova.
Ogni pianeta, come ogni uomo, ha le sue passate incarnazioni. Nel grande
mondo e nel piccolo mondo tutto e soggetto alla legge della, rincarnazione; e
la nostra Terra, prima di divenire questa nostra Terra attuale, ha attraversato
uno stato, che chiamiamo I'«antica luna», perche I'attuale luna e una parte di-
staccatasi da quell’antico pianeta, Quando percio parliamo dell’«antica luna»,
non intendiamo alludere alla luna attuale, ma a un pianeta, quale é oggi la no-
stra Terra. E come un certo intervallo di tempo trascorre per 'uomo tra una
incarnazione e una nuova nascita, cosi pure un periodo di tempo separa l'in-
carnazione del nostro pianeta, cui diamo il nome di Terra da quella a cui dia-

mo il nome di «antica luna».

E cosi pure e successo per lo stato del nostro pianeta, che indichiamo come
«sole». Uno stato che viene indicato come «sole» ha preceduto lo stato lunare
del nostro pianeta - e lo stato solare fu a sua volta preceduto dallo stato sa-
turnio. Possiamo cosi volgere indietro lo sguardo sopra tre precedenti incar-

nazioni del nostro pianeta.

Il nostro corpo fisico umano ha ricevutoti il primissimo suo germe sull’anti-
co Saturno. Allora, sull’antico Saturno, si comincio a delineare un primo ger-

me del corpo fisico umano, — ben diverso pero dal corpo fisico umano odier-

34



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

no. Tranne il corpo fisico, tutto cio che esiste oggidi dell'uomo, non esisteva su
questo antico Saturno. Soltanto quando Saturno si trasformo nel Sole, dunque
durante la seconda incarnazione del nostro pianeta, il corpo eterico si aggiun-
se al corpo fisico, lo compenetro, lo pervase. Quale ne fu la conseguenza? - La
conseguenza fu, che il corpo fisico umano subi una trasformazione, venne
formato diversamente, raggiunse una nuova forma della sua esistenza. Il no-
stro corpo fisico si trova dunque al secondo gradino della sua esistenza du-
rante il periodo dell'incarnazione solare della nostra Terra. Con quale mezzo
ha raggiunto questo secondo gradino? - Vi € potuto arrivare perche, mentre
sopra Saturno esso era ancora macchinalmente automatico, divenne sul sole
un corpo interiormente vivente. Il corpo eterico, introdottosi nel corpo fisico,
ne opero la trasformazione. Sulla luna il corpo astrale si insinuo in questa
connessione di corpo fisico e di corpo eterico. Il corpo fisico subi allora una
nuova trasformazione, venne formato per la terza volta - il corpo eterico sol-
tanto per la seconda volta. A questi tre corpi, il fisico, I'astrale e I’eterico, € ve-
nuto sulla nostra Terra ad aggiungersi finalmente 1'lo, e questo lo, che s’insi-
nuo in questo triplice insieme, trasformo nuovamente il corpo fisico, di guisa
che questo e divenuto finalmente quell’intricato complesso, - che e attual-
mente. Cio, dunque, che oggi vedete come corpo fisico umano, & un essere che
ha subito molte trasformazioni, ed e diventato cosi complicato quale oggi ci
appare, soltanto per il fatto, di avere percorso quattro stati di evoluzione.
Quando parliamo del nostro corpo fisico attuale, e diciamo, che esso & costi-
tuito dalle medesime sostanze e forze fisiche e chimiche, come i minerali fuori
nel Cosmo, dobbiamo nondimeno allo stesso tempo renderci ben conto, che
fra questo corpo fisico umano e il minerale vi e una differenza importante.
Quando parliamo in modo del tutto elementare rileviamo la differenza fra il
corpo fisico umano e il corpo fisico di un minerale - o per esempio di un cri-
stallo di rocca - dicendo: il cristallo di rocca, se non viene demolito dall’este-
riore, conserva la sua forma. Il corpo fisico dell'uomo non puo conservare la
sua forma per forza propria; la puo conservare solamente fino a tanto che un
corpo eterico, un corpo astrale e un Io sono in esso. Nel momento in cui il

corpo eterico, I'astrale e I'lo se ne distaccano, il corpo fisico comincia a diven-

35



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

tare qualcosa di affatto diverso da quel che era fra nascita e morte; esso segue
le leggi delle sostanze e delle forze fisiche e chimiche e si disfa, mentre invece
il corpo fisico del minerale si conserva. Qualcosa di analogo si verifica a un di-
presso pel corpo eterico. Quando dopo la morte il corpo eterico, il corpo
astrale e I'lo si sono distaccati dal corpo fisico, dopo qualche tempo anche il
corpo eterico si distacca dall'unione con il corpo astrale e con I'lo, e si discio-
glie nell’etere cosmico, come il corpo fisico si discioglie nel regno terrestre.
Del corpo eterico rimane indietro soltanto quell’estratto, di cui spesso abbia-
mo parlato; esso rimane unito all'uomo. Cosi possiamo dire che il corpo fisico
dell’'uomo, sotto un certo riguardo, ha senza dubbio il medesimo valore del
regno minerale che ci attornia, dobbiamo pero tenere ben presente la grande
differenza che corre fra corpo fisico umano e regno minerale. «Ma», qualcuno
potrebbe osservare, «poc’anzi e stato detto, che su Saturno il nostro corpo fi-
sico non era ancora impregnato da un corpo eterico, ne da un corpo astrale e
neppure dall’lo, poiche questi vi si sono aggiunti soltanto sul Sole, sulla Luna e
sulla Terra; allora, dunque, il corpo fisico dell'uomo aveva - si potrebbe dire -
il valore di un minerale». Ma abbiamo detto, che tre trasformazioni di questo
corpo fisico si sono successivamente verificate dopo quell’antica condizione,
in cui esso si trovava durante la sua esistenza saturnia. - Anche il minerale
odierno, che avete dinanzi a voi come minerale morto, sarebbe impossibile
che potesse esistere se avesse in se il solo corpo fisico. Cercate di capire chia-
ramente, che e bensi vero, per questo nostro mondo fisico, cio che si dice e
che si deve dire, cioe, che il minerale di questo mondo ha soltanto un corpo
fisico. Qui, nel mondo fisico, il minerale ha soltanto un corpo fisico; - ma que-
sto non e del tutto esatto. Proprio allo stesso modo come il corpo fisico, quan-
do ci sta dinanzi, ha in se il suo corpo eterico, il suo corpo astrale e il suo Io
che gli appartengono, cosi pure il minerale possiede, non solo un corpo fisico,
ma anche un corpo eterico, un corpo astrale e I'lo, ma questi arti superiori del
suo essere si trovano in mondi superiori. [l minerale ha un corpo eterico - che
si trova soltanto nel cosidetto mondo astrale; il minerale ha un corpo astrale -
che sta soltanto nel cosiddetto mondo devacanico o celeste, e ha il suo lo, che

sta pero in un mondo ancora piu elevato, o spirituale. La differenza, dunque,

36



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

fra il corpo fisico umano e il corpo fisico di un minerale consiste nel fatto, che
il corpo fisico umano, qui, in questo mondo fisico, allo stato di veglia, ha in se
il suo corpo eterico, il suo corpo astrale e il suo lo. Il minerale, invece, non ha
qui in sé il suo corpo eterico, il suo corpo astrale e il suo lo. Gia sappiamo che
oltre al nostro mondo vi sono ancora altri mondi. Il mondo che percepiamo di
solito con i nostri sensi viene interpenetrato dal mondo astrale e questo a sua
volta dal mondo devacanico, il quale si spartisce in devacanico inferiore e de-
vacanico superiore. Luomo e, quindi un essere piu progredito rispetto al mi-
nerale per il fatto, che durante la veglia diurna porta in se gli altri tre suoi arti.
Il minerale non ha in se tutti questi arti, ma questo dobbiamo rappresentarce-
lo nel senso, che il minerale non é affatto completo sul piano fisico. Raffigura-
tevi 'unghia di un dito umano: dovrete convenire con me che questa unghia di
un dito umano non trovasi in nessun posto nella Natura come un essere per se
stante, ma percheé possa crescere, infatti, richiede il resto dell’organismo
umano; non puo esistere senza di questo. Immaginatevi ora un piccolo essere
che abbia soltanto occhi per vedere I'unghia del vostro dito, ma non abbia ca-
pacita per vedere il resto del vostro organismo. In tal caso il piccolo essere
guarderebbe attraverso tutto lo spazio circostante, ma vedrebbe unicamente
I'unghia del vostro dito. Cosi i minerali sono qui, in certo qual modo, soltanto
come le unghie delle dita, e voi potrete vedere i minerali completi soltanto se
salite nei mondi superiori; hanno ivi il loro corpo eterico, il corpo astrale ecc.
e qui hanno soltanto i loro arti fisici. Dobbiamo tener ben conto di questo,
perche ci riesca chiaro, che nella Realta spirituale superiore non puo esistere
nessun essere, che in un modo qualsiasi non abbia corpo eterico, corpo astra-
le e I'lo. Un essere fisico non puo affatto esistere, se non appartiene a un corpo

eterico a un corpo astrale e a un lo.

Ora pero fra quanto oggi € stato detto, regna veramente una certa qual con-
tradizione. - E stato detto, che di notte, quando dorme, I'uomo € un essere af-
fatto diverso che di giorno quando e desto. Di giorno questo essere umano ci
riesce facile a capire; sta davanti a noi come un’entita a quattro arti. Ora pero
avviciniamoci all'uomo che dorme e consideriamolo secondo la sua entita fisi-

ca. Abbiamo ora il corpo fisico e il corpo eterico che giacciono nel letto - il

37



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

corpo astrale e I'lo stanno fuori. Qui ci si presenta la contradizione di avere
dinanzi a noi un essere abbandonato dal suo corpo astrale e dal suo Io. La pie-
tra non dorme; il suo corpo eterico, il suo corpo astrale e il suo Io non la in-
terpenetrano, ma rimangono sempre nel medesimo collegamento con essa.
Ma nell'uomo il corpo astrale e I'lo escono ogni notte, - egli non s’incarica di
notte del suo corpo fisico e del suo corpo eterico e li abbandona in balia di

loro stessi.

Non si riflette sempre abbastanza su questo fatto. Ogni notte si svolge nel-
I'uvomo questa modificazione: come vero uomo spirituale, egli prende com-
miato dal suo corpo fisico e dal suo corpo eterico, che abbandona a se stessi.
Questi pero non possono esistere da per sé soli, poiché nessun corpo fisico e
nessun corpo eterico puo esistere da solo, e persino la pietra deve essere in-
terpenetrata dai suoi arti superiori; ora dunque capirete facilmente, che e as-
solutamente impossibile, che il vostro corpo fisico e il vostro corpo eterico re-
stino di notte nel letto senza un corpo astrale e senza un lo. - Ma allora che
cosa succede durante la notte? Il vostro corpo astrale e il vostro lo non stanno
nel corpo fisico e nell’eterico, ma in loro vece rimangono un altro Io e un altro
corpo astrale! E qui che I'occultismo ci segnala l'esistenza divino-spirituale, le
entita superiori spirituali. Mentre il vostro corpo astrale e il vostro Io escono
di notte dal vostro corpo fisico e dal vostro corpo eterico, il corpo astrale e I'lo
di entita superiori divino-spirituali sono effettivamente attive nel vostro cor-

po fisico e nel vostro corpo eterico. E cio succede per le seguenti ragioni.

Se contemplate l'intiero corso dell’evoluzione dell'umanita dallo stato sa-
turnio, attraverso a quello solare e quello lunare fino alla Terra, direte: «Sopra
Saturno non esisteva che il solo corpo fisico umano, in questo non vi era nes-
sun corpo eterico umano, nessun corpo astrale umano e nessun lo umano. Ma
questo corpo fisico poteva allora esistere da solo altrettanto poco, quanto po-
trebbe oggi esistere da sola una pietra; il corpo fisico; umano poteva allora
esistere, soltanto per il fatto, che veniva interpenetrato dal corpo eterico, da
corpo astrale e dall’lo di entita divino-spirituali. Delle entita divino-spirituali

vi dimoravano dentro e continuarono pure a dimorarvi. E quando sul sole un

38



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

corpo eterico entro in questo corpo fisico, allora il piccolo corpo eterico uma-
no si mescolo, per cosi dire, con I'antico corpo eterico delle entita divino-spi-
rituali. E cosi gia era su Saturno; anche su Saturno il corpo fisico era compe-
netrato da entita divino-spirituali. E se abbiamo capito questo bene, arriviamo
ora a una comprensione piu profonda dell’'uomo odierno, e ci troviamo in
condizione di poter ricordare e comprendere meglio cio che € stato insegnato
fin da principio nell’esoterismo cristiano. Questo esoterismo cristiano e stato
sempre coltivato a lato dell'insegnamento cristiano exoterico. Gia spesso ho
fatto notare, che il grande apostolo del cristianesimo, Paolo, si servi del suo
potente e infiammato dono di eloquenza per insegnare il cristianesimo ai po-
poli, ma che egli fondd contemporaneamente una scuola esoterica, della quale
era direttore Dionigi 'Areopagita, che viene menzionata nella storia degli
Apostoli. In questa scuola cristiana esoterica in Atene, che fu direttamente
fondata da Paolo stesso, veniva insegnata la piu pura scienza dello Spirito, e
cio che veniva insegnato potremo ora richiamare dinanzi all’anima nostra,

poiche nelle considerazioni che precedono ne abbiamo raccolto il materiale.

Anche in questa scuola cristiana esoterica si diceva: Se consideri 'uomo
come si presenta a te di giorno in stato di veglia, egli e costituito di corpo fisi-
co, corpo eterico, corpo astrale e Io. - Se anche le parole non erano proprio le
stesse che oggi vengono adoperate, cio non ha importanza. Poi veniva anche
indicato il punto al quale 'uomo si trova attualmente nella sua evoluzione.
Quest’'uomo, composto di quattro arti, non rimane affatto quale dapprima ci
appare. Se vogliamo considerare 'uomo costituito semplicemente da questi
quattro arti, non dobbiamo guardare 'uomo attuale, ma dobbiamo ritornare
molto indietro nella evoluzione fino all’epoca lemurica. A quell’epoca si asso-
cio all'uomo, che era costituito di corpo fisico, di corpo eterico e di corpo
astrale anche I'lo. Si poteva allora dire veramente che I'uomo era costituito di
corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale e dell’lo. Ma da quel tempo 'uomo ha
attraversato molte incarnazioni. Quale e il significato di questa evoluzione at-
traverso le incarnazioni? Il significato di questa evoluzione attraverso le in-
carnazioni e che, da incarnazione a incarnazione, I'lo lavora su di se, e tra-

sforma i tre arti della propria entita. L'lo comincia anzitutto con la trasforma-

39



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

zione del suo corpo astrale. Nel comune uomo attuale questo corpo astrale
non € mai tale, quale era prima che I'lo lavorasse ad esso nella prima incarna-
zione terrestre. Nella prima incarnazione terrestre I'lo, dall’interiore, trasfor-
mo certe idee, sensazioni e passioni, che originariamente erano state date al-
I'uomo; e da incarnazione a incarnazione, per mezzo di questo lavoro dell’lo,
sempre piu va svolgendosi questa trasformazione. Possiamo dunque dire:
«L'uomo, oggidi, possiede non soltanto questi quattro arti, corpo fisico, corpo
eterico, corpo astrale e 1'lo, ma per mezzo del lavoro dell’lo, egli ha nel suo
corpo astrale una parte, che e creatura dell'lo stesso. E presso ogni uomo il
corpo astrale si divide oggi in due parti: una parte trasformata dall'lo - e
un’altra parte, non trasformata dall’lo. E sempre piu proseguira questo pro-
cesso. Verra per ogni uomo un tempo, in cui l'intiero suo corpo astrale sara
creatura del suo lo. Ci si & abituati, nella saggezza orientale, a dare il nome di
Manas a quella parte del corpo astrale, che gia e stata trasformata dall'lo; in
tedesco si chiama Geistselbst, ossia Se spirituale. In tal modo I'uomo e ancora
costituito dai suoi quattro arti, ma possiamo ora distinguere in esso cinque
parti: corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale, Io - e come quinta la parte tra-
sformata del corpo astrale, Manas, o Se spirituale. Di guisa che possiamo dire,
che in ogni uomo il corpo astrale € tale, da contenere in se Manas o Sé spiri-
tuale; questa e opera dell’lo, un prodotto del lavoro dell’lo. Luomo continuera
a lavorare su di se. La Terra attraversera altre incarnazioni, 'uomo acquistera
gradatamente la facolta, che gia oggi puo essere acquistata dagl’iniziati, di po-
ter estendere il suo lavoro anche al corpo eterico. Si, 'uomo normale gia vi la-
vora oggidi; e quel tanto del suo corpo eterico, che viene trasformato per ope-
ra del suo lo, noi lo chiameremo Buddhi o Spirito Vitale. E finalmente I'uomo
arriva a trasformare per opera del suo lo anche il corpo fisico, e quel tanto di

corpo fisico che dall’'lo e trasformato, si chiama Atma o Uomo Spirito.

Lasciamo spaziare ora lo sguardo verso un lontano, lontano avvenire,
quando la Terra avra attraversato altre forme planetarie, altre incarnazioni,
quando essa, come si dice in occultismo, sara passata per lo Stato di Giove, di
Venere e di Vulcano; 'uomo si trovera allora a un grado molto superiore, e

avra trasformato l'intiero suo corpo astrale in Manas, o Sé spirituale, l'intiero

40



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

suo corpo eterico in Buddhi, o Spirito vitale, e I'intiero suo corpo fisico in
Atma, o Uomo-Spirito.

Paragoniamo ora quest’'uomo, come ci apparira alla fine del corso della no-
stra evoluzione terrestre, con I'uomo, quale egli era al principio dell’evoluzio-
ne terrestre. Al principio, vi era di quest'uomo il solo corpo fisico. Questo era
compenetrato dal corpo eterico, dal corpo astrale e dall’'lo, i quali pero appar-
tenevano a entita divine, superiori, che semplicemente dimoravano in essi.
Alla fine del corso dell’evoluzione terrestre 'uomo € compenetrato dal suo lo,
e questo suo lo risiede esso stesso nel corpo astrale, dopo avere come Manas,
o Se spirituale, pervaso il corpo astrale; questo lo ha poi pervaso del tutto il
corpo eterico questo é in tutto e per tutto impregnato di Buddhi o di Spirito
vitale, - e il corpo fisico € completamente compenetrato di Atma o di Uomo-
Spirito, prodotti dell’lo. V’ha una potente differenza fra 'uomo all’inizio della
sua evoluzione, e 'uomo alla fine della sua evoluzione. Se pero teniamo ap-
punto questa differenza ben presente nella nostra mente, allora cio che ho
presentato deliberatamente come una contradizione, ciog, lo stato di sonno, ci
diventa chiaro. Ed e proprio servendoci della stessa forma di spiegazione
adoperata dall’esoterismo cristiano, che tutto cio ci riuscira comprensibile.
Dobbiamo spiegarci chiaramente quanto segue: quando la Terra avra raggiun-
to lo scopo della sua, evoluzione, che cosa si presentera a noi come corpo fisi-
co? Forse il corpo fisico di oggi? Questo no, davvero! ma sara cio che di questo
corpo fisico I'lo avra fatto. Questo corpo fisico sara completamente spiritua-
lizzato - cosi pure il corpo eterico e cosi pure il corpo astrale. Pero tanto il
corpo fisico - quanto I'eterico e l'astrale - erano gia compenetrati dallo Spiri-
to, prima che I'uomo li spiritualizzasse col suo lo. Persino la pietra, come ab-
biamo detto, e oggi spiritualizzala dal corpo eterico, dal corpo astrale e dall’lo,
che risiedono in mondi superiori e appartengono alla pietra. Cosi comprende-
remo che I'esoterismo cristiano ha ragione, quando dice: Si, cio che abbiamo
oggi dinanzi a noi come corpo fisico umano, 'uomo ancora non lo puo domi-
nare; perche egli non e ancora arrivato alla fine della sua evoluzione, quando
dal suo Io stesso potra lavorare nel corpo fisico. Anche cio che ha nel corpo

eterico, egli non lo pud dominare; lo potra dominare soltanto, quando la Terra

41



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

sara arrivata alla condizione di Venere. Luomo quindi non puo ancora domi-
nare il suo corpo fisico e il suo corpo eterico per mezzo del suo lo; potra do-
minarli soltanto, quando avra sviluppato Buddhi e Atma. Ma un simile corpo
fisico e un simile corpo eterico devono essere dominati per via spirituale. Cio
che 'uomo stesso potra dare in avvenire al corpo fisico e al corpo eterico deve
gia essere in essi. Anche oggi devono gia esservi, nel corpo eterico e nel corpo
fisico, le parti spirituali che I'lo potra dar loro in avvenire. Queste, al principio,
gia erano dentro al corpo fisico, quando I'uomo stava su Saturno; erano in lui
quando egli stava sul sole, e in lui sono rimaste. Cosi I’esoterismo cristiano
dice con ragione: nel corpo fisico umano gia vi e cio che un giorno sara in
esso, quando 'uomo sara giunto all’apice della sua evoluzione, ma e Atma di-
vino, € entita divino-spirituale: e nel corpo eterico gia vi € Buddhi, ma e Spiri-
to vitale divino; e il corpo astrale dell’'uomo, abbiamo detto, si compone di due
parti, - della parte che l'uomo gia domina, e di quella che ancora non domina.
In quella parte che egli ancora non domina, che cosa vi €? Vi e pure un Se spi-
rituale - ma e un Se spirituale divino. Soltanto in quella parte del corpo astra-
le in cui I'lo gia operava fin dalla prima incarnazione, risiede la vera vita spiri-

tuale dell'uomo. Cosi I'uomo si presenta dinanzi a noi.

Guardiamolo ora allo stato di veglia; che cosa diremo? Il corpo fisico, quale
ci appare, € soltanto la parte esteriore; interiormente esso e cio che si chiama
entita atmica; interiormente esso e di entita divino-spirituali, superiori, esso
viene interpenetrato da entita divino-spirituali, elevatissime. Cosi pure il cor-
po eterico: esteriormente e cio che tiene unito il corpo fisico, interiormente e
Spirito vitale divino. E perfino il corpo astrale e interpenetrato dal Seé spiritua-
le divino. Soltanto la parte trasformata del corpo astrale e qualcosa che I'lo si

e gia conquistata da tutto questo insieme.

Consideriamo ora l'uomo che dorme. Qui subito sparisce ogni contradizio-
ne. Ci avviciniamo all'uomo che dorme e vediamo che 'uomo, come corpo
astrale e lo, sta di fuori. Luomo abbandona tranquillamente ogni notte il suo
corpo fisico e il suo corpo eterico. Se egli abbandonasse il corpo fisico, senza

che ad esso fosse provveduto per via divino-spirituale, egli lo ritroverebbe di-

4?2



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

strutto la mattina al suo ritorno. Ma un elemento fisico divino-spirituale e un
elemento eterico divino-spirituale stanno dentro e rimangono dentro al corpo
fisico, quando il corpo fisico e il corpo eterico giacciono nel letto e il corpo
astrale e I'lo sono usciti. Il corpo fisico e il corpo eterico sono pervasi da es-
senza divina atmica, e da essenza divina budhica.

Rivolgiamo ora lo sguardo al principio della nostra evoluzione terrestre,
quando I'lo nulla ancora aveva conquistato nell'uomo. Quando 'uvomo non
aveva ancora vissuto la sua prima incarnazione, I'lo allora non era ancora col-
legato con i tre arti, corpo fisico, corpo eterico e corpo astrale. Dalla luna ci
vennero tramandati il corpo fisico, il corpo eterico e il corpo astrale e soltanto
sulla Terra vi penetro dentro I'lo. In essi pero era I'lo divino; non avrebbero
potuto esistere, se questo lo divino non li avesse completamente compenetra-
ti; il corpo astrale era interpenetrato da un Se spirituale divino, il corpo eteri-
co da uno spirito vitale divino, e il corpo fisico era pervaso da un elemento di-
vino atmico, ossia dall'Uomo-Spirito. E ora guardiamo ancora piu indietro sul-
I'evoluzione lunare, su quella solare, e su quella saturnia. Sopra Saturno lo
Spirito vitale divino, che ancora di notte dimora nell'uomo giacente nel letto,
era tale, che formo il corpo umano e precisamente il corpo fisico - come qual-
cosa di minerale; durante lo stato solare lo formo come qualcosa di vegetale;
sulla luna lo pote formare come qualcosa, che sentiva piacere e dolore, ma che
non poteva ancora dire «lo» a se medesimo. Il corpo ha attraversato questi

stadii inferiori, - ora passiamo alla vera incarnazione terrestre.

In questa, il corpo fisico umano, attraverso una ulteriore trasformazione,
doveva ancora maggiormente perfezionarsi. Quale cosa esso prima non pote-
va ancora fare? Che cosa gli era del tutto estranea? Che cosa lo spirito divino
aveva trattenuto presso di se? Che cosa non aveva ancora affatto affidato al
corpo umano? La facolta che dalla sua interiorita I'anima si esprimesse in
suono. Era muto, questo corpo umano, quando si trovava allo stadio di anima-
le sulla luna. La facolta di far risonare esteriormente la propria interiorita era
ancora presso Dio, non era ancora stata affidata all’essere che doveva abitare

in quel corpo. Sebbene vi siano degli esseri animali, che oggi gia possono

43



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

emettere suoni, si tratta di qualcosa di diverso, essi si trovano ancora in con-
dizioni affatto differenti - emettono suoni, ma e la Divinita che risuona in essi.
L'esprimere con parole gl'interiori sentimenti dell’anima fu concesso all'uomo
per la prima volta sulla Terra. Prima gli uomini erano muti. Questa facolta del-
la parola venne dunque conferita all’essere umano con la sua esistenza terre-

stre.

Consideriamo ora nel suo insieme tutto quello che abbiamo richiamato di-
nanzi all’'anima nostra, e diremo: L'intiera evoluzione € stata guidata in modo,
che la facolta della favella, la parola, era originariamente presso Dio, e che Dio
ha creato dapprima le condizioni preliminari, percheé 'umano apparato fisico
ne acquistasse la capacita e che questa parola, dall’interiorita, potesse risuo-
nare esteriormente. Tutto venne diretto e guidato in questo modo. Come il
fiore nel suo seme, cosi 'uomo che produce suono, 'uomo parlante, ossia
I'uomo dotato della parola e del Logos, era gia come seme su Saturno. Il suono
pero stava nascosto nel seme; dal seme si € prima sviluppato, cosi come I'in-
tiera pianta sta nascosta nel seme e da esso si sviluppa. - Guardiamo ora in-
dietro e consideriamo il corpo fisico umano, quale gia era sopra Saturno, e
domandiamoci: donde viene questo cono fisico urriano? Quale e la sua base
primordiale? Quale e la cosa senza la quale esso non avrebbe mai potuto at-
traversare l'intiera evoluzione?

Questo corpo fisico umano proviene dalla Parola o dal Logos. Perche gia al-
lora, su Saturno, esso era guidato in modo, da divenire piu tardi un essere par-
lante, un testimonio del Logos. Se oggi siamo fatti a questo modo, e che il cor-

po umano abbia la sua forma attuale deriva dal fatto, che a base dell’intiero
schema della nostra creazione era la «Parola». Sulla Parola e edificato l'intiero
corpo umano, e fin dal principio & disposto in modo, che da esso in ultimo
possa scaturire la Parola. Quando dunque il cristiano esoterico guarda questo
corpo umano fisico, e chiede: Quale ne e I'archetipo originario, e quale € la sua
riproduzione? dice allora a sé stesso. Questo corpo fisico umano ha il suo ar-
chetipo nella Parola o nel Logos; il Logos, o la Parola, operava sin da principio

nel corpo fisico dell'uomo - e il Logos opera oggi ancora, quando il corpo fisi-

44



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

co umano giace nel letto, ed e abbandonato dall’lo, allora il Logos divino opera
nelle membra abbandonate dall'uomo. Se dunque cerchiamo I'origine pri-

mordiale del corpo fisico, diciamo: Anzitutto il Logos, o la Parola.

E ora proseguiamo oltre nell’evoluzione. Saturno passo nello stato solare; al
corpo fisico umano venne aggiunto il corpo vitale, ma che cosa doveva verifi-

carsi perche il progresso potesse svolgersi come appunto si € svolto?

Mentre sopra Saturno il corpo fisico era una specie di macchina, una specie
di automa, ma in tutto e per tutto impregnato e sorretto dal Logos, si aggiunse
ad esso sul sole il corpo vitale, e in questo operava lo Spirito vitale divino. So-
pra Saturno - si puo dire - il corpo umano e una espressione del Logos. Sa-
turno perisce; questo corpo umano s’incarna nuovamente sul sole; qui al cor-
po fisico si congiunge il corpo vitale compenetrato dallo Spirito vitale. Il Logos
divenne Vita, sul Sole e contemporaneamente sollevo di un gradino I'umanita.
Il Logos divenne Vita sul Sole! E ora andiamo innanzi. - Sulla Luna si congiun-
se all'uomo il corpo astrale. Che cosa é il corpo astrale? Appare ancora oggi
alla coscienza chiaroveggente, come un’aura che circonda I'uomo. E un corpo
di luce, che pero nello stato della nostra coscienza attuale non puo essere vi-
sto. Ma se viene osservato con la coscienza chiaroveggente e luce, luce spiri-
tuale; e la nostra luce fisica e soltanto luce spirituale trasformata. Anche la
luce fisica solare e I'incarnazione della luce divino-spirituale aurica del mon-
do, questa ne e la base. V’ha nel mondo odierno una luce che affluisce all’'uo-
mo dal sole. Ma vi € anche un’altra luce, che si effonde dalla sua luce interiore.
— Sulla Luna, il corpo astrale dell'uomo riluceva ancora per gli esseri che si
trovavano attorno a lui. Cosi sulla Luna il corpo di luce astrale dell'uomo ven-
ne ad aggiungersi al corpo fisico e al corpo eterico.

E ora contempliamo l'intiero corso dell’evoluzione. Sopra Saturno abbiamo
il corpo fisico quale
espressione del Logos; sul Sole vi si aggiunge il corpo eterico, quale espres-
sione dello spirito vitale: il Logos divenne Vita. Sulla Luna vi si aggiunge il
corpo di luce! La Vita divenne luce! e cosi abbiamo il corso seguito dall’evolu-

zione del corpo umano. Quando I'uomo venne sulla Terra, egli era la creatura

45



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

di entita divino-spirituali. Egli esisteva allora, perche nel suo corpo fisico, nel
suo corpo eterico, e nel suo corpo astrale viveva il Logos, che era Vita e diven-
ne Luce. E ora, che cosa successe sulla Terra? Per 'uomo e nell’'uomo venne ad
aggiungersi I'lo. Per virtu di questo fatto, pero, 'uvomo divenne capace, non
soltanto di vivere nella luce, nella vita - ma divenne capace di contemplare
tutto cio dal di fuori, di porsi di fronte al Logos - alla vita - alla luce. Per mez-
zo di cio tutto questo divenne per lui materiale, consegui esistenza materiale.
- E se col nostro pensiero avremo potuto inoltrarci a tanto, allora avremo fis-
sato a un dipresso il punto, dal quale cominceremo la prossima volta a mo-
strare, come da quell'uomo, nato dalla Divinita, sia venuto l'uomo attuale, do-
tato dell’lo. Poiche vediamo, che prima dell'uomo attuale dotato dell’lo esiste-
va il pre-uomo divino. - Cio che I'uomo si € conquistato per mezzo del suo lo,
egli lo sottrae ogni notte al corpo fisico e al corpo eterico; cio che in lui sem-
pre vi era, rimane dentro e provvede al corpo fisico e al copro eterico, quando
I'uvomo perfidamente li abbandona, e non se ne cura; la dentro essa rimane,

quella entita originaria divino-spirituale.

Tutto cio che abbiamo cercato di rappresentarci, con espressioni dell’esote-
rismo cristiano, come segreto profondo dell’esistenza, e che era ben noto a
«coloro che nei primi tempi erano ministri del Logos» viene detto chiaramen-
te con frasi grandiose, lapidarie, nel Vangelo di Giovanni. Occorre pero che
queste prime parole siano tradotte in modo giusto, secondo il loro vero senso.
Tradotte giustamente, queste parole ci presentano lo stato di fatto, che appun-
to abbiamo esposto. Poniamo questo stato di fatto nuovamente dinanzi all’a-

nimo nostro, per poterne comprendere appieno il preciso valore.

Nel principio era il Logos, quale archetipo del corpo fisico umano; ed egli
stava a base delle cose tutte. Tutti gli animali, le piante e i minerali sono sorti
dopo; su Saturno non esisteva di tutto cio veramente che il solo uomo. Sul
Sole vi si aggiunse il regno animale, sulla Luna il regno vegetale, e sulla Terra
il regno minerale. Sul Sole il Logos divenne Vita, e Luce divenne sulla Luna, e
cio che il Logos e divenuto, € comparso dinanzi agli uomini quando 'uomo fu

dotato dell'lo. Ma I'uomo doveva anzitutto imparare a conoscere, che cosa fos-

46



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

se il Logos, e sotto quale forma esso appaia in ultimo. Dapprima vi era il Lo-
gos, poi divenne vita, e poi luce, e questa luce vive nel corpo astrale. E la luce
risplendette nell’'interiorita umana, nelle tenebre, nell'ignoranza. E I'esistenza
terrestre ha per finalita, che 'uomo trionfi interiormente delle tenebre, affin-
che possa riconoscere la luce del Logos.

Lapidarie, e forse - come molti diranno - difficili a intendere, sono dunque
queste prime parole del Vangelo di Giovanni. Ma puo cio che di piu profondo
v’ha nel mondo essere detto con parole superficiali? Non e strana l'idea, non €
un vero sacrilegio ritenere, che mentre per comprendere il meccanismo di un
orologio, occorre penetrare profondamente con l'intelligenza nella natura di
esso, per comprendere il divino nel mondo debba invece bastare la semplice
mente umana pill primitiva, pitt ingenua? E male che per 'umanitd attuale si
sia verificato il fatto, che, ogni qual volta viene accennato alle profondita dei
documenti religiosi, si dica: Oh, perche tutte queste spiegazioni complicate,
tutto questo deve essere facile e semplice! Ma soltanto colui, che ha la buona
intenzione e la buona volonta di approfondire i grandi fatti cosmici, penetra
nel profondo significato di parole, come quelle che si trovano al principio del
piu profondo dei Vangeli, nel Vangelo di Giovanni; parole che sono una tra-

scrizione della scienza dello Spirito.

E ora traduciamo le parole del principio. Nel principio era il Verbo e il Ver-
bo era appresso Dio e il Verbo era un Dio (o era divino). Questo era nel Princi-
pio appresso Dio. Per mezzo di lui le cose tutte divennero e senza questo Ver-
bo nulla divenne di cio che e divenuto. In lui era la Vita e la Vita divenne la
Luce degli uomini. E la Luce splendette tra le tenebre, ma le tenebre non
I’'hanno compresa.

Come le tenebre gradatamente arrivino alla comprensione, questo vien rac-

contato nel seguito del Vangelo di Giovanni.

47



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

III - La missione della Terra

Ieri abbiamo visto quale profondo contenuto stia nascosto nelle prime pa-
role del Vangelo di Giovanni e possiamo riassumere le nostre osservazioni al
riguardo, dicendo: abbiamo visto che lo scrittore del Vangelo di Giovanni ac-
cenna al divenire del pre-uomo in un passato primordiale, accenna a come,
nel senso dell’esoterismo cristiano, tutto venga ricondotto alla Parola o al Lo-
gos, il quale era creatore gia durante I'antica epoca saturnia ed e poi diventato
vita - e poi luce -; vita, mentre la nostra Terra ha attraversato il suo stato so-
lare, - luce, mentre essa ha attraversato I'antico stato lunare. Cio dunque che
I'uomo era divenuto, sotto l'influenza di forze e di entita divino-spirituali nel
corso dei tre stati planetari, divenne pervaso dall'lo umano, quando la Terra
appunto divenne il nostro pianeta odierno. Di guisa che si puo dire: come una
specie di seme, e venuta dall’/Antica Luna sulla Terra, un’entita, costituita di
corpo fisico proveniente dalla Parola Primordiale divina, di corpo eterico o vi-
tale, proveniente dalla vita divina, e di corpo astrale, proveniente dalla luce
divina. Nell'interiorita di questa entita venne, durante l'esistenza terrestre,
accesa la luce stessa dell’lo; questa triplice corporeita, corpo fisico, corpo ete-
rico e corpo astrale divento capace di enunciare in se stessa I'«lo sono», di
guisa che, in un determinato modo, possiamo chiamare I'evoluzione della Ter-
ra l'evoluzione dell’«lo sono», dell’autocoscienza dell'uomo. E questo «lo
sono», questa capacita di piena autocoscienza si ¢ palesata durante il corso
dell'umanita terrestre soltanto lentamente e gradatamente. Dobbiamo ren-
derci conto, di come fosse I'evoluzione dell’'umanita terrestre, in quanto in
essa lentamente e gradatamente e venuto a esistenza I'lo, la completa autoco-

scienza.

Vi fu un tempo nella nostra evoluzione terrestre, a cui diamo il nome di an-
tica epoca lemurica; e il tempo piu antico, in cui I'uomo sia comparso nell’esi-
stenza terrestre con la forma, con cui oggi unicamente si riscontra. Per la pri-
ma volta si e verificato, nell’antica epoca lemurica, cio che chiamiamo l'incar-

nazione dell’lo, dell’entita propriamente piu intima dell’'uomo, nei tre corpi,

48



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

astrale, eterico e fisico. Venne poi I'epoca atlantea, in cui 'uvomo ha dimorato
per la maggior parte sull’antico continente atlanteo, una regione, che oggi
forma il fondo dell’Oceano Atlantico, e che e stata sommersa per mezzo della
grande inondazione atlantea, di cui il ricordo e stato conservato nelle leggen-
de del Diluvio presso quasi tutti i popoli. Luomo allora, durante I’epoca posta-
tlantea, s’'incarno a seconda della sua piu intima essenza, in una serie d’incar-
nazioni che si sono susseguite fino ai nostri giorni. Veramente le nostre anime
si erano incarnate in una entita triplice, costituita di corpo fisico, eterico e
astrale, quali abbiamo imparato a conoscerli per la prima volta nell’epoca le-
murica. Cio che ha preceduto quell’epoca formera argomento in seguito di un
altro esame. - Dobbiamo risalire molto indietro dunque, se vogliamo conside-
rare il corso dell’evoluzione, e 'uomo si evolve soltanto lentamente e grada-
tamente alla sua esistenza odierna. Che cosa chiamiamo in occultismo, in sen-

so spirituale-scientifico, la nostra «esistenza odierna?»

Chiamiamo nostra esistenza odierna quello stato di coscienza, che 1'uomo
ha oggidi dalla mattina, quando si desta, fino alla sera, quando si addormenta.
In esso 'uomo vede, per mezzo dei suoi sensi fisici esteriori, le cose che gli
stanno d’attorno. Dalla sera, quando si addormenta, fino alla mattina, quando
si sveglia, egli non vede le cose che gli stanno d’attorno. Percheé? - Noi sap-
piamo, che la causa di cio si €, che per le attuali condizioni dell’evoluzione, il
vero uomo interiore, dunque I'lo e il corpo astrale, sono, durante il giorno, nel
corpo fisico e nel corpo eterico sul piano fisico, cioe, nel mondo fisico. Ivi il
corpo astrale e I'lo possono servirsi degli organi fisici dei sensi, possono udire
e guardare fuori nel mondo e percepire le cose fisiche. Dalla sera, in cui
I'uvomo si addormenta, fino alla mattina, in cui si desta, I'lo e il corpo astrale
sono al di fuori del mondo fisico, sul piano astrale. Ivi essi sono staccati dagli
occhi fisici e dagli orecchi fisici; non possono ivi percepire cio che li circonda.
Questa condizione, ossia un tale cambiamento nell'uomo fra veglia diurna e
sonno notturno si € sviluppato soltanto lentamente e gradatamente. Non era
ancora cosi, allorche 'uomo ha attraversato per la prima volta, nell’antico
tempo lemurico, una incarnazione fisica. Allora 'uomo non stava che per bre-

vissimo tempo - certo non tanto come oggi - col suo lo e il suo corpo astrale

49



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

dentro al suo corpo fisico. Per il fatto, pero, che 'uomo stava maggior tempo
fuori del suo corpo fisico e che da sveglio non scendeva dentro esso corpo che
per breve tempo, la vita era in generale durante I’epoca lemurica ancora affat-
to diversa. Non e che lentamente e gradatamente che I'uomo, se proprio non
sogna, e andato perdendo del tutto la coscienza durante la notte. La coscienza
era ancora distribuita durante '’epoca lemurica fra giorno e notte in modo af-
fatto diverso. Allora tutti gli uomini avevano ancora un’ottusa coscienza chia-
roveggente. Quando di notte stavano al di fuori del corpo fisico nel mondo
spirituale percepivano - (se pur non cosi chiaramente come 'uomo vede at-
tualmente di giorno le cose fisiche) il mondo spirituale. Non bisogna sempli-
cemente paragonare questo percepire con il sogno odierno. Il sogno odierno e
soltanto un ultimo residuo completamente deperito di questa antica chiaro-
veggenza. Certamente 'uomo percepiva allora delle immagini, come anche
oggi ne percepisce nel sogno; ma queste immagini avevano significato molto
reale. Rendiamoci chiaramente conto quale fosse il significato di queste im-
magini.

Negli antichi tempi l'uomo, quando durante una breve parte delle 24 ore,
molto piu breve di oggi, viveva nella coscienza diurna, egli poteva vedere i
corpi fisici esteriori soltanto in modo ottuso, come avvolti nella nebbia. Il fatto
di vedere le cose fisiche come si vedono oggidi, non si e verificato che lenta-
mente. Di giorno, I'uomo vedeva allora i primi accenni di corpi fisici avvolti
nella nebbia - cosi come oggi, per le strade, in una serata di nebbia, si vedono
i lampioni circondati di nebbia, come da una specie di aura di luce. Questo
non e che parvenza: ma cosi I'uomo ha veduto dapprima apparire i corpi fisici
attorno a lui; e quando si addormentava, egli non sprofondava nell’incoscien-
za, ma vedeva sorgere, durante la coscienza di sonno, delle immagini, in colori
e in forme. Attorno all'uomo, allora, era un mondo, in confronto del quale og-
gidi il piu vivace mondo di sogno non € che una debole eco nebulosa. Queste
immagini significavano un elemento animico e spirituale nell’ambiente circo-
stante. — Se dunque a quei tempi, al principio del corso del suo cammino ter-
restre, 'uomo si avvicinava, durante la peregrinazione notturna, a un essere a

lui nocivo, non lo vedeva, come oggi lo si vede, - non vedeva dunque un leone,

50



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

che gli si avvicinava, come una figura di leone, - ma vedeva sorgere un'imma-
gine di colori e di forme, cio che gli palesava istintivamente: qui c’e qualcosa
di nocivo per te, questo ti mangia, e devi evitarlo. Queste immagini ritraevano
veramente cio che di spirituale-animico si svolgeva attorno all’'uomo. Di notte
si vedeva tutto lo spirituale-animico, e molto lentamente e gradatamente
I'evoluzione si effettuava in modo, che I'uvomo si andava immergendo per
sempre maggior tempo nel suo corpo fisico, la notte diventava sempre piu
breve e il giorno sempre piu lungo; e quanto piu 'uomo si familiarizzava col
suo corpo fisico, tanto piu andavano svanendo le immagini chiaroveggenti
notturne, - tanto piu sorgeva l'attuale coscienza diurna. Ma non dobbiamo
dimenticare, che una vera reale autocoscienza, quale I'uomo deve conseguirla
durante l'esistenza terrestre, non si puo acquistare, che immergendosi nel
corpo fisico. Luomo, prima, non si sentiva come un essere indipendente, ma
come un arto delle entita divino-spirituali, dalle quali e germogliato. Come la
mano si sente un arto dell’organismo, cosi 'uomo, quando aveva ancora una
chiaroveggenza ottusa, si sentiva come una parte della coscienza divino-spiri-
tuale, dell’lo divino. Luomo non avrebbe detto di sé stesso «lo sono», ma «Dio

e —eioin lui».

Ma, come sempre meglio comprenderemo, alla Terra, che aveva traversato
nella sua evoluzione tre gradi antecedenti, come Saturno, Sole e Luna, era as-
segnata una missione affatto speciale. Non immaginatevi, che si possano con-
siderare gli stati planetari uno accanto all’altro, di guisa che un pianeta abbia
valore uguale all’altro. Di una semplice ripetizione di cio che gia e stato, non
puo trattarsi nella creazione divina. Ogni esistenza planetaria ha un ben de-
terminato compito. La nostra Terra ha la missione, che gli esseri, che si devo-
no evolvere su di essa, debbano sviluppare fino al massimo grado I'elemento
dell’amore. L'amore dovra permeare completamente in tutto e per tutto la
Terra, quando essa sara arrivata alla fine della sua evoluzione. - Rendiamoci
conto di cio che questo significa: la Terra e lo stato planetario per I'’evoluzione
dell’amore.

51



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Noi diciamo nella scienza dello Spirito, che la Terra e stata preceduta dal-
'antica Luna. Questa antica Luna, come grado planetario, aveva pure una mis-
sione. Essa non aveva ancora il compito di sviluppare I'amore, doveva essere il
pianeta o il Cosmo della saggezza. Prima del nostro stato terrestre, il nostro
pianeta ha attraversato il grado della saggezza. Un esame semplice e, si po-
trebbe dire, logico, ve lo puo dimostrare. Guardatevi attorno nella natura con
tutte le sue entita. Non le guardate col vostro semplice intelletto, ma con il vo-
stro cuore e con le vostre forze affettive e troverete ovunque saggezza im-
pressa nella natura. Questa saggezza, di cui qui si parla, e intesa nel senso, che
sta, come una specie di sostanza spirituale, a base delle cose tutte. Contempla-
te qualsivoglia cosa nella natura; prendete, per esempio, un pezzo di femore, e
vedrete, che non si tratta di un masso solido, ma di una serie di travicelli sotti-
li disposti ora in questa, ora in quella direzione, ordinati in modo da formare
una meravigliosa armatura; e chi investiga la legge secondo la quale sono di-
sposti, trova, che e stata seguita quella del minimo impiego di materiale per il
massimo sviluppo, affinche il femore possa sostenere la parte superiore del
corpo umano. L'arte dei nostri ingegneri non e ancora arrivata a tanto, da po-
tere edificare un’armatura cosi ingegnosa, come quella costruita dalla saggez-
za che domina ovunque. Solo piu tardi 'uvomo possedera tale saggezza. La
saggezza divina pervade l'intiera natura; la saggezza umana non arrivera a
tanto che a poco a poco. Nel corso del tempo la saggezza umana conseguira
interiormente, cio che la saggezza divina ha occultato nella Terra. Ma nel me-
desimo senso, come la saggezza € stata preparata sulla Luna, di guisa che ora
si trova ovunque sulla Terra, viene ora preparato I'amore sulla Terra. Se vi riu-
scisse di guardare indietro chiaroveggentemente all’antica Luna, potreste ve-
dere, che allora tale saggezza non era in tutte le cose: molte di queste vi sem-
brerebbero ancora poco saggie, e soltanto durante il corso dell’'intiera evolu-
zione lunare la saggezza si e impressa dentro nelle cose; e quando la Luna
ebbe terminato la sua evoluzione, tutto ne era talmente impregnato, che
ovunque Vi era saggezza. — La saggezza interiore penetro con 'uomo, con la
comparsa dell’lo sulla Terra. Questa saggezza interiore deve essere pero svi-

luppata dall'uomo soltanto gradatamente. Come sulla Luna si e sviluppata la

52



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

saggezza, di guisa che essa sta ora nelle cose, cosi si sviluppa ora I'amore.
Dapprima e comparso nell’esistenza durante il tempo lemurico, nell’aspetto
piu basso, in quello sensuale; nel corso dell’esistenza terrestre, esso pero
sempre piu e piu si spiritualizzera, finche in ultimo, quando la Terra sara arri-
vata alla fine della sua evoluzione, 'intiera esistenza sara impregnata di amo-
re — come oggi e impregnata di saggezza - per mezzo dell’opera degli uomini,
se questi compiranno la loro missione. - E la Terra passera in uno stato plane-
tario avvenire - questo lo chiamiamo Giove; gli esseri pero, che si aggireranno
su Giove come gli uomini sulla Terra, troveranno ugualmente tutti gli esseri
olezzanti dell’amore, che, come uomini, essi stessi vi hanno posto dentro du-
rante 'esistenza terrestre, cosi come oggi gli uomini trovano la saggezza in
tutte le cose. Allora gli uomini svilupperanno I'amore della loro interiorita,
come ora gli uomini svilupperanno a poco a poco la saggezza. Il grande amore
cosmico, che ora inizia la sua esistenza sulla Terra, pervadera allora le cose. -
La mentalita materialista non crede alla saggezza cosmica, ma soltanto a quel-
la umana. Se con mente spregiudicata gli uomini guardassero dentro, nel cor-
so dell’evoluzione, vedrebbero che tutta la saggezza cosmica in principio era
arrivata al punto, a cui la saggezza umana sara arrivata soltanto alla fine della
Terra. Ai tempi, in cui i nomi venivano dati con maggiore esattezza che non
oggi, la saggezza subbiettiva operosa nell'uomo veniva chiamata intelligenza,
in contrapposto alla saggezza obiettiva cosmica. Luomo non pone mente af-
fatto, che cio, che scopre durante il corso dell’evoluzione terrestre, e stato gia
acquistato durante l'esistenza lunare dalle entita divino-spirituali e da esse

inoculato nella Terra. Prendiamo un esempio.

Viene inculcato nei bambini a scuola, per esempio, I'idea del grande pro-
gresso fatto dagli uomini, per mezzo della scoperta della carta. Ora, le vespe
hanno creato la carta gia da molti millenni; perche cio, che le vespe si costrui-
scono nei loro nidi consiste precisamente della medesima sostanza, di cui gli
uomini formano la carta, ed esse la creano precisamente allo stesso modo ma
per mezzo del processo vitale. Lo spirito delle vespe, I'anima di gruppo delle
vespe, che e una parte della sostanza divino-spirituale, ha scoperto la carta

gia molto tempo prima degli uomini. - Cosi 'uomo veramente va sempre se-

53



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

guendo a tastoni la sapienza cosmica. Tutto cio che 'uomo trovera nel corso
dell’evoluzione della Terra, € in principio gia contenuto nella natura. Ma cio
che 'uomo veramente dara alla Terra, e 'amore, che si sviluppera dalla forma
pill sensuale a quella piu spirituale. E questo il compito dell’evoluzione terre-
stre. La Terra é il cosmo dell’amore.

Ma domandiamo noi - che cosa e necessario all’'amore? - Che cosa occorre,
perche un essere possa amare un altro? - Occorre, che questo essere abbia la
sua piena autocoscienza, che sia completamente indipendente. Nessun essere
puo amarne un altro, nel pieno senso della parola, se quest’amore non € un
libero dono che fa a quest’altro essere. La mia mano non ama il mio organi-
smo. Solo un essere, che € indipendente, che & svincolato dall’essere amato,
puo amare quest’ultimo. Occorreva per questo che 'uomo arrivasse a divenire
un essere-lo; I'lo ha dovuto essere inoculato nella triplice corporeita umana,
perche la Terra possa adempiere alla sua missione dell’amore per mezzo degli
uomini. Cosi potrete comprendere, che nell’esoterismo cristiano venga detto:
come altre forze, e ultima la saggezza, sono affluite giu dagli Dei, durante I'esi-
stenza lunare, cosi I'amore, durante 1'esistenza terrestre, affluisce nella mede-
sima; e il portatore dell’'amore puo essere soltanto I'lo indipendente, il quale
si va sviluppando a poco a poco durante il corso dell’evoluzione terrestre. Ma
I'uvomo deve venire preparato a tutto molto lentamente, anche all’attuale
modo della sua coscienza. - Ammettiamo il caso, che 'uomo si fosse immerso
subito, fin dall’antica epoca lemurica, nel suo corpo fisico, e avesse gia veduto
allora la completa realta esteriore; - non avrebbe potuto, in un «tempo» cosi
accelerato, inoculare in sé medesimo I'amore. Occorse che egli fosse condotto
a poco a poco alla sua missione terrestre. Quando ancora non aveva la sua
piena autocoscienza, e non era arrivato a tanto, da percepire con la chiara co-
scienza diurna gli oggetti che lo attorniavano, gli venne dato, nella sua co-
scienza crepuscolare, il primo insegnamento dell’amore. Cosi vediamo, che
durante quei tempi in cui 'uomo aveva ancora un’antica coscienza chiaroveg-
gente di sogno, in cui 'anima dunque stava lungo tempo fuori del corpo, ven-
ne nell'uomo, in uno stato crepuscolare, ma non completamente autocoscien-

te, inoculato 'amore. Rappresentiamoci bene dinanzi all’anima questo uomo

54



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

dell’antico tempo, il quale non era ancora arrivato all’altezza della completa

autocoscienza.

L'uomo si addormentava la sera, ma in lui non avveniva un passaggio bru-
sco dalla veglia al sonno. Sorgevano delle immagini; egli viveva immagini di
sogno, che avevano pero rapporto vivente con il mondo spirituale, - cioe,
I'uomo si familiarizzava durante il sonno con il mondo spirituale. Ivi lo spirito
divino gl'instillava nella coscienza crepuscolare i primi germi di ogni attivita
di amore. Cio che deve manifestarsi nel corso dell’evoluzione terrestre per
mezzo dell’amore, affluiva dapprima durante la notte dentro agli uomini. Il
Dio, il quale porta sulla Terra la vera missione terrestre, comincio a manife-
starsi di nottetempo all’antica coscienza chiaroveggente ottusa, prima di po-
tersi manifestare alla chiara coscienza diurna. - Poi, lentamente e gradata-
mente, i tempi, in cui 'uomo si trova nello stato chiaroveggente ottuso, diven-
tano sempre piu brevi, la coscienza diurna sempre piu lunga, le cornici auri-
che intorno agli oggetti sempre piu confuse, e gli oggetti acquistano contorni
sempre piu decisi. Prima 'uomo vedeva il sole, la luna con un possente alone,
tutto sembrava giacere in una massa nebulosa. Lentamente si va rischiarando
'intiera vista, e i contorni delle cose si fanno precisi. A questa condizione
I'uomo e arrivato gradatamente. Cio che egli vede la esteriormente, mentre il
sole rischiara la Terra, e gli manifesta attraverso la luce visibile l'intiera esi-
stenza terrestre, minerali, vegetali, animali, lo sente come manifestazione del
divino nell’esteriore. Che cosa € nel senso dell’esoterismo cristiano, cio che
diventa visibile nella chiara coscienza diurna? Cio dai cui € composta la Terra
nel vasto ambito suo? E una manifestazione di forze divine, una manifestazio-
ne esteriore, materiale, della spiritualita interiore! Volgete lo sguardo fuori sul
sole - o su cio che trovate sulla Terra: e una manifestazione del divino-spiri-
tuale. Questo divino-spirituale, nell’aspetto attuale con cui risiede a base di
tutto cio che apparisce alla chiara coscienza diurna, ossia, il mondo invisibile
dietro a questo intiero mondo visibile diurno, vien chiamato dall’esoterismo
cristiano, il «Logos», la «Parola». Perche come I'uomo puo in ultimo pronun-
ciare in se stesso la parola, cosi in principio, tutto, il regno animale, il regno

vegetale, il regno minerale, e nato dal Logos. Tutto e Logos, che ha preso cor-

55



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

po; e come la vostra anima domina invisibile nella vostra interiorita e si crea
esteriormente un corpo, cosi ogni elemento animico si crea nel mondo il cor-
po esteriore ad esso adatto, e si manifesta per mezzo di un fisico qualsiasi.
Dove ¢ allora il corpo fisico del Logos, di cui parla il Vangelo di Giovanni, e che
oggi vogliamo sempre piu portare alla nostra coscienza? L'apparizione piu
pura di questo corpo esteriore fisico del Logos e dapprima nella luce esteriore
solare. La luce del sole non & mera luce materiale. Per la visione spirituale e
altrettanto veste del Logos, come il nostro corpo fisico esteriore € la veste per
la nostra anima. Se il nostro rapporto con un altro uomo fosse come quello at-
tuale della maggior parte degli uomini con il sole, non potremmo imparare a
conoscere quest’altro uomo; in tal caso, il nostro rapporto con ogni altro
uomo, dotato di un’anima senziente, pensante e volente sarebbe tale, che non
potremmo presupporre in lui niente di animico-spirituale, ma potremmo sol-
tanto tastare un corpo fisico - e credere, che esso pure sia di carta pesta. Ma
se vogliamo penetrare nello spirituale, nella luce solare, dobbiamo considera-
re, come se dalla parte corporea di un uomo imparassimo a conoscere la sua
interiorita. Come il vostro corpo si comporta verso la vostra anima, cosi la
luce solare verso il Logos. Nella luce solare v’ha spirito che si riversa sulla
Terra. Questo spirito, se siamo capaci di comprendere non soltanto il corpo
solare, ma anche lo Spirito solare, questo spirito e I'amore, che vien giu sulla
Terra. La luce fisica solare non soltanto risveglia le piante, di guisa che le pian-
te deperirebbero se essa non agisse su di loro, - ma con la luce fisica solare
affluisce anche sulla Terra il caldo amore della Divinita; e gli uomini sono qui
appunto, per accogliere in loro il caldo amore della Divinita, per svilupparlo e
per contracambiarlo. Ma questo hanno potuto fare soltanto col divenire esse-

ri-lo autocoscienti. Da allora soltanto hanno potuto contracambiare 'amore.

Allorche gli uomini dapprincipio si trattenevano soltanto breve tempo nella
loro vita diurna, non potevano intendere nulla della luce, che accendeva al
contempo I'amore. La luce risplendeva nelle tenebre, ma le tenebre non pote-
vano ancora nulla comprendere della luce; e se questa luce, che € al contempo
I'amore del Logos, fosse stata manifestata all'uomo soltanto attraverso le bre-

vi ore del giorno, 'uomo non avrebbe compreso questa luce dell’'amore. Ma

56



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

nella ottusa coscienza chiaroveggente di sogno di quell’antica epoca I'amore
scorreva tuttavia dentro nell'uomo. E ora gittiamo uno sguardo dietro 1'esi-

stenza, sopra un grande mistero del mondo, sopra un mistero importante.

Rendiamoci ben conto che, per cosi dire, la direzione del mondo per la no-
stra Terra era tale, che durante un certo tempo I'amore affluiva in modo inco-
sciente nell'uomo, attraverso una coscienza crepuscolare chiaroveggente, e lo
preparava interiormente ad accogliere I'amore nella piena chiara coscienza
diurna. - Abbiamo visto, che la nostra Terra e diventata gradatamente il Co-
smo, che ha da compiere la missione dell’amore. La Terra viene illuminata dal
sole attuale. Come 'uomo dimora sulla Terra e si appropria a poco a poco
I’amore, cosi degli altri esseri, piu elevati, dimorano sul sole, perche il sole e
arrivato a un grado superiore di esistenza. Luomo e abitante della Terra, e cio
significa essere un’entita, che fa suo I'amore durante il tempo terrestre. Un
abitante del sole al tempo nostro significa un essere, che puo accendere
I'amore, che puo far affluire 'amore. Gli abitanti della Terra non potrebbero
sviluppare I'amore, non potrebbero accoglierlo, se gli abitanti del sole non
mandassero loro la saggezza matura con i raggi della luce. In quanto la luce
del sole fluisce giu sulla Terra, si sviluppa su questa I'amore. Questa € una ve-
rita ben reale. Le entita, che sono cosi elevate da potere emanare I'amore,
hanno fatto del sole il loro campo d’azione. - Allorche la luna ebbe terminato
la sua evoluzione vi erano sette di tali entita principali, arrivate a tanto da po-
ter emanare 'amore. Qui tocchiamo un mistero profondo che viene rivelato
dalla scienza dello Spirito: la, al principio dell’evoluzione terrestre, vi era
I'uvomo bambino, che doveva accogliere I'amore e che era pronto ad accogliere
I'lo, - e dall’altra parte vi era il sole, che si era distaccato, ed era asceso a un’e-
sistenza superiore. Su questo sole si potevano evolvere sette Spiriti di luce
principali, i quali erano al contempo gli Spiriti donatori dell’amore. Sei di essi
soltanto presero dimora sul sole; e cio che ci affluisce fisicamente nella luce
del sole contiene in se le forze spirituali di amore dei sei Spiriti di luce - o dei
sei Elohim, quali li troviamo nella Bibbia. Uno di essi si distacco, e segui un’al-
tra via per il bene dell’'uomo; non scelse il sole, ma la luna per sua dimora; e

questo Spirito di luce, il quale rinunzio, volontariamente, all’esistenza solare e

57



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

si scelse la luna, altri non e che colui, che I'antico Testamento chiama «Jahve»
o «Jehova». E quest’'uno che si scelse per dimora la luna, e quegli, che dalla
luna riverso sulla Terra la saggezza matura, e in tal modo preparo I'amore.

Considerate ora questo mistero, che sta dietro alle cose.

La notte appartiene alla luna, ed essa apparteneva anche di piu alla luna in
quell’antico tempo, quando 'uomo ancora non poteva ricevere dal sole la for-
za dell’amore, quando non poteva ancora ricevere dalla luce diretta questa
forza dell’amore. Allora, dalla luce lunare, egli riceveva, riflessa, la forza della
saggezza matura. Essa fluiva a lui dalla luce lunare, durante la coscienza not-
turna. Jahve si chiama percio il Reggente della notte, il quale preparava 'uomo
all’amore che doveva poi sorgere piu tardi durante la piena coscienza di gior-
no. Cosi guardiamo indietro all’antica epoca dell'umanita, in cui si verifico spi-
ritualmente il processo, del quale i corpi celesti sono soltanto i simboli, e in

cui avete da una parte il sole, dall’altra la luna.

VPN ounig

N :
OXrey ouveif

Durante la notte, a determinati tempi, la luna ci manda, riflessa, la forza so-
lare. E la medesima luce che ci perviene anche dal sole. Cosi negli antichi tem-
pi Jahve o Jehova irradiava di riflesso la forza della saggezza matura, la forza
dei sei Elohim, e questa forza egli faceva scorrere negli uomini durante il tem-
po del sonno notturno, e li preparava in modo, che divenissero capaci di rice-

58



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

vere a poco a poco piu tardi, anche durante la coscienza diurna, la forza del-

I’amore.

Il disegno, di cui sopra, deve accennare in modo simbolico agli uomini desti
di giorno, in cui corpo fisico e corpo eterico dipendono dal divino, e I'lo e il
corpo astrale sono sul piano fisico dentro al corpo fisico e al corpo eterico;
qui, dall’esteriore, l'intiero sistema dell'uomo viene illuminato dal sole. Della
notte sapete ora, che per gli uomini dei tempi primordiali, essa era molto piu
lunga molto piu attiva. In essa il corpo astrale e I'lo sono fuori del corpo fisico
e del corpo eterico; I'lo e completamente nel mondo astrale, e il corpo astrale
viene immerso dall’esteriore nel corpo fisico, di guisa che pero, in quanto al-
'intiera sua entita, esso € tuttavia adagiato nello spirituale divino. La il sole
non puo risplendere direttamente sul corpo astrale umano e accendere in
questo la forza dell’amore. Agisce la luna, che riflette la luce solare, per mezzo
di Jahve o Jehova. La luna e il simbolo per Jahve o Jehova e il sole non € altro
che il simbolo per il Logos, che e la somma degli altri sei Elohim. Questo dise-
gno, che potete studiare, e sul quale potete meditare, non accenna a tutto cio
che simbolicamente; e se vi riflettete sopra, troverete, quali profonde verita
dei Misteri sieno in esso rappresentate, come, cioe, durante molto tempo, per
mezzo di Jahve, 'amore venisse inoculato nell’'uomo a sua insaputa, durante la
coscienza notturna. Cosi 'uomo veniva preparato, perche a poco a poco egli
potesse sentire anche il Logos, la forza del suo amore. Come era possibile

questo? Come poteva succedere? Ora arriviamo all’altra parte del mistero.

Abbiamo detto, che 'uomo era chiamato sulla Terra all’amore autocoscien-
te. Egli doveva dunque avere durante la chiara coscienza diurna una guida, un
maestro, che gli si presentasse in modo che egli lo potesse percepire. Soltanto
durante la notte, nella coscienza crepuscolare, poteva all'uomo venire inocula-
to 'amore. A grado a grado pero doveva verificarsi qualcosa - doveva verifi-
carsi qualcosa con piena realta, che desse la possibilita all'uomo di vedere
fuori, fisicamente, 'essere dell’amore stesso. Come poteva cio verificarsi?
Questo poteva verificarsi soltanto per il fatto, che I'essere dell’amore divino,

del Logos, divenisse un essere sulla Terra — un essere di carne sulla Terra,

59



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

quale 'uomo poteva percepirlo sulla Terra con i suoi sensi. Poiche I'uomo si
evolveva alla percezione, per mezzo dei suoi sensi esteriori, il Dio, il Logos, ha
dovuto diventare egli stesso un essere sensibile. Doveva comparire in un cor-
po di carne. Questo e successo per mezzo del Cristo-Gesu, e I'avvento storico
del Cristo Gesu altro non significa, se non il fatto, che le forze dei sei Elohim o
del Logos si sono incarnate nel Gesu di Nazareth, al principio della nostra éra;
che erano realmente in lui nel mondo della visibilita. Di questo si tratta. Cio
che di forza interiore giace nel sole, la forza dell’amore del Logos, prese figura
umana fisica nel corpo di Gesu di Nazareth. Perche sulla Terra, per la coscien-
za sensoria dell'uomo, Dio ha dovuto presentarsi a quest’ultimo con figura
corporea, come un altro oggetto esteriore qualsiasi, come un altro essere. Che
cosa € dunque questa entita che al principio della nostra éra ci si presento
come Cristo Gesu? Essa altro non e, che I'incarnazione del Logos, degli altri sei
Elohim, ai quali era andato innanzi come preparatore quell’'uno, il Dio-Jahve; e
questa unica figura di Gesu di Nazareth, in cui era incarnato il Cristo o il Lo-
gos, reca percio quello che prima affluiva giu sulla Terra soltanto dal Sole, cio
che e contenuto soltanto dalla luce solare; lo ha portato nella vita dell’'uomo,
nella storia stessa dell'umanita: «Il Logos divenne carne!» Questo e cio, a cui il
Vangelo di Giovanni attribuisce maggior valore. E lo scrittore del Vangelo di
Giovanni ha dovuto dar maggior valore appunto a questo fatto. Perche € vero:
dopo che alcuni dei discepoli iniziati del Cristo ebbero compreso di che si
trattava, ne sorsero degli altri, che non potevano comprendere questo com-
pletamente; essi capivano bensi pienamente che a base di ogni materialita, di
tutto cio che ci si presenta come sostanza, vi € un animico-spirituale: ma cio
che non potevano comprendere si era, che in un singolo uomo il Logos stesso,
una volta, si fosse incarnato in modo fisico visibile per il mondo fisico-sensibi-
le. Questo essi non potevano capire. E in questo che cid che si presenta a noi
nei primi secoli cristiani, come «Gnosi», si differenzia dal vero cristianesimo
esoterico. Lo scrittore del Vangelo di Giovanni accenna a questo con possenti
parole: «No, non dovete considerare il Cristo come un essere permanente-
mente supersensibile e invisibile, che risiede a base di ogni sostanzialita, ben-

si dovete porre gran valore al fatto, che la Parola e divenuta carne, che essa ha

60



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

dimorato fra noi!» Questa e la sottile differenza fra il cristianesimo esoterico e
la Gnosi originaria. La Gnosi conosce il Cristo come lo conosce il cristianesimo
esoterico, ma soltanto come un’entita spirituale, e vede tutt’al piu in Gesu di
Nazareth un messo umano, piu o0 meno collegato con questa entita spirituale.
Essa vuole tener fermo al Cristo, che rimane invisibile. All'incontro il cristia-
nesimo esoterico e stato sempre nel senso del Vangelo di Giovanni, che pog-
giava sul terreno solido della parola: «E il Logos e divenuto carne e ha dimora-
to fra noi!» Quegli, che era la nel mondo visibile, & una vera incarnazione degli

altri sei Elohim, del Logos.

Per mezzo di cio, dunque, la missione della Terra, cio che doveva divenire
della Terra attraverso I'’evento di Palestina, e finalmente penetrato giustamen-
te nella Terra. Prima tutto era preparazione. Come doveva dunque principal-

mente qualificarsi il Cristo che dimorava nel corpo di Gesu di Nazareth?

Egli doveva principalmente qualificarsi, come il grande apportatore e vivifi-
catore del libero essere umano autocosciente. Riassumiamo questa vivente
dottrina del Cristo con brevi parole paradigmatiche. Dovremo dire: la Terra vi
e, per dare all'uomo la piena autocoscienza, I'«lo sono». Prima tutto non era
che preparazione per questa autocoscienza, per questo «lo sono»; e il Cristo
fu colui, che diede I'impulso, perche gli uomini tutti - ognuno come singolo
essere - possano sentire '«lo sono». Ora soltanto e stato dato il poderoso im-
pulso, che ha dato agli uomini sulla Terra una vigorosa spinta innanzi. Pos-
siamo verificare questo confrontando il cristianesimo con la dottrina del vec-
chio Testamento. In questa dottrina 'uomo non sentiva ancora completamen-
te I'«lo sono» nella propria personalita. Egli aveva ancora un residuo di cio,
che era rimasto dall’antico tempo della coscienza trasognata, in cui I'uomo
non si sentiva come un Seé, ma come un arto dell’entita divina, cosi come
I'animale oggi ancora e un membro dell’anima di gruppo. Dall’anima di grup-
po gli uomini sono usciti e sono progrediti fino a un’esistenza individuale in-
dipendente, che sente I'«lo sono» in ogni singolo uomo - e Cristo e la forza,
che ha portato gli uomini a questa libera coscienza dell’«lo sono». Contem-

pliamo questo fatto nel suo pieno significato interiore.

61



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Il seguace dell’antico Testamento non si sentiva ancora cosi segregato nella
sua singola personalita, come quello del Nuovo Testamento. Il seguace dell’An-
tico Testamento non diceva ancora nella sua personalita: «lo sono un Io». Egli
si sentiva nell’intiero antico popolo giudaico, e sentiva I'«lo di gruppo del po-
polo». Trasferiamoci ora viventemente nella coscienza di un siffatto seguace
dell’Antico Testamento. Il vero cristiano sente I'«lo sono » e gradatamente
sempre piu imparera a sentirlo; il seguace dell’Antico Testamento, invece, non
sentiva cosi '«lo sono». Egli si sentiva un arto dell’intiero popolo e alzava lo
sguardo all’Anima di gruppo, e se voleva esprimere questo, diceva: «la mia co-
scienza risale fino al padre dell'intiero popolo, fino ad Abraham; noi - io e Pa-
dre Abraham - siamo tutt’'uno. Un Io comune ci abbraccia tutti; e mi sento si-
curo nella sostanzialita spirituale del mondo, soltanto, quando mi sento ripo-
sare nella sostanza spirituale del popolo!». Cosi il seguace dell’Antico Testa-
mento guardava in su fino a Padre Abraham e diceva: «lo e il Padre Abraham
siamo tutt’'uno! Nelle mie vene scorre il medesimo sangue che scorre nelle
vene di Abraham». Ed egli sentiva il Padre Abraham come la radice, dalla qua-
le spuntava come un arto ogni singolo Abrahamita. Allora venne il Cristo-Gesu
e disse ai suoi iniziati piu vicini e piu intimi: «Finora gli uomini hanno giudica-
to soltanto secondo la carne, secondo la parentela del sangue; la coscienza per
loro consisteva nel sentirsi riposare in un rapporto superiore invisibile. Voi
pero dovete credere a un rapporto molto piu spirituale, a quello, che va oltre
la parentela del sangue. Dovete credere a un fondamento paterno spirituale,
in cui e radicato I'lo, che e piu spirituale di quel fondamento che unisce il po-
polo giudeo come Anima di gruppo; dovete credere a cio che riposa in me e in
ogni uomo, e cio non € soltanto tutt'uno con Abraham - cio e tutt'uno con il

fondamento cosmico divino!»

Nel senso del Vangelo di Giovanni il Cristo Gesu percio ha affermato: «Pri-
ma che Padre Abraham fosse era I'«lo-Sono». Non soltanto fino al Principio-
Padre, che arriva fino ad Abraham, risale il mio Io primordiale - I'lo e tutt'uno
con cio, che pulsa attraverso l'intiero Cosmo - fino a quello risale la mia spiri-
tualita: «lo e il Padre siamo tutt'uno!» Queste sono le parole importanti che si

devono sentire; allora si sentira la spinta che afferro 'uomo, e che porto in-

62



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

nanzi I'evoluzione dell'umanita, per virtu di quell'impulso, che venne dato
dalla comparsa del Cristo-Gesu. Il Cristo-Gesu fu il grande vivificatore dell’«lo

sSono».

E ora cerchiamo di ascoltare un poco, cio che dicevano i suoi iniziati piu in-
timi -, come esprimevano cio, che ad essi si manifestava. Essi dicevano: finora
non e esistita nessuna singola corporeita umana, alla quale si potesse applica-
re questo nome dell’«lo sono», come a colui che ha per primo portato nel
mondo questo significato dell’«lo sono»; e percio chiamarono I'«lo sono» il
nome del Cristo-Gesu. Questo era il nome, in cui gl'iniziati piu intimi si senti-
vano riuniti, - nel nome, che essi dunque intendevano, nel nome «lo sono».
Cosi dovete penetrare nei capitoli piu importanti del Vangelo di Giovanni. Se
prendete dunque quel capitolo dove stanno le parole: «Io sono la luce del
mondo!» dovete intendere questo letteralmente, del tutto letteralmente. L'«lo
sonov, il quale allora per la prima volta si presenta nella carne, che cosa e
esso? E lo stesso che affluisce alla Terra nella luce del sole come forza del Lo-
gos. Ovunque, nell’'intiero ottavo capitolo, a principiare dal 12.mo versetto,
che ordinariamente ¢ intitolato «Gesu, la luce del mondo», avete la parafrasi
di queste profonde verita del significato dell’«lo sono». Leggete il capitolo in
modo, da accentuare ovunque l'«Io» o I'«lo sono», e sapendo che I'«lo sono»
era il nome, nel quale gl'iniziati si sentivano uniti. Allora lo comprenderete,
allora questo capitolo vi apparira tale, da doverlo leggere a un dipresso nel

modo seguente:

Allora Gesu parlo ai suoi discepoli e disse: «Cio che puo dire «lo sono» a se
stesso ¢ la forza della luce del mondo; e chi mi segue vedra alla chiara lucida
coscienza del giorno cio, che non vedono coloro, i quali si aggirano nelle tene-

bre».

Coloro pero, che si attenevano all’antica credenza, che la luce dell’amore
potesse essere inoculata negli uomini soltanto per via notturna, e che erano
chiamati Farisei, risposero: «Tu ti appelli al tuo «lo sono», noi pero ci appel-
liamo al Padre Abraham. La sentiamo la forza, che ci autorizza a presentarci

63



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

come esseri autocoscienti; 1a ci sentiamo forti, quando c’'immergiamo nella
comune base dell’lo, che conduce su fino al padre Abraham».

Gesu parlo: «Quando si parla nel senso dell’«lo», come parlo io, la testimo-
nianza e verace, perche io so che questo «lo» viene dal Padre, dalla comune
base primordiale del mondo, e so dove ritornax.

E ora I'importante frase (Cap. 8 versetto 15), che dovete interpretare lette-

ralmente nel modo seguente:

«Voi giudicate tutto secondo la carne. lo pero non giudico il niente che e

nella carne.

E quand’anche io giudicassi, il mio giudizio e verace. Perche allora I'lo non e

di per se solo, ma I'lo e unito col Padre, dal quale I'lo trae origine».

Questo e il significato di questo passo. Vedete cosi ovunque il richiamo al
padre comune e potremo raffigurarci dinanzi all’anima il concetto Padre an-
che con maggior precisione. Cosi vedete come le parole: «Prima che Padre
Abraham fosse, era I'«lo sono», contengano vivente la quintessenza delle pa-

role della dottrina cristiana.

Oggi abbiamo approfondito le parole del Vangelo di Giovanni meglio di quel
che non avremmo potuto, se le avessi interpretate in modo esteriore. Abbia-
mo tratto queste parole dalla saggezza dello Spirito, in quanto abbiamo alluso
ad alcune parole importanti del Vangelo di Giovanni, che indicano appunto cio
che vi e di essenziale nel Cristianesimo. Vedremo, come proprio per il fatto di
aver prima compreso tali parole essenziali e primordiali del Vangelo, luce e

chiarezza si spanderanno sull’intiero Vangelo di Giovanni.

Prendete tutto questo come il contenuto della dottrina, che e stata insegna-
ta nella scuola esoterica cristiana, e che lo scrittore del Vangelo di Giovanni ha
trascritta nel modo di cui parleremo, per trasmetterla al mondo avvenire a co-

loro, che vogliono veramente penetrarne il senso.

64



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

IV - Il risveglio di Lazzaro

Dalle tre precedenti conferenze si e potuto sufficientemente rilevare, che e
possibile ritrovare nel Vangelo di Giovanni le verita scientifico-spirituali. Ma ci
e riuscito altrettanto evidente, che per trovare queste verita, occorre pesare
sulla bilancetta ogni parola del Vangelo di Giovanni. In questi documenti reli-
giosi importa, in realta, che il vero effettivo tenore delle parole venga perfet-
tamente compreso. Perche tutto in questo documento, e lo vedremo ancora in
diversi altri casi, ha il significato piu profondo che si possa immaginare. Non &
pero soltanto il tenore delle parole in questa o in quella frase che va tenuto in
considerazione, ma anche qualcosa d’altro; cioe, la formazione, la composi-
zione, la struttura del documento. Per tali cose, a dire il vero, I'uomo odierno
non ha piu completamente il giusto sentire. Gli antichi scrittori - se cosi ci e
permesso di chiamarli - hanno messo nelle loro opere molto maggiore com-
posizione architettonica, molto maggiore struttura interiore, di quello che or-
dinariamente non si creda. Per aver la conferma di questo, basta ricordarsi di
un poeta relativamente poco lontano, di Dante, e di come nella «Divina Com-
media» tutto sia architettonicamente costruito e articolato sulla base del ter-
nario; e non e senza ragione che ogni parte della Commedia di Dante si chiude
con parola «stelle». Valga questo soltanto per mostrare, come gli antichi scrit-
tori abbiano costruito le loro opere architettonicamente; - sopratutto nei
grandi documenti religiosi non si deve mai perdere di vista questa composi-
zione architettonica, perche, in certe circostanze, essa puo significare moltis-
simo. Questo significato, pero, occorre prima rintracciarlo.

A questo proposito bisogna ricordarsi, che alla fine del 10.mo capitolo del
Vangelo di Giovanni vi € una frase, di cui dobbiamo conservare memoria. Sta

detto nel 41.mo versetto:

«E andarono molti da lui, e dicevano: In quanto a Giovanni, ei non fece al-
cun segno.

E tutto quello che di costui disse Giovanni, era la verita».

65



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Questo significa, che in questo versetto del 10.mo capitolo troviamo l'indi-
cazione, che la testimonianza che vien data sul Cristo da Giovanni, € vera; con
parole speciali, viene espresso che questa testimonianza € vera. - E ora arri-
viamo alla fine del Vangelo di Giovanni e vi troviamo un versetto corrispon-
dente. Sta detto nel 24.mo versetto del 21.mo capitolo:

«Questo e quel discepolo che attesta queste cose e le ha scritte; e sappiamo

che é veridica la sua testimonianzan.

Cosi abbiamo alla fine una dichiarazione, che la testimonianza di colui che
riferisce e veritiera. Tali corrispondenze e armonie, che or qua or la con una
parola ci dicono qualcosa di speciale, non sono mai senza ragione negli antichi
scritti; appunto dietro a questa particolare corrispondenza si nasconde qual-
cosa d'importante, e se ne indichiamo la base, le nostre considerazioni si tro-

veranno poste in giusta luce.

A meta del Vangelo di Giovanni si narra un fatto, senza la comprensione del
quale non si puo affatto comprendere quel Vangelo. Immediatamente dopo il
passo, in cui si trovano quelle parole corroboranti la verita della testimonian-
za, vi ¢ il capitolo sul risveglio di Lazzaro. Per mezzo di questo capitolo sul ri-
sveglio di Lazzaro l'intiero Vangelo di Giovanni si scinde in due parti. E alla
fine della prima parte viene indicato, che per tutto cio che sta detto, e che
deve essere confermato nei riguardi del Cristo Gesu, deve valere la testimo-
nianza di Giovanni Battista; e proprio alla fine del Vangelo viene indicato, che
per tutto cio che vi € dopo il capitolo sul risveglio di Lazzaro, deve valere la te-
stimonianza del discepolo, del quale sentiamo spesso dire «che il Signore lo

amava». Che significa insomma il «risveglio di Lazzaro»?

Vi ricordo, che dopo la narrazione del risveglio di Lazzaro, vi € nel Vangelo
di Giovanni una frase apparentemente enimmatica. Raffiguratevi un poco I'in-
tiera situazione: il Cristo Gesu compie cio, che nella parlata ordinaria si chia-
ma un miracolo, nel Vangelo stesso un «segno»: il risveglio di Lazzaro. E dopo
vi sono le seguenti parole: «Quest'uomo fa molti segni», e tutto cio che segue
mostra che gli accusatori non vogliono aver nessuna comunanza con lui per

via di questi segni. — Se leggete queste parole, comunque possano essere tra-

66



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

dotte (gia vi ho accennato nel mio «Cristianesimo come fatto mistico»), dove-
te chiedere: che cosa sta veramente a base di esse? E proprio il risveglio di un
uomo che spinge gli oppositori a insorgere contro il Cristo Gesu? Perche pro-
prio il risveglio di Lazzaro eccita tanto gli oppositori? Perche comincia pro-
prio allora la persecuzione? Ogni persona, che sa leggere con intendimento,
deve accorgersi che un profondo mistero sta nascosto in questo capitolo. Que-
sto mistero che vi si occulta, altro non €, se non la comunicazione di chi sia ef-
fettivamente il vero autore del Vangelo di Giovanni, di chi realmente dica tutto
cio che sta detto in quel Vangelo. Per comprendere questo, dobbiamo gittare
una volta uno sguardo su cio che chiamiamo '«Iniziazione» negli antichi Mi-

steri. Come si svolgeva questa iniziazione negli antichi Misteri?

Un uomo, che era iniziato, poteva avere egli stesso delle esperienze, delle
vicende nei mondi spirituali, di guisa che poteva diventare un testimonio dei
mondi spirituali. Coloro che erano giudicati maturi per l'iniziazione, venivano
attirati in questi Misteri. Ovunque - in Grecia, presso i Caldei, presso gli Egizi,
presso gl'Indiani, vi erano di questi Misteri. In essi gl'iniziandi venivano istrui-
ti lungamente nelle cose, a un dipresso, che impariamo oggi nella scienza del-
lo Spirito; e quando erano abbastanza istruiti, seguiva cio che schiudeva loro
la via alla visione diretta. Ma negli antichi tempi cio non poteva effettuarsi al-
trimenti che mettendo 'uomo, nei riguardi delle sue quattro membra, corpo
fisico, corpo eterico, corpo astrale e I'lo, in uno stato del tutto speciale. Cio che
allora succedeva all’iniziando si era, che egli veniva trasferito dall’iniziatore,
da colui che lo iniziava e che se ne intendeva, per tre giorni e mezzo in uno
stato somigliante a morte. Questo avveniva per la seguente ragione. Quando
nell’attuale ciclo di evoluzione I'uomo si trova in quello, che ordinariamente si
chiama stato di sonno, il suo corpo fisico e il suo corpo eterico giacciono nel
letto - I'lo e il corpo astrale ne vengono sollevati fuori. Luomo non puo allora
percepire alcun evento spirituale attorno a se, perche il suo corpo astrale non
ha ancora organi spirituali sensori per percepire in quel mondo, in cui 'uomo
allora si trova. Soltanto quando il suo corpo astrale e il suo Io rientrano nel
suo corpo fisico e nel suo corpo eterico, e si servono di nuovo degli occhi e

delle orecchie, 'uomo percepisce nuovamente il mondo fisico, ciog, in genere

67



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

il mondo che lo circonda. Per mezzo di cio, che gl'iniziandi avevano imparato,
essi diventavano capaci di formare gli organi sensori spirituali del loro corpo
astrale. Quando erano arrivati a tanto, che il loro corpo astrale aveva formato
questi organi sensori, occorreva provvedere, a che tutto cio che il corpo astra-
le aveva accolto in se, s'imprimesse nel corpo eterico, come le parole di un si-
gillo nella ceralacca. Questo € cio che importava. Tutte le preparazioni per
I'iniziazione poggiavano sul fatto, che I'uvomo si dedicasse a tali processi inte-
riori, che trasformavano |'organizzazione del suo corpo astrale. L'uomo, anche
nei riguardi del suo corpo fisico, era in tempi remoti tale, che non aveva occhi
ne orecchie come oggidi, ma aveva invece degli organi indifferenziati - cosi
come gli animali che non sono mai stati esposti alla luce, non hanno occhi. La
luce forma l'occhio, il suono forma I'orecchio. Cio che I'uomo esercita merce la
meditazione, la concentrazione, e cio che egli sperimenta per tal mezzo inte-
riormente, agisce come la luce sull’occhio, il suono sull’orecchio; per tal mez-
zo il corpo astrale viene trasformato e vengono tratti fuori gli organi di cono-
scenza, per guardare nel mondo astrale, nel mondo superiore. Ora essi non
sarebbero ancora abbastanza fissati nel corpo eterico; vi rimangono fissati
per il fatto, che cio che si forma anzitutto nel corpo astrale, viene impresso sul
corpo eterico. Fintanto pero che il corpo eterico stava conficcato dentro al
corpo fisico non era possibile, che cid che veniva conseguito per mezzo degli
esercizi si imprimesse pure veramente nel corpo eterico. Occorreva per que-
sto che il corpo eterico venisse sollevato fuori del corpo fisico. Quando dun-
que durante i tre giorni e mezzo di sonno simile a morte il corpo eterico veni-
va sollevato fuori del corpo fisico, tutto cio che era preparato nel corpo astrale
s'imprimeva nell’eterico. L'uomo sperimentava il mondo spirituale. Quando
veniva poi richiamato nel corpo fisico dal sacerdote iniziatore, egli era un te-
stimonio per scienza propria di cio che si svolge nei mondi spirituali. Questa
procedura e diventata inutile appunto per virtu della comparsa del Cristo
Gesu. Questo sonno simile a morte di tre giorni e mezzo puo oramai essere
sostituito dalla forza che emana dal Cristo. Perché vedremo subito, che nel
Vangelo di Giovanni risiedono le forze potenti, per cui oggi il corpo astrale,

anche se il corpo eterico sta ancora dentro al corpo fisico, ha nondimeno la

68



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

forza di imprimere in quello, cio che in esso prima e stato preparato. Ma oc-
correva a tal fine, che prima vi fosse il Cristo Gesu. Prima gli uomini non erano
da tanto, che senza questo procedimento caratteristico potesse venire im-
presso nel corpo eterico cio che per mezzo della meditazione e della concen-
trazione era stato preparato nel corpo astrale. Questo era un processo che si e
svolto spesso nei Misteri: un iniziando viene posto da un sacerdote iniziatore
in un sonno simile a morte; in questo, I'iniziando viene condotto attraverso ai
mondi superiori, - poi viene di nuovo richiamato dal sacerdote iniziatore nel
suo corpo fisico - ed € ormai, per esperienza propria, un testimonio dei mon-
di spirituali.

Cio veniva compiuto sempre nel piu profondo segreto, e il mondo esteriore
non sapeva nulla dei processi degli antichi Misteri. Per mezzo del Cristo Gesu,
al posto dell’antica iniziazione, doveva subentrarne una nuova, determinata
da quelle forze, delle quali ancora dovremo parlare. Dovevasi, in certo qual
modo, por fine all’antica forma di iniziazione. Ma occorreva un passaggio dal-
I’éra antica alla nuova! per questo passaggio occorreva che ancora una volta si
facesse un’iniziazione nel modo antico, pero nell’esoterismo cristiano. Questo
non poteva essere fatto che dal Cristo Gesu, - e I'iniziando dovette essere co-
lui, che vien chiamato Lazzaro. «Questa malattia non e per morte» - cosi sta
scritto; essa e il sonno simile a morte di tre giorni e mezzo; questo e chiara-
mente indicato.

Vedrete, che il fatto viene esposto in una descrizione molto velata, ma per
chi e capace in genere di decifrare tali modi velati di rappresentare, esso si ri-
vela come una iniziazione. L'individualita di Lazzaro doveva essere iniziata in
modo, che egli potesse divenire un testimonio dei mondi spirituali. E ci ven-
gono dette parole, che nel linguaggio dei Misteri sono molto significative; ci
viene detto: «che il Signore amava Lazzaro». Che significa amare nel linguag-
gio dei Misteri? Amare, esprime il rapporto fra discepolo e maestro. «Colui
che il Signore amava» € il discepolo piu intimo, il piu iniziato. Il Signore stesso
aveva iniziato Lazzaro, e questi si e alzato dalla tomba come un iniziato, vale a

dire, dal posto della sua iniziazione. E le medesime parole «colui che il Signore

69



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

amava» ci vengono sempre dette in seguito di Giovanni, - o, per dir meglio -
dello scrittore del Vangelo di Giovanni; perche il nome «Giovanni» non viene
menzionato; e appunto colui, che ¢ il discepolo prediletto, e al quale deve ri-
condursi il Vangelo di Giovanni. E Lazzaro stesso risvegliato, e lo scrittore del
Vangelo di Giovanni intendeva dire con questo: «Cio che io ho da dire, devo
dirlo per virtu dell’iniziazione, che mi & stata impartita dal Signore stesso!
Percio lo scrittore del Vangelo di Giovanni distingue bene cio che avviene
prima del risveglio di Lazzaro, e cio che succede dopo il risveglio di Lazzaro.
Prima di quel risveglio viene citato un antico iniziato, uno che e arrivato alla
conoscenza dello Spirito, e viene affermato che la sua testimonianza e verace.
«Di cio pero che v’ha da dire sulle cose piu profonde, sul Mistero di Palestina
parlo io stesso, io, il risvegliato; di queste posso soltanto parlare dopo il risve-
glio!» Abbiamo percio nella prima parte del Vangelo di Giovanni la testimo-
nianza dell’antico Giovanni, — nella seconda parte abbiamo la testimonianza
del nuovo Giovanni, che il Signore stesso ha iniziato. Perche egli e Lazzaro ri-
svegliato. Cosi intendiamo questo capitolo secondo il suo vero senso. Esso vi
e, perche Giovanni voleva dire: Io mi riferisco alla testimonianza dei miei sen-
si supersensibili, delle mie forze cognitive spirituali. Non € nel comune mondo
fisico che ho visto cio che racconto, ma nel mondo spirituale, nel quale io ero
per il fatto che il Signore mi ha impartito I'«iniziazione».

Di guisa che la caratteristica del Cristo Gesu, quale si presenta a noi nei
primi capitoli del Vangelo di Giovanni fino alla fine del 10.mo capitolo, dob-
biamo ricondurla alla conoscenza, che, per cosi dire, poteva avere anche chi

non fosse stato ancora iniziato nel senso piu profondo dal Cristo Gesu stesso.

Ora diremo: «Ma noi abbiamo udito in queste conferenze quelle profonde
parole sul Cristo Gesu, come Logos incarnato, come luce del mondo ecc.». -
Non vi e da meravigliarsi che queste profonde parole sul Cristo Gesu vengano
pronunciate fin dai primi capitoli. Perche negli antichi misteri il Cristo-Gesu,
cioe, il Cristo, che doveva in avvenire comparire nel mondo, non era un’entita
sconosciuta. E tutti i Misteri accennavano a Uno, che doveva venire. Percio gli

antichi iniziati si chiamano «Profeti», perche essi dovevano prima profetizza-

70



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

re, cio che ancora era da venire. Per questo le iniziazioni appunto avevano lo
scopo di far conoscere chiaramente, che nell’avvenire il Cristo si rivelerebbe
all’'umanita. Di guisa che, da cio che egli gia allora poteva sapere, la verita si
rivelava al Battista, e gli permetteva di profetizzare, che in Cristo Gesu gli sta-
va dinanzi colui, del quale parlavano i misteri. - Come ora si riconnetta il tut-
to, in quale rapporto il cosiddetto Battista stia col Cristo Gesu, ci risultera piu
chiaro, se prima troviamo la risposta a due quesiti: il primo €, come si colloca
il Battista stesso nel suo tempo? I'altro, si riferisce alla spiegazione di varie

cose al principio del Vangelo di Giovanni.

Come si colloca il Battista nella sua epoca? Che cosa e veramente il Battista?
Egli e uno, il quale - come gli altri che ne hanno udito qualcosa nelle inizia-
zioni, ha ricevuto 'annunzio, della venuta del Cristo - e che pero appare come
'unico, a cui - di fronte al Cristo Gesu - si rivela il vero segreto, che colui che e
comparso, e precisamente il Cristo. Ora coloro, che erano designati col nome
di Farisei o con altri nomi, vedevano nel Cristo Gesu qualcuno, il quale si op-
poneva veramente al loro antico principio di iniziazione - e faceva dunque
una cosa, che essi, nella loro mentalita conservatrice, non potevano ammette-
re. Essi dicevano, appunto perche erano conservatori: bisogna tener fermo
'antico principio d’iniziazione! E questa contradizione, di parlare sempre del
futuro Cristo, ma di non trovar mai il momento, in cui egli in realta fosse pre-
sente, questo appunto e cio che sta a base del loro conservatorismo. Percio,
quando il Cristo Gesu inizio Lazzaro, essi dovettero considerare cio come una
infrazione alle antiche tradizioni dei Misteri. «Quest’'uomo fa molti segni, non
possiamo aver comunanza con lui!» Secondo il loro concetto, egli ha tradito i
misteri, — ha reso pubblico, cid che doveva rimaner chiuso nelle profondita dei
misteri. E ora comprendiamo, che cido sembrava loro un tradimento che pote-
va costituire un addebito da addurre contro di lui. Da questo momento s’inizia

un repentino mutamento, la persecuzione del Cristo Gesu.

In quale qualita si palesa ora il Battista nei primi capitoli del Vangelo di
Giovanni?

71



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Anzitutto come colui che conosce bene la verita dei misteri del Cristo che
deve venire, e la conosce tanto bene, che lo scrittore stesso del Vangelo di Gio-
vanni puo ripetere cio di cui anche il Battista doveva avere conoscenza, e di

cui si era convinto, per mezzo di quanto impareremo a conoscere.

Abbiamo visto quello che significano le primissime parole del Vangelo di
Giovanni. Vogliamo esaminare ora un poco che cosa vien detto del Battista
stesso. Facciamocene pero una traduzione, il piu possibilmente giusta. Ab-

biamo udito finora soltanto le prime parole.
«Nel principio era il Verbo, e il Verbo era appresso Dio e il Verbo era un Dio.
Questo era nel principio appresso Dio.

Per mezzo di lui sono divenute le cose tutte: e senza di lui nulla e divenuto

di cio che e divenuto. In lui era la vita e la vita era la luce degli uomini:
E la luce splende tra le tenebre, e le tenebre non I’hanno compresa.
Vi fu un uomo; era mandato da Dio, col suo nome Giovanni.

Questi venne qual testimone, affin di rendere testimonianza alla luce, onde

per mezzo di lui tutti credessero.
Ei non era la luce, ma era per rendere testimonianza alla luce.
Perche la vera luce, che illumina tutti gli uomini, doveva venire nel mondo.

Essa era nel mondo, e il mondo per essa e divenuto, ma il mondo non la ri-
conobbe. Venne nei singoli uomini (venne fino all'uomo-Io) ma i singoli uomi-

ni (gli uomini-Io) non l'accolsero.
Ma quei che lo ricevettero poterono per lui manifestarsi come figlioli di Dio.

Quei che credettero al nome suo, non per via di sangue, ne per volonta della

carne, ne per volonta d'uomo, ma da Dio son nati.

E il Verbo si e fatto carne, e abito fra di noi e abbiamo udito il suo insegna-

mento, e I'insegnamento dell’'Unigenito del Padre, pieno di grazia e di verita.

72



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Giovanni rende testimonianza di lui e annunzia chiaramente: Questi e colui,
del quale io diceva: Dopo di me verra colui, che e stato prima di me. Perche

egli e il mio predecessore.
Perche dalla pienezza di lui, tutti abbiamo ricevuto grazia su grazia.

Perche da Mose fu data la legge; la grazia e la verita pero € nata da Gesu

Cristo.

Nessuno ha mai veduto Dio con gli occhi. L'unigenito Figliolo, che & nell’in-

teriorita del Padre universale, € divenuto la Guida per questa visione».

Queste sono le parole, che rendono a un dipresso il senso di queste prime
frasi del Vangelo di Giovanni. Ma a queste, prima di darne una spiegazione,
occorre aggiungere qualcosa. Che cosa dice di seé Giovanni stesso? - Vi ricor-
derete, che avevano mandato a prendere informazioni su chi fosse Giovanni, il
Battista. Vengono Sacerdoti e Leviti a domandargli, chi egli sia. Perche egli dia
ora la risposta citata, lo vedremo in seguito. Per il momento vogliamo soltanto
considerare cio che egli stesso dice:

«lo sono, disse, la voce di uno che grida nella solitudine». Queste sono le
parole che stanno scritte. «lo sono la voce di uno che grida nella solitudine!»
Nella solitudine, sta scritto - letteralmente in Greco, la parola «eremos» signi-
fica «il solitario». Ora comprenderete che € piu giusto dire: lo sono la voce di
uno che grida nella solitudine - che non: «lo sono la voce di uno che predica
nel deserto». E comprenderemo meglio tutto cio che sta esposto nelle parole
iniziali del Vangelo di Giovanni, se teniamo presente l'auto-caratteristica di
Giovanni. Perche egli chiama se stesso «la voce di uno che grida nella solitudi-

ne»?

Nel corso dell’evoluzione dell’'umanita abbiamo veduto, che la vera missio-
ne della Terra ¢ 'amore, ma che essa non puo concepirsi, se non quando
I'amore venga offerto dall'uomo autocosciente come dono volontario, e
I'uomo si conquisti a poco a poco il proprio lo, e questo Io lentamente e grada-
tamente s'immerga nella natura umana. Sappiamo, che gli animali non hanno
lo singoli. Se il singolo leone dicesse «lo», non s’intenderebbe con cio il singo-

73



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

lo animale, ma I'lo di Gruppo nel mondo astrale. Cosi degli intieri gruppi di
animali della medesima forma dicono «lo» a quell’lo di Gruppo, che & super-
sensibilmente percepibile nell’astrale. Questo ¢ il grande privilegio dell'uomo
rispetto agli animali: che egli ha un lo individuale. Ma I'lo individuale non si
sviluppa che a poco a poco. Luomo pure ha cominciato con un lo di gruppo,

con un lo, che apparteneva a un intiero gruppo di uomini.

Se si risalisse ad antichi popoli, ad antiche razze, si troverebbe ovunque
che, originariamente, gli uomini formavano dei piccoli gruppi. Presso i popoli
germanici non occorrerebbe neppure risalire molto indietro. Negli scritti di
Tacito si puo constatare, che nel singolo Germano v’ha piu della intiera stirpe
che non della sua individualita. Il singolo si sente piu un membro della stirpe
dei Cheruschi o dei Sigambri che non una singola personalita; e percio anche
il singolo rappresenta il destino dell’intiera stirpe; ed € anche indifferente chi
debba vendicare un’offesa, tanto se questa sia stata sofferta da un singolo
membro, che dalla intiera stirpe. Nel corso del tempo poi si verifica, che delle
singole persone escono dalla appartenenza alla stirpe, di guisa che le stirpi
vengono spezzate e non rimangono piu compatte. L'uomo, evolvendosi, ha su-
perato il carattere dell’anima di gruppo, e a poco a poco si e inalzato al senti-
mento dell’lo, della personalita singola. Possiamo comprendere certe cose e
particolarmente gli antichi documenti religiosi soltanto se conosciamo questo
segreto delle anime di gruppo, degl’lo di gruppo. Presso i popoli, dove si era
arrivati a una certa percezione del singolo lo, perdurava pur sempre un lo che
si estendeva non soltanto su gruppi spaziali, simultaneamente in vita, ma an-
che su gruppi temporali. Oggi la memoria degli uomini e tale, che il singolo
uomo si ricorda ancora soltanto della propria gioventu. Ma vi era un tempo, in
cui esisteva un’altra memoria, in cui 'uomo si ricordava, non soltanto delle
proprie azioni, ma si ricordava anche delle azioni di suo padre, di suo nonno,
come delle proprie. La memoria arrivava, oltre nascita e morte, fin dove si po-
teva rintracciare la parentela di sangue. Un antenato, il cui sangue scorreva
giu per le generazioni, trasmetteva per secoli col medesimo sangue anche la
memoria, e un nipote, o un rampollo di una stirpe, diceva «lo» delle azioni, dei

pensieri dei suoi antenati, come di sé stesso. Non ci si sentiva allora chiusi fra

74



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

nascita e morte, ma ci si sentiva anelli di una catena di generazioni, di cui I'an-
tenato era il centro. Questa infatti € la coesione dell’lo, cioe, il ricordarsi ap-
punto delle azioni del padre, del nonno ecc. Negli antichi tempi questo gia ve-
niva espresso esteriormente per mezzo dell'imposizione del nome. Il figlio si
ricordava, non soltanto delle proprie azioni, ma anche di quelle del padre, del
nonno e cosi di seguito. La memoria si estendeva lontano attraverso le gene-
razioni. Tutto cio che la memoria abbracciava si chiamava nei tempi antichi,
per esempio, «Noe» 0 «Adamo». Con questi nomi non si designavano dei sin-
goli uomini, ma le serie degli «lo», che conservavano la memoria durante se-
coli. Questo segreto si nasconde pure dietro ai nomi dei Patriarchi. Perche vi-
vevano i Patriarchi cosi a lungo? Non sarebbe mai venuto in mente negli anti-
chi tempi di assegnare subito un nome a un singolo uomo, che si trovava fra
nascita e morte. Adamo rappresenta una memoria collettiva, appunto perche
'antica assegnazione dei nomi non teneva nessun conto della limitazione spa-
ziale e temporale.

Cosi a poco a poco, e lentamente, il singolo lo umano si e liberato dall’anima
di gruppo, dall’lo di gruppo; 'uomo gradatamente e arrivato alla coscienza del
suo lo singolo. Prima egli sentiva il suo o nell’appartenenza alla stirpe, nel
gruppo di uomini con i quali era imparentato per via di sangue nello spazio o
nel tempo; di qui il detto: «lo e il Padre Abraham siamo uno!» ciog, siamo un
Io! E cosil il singolo si sentiva racchiuso in un Tutto, perche il sangue comune
scorreva giu per le vene attraverso tutti i membri del rispettivo popolo. Ma
I'evoluzione ando oltre. Divenne maturo il tempo, in cui proprio nel seno di
questi popoli gli uomini dovevano sentire il loro singolo lo. Dare agli uomini
cio che ad essi occorreva, per sentirsi sicuri e saldi in questo singolo o indivi-
duale, questa era la missione del Cristo. Cosi dobbiamo pure comprendere le
parole che possono essere tanto facilmente fraintese: «Chi non rinnega moglie
e figlio, padre e madre, fratello e sorella, non puo essere mio discepolo!» Non
dobbiamo intendere questo nel senso comune, come un incitamento ad ab-
bandonare la famiglia; ma dobbiamo intendere: voi dovete sentire che ognuno
di voi € un lo singolo, e che questo lo singolo e direttamente tutt'uno con il

Padre spirituale, il quale fluttua attraverso al mondo - ed & uno. Anticamente,

75



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

il seguace dell’Antico Testamento diceva: «lo e il padre Abraham siamo uno»;
perche I'lo si sentiva riposare nella parentela del sangue. Ora doveva invece
affermarsi il nuovo sentimento di essere tutt'uno con la base spirituale del
Padre. Non piu la parentela del sangue doveva esser pegno che I'uomo appar-
teneva a un tutto, ma la conoscenza del puro principio spirituale del Padre

con il quale tutti sono uno.

Cosi, con il Vangelo di Giovanni ci deve venir detto, che il Cristo e colui che
da il grande impulso, il quale conferisce all’'uomo cio che gli occorre per sen-
tirsi eternamente nel suo singolo lo individuale. Il cambiamento dall’Antico
Testamento al Nuovo consiste in questo, che I'antico ha sempre alcunche del-
I'anima collettiva, in cui un lo si sente associato agli altri Io, e non sente bene
ne se, ne gli altri lo, mentre sente cio in cui sta con questi unitamente ripara-

to: I'lo di popolo, o I'lo della stirpe.

Come doveva ora sentirsi un lo, diventato tanto maturo da non avvertire
piu il vincolo con le altre personalita individuali dell’anima di gruppo? Come
doveva sentire I'lo isolato, all’epoca in cui si poteva dire: «Non e piu il tempo,
in cui si possa sentire, come reale verita umana della vita, la coappartenenza
con altre persone, con tutti gli lo, che rientrano in un’anima di gruppo; ma
deve venire prima colui, che da all’anima il pane spirituale della vita, per mez-
zo di cui I'lo singolo riceve il suo nutrimento?» L'lo singolo doveva sentirsi so-
litario, e il precursore del Cristo doveva dire: «io sono un Io, che e uscito dal
guscio e che si sente solitario. E appunto perche ho imparato a sentirmi soli-
tario, mi sento come un profeta, al quale I'lo, nella solitudine, da il giusto nu-
trimento spirituale». - Percio I'annunciatore doveva indicare se stesso, come
uno che grida nella solitudine, vale a dire, come I'lo gia isolato, isolato dall’a-
nima di gruppo, il quale grida chiedendo cio, di cui I'lo-singolo puo ricevere
nutrimento. «lo sono la voce di uno che grida nella solitudine». Udiamo la di
nuovo la profonda verita: «Ogni lo individuale umano e alcunche di comple-
tamente poggiato su se stesso; lo sono la voce dell’lo che si e disciolto, e che
cerca la sua base, sulla quale poter poggiare come lo liberato». Ora compren-

derete il passo: «lo sono la voce di uno che grida nella solitudine».

76



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Per intendere con precisione le parole del Vangelo di Giovanni, dobbiamo
un poco familiarizzarci col modo come si assegnavano in generale a quell’e-
poca nomi e indicazioni. Cosi astratta e insignificante come oggi non era a
quei tempi 'assegnazione dei nomi. E se gli espositori dei documenti biblici
volessero soltanto riflettere un poco a quanto mai in essi sta detto, tante in-
terpretazioni superficiali non vedrebbero la luce. Gia ho fatto notare, che
quando il Cristo dice: «lo sono la Luce del mondo» occorre veramente inten-
dere che egli fu il primo a dare per I'lo-sono espressione e impulso. Percio la
dove nei primi capitoli si trova I'lo-sono, questo lo-sono deve sempre essere
particolarmente accentuato. Tutti i nomi e le indicazioni, negli antichi tempi,
erano, in certo modo, adoperati in senso assolutamente reale - e al contempo
profondamente simbolico. In due direzioni si cade spesso a questo riguardo in
grave errore. Con giudizio molto superficiale potrebbe dire qualcuno: «si, se-
condo una tale concezione molte cose vengono a essere intese simbolicamen-
te, ma di una interpretazione siffatta, in cui tutto deve essere inteso simboli-
camente, noi non ne vogliamo sapere, perche cosi voi fate sparire gli avveni-
menti storici della Bibbia». E coloro che non capiscono niente degli avveni-
menti storici, possono dire: «Qui tutto € inteso soltanto simbolicamente». Ma
chi parla cosi, non comprende per I'appunto niente dei Vangeli. Non e la realta
storica che viene rinnegata da una interpretazione simbolica; bisogna invece
riaffermare, che la spiegazione esoterica abbraccia entrambe: la concezione
dei fatti come storici, e in quanto appunto sono storici, contiene al contempo
il significato che ad essi attribuiamo. Certamente, chi vede soltanto i fatti bru-
tali esteriori, per esempio, un uomo che e nato in una localita qualsiasi a una
data epoca, - non comprendera, che questo uomo e qualcosa di piu, che non
un semplice uomo, con il rispettivo nome, e di cui si puo scrivere la biografia.
Chi pero conosce il rapporto spirituale, imparera a comprendere, che 'uomo,
che € nato in un determinato luogo, quest’'uomo vivente, & anche un simbolo
per il suo tempo, e che per mezzo del suo nome si esprime l'intiero significato
che egli ha per I'’evoluzione dell’'umanita. I Vangeli sono al contempo simbolo
e storia, non soltanto I'uno e non soltanto l'altro; di questo si deve tener conto

nella vera spiegazione di essi. E cosi, in quasi tutti gli eventi e le indicazioni,

77



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

vedremo, che Giovanni, o lo scrittore del Vangelo di Giovanni, il quale vera-
mente vede con percezioni supersensibili, vede al contempo gli eventi e la
manifestazione di profonde verita spirituali. Egli ha davanti agli occhi la figura
storica del Battista - e guarda la figura storica; - al contempo pero, anche
questa vera figura storica e per lui simbolo per tutti gli uomini, che negli anti-
chi tempi gia erano chiamati a imprimere in se I'lo, ma che si erano appena
messi su quella via, e nel cui lo singolo poteva risplendere la luce del mondo;
- ma non per quegli altri uomini, che non erano ancora in condizione di com-

prendere nelle loro tenebre la luce del mondo.

Cio che € comparso come Vita, come Luce e Logos nel Cristo Gesu, gia sem-
pre risplendeva nel mondo; non lo hanno pero riconosciuto coloro, che stava-
no soltanto in via di diventar maturi. La Luce vi fu sempre. Perche se la Luce
non vi fosse stata, non sarebbe potuta, nascere la disposizione all'lo. Sulla
luna esistevano dell'uomo odierno soltanto il corpo fisico, il corpo eterico e il
corpo astrale; nessun lo vi era dentro. Soltanto perche la luce si e trasformata
nel modo come ora risplende sulla Terra, ha avuto la forza di accendere i sin-
goli lo, e di condurli lentamente a maturazione. «E la luce splende tra le tene-
bre, ma le tenebre non potevano comprenderla». Essa e giunta fino all'uomo
singolo, fin all’'uomo-Io; perche gli uomini-lo non sarebbero potuti affatto na-
scere, se la luce non fosse stata versata in loro dal Logos. Ma gli uomini-lo non
'accolsero. Soltanto alcuni pochi I'accolsero, gl'iniziati; essi si inalzarono fino
ai mondi spirituali; portarono sempre il nome di «figlioli di Dio», perché essi
avevano una conoscenza del Logos, della Luce e della Vita, e potevano sempre
darne testimonianza. Erano alcuni pochi, che gia sempre, dagli antichi Misteri,
sapevano dei mondi spirituali. Che cosa viveva dunque in loro? Viveva in loro
cio, che nell'uomo e eterno; viveva in loro del tutto coscientemente. Essi gia
presentivano le grandi parole «lo e il Padre siamo uno», cioe lo e la grande
Causa primordiale siamo uno! E cio che di piu profondo portavano nella co-
scienza, il loro proprio lo, essi non 'avevano da padre e madre, - ma lo aveva-
no per mezzo della loro iniziazione nel mondo spirituale. Lo avevano non dal
sangue, e non dalla carne e non dalla volonta di un padre o di una madre -

bensi, «da Dio», vale a dire, dal mondo spirituale. - Cosi avete la spiegazione

78



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

di quelle parole: che la maggior parte degli uomini, sebbene avessero gia la
disposizione all’'Uomo-Io, non accolsero la luce; questa discese bensi fino al-
I'lo di gruppo, ma i singoli non I'accolsero. Coloro, pero, che 'accolsero - non
erano che pochi - poterono per essa farsi figlioli di Dio; coloro pero che ebbe-
ro fiducia in essa, diventarono tali merce Dio, per mezzo dell’iniziazione. Sia-
mo arrivati cosi a un'idea chiara. Ma perche tutti gli uomini con i sensi terreni
potessero riconoscere il Dio che vi era, egli ha dovuto comparire sulla Terra,
in modo che lo si potesse vedere con occhi corporei, vale a dire, egli dovette
assumere una figura di carne, perche una figura siffatta puo essere veduta sol-
tanto con gli occhi corporei. Prima i soli iniziati nei misteri potevano vederlo;
ora pero, per la salute di tutti, egli aveva assunto figura di carne: «Il Verbo, o il
Logos si era fatto carne». Cosi lo scrittore del Vangelo di Giovanni riconnette
la comparsa storica del Cristo Gesu con l'intiera evoluzione. «Abbiamo udito il
suo insegnamento, - I'insegnamento dell’'unigenito figlio del Padre!» Che in-
segnamento e questo? Come sono generati gli altri uomini?

Negli antichi tempi, in cui vennero scritti i Vangeli, venivano chiamati «bi-
geniti», coloro che erano nati dalla carne. Si chiamavano bi-geniti - si puo
dire, per la miscela del sangue di padre e di madre. Cio che non e nato da car-
ne, e non per azione degli uomini, e che non é sorto da miscela di sangue, e
«nato da Dio». Questo e «uni-generato» — unigenito. Coloro, che prima erano
chiamati figli di Dio erano sempre in certo modo «uni-generati» e I'insegna-
mento del figlio di Dio e I'insegnamento dell’'uni-generato. L'uomo fisico e il
«bi-generato», I'uomo dello spirito € I'«uni-generato ». E la parola indica, che
I'uomo oltre alla nascita fisica puo attraversare anche una nascita spirituale,
ciog, I'unione con lo Spirito, la nascita per mezzo di cui diventa I'uni-generato,
il bambino, il figlio della Divinita. - E un tale insegnamento poteva per la pri-
ma volta venire udito soltanto per opera di colui, che rappresentava la parola,
divenuta carne. Per mezzo di lui 'insegnamento divento generale, «I'insegna-
mento del figlio uni-generato dal Padre pieno di dedizione e di verita!» «Dedi-
zione» deve essere la piu giusta traduzione, - perche sebbene si abbia vera-
mente a che fare con un nascere dalla Divinita - si rimane tuttavia con essa

collegati eliminando ogni illusione che deriva soltanto dall’essere bi-generati,

79



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

e che costringe I'uvomo negli errori dei sensi. Questo al contrario e un inse-
gnamento, che porta la verita in Cristo Gesu, come egli fu e dimoro fra gli uo-
mini, come Logos incarnato. Giovanni pero si nomino, questo ¢ il significato
letterale: il precursore, il predecessore colui che precorre per annunziare I'lo.
Giovanni indica se stesso come colui, il quale sapeva bensi che questo o deve
diventare indipendente nei singoli, ma che doveva rendere testimonianza di
Colui, il quale doveva venire, per compiere questa opera. Egli diceva chiara-
mente: «Colui che dovra venire e I'«lo sono», che e eterno, che veramente puo
dire di sé stesso: Prima di Abraham era I'«lo-sono». Giovanni poteva dire: Lo,
di cui qui si parla, e stato prima di me; sebbene io sia il suo precursore, esso e
al contempo il precursore mio, io rendo testimonianza di cio che prima era in
ogni uomo; dopo di me verra colui, che e stato prima di me!» E ora vengono
dette parole importanti: «Perche dalla pienezza di lui noi tutti abbiamo rice-
vuto grazia su grazia». Vi sono molti uomini che si chiamano cristiani, i quali
leggendo, sorvolano la parola «pienezza», e nei quali questa parola non susci-
ta nessun pensiero speciale. «Pleroma» significa la «Pienezza» in greco. Que-
sto sta anche nel Vangelo di Giovanni. «Perché dal Pleroma noi tutti abbiamo
ricevuto grazia su grazia!» lo dicevo, che ogni parola del Vangelo di Giovanni,
se lo si vuole veramente comprendere, deve essere pesata sulla bilancetta.
Che cosa e dunque Pleroma, la Pienezza? Puo capirlo soltanto chi sa, che negli
antichi misteri si parlava del Pleroma, o della Pienezza, come di cosa assolu-
tamente reale. Perche allora gia si era affermato I'insegnamento, che, quando
si manifestarono dapprima quelle entita spirituali, che erano salite fino alla
divinita sull’antica Luna, gli Elohim, uno di essi si distacco, — e rimase sulla
Luna, e da li riverbero la forza dell’amore, finche gli uomini furono sufficien-
temente maturi per la luce dei rimanenti sei Elohim. Cosi si distinguevano
Jahve, il Dio singolo, il riflettore, e la sestupla pienezza della divinita, il «Ple-
roma». Ma poiche con l'insieme della coscienza del Logos solare s’intende il
Cristo, occorreva, nominando lui, parlare della pienezza degli Dei. Questa pro-
fonda verita si nasconde dietro queste parole: «Perche dal Pleroma tutti ab-

biam ricevuto grazia su grazia.

80



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Ora, per procedere, trasferiamoci nell’epoca delle anime di gruppo, quando
il singolo sentiva il proprio Io come Io di gruppo. Consideriamo ora che cosa
viveva nel gruppo come ordinamento sociale. Gli uomini, in quanto erano uo-
mini visibili, vivevano bensi come singoli, sentivano, si, I'lo di gruppo, ma per i
sensi erano singoli. Poiche essi non si sentivano ancora come singoli, non po-
tevano neppure ancora sentire interiormente I'amore nella sua pienezza. Un
uomo amava l'altro perche legato da vincoli di sangue. La consanguineita era
la base di ogni amore. I consanguinei furono i primi ad amarsi, e dalla consan-
guineita e nato I'amore, che non € amore sessuale. Da questo amore di anima
di gruppo, gli uomini devono andarsi liberando sempre piu, e offrire 'amore
come libero dono dell’lo. Alla fine dell’evoluzione della Terra gli uomini arri-
veranno a un tempo, in cui I'lo divenuto indipendente nell’intimo suo con pie-
na dedizione avra I'impulso a fare il giusto, e il bene. Per il fatto che I'lo ha
questo impulso, fa il giusto, fa il bene. Quando I'amore sara tanto spiritualizza-
to, che da nessuno si vorra altro, che seguire questo impulso stesso, allora
sara compiuto cio che il Cristo Gesu voleva portare nel mondo. Perche uno dei
segreti del cristianesimo e l'insegnamento: «Guardate al Cristo, riempitevi
della forza della sua figura, cercate di diventare come lui, di seguirlo; e il vo-
stro lo liberato diventera tale, da non avere piu bisogno di leggi ma, come un
essere libero nella propria interiorita, fara il bene, il giusto. Cosi il Cristo e il
portatore dell'impulso della liberazione dalla Legge, per cui il bene non vien
fatto per virtu della Legge, ma per impulso dell’'amore che vive interiormente.
Questo impulso richiedera pero l'intiera rimanente epoca terrestre per la sua
evoluzione. Ad esso e stato dato inizio dal Cristo Gesu, e la figura del Cristo
sara sempre la forza che educhera gli uomini a svilupparlo. Fintanto che gli
uomini non erano maturi ad accogliere un Io indipendente, finche esistevano
come membra di un gruppo, essi dovevano venir socialmente regolati da una
legge esteriormente manifestata. E anche oggi gli uomini non hanno in tutto
ancora superato I'lo di gruppo! Sotto quanti mai rapporti I'uomo oggi non e
completamente un uomo individuale, ma e un essere di gruppo! L'uomo, che
sia gia oggi un essere libero (lo si chiama il «senza patria», a un determinato

grado del discepolato esoterico) € ancora un ideale! Chi si pone volontaria-

81



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

mente nell’attivita del mondo, e individuale, non viene regolato dalla Legge.
Nel principio-Cristo sta il superamento della Legge: «Perche la Legge e data
da Mose; la grazia pero dal Cristo». In senso cristiano, s'indicava come grazia
la capacita dell’anima di operare il bene per virtu della propria interiorita. La
grazia, e la verita interiormente riconosciuta sono nate nel Cristo. Vedete qua-

le presa profonda ha questo pensiero per 'intiera evoluzione dell’'umanita.

Prima coloro che venivano iniziati erano condotti ad acquistare organi di
percezione spirituale superiore. Con gli occhi esteriori nessuno prima ha mai
veduto un Dio. Il figliolo uni-generato che riposa nell’interiorita del Padre, ¢ il
Primo che ci ha condotti a vedere un Dio nello stesso modo come gli uomini
sulla Terra vedono il mondo circostante con i sensi terrestri. Prima il Dio era
rimasto invisibile. Egli si rivelava nel supersensibile, per mezzo del sogno, o
per altro mezzo, nei santuari di iniziazione. Ora il Dio era diventato un fatto
storico, sensibile, una figura di carne. Questo sta detto nelle parole: «<Nessuno
finora ha mai veduto Dio. Il figliolo uni-generato che era nell’interiorita del
Padre dei Mondi, e divenuto Colui che guida a questa visione». Egli ha condot-

to gli uomini a vedere un Dio con i sensi terrestri.

Cosi vediamo indubbiamente con quale acutezza e significazione si accenni
nel Vangelo di Giovanni all’evento storico in Palestina, e come vi si usino paro-
le paradigmatiche chiaramente definite, che dobbiamo tuttavia pesare sulla
bilancetta, se vogliamo adoperarle per la comprensione del Cristianesimo
esoterico. E ora vedremo nelle prossime conferenze, come questo tema venga
ulteriormente sviluppato, e come al contempo venga mostrato, che il Cristo
non e soltanto la guida di coloro, che dipendono dall’anima di gruppo, ma
come egli penetri in ogni singolo uomo, e voglia per I'appunto conferire all’lo
individuale il proprio impulso. La consanguineita tuttavia rimane; ma vi si ag-
giunge la spiritualita dell’amore. E a questo amore, che va da lo libero a Io li-
bero, egli da I'impulso. A coloro che sono compresi nell’iniziazione si rivela
giorno per giorno una verita dopo l'altra. Una verita importante, per esempio,
si rivela sempre al terzo giorno. Ed e quella, in cui si impara completamente a

comprendere, che vi e nell’evoluzione della Terra un momento, per il quale

82



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

I'amore materiale collegato al sangue, sempre piu si spiritualizza. Questo e
I’evento che deve rendere palese il trapasso dal puro amore consanguineo al-
I'amore spirituale. A questo viene accennato con parole significative dal Cristo
Gesu, quando dice: «Verra un tempo, che e il mio tempo, in cui le cose piu im-
portanti verranno compiute da uomini, che non sono piu collegati dalla con-
sanguineita, ma stanno, come singoli, da per se. Questo tempo pero ancora ha
da venire». Il Cristo stesso, il quale da il primo impulso, dice in un’occasione
importante, che questo ideale si avverera un giorno, ma che il suo tempo an-
cora non e venuto. Questa indicazione profetica egli fa, quando la madre ¢ la a
incitarlo a fare qualcosa per I'umanita, quando essa, in certo qual modo, fa va-
lere di aver diritto a spingerlo a un’azione importante per gli uomini. Egli ri-
sponde allora: «Sj, cio che facciamo oggi ha ancora a che fare con i vincoli del
sangue, con il rapporto di «me e te»; perche il mio tempo ancora non & venu-
to!» Che venga questo tempo, in cui il singolo deve stare da per se, e espresso
con il racconto delle nozze di Cana, e alla richiesta: «Essi non hanno piu vino!»
Gesu risponde in modo da dire: «Questo e qualcosa che ha ancora a che fare
con «me e te»; non e per anco venuto il mio tempo!» Percio vi sono la le parole
«fra me e te» e «non e per anco venuto il mio tempo». Cio che vi e nel testo ac-
cenna a questo mistero. Come molti altri passi, anche questo e stato tradotto
assai malamente; non vi dovrebbero stare le parole: «Che ho io a fare con te, o
donna?» ma bensi: «questo nel rapporto fra me e la tua consanguineita». Il te-
sto e cosi fine e sottile, ma e soltanto comprensibile da coloro, che lo vogliono
intendere. Se oggi per0 questi documenti religiosi vengono continuamente
spiegati da ogni specie di gente, vien fatto di domandare: Non hanno coloro
che si dicono cristiani alcuna capacita di sentimento, quando, dopo avere in-
correttamente tradotto, fanno dire al Cristo: «Che ho io a fare con te, o

donna?»

Per molta gente, che oggi si chiama cristiana, e che si richiama al Vangelo, si
deve chiedere: «Ha essa il Vangelo?» Si tratta anzitutto di avere il Vangelo. E
per un documento cosi profondo, come e il Vangelo di Giovanni, si tratta ve-
ramente di pesare prima ogni parola sulla bilancetta, per conoscerla nel suo

vero valore.

83



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

V - I sette gradi dell’iniziazione - I primi segni

Nello studio del Vangelo di Giovanni non bisogna mai trascurare di tener
conto della spiegazione assolutamente fondamentale, che ieri abbiamo espo-
sta: cioe, che nell’autore originario del Vangelo di Giovanni dobbiamo vedere
il discepolo prediletto iniziato dal Cristo Gesu stesso. Qualcuno potrebbe na-
turalmente domandare: Ma, a prescindere dalla conoscenza occulta, esiste
forse un segno esteriore, attraverso il quale I'autore del Vangelo di Giovanni
lascia trasparire, che egli sia arrivato alle forme superiori del sapere sul Cristo
per mezzo del risveglio, dell’iniziazione, che € descritta nel cosiddetto miraco-
lo di Lazzaro? - Se leggete con cura il Vangelo di Giovanni, osserverete una
cosa. Osserverete, che in nessun punto di quel Vangelo, proprio in nessun
punto prima di quel capitolo, che tratta del risveglio di Lazzaro, si fa parola
del discepolo, «che era amato dal Signore»; questo significa, che il vero autore
del Vangelo di Giovanni vuol dire: Cio che precede, non deriva ancora dal sa-
pere, che mi e venuto dall’iniziazione; fin qui non dovete ancora tener conto di
me. Dopo, soltanto, egli cita il discepolo, «che era amato dal Signore». Cosi il
Vangelo di Giovanni si scinde in due parti importanti; in una prima parte, in
cui del discepolo amato dal Signore non si fa menzione, perche ancora non era
iniziato - e soltanto dopo il risveglio di Lazzaro viene nominato quel discepo-
lo. In nessun punto di quel documento stesso troverete una contradizione con
cio che e stato esposto nelle ultime conferenze. Naturalmente un uomo che
osserva soltanto superficialmente il Vangelo, sorvola facilmente quel fatto,
non ci pone attenzione; e oggi, che tutto viene volgarizzato, e ogni specie di
sapienza viene imposta all'uomo, dobbiamo assistere allo strano spettacolo,

che sotto quella sapienza v’ha spesso molta merce equivoca.

A chi non sembrerebbe una benedizione, se per mezzo di una letteratura
cosi economica, quale la «Biblioteca Universale Réclame», si potesse diffonde-
re la scienza universale fra il popolo! Ora, fra gli ultimi fascicoli, ne € compar-

so uno sulla «Formazione della Bibbia». L'autore si qualifica sulla copertina

84



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

come dottore in teologia, egli € dunque teologo. Egli ritiene, che nel Vangelo di
Giovanni, attraverso tutti i capitoli dal 35.mo versetto del primo in poi, si indi-
ca veramente Giovanni, come autore di quel Vangelo. Quando mi capito nelle
mani quest’opuscolo non credevo ai miei occhi e dicevo a me stesso: Qui ve-
ramente ci si trova di fronte a qualcosa di molto strano, che cozza contro tutte
le passate opinioni occulte - secondo le quali il discepolo prediletto non viene
citato prima del risveglio di Lazzaro. Ma un teologo lo dovrebbe sapere! Per
non giudicare troppo di fretta, prendete il Vangelo di Giovanni e vedete cio
che vi sta scritto: «Il di seguente di nuovo, trovandosi Giovanni con due dei
suoi discepoli». Viene dunque menzionato Giovanni, il Battista, e vi si parla di
due dei suoi discepoli. L'ipotesi piu favorevole, che si possa fare per questo
teologo, € che la sua coscienza sia piena di un’antica tradizione exoterica, se-
condo la quale uno dei due discepoli sarebbe stato Giovanni. Questa tradizio-
ne poggia su Matteo 4, 21. Ma non ¢ lecito spiegare il Vangelo di Giovanni per
mezzo degli altri Vangeli. Un teologo & dunque riuscito a introdurre un libro
direttamente nocivo nella letteratura popolare; e quando si sa, come dilaghi
cio che proprio in questo modo arriva al popolo per mezzo di una siffatta let-
teratura economica, si possono misurare i danni, che ne risultano. Questa non
deve essere che un’osservazione incidentale, fatta allo scopo di erigere un cer-
to riparo dalle diverse obiezioni, che potrebbero essere sollevate contro cio

che qui viene detto.

Ora vogliamo considerare, come cio che precede il risveglio di Lazzaro, sia
bensi la comunicazione di fatti importantissimi, ma che tuttavia l'autore si e
conservati i fatti piu profondi soltanto per i capitoli che seguono il risveglio di
Lazzaro. Nondimeno, egli ha voluto indicare ovunque, che il contenuto del suo
Vangelo e qualcosa, di cui puo avere conoscenza soltanto chi sia iniziato fino a
un determinato grado. Egli accenna percio ripetutamente, che in ordine a
quanto viene comunicato nei primi capitoli, si ha a che fare con un genere di
Iniziazione, che arriva fino a un dato grado. Vi sono appunto iniziazioni di di-
versi gradi. Si distinguevano, per esempio, in una data forma di iniziazione
orientale, sette gradi di iniziazione, e questi gradi venivano chiamati con varii

nomi simbolici.

85



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Il primo grado era quello del «corvo», il secondo quello dell’«occultoy, il
terzo del «lottatore», il quarto del «leone». Il quinto grado, presso i diversi
popoli, che ancora sentivano una certa comunione di sangue come espressio-
ne della loro anima di gruppo, veniva indicato col nome del popolo stesso;
dunque, per esempio, presso i Persiani, un iniziato del quinto grado veniva
chiamato, soltanto in senso occulto, un «Persiano». Se ci rendiamo ben conto
di cio che significano questi nomi, ci si palesera presto la giustificazione di
quegli appellativi.

Un iniziato del primo grado € colui che forma il tramite fra la vita occulta e
quella esteriore, che viene mandato dall'una all’altra. Al primo grado 'uomo
deve ancora darsi con piena dedizione alla vita esteriore, ma deve portare cio
che egli apprende nei santuari d’iniziazione. — Del «corvo» si parla dunque
ogniqualvolta le parole devono essere tramite di comunicazioni dall’esteriore
all’'interiore. Ricordatevi dei corvi di Elia, o di quelli di Wotan, perfino anche
dei corvi della leggenda di Barbarossa, che devono investigare se sia giunto il
tempo di uscire. L'iniziato del secondo grado stava gia in pieno nella vita oc-
culta. Colui che si trovava al terzo grado poteva farsi avanti a difesa della veri-
ta occulta; il grado di lottatore non significa un uomo che lotta, bensi uno, che
puo difendere le dottrine occulte, cio che la vita occulta e capace di dare. Colui
che e «leone», € uno che realizza in se la vita occulta; di guisa che egli puo di-
fendere cio che e occulto, non solo con le parole, ma anche con i fatti, cioe, con
una specie di attivita magica. Il sesto grado e quello dell’«eroe solare», e il set-

timo e il grado del «padre». A noi importa considerare il quinto grado.

Negli antichi tempi 'uomo stava particolarmente entro la sua comunita, e
percio, quando sentiva il suo lo, si sentiva piuttosto come parte di un’anima di
gruppo. Chi pero era iniziato del quinto grado, aveva fatto un certo sacrificio,
aveva cancellato la sua personalita fino al punto di accogliere in essa 'essere
del suo popolo. Come I'altro uomo sentiva la propria anima nell’anima del suo
popolo, cosi egli aveva accolto I'anima del popolo in se, percheé non aveva per
lui importanza tutto cio che era personalita, ma bensi lo spirito generale del

popolo. Un tale iniziato percio s’indicava col nome del rispettivo popolo. — Ora

86



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

sappiamo, che ci vien detto nel Vangelo di Giovanni, che fra i primi discepoli
del Cristo-Gesu vi e anche Natanaele. Egli viene condotto dinanzi al Cristo.
Egli non & ancora tanto elevato da essere capace di penetrare con lo sguardo
nel Cristo. Il Cristo & naturalmente lo Spirito del sapere omnicomprensivo, che
non puo essere penetrato da un Natanaele, da un iniziato del quinto grado. Ma
il Cristo penetra in Natanaele. Cio si palesa per due fatti. Come infatti lo de-
nomina Cristo? «Ecco un vero Israelita!» Qui abbiamo la denominazione se-
condo il nome del popolo. Come presso i Persiani un iniziato del quinto grado
veniva chiamato un «Persiano», cosi presso gli Israeliti veniva chiamato
«Israelita»; percio il Cristo chiama Natanaele un «Israelita». E poi gli dice:
«Prima che Filippo ti chiamasse, io ti vidi, quando eri sotto il fico». Questa &
una designazione simbolica di un iniziato, proprio come il Buddha seduto sot-
to 'albero del Bodhi. L'albero di fico & un simbolo dell'iniziazione egizio-cal-
daica. Con cio Cristo gli vuole dire: «Oh, so bene che in un certo senso tu sei
un iniziato, e puoi penetrare in alcune determinate cose, perche ti ho visto!» E
ora Natanaele lo riconosce: Natanaele rispose e dissegli: «<Maestro, tu sei Fi-
gliolo di Dio, tu sei un re in Israele». La parola «re» significa in questa connes-
sione: «Tu sei uno piu elevato di me, altrimenti non potresti dire: «Quando eri
seduto sotto il fico io ti vidi». E il Cristo gli rispose e disse: «Perche ti ho detto
che ti ho veduto sotto il fico, tu mi credi; vedrai cosa maggiore di questa». Del-
le parole «in verita, in verita» avremo ancora da parlare. Poi dice: «lo vi dico,
vedrete gli angeli del cielo andare e venire al Figliolo dell'uomo». Cose mag-
giori di quelle gia viste, dovranno ancora vedere coloro, che sono capaci di ri-

conoscere il Cristo. E di nuovo, che cosa sono queste parole importanti?

Per spiegarle, ricordiamoci, che cosa veramente sia 'uomo. Abbiamo detto,
che 'uomo, di giorno, € diverso che di notte; di giorno i quattro arti dell'uomo,
corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale e I'lo sono solidamente connessi fra
di loro. Essi operano I'uno sull’altro. Possiamo dire, che quando I'uomo veglia
di giorno, la sua corporeita fisica e la sua corporeita eterica vengono, in un de-
terminato modo, interpenetrate e vigilate dalla spiritualita del suo astrale e
del suo Io. Ma abbiamo anche mostrato come qualcosa d’altro debba pure

esercitare un’azione nella corporeita eterica e in quella fisica, perche I'uomo

87



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

possa esistere in generale nella sua attuale fase di evoluzione. Perche abbia-
mo riflettuto, che I'uomo ritira ogni notte cio che provvede al suo corpo fisico
e al suo corpo eterico, ossia il corpo astrale e I'lo, e abbandona cosi il suo cor-
po fisico e quello eterico l'intiera notte alla loro propria sorte. - Proditoria-
mente abbandoniamo ogni notte il nostro corpo fisico e il nostro corpo eteri-
co. Da questo riconoscerete, che la scienza dello Spirito afferma a buon diritto,
che delle potenze e forze divino-spirituali pervadono di notte questo corpo
fisico e questo corpo eterico, di guisa che, in certo qual modo, il vostro corpo
fisico e il vostro corpo eterico sono inseriti nelle forze e nelle entita divino-
spirituali. Abbiamo anche accennato al fatto, che appunto, quando il corpo
astrale e I'lo, negli antichi tempi - nel tempo che abbiamo chiamato il tempo
di Jahve - o di Jehova, - stavano fuori del corpo fisico e del corpo eterico, Je-
hova esercitava allora un’azione ispiratrice. E pero la vera luce, la pienezza
della divinita o degli Elohim, il Pleroma, che permea sempre anche il corpo fi-
sico e il corpo eterico con i suoi raggi; ma 'uomo non puo riconoscerlo, per-
che ancora non ha ricevuto dal Principio-Cristo, prima che questo Principio
fosse comparso sulla Terra, I'impulso necessario. Quei principii, che devono
arrivare a esprimersi nel corpo fisico, dimorano nella sfera della spiritualita
superiore, nel Devachan. Le entita spirituali e le potenze che agiscono sul cor-
po fisico, dimorano nelle sfere superiori celesti, nel Devachan superiore; e
quelle potenze, che agiscono sul corpo eterico, risiedono nelle sfere celesti in-
feriori. Di guisa che possiamo dire: In questo corpo fisico agiscono di continuo
delle entita dalla regione piu elevata del Devachan, e sul corpo eterico agisco-
no di continuo delle entita dalle regioni inferiori del Devachan. L'uomo le puo
riconoscere se accoglie in se 'impulso del Cristo: «Se imparate a riconoscere
veramente il Figliolo dell'uomo, allora riconoscerete come le forze spirituali
salgano e discendano all’'uomo dalle sfere celesti. Questo lo potrete sapere per

mezzo dell'impulso, che il Cristo da alla Terra».

A cio che ora segue si € gia accennato ieri. Si tratta di quanto e successo alle
nozze di Cana in Galilea, che spesso si chiama pure «il primo dei miracoli» -

meglio sarebbe dire «il primo dei segni», che fa il Cristo Gesu. - Per compren-

88



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

dere ora quel che in esso v’ha di potente, dobbiamo riassumere molto di cio

che abbiamo udito nelle ultime conferenze.

Anzitutto si fa parola qui di nozze - ma perche di nozze in Galilea? Com-
prenderemo perche sono in Galilea, se richiamiamo ancora una volta dinanzi
alla nostra anima l'intiera missione del Cristo. La sua missione consiste nel
dare all'uomo la piena forza dell’lo, nel portare indipendenza interiore nell’a-
nima. Il singolo Io doveva sentirsi completamente poggiato su se stesso, in
piena indipendenza e isolamento, e per mezzo dell’amore che vien dato come
libero dono, gli uomini devono essere condotti a unirsi fra di loro. Per mezzo
del Principio-Cristo deve dunque essere introdotto nella missione della Terra
un amore, che sempre piu e piu si elevi al di sopra del materiale, e sempre
maggiormente ascenda allo spirituale. L'amore € uscito dalla sua forma piu
bassa, che € legata alla materialita. Nei tempi originari dell’'umanita si amava
tutto cio che era collegato da consanguineita, e si teneva moltissimo a che
I'amore avesse questa base materiale della consanguineita. Il Cristo era venu-
to per spiritualizzare quest’amore, - da una parte, per distaccare I'amore dai
vincoli, in cui viene impigliato dalla consanguineita, e dall’altra, per dare la
forza, 'impulso verso 'amore spirituale. Nella cerchia dei seguaci dell’Antico
Testamento, vediamo ancora espresso appieno cio che possiamo chiamare
I'appartenenza all’anima di gruppo, come base all'lo singolo nell’lo collettivo.
Abbiamo visto che la sentenza: «lo e il Padre Abraham siamo tutt'uno», ha un
significato per i seguaci del Vecchio Testamento; significa sentirsi al riparo
nella coscienza che quel sangue, che gia scorreva nelle vene del padre Abra-
ham, e scorso giu fino a lui, fino al seguace. Questi si sentiva ivi al riparo in un
Tutto; e si consideravano come gli uni agli altri appartenenti soltanto coloro,
che erano provenuti da un siffatto genere di riproduzione umana, rimasto
conservato per mezzo di questa consanguineita. Ai primi inizi dell’evoluzione
dell’'umanita sulla Terra, ci si sposava soltanto entro cerchie ristrettissime, tra
famiglie consanguinee. Il matrimonio fra parenti vicini era cio a cui, nel prin-
cipio dell’evoluzione dell’'umanita, ci si atteneva saldamente. Sempre piu si
andarono allargando le strette cerchie della consanguineita. Ci si sposava fuo-

ri della tribu, ma non ancora in un altro popolo. Il popolo dell’Antico Testa-

89



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

mento teneva fermamente a che la consanguineita del popolo venisse conser-
vata. E « Giudeo » colui, che & tale per sangue. - A questo principio non fa ap-
pello il Cristo Gesu; egli si rivolge a coloro, che infrangono questo principio
della pura consanguineita; percio quello che d’'importante ha da mostrare,
Egli, a tutta prima, non lo mostra in Giudea, ma fuori, in Galilea. La Galilea era
la regione dove erano genti mescolate da ogni possibile stirpe e popolo. Il
«Galileo» significa I'«Ibrido». Dai Galilei va il Cristo Gesu, da coloro che erano
piu mescolati. E da quello che sta a base di siffatta riproduzione ibrida dell’u-
manita deve scaturire cio, che non e piu appunto vincolato alla base materiale
dell’amore. Percio quello che il Cristo ha da dire, lo dice in occasione di un ma-
trimonio. Perche appunto di un matrimonio? Perche per mezzo del matrimo-
nio puo accennarsi alla riproduzione dell’'umanita. E cio, che egli vuol mostra-
re, non lo mostra la dove ci si sposa soltanto entro cerchie ristrette, dove ci si
sposa soltanto entro i vincoli del sangue, ma la, dove ci si sposa indipenden-
temente dai vincoli del sangue. Percio il Cristo parla in occasione di nozze, e di
nozze in Galilea. E se vogliamo comprendere cio che qui viene mostrato, dob-

biamo tornare a gittare uno sguardo sull’intiera evoluzione dell'umanita.

E stato spesso ripetuto, che per 'occultista non vi & niente di esteriore, di
semplicemente materiale. Tutto cio che € materiale e per lui espressione di un
animico-spirituale, e come il vostro volto e I'espressione di un animico-spiri-
tuale, cosi la luce del sole e 'espressione di una luce animico-spirituale - e
tutto cio che succede e che & apparentemente soltanto materiale e al contem-
po I'espressione di processi spirituali piu profondi. L'occultismo non nega la
materia; per esso perfino la materia piu grossolana e tuttavia I’espressione
dell’animico-spirituale. Cosi ai processi spirituali di evoluzione corrispondono
sempre nel mondo dei fatti materiali paralleli. Volgiamo uno sguardo spiritua-
le retrospettivo sull’evoluzione dell’'umanita, al tempo, in cui essa si trovava
ancora sull’antico continente fra I’Europa e '’America, sull’antica Atlantide, e
da questa passo nella successiva epoca postatlantea; e guardiamo come le va-
rie generazioni I'abbiano finalmente condotta fino a noi. Se allora consideria-
mo l’evoluzione della razza, possiamo abbracciare l'intiero significato di que-

sta evoluzione dell'umanita, dalla quarta alla quinta razza, e vedere come, per

90



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

cosi dire, dall'umanita dell’Atlantide, completamente immersa nell’anima di
gruppo, si sia andato gradatamente evolvendo e lentamente maturando nel-
I'epoca postatlantea I'lo singolo della personalita umana. Cio che il Cristo ha
portato spiritualmente, per mezzo del potente suo impulso spirituale, dovette
pure essere preparato lentamente, per mezzo di altri impulsi. L'azione di Jah-
ve consiste nel porre I'lo dell’anima di gruppo nel corpo astrale preparando
cosi quest’ultimo alla sua lenta maturazione, necessaria per accogliere I'lo-
sono pienamente indipendente. Ma questo lo-sono non avrebbe potuto essere
compreso dall’'uomo, se il suo corpo fisico non fosse divenuto pure uno stru-
mento adatto per albergarlo. Potete facilmente rappresentarvi, che per quan-
to il corpo astrale possa essere ancora capace di accogliere un lo - se il corpo
fisico non € ancora uno strumento adatto per realmente intendere I'lo-sono
anche nella coscienza di veglia, non e proprio possibile che questo lo-sono
venga accolto. Anche il corpo fisico deve sempre essere strumento adatto per
cio che s'imprime qui sulla Terra. Il corpo fisico dunque, allorche il corpo
astrale si era maturato, ha dovuto essere preparato per divenire uno strumen-
to per I'lo-sono. E questo e successo pure nell’evoluzione umana. Possiamo
seguire i processi, attraverso i quali il corpo fisico venne preparato a divenire
il portatore dell’'uomo auto-cosciente, dotato dell’lo-sono. Perfino nella Bibbia
ci viene accennato, che colui, che sotto un determinato riguardo diviene padre
della stirpe nell’epoca postatlantea, cioe Noe, e il primo bevitore di vino, e il
primo a sperimentare I'azione dell’alcool. - Arriviamo qui a un capitolo, che
puo veramente scandalizzare molte persone. Cio che si e presentato come un
culto speciale nella epoca postatlantea, € il culto di Dioniso. Voi tutti sapete,
come il culto di Dioniso venga messo in rapporto col vino. Questa sostanza
strana viene portata all’'uomo indubbiamente soltanto nell’epoca postatlan-
tea, e questa sostanza esercita un’azione sull'umanita. Voi sapete che ogni so-
stanza agisce in qualche modo sugli uomini e l'alcool ha un’azione ben deter-
minata sull’organismo umano. Aveva una missione nel corso dell’evoluzione
dell’'umanita, aveva - per quanto strano possa sembrare — la missione di pre-
parare, per cosi dire, il corpo umano in modo che venisse staccato dal rappor-

to col divino, affinche I'lo-sono personale potesse affiorare. L'alcool produce

91



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

infatti I'effetto di staccare I'uvomo dalla connessione con il mondo spirituale, in
cui 'uomo prima si trovava. - L'alcool esercita quest’effetto anche oggidi; non
inutilmente esso e allignato nell’'umanita. In una umanita avvenire si potra
dire, nel pieno senso della parola, che l'alcool aveva la missione di tirare
I'uomo tanto giu nella materia, da renderlo egoista, e che lo ha condotto al
punto di rivendicare I'lo per sé medesimo, anziche porlo al servizio dell’intie-
ro popolo. L'alcool ha dunque prestato opera opposta a quella che I'anima di
gruppo aveva prestata all'umanita. Esso ha tolto all'uomo la capacita di sen-
tirsi nei mondi superiori tutt’'uno con un Tutto; di qui venne il culto di Dioniso
che coltivava la comunione di vita in una specie di ebbrezza esteriore; era uno
schiudersi in un Tutto, senza vedere questo Tutto. L'evoluzione nell’epoca po-
statlantea era connessa con il culto di Dioniso, perche quel culto era un sim-
bolo per la funzione e la missione dell’alcool. Ora, che I'umanita aspira nuo-
vamente a ritrovare la Via, e che I'lo e tanto evoluto, che 'uomo puo trovare di
nuovo l'unione con le potenze divino-spirituali, ora e venuto il tempo, in cui,
da principio magari per impulso incosciente, si determina una certa reazione
contro l'alcool. Questa reazione € determinata dal fatto, che molti sentono gia
oggi, che quel che aveva uno speciale significato per una determinata epoca,
non conserva per questo eternamente la sua ragion d’essere. - Non che cio
che e stato detto della missione dell’alcool a un dato tempo debba intendersi
detto a difesa dell’alcool, ma e stato detto per chiarire, che questa missione
dell’alcool € compiuta, e che a diverse epoche si convengono cose diverse. Ma
nella medesima epoca, in cui 'umanita e stata dall’alcool tratta piu in basso
nell’egoismo, € sorta anche la forza piu possente, che puo dare agli uomini il
maggiore impulso per ritrovare nuovamente il collegamento con il Tutto spiri-
tuale. Da una parte I'uomo dovette scendere fino al gradino piu profondo per
diventare indipendente dall’altra dovette venirgli incontro la forza possente,
capace di dare di nuovo I'impulso per ritrovare la via del Tutto. Questo il Cri-
sto dovette significare sulla sua missione, nel primo segno. Egli dovette ac-
cennare anzitutto, che I'lo doveva diventare indipendente, e inoltre, che egli si
rivolgeva a coloro, che si erano gia liberati dai legami della consanguineita.

Egli dovette intervenire in una festa nuziale, in cui i corpi si trovavano sotto

92



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

I'influenza dell’alcool; perche a quelle nozze veniva bevuto il vino. E il Cristo
Gesu mostra, come egli consideri la sua missione nei riguardi dei diversi pe-
riodi della Terra. Quante strane interpretazioni non si sono date del significa-
to che ha qui la trasformazione dell’acqua in vino! Perfino dal pulpito si puo
udire, che cio significa soltanto, che all’acqua insipida dell’Antico Testamento
debba seguire il vino possente del Nuovo Testamento. Sono stati probabil-
mente gli amatori del vino, che hanno sempre amato questo genere di inter-
pretazione. Perche questi simboli non sono tanto semplici. Bisogna tener fer-
mo, che il Cristo dice: «La mia missione é tale, che accenna a un lontanissimo
avvenire, e agli uomini, come uomini indipendenti, deve essere conferito il
collegamento con la Divinita - 'amore per la Divinita come libero dono dell’lo
indipendente». Questo amore deve legare 'uomo con piena liberta alla Divini-
ta, cosi come prima un impulso interiore coercitivo dell’anima di gruppo lo

aveva incorporato in questa Divinita.

Raffiguriamoci ora come disposizione d’animo cio che 'umanita sperimen-
tava a quel modo. Consideriamo anzitutto le idee che allora si avevano. Si di-
ceva: L'uomo era una volta collegato con I'anima di gruppo e sentiva il suo le-
game con la Divinita. Poi, sviluppandosi, & disceso in basso. Questo si conside-
rava come un impigliarsi nella materia, come una degenerazione, come una
specie di caduta dal divino, e si domandava: Da dove proviene originariamen-
te cio che I'uvomo ha attualmente? Da che cosa € decaduto? Quanto piu risa-
liamo indietro nell’evoluzione della Terra, tanto piu troviamo, che le sostanze
solide, sotto 'influenza di condizioni piu calde, passano sempre piu allo stato
fluido. Sappiamo pero, che allorche la Terra era ancora un pianeta liquido,
I'uomo gia esisteva. Ma I'uomo era ancora, a quel tempo, meno distaccato dal-
la Divinita che non piu tardi. A misura che la Terra si solidificava, 'uomo pure
si materializzava. Quando la Terra era liquida, 'uomo era gia contenuto nel-
I'acqua; ma non poteva aggirarsi sulla Terra, prima che questa avesse formato
del solido. Percio si considerava il solidificarsi dell’'uomo in modo, che si dice-
va: dalla Terra, che ancora era acqua, € nato I'uomo; ma in quella egli € ancora
completamente legato alla Divinita; tutto cio che lo ha portato dentro nella

materia, lo ha contaminato. Coloro, che dovevano ricordarsi di questo antico

93



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

rapporto con il divino, venivano battezzati con 'acqua. Questo battesimo si-
gnificava simbolicamente per loro: «Diventate coscienti del vostro antico rap-
porto con la Divinita e sappiate che ora siete contaminati, e discesi alla condi-
zione attuale!» Cosi battezzava anche il Battista, per avvicinare a questo modo
agli uomini il collegamento con la Divinita, e cosi ogni battesimo veniva inteso
negli antichi i tempi; era una espressione radicale, ma un’espressione che ci fa
coscienti di cio che si deve intendere. Il Cristo Gesu doveva battezzare con
qualcosa d’altro. Egli non doveva volgere gli uomini verso il passato, ma per
mezzo dell’evoluzione della spiritualita nella loro interiorita doveva volgerli
verso I'avvenire. Per mezzo dello «Spirito Santo», dello Spirito sacro, la spiri-
tualita dell'uomo doveva ricongiungersi con la Divinita. Il battesimo dell’ac-
qua era un battesimo di ricordo; il battesimo pero con lo «Spirito Santo» e un
battesimo profetico, che accenna all’avvenire. Quella connessione che & anda-
ta completamente perduta e che il battesimo con I'acqua doveva ricordare, €
andata perduta anche in cio che veniva espresso nel simbolo del vino, del vino
del sacrificio. Dioniso ¢ il Dio frantumato, che € penetrato nelle singole anime,
in modo che le singole parti nulla piu sapevano I'una dell’altra. E frantumato
in molti pezzi I'uomo viene gettato nella materia da cio, che ¢ stato portato al-
I'umanita per mezzo dell’alcool - simbolo di Dioniso. Ma nelle nozze di Cana
viene affermato un gran principio: il principio pedagogico dell’evoluzione. Vi
sono bensi delle verita assolute; ma non possono senz’altro venir comunicate
all’'umanita in ogni tempo. Ogni epoca deve avere le sue particolari pratiche, le
sue particolari verita. Perche ci & permesso oggi di parlare di rincarnazione
ecc.? Perche ci € permesso di trovarci assieme in una riunione come questa e
di coltivare la scienza dello Spirito? Lo possiamo fare, perche tutte le anime
che stanno oggi in voi, sono state incarnate in tanti e tanti corpi e tante e tante
volte sulla Terra. Parecchie delle anime che oggi sono in voi, sono vissute altra
volta in paesi germanici, dove i sacerdoti druidici si sono avvicinati a loro, e
hanno recato loro la saggezza spirituale sotto forma di miti e di saghe; e per-
che 'anima a quel tempo I’ha accolta in quella forma, essa € oggi in condizione
di accoglierla in altra forma, in forma antroposofica. A quell’epoca sotto forma

di immagine - oggi in quella dell’antroposofia. Ma a quell’epoca la verita non

94



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

avrebbe potuto essere presentata nella forma attuale. Non dovete credere, che
'antico sacerdote druidico avrebbe potuto annunziare la verita in questa for-
ma, come succede oggi. Ma 'antroposofia € quella forma, che vale per gli uo-
mini attuali, e per quelli che stanno immediatamente per venire. Nelle future
incarnazioni si annunziera la verita, e si operera per essa, in tutt’altre forme, e
cio, che oggi si chiama «antroposofia», verra raccontato come un ricordo,
come oggi si narrano le saghe e le fiabe, L'antroposofo non deve essere cosi
irragionevole da dire, che nei tempi antichi non vi furono che sciocchezze e
concezioni infantili e che «noi soli siamo oggi arrivati a tanto». Cosi fanno, per
esempio, coloro che asseriscono di essere monisti. Noi pero lavoriamo nella
scienza dello Spirito, per preparare la prossima epoca. Perche se non vi fosse
la nostra epoca, la prossima pure non vi potrebbe essere. Ma neppure deve
essere ad alcuno consentito di scusare il presente con 'avvenire. Anche con la
dottrina della rincarnazione si commettono molte sconvenienze. Mi si sono
presentati degli uomini a dirmi, che non occorreva loro ancora in questa in-
carnazione di essere galantuomini, perche avrebbero piu tardi il tempo di es-
serlo. Ma se oggi non ci si mette all’'opera, la conseguenza della nostra trascu-
ranza ci colpira appunto nella successiva incarnazione. Cosi dobbiamo ren-
derci chiaramente conto, che nelle forme della verita non vi € qualcosa di as-
soluto, ma che ogni volta viene riconosciuto quel tanto, che corrisponde a una
determinata epoca dell’'umanita. Perfino I'impulso piu alto ha dovuto, per cosi
dire, discendere fino alle abitudini della vita di quell’epoca. Perche ha dovuto
rivestire cio che e la verita piu elevata, in parole e pratiche adeguate alla com-
prensione della relativa epoca. Il Cristo cosi dovette dire, per mezzo di una
specie di sacrificio dionisiaco o divino, come 'umanita dovesse elevarsi alla
Divinita. Non bisogna essere zelanti e dire: Perche il Cristo trasforma l'acqua
in vino? Va tenuto conto dell’epoca. Per mezzo di una specie di sacrificio dio-

nisiaco il Cristo ha dovuto preparare cio che doveva venire.

Il Cristo va fra i Galilei, che sono un miscuglio di ogni sorta di nazioni non
unito da consanguineita, e compie fra loro il primo segno della sua missione; e
penetra tanto nelle abitudini della loro vita, che trasforma per essi I'acqua in

vino. Teniamo fermo cio che il Cristo vuole allora veramente dire: «lo voglio

95



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

condurre a un’unione spirituale anche quegli uomini, i quali sono discesi fino
al gradino della materialita che viene simbolizzato dal bere il vino». Ed egli
non vuole esservi soltanto per coloro, che possono elevarsi per mezzo del
simbolo del battesimo dell’'acqua. E molto significativo che ci venga appunto
indicato, che vi erano la sei idrie per la purificazione. Torneremo di nuovo su
questo numero. La «purificazione» e cio, che viene effettuato per mezzo del
battesimo. Ai tempi dai quali provengono i Vangeli, quando si esprimeva il fat-
to del «battesimo» si parlava del «battezzare», come di una purificazione. Ve-
ramente non si diceva mai la parola «battesimo», ma «battezzare» e cio che
veniva effettuato dal battesimo, si chiamava la «purificazione». - Nel Vangelo
di Giovanni non troverete mai la parola corrispondente, cioe¢ Baptizw altro
che in forma di verbo. Quando pero la parola viene impiegata come sostanti-
vo, si esprime sempre la purificazione, il suo effetto, percheé I'uomo si ricordi

del suo stato di purificazione, del suo rapporto con la Divinita.

Dunque, perfino dalle idrie simboliche per il sacrificio della purificazione il
Cristo Gesu trae occasione per il segno, col quale, - in modo conforme all’epo-
ca - indica la sua missione. Cosi le nozze di Cana in Galilea ci esprimono qual-
cosa della profondissima missione del Cristo. Ivi egli dovette dire: «Il mio
tempo verra nell’avvenire, non € per anco venuto. Cio che qui devo operare,
dipende ancora in parte da cio che deve venir superato per mezzo della mia
missione». Egli sta nel presente, e designa al contempo I'avvenire, e mostra in
tal modo, come egli non operi per il suo tempo in senso assoluto, ma in senso
culturale pedagogico. E la madre percid che lo interpella, e dice: «Ei non han-
no piu vino». Egli dice pero: «Cio che ora io devo compiere, € connesso ancora
con gli antichi tempi, con «me e te», perche il mio vero tempo, in cui il vino
verra ritrasformato in acqua, per anco non e venuto». Del resto, quale senso
potrebbe esservi nel dire: «Che ho io a fare con te, o donna?», se egli eseguisce
poi cio che la madre ha detto? Quelle parole hanno senso soltanto, se debbono
mostrarci che I'attuale condizione dell'umanita e stata prodotta dalla consan-
guineita, e che verra dato un segno, nel senso delle antiche usanze ancora a
base dell’azione dell’alcool, per indicare il tempo, in cui I'lo indipendente si

districhera dai vincoli del sangue; per indicare, dunque, che provvisoriamente

96



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

si deve tener ancora conto dell’'uso antico, simbolizzato nel vino, ma che verra

un tempo futuro, che sara il «suo tempo».

E capitolo per capitolo il Vangelo di Giovanni ci mostra due cose la prima
delle quali e che cio che viene comunicato, viene comunicato per coloro, che
in un certo modo sono capaci di intendere le verita occulte. Oggi la scienza
dello Spirito viene esposta exotericamente, ma allora le verita scientifico-spi-
rituali potevano essere comprese soltanto da coloro, che erano, in certo modo,
veramente iniziati in un grado qualunque. Chi poteva comprendere qualcosa
di cio che il Cristo Gesu aveva da dire sui fatti piu profondi? Lo poteva com-
prendere soltanto chi era capace di percepire al di fuori del proprio corpo -
chi poteva uscire dal proprio corpo e divenire cosciente nel mondo spirituale.
Se il Cristo Gesu voleva parlare a uomini, che lo potessero intendere, doveva
rivolgersi a coloro che erano iniziati in un determinato modo, e che gia pote-
vano vedere spiritualmente. Quando, per esempio, parla della rinascita dell’a-
nima nel capitolo del «colloquio con Nicodemon», ci si palesa, che egli comuni-
ca questa verita a un uomo, che vede con i sensi spirituali. Basta che si legga:
«Eravi un uomo della setta dei Farisei, chiamato Nicodemo, de’principali tra

Giudei. Questi ando di nottetempo da Gesu... ».

Occorre proprio abituarci a pesare le parole sulla bilancetta. Ci viene ac-
cennato che Nicodemo viene «di nottetempo» da Gesu - vale a dire, che egli
accoglie al di fuori del suo corpo fisico, cio che il Cristo ha da comunicargli.
«Di nottetempo», cioe: e quando si serve dei suoi sensi spirituali, che egli vie-
ne dal Cristo Gesu. Come Natanaele e il Cristo Gesu s’intendono come iniziati,
per mezzo del discorso dell’albero del fico, cosi anche qui viene accennato a
una capacita di comprensione. E cio che ancora ci viene indicato, e, che il Cri-
sto vuole sempre compiere una missione, che prescinde dai meri vincoli della
consanguineita. Questo ci viene ben chiaramente indicato nel fatto, che egli va
dalla Samaritana al pozzo. Egli le da I'insegnamento, che vuol dare a coloro, il

cui lo si e sollevato fuori della comunanza della consanguineita.

«Giunse pertanto a quella citta della Samaria, chiamata Sichar, vicino alla

tenuta che fu data da Giacobbe al suo figliolo Giuseppe.

97



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

E quivi era il pozzo di Giacobbe. Onde Gesu, stanco del viaggio, si pose cosi

a sedere sul pozzo. Ed era circa I'ora sesta.

Viene una donna samaritana ad attingere 1'acqua. Gesu le dice: Dammi da
bere.

Imperocche i suoi discepoli erano andati in citta per comperare da mangia-
re.

Risposegli dunque la donna samaritana: «Come mai tu, essendo Giudeo,
chiedi da bere a me, che sono Samaritana? (imperocche non avevano comu-

nione i Giudei coi Samaritani)».

Con cio viene indicato che e significativo il fatto, che il Cristo vada da un
popolo, presso il quale i singoli «lo» si sono sollevati, si sono sradicati, dall’a-
nima di gruppo. - Questa € una cosa importante che va notata. Dalla narrazio-
ne dell’ufficiale del re risulta inoltre, che il Cristo non infrange soltanto cio che
costringe il popolo a nozze per vincoli di sangue, ma anche cio che secondo
vincoli del sangue si divide in classi; egli va da coloro, di cui I'lo si e, in certo
qual modo, sradicato: egli guarisce il figlio dell’ufficiale del re, il quale vera-
mente, secondo la concezione dei Giudei, era per lui straniero. Dappertutto ci
viene indicato, che Cristo ¢ il missionario dell’lo indipendente, il quale si trova
in ogni individualita umana. Percio egli puo anche dire: «Quando parlo di me
stesso, non parlo affatto dell’lo, che risiede in me, ma quando parlo dell’lo-
sono, parlo di una entita, di qualcosa, che ognuno trova in se. Il mio lo e tut-
t'uno col Padre; ma I'lo in generale, che si trova in ogni persona € tutt'uno col
Padre». Questo e anche il significato piu profondo dell'insegnamento che il

Cristo impartisce alla Samaritana al pozzo.

Vorrei anzitutto ricordarvi una parola, che, giustamente intesa, potra
schiudervi una profonda comprensione: cioe il passo dal 31.mo al 34.mo ver-
setto del terzo capitolo, che naturalmente va letto in modo che si sia coscienti,

che e Giovanni Battista che dice queste parole:

98



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

«Quegli che vien di lassu, e sopra tutti. E chi e della terra, parla della terra.
Colui che vien dal Cielo, e sopra tutti, ed egli attesta cio che ha veduto e udito

e nessuno accetta la sua testimonianza.
Chi pero accetta la sua testimonianza conferma che Dio e verace.

Imperocche quegli che da Dio e stato mandato parla parole di Dio; concios-

siache non gli da Iddio lo spirito con misura».

Vorrei conoscere un uomo che abbia realmente compreso queste parole se-
condo questa traduzione. Che cosa e questo contrasto: «Quegli che da Dio e

stato mandato parla parole di Dio, conciossiache non gli da Iddio lo spirito
con misura!

Che cosa e il senso di queste frasi?

In innumerevoli discorsi Cristo vuol dire: «Quando io parlo dell’lo, parlo
dell'lo eterno nell’'uomo, che e tutt'uno con la base primordiale spirituale del
mondo. Quando io parlo di questo lo, parlo di qualche cosa che dimora nell’in-
teriorita piu profonda dell’anima umana. Se qualcuno mi ascolta (e ora parlo
soltanto dell'lo inferiore, che nulla sente dell’eterno), egli non accetta la mia
testimonianza, non mi capisce affatto. Perché non posso parlargli di qualcosa,
che scorre da me a lui. Egli non sarebbe in tal caso indipendente. Ognuno deve
trovare in se stesso, come propria base eterna, quel Dio, che io annunzio!» Po-
chi versetti prima trovate il seguente passo:

« E Giovanni ancora stava battezzando in Enon, vicino a Salim, perche quivi

erano molte acque, e la gente vi concorreva, ed erano battezzati.

« E nacque una disputa tra i discepoli di Giovanni e i Giudei intorno alla pu-
rificazione» (vale a dire, sulla forma del battesimo). Quando si sollevava una
tale quistione, in quella cerchia si parlava sempre della connessione con il
divino e dell'immergersi dell'uomo nella materia e del legame che, secondo
'antica idea di Dio, si aveva con il divino per mezzo dell’anima di gruppo.
Allora vennero gli altri e dissero a Giovanni: Gesu pure battezza! E allora
Giovanni deve prima spiegar loro, che cio, che viene nel mondo per mezzo di
Gesu, e qualcosa di affatto speciale, e glielo spiega dicendo: Gesu non inse-

99



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

gna quel collegamento che viene simbolizzato dall’antico battesimo, ma in-
segna, come 'uomo venga da se guidato per mezzo del libero dono dell’lo
divenuto indipendente; e ognuno deve scoprire in se stesso I'«lo-sonoy, il
Dio. Soltanto con questo mezzo I'uomo arriva alla condizione di trovare in
se il divino. Se queste parole vengono lette a questo modo, allora chi ascolta
si accorge, che Egli stesso, che I'lo-sono» e mandato da Dio. Un tale uomo
mandato da Dio, inviato ad accendere a quel modo il «Dio» nell'uomo, an-
nunzia anche il Dio nel giusto senso, e non piu secondo la consanguineita. E

ora traduciamo questo passo come veramente va inteso.

« Troveremo i materiali adatti, se ci rendiamo conto, come erano gli inse-

gnamenti degli antichi; essi erano artisticamente trascritti in molti libri.

Basta pensare ai Salmi, dove nell’Antico Testamento, con parole ben ordi-
nate, & stato annunziato il divino. Vi si parla soltanto degli antichi vincoli di
consanguineita come unione con un Dio. Si poteva imparare tutto cio, ma
non se ne imparava che la connessione con questa antica divinita. Se si vole-
va pero comprendere il Cristo, non facevano bisogno tutte le antiche leggi,
tutte le antiche ricercatezze. Cio che il Cristo insegnava, si poteva compren-
dere a misura che si comprendeva in se I'lo spirituale. Non si poteva allora
certo avere alcuna piena conoscenza della Divinita, ma si poteva compren-
dere cio che si udiva dalle labbra del Cristo Gesu. Cosi si avevano le condi-
zioni necessarie per la comprensione. Non occorreva allora nessun salmo,
nessun insegnamento artisticamente composto, ma occorreva soltanto cio
che v'era di piu semplice e che era allora soltanto allo stato di un balbettio.
Basta balbettare le parole di Dio per testimoniare di Lui; bastava balbettare
le parole piu semplici, anche singole parole che non avessero «misura». Chi
soltanto balbettava, chi sentiva nel proprio lo di essere mandato da Dio, po-
teva comprendere cio che il Cristo diceva: Chi conosce soltanto la connes-
sione terrena con Dio, discorre con la prosodia dei salmi, ma tutta la sua
metrica non lo conduce ad altro, che agli antichi Dei. Colui invece, il quale si
sente poggiato sui mondi spirituali, € al disopra di tutti, e puo rendere te-

stimonianza di cio che egli ha veduto e udito nei mondi spirituali. Ma la sua

100



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

testimonianza non viene accolta da coloro, che accettano soltanto testimo-
nianze secondo 'antica usanza. Se v’e chi I'accetta, questa accettazione stes-
sa dimostra che e persona che si sente mandata da Dio. Essa non soltanto
crede, ma comprende, cio che le vien detto, e con la sua comprensione stes-
sa conia le sue parole. «Chi sente I'lo manifesta le parole di Dio anche quan-
do balbetta». Questo significa. Perche lo Spirito, di cui qui s’intende parlare,
non ha bisogno di esprimersi per mezzo di nessun metro, di nessuna proso-
dia; ma puo esprimersi nel piu semplice modo, balbettando. Parole siffatte
vengono spesso addotte a giustificare 'ignoranza. Chi pero respinge la sag-
gezza, perche, a parer suo, i segreti piu elevati devono essere espressi nella
forma piu semplice, fa questo - certo spesso incoscientemente - soltanto
per una certa inclinazione a comodita psichica. Quando vien detto: Iddio
non da lo Spirito con «misura», s'intende appunto dire, che la «misura» non
aiuta per arrivare allo spirito; dove pero lo spirito veramente €, nasce pure
la «misura». Non tutti coloro, che hanno la «misura», hanno lo spirito; chi
pero ha lo «Spirito», arriva certo alla «misura». Non si possono naturalmen-
te invertire certe cose: non € ancora un segno di «aver lo spirito» il fatto di
non aver «misura», come all'inverso «aver misura» non € un segno che vi sia
lo spirito. La scienza non e certo un segno di saggezza; ma l'ignoranza pure
non lo é sicuramente.

Cosi ci viene dunque indicato, che il Cristo fa appello all'lo divenuto indi-
pendente, in ogni a- lima umana. La «misura» dovete qui intenderla in modo
analogo al «metro dei versi», come linguaggio costruito artisticamente. - E
la frase precedente significa letteralmente: «Colui, il quale comprende Dio
nell’«lo-sono», testimonia, perfino nel balbettio, del linguaggio divino o del

«linguaggio di Dio» e trova la via a Dio».

101



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

VI - L'«lo-sono»

In queste conferenze si e gia accennato, che nel colloquio del Cristo Gesu
con Nicodemo dobbiamo vedere la conversazione del Cristo con una perso-
na, che ¢ in condizione di percepire cio che si percepisce al di fuori del cor-
po fisico, per mezzo degli organi superiori di conoscenza, sviluppati fino a
un determinato grado. Per colui che comprende queste cose cio risulta chia-
ro ed evidente nel Vangelo, per il fatto che vi sta detto: Nicodemo venne dal
Cristo Gesu «di nottetempo», vale a dire, in uno stato di coscienza, entro il
quale 'uomo non si serve dei suoi organi sensori esteriori. Non c’'imbarche-
remo nelle spiegazioni superficiali, che dell’espressione «di nottetempo»
sono state date da varie parti. Ora sapete, che in questo colloquio si € parla-
to di una rinascita dell’'uomo - «per mezzo dell’acqua e dello spirito». Sono
parole molto importanti quelle che il Cristo dice a Nicodemo, sulla rinascita,

nel terzo capitolo, versetto 4:

«Dissegli Nicodemo: Come pud un uomo rinascere, quando sia

vecchio ?» (ecc.).

«Gli rispose Gesu: In verita, in verita io ti dico: Chi non rinascera per mez-
zo dell’acqua e dello Spirito non puo entrare nel regno di Dio».

Che queste parole si debbano pesare sulla bilancetta, gia lo abbiamo det-
to, e si deve assolutamente tener fermo, che da un canto, le parole di un do-
cumento religioso siffatto devono essere prese in senso letterale; e che dal-
I'altro, & importante anzitutto ritrovare e conoscere questo senso letterale.
Spesso si cita la massima: La lettera uccide, ma lo spirito da vita! Gli uomini,
che citano questo detto, lo applicano spesso in stranissimo modo! Essi con-
siderano quella massima come un pretesto per dar valore alla loro fantasia,
che essi chiamano lo «spirito della cosa», e dicono poi, a chi si da la pena di
conoscere la lettera prima di arrivare allo spirito: «Ma che c'importa della
lettera; la lettera uccide, lo spirito pero vivifica!» Chi parla cosi sta a un di-

presso al medesimo livello di un uomo che dice: «Lo spirito e veramente cio

102



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

che e vivente, il corpo e cosa morta; spezziamo dunque il corpo e lo spirito
diventera vivente!» Chi parla a questo modo, non sa che lo Spirito si forma a
gradi, che I'uvomo deve servirsi degli organi del suo corpo fisico per accoglie-
re cio che egli impara nel mondo fisico, e portarlo poi su allo Spirito. Prima
dunque dobbiamo conoscere la lettera; poi potremo anche ucciderla, cosi
come il corpo umano si stacca dallo spirito umano, quando questo ha tratto

dal corpo quanto gli occorreva.

Proprio in questo capitolo del Vangelo di Giovanni si trova qualcosa di
straordinariamente profondo. Possiamo penetrare nel senso di questo capi-
tolo, soltanto se risaliamo il corso dell’evoluzione dell'umanita ancora piu
indietro di quanto, per gli scopi che ci eravamo prefissi nell’esame del Van-
gelo di Giovanni, ancora non si sia fatto. Oggi dobbiamo rintracciare 'uomo

in epoche ancora piu remote dell’evoluzione terrestre.

Ma per evitare che fin da principio vi scandalizziate troppo di cio che vi e
da dire su quegli stati primitivi dell’'umanita, mi propongo anzitutto di con-

durvi indietro all’antica epoca atlantea.

Abbiamo gia fatto notare, che i nostri antenati umani, prima di quel gran-
de rivolgimento della nostra Terra che e ricordato nelle leggende del Dilu-
vio, vivevano in Occidente, in una regione, che oggi non esiste piu, ma forma
il fondo dell’Oceano Atlantico. Questo continente, che chiamiamo I'antica
Atlantide, albergava i nostri antenati. Se osserviamo gli ultimi tempi di que-
sto periodo atlanteo dell'umanita, troviamo che indubbiamente, in quell’e-
poca cosi remota, 'uomo, per lo meno, non era molto dissimile dalla sua fi-
gura odierna; se invece risaliamo ai primi tempi di questa Atlantide trovia-
mo gia una figura umana affatto diversa dall’odierna. Ora possiamo risalire

ancora piu indietro.

Prima dell’epoca atlantea, 'uomo e vissuto in una regione, che nel lin-
guaggio odierno si chiama Lemuria. Essa pure e stata distrutta da violenti
cataclismi della nostra Terra, e si trovava a un dipresso nella parte, che oggi
giace fra I’Asia meridionale, 'Africa e l'Australia. Se si esaminano le figure

umane dell’antica Lemuria, quali appaiono alla visione chiaroveggente, sono

103



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

molto diverse da quelle dell'uomo odierno, e non occorre che io vi descriva
esattamente queste figure umane lemuriche, ne quelle dei primi tempi
atlantei. Anche se avete gia accettato parecchie descrizioni della scienza del-
lo Spirito, nondimeno la figura di questi antichi uomini lemurici, cosi radi-
calmente diversa da quella attuale, vi apparirebbe davvero molto inverosi-
mile. Ma sotto un certo riguardo sara necessario descriverla, sia pure este-
riormente, se vogliamo comprendere cio che e successo all'uomo nel corso

dell’evoluzione terrestre.

Supponiamo ora - la cosa in realta non e possibile, ma vogliamo supporla
per meglio comprendere - che con i vostri sensi attuali, che a quell’epoca
naturalmente non avevate, vi fosse possibile vedere 1'ultimo scorcio dell’e-
poca lemurica dell’'umanita, e il principio di quella atlantea, e contemplare
la superficie della Terra nelle sue diverse parti. Se vi aspettate con questi
mezzi sensori di trovare I'uomo sulla Terra v’'ingannate. Luomo a quel tem-
po non esisteva ancora in forma tale, da potere essere veduto con i sensi
odierni. Vedrete bensi che certe regioni della nostra superficie terrestre
emergevano gia a un dipresso come isole dal resto della Terra ancora liqui-
da, o circondata dall’acqua del mare, o avvolta nel vapore. Ma queste zone,
che emergevano come isole, non erano pero ancora solide, come la nostra
odierna terraferma, sibbene erano masse di terra molle, fra le quali gioca-
vano forze ignee, di guisa che quelle zone insulari venivano continuamente
sollevate e risommerse dalle potenze vulcaniche di allora. Insomma, si tro-
vava ancora nella Terra un elemento che era attivo nel fuoco; tutto fluttuava
ancora viventemente e si trasformava. Troverete, che su certe regioni, che
gia esistevano a un certo grado di raffreddamento, vivevano dei predecesso-
ri del nostro mondo animale odierno. Di essi potreste qua e la gia percepire
qualcosa; trovereste delle figure grottesche, predecessori dei nostri rettili e
anfibi. Ma dell'uomo non potreste vedere niente, perche a quell’epoca
I'uvomo non aveva affatto un corpo fisico cosi denso, cosi solido. Dovreste
cercare I'uomo in altro luogo, nelle masse di acqua e di vapore, cosi come
oggi, nel mare, vedete certi animali inferiori appena come una massa molle

e vischiosa. Allo stesso modo nelle regioni di vapore acqueo trovereste ada-

104



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

giato il corpo fisico umano di quel tempo. Quanto piu risalite nel passato,
tanto piu I'uvomo di quell’epoca e sottile, e simile al suo ambiente, vaporoso
e acqueo. Soltanto durante I’epoca atlantea, egli si condensa sempre piu, e
se si potesse seguire con lo sguardo l'intiero corso del suo divenire, lo si ve-
drebbe densificarsi fuori dall’acqua e scendere sempre piu sul suolo della
Terra. Sicche e effettivamente vero, che I'uomo fisico ha calcato relativamen-
te tardi il suolo della nostra superficie terrestre. Egli e disceso dallo spazio
acqueo aereo, e da quello si e andato gradatamente cristallizzando. Ci siamo
procurati cosi a un dipresso un'immagine abbozzata della possibilita dell’e-
sistenza di un uomo, che, per cosi dire, non si distingue ancora dall’ambien-
te che lo circonda ed e costituito dei medesimi elementi nei quali vive. Se ri-
saliamo verso i primordii nell’evoluzione della Terra troviamo questo corpo

umano sempre piu e piu sottile.

Arriviamo ora al principio del nostro pianeta terrestre attuale. Sappiamo
che il nostro pianeta terrestre proviene dall’antica luna. Abbiamo chiamato
'antica luna il «Cosmo della saggezza». Questa antica luna, a un determinato
grado della sua evoluzione, non aveva cio che chiamiamo oggi terra, terra
solida; perche dobbiamo assolutamente renderci conto, che nell’incarnazio-
ne del pianeta che ha preceduto la Terra, anche le condizioni fisiche erano
tutt’altre. Se risaliamo all’antico stato di Saturno non dobbiamo immaginar-
lo con un aspetto simile a quello della nostra Terra odierna, con roccie, sulle
quali salire, e alberi, sui quali arrampicarsi. Tutto ci0o non esisteva. Se dai
remoti spazi cosmici vi foste andati avvicinando all’antico Saturno, a meta
della sua evoluzione, non avreste veduto librarsi il corpo di uno speciale
mondo, ma avreste invece sentito qualcosa di strano; vi sarebbe, cioe, sem-
brato di penetrare in una regione, avendo l'impressione di entrare in un
forno. L'unica realta di Saturno era di avere una condizione di calore diversa
dall’ambiente circostante. Non v’era altro mezzo di percepirlo. L'occultismo
non distingue, come la fisica attuale superficiale, tre stati della materia, ma
ne distingue ancora altri. Il fisico dice: attualmente vi sono corpi solidi, li-
quidi e gassosi. Ma Saturno non aveva ancora neppure forma gassosa. Lo

stato gassoso € molto piu denso del piu solido stato di Saturno. In occulti-

105



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

smo distinguiamo anche uno stato di calore, che non e un semplice stato di
moto della materia, ma e un quarto stato sostanziale. Saturno era costituito
di solo calore; e se da Saturno passiamo al sole, sperimentiamo subito una
densificazione di questo antico pianeta igneo. Il sole e la prima incarnazione
del nostro pianeta, che sia gassosa. Il sole ¢ il primo corpo formato di gas, o
di aria. La luna si densifica ancora di piu € un corpo liquido, il quale soltan-
to piu tardi, quando il sole lo abbandona, assume uno stato piu denso; ma il
suo vero stato medio, quando esso ancora era unito col sole, e lo stato liqui-
do. Quella, pero, che chiamiamo oggi terra minerale, che e formata di mine-
rali, di masse rocciose, che e terreno coltivabile, ancora non esisteva sull’an-
tica luna. Tutto questo appare soltanto sulla nostra Terra, sulla quale si cri-
stallizza. Quando la Terra comincia la sua evoluzione, deve ripetere ancora
una volta tutti i diversi stati precedenti. Ogni corpo e ogni essere nel Cosmo
ripete sempre, sopra un nuovo grado di evoluzione, le condizioni preceden-
ti; di guisa che la nostra Terra percorre rapidamente lo stato saturnio, quel-
lo solare e quello lunare. Quando essa percorre quello lunare, € costituita di
una miscela di acqua e di vapore acqueo - non di acqua come quella odier-
na, ma di una sostanzialita acquea, ossia fluida; la Terra raggiunge allora
come stato piu denso, quello fluido. Questo globo acqueo, che si librava nel-
lo spazio cosmico, non era acqua come quella di oggi, ma acqua mista a va-
pore acqueo; era dunque una miscela di gassoso e di fluido, e in essa gia era
I'uvomo. Non essendosi ancora depositata alcuna sostanza solida, era all’'uo-
mo possibile di essere dentro a questo globo acqueo. Di quello che costitui-
sce 'uomo odierno stavano la dentro I'lo e il corpo astrale. Ma questo Io e
questo corpo astrale non si sentivano ancora esseri distaccati, ma si senti-
vano come adagiati nel seno di entita divino-spirituali; non si sentivano an-
cora svincolati dall’entita, il cui corpo era la Terra acquea e vaporosa. Ora in
questi corpi astrali provvisti dell’lo si formarono dei nuclei, dei sottilissimi

tenui germi umani. Questo e disegnato nella prima figura.

106



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Epoca iperborea ed epoca lemurica

Cio che sta disegnato qua sopra deve rappresentare i corpi astrali e I'lo,
invisibili alla vista esteriore, che stanno in tal modo adagiati nell’acquea sfe-
ra della Terra; ed essi traggono fuori dal proprio seno la prima disposizione
al corpo umano fisico, il quale si trova con il corpo eterico in una condizione
tenuissima, e si va organizzando. Se si seguisse questo processo chiaroveg-
gentemente, si vedrebbe la prima disposizione al corpo fisico e a quello ete-
rico come avvolta dal corpo astrale e dall'lo, come ¢ disegnato nella prima
figura. Cio che rimane a giacere nel letto quando si dorme, il corpo fisico e
quello eterico, si va formando, nelle sue prime disposizioni, in questa condi-
zione terrestre, come primo germe umano, ancora completamente avvolto
dal corpo astrale e dall’'lo. La massa acquea di vapore si densifica; il corpo
astrale con I'lo danno occasione a che la prima disposizione umana si orga-
nizzi ovunque in questa terra-acquea originaria. Il divenire degli animali e
delle piante non possiamo seguirlo piu oltre in quel processo. Cio che ora si
forma e un densificarsi dell’acqua, e sotto un certo rapporto arrivano a pale-
sarsi aria e acqua; di guisa che il vapore e I'acqua non sono ormai piu me-
scolati assieme, ma I’acqua e l'aria si separano 'una dall’altra. Ne consegue,
che il corpo umano - corpo fisico e corpo eterico - torna a diventare piu
denso, e, per essersi ora I'aria divisa dall’acqua, diventa esso stesso aerifor-
me, e accoglie in se I'elemento igneo; sicche cio che prima era acqueo, divie-
ne ora aeriforme. La disposizione umana fisico-eterica consiste ora di aria,

che vien pervasa dal fuoco; il corpo astrale e I'lo la circondano, e tutto cio si

107



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

muove in quel che e rimasto ancora dell’acqua, alternandosi qua e la fra ac-

qua e aria.

T Af'fa

s ARG G e
((\%(707 o affrale
e 6'0 @ Corpo aslrale
P & 10
ermp umano iy 7
”'or/w//flfo ("('07770 Germe wunraro
clerico [’orpo//f/ €o,corpo elersco

Epoca atlantea ed epoca postatlantea

Abbiamo dunque oramai un uomo, il cui corpo fisico e quello eterico, che
oggigiorno, lui dormente, rimangono a giacere nel letto, esistevano in modo
tale da avere raggiunto la densita dell’aria e da essere ardenti di fuoco. A
ogni cotale uomo igneo appartiene un corpo astrale e un lo, i quali sono
pero completamente adagiati nel grembo della Divinita, vale a dire, che

neppure essi si sentono ancora come un lo a se.

Dovete riflettere profondamente su queste cose. Perche queste condizioni
sono cosi diverse da quelle attuali terrestri, da scandalizzare la gente e ap-
parirle incomprensibili. - Ora pero chiederete: Che cosa e quel fuoco, dise-
gnato nell’aria? Questo fuoco, che I'uvomo allora gia aveva, vive tuttora in noi.
E il fuoco che pulsa attraverso il nostro sangue, & il calore del sangue. E an-
che i residui dell’antica aria vivono ancora nel nostro organismo. Quando
voi inspirate ed espirate succede che nel vostro corpo, di per se solido, avete
dell’aria che entra ed esce. Supponete di inspirare profondamente dell’aria,
essa viene allora accolta nel vostro sangue; cosi diviene aria calda. Immagi-
natevi ora che quest’aria si spinge, per tutto il vostro corpo - essa penetra
ovunque. Immaginatevi ora che quest’aria si spinga per tutto il solido e il

fluido, e rappresentatevi soltanto la figura che cosi rimane: un uomo, che

108



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

appunto ha inspirato dell’aria, vale a dire, che ha spinto I'ossigeno fino alle
parti piu esteriori del suo corpo. Rimane allora una figura molto simile al-
I'uvomo, ma costituita di aria. L'aria che pervade 'uomo assume completa-
mente le forme del corpo. Vi rimane un corpo come un’ombra, costituita di
aria, pervasa di calore. A quell’epoca non avevate quella forma, ma eravate
uomini siffatti: corpo fisico e corpo eterico erano avviluppati dal corpo
astrale, provveduto dell’lo. Questo stato perduro fin dentro nell’epoca atlan-
tea. Colui, che si abbandona all’illusione, che nei primi tempi dell’Atlantide
gli uomini avessero gia subito le trasformazioni, che li hanno resi quali sono
oggi, e in errore. Gli uomini sono prima discesi dalle sfere aeree nella regio-
ne piu densa, materiale. A quell’epoca vi erano tutt’al piu degli animali sulla
Terra, che non avevano potuto ritardare la loro incarnazione nel fisico, e che
percio non poterono progredire, poiche la Terra non era ancora matura per
provvedere il materiale necessario per gli uomini. Gli animali pertanto si
sono fermati a forme inferiori, percheé non avevano potuto differire la loro

discesa.

Poi segui che 'uomo, in quanto al suo corpo fisico, si organizzo con aria e
calore e con parti costitutive liquide; vale a dire, in senso occulto, che egli
divenne un uomo acqueo. Potreste ora osservare, che gia prima l'uomo era
acqueo. Ma l'osservazione non sarebbe completamente esatta. Prima la Ter-
ra era una sfera acquea e dentro vi erano - soltanto spiritualmente - il cor-
po astrale e I'lo; essi nuotavano nell’acqua come entita spirituali; non erano
entita separate. Ora soltanto siamo al punto, dove sarebbe possibile trovare
il corpo fisico umano contenuto nell’acqua, in forma, per cosi dire, di medu-
sa. Potreste nuotare in questo mare primordiale e vi trovereste delle figure
trasparenti, formatesi per densificazione dall’acqua. Cosi da principio erano
questi uomini: hanno avuto prima un corpo acqueo, e in quanto avevano
questo corpo acqueo il loro corpo astrale e il loro lo erano ancora comple-
tamente adagiati nelle entita divino-spirituali. Quando 'uomo aveva questo
corpo acqueo la distribuzione dei suoi stati di coscienza era affatto diversa
di quella che poi e divenuta. La distribuzione fra notte incosciente e giorno

cosciente non era come quella di oggi, ma a quel tempo, quando 'uomo an-

109



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

cora era adagiato nelle entita divino-spirituali, egli aveva di notte una co-
scienza indistinta astrale. Quando s'immergeva di giorno nel suo corpo fisi-
co liquido, per lui era notte; e quando di nuovo usciva dal suo corpo fisico,
gli si schiudeva la luce astrale abbagliante. Quando la mattina s'immergeva
nel corpo fisico, tutto diveniva per lui confuso e tetro e cominciava una spe-
cie d'incoscienza. Ma sempre piu si andarono formando nel corpo fisico gli
organi fisici odierni, e con questi 'uomo imparo a poco a poco a vedere. La
coscienza diurna divenne sempre piu limpida e in conseguenza egli si di-
stacco dal grembo divino. Soltanto verso la meta dell’epoca atlantea, essen-
dosi prima densificate le cartilagini, si andarono gradatamente formando le
ossa e I'uomo si densifico al punto da divenire carne e ossa. La Terra al con-
tempo divenne pure esteriormente sempre piu solida e 'uomo discese giu
sul suolo terrestre. Per questo fatto spari sempre piu la coscienza che egli
aveva dei mondi divino-spirituali; sempre piu egli divenne un osservatore
del mondo esteriore e si preparo a divenire un vero cittadino della Terra.
Nell'ultimo terzo dell’epoca atlantea la figura umana ando divenendo sem-

pre piu simile a quella odierna.

Cosi 'uomo discende letteralmente, nel vero senso della parola, da sfere,
che possiamo indicare come sfere di acqua e di vapore acqueo, sfere di ac-
qua e di aria ecc. Finche egli era nelle sfere di acqua e di aria, la sua coscien-
za aveva capacita percettiva chiaroveggente astrale, perche quando stava
fuori del suo corpo fisico, egli si trovava su dagli Dei, ma col densificarsi del
corpo fisico, egli si distacco, per cosi dire, dalla sostanza divina. Come una
cosa che andasse acquistando un guscio, cosi I'uomo, quando termino di
avere forma acquea e aerea, si districo lentamente dalla sua precedente
condizione di dipendenza. Finche egli fu acqueo e aereo, stava su con gli Dei;
non pote evolvere il suo lo, ma non si era ancora distaccato dalla coscienza
divina. Discendendo nel fisico, gli si oscuro sempre piu la sua coscienza
astrale. Se vogliamo caratterizzare il significato di questa evoluzione, pos-
siamo dire: Anticamente, quando I'uomo era ancora con gli Dei, aveva il cor-
po fisico e il corpo eterico di forma acquea e aerea, e a poco a poco, con la

densificazione della Terra, egli si &€ andato pure densificando fino all’'odierna

110



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

sua materialita. Questa e la discesa. Cosi come 1'uomo e disceso, tornera a
risalire. Dopo che avra sperimentato cio che puo sperimentare nella materia
solida, egli risalira nelle regioni dove il suo corpo fisico sara di forma acquea
e aerea. L'uomo deve essere in sé cosciente, che se la sua coscienza vuole
nuovamente riunirsi con gli Dei, la sua vera esistenza sara nelle regioni dalle
quali € provenuto. L'uomo si e densificato dall’'acqua e dall’aria: egli dovra
nuovamente sottilizzarsi. Spiritualmente soltanto, egli puo oggi procurarsi
anticipatamente quella unione, in quanto interiormente si procura la co-
scienza di cio che egli sara piu tardi corporalmente. Ma gli uomini ricevono
la forza per procurarsi tale coscienza soltanto se oggi si mettono consape-
volmente all’'opera. Se 'uomo si acquista questa coscienza, raggiungera il
suo scopo terrestre, la sua missione terrestre. Che cosa significa questo? Si-
gnifica, che I'uvomo non e nato dalla carne o dalla Terra, ma dall’aria e dal-
I'acqua. Ed egli deve piu tardi veramente rinascere nello spirito dall’aria e
dall’acqua. - Il linguaggio usato ai tempi, in cui sono stati creati i Vangeli, e
che e necessario studiare, si serviva della parola «acqua», veramente anche
per I'acqua; ma «pneuma» che oggi viene adoperato per «Spirito», voleva
dire «aria»; la parola aveva a quei tempi assolutamente tale significato. La
parola «pneuma» si deve tradurne con «aria» o «vapore», altrimenti si pro-
voca un malinteso. Si deve percio dire questa frase del discorso con Nico-
demo nel modo seguente: «Amen, Amen, io ti dico: Chi non rinascera dal-

I'acqua e dall’aria non puo entrare nei regni dei Cieli».

Cosl il Cristo accenna allo stato avvenire, in cui 'uomo si deve evolvere,
sicche in questo dialogo troviamo un profondo segreto della nostra evolu-
zione. Occorre soltanto intendere giustamente le parole e interpretarle per
mezzo di cio che I'antroposofia ci puo dare. Nella parlata comune alcunche
di questo significato € rimasto, in quanto le sostanze molto fluide si chiama-
no «spiriti». Ma originariamente la parola «pneuman significava aria. Vedete
dunque, che ¢ di somma importanza comprendere le parole in senso preciso
ed esatto, e pesarle sulla bilancetta. Allora, proprio dal senso letterale di

esse, scaturisce il mirabile significato spirituale.

111



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Cerchiamo ora di volgere il nostro sguardo spirituale, brevemente, verso
un altro fatto dell’evoluzione.

Spingiamo nuovamente lo sguardo indietro nel lontano passato, quando il
corpo astrale umano con I'lo erano immersi nel grembo del divino astrale
universale. L'evoluzione - se si segue questo corso di essa - si verifico in
modo, da lasciarsi descrivere schematicamente. Originariamente l'intiero
nostro elemento astrale era adagiato nell’astralita universale; e per mezzo
dei processi, che appunto abbiamo descritti, si formarono il fisico e 'eterico
come dei gusci. Per tal mezzo i singoli uomini si distaccarono, come parti
isolate, dall’astralita universale - come se da una sostanza liquida si tirasse-
ro fuori tante parti. Simultaneamente con questa formazione del corpo fisi-
co si verifico anche il distacco delle singole coscienze umane dalla coscienza
divina. Di guisa che procedendo innanzi con l'evoluzione dell’'uomo, pos-
siamo dire di vedere che si vanno formando dei singoli uomini individuali,
chiusi nel guscio del corpo fisico, come parti che si distaccano dall’astralita
universale. Luomo deve naturalmente scontare questo suo acquisto dell’in-
dipendenza con 'oscuramento della sua coscienza astrale, ma in compenso
egli guarda fuori dal guscio del suo corpo fisico e vede il piano fisico. Ma
'antica coscienza chiaroveggente, a poco a poco, va per lui perduta. - Cosi
vediamo nascere cio che e l'interiorita dell’'uomo, 'interiorita umana indi-
pendente, individuale, che e portatrice dell’lo. Se oggi contemplate 'uomo
dormente, avete, nel corpo fisico e in quello eterico che rimangono nel letto,
cio che e nato da questi gusci, che si sono formati nel corso del tempo, per
via di densificazione. Cid che prima si e distaccato dall’astralita universale,
ritorna indietro ogni notte, per rafforzarsi nella sostanza divina universale.
Non si schiude naturalmente tanto ad essa quanto si schiudeva prima, al-
trimenti sarebbe chiaroveggente. Conserva la propria indipendenza. Questa
individualita indipendente & dunque qualcosa, che e nato durante il corso
dell’evoluzione. - A chi va debitrice della sua esistenza questa interiorita
umana indipendente, individuale, che cerca forza fuori del corpo fisico e del
corpo eterico? Ne va debitrice al corpo fisico e al corpo eterico dell’'uomo,

che si sono formati a poco a poco nel corso dell’evoluzione; da essi ¢ nato

112



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

cio che s'immerge di giorno nei sensi fisici, e guarda fuori nel mondo fisico,
ma che di notte sprofonda in uno stato incosciente, perche si e distaccato
dallo stato in cui prima si trovava. Il linguaggio occulto usa chiamare cio che
oggi giace nel letto, il vero uomo terrestre; quello era «'uomo». E cio in cui
sta conficcato I'lo di giorno e di notte, ma che e nato dal corpo fisico e da
quello eterico, si chiamava il «bambino dell'uomo» o il «figliolo dell'uomo».
Il figliolo dell'uomo € I'lo e il corpo astrale, quali sono nati durante il corso
dell’evoluzione terrestre dal corpo fisico e dal corpo eterico. Per questo vi e

I'espressione tecnica «figliolo dell'uomon».

Perché il Cristo Gesu e venuto sulla Terra? Che cosa doveva venir comuni-

cato alla Terra per mezzo del suo impulso?

Questo figliolo dell'uomo, che si e disciolto dal grembo della Divinita, dal-
la connessione in cui prima si trovava, ma che in compenso si & acquistata la
coscienza fisica, deve ritornare di nuovo per mezzo della forza del Cristo,
che e comparso sulla Terra, alla coscienza della spiritualita, Egli non deve
poter vedere soltanto con i sensi fisici nell’ambiente fisico circostante, ma,
per mezzo della forza della sua propria entita interiore, di cui ora non € co-
sciente, gli si deve illuminare la coscienza dell’esistenza divina. Per mezzo
della forza del Cristo, il quale e venuto sulla Terra, il figliolo dell'uomo deve
nuovamente venir elevato al divino. Prima, alcuni singoli eletti soltanto po-
tevano guardare dentro al mondo divino-spirituale, secondo I'antica inizia-
zione dei misteri. Per tali uomini si aveva negli antichi tempi un termine
tecnico. Coloro che potevano guardare nel mondo divino-spirituale e ren-
derne testimonianza venivano chiamati «serpenti». Sono «serpenti» quegli
uomini degli antichi tempi, che venivano iniziati in questo modo nei misteri.
Questi «serpenti» furono i precursori dell’avvento del Cristo Gesu. Mose in-
dico la sua missione inalzando dinanzi al suo popolo il simbolo dell’eleva-
zione di coloro, che potevano guardare entro i mondi spirituali; egli inalzo il
serpente. Ogni figliolo dell'uomo, per virtu della forza del Cristo, doveva di-
ventare sulla Terra cid che erano quei singoli uomini. E questo che il Cristo

esprime nell’ulteriore corso del dialogo con Nicodemo, quando dice: «E

113



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

come Mose inalzo il serpente, cosi pure fa d'uopo che sia inalzato il Figliuolo
dell'uomon». Il Cristo Gesu si serve sempre delle espressioni tecniche del suo
tempo. Occorre pero prima ricercare il senso letterale delle sue parole; allo-
ra si comprende il vero significato, che collima con I'insegnamento antropo-
sofico. Percio negli antichi tempi poteva affermarsi soltanto un preannunzio
di quell'insegnamento dell’«lo sono». Soltanto sulla base dell’autorita este-
riore degli iniziati i popoli potevano udire alcunche della forza dell’lo-sono,
che doveva venir accesa in ogni figliolo dell'uomo. Ma anche a questo ri-

guardo verremo sufficientemente istruiti.

Abbiamo visto cio che I'lo-sono significhi nel Vangelo di Giovanni; anche
questo lo-sono é stato portato all'uomo a poco a poco? E stato esso annun-
ziato a grado a grado? E stato veramente indicato e preparato nell’antico Te-
stamento cio che, per mezzo della discesa dell'lo-sono incarnato, viene por-

tato all’'uomo come impulso?

Ricordiamoci, che tutto cio che succede nel corso del tempo viene prepa-
rato lentamente e gradatamente. Quello che viene portato dal Cristo Gesu
doveva - come il bambino nel grembo materno - maturare lentamente negli
antichi Misteri, nei seguaci dell’/Antico Testamento. E quello che venne ivi
preparato nei seguaci dell’antico Testamento nell’antico popolo giudaico, si
era andato maturando a sua volta presso gli antichi Egizi. E gli Egizi avevano
profondi iniziati, i quali sapevano cio che doveva venire sulla Terra. Senti-
remo come presso gli Egizi, i quali erano la terza sotto-razza della razza po-
statlantea, si ando formando a poco a poco il completo impulso dell’lo-sono;
essi fornirono, come un grembo materno, la costituzione esteriore per I'lo-
sono, ma non arrivarono a tanto, da poter far nascere da loro il Principio-
Cristo; vedremo come in ultimo si libero da essi I'antico popolo ebraico. Ci
viene descritto che Mose viene considerato presso gli Egizi come il prean-
nunziatore del Dio, il quale e I'lo-sono incarnato. Egli doveva preannunziar-
lo a coloro che ne potevano comprendere qualche cosa. Egli doveva annun-
ziare, che la massima «lo e il Padre Abraham siamo uno», doveva essere

rimpiazzata dall’altra: «lo e il Padre siamo uno» vale a dire: Io e la Causa

114



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

primordiale spirituale del mondo siamo direttamente tutt'uno. I seguaci
dell’antico Testamento, come collettivita, guardavano 1'anima di gruppo del
popolo, e il singolo si sentiva in questa anima di gruppo come al riparo nella
Divinita. Ma prima venne annunziato da Mose, come da un iniziato nell’anti-
co senso, che il Cristo doveva venire, ossia, che v’ha un principio divino, che
e superiore al principio del sangue che scorre attraverso le generazioni. Di
fatto Iddio opera nel sangue fin da Abraham, ma questa non e che la manife-

stazione esteriore del Padre spirituale, di questo padre del sangue.

«Disse Mose a Dio: Chi sono io, per andare a trovar Faraone, e per trarre i
figliuoli d’'Israele dall’Egitto?

Ed ei gli disse: Io saro con te; e il segno che tu avrai dell’averti io mandato,
sara questo: Quando avrai tratto il mio popolo fuor dall’Egitto, offrirai sacri-

fizi a Dio sopra di questo monte.

Disse Mose a Dio: Ecco ch’io andero a trovare i figliuoli d’Israele, e diro
loro: Il Dio de’padri vostri mi ha spedito a voi! S’ei mi diranno: Qual e il suo

nome? che dovro io dir loro?»

Egli deve annunziare profeticamente un Dio piu alto, che sta dentro al Dio
del Padre Abraham, ma, in certo qual modo, come un principio superiore.

Quale e il suo nome?
Disse Dio a Mosé: o sono I'«lo-sono».

Qui viene preannunziata la profonda verita della parola, che comparisce

piu tardi incarnata nel Cristo Gesu.
«E disse: Cosi dirai a’figliuoli d’'Israele: «L'To-sono me lo ha insegnato!»

Cosi sta detto letteralmente. Vale a dire, con altre parole, che: il «Nome»,
quel nome che risiede a base del nome del sangue, e I'lo-sono - ed esso

comparisce incarnato nel Cristo del Vangelo di Giovanni.

«E di nuovo disse Dio a Mose: Queste cose dirai ai figliuoli d’Israele: Il Si-
gnore Dio de’padri vostri, il Dio di Abramo, il Dio d’Isacco, e il Dio di Giacob-

be mi ha mandato a voi».

115



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Cio, dunque, che finora avete veduto soltanto esteriormente, che scorreva

attraverso il sangue, cio &, nel suo significato piu profondo, I'«lo-sono».

Cosl si annunzia cio che entra nel mondo per mezzo del Cristo-Gesu.
Udiamo il nome del Logos, lo udiamo gridato a suo tempo a Mose: «lo sono
I'«lo-sono»! Qui il Logos grida il suo nome. Egli dice cio che per mezzo della
ragione, per mezzo dell’intelletto, si puo dapprima comprendere di lui. Cio
che viene allora gridato comparisce nella carne come Logos incorporato nel

Cristo Gesu.

Ora esaminiamo il segno esteriore, per mezzo del quale il Logos scorre
giu sugli Israeliti, per quel tanto che essi lo possono concepire nel pensiero,
per via di semplice comprensione. Questo segno esteriore € la «manna» nel
deserto. Manna realmente (e lo sanno coloro, che conoscono i segreti della
scienza occulta), e la medesima parola di «Manas», il «Sé spirituale». Cosi in
quella umanita, che si e acquistata a poco a poco la coscienza dell’lo, pene-
tra il primo accenno del Se spirituale. A cio pero, che vive e comparisce nel
Manas stesso, conviene dare un altro nome. Esso non e soltanto cio che si
puo sapere, ma e una forza che si puo accogliere. Quando il Logos si limita a
gridare il suo nome lo si deve comprendere, lo si deve afferrare con la ra-
gione. Quando il Logos diviene carne e comparisce nell'umanita, egli e allora
un impulso di forza, che viene portato fra gli uomini, e che non vive soltanto
come insegnamento e come concezione, ma che € contenuto nel mondo
come un impulso di forza, al quale 'uomo puo partecipare. Allora, pero, non
si chiama piu «Manna», bensi il «pane della vita»; questa e I'espressione

tecnica per Budhi, o Spirito vitale.

L'acqua trasformata dallo spirito, che viene offerta in simbolo alla Samari-
tana, e il pane della vita sono il primo annunzio della penetrazione del Bud-
hi ossia dello Spirito vitale nell'uomo. Domani queste spiegazioni ci servi-

ranno di punto di partenza.

116



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

VII - Il mistero del Golgotha

Nel Vangelo di Giovanni tutto converge in ultimo verso il fatto, che nella
storia dell'umanita si e verificato cio che chiamiamo il «Mistero del Golgo-
tha». La comprensione esoterica di questo mistero significa anche decifrare
il profondo significato del Vangelo di Giovanni. Se si considera cio che forma
il punto centrale del Mistero del Golgotha e lo si vuole interpretare nel sen-
so dell’occultismo, occorre pensare al momento della crocifissione, allorche
il sangue del Redentore scorse fuori dalle ferite. E questo ci ricorda qualco-
sa, che gia spesso abbiamo ripetuto durante il corso di queste conferenze:
ciog, che per i conoscitori dei mondi spirituali tutto cio che e materia, so-
stanza fisica, non e che espressione esteriore, manifestazione esteriore dello
spirituale. E ora rievochiamo dinanzi all’anima nostra I’evento fisico, il Cri-
sto Gesu sulla croce, il sangue sgorgante dalle ferite; che cosa esprime spiri-
tualmente questa immagine, il cui contenuto e un evento fisico, per colui che

puo comprendere giustamente il Vangelo di Giovanni?

Questo processo fisico, I'evento del Golgotha, e I'espressione, la manife-
stazione di un processo spirituale, che sta a meta dell’intiero divenire terre-
stre. A chi comprende queste parole, nel senso della odierna concezione ma-
terialistica del mondo, esse non rappresenteranno niente d'importante. Per-
che egli non potra immaginarsi, che a quell’epoca, in quell’unicissimo even-
to del Golgotha, sia successo qualcosa, che si differenzia da un qualsiasi al-
tro evento fisico uguale, o somigliante. Ma v’ha grandissima differenza fra
tutti i processi terrestri, che hanno preceduto questo evento del Golgotha, e

quelli verificatisi dopo.

Se vogliamo precisare le particolarita di questo fatto, dobbiamo dire: Non
soltanto il singolo uomo, o qualsiasi altro singolo essere, ha corpo fisico,
corpo eterico e corpo astrale, quali sono stati descritti sotto molti aspetti
nelle conferenze precedenti, ma anche un corpo cosmico non é soltanto
quella materia fisica, che appare agli astronomi e agli altri investigatori fisi-

ci; anche un corpo cosmico ha un corpo eterico e un corpo astrale. La nostra

117



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Terra ha il suo corpo eterico e il suo corpo astrale. Se la nostra Terra non
avesse il corpo eterico, che le appartiene, essa non potrebbe albergare le
piante; se la nostra Terra non avesse un corpo astrale, che le appartiene,
non potrebbe albergare gli animali. Se ci si vuole rappresentare il corpo ete-
rico della Terra, occorre immaginarne il punto centrale nel centro della Ter-
ra stessa, cosi come il corpo fisico della Terra ha pure ivi il suo centro. Que-
sto intiero corpo fisico terrestre e adagiato nel corpo eterico della Terra, e
alla loro volta ambedue sono adagiati nel corpo astrale. Se qualcuno avesse
osservato chiaroveggentemente il corpo astrale della Terra nel corso dell’e-
voluzione terrestre, attraverso lunghi periodi di tempo, avrebbe veduto che,
effettivamente, questo corpo astrale e questo corpo eterico della Terra non
sono rimasti sempre quali erano, ma si sono modificati. Per raffigurarci
questo fatto esattamente, trasferiamoci per via spirituale al di fuori della
Terra, sopra una qualsiasi altra stella, e immaginiamoci che da questa un
uomo chiaroveggente volga lo sguardo in basso, sulla nostra Terra. Un uomo
siffatto non vedrebbe la Terra soltanto librarsi come un pianeta fisico, ma
vedrebbe anche un’aura; egli vedrebbe la Terra circondata da un’aura di
luce, perche percepirebbe il corpo eterico e il corpo astrale della Terra. Un
uomo siffatto che vedesse la Terra lungamente da quella stella lontana, tan-
to tempo da poter seguire lo svolgersi dei tempi precristiani della Terra e da
assistere all’evento del Golgotha, vedrebbe I'aura della Terra, corpo eterico e
corpo astrale, presentare un dato aspetto di colori e di forme prima dell’e-
vento del Golgotha; dopo l'evento, pero, egli vedrebbe, che a un determinato
momento l'intiera aura cambia colore. Quale & questo momento? E il mo-
mento, in cui sul Golgotha il sangue sgorga dalle ferite del Cristo Gesu. Tutte
le condizioni spirituali della Terra, come tali, si modificarono in quel mo-

mento.

Abbiamo detto: Cio che noi chiamiamo il Logos, € la somma dei sei Elo-
him, i quali sono uniti con il sole, e percio beneficano la Terra spiritualmen-
te con i loro doni, mentre esteriormente la luce solare scende sulla Terra.
Cosi la luce del sole ci e apparsa come il corpo esteriore fisico per lo spirito

e 'anima degli Elohim o del Logos. Nel momento in cui I'’evento del Golgotha

118



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

si e verificato, la forza, I'impulso, che poteva prima affluire soltanto dal sole
alla Terra nella luce, ha cominciato a unirsi con la Terra, e ’aura della Terra
e diventata diversa. Consideriamo ora I'evento del Golgotha, anche da un al-
tro punto di vista. Abbiamo gia esaminato retrospettivamente sotto i piu di-
versi aspetti il divenire dell'uvomo e il divenire della Terra. Sappiamo, che la
nostra Terra, prima di divenire Terra, ha attraversato le tre incarnazioni di
Saturno, del sole e della luna; di guisa che I'incorporazione precedente della
nostra Terra e stata I'antica luna. Quando un pianeta siffatto ha raggiunto la
meta della sua evoluzione, gli succede come all'uomo, che in una incarna-
zione abbia raggiunto la meta della sua vita; il pianeta passa in un’altra esi-
stenza invisibile, che si chiama Pralaya, per poi tornare a prender corpo.
Cosi vi fu uno stato intermedio fra la passata incorporazione della nostra
Terra, che sarebbe I'antica luna, e 'attuale incorporazione. Da un’esistenza,
per cosi dire, spirituale e in se vivente, ma esteriormente invisibile, la Terra
comparve sfolgorante nel suo primo stato, dal quale poi sono derivati quegli
stati, che ieri abbiamo descritti. Allora, quando la nostra Terra dunque sfol-
goro in quell’antico tempo, essa era ancora unita con tutto cio che appartie-
ne al nostro sistema solare. Essa era ancora talmente grande, da estendersi
fino ai piu lontani pianeti del nostro sistema solare. Tutto era ancora unito,
e i singoli pianeti si separarono soltanto piu tardi. La Terra era unita fino a
un determinato momento col nostro sole odierno, e colla nostra luna attua-
le. Vi e stato dunque un tempo, in cui sole, luna e Terra erano un corpo solo,
come se si prendesse oggidi la luna attuale e il sole attuale e si mescolassero
assieme con la Terra, formando di tutto un solo grande corpo cosmico. Cosi
era una volta la nostra Terra; cosi era, quando il suo corpo astrale e il suo Io
ondeggiavano in una forma come di vapore acqueo, e anche prima: sole,
luna e Terra erano unite. A quel tempo le forze, dunque, che sono oggi nel
sole, le forze spirituali e fisiche, erano collegate con la Terra. Poi venne un
tempo, in cui il sole si distacco dalla Terra; non soltanto il sole fisico con la
sua luce fisica, ma questo sole fisico, che I'occhio fisico umano puo vedere, si
scisse dalla Terra con le sue entita animico-spirituali, a capo delle quali

stanno gli Elohim, i veri spiriti di luce, gli abitanti del sole; e rimase indietro

119



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

cio che si otterrebbe se si mescolasse la luna attuale con la Terra. Perche per
un certo periodo la Terra era distaccata dal sole, ma era rimasta ancora uni-
ta con la luna. Soltanto nell’epoca lemurica la luna si scisse dalla Terra, e al-
lora si costituirono i rapporti fra i tre corpi, sole, luna e Terra, quali sono
oggi. Questi rapporti dovevano nascere a quel modo. Gli Elohim dovevano
anzitutto agire dal di fuori, uno di essi dovette costituirsi signore della luna
e riverberare da li la poderosa forza degli altri Elohim. Noi viviamo oggi sul-
la nostra Terra, come sopra un’isola nello spazio cosmico, che si sia costitui-
ta disarticolandosi dal sole e dalla luna. Verra pero un tempo, in cui la no-
stra Terra si riunira di nuovo col sole e formera con esso unico corpo. Allora
gli uomini saranno talmente spiritualizzati, che potranno di nuovo soppor-
tare le forze piu intense del sole, le potranno accogliere in sé e potranno
unirsi con esse. Allora gli uomini e gli Elohim dimoreranno nella stessa sfera

d’azione.
Quale forza determinera questo risultato?

Se 'evento del Golgotha non si fosse verificato, non sarebbe piu possibile
una nuova riunione della Terra col sole. Perche per mezzo dell’evento del
Golgotha, per virtu del quale la forza degli Elohim nel sole, ossia la forza del
Logos, si uni alla Terra, venne dato I'impulso, che spinge 'una verso l'altra le
diverse manifestazioni della forza del Logos e che condurra in ultimo sole e
Terra a riunirsi. A datare dall’evento del Golgotha, la Terra, considerata spi-
ritualmente, ha in sé la forza che la ricondurra nuovamente al sole. Percio
diciamo: nell’esistenza spirituale della Terra venne accolto cio che prima le
affluiva dal di fuori: la forza del Logos, - e questo e successo per virtu dell’e-
vento del Golgotha. Che cosa viveva prima nella Terra? La forza che irradia
giu dal sole sulla Terra. Che cosa vive da allora in poi nella Terra? Il Logos

stesso, il quale per mezzo del Golgotha divenne lo Spirito della Terra.

Per quanto € vero che nel vostro corpo dimora il vostro elemento animi-
co-spirituale, altrettanto e vero che nel corpo della Terra - in quel corpo del-
la Terra che e costituito di pietre, piante e animali e sul quale voi vi aggirate

- dimora l'elemento animico-spirituale della Terra; e questo animico-spiri-

120



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

tuale, questo Spirito della Terra € il Cristo. Il Cristo € lo Spirito della Terra.
Quando, dunque, il Cristo parla ai suoi discepoli piu intimi, e in un’occasio-
ne da annoverarsi fra le piu intime, che cosa puo egli dir loro? Quale segreto

puo loro affidare?

Egli puo dire: «Supponete che dal vostro corpo voi guardiate nella vostra
anima. La vostra anima sta dentro. Cosi e pure, quando guardate l'intiera
sfera terrestre. Cio che provvisoriamente sta qui oggi dinanzi a voi nella
carne, € il medesimo spirito, il quale non sta soltanto provvisoriamente in
questa carne, ma e pure lo Spirito dell’intiera Terra - e sempre piu lo diven-
tera». — Egli ha potuto accennare alla Terra come al suo vero corpo. «Quando
vedete il seminato, e mangiate il pane, che vi nutrisce - che cosa in verita
mangiate in questo pane? E il corpo mio che mangiate! E quando bevete i
succhi delle piante, sono come il sangue nel vostro corpo. E il sangue della
Terra - e il mio sangue!» Questo disse letteralmente il Cristo Gesu ai suoi di-
scepoli piu intimi, occorre soltanto interpretare le parole veramente alla let-
tera. Allorche li raccoglie, ed espone loro simbolicamente l'iniziazione cri-
stiana, cosi la chiameremo, egli dice delle parole straordinarie, annunziando
che un discepolo lo tradira. Egli dice al 18.mo versetto del 13.mo capitolo

del Vangelo di Giovanni:
«Uno che mangia il pane con me, mi calpestera coi piedi».

Queste parole devono essere intese letteralmente. Luomo mangia il pane
della Terra - e si aggira coi piedi su questa Terra. Se la Terra ¢ il corpo dello
Spirito della Terra, vale a dire, del Cristo, allora l'uomo € colui, che si aggira
coi piedi sul corpo della Terra, che calpesta dunque coi piedi il corpo di cio,
di cui mangia il pane. Col farci sapere del Cristo, dello Spirito, della Terra e
del pane che viene tolto dal corpo della Terra, ci viene dato, nel senso del
Vangelo di Giovanni, un approfondimento infinito del concetto dell’Eucari-
stia. A questo accenna il Cristo dicendo: «Questa e la mia carne»! Come la
carne muscolare dell'uomo appartiene al corpo dell’anima umana, cosi il
pane appartiene al corpo della Terra, vale a dire, al corpo del Cristo. E i suc-

chi, che scorrono attraverso le piante, e pulsano attraverso le viti, sono

121



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

uguali al sangue, che pulsa attraverso il corpo umano. Il Cristo puo indicare
questo, dicendo: «Questo e il mio sangue»! Soltanto chi non vuol compren-
dere, o non vuol avere disposizione a comprendere, puo credere che con
questa spiegazione veridica I’Eucaristia perda alcunche della santita che ad
essa e collegata. Chi pero vuol comprendere, dira a se stesso: nulla essa per-
de, in tal modo, della sua santita. Anzi, I'intiero pianeta terrestre viene santi-
ficato da questa interpretazione. E quali sentimenti possenti possono per-
vadere I'anima nostra, quando giungiamo a scorgere nell’Eucaristia il piu
grande mistero della Terra; il collegamento dell’evento del Golgotha con I'in-
tiera evoluzione della Terra; quando impariamo a sentire nell’Eucaristia,
che lo sgorgare del sangue dalle ferite del Redentore ha un significato non
soltanto umano, ma cosmico, che esso, cioe, da alla Terra forza per prose-
guire nella sua evoluzione! - Cosi colui, il quale comprende questo significa-
to piu profondo del Vangelo di Giovanni, deve sentire come egli non sia lega-
to al corpo fisico della Terra soltanto per mezzo del proprio corpo fisico, ma
sia legato - come essere animico-spirituale - all’essere animico-spirituale
della Terra, che e il Cristo stesso; come il Cristo, quale Spirito della Terra,
pervada il nostro corpo. - Se sentiamo questo, possiamo dire: che cosa lam-
peggio allo scrittore del Vangelo di Giovanni nel momento, in cui egli pote
guardare nei profondi arcani che sono connessi col Cristo Gesu? Egli vide in
quel momento quanta mai forza, quanti impulsi siano nel Cristo Gesu, e
come questi impulsi debbano tutti operare entro 'umanita, purche questa li

accolga.

Per comprendere bene, occorre rievocare nuovamente il vero corso del-
I'evoluzione dell’'umanita. Luomo e costituito di corpo fisico, corpo eterico,
corpo astrale e dell'lo. Come si svolge la sua evoluzione? Si svolge per il fat-
to, che I'uomo, per opera del suo lo, elabora, purifica e rinforza gradatamen-
te gli altri suoi tre arti. L'lo € chiamato a purificare a poco a poco il corpo
astrale, a purgarlo, a elevarlo a un grado superiore. Quando l'intiero corpo
astrale sara purificato, rinvigorito, per virtu della forza del proprio lo, esso
diventera Se spirituale o Manas. Quando il corpo eterico o vitale sara in tut-

to e per tutto elaborato e rinvigorito dalle forze dell’lo, esso sara Budhi o

122



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Spirito vitale. Quando il corpo fisico sara completamente vinto e dominato
dall'lo, esso sara Atman o 'Uomo-Spirito. E allora I'uomo avra raggiunto la
meta che gli si presenta per prima. Ma questo sara conseguito soltanto in un
lontano avvenire. Quello che ora e stato descritto, cioé che 'uomo costituito
di quattro arti, corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale e I'lo, elaborera per
opera del suo lo gli altri tre arti e ne fara il Se spirituale, lo Spirito Vitale e
I'Uomo-spirito, va inteso nel senso che I'lo, nell’eseguire questo lavoro, €
completamente cosciente. Ma questo, per la maggior parte degli uomini
odierni, non e ancora il caso. Luomo comincia veramente a elaborare oggidi
con piena coscienza soltanto un poco il suo corpo astrale, per introdurvi il
Manas. L'uomo é ora a questo punto. Ma incoscientemente, merce I'aiuto di
entita superiori, 'uomo gia ha lavorato durante I’evoluzione terrestre sui
suoi tre arti inferiori. In antichi tempi, egli ha lavorato incoscientemente sul
suo corpo astrale, e questo corpo e stato per tal fatto pervaso dall’anima
senziente. L'lo ha lavorato incoscientemente sul corpo eterico, e questo cor-
po eterico, incoscientemente trasformato, € cio che troviamo descritto nella
sistematica esposizione del mio libro «Teosofia», come «anima razionale»; e
cio che I'lo ha elaborato incoscientemente nel corpo fisico € quello che tro-
vate in quel libro sotto il nome di «anima cosciente». L'anima cosciente ¢
dunque nata verso la fine dell’epoca atlantea, quando il corpo eterico, di cui
prima una parte della testa ancora emergeva al di fuori del corpo fisico, s’in-
trodusse gradatamente tutto nel corpo fisico. Per tal fatto 'uomo imparo a
enunciare «lo». Cosi I'uvomo gradatamente passo con i suoi arti nell’epoca
postatlantea. La nostra epoca € chiamata a introdurre il Manas, o Se spiri-
tuale, a poco a poco, in cio che prima gia era stato accolto incoscientemente.
L'uomo, con tutte le forze che ha acquistate per il fatto di possedere oggidi
corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale, anima senziente, anima razionale e
anima cosciente, con tutte le forze che questi arti gli possono dare, deve
formare in se il Manas - e inoltre, se pure in misura minima, anche la dispo-
sizione allo Spirito vitale o Budhi. Con cio viene assegnata alla nostra epoca
postatlantea I'importante missione, che I'uomo sviluppi in se coscientemen-

te questi arti superiori del suo essere, Manas o Se spirituale, Budhi o Spirito

123



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

vitale e Atman o Uomo-spirito, se anche quest'ultima meta non possa essere
raggiunta che in un lontano avvenire. L'uomo deve gia oggi sviluppare in se

a poco a poco la forza, per evolvere i suoi corpi inferiori a corpi superiori.

Ora chiederemo: Che cosa esiste nell'uomo per il fatto che egli oggi ancora
non ha sviluppato questi arti superiori, e che cosa esistera invece in lui nel-

I'avvenire? Come si differenziera 'uomo futuro da quello attuale?

Quando in avvenire il completo uomo superiore sara evoluto, l'intiero
astrale sara purificato a tal punto, da essere divenuto al contempo Manas, o
Se spirituale; il corpo eterico sara talmente purificato, che sara divenuto al
contempo Budhi o Spirito vitale; e il corpo fisico sara talmente trasformato
che, per quanto e vero che e corpo fisico, sara al contempo divenuto Uomo-
Spirito o Atma. Occorrera massima forza per trionfare del corpo piu basso,
percio il superamento e la trasformazione del corpo fisico segnera il massi-
mo trionfo per l'uvomo: quando gli uomini avranno compiuto quest’'opera
appieno, questo uomo fisico sara Uomo-spirito o Atman. Oggidi tutto cio
vive nell'uomo soltanto come disposizione; ma verra un tempo in cui vivra
completamente nell'uomo. E il volgere lo sguardo alla personalita del Cristo,
agli impulsi del Cristo, il farsi permeare di forze, il farsi rinvigorire per mez-
zo dell'Impulso-Cristo, coltiva nell'uomo cid per mezzo di cui pud compiere
questa trasformazione.

Se 'uomo non ha ancora compiuto oggi questa trasformazione, quali ne
sono per lui le conseguenze? La scienza dello Spirito le esprime molto sem-
plicemente. Dal fatto, che il corpo astrale non e ancora purificato, non € an-
cora trasformato in Se spirituale, risulta la possibilita dell’'interesse perso-
nale, dell’egoismo; per il fatto, che il corpo eterico non € ancora compene-
trato dalla forza dell’'lo, e possibile la menzogna e I'errore; e per il fatto che
il corpo fisico non € ancora compenetrato dalla forza dell’lo, e possibile la
malattia e la morte. Non vi sara piu interesse personale nel futuro Seé spiri-
tuale pienamente evoluto; non vi sara piu malattia o morte, bensi salvezza e
salute, nell’'Uomo-Spirito pienamente evoluto, vale a dire, nel corpo fisico

pienamente evoluto. Che cosa significa dunque, che 'uomo accoglie gli im-

124



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

pulsi del Cristo? Egli impara a comprendere, quale forza vi e nel Cristo; egli
accoglie in se le forze che lo devono condurre a dominare perfino il proprio

corpo fisico.

Rappresentatevi che un uomo possa accogliere completamente in se I'Im-
pulso-Cristo, che questo impulso possa completamente trasferirsi in lui; che
il Cristo si trovi direttamente di fronte a un uomo, e che I'lmpulso-Cristo si
trasferisca direttamente dentro a quest'uomo. Che cosa significa questo? -
Se 'uomo fosse cieco, potrebbe acquistare la vista per mezzo della diretta
influenza di questo Impulso-Cristo, perche 'ultima meta della evoluzione e
il superamento delle forze della malattia e della morte. Quando I'autore del
Vangelo di Giovanni parla della guarigione del cieco-nato, egli parla nel sen-
so della profondita dei misteri, e mostra con un esempio, che la forza del
Cristo e una forza sanatrice, quando si presenta nella pienezza della sua for-
za. Dove ¢, dunque, questa forza? Nel corpo del Cristo, nella Terra. Questa
Terra deve pero essere pervasa in verita dall’essere dello Spirito-Cristo o del
Logos. Vediamo, ora, se lo scrittore del Vangelo di Giovanni narra secondo
questa interpretazione. Come narra egli? Il cieco e 1a; Cristo prende della
terra, vi sputa sopra, e la pone sul cieco; egli pone sul cieco il proprio corpo
pervaso dal proprio spirito. Con questa descrizione lo scrittore del Vangelo
di Giovanni mostra un mistero, che egli conosce esattamente. E ora -
astraendo da qualsiasi preconcetto — parleremo con maggior precisione di
questo segno, fra i piu grandi del Cristo Gesu, per imparare a conoscere
esattamente la natura di tale fatto, senza preoccuparci delle critiche dei no-
stri contemporanei tanto intelligenti, che giudicheranno assurdo e stolto cio
che ora verra detto. Ma conviene pur dire una volta, che vi sono dei grandi e
poderosi segreti nel mondo, che oggi ancora non sono adatti per l'uomo. Gli
uomini odierni, per quanto evoluti possano essere, non sono abbastanza
forti per celebrare anche i grandi misteri. Possono conoscerli, possono ve-
derli, se li possono sperimentare spiritualmente; ma I'uomo, cosi profon-
damente disceso nella materia, non € capace di trapiantarli nel fisico.

125



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Ogni forma di vita e in realta costituita di contrasti, di estremi. Vita e mor-
te sono estremi siffatti. Il sentimento e I'atteggiamento dell’occultista avver-
te qualcosa di molto peculiare, quando, per esempio, vede un cadavere ac-
canto a un uomo vivente. Quando si ha davanti a s€ un uomo vivo, desto, si
sa: in lui vivono anima e spirito. Ma questi ultimi, nell'uomo desto, come co-
scienza, sono, per cosi dire, esclusi dal pieno rapporto con il mondo spiri-
tuale, e non guardano nel mondo spirituale. Se abbiamo dinanzi a noi un ca-
davere, sentiamo che lo spirito e I'anima che hanno appartenuto a quel ca-
davere, stanno ora per passare nei mondi spirituali, e che ivi si schiude loro
la coscienza, la luce del mondo spirituale. Cosi il cadavere diventa il simbolo
di cio che succede nei mondi spirituali. Ma anche nel fisico vi sono le ripro-
duzioni di cio che si verifica nello spirituale - pero in un modo strano.
Quando un uomo discende di nuovo nella nascita, gli si deve edificare una
parte corporea. E necessario, per cosi dire, che si verifichi un concorso di
materia perche gli venga edificato un corpo. E a un chiaroveggente questo
concorrere della materia si palesa, in certo qual modo, come il morire della
coscienza che sta nel mondo spirituale. Ivi essa muore - qui rivive. Nel con-
correre della materia per formare un corpo umano fisico si vede, in un certo
modo, il morire di una coscienza spirituale; e veramente, nella decomposi-
zione e nella combustione di un corpo fisico, quando le parti si distaccano, si
disciolgono, si palesa contemporaneamente - nello spirituale - un processo
opposto: vi si palesa il nascere di una coscienza spirituale. La decomposi-
zione fisica e una nascita. Percio anche tutti i processi di dissoluzione, di de-
composizione, sono per l'occultista anche qualcosa di ben diverso. Un cimi-
tero, dove si decompongono dei corpi fisici, visto spiritualmente (astrazion
fatta dagli uomini, s’intende qui cio che si verifica spiritualmente nel cimite-
ro), € un processo meraviglioso: e un continuo accendersi e lampeggiare di
rinascite spirituali. - Supponiamo, per un momento, che un uomo si dedichi
fisicamente - questo non viene naturalmente consigliato a nessuno, perche i
corpi attuali non sopportano questo processo in nessun caso - supponiamo
dunque, che un uomo, per mezzo di una speciale disciplina, possa allenare il

suo corpo fisico a respirare per un determinato tempo, precedentemente

126



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

stabilito, dell’aria putrida, corrotta, con la coscienza di accogliere in se il
processo spirituale, che appunto e stato descritto. Se egli fa questo in modo
adeguato allora indubbiamente, nella successiva incarnazione (non si puo
fare in una medesima incarnazione), egli s’incarnera con la forza che da im-
pulsi vivificatori e sanatori. Respirare I'aria dei morti rientra nella disciplina
atta a condurre la propria saliva a poco a poco, a quella forza, per cui, mista
alla terra comune, essa puo dare cio che il Cristo ha posto sugli occhi del
cieco. Questo mistero, per mezzo di cui si consuma la morte, la si mangia e
la si respira, per mezzo di cui si consegue la forza di risanare, € il segreto, a
cui accenna lo scrittore del Vangelo di Giovanni, quando mostra dei segni,
come quello della guarigione del cieco-nato. E sarebbe molto meglio, che in-
vece di ragionare tanto sul modo come la cosa vada intesa, la gente potesse
imparare, che esiste letteralmente cio che e descritto nella guarigione del
cieco, e che imparasse la considerazione dovuta a una personalita, come
quella dello scrittore del Vangelo di Giovanni, in modo da dire: «Egli era una
personalita iniziata in questi misteri; dobbiamo cercare di acquistarci la

comprensione per questi misteri».

Era necessario indubbiamente, che io facessi notare che ci si trova ora in
un gruppo antroposofico, in cui non ci si cura di tanti pregiudizi, prima di
narrare un mistero, come quello della saliva mischiata alla terra quale mez-

zo curativo, e di affermare che un tale fatto ha un significato letterale.

Ora cerchiamo di comprendere quanto la piena conoscenza di quel fatto
ci ravvicini strettamente all'idea, di cui oggi ci siamo occupati, cioe che il
Cristo e lo Spirito della Terra e che la Terra e il suo corpo. Da un esempio
abbiamo visto, come il Cristo spiritualizzi la Terra, e lo abbiamo visto offrire
una parte di se stesso, affinche si compiesse cio che andava compiuto. E ora

passiamo ad altro.

A quanto oggi si € esposto si aggiunga, che il Cristo ha detto: «Il piu pro-
fondo segreto del mio essere e I'lo-sono, e la vera ed eterna potenza dell’lo-
sono o dell'lo, che ha la forza di penetrare negli altri corpi, deve fluire negli

uomini. Essa e nello Spirito della Terra». Teniamo presente queste parole, e

127



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

consideriamo seriamente, molto seriamente, che il Cristo vuole, facendosi
mediatore per ogni uomo del vero possesso dell'lo, vuole in ogni uomo ri-
svegliare il Dio, accendere in ogni uomo, a mano a mano, il Signore e il Re
che e in lui.

Che cosa ci si palesa allora? Ci si palesa niente meno che il fatto, che il Cri-
sto e nel piu alto senso I'espressione dell'idea del Karma, della legge del
Karma. Perche quando comprendera completamente 1'idea del Karma, la si
comprendera in questo senso cristiano. Essa significa, che nessun uomo si
deve erigere a giudice della interiorita dell’altro. Chi non ha ancora compre-
so l'idea del Karma in questo senso, non I'ha intesa in tutta la sua profondi-
ta. Fintanto che un uomo giudica dell’altro, egli impone all’altro la coerci-
zione del proprio Io. Quando pero si crede veramente in senso cristiano al-
I'lo-sono, non si giudica, ma si dice: «lo so, che il Karma € il grande pareggia-
tore. Qualsiasi cosa tu abbia fatto, io non giudico!» Supponiamo che un pec-
catore venga condotto dinanzi a un uomo che intende realmente la parola
del Cristo. Quale sara l'atteggiamento di quest'uomo di fronte al peccatore?
Supponiamo che tutti coloro che si reputano cristiani accusino quest’ultimo
di gravi peccati. Il vero cristiano risponderebbe: «qualsiasi cosa gli addebi-
tiate, che egli 'abbia o non I’'abbia commessa, occorre rispettare 1'lo-sono;
lasciate il giudizio al Karma, alla grande legge, che ¢ la legge dello Spirito
stesso di Cristo; esso deve essere lasciato al Cristo stesso». Il Karma si com-
pie nel corso dell’evoluzione terrestre; possiamo affidare a questa evoluzio-
ne stessa la punizione che il Karma infliggera a quell’'uomo. Ci si potrebbe
rivolgere forse alla Terra e agli accusatori, dicendo: «Badate a voi stessi!
spetta alla Terra di eseguire il castigo? Scriviamolo dunque sulla Terra, dove

del resto gia sta iscritto come Karma!»
«E Gesu se n’ando al Monte Oliveto.

E di gran mattino torno nuovamente al Tempio, e tutto il popolo ando da

lui e stando a sedere insegnava.

E gli Scribi e i Farisei condussero a lui una donna célta in adulterio, e po-

stala in mezzo, gli dissero: Maestro, questa donna or ora € stata colta che

128



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

commetteva adulterio: Or Mose nella legge ha comandato a noi che queste

tali siano lapidate, Tu pero che dici?

E cio essi dicevano per tentarlo e per avere onde accusarlo. Ma Gesu, ab-

bassato in giu il volto, scriveva col dito sulla terra.

Continuando pero quelli ad interrogarlo, si alzo e disse loro: Quegli che e

tra voi senza peccato, scagli il primo la pietra contro di lei.

E di nuovo chinatosi, scriveva sopra la terra. Ma coloro, che udito ebbero
questo (convinti dalla loro coscienza), uno dopo l'altro se n’andarono, prin-

cipiando dai piu vecchi; e rimase solo Gesu, e la donna che si stava nel mez-
ZO.

E Gesu alzatosi, (non vedendo altro che la donna) le disse: Donna, dove

sono coloro che ti accusavano? Nessuno ti ha condannata?»

Egli dice questo, per scartare ogni giudizio dall’esteriore e per designare

il Karma interiore.
«Ed ella: Nessuno, o Signore»,

Essa viene affidata al suo Karma; percio 'unica cosa da farsi € di non pen-

sare piu al castigo, che si compie nel Karma, ma di ravvedersi.
«E Gesu le disse: Nemmen io ti condannero: vattene e non peccar piu».

Cosi vediamo la connessione fra I'idea piu profonda del Cristo, I'impor-
tanza del suo Essere per la Terra e I'idea del Karma. «Se avete compreso la
mia entita, avete anche compreso chi & Colui, del quale io esprimo l'essere; e
come I'lo-sono determini il pareggio». Indipendenza e interiore raccogli-

mento, € questo che il Cristo ha dato come impulso agli uomini.

Gli uomini non sono arrivati ancora molto avanti nella vera interiore
comprensione del Cristianesimo. Ma quando gli uomini avranno imparato a
comprendere cio che risiede in uno scritto quale € il Vangelo di Giovanni,
accoglieranno a poco a poco gli impulsi che giacciono in esso: allora si avve-

rera in un lontano avvenire l'ideale cristiano.

129



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Cosi vediamo come nell’epoca postatlantea fluisca nella Terra il primo
impulso per evolvere I'uomo superiore. Domani impareremo a conoscere
I'evoluzione dell'uomo in relazione con il Principio-Cristo, per 'appunto in
questa epoca postatlantea, e proseguiremo mostrando cio che il Cristo sara

in avvenire.

130



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

VIII - L'evoluzione dell'uomo in relazione col Principio-Cristo

Abbiamo visto che ci si avvicina meglio al profondo significato del Vange-
lo di Giovanni quando si cerca di penetrare in esso da diverse parti; e ieri
abbiamo potuto difatti accennare, da un determinato aspetto, a uno dei se-
greti piu importanti del Vangelo di Giovanni. Occorrera ora, per arrivare a
poco a poco alla completa comprensione del mistero di cui ieri appunto si e
parlato, di considerare I'avvento del Cristo Gesu, per se stesso, come tale,
nella nostra epoca postatlantea. Abbiamo raccolto gli elementi piu diversi
per seguire I’evoluzione dell'uomo e il Principio-Cristo in essa. Cercheremo
oggi di comprendere, perche il Cristo sia comparso, come uomo, e si sia ag-
girato sulla Terra proprio in quel momento della nostra evoluzione. Dovre-
mo riallacciarci a cio che gia in parte abbiamo udito nelle ultime conferenze
ed esaminare I’evoluzione della nostra umanita nell’epoca postatlantea.

Abbiamo detto ripetutamente, che i nostri avi primordiali hanno dimora-
to, in un’epoca remota, sopra una regione della Terra, oggi sommersa nell’O-
ceano Atlantico. I nostri antenati vivevano sull’antica Atlantide. Avanti ieri
abbiamo accennato all’aspetto della corporeita esteriore di quei nostri an-
tenati atlantei. Abbiamo veduto, che cio che dell'uomo viene percepito oggi-
di con i sensi esteriori, ciog, il corpo fisico, non e arrivato che a poco a poco,
lentamente, alla densita cornea che possiede oggidi. Potremmo dire, che sol-
tanto nell’'ultima parte dell’epoca atlantea 'uomo cominciava a somigliare
un poco alla sua figura attuale. Ma anche verso l'ultimo terzo dell’epoca
atlantea I'uomo era ancora essenzialmente diverso da quello che e oggi,
sebbene per i sensi esteriori non sembrasse molto differente. Potremo me-
glio comprendere il progresso che 'uomo ha compiuto, se paragoniamo
I'uvomo odierno con un qualsiasi animale superiore vivente. Per molte ra-
gioni ci deve essere gia riuscito chiaro, in che cosa 'uomo si differenzi oggi
essenzialmente da qualsiasi animale odierno, sia pure superiore. Presso
ogni animale troviamo che, sul piano fisico o nel mondo fisico, 'entita di

questo animale e costituita dal corpo fisico, dal corpo eterico o vitale, e dal

131



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

corpo astrale; che queste tre parti costitutive rappresentano l'essere dell’a-
nimale nel mondo fisico. Non dovete credere che nel mondo fisico vi sia sol-
tanto del fisico. Sarebbe un grande errore di cercare tutto I'eterico e spe-
cialmente tutto I’astrale nei mondi supersensibili. Effettivamente, con i sensi
fisici, non potete vedere nel mondo fisico che cio che e fisico. Ma cio non di-
pende dal fatto, che nel mondo fisico esista il solo fisico. No, nell’animale
esiste nel mondo fisico un corpo eterico e un corpo astrale, e 'uomo dotato
di chiaroveggenza vede questo corpo eterico e questo corpo astrale dell’a-
nimale. Soltanto se vuole arrivare al vero lo dell’animale non puo limitarsi al
mondo fisico, ma gli occorre salire nel mondo astrale. Ivi sta 'anima di
gruppo o I'lo di gruppo degli animali; e la differenza fra 'uomo e I'animale
consiste nel fatto, che nell'uomo vi e I'lo, anche qui giu nel mondo fisico.
Cioe, 'uomo ¢ costituito nel mondo fisico di corpo fisico, di corpo eterico, di
corpo astrale, e dell'lo, sebbene i tre arti superiori, a cominciare dal corpo
eterico, non siano riconoscibili che dalla coscienza chiaroveggente. Ora que-
sta differenza fra 'uomo e 'animale si rileva, in un determinato modo, an-
che chiaroveggentemente. Supponiamo che un chiaroveggente osservi un
cavallo e un uomo. Egli troverebbe, che al di fuori della testa del cavallo, che
si prolunga fino al muso, vi € un’aggiunta eterica, ed egli direbbe: al di sopra
della testa fisica del cavallo emerge la testa eterica potentemente organizza-
ta. Queste due teste non coincidono nel cavallo. Nell'uomo odierno si vede
chiaroveggentemente che la testa eterica e di forma e di grandezza a un di-
presso corrispondente alla testa fisica. Specialmente grottesco ci appare
'elefante; osservato chiaroveggentemente, ha una enorme testa eterica, di
guisa che ci appare come un animale assolutamente grottesco. Ma nell’'uomo
odierno la testa fisica e la testa eterica coincidono, esse sono per forma e
grandezza quasi uguali. Ma non e stato sempre cosi nell'uomo. Nell’'ultimo
terzo dell’epoca atlantea soltanto troviamo questo stato di cose. All’antico
atlanteo la testa eterica emergeva potentemente al disopra di quella fisica;
poi le due teste andarono sempre piu crescendo I'una nell’altra, finche nel-
'ultimo terzo dell’epoca atlantea arrivarono a coincidere completamente. Vi

e nel cervello un punto - vicino agli occhi - che coincide oggidi completa-

132



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

mente con un determinato punto della testa eterica: questi due punti erano
separati negli antichi tempi. Il punto eterico stava al di fuori del cervello.
Questi due punti importanti si sono accostati. Quando questi due punti han-
no potuto coincidere, allora soltanto I'uvomo ha imparato a dire «lo» a se
stesso, e allora € comparso cio che ieri abbiamo chiamato I'anima cosciente.
Con questo coincidere della testa eterica con quella fisica dell'uomo, la testa
di questo si € notevolmente modificata. Perche questa testa umana aveva un
aspetto essenzialmente diverso presso I'antico Atlanteo da quello attuale. Se
vogliamo comprendere come sia stata possibile I'odierna evoluzione, occor-
re esaminare alquanto le condizioni fisiche dell’antica Atlantide.

Se avessimo attraversato I'antica Atlantide verso Occidente, non avremmo
sperimentato una distribuzione fra pioggia, nebbia, aria e luce solare, quale
I'abbiamo oggidi, nelle regioni che abitiamo. Specialmente le contrade nor-
diche, a occidente della Scandinavia, erano allora pervase di nebbia. Gli uo-
mini che abitavano dove ora e I'Irlanda - e anche piu a occidente dell’Irlan-
da - non hanno mai veduto nell’antica Atlantide la distribuzione fra pioggia
e luce solare quale oggi la vediamo. Essi erano sempre immersi nella nebbia
e soltanto col Diluvio atlanteo venne il tempo, in cui le masse nebbiose si di-
sciolsero dall’aria e precipitarono. Avremmo potuto investigare l'intiera
Atlantide e mai ci sarebbe apparso un fenomeno che oggi noi tutti cono-
sciamo, un fenomeno meraviglioso della natura: - sarebbe stato impossibile
trovare I'arcobaleno. Questo non e possibile che con una distribuzione di
pioggia e luce solare, quale oggi puo esistere nell’atmosfera. Nell’Atlantide,
prima del Diluvio atlanteo, non si trova I’arcobaleno. Soltanto gradatamente,
dopo il Diluvio atlanteo, € comparso il fenomeno dell’arcobaleno, vale a dire,
che esso divenne fisicamente possibile. Se ora dunque dalla scienza dello
Spirito vi viene comunicato questo fatto, e vi ricordate, che nelle varie saghe
e nei miti il Diluvio atlanteo e stato conservato come Diluvio universale del
peccato, che Noe usci fuori e dopo il Diluvio vide per prima cosa l'arcobale-
no, acquisterete un’idea di quanto i documenti religiosi sieno profondamen-
te, letteralmente veri. E vero, che soltanto dopo il Diluvio atlanteo gli uomi-

ni, per la prima volta, poterono vedere I'arcobaleno. - Queste sono le espe-

133



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

rienze che puo avere colui, il quale sperimenta 'occultismo, e dopo soltanto
impara pezzo per pezzo a comprendere come convenga accogliere letteral-
mente i documenti religiosi, come occorra prima imparare a comprenderli
alla lettera.

Verso la fine dell’epoca atlantea ci risulta, che le condizioni esteriori ed
interiori erano per gli uomini piu favorevoli in una determinata regione del-
la superficie terrestre, che oggi si trova nelle vicinanze dell'Irlanda odierna.
Oggi quella regione € sommersa nell’acqua. Ivi erano allora delle condizioni
spirituali specialmente propizie, e ivi, nell’lambito dei popoli atlantei si for-
mo il popolo piu riccamente dotato, piu di ogni altro predisposto alla libera
autocoscienza umana. E la guida di questo popolo, che nella letteratura della
scienza dello Spirito si usa chiamare il popolo dei «Semiti primordiali», era
un grande iniziato, il quale - se e lecito esprimersi alla buona - si scelse i piu
progrediti individui di quello speciale popolo, ed emigro con essi verso
Oriente, attraverso I'Europa fino nell’Asia, nella regione del Tibet odierno. In
quella regione emigro una frazione relativamente piccola, ma spiritualmen-
te molto progredita della popolazione atlantea. Nell’'ultima epoca atlantea, a
poco a poco le regioni occidentali dell’Atlantide andarono sparendo, rico-
perte dal mare. LEuropa sempre piu ando prendendo il suo aspetto attuale;
in Asia, i grandi territori della Siberia erano ancora coperti da vaste distese
di acqua; ma le regioni meridionali dell’Asia per quanto diversamente for-
mate, gia esistevano. Le popolazioni meno progredite si unirono in parte a
questo nucleo di popolo che emigrava da Occidente a Oriente; quali accom-
pagnandolo piu lontano, e quali meno lontano. Anche I'antica popolazione
europea pero si costitul in gran parte dalle popolazioni emigrate dall’Atlan-
tide, le quali si fermarono nella vecchia Europa e la popolarono. A questa
migrazione di popoli si unirono altre masse di genti gia precedentemente
fuoruscite, e che in parte anche erano venute in Asia da altre regioni dell’A-
tlantide, e perfino dall’antica Lemuria. Di guisa che delle popolazioni diver-
samente dotate, e dalle piu varie capacita spirituali, si fermarono in Europa
e in Asia. La piccola frazione che fu guidata dalla menzionata grande Indivi-

dualita spirituale, si fermo in Asia, per coltivare ivi la piu alta spiritualita

134



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

possibile. Da questa regione di cultura si diffusero le correnti culturali verso

le piu diverse regioni della Terra e presso i piu diversi popoli.

La prima corrente di cultura discese verso I'India, ove, per I'impulso dato-
le dalla missione spirituale di quella grande Individualita, si formo quella
che chiamiamo civilta antichissima indiana. Non intendiamo parlare qui di
quella cultura indiana, della quale ci sono rimasti dei residui nei meraviglio-
si libri dei Veda, e neppure di cio che piu tardi, per via di tradizione, e arri-
vato al mondo. Tutto cio che di queste culture esteriori si puo sapere e stato
preceduto da una cultura piu antica e molto piu bella, la cultura degli antichi
santi Rischis, di quei grandi Maestri, che in tempi remotissimi dell'umanita,
hanno dato la prima civilta postatlantea. Trasferiamoci per un momento
nell’anima di questa prima corrente di cultura dell’epoca postatlantea. Que-
sta prima cultura dell'umanita postatlantea fu la prima cultura veramente
religiosa dell'umanita. Le precedenti culture atlantee non erano, nel vero
senso della parola, delle culture religiose. La «religione» ¢ in fondo una pe-
culiarita dell’epoca postatlantea. Perche? - Ma come vivevano gli Atlantei?
Per il fatto, che la testa eterica ancora sporgeva fuori della testa fisica, essi
non avevano ancora perduto completamente I'antica chiaroveggenza crepu-
scolare. Luomo, quando di notte stava fuori del corpo fisico, vedeva e spa-
ziava con lo sguardo nel mondo spirituale; mentre di giorno, quando s’im-
mergeva nel suo corpo fisico, vedeva cose fisiche qui nel mondo fisico; inve-
ce di notte, fino a un determinato grado, vedeva ancora le regioni del mondo
spirituale. Trasferiamoci ora nella meta o nel primo terzo dell’epoca atlan-
tea. Quale era allora la condizione dell’'uomo? Egli si svegliava la mattina. Il
suo corpo astrale penetrava nel suo corpo fisico e nel suo corpo eterico. Gli
oggetti del mondo fisico non avevano ancora dei contorni cosi nitidi e decisi
come oggidil. Pensate una citta avvolta nella nebbia, con i lampioni di sera
circonfusi di aure colorate, dai margini indistinti e con irradiazioni colorate
- questo vi da un'immagine dell’aspetto che aveva I'’Atlantide a quell’epoca. -
D’altra parte non vi era neppure, fra la chiara coscienza di giorno e la inco-
scienza notturna, una separazione cosi netta come vi fu dopo I’epoca atlan-

tea. Di notte il corpo astrale sgusciava bensi fuori dal corpo eterico e dal

135



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

corpo fisico; ma, finche il corpo eterico rimaneva in parte ancora unito col
corpo astrale, persistevano sempre dei riflessi del mondo spirituale; 'uomo
poteva sempre avere una chiaroveggenza crepuscolare, si familiarizzava col
mondo spirituale, vedeva attorno delle entita spirituali, dei processi spiri-
tuali. Di cio che leggete, per esempio, come miti e saghe di Dei germanici, gli
scienziati, seduti a tavolino, vi dicono che sono tutte poesie, che la gente del
popolo ha tratte dalla fantasia popolare! Wotan e Thor e tutti gli Dei sareb-
bero personificazioni di forze della Natura, e cosi via. Esistono delle intiere
teorie mitologiche che parlano cosi di una fantasia creativa del popolo. A
udire di questa roba si potrebbe facilmente credere che uno scienziato sif-
fatto sia come I’homunculus del Faust di Goethe, nato dalla storta, e che non
abbia mai veduto un vero uomo. Perche a chi ha veduto veramente il popolo,
non riesce piu possibile parlare a quel modo di creazioni della fantasia po-
polare. Queste saghe degli Dei altro non sono, che il residuo di veri processi,
che gli uomini hanno realmente veduto chiaroveggentemente negli antichi
tempi. Questo Wotan e esistito! Di notte I'uomo si aggirava fra gli Dei nel
mondo spirituale e in esso conosceva Wotan e Thor, altrettanto bene, quan-
to oggi conosce i suoi simili di carne ed ossa. Cio che allora le nature primi-
tive hanno veduto chiaroveggentemente e ancora per lungo tempo in modo
crepuscolare forma il contenuto dei miti e delle saghe, specialmente di quel-
le germaniche. Quegli uomini, i quali allora sono emigrati da Occidente in
Oriente, nelle regioni che piu tardi vennero chiamate germaniche, erano
uomini che avevano conservato, fino a un dato grado, - chi piu, e chi meno -
una certa chiaroveggenza, di guisa che, almeno in alcuni tempi speciali, po-
tevano ancora guardare nel mondo spirituale; e mentre il sommo Iniziato
emigro con i suoi discepoli nel Tibet e da li invio una prima colonia culturale
nell'India, erano rimasti indietro ovunque presso i popoli in Europa degl’i-
niziati, che coltivavano la spiritualita nei misteri. Presso questi popoli si col-
tivavano i misteri, per esempio, i Misteri Druidici, dei quali oggidi I'umanita
non ha notizia - perché cio che ne vien comunicato & frutto di fantasia. E
importante pero, che quando allora fra i Druidi o fra gli uomini della regione

russa occidentale e della Scandinavia, dove vi erano i misteri Trottici, si par-

136



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

lava dei mondi superiori, vi era sempre un certo numero di uomini che sa-
pevano dei mondi spirituali. Se si parlava di Wotan o dell’episodio che si
svolse fra Baldur e Hodur, non si parlava di qualcosa che fosse loro comple-
tamente sconosciuto. Molti avevano ancora sperimentato essi stessi tali
eventi, in speciali condizioni di coscienza, e coloro che non li avevano spe-
rimentati, li udivano raccontare dal loro vicino a cui prestavano fede. E
ovunque in Europa vi era ancora un ricordo vivo di cio che esisteva in Atlan-
tide. Che cosa vi esisteva? Qualcosa, che si puo chiamare una convivenza na-
turale degli uomini con il mondo spirituale, con cio che oggi si chiama il Cie-
lo. Luomo entrava continuamente nel mondo spirituale e viveva in esso. In-
somma, non occorreva che da alcuna speciale religione gli venisse indicata
'esistenza di un mondo spirituale. Che cosa significa religione? Significa il
collegamento fra mondo fisico e mondo spirituale. A quell’epoca 'uomo non
aveva bisogno di nessuno speciale collegamento col mondo spirituale, per-
che egli lo sperimentava. Come non occorre che nessuno vi faccia credere ai
fiori dei campi, agli animali del bosco, perche voi li vedete, cosi I'atlanteo
credeva agli Dei e agli spiriti - non per religione — ma perche li sperimenta-
va. Con il progredire dell'umanita 'uomo era arrivato alla chiara coscienza
diurna. L'epoca postatlantea e dunque quella, in cui 'uomo arrivo alla chia-
ra coscienza diurna. E vi arrivo per il fatto , di aver dovuto abbandonare
'antica coscienza chiaroveggente. Questa pero gli ritornera nell’avvenire e
si aggiungera alla sua attuale chiara coscienza diurna. Presso i nostri ante-
nati in Europa si verificava spesso che nelle saghe e nei miti venivano dati in
forma immaginosa dei ricordi dei tempi antichi. Ma come era veramente la
natura degli antenati piu progrediti? Per quanto possa sembrare strano, i
piu progrediti, che vennero condotti dalla loro Guida in Oriente fino al Tibet,
erano proprio coloro che avevano perduto l'antica coscienza trasognata
chiaroveggente Che cosa significa infatti progredire dalla quarta razza alla
quinta? Significa vedere di giorno, perdere I'antica-chiaroveggenza. Il gran-
de Iniziato, la Guida, ha condotto via coloro, che appartenevano al suo grup-
petto, perche non dovessero vivere in mezzo agli altri, che si trovavano an-

cora al grado dell’antico popolo atlanteo; e fra quei suoi seguaci potevano

137



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

venir condotti nei mondi superiori soltanto coloro che si educavano e si al-
lenavano appositamente per mezzo di una disciplina occulta. Dell’antica
convivenza con i mondi divino-spirituali che cosa era rimasto agli uomini
della prima epoca postatlantea? Era rimasta la nostalgia di quel mondo spi-
rituale, di cui I'’entrata si era chiusa per loro - la nostalgia pero era rimasta.
Ogni uomo sentiva a un dipresso a quel modo - dalle saghe e dalle tradizioni
udiva parlare di quei mondi e diceva a se stesso: Vi era un tempo, in cui i no-
stri antenati guardavano nel mondo spirituale, in cui vivevano con Spiriti e
Dei e vivevano nella realta spirituale piu profonda. Oh, potessimo penetrarci
anche noi! E da questa nostalgia si formo il metodo antico indiano di inizia-
zione che e scaturito dalla nostalgia di cio che era stato perduto, e che pog-
gia sul fatto, che 'uomo abbandona per un tempo la chiara coscienza diurna
che ha acquistata, per insinuarsi retrospettivamente con la sua coscienza
nell’antico stato. La yoga e il metodo dell’iniziazione antica indiana, che per
mezzo della sua tecnica, dei suoi esercizi pratici, riusci a ristabilire per via
artificiale cio che era andato perduto per I'uomo per via naturale. - Raffigu-
ratevi ora un tale antico atlanteo, di cui la testa eterica ancora sporgeva mol-
to al di sopra della testa fisica. Quando poi usciva il corpo astrale, una gran
parte della testa eterica era ancora connessa con il corpo astrale stesso, e
allora cio che quest’ultimo sperimentava poteva imprimersi nel corpo eteri-
co - sicche a questo modo l'atlanteo poteva acquistar coscienza delle pro-
prie esperienze. Quando poi nell'ultimo tratto dell’epoca atlantea la parte
eterica della testa si ritiro completamente nella testa fisica, il corpo astrale
usciva ogni notte completamente dal corpo eterico. Bisognava dunque cer-
care nell’antica iniziazione di trar fuori con arte il corpo eterico, — vale a
dire, bisognava porre I'uomo in una specie di stato letargico, in una specie di
sonno di morte, che durava tre giorni e mezzo, durante il quale il corpo ete-
rico emergeva fuori del corpo fisico ed era sciolto, - di guisa che cio che il
corpo astrale sperimentava, s'imprimeva nel corpo eterico. E quando poi il
corpo eterico veniva di nuovo condotto nel corpo fisico, 'uomo sapeva cio

che aveva sperimentato nel mondo spirituale.

138



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Questo era l'antico metodo di iniziazione, I'iniziazione della yoga, per
mezzo di cui 'uomo si sollevava, per cosi dire, fuori del mondo in cui si tro-
vava, per trasferirsi di nuovo nel mondo spirituale. E la disposizione d’ani-
mo della civilta che provenne da questa iniziazione, € quella che sopravvive
come eco nella civilta indiana successiva. Era la disposizione d’animo in cui
l'uomo diceva a sé stesso: verita, realta, veracita, esistenza, sono soltanto nel
mondo spirituale, in quel mondo spirituale, in cui penetra 'uomo quando si
sottrae al mondo fisico sensibile. Ora I'uomo € nei regni del mondo fisico,
circondato dal regno minerale, da quello vegetale e da quello animale; que-
sta pero che circonda 'uomo non e la verita, non & che parvenza esteriore;
egli ha perduto la verita fin dai tempi primordiali e vive ora in un mondo di
parvenza, di illusione, di Maya! E cosi il mondo fisico divenne il mondo della
Maya per l'antica cultura indiana. Bisogna comprendere questo come una
conseguenza della disposizione d’animo di quella cultura - di come allora si
sentiva — e non come una grigia teoria. Per l'indiano primordiale, che vuol
essere specialmente santo, il mondo della Maya non ha valore. Questo mon-
do fisico e per lui un’illusione; il vero mondo esiste per lui, quando egli si ri-
tira dal mondo fisico e — per mezzo della yoga puo vivere di nuovo nel mon-

do, in cui gli antenati suoi erano vissuti nell’epoca atlantea.

Il significato dell’'ulteriore evoluzione consiste nel fatto, che 'uomo si abi-
tui gradatamente ad apprezzare il mondo fisico, che gli si schiude nella cul-
tura postatlantea, al suo giusto valore, secondo il suo significato. La seconda
epoca di cultura gia sta di un passo innanzi all’antico Indianesimo, essa e
pure una cultura preistorica, che noi pero chiamiamo secondo i popoli che
hanno abitato piu tardi in quelle regioni; la chiamiamo cultura paleopersia-
na. Non intendiamo parlare della cultura persiana che venne dopo, ma di

una cultura preistorica.

Il secondo periodo gia si differenzia essenzialmente dall’epoca primordia-
le indiana per la disposizione dell’animo e per il suo contenuto effettivo.
Sempre piu divenne difficile di liberare il corpo eterico, ma era tuttavia pos-

sibile di riuscirvi, e in un determinato modo lo si continuo a fare, fino alla

139



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

venuta del Cristo Gesu. Questi uomini dell’antichissima cultura persiana
avevano pero cominciato ad apprezzare la Maya o l'illusione e a considerar-
la come qualcosa di valore. L'indiano si sentiva felice quando poteva sfuggire
all'illusione; per il persiano essa era diventata un campo di lavoro. Essa gli
appariva bensi sempre come qualcosa di antagonistico, ma tuttavia come
qualcosa che doveva venir vinto, e da questo provenne piu tardi la lotta fra
Ormuzd e Arimane, in cui I'uomo si riunisce con gli Dei buoni, contro le po-
tenze degli Dei cattivi, conficcate nella materia. Da cio si ando formando la
disposizione d’animo che si aveva a quell’epoca. Questa realta non era anco-
ra amata dai persiani, ma essi non la sfuggivano piu come la sfuggivano
gl'indiani, la elaboravano, la consideravano come un campo d’azione, sul
quale si poteva lavorare, e dove si trovava cio che occorreva superare. In
questo secondo stadio di civilta si era fatto un passo verso la conquista del

mondo fisico.

Venne poi la terza epoca di civilta con la quale ci avviciniamo sempre piu
alla storia. La indichiamo nella scienza dello Spirito come la cultura caldeo-
babilonese-assiro-egiziana. Tutte queste culture furono fondate per mezzo
di colonie, spedite sotto la direzione di grandi Guide. La prima colonia fondo
la cultura degli antichi indiani, la seconda fondo cio che abbiamo appunto
indicato come centro della cultura antichissima persiana, e una terza cor-
rente di cultura si spinse piu lontano verso Occidente e vi fondo cio che sta a
base della cultura babilonese-caldeo-assiro-egiziana. Con questo si era fatto
un passo ancora piu importante verso la conquista del mondo fisico. Al per-
siano quest’ultimo appariva ancora come una massa resistente che occorre-
va elaborare, se in essa si voleva operare con quelli che si ritenevano i buoni
spiriti della vera realta spirituale. Ora si era diventati piu familiari, piu inti-
mi, con la realta fisica. Guardate l’antica astronomia caldea, che ci fornisce
una delle prove piu straordinarie e piu grandiose dello spirito dell'uomo po-
statlanteo. In essa vedete come vengano investigati il cammino delle stelle e
le leggi del cielo. L'antico indiano aveva ancora alzato lo sguardo al cielo e
aveva detto: comunque vadano le stelle e quali che siano le leggi che in esse

si esprimono, non vale la pena di approfondirle. A un uomo della terza epo-

140



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

ca di cultura sembrava gia molto importante di penetrare in queste leggi, e a
quello della cultura egizia era perfino molto importante di investigare parti-
colarmente le condizioni della Terra e di creare la geometria. Venne investi-
gata la Maya e sorse la scienza esteriore. Luomo studia i pensieri degli Dei e
sente che egli deve procurarsi un rapporto fra la propria attivita e cio che
egli trova inciso nella materia come scrittura degli Dei. Si otterrebbe un
concetto diverso da quello che gli uomini possono avere oggidi, della natura
di uno Stato, se s’investigassero le prime condizioni della vita dello Stato
egizio-caldeo. Perche le individualita che dirigevano e guidavano erano dei
saggi, i quali conoscevano le leggi dei corsi delle stelle che regolavano i moti
dei corpi cosmici, e si rendevano conto che, nell'Universo, tutto deve essere
in reciproca corrispondenza. Essi avevano studiato i corsi delle stelle e sa-
pevano che vi deve essere un accordo fra cio che avviene nel cielo e quello
che succede sulla Terra. Secondo gli eventi del cielo, essi annotavano cio che
nel corso del tempo dovrebbe svolgersi sulla Terra. Perfino nel tempo ro-
mano piu antico (della quarta epoca di cultura) gli uomini erano ancora co-
scienti, che cio che succede sulla Terra deve corrispondere a quello che si
manifesta nel Cielo. Negli antichi misteri, all'inizio di una nuova epoca, si
sapeva quali eventi dovevano verificarsi per lungo tempo avvenire. Dalla
sapienza dei misteri si sapeva - per esempio, all'inizio della storia romana -:
seguira un’epoca in cui gli avvenimenti piu diversi si verificheranno e si
svolgeranno nelle vicinanze di Albalonga! E per chi vi sa leggere e evidente,
che qui viene accennato con un’espressione simbolica profonda al fatto, che
la saggezza sacerdotale tracciava, per cosi dire, I'indirizzo della cultura del-
I'antica Roma. «Alba-longa» e la lunga veste sacerdotale. In queste antiche
regioni venivano «tracciati» in questo modo gli eventi futuri della storia. Si
diceva: sette epoche devono susseguirsi; si divideva I'avvenire secondo il
numero sette, e si segnavano anticipatamente le linee fondamentali della
storia. E potrei mostrarvi facilmente, come nei sette Re di Roma, i quali gia
stavano registrati all'inizio dell’epoca romana nei «Libri Sibillini», fossero
occultate delle vere profezie storiche. A quei tempi pero gli uomini sapeva-

no pure: «dobbiamo vivere cio che sta scritto». E in occasione di eventi im-

141



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

portanti si consultavano i libri sacri questa e la ragione della venerazione e

della segretezza con cui venivano tenuti i Libri Sibillini.

Cosi 'uomo della terza epoca di cultura ha introdotto col suo lavoro lo
spirito nella materia, ha compenetrato di spirito il mondo esteriore. Innu-
merevoli prove storiche di questo fatto si celano nel corso del divenire del-
I’epoca di questa terza corrente culturale, I'assiro-babilonese-caldeo-egizia.
Si comprendono i nostri tempi soltanto se si sa quali rapporti importanti vi
sono fra quell’epoca e la nostra. Vorrei ora accennare a un rapporto fra que-
ste due epoche, perche possiate vedere quanto straordinariamente le cose
appaiano collegate, a chi puo penetrare piu a fondo con lo sguardo, e sa, che
cio che si chiama egoismo, e il principio utilitario, hanno raggiunto oggi il
loro apice. Mai la cultura e stata cosi meramente egoistica, cosi priva di
ideale, come lo € oggidi, e nei prossimi tempi sempre piu lo andra diventan-
do. Perche oggi lo spirito € completamente disceso nella cultura materiale.
L'umanita ha dovuto impiegare forza spirituale straordinaria per le grandi
invenzioni e scoperte dei tempi moderni, particolarmente per quelle del
19.mo secolo. Quanta mai forza spirituale sta nei telefoni, nei telegrafi, nelle
ferrovie ecc.! Quanta forza spirituale si e materializzata, cristallizzata, nelle
relazioni commerciali sulla Terra! Quanta mai forza spirituale € occorsa
perche una somma di denaro potesse venir pagata a Tokio, o in un paese
qualsiasi, in base a un pezzo di carta scritta, un assegno. E cosi ci si chiede: E
volta nel senso del progresso spirituale questa forza spirituale? — Chi esa-
mina bene la quistione, dice: «Voi costruite ferrovie, ma vi trasportate sol-
tanto cio che vi abbisogna per lo stomaco; e se voi stessi ve ne fate traspor-
tare, € soltanto per farvi condurre verso cio che e legato alle vostre necessi-
ta». Produce forse qualche differenza alla scienza dello Spirito, se I'uomo si
macina il grano con un paio di pietre o se se lo procura da lontano per mez-
zo del telegrafo, di vapori ecc.? Una forza spirituale straordinaria é stata im-
piegata, ma a scopo assolutamente personale. Quale e il contenuto di cio che
gli uomini si trasmettono a quel modo? Probabilmente non e antroposofia,
cioe, verita spirituale! Quando gli uomini adoperano telegrafi o piroscafi, e

in prima linea per sapere, quanto cotone far venire dall’America in Europa, e

142



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

cosi di seguito, cioe, sempre per cose che servono per la soddisfazione di bi-
sogni personali; gli uomini sono discesi fino nelle piu profonde profondita
dei bisogni personali, della personalita piu materiale. Ma un principio utili-
tario egoistico di questo genere doveva pur venire, perche per mezzo di
esso si effettui meglio 'ascesa nel corso dell’evoluzione dell'umanita. Che
cosa e successo perche 'uomo tenga tanto alla sua personalita? quale € la
ragione per cui egli si sente cosi esageratamente una personalita singola? e
con qual mezzo si e predisposto 'uomo a sentirsi oggi cosi forte di fronte al

mondo spirituale nella sua esistenza fra nascita e morte?

La preparazione piu importante per raggiungere quel risultato avvenne
nella terza epoca culturale, in cui si volle, nella «mummia», conservare la
forma del corpo fisico al di la della morte; dunque in un corpo imbalsamato,
che non permetteva assolutamente alla forma di disciogliersi. Cosi l'attac-
camento alla singola personalita si e impresso nell'uomo in modo, da far ri-
sorgere il sentimento di personalita nelle odierne incarnazioni. Che questo
sentimento personale sia oggi cosi forte e conseguenza del fatto, che si
mummificavano i corpi nell’epoca egiziana. Cosi nell’evoluzione dell’'umani-
ta ogni cosa e collegata con l'altra. Gli Egizi imbalsamavano i corpi dei de-
funti, perche gli uomini della quinta epoca potessero avere un forte senti-
mento di personalita. Vi sono misteri i profondi nell’evoluzione dell’'umani-

\

ta.

Cosi vedete come gli uomini discendano sempre piu nella Maya e compe-
netrino la materia di cio che 'uomo puo acquistare. Nella quarta epoca di
cultura, la greco-latina, 'uomo comincio per collocare il proprio essere inte-
riore nel mondo esteriore. Cosi vedete a tutta prima come in Grecia, I'uomo
obbiettivi sé stesso nella materia, nelle forme. L'uomo occulta la propria
forma nelle figure degli Dei greci. Con Eschilo, si vede anche nella dramma-
tica come l'uomo voglia valorizzare artisticamente la propria individualita.
Egli esce fuori nel piano fisico e crea una riproduzione di se stesso. E nella
cultura romana 'uomo crea nelle istituzioni statali una riproduzione di se

stesso. E puro dilettantismo voler far risalire cio che oggi si chiama giuri-

143



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

sprudenza a un’epoca anteriore a quella romana. Cio che v’era prima, e
qualcosa di affatto diverso dal concetto di «Jus», del diritto. Perche il concet-
to dell’'uomo come personalita esteriore, il concetto umano del diritto, pri-
ma non esisteva ancora. Nell’antica Grecia v’e la «Polis», la piccola citta-Sta-
to, e 'uomo si sente come membro di essa. In questa coscienza dell’epoca
greca l'uomo si orientera oggi difficilmente. Nella cultura romana si penetra
nel mondo fisico al punto, che la singola personalita umana - come cittadino
romano - appare anche giuridicamente. Cosi tutto procede a gradi, e andan-
do innanzi vedremo come la personalita vada sempre piu emergendo e il
mondo fisico conseguentemente venga sempre piu conquistato; 'uomo

s'immerge sempre piu nella materia.

La nostra cultura e la prima dopo I'epoca greco-latina, dunque la quinta
dell’epoca postatlantea; poi segue la sesta e infine una settima epoca di cul-
tura. La quarta cultura, la greco-latina, € quella di mezzo - e nel corso di
questa civilta mediana postatlantea compare il Cristo Gesu sulla Terra. Que-
sto evento viene preparato durante la terza cultura dell’epoca postatlantea,
perché tutto nel mondo deve essere predisposto. Entro la terza epoca venne
preparato il piu grande evento della Terra, che doveva poi verificarsi duran-
te la quarta epoca postatlantea, in cui gli uomini si erano talmente fatti
avanti nella loro personalita, da proiettarsi al di fuori e da foggiare gli Dei
simili a se stessi. Nell’epoca greca I'uomo si crea il mondo degli Dei nell’arte,
a immagine propria. Lo stesso fa poi nell'ordinamento dello Stato. L'uomo e
disceso fino alla comprensione della materia, fino alle nozze della Maya con
lo spirito. Era questo il momento, in cui 'uomo era arrivato anche alla com-
prensione della personalita. Comprenderete che questo era anche il tempo,
in cui poteva intendere il Dio con aspetto personale, in cui anche lo Spirito
appartenente alla Terra progredi fino alla personalita. Cosi vediamo come a
meta della cultura postatlantea il Dio stesso sia comparso come uomo, come
singola personalita. Si potrebbe dire, che cio che accadde allora, ci compari-
sce come in immagine nel fatto, che I'uvomo crea nelle opere d’arte greche
una copia di sé stesso. Non e difatti proprio cosi, quando, passando dalla

cultura greca alla romana, vediamo i tipi della grande romanita, come delle

144



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

figure divine greche discese dai loro piedistalli ad aggirarsi nella loro toga!
Si vedono effettivamente!

Cosi I'uomo dal tempo, in cui si sentiva parte della Divinita, era progredito
fino a sentire se stesso come personalita. Allora pote comprendere come
personalita anche la Divinita stessa, la quale era discesa fra gli uomini e di-

morava nella carne.

Dobbiamo dunque rappresentarci nell’anima la ragione, per cui il Cristo
Gesu e comparso proprio in quel momento dell’evoluzione dell’'umanita.
Come questo Mistero si sia ulteriormente sviluppato, come gia risplenda
profeticamente nei tempi dell’evoluzione precedente, e come operi profeti-

camente su tempi futuri remoti, di questo parleremo la prossima volta.

145



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

IX - L'annunzio profetico e il sorgere del Cristianesimo

Durante queste nostre conferenze avete veduto quale posizione noi pren-
diamo di fronte al documento, che si chiama il «Vangelo di Giovanni», quan-
do ci poniamo sul terreno della scienza dello Spirito. Avete veduto, che non
si tratta di acquistare da quel documento delle verita qualsiasi sui mondi
superiori, ma di mostrare come, indipendentemente da tutti i documenti
umani o altri, vi sia la possibilita di penetrare nel mondo spirituale, proprio
allo stesso modo come se oggi s'imparasse la matematica, indipendente-
mente da qualsiasi documento originario per mezzo di cui per la prima vol-
ta, nel corso dell’evoluzione dell'umanita, sia stata comunicata questa o
quella parte della matematica. Che ne sanno, per esempio, coloro che co-
minciano a scuola a imparare la semplice geometria elementare, che ognu-
no impara per virtu propria, dalla geometria stessa, che ne sanno della
geometria di Euclide, di quel documento originario, nel quale, per cosi dire,
per la prima volta € stata comunicata questa geometria elementare all'uma-
nita! Ma se gli uomini hanno imparato la geometria per virtu propria, po-
tranno tanto meglio apprezzare questo libro nel suo essere e nel suo signifi-
cato. Cio deve sempre piu mostrarci, che dalla vita spirituale stessa si pos-
sono acquistare quelle verita che trattano di essa. E quando si sono trovate,
e si tornano a esaminare i documenti storici, si ritrova in questi cio che, per

cosi dire, gia si conosce.

In tal modo si arriva a una valutazione giusta, a un vero apprezzamento
umano di questi documenti. Nel corso delle conferenze abbiamo veduto, che
non per questo il Vangelo di Giovanni perde del suo valore; abbiamo anzi vi-
sto, che in colui che poggia sulla base della scienza dello Spirito, il rispetto e
la estimazione di quei documenti non e affatto da meno di quella di chi, a
priori, si pone sulla base dei documenti stessi. Si, abbiamo visto che gl’inse-
gnamenti piu profondi sul cristianesimo, che possiamo chiamare, altrettan-
to giustamente, gli universali insegnamenti della saggezza, ci si presentano

di nuovo nel Vangelo di Giovanni. E abbiamo visto che soltanto se inten-

146



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

diamo in questo modo il profondo senso dell'insegnamento cristiano, pos-
siamo comprendere perche il Cristo abbia dovuto presentarsi proprio in un
ben determinato momento; al principio della nostra era, nell’evoluzione del-
I'umanita. Abbiamo visto come nel tempo postatlanteo questa umanita si sia
andata evolvendo a poco a poco. Abbiamo indicato che dopo il Diluvio atlan-
teo vi e stata una grande epoca di cultura postatlantea, quella antichissima
indiana. Abbiamo indicato, che questa cultura antichissima indiana puo es-
sere caratterizzata come quella, in cui gli animi erano dominati dalla nostal-
gia e dal ricordo. Il ricordo consisteva nel perdurare tuttavia di tradizioni
viventi, provenienti da un’epoca dell'umanita precedente al Diluvio atlanteo,
nella quale I'uvomo, per la sua natura e la sua entita, aveva ancora una specie
di chiaroveggenza crepuscolare, che gli permetteva di guardare nel mondo
spirituale, di guisa che il mondo spirituale gli era noto per via di esperienza
diretta, cosi come alla umanita odierna sono noti i quattro regni della natu-
ra, il regno minerale, quello vegetale, quello animale e quello umano. Ab-
biamo visto, come in questo tempo antecedente al Diluvio atlanteo non vi
fosse ancora un distacco molto profondo fra lo stato di coscienza della vita
diurna e quello della vita notturna. Quando 'uomo, allora, s'immergeva la
sera nel sonno, le sue esperienze interiori non erano per lui cosi incoscienti
e oscure come 0ggi; ma quando si spegnevano per lui le immagini della vita
diurna, gli si schiudevano quelle della vita spirituale, ed egli si trovava allora
in mezzo alle cose del mondo spirituale; e quando la mattina s'immergeva di
nuovo nel suo corpo fisico, sprofondavano nell’oscurita le esperienze e le
verita del mondo divino-spirituale, e sorgevano attorno a lui le immagini
della realta odierna, dei regni odierni dei minerali, dei vegetali, degli animali
ecc. Quel limite ben determinato fra l'incoscienza notturna e lo stato diurno
di veglia e sorto soltanto dopo il Diluvio atlanteo, nella nostra epoca post-
atlantea. Ormai 'uomo era in un determinato modo - nei riguardi della per-
cezione diretta — staccato dalla realta spirituale e sempre piu esposto alla
realta puramente fisica. Era rimasto soltanto il ricordo dell’esistenza di un
altro regno, di un regno di entita spirituali e di processi spirituali, e a questo

ricordo si riconnette la nostalgia degli animi di risalire, per mezzo di stati

147



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

eccezionali qualsiasi, in quei regni, dai quali 'uomo era disceso. A questi
stati eccezionali potevano accedere soltanto alcuni pochi, gl'iniziati, ai quali
nei santuari dei misteri venivano aperti i sensi interiori, di guisa che essi po-
tevano vedere nel mondo spirituale; e potevano, prima degli altri uomini
non ancora in condizione di vedere i mondi spirituali, testimoniare e comu-
nicare che questi mondi erano realta. Nella cultura primordiale indiana era
la Yoga il processo per mezzo di cui 'uomo si trasponeva nell’antica condi-
zione di chiaroveggenza crepuscolare. Quando poi alcune nature eccezionali
erano state iniziate, divenivano in tal modo Guide dell’'umanita, testimoni
del mondo spirituale.

Sotto I'impressione di questa nostalgia e di questo ricordo si ando preci-
puamente formando nella cultura primordiale indiana prevedica, quella di-
sposizione d’animo che vedeva Maya o illusione nella realta esteriore. Gli
uomini dicevano allora: «La vera realta non e veramente che nel mondo spi-
rituale, nel quale possiamo trasferirci soltanto per mezzo di uno stato ecce-
zionale, per mezzo della Yoga; questo mondo di esseri e di processi spiritua-
li e reale. Cio che I'uomo vede con i suoi occhi non e reale, ¢ illusione, e
Maya!» Questo fu il primo sentimento fondamentale religioso al tempo po-
statlanteo, e la Maya fu la prima forma di iniziazione dell’epoca postatlan-
tea. Non vi era allora ancora nessuna comprensione della vera missione del-
I’epoca postatlantea. Perche non era missione dell’'umanita di considerare la
realta, che noi chiamiamo materiale, come Maya o illusione, ne di sfuggirla o
di rendersi ad essa estranea; I'umanita postatlantea aveva invece un’altra
missione, quella, cioe, di conquistare sempre piu la realta fisica, di divenire
signora del mondo e dei fenomeni fisici. Ma e anche perfettamente com-
prensibile che quell’'umanita, che era stata per prima trasferita in questo
piano fisico, ritenesse da principio essere Maya o illusione cio che in un
primo tempo a mala pena affiorava nella realta spirituale e che ora soltanto
essa arrivava a potere percepire. Ma questa disposizione d’animo di fronte
alla realta non doveva perdurare; questa concezione della realta fisica come
di una illusione non doveva rimanere il fondamento vitale dell’epoca posta-

tlantea. E abbiamo veduto come a pezzo a pezzo 'umanita postatlantea si

148



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

sia andata conquistando nelle varie epoche di cultura la sua relazione con la
realta fisica. - In quella cultura che chiamiamo antica persiana - perche
quella che la storia conosce come cultura persiana e cultura di Zarathustra
non e che l'ultima eco della civilta di cui qui s’intende parlare - in quella se-
conda epoca di cultura abbiamo visto gli uomini muovere il primo passo per
superare il principio antico indiano, e conquistarsi la realta fisica. Non av-
viene ancora in nessun luogo una penetrazione amorevole nella realta fisica,
e neppure uno studio del mondo fisico. Ma gia vi e di piu, che non nell’antica
cultura indiana. Anzi cio che e rimasto della antichissima cultura indiana nei
tempi successivi ci palesa ancora I'eco di quella disposizione d’animo, che
considerava la realta fisica come illusione. La nostra cultura attuale non
avrebbe percido mai potuto derivare da questa cultura indiana. Nella cultura
indiana la sapienza distoglieva sempre lo sguardo dal mondo fisico e lo vol-
geva in alto ai mondi spirituali, che esistevano come ricordi; e agli indiani
appariva inutile lo studio e I'’elaborazione della realta fisica. Percio il vero
principio indiano non avrebbe potuto mai produrre una scienza utile per il
nostro mondo terreno, non avrebbe mai potuto produrre quel dominio delle
leggi della natura che forma oggi la base della nostra cultura. Tutto cido non
avrebbe potuto mai scaturire dall’antico Indianesimo - poiche a quale scopo
imparare a conoscere le forze di un mondo, che poggia soltanto sull’errore!
Se piu tardi questo sentimento si € modificato anche nella civilta indiana, cio

non deriva da essa, ma e conseguenza di influenze successive esteriori.

La civilta antichissima persiana considera la realta esteriore fisica anzi-
tutto come un campo di lavoro. La considera bensi ancora come I'espressio-
ne di una divinita nemica, ma sente gia germogliare la speranza di poter pe-
netrare in questo campo materiale di realta con 'aiuto della divinita della
luce, e di trasformarlo in un campo completamente compenetrato di poten-
ze spirituali e di Dei buoni. Cosi il seguace della cultura persiana avverte gia
un poco la realta del mondo fisico. La considera bensi ancora come la regio-
ne del Dio delle tenebre, ma ha tuttavia la speranza di poter incorporare in

essa le forze delle divinita buone.

149



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

L'umanita prosegue piu oltre e passa in un’epoca di cultura, che trovo la
sua espressione storica nella cultura babilonese-assiro-caldeo-egizia, e ab-
biamo visto come sia successo che il cielo stellare non fosse piu Maya per gli
uomini, bensi qualcosa nei cui tratti si poteva leggere come in una scrittura.
In cio, che per gl'indiani era ancora Maya, nel cammino e nello splendore
delle stelle, il seguace della terza epoca di cultura vedeva la espressione del-
le decisioni e delle intenzioni di entita divino-spirituali. Gli uomini si fami-
liarizzarono gradatamente col sentimento che la realta esteriore non e illu-
sione, ma che e una rivelazione, una manifestazione delle entita divino-spi-
rituali. E nella civilta egizia si comincia ad applicare alla ripartizione della
Terra stessa cio che si legge nella scrittura stellare. Perche gli Egizi divenne-
ro i maestri della geometria? Perche credevano che per mezzo del pensiero
che spartisce la Terra, si potesse costringere anche la materia, e che fosse
possibile trasformare quella materia, che lo spirito dell'uomo pu6é compren-
dere. Cosi gradatamente una piu recente umanita compenetro questo mon-
do materiale, che dapprima era stato considerato come Maya, dello spirito,

che andava sempre piu affiorando anche nell’interiorita dell'uomo.

Abbiamo visto, che veramente soltanto verso gli ultimi tempi postatlantei
gli uomini si sono trovati in condizione di poter sentire I'lo, o I'«lo sono».
Fintanto, infatti, che gli uomini vedevano le immagini spirituali, si rendeva-
no anche conto, che essi stessi appartenevano al mondo spirituale, e che
erano un’immagine fra le immagini. Ora subentro la comprensione dello
spirito nell'interiorita. Consideriamo ora, riguardo a quanto oggi e stato ri-

petuto, I'evoluzione dell’interiorita propria dell’'uomo.

Finche nell’epoca atlantea 'uomo ha guardato fuori con una specie di co-
scienza trasognata, chiaroveggente, egli non si & curato molto della sua inte-
riorita. Il mondo interiore, che puo essere ab-bracciato dall’lo o dall’lo-sono,
non era ancora per lui delineato con nitidi contorni; a misura che il mondo
spirituale ando sparendo, 'uomo divenne cosciente della propria spirituali-
ta. Nella cultura antica indiana rispetto alla propria spiritualita dominava

una strana disposizione d’animo. Si diceva: «Se vogliamo penetrare nel

150



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

mondo spirituale e sollevarci al di sopra dell’illusione, dobbiamo perderci
noi stessi nel mondo spirituale, dobbiamo possibilmente estinguere I'lo-
sono e discioglierci nello Spirito Universale, nel Brahman». - Cosi, soprattut-
to nelle antiche iniziazioni, si trattava di perdere cio che era personale. Un
immergersi impersonale nel mondo spirituale era cio che contrassegnava
anzitutto la piu antica forma della iniziazione. - Non era piu cosi, per esem-
pio, nella terza epoca di cultura. Perche fino alla terza epoca, I'autocoscienza
dell’'uomo si sviluppo sempre piu intensamente. Sempre piu 'uomo divenne
interiormente cosciente del suo essere come lo. Gli uomini, in quanto sem-
pre piu andavano amando la materia circostante, e 'approfondivano con
leggi escogitate dallo spirito umano stesso, e non acquistate in alcuno stato
crepuscolare di sogno, divenivano sempre piu coscienti del proprio lo, fin-
cheé questa coscienza della personalita giunse nell’antico Egitto a un punto
culminante. In questa coscienza della personalita esisteva anche dell’altro,
che la faceva al contempo apparire come qualcosa d’inferiore, come qualco-
sa di vincolato, che si dischiudeva al mondo esteriore, senza alcuna possibi-
lita di conseguire il collegamento con cio da cui l'uomo era nato. Dobbiamo
raffigurarci due disposizioni d’animo fondamentali della evoluzione dell’u-

manita, se vogliamo comprendere l'intiero svolgimento di quel processo.

Dobbiamo ricordarci come gli uomini dell’epoca atlantea e di quella anti-
ca indiana bramassero di eliminare la personalita. Gli atlantei lo potevano
fare, perche era per loro naturale di eliminare ogni notte la personalita e di
vivere in un mondo spirituale. GI'indiani pure lo potevano fare, perche i loro
principii d’'iniziazione li conducevano per mezzo della Yoga nell'impersona-
le. Cio che si voleva, era di riposare nel divino-universale. Questo riposare
nell’'universale era rimasto presso un’ultima propaggine dell'umanita, nella
coscienza dell’appartenenza comune attraverso le generazioni, nella co-
scienza, che si era nati da una serie di generazioni, che come uomo singolo
si era legati per vincoli di sangue attraverso le generazioni fino all’avo pri-
mordiale. Questa era la disposizione d’animo, che si era andata formando da
quella antica, che si sentiva spiritualmente nascosta in uno spirituale-divi-

no. Cosi era successo, che quegli uomini che avevano percorso un’evoluzio-

151



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

ne normale cominciarono, nella terza epoca di cultura, a sentirsi come sin-
goli uomini, ma al contempo si sapevano inseriti in un Tutto, in un divino-
spirituale; essi, per via della consanguineita, si riallacciavano all’intiera se-
rie degli antenati e il Dio viveva per loro in quel sangue che scorreva attra-
verso le generazioni. Abbiamo poi visto, che entro quel popolo, che era co-
stituito di seguaci dell’Antico Testamento, si ando formando un certo grado
di perfezionamento di quella disposizione d’animo. «lo e il Padre Abraham
siamo uno!» vale a dire, il singolo si sentiva compreso nell'intiero insieme,
fin su al Padre Abraham. Questa era, a un dipresso, anche la disposizione
d’animo fondamentale di tutte le stirpi etniche normalmente evolute, di tut-
te le stirpi etniche della terza epoca di cultura. Ma soltanto ai seguaci del-
I'’Antico Testamento era stato profeticamente preannunziato, che vi era’an-
cora qualcosa di spiritualmente piu profondo della paternita divina, che
scorre per mezzo del sangue attraverso le generazioni. E abbiamo accenna-
to al gran momento nell’evoluzione dell’'umanita, in cui € stato dato questo
profetico preannunzio. Quando Mose udi il grido: «Di, quando annunzierai il
mio nome, che I'«lo sono» te lo ha detto», allora risuona per la prima volta
I'annunzio e la rivelazione del Logos, del Cristo. Allora venne annunziato per
la prima volta profeticamente a coloro, che potevano intendere, che nel Dio
non vive soltanto ciod che risiede nella consanguineita, ma che in esso vive
puro spirito. Era come una profezia, questa che ha pervaso l'antico Testa-
mento. — Chi era effettivamente - questa e la domanda, alla quale ormai
dobbiamo attenerci - chi era dunque, che allora, per la prima volta, annun-
zi0 a Mose il proprio nome per via di profezia? Qui abbiamo di nuovo un
passo, dove i commentatori del Vangelo di Giovanni si mettono all’'opera
molto superficialmente, e non vogliono riconoscere che bisogna sondare
questi documenti quanto piu profondamente e possibile. Chi era colui, il
quale annunziava profeticamente il proprio nome, e al quale si deve dare il

nome di «lo sono»? Chi era?

Arriveremo a saperlo se intendiamo rettamente e con serieta e dignita un
passo del Vangelo di Giovanni. E quel passo che troviamo al 12.mo capitolo

dal 37.mo versetto in poi. Il Cristo Gesu accenna ivi all’avveramento di un

152



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

detto del profeta Isaia, alla predizione, che i Giudei non avrebbero voluto

credere al Cristo Gesu. Gesu stesso accenna al detto d’Isaia.

«Acceco i loro occhi e induri loro il cuore, affinche con gli occhi non veg-

gano, e col cuore non intendano e si convertano e io li risani.
Tali cose disse Isaia, allorche vide la gloria di lui e con lui parlo».

[saia parlo con lui! Con chi parlo Isaia? Si accenna qui al passo (Isaia 6, 1)

che dice:

«Nell’anno in cui si mori il re Ozia, io vidi il Signore sedente sopra un tro-
no eccelso ed elevato e le estremita (della veste) di lui riempievano il tem-
pio».

Chi vede Isaia? Sta detto chiaramente nel Vangelo di Giovanni: vide il Cri-
sto! - Nello spirito lo si poteva sempre vedere; e non vi sembrera difficile
comprendere, che la scienza dello Spirito ci indica, che colui che Mose vide,
e che gli annunzio il proprio nome come I'«lo sono», era la medesima entita,
che poi comparve sulla Terra come Cristo. Il vero «Spirito di Dio» dell’anti-
chita, altro non e che il Cristo, di guisa che ci troviamo dinanzi a uno dei
passi dei documenti religiosi, dove riuscira difficilissimo, a chi non si metta
giustamente all’'opera, di veder chiaro. Perche qui occorre vedere special-
mente chiaro, per il fatto, che con le parole «Padre» «Figlio» e «Spirito San-
to» si sono verificati gli errori pitl strani. E sempre successo che esterior-
mente, exotericamente, queste parole sieno state impiegate nei modi piu di-
versi, appunto per non lasciarne trapelare subito il vero senso esoterico. Se
nel senso dell’antico Giudaismo si parlava del «Padre», si parlava anzitutto
di quel padre che scorreva materialmente attraverso il sangue delle genera-
zioni. Se si parlava cosi come Isaia ha parlato qui del «Signore», di Colui che
si manifestava spiritualmente, si parlava appunto del Logos, come nel Van-
gelo di Giovanni. E lo scrittore di questo Vangelo altro non vuol dire, che
questo: Colui che sempre poteva essere veduto nella sfera spirituale e dive-
nuto carne, e ha dimorato fra noi! - Se ci siamo resi conto, che anche nell’an-
tico Testamento si parla, sotto un certo riguardo, del Cristo, comprendere-

mo pure in quale modo I'antico popolo ebraico si trovi collocato nella nostra

153



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

evoluzione. Dall’Egitto si va formando il principio antico ebraico, in esso si

solleva e si stacca dallo sfondo del principio egiziano.

Cosi vediamo come il corso normale dell’evoluzione dell'umanita progre-
disce nel modo che ieri abbiamo descritto. La prima cultura dell’epoca po-
statlantea e l'antica Indiana, la seconda, I'antica Persiana, la terza, quella
babilonese-assiro-caldeo-egizia, poi segue la quarta, 'epoca greco-latina, e
la quinta e la nostra epoca attuale di cultura. Prima che cominciasse la quar-
ta epoca, proviene dalla terza epoca, come un ramo misterioso, quel popolo
ricco di tradizioni, che fornisce il terreno per il cristianesimo. Se noi riassu-
miamo tutto cio che abbiamo potuto raccogliere nelle nostre conferenze, ci
riuscira ancora piu evidente, perche I'avvento del Cristo abbia dovuto verifi-

carsi nella quarta epoca di civilta.

Abbiamo gia rilevato, che nella quarta epoca I'uomo era arrivato a tanto,
da obiettivare, da proiettare la propria spiritualita, il proprio lo, fuori nel
mondo; abbiamo veduto come 'uomo pervada gradatamente la materia con
il proprio spirito, con lo spirito del suo lo. Vediamo le opere dei plastici gre-
ci, dei drammatici greci, in cui I'uomo da corpo a cio che egli chiama sua
proprieta psichica e se lo pone dinanzi all'anima. Vediamo piu tardi, nel
mondo romano, come 'uomo arrivi ad aver coscienza di quello che egli e, e
come egli fissi cio per il mondo esteriore nel «Jus», anche se questo rimane
velato da una scienza giuridica sfigurata. Per il conoscitore piu profondo
della giurisprudenza, € chiaro che il vero diritto, che considera 'uomo come
soggetto del diritto, e sorto per la prima volta in questa quarta epoca di cul-
tura. In essa 'uomo era divenuto tanto cosciente della propria personalita,
da sentirsi per la prima volta un vero cittadino. In Grecia il singolo uomo si
sentiva ancora un membro dell’intiera CittaStato; era piu importante essere
Ateniese che essere uomo. Ma e qualcosa di affatto diverso, dire: «Io sono un
Romano!» anziché: «lo sono un Ateniese!» Quando si dice: «lo sono un Ro-
mano» si indica che come singolo uomo, come cittadino dello Stato, si ha un
valore, si ha una volonta. Si potrebbe anche aggiungere che, per esempio, la

nascita dell’'idea del «testamento» e diventata possibile soltanto in quell’e-

154



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

poca; perche infatti € un'idea romana. Soltanto allora 'uomo aveva reso la
sua volonta cosi personale, cosi individualizzata, da volere agire con essa,
anche al di la della morte. Le cose che si hanno da dire nella scienza dello

Spirito coincidono perfino nei dettagli con i fatti reali.

Cosi 'uomo era arrivato sempre piu a compenetrare la materia con il suo
spirito. Ma in seguito cio si palesa sempre di piu. La quarta epoca di cultura
e quella, in cui 'uomo incorpora completamente nella materia cio che egli
afferra nel suo spirito. Nella piramide egizia si vede ancora come spirito e
materia lottino fra di loro, come cio che ¢ compreso dallo spirito non si
esprima ancora completamente nella materia. Nel tempio greco si esprime
tutto il punto di svolta dell’epoca postatlantea. Per colui che se ne intende,
non vi e anzi architettura piu significativa, piu perfetta della greca, che e la
piu pura espressione della interiore legge spaziale. La colonna e assoluta-
mente concepita come elemento sostenitore e cio che vi poggia sopra e sen-
tito in modo da dover essere sostenuto e da far pressione. Il pensiero spa-
ziale sovrano emancipato € portato nel tempio greco fino alle sue ultime
conseguenze. Pochi uomini hanno piu tardi sentito ancora l'idea spaziale
come a quel tempo. Vi sono stati indubbiamente ancora degli uomini, che
hanno potuto sentire I'idea spaziale, ma essi ’hanno sentita pittoricamente.
Osservate lo spazio nella cappella Sistina; ponetevi alla parete di fondo,
dove e il grande quadro del Giudizio e guardate in alto; vedrete che la parete
del fondo sale obliquamente in alto. Essa sale obliquamente, perche I'artista
ha sentito I'idea spaziale, e non I’ha pensata in modo astratto come gli altri
uomini. Percido questa parete sta cosi mirabilmente in quell’angolo. Questo
significa non sentire piu grecamente l'idea spaziale. Vi &€ un senso artistico
che sente i volumi virtuali contenuti nello spazio. Sentire architettonica-
mente non significa sentire per I'occhio, ma sentire anche dell’altro. Luomo
oggi crede facilmente che la destra sia come la sinistra, il sopra come il sotto
e cio che sta davanti come cio che sta dietro. Ma I'uomo dovrebbe riflettere,
che vi sono quadri, nei quali si vedono librarsi tre, quattro o cinque angioli.
Questi potrebbero essere dipinti in modo, da giustificare il timore, che da un

momento all’altro debbano precipitare; ma potrebbero pero anche essere

155



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

dipinti da qualcuno che abbia sviluppato il vero senso dello spazio, in modo
da non dar adito a quella preoccupazione; essi infatti non possono cadere,
perche si sostengono reciprocamente. Si hanno allora dinanzi a se pittori-
camente i rapporti dinamici dello spazio. Il greco li aveva dinanzi a se archi-
tettonicamente; egli sentiva I'orizzontale non soltanto come linea, ma anche
come forza di pressione, ed egli sentiva la colonna non soltanto come un
palo, ma la sentiva come forza di sostegno. Questo partecipare al senso delle
linee dello spazio significa «sentire geometricamente lo spirito vivente».
Questo e cio che Platone intendeva dire, quando si servi della strana espres-
sione «Dio geometrizza continuamente». Queste linee nello spazio esistono
e secondo esse il greco costruiva il suo tempio. Che cosa €, infatti, il tempio
greco? Esso & necessariamente una dimora del Dio. E qualcosa di comple-
tamente diverso dalla chiesa odierna. Questa € un santuario per predica; nel
tempio greco invece, viveva il Dio stesso. Gli uomini vi si possono trovare
dentro soltanto incidentalmente, quando vogliono stare con Dio. Chi com-
prende le forme del tempio greco sente un arcano rapporto con il Dio che
dimora nel tempio. Ivi, nelle colonne, e in cido che vi sta sopra, si vede non
quel che 'uomo ha tratto dalla sua fantasia, ma qualcosa, che il Dio stesso
avrebbe fatto a quel modo, se avesse voluto crearsi una dimora. Questo e
stato il massimo a cui sia giunta la compenetrazione spirituale della mate-

ria.

Confrontate ora il tempio greco con una chiesa gotica. Non s’intende dir
niente contro l'arte gotica, perche essa, da un altro punto di vista, si trova a
un grado superiore. Nella chiesa gotica vedete, come cio che viene a espri-
mersi nelle sue forme non puo essere affatto ne pensato, ne sentito, senza la
massa di fedeli che la riempiono. Nelle forme degli archi dell’arte gotica vi
sta qualcosa - che per colui, che lo puo sentire - non puo essere sentito al-
trimenti che nel modo espresso con le seguenti parole: «Se la dentro non vi
e la folla dei fedeli che congiungono le loro mani nella stessa forma arcuata,
I'insieme non e completo». La chiesa gotica non e soltanto la dimora di Dio,
ma e al contempo il luogo di riunione dei fedeli che pregano Dio. Cosi

I'umanita, in un certo modo, torna a superare l'apice della propria evoluzio-

156



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

ne. Vediamo come cio che nel senso spaziale greco e sentito mirabilmente
nelle linee dello spazio, nelle colonne e nei travi, venga piu tardi a decadere.
Una colonna che non sostenga nulla e che abbia puro scopo decorativo, non
e, per il sentimento greco, una colonna. Nell’evoluzione umana tutto sta in
assoluta armonia. L'epoca di cultura greca rappresenta la piu bella compe-
netrazione della coscienza, che 'umanita aveva scoperta in se, con cio che
veniva sentito fuori nello spazio, come elemento divino. Luomo si era com-
pletamente immedesimato con il mondo fisico-sensibile in quella epoca di

cultura.

E una vera assurdita che gli scienziati odierni vogliano oscurare cio che si
sentiva nei tempi passati. In senso spirituale-scientifico vediamo la quarta
epoca postatlantea come quella, in cui 'uomo sta in completa armonia col

mondo circostante.

Quel tempo, in cui I'uvomo era come immedesimato con la realta esteriore,
era il solo adatto a comprendere, che il divino puo comparire in un singolo
uomo. Nessuna delle epoche precedenti sarebbe stata capace di compren-
derlo, ma avrebbe sentito, che il divino e troppo elevato e sublime per poter
comparire in una figura fisica umana; esse volevano appunto preservare il
divino dalla figura fisica. Al popolo, percio, che doveva concepire l'idea di
Dio nella sua figura spirituale, si dovette dire: «Tu non ti farai mai scultura,
ne rappresentazione alcuna... ». Da concezioni di questo genere si sviluppo
questo popolo, dal cui grembo sorse 'idea-Cristo, I'idea che lo Spirito do-
vesse comparire nella carne. A questo scopo venne destinato quel popolo, e

in esso, nella quarta epoca postatlantea, doveva compiersi 'Avvento del Cri-
sto.

Per la coscienza cristiana percio I'intiero divenire dell'uomo si scinde in
due tempi, in quello precristiano, e in quello postcristiano. Il Dio-uomo po-
teva essere compreso dagli uomini soltanto a un determinato momento. E
cosi vediamo che il Vangelo di Giovanni per coscienza e per mentalita si ri-
connette a cio che, se mi € permesso esprimermi alla buona, era direttamen-

te adeguato al tempo, e derivava direttamente dalla coscienza dell’epoca. Ne

157



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

risulto percio naturalmente, come per interiore affinita - che le immagini
mentali, per mezzo di cui lo scrittore del Vangelo di Giovanni cerco di com-
prendere il piu grande Evento della storia del mondo, gli parvero potersi
meglio esprimere nelle forme del pensiero greco. E a poco a poco l'intiero
sentimento cristiano adotto questa forma di pensiero. Vedremo come con il
progresso dovesse sorgere qualcosa come l'arte gotica, poiche il cristiane-
simo era indubbiamente chiamato a superare ancora una volta la materia.
Ma poteva nascere soltanto la, dove gli uomini erano discesi nella materia
fino a un punto che permetteva loro ancora di non sopravalutarla, non vi si
erano immersi cosi profondamente come ai tempi nostri, ma ancora erano

capaci di spiritualizzarla e di penetrarla.

Cosi, io penso che dall'intiero sviluppo spirituale dell'umanita il sorgere
del cristianesimo si palesi dunque come un’assoluta necessita. Se vogliamo
ora comprendere quale forma il cristianesimo dovesse a poco a poco assu-
mere, quale forma gli venisse preannunziata profeticamente da una indivi-
dualita, come quella dello scrittore del Vangelo di Giovanni, dovremo occu-

parci nella prossima conferenza di alcuni concetti essenziali e importanti.

Si e mostrato che tutto va inteso alla lettera, ma che prima occorre com-
prendere veramente la lettera. Non e senza ragione che il nome di Giovanni
non comparisce mai, ma si parla sempre del discepolo «che il Signore ama-
va». Abbiamo visto, quale segreto si nasconda dietro a questo fatto e di che
profonda importanza. Ora vogliamo considerare anche un’altra espressione,
un’espressione, che ci dara I'immediata possibilita di riallacciarci ai succes-

sivi periodi di evoluzione del cristianesimo.

Nel Vangelo di Giovanni non si tien conto generalmente del modo come si
parla della «<Madre di Gesu». Se si chiede a un cristiano di media levatura:
chi e la madre di Gesu? egli ci rispondera: la madre di Gesu e Maria. E molti
crederanno, che stia scritto nel Vangelo di Giovanni, che la madre di Gesu si
chiami Maria. Ma non e detto nel Vangelo di Giovanni che la madre di Gesu
si chiami Maria. Ovunque in quel Vangelo si parli di essa, sta detto, a ragion

veduta, e ne vedremo piu tardi la causa, «la madre di Gesu». Nel capitolo

158



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

delle nozze di Cana sta detto: «... ed era quivi la madre di Gesu...» e piu tardi:
«... disse la madre a coloro che servivano...». In nessun posto vien nominata
«Maria». E dove essa ci si presenta di nuovo, quando vediamo il Redentore
sulla croce, sta detto nel Vangelo di Giovanni: «Ma vicino alla croce di Gesu
stavano la sua Madre, e la sorella di sua Madre, Maria di Cleofa e Maria
Maddalena».

Sta detto chiaramente chi stava vicino alla croce: vi era la madre, la sorel-
la di lei, che era moglie di Cleofa e si chiamava Maria, e la Maria Maddalena.
Se ci si riflette sopra si dira: E strano che le due sorelle si chiamassero Ma-
ria! [ oggi cio non si usa. E a quel tempo nemmeno si usava. E poiche lo scrit-
tore del Vangelo di Giovanni chiama la sorella Maria, € chiaro che la madre
di Gesu non si chiamava «Maria». Nel testo greco sta detto chiaramente: Ma
vicino alla croce di Gesu stavano la sua madre, e la sorella di sua madre, mo-
glie di Cleofa, Maria e Maria Maddalena». Sorge qui, se ci si pensa seriamen-
te, la domanda: «Chi e la madre di Gesu?» E qui sfioriamo una delle quistioni
piu importanti del Vangelo di Giovanni: «Chi e il vero padre di Gesu? Chi e

sua madre?»

Chi e il padre? - lo si puo veramente domandare? Si, non soltanto nel sen-
so del Vangelo di Giovanni, ma anche in quello del Vangelo di Luca. Perche
occorre una speciale mancanza di riflessione per non vedere, che nell’An-
nunciazione sta detto: «Lo Spirito Santo scendera sopra di te e la virtu del-
I'Altissimo ti adombrera, e per questo quello che nascera di te sara chiamato

Figliuolo di Dio».

Perfino nel Vangelo di Luca viene indicato, che il padre di Gesu e lo Spirito
Santo. Questo deve intendersi letteralmente, e quei teologi che non lo rico-
noscono, non sanno leggere il Vangelo. E cosi dobbiamo porre la nostra
grande domanda: Come si conciliano con tutto cio che abbiamo udito, le pa-
role «lo e il Padre siamo uno»; - «lo e il Padre Abraham siamo uno»; - «Pri-
ma che fosse fatto Abraham, vi era I’'«lo sono»? Come si concilia con tutto cio
il fatto innegabile, che i Vangeli vedono nello «Spirito Santo» il Principio-Pa-

dre? E nel senso del Vangelo di Giovanni, che dobbiamo pensare del Princi-

159



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

pio-Madre? Perche possiate domani trovarvi gia spiritualmente ben prepa-
rati a formulare queste domande, verra anche indicato, che nel Vangelo di
Luca viene data una specie di serie genealogica e che ci vien detto che Gesu
fu battezzato da Giovanni, che comincio a insegnare a 30 anni, e anche che
egli era figlio di «Maria e di Giuseppe» che era un figlio di Heli, ecc. e poi se-
gue l'intiera serie delle generazioni. Seguitela e vedrete che essa risale ad
Adamo. E poi troverete qualcosa di molto peculiare, vi stanno le parole «il

quale fu di Dio».

Proprio come nel Vangelo di Luca vengono fatte le indicazioni da figlio a
padre, cosi vien fatta quella da Adamo a Dio. Un passo simile, noi lo dob-
biamo prendere molto seriamente! Cosi abbiamo raccolto a un dipresso le
domande, che ci dovranno condurre domani nel centro del Vangelo di Gio-

vanni.

160



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

X - L'azione dell'Impulso-Cristo nell’'umanita

Ci siamo occupati del complesso della legge che regola I’evoluzione posta-
tlantea della nostra umanita e abbiamo cercato di comprendere perche la
fondazione del Cristianesimo abbia dovuto verificarsi proprio a uno speciale
momento di questa evoluzione postatlantea. leri, alla fine della conferenza,
abbiamo detto che, per la comprensione d'importanti problemi del Vangelo
di Giovanni e dell’intiero Cristianesimo, occorre che si approfondisca bene,
in senso esoterico cristiano, questa legge dell’evoluzione. Cosi soltanto po-
tremo acquistare la completa comprensione del significato delle parole:
«Spirito Santo», «Padre e Madre di Gesu». Ricordiamoci, prima di tutto, che
nel corso delle ultime conferenze, ci siamo resi chiaramente conto, che
I'umanita postatlantea, quell'umanita, dunque, alla quale in senso piu stret-
to noi stessi apparteniamo, e che si € evoluta dopo il Diluvio atlanteo, si
scinde in sette sotto-divisioni. Evito, a ragion veduta, il termine «sotto-raz-
ze», percheé veramente il concetto di «razze» non coincide completamente
con cio di cui qui s'intende parlare. Si tratta di periodi di evoluzione cultura-
le e cio, che nella nostra umanita attuale ancora sperimentiamo come legge
delle razze, ¢ veramente un’eco dell’evoluzione atlantea. Quell’evoluzione
dell’'umanita che ha preceduto il Diluvio atlanteo, che si e dunque svolta per
la massima parte su quel continente che era situato fra I'Europa e 'America
odierna, cioe I'antica Atlantide, viene pure da noi divisa in sette periodi suc-
cessivi. Per questi sette periodi, pero, vale ancora il termine «evoluzione di
razze». Perche questi sette consecutivi gradini dell'umanita sull’antica
Atlantide erano fra loro molto diversi in fatto di corporeita, interiore ed
esteriore - col corpo esteriore viene pure compreso l'interiore configura-
zione del cervello, del sangue e degli altri succhi; - mentre nei riguardi della
prima umanita dell’epoca postatlantea, gli antichi indiani, non si puo dire
affatto che fosse da noi tanto diversa da giustificare una distinzione in «raz-
ze». Occorre sempre conservare la continuita nella teosofia e percio e ne-

cessario di richiamarsi a questo antico concetto delle razze. Ma si destano

161



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

troppo facilmente delle rappresentazioni errate con la parola «razza», per-
che si tralascia di osservare che il motivo su cui si basa la spartizione del-
I'umanita odierna e molto piu interiore che non quello collegato all’espres-
sione di razza. E a quella appunto che fara seguito alla nostra civilta, cioe
alla cultura della settima sotto-divisione, il termine razza non potra essere
applicato, perche 'umanita si organizzera allora secondo leggi fondamentali

affatto diverse.

E da questo punto di vista che dovete considerare la divisione delle varie
epoche postatlantee: 1) 'epoca paleo-indiana; 2) 'epoca paleo-persiana; 3)
quella babilonese-assiro-caldeo-egizia; 4) I'epoca greco-latina; 5) 'epoca, in
cui ora viviamo; la nostra si risolvera in una sesta e in una settima epoca di
evoluzione. Ora ci troviamo nella quinta epoca di civilta postatlantea, e di-
ciamo: il cristianesimo e penetrato nella sua piena profondita e importanza
nell’evoluzione dell'umanita nella quarta epoca. Per quel tanto che I'umani-
ta della quinta epoca e stata capace di accoglierlo, il cristianesimo ha eserci-
tato la sua azione, e preannunzieremo profeticamente, in quella misura che
la scienza dello Spirito ce lo permette, come esso continuera piu oltre ad
agire. leri gia abbiamo detto, che la missione del Cristianesimo e stata pre-
parata nella terza epoca di civilta. La civilta egizia appartiene alla terza epo-
ca di cultura, e dal suo seno i seguaci dell’antico Testamento hanno guidato
I'evoluzione della civilta ebraica in modo, che, per cosi dire, il cristianesimo
e nato dal grembo della terza epoca di cultura e comparve poi pienamente
al mondo per la quarta epoca, con il Cristo-Gesu. Possiamo dunque dire:
I'umanita dell’epoca postatlantea ha sperimentato un determinato influsso
spirituale nella terza epoca di civilta; questo influsso ha continuato ad agire
nella quarta epoca; allora si concentro nel Cristo-Gesu, agi piu oltre nella
quinta epoca di civilta, nella nostra, e dalla nostra passera ad agire ulte-
riormente nella sesta epoca, che alla nostra fara seguito. E ora dobbiamo

comprendere precisamente, come questa azione si sia svolta.

Ricordiamoci esattamente che nel corso dell’evoluzione dell’'umanita le

diverse parti fondamentali dell’'uomo sperimentano la loro evoluzione. Ri-

162



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

cordiamoci delle condizioni dell’'ultima epoca atlantea. Abbiamo esposto,
che la testa eterica si € immersa nel corpo fisico, che allora I'uomo ha rice-
vuto la prima disposizione a dire «Ilo sono» a se stesso. Quando si verifico il
Diluvio atlanteo, il corpo fisico dell'uomo era compenetrato dalla forza
dell’«lo sono», vale a dire, 'uomo era allora arrivato a tanto, da aver prepa-
rato lo strumento fisico per la coscienza dell’lo o per la coscienza del Se. Per
intenderci completamente, sara bene di ripetere, che se si tornasse indietro
a meta dell’epoca atlantea, non vi si troverebbe nessun uomo capace di svi-
luppare un’autocoscienza tale, da poter dire di se stesso «lo sono un Io!» o
pure di enunciare «lo sono». Cio poteva verificarsi soltanto in seguito al fat-
to, che quella parte della testa eterica, della quale abbiamo parlato, si uni
con la parte fisica della testa. Da quel tempo, fino alla sommersione dell’A-
tlantide nel Diluvio, 'uvomo formo cido che per prima cosa doveva essere
formata, perche egli potesse divenire latore di questa autocoscienza; egli
formo la disposizione fisica del cervello e tutto il resto della struttura del
corpo. Il corpo fisico dunque, fino al Diluvio atlanteo, ando diventando ma-
turo per essere portatore dell'lo. Possiamo ora domandare: quale era la
missione dell’Atlantide? La missione dell’epoca atlantea fu di inoculare,
d'imprimere I'lo nell'uomo; e questa missione va oltre il Diluvio atlanteo,
che si chiama anche il Diluvio universale, e passa nella nostra epoca. Ma nel-
la nostra epoca di civilta postatlantea deve aggiungersi anche dell’altro;
deve penetrare lentamente nell'uomo il Manas, o Se spirituale. Col nostro
tempo postatlanteo comincia l'influsso del Manas, o del Se spirituale. Sap-
piamo dunque, che quando nella sesta e nella settima epoca avremo percor-
so parecchie incarnazioni, saremo adombrati, fino a un determinato grado,
dal Manas, o Se spirituale. Ma e occorsa all'uomo una lunga preparazione
per divenire strumento adatto per questo Manas, o Sé spirituale. E occorso -
si tratta di millenni - che prima egli divenisse, nel vero senso della parola,
un portatore dell’lo. Egli doveva rendere, non soltanto il suo corpo fisico
atto a essere strumento dell’lo, ma anche gli altri arti della sua entita.

Nella prima epoca di civilta del tempo postatlanteo, 'uomo ha reso il suo

corpo eterico portatore dell'lo, come prima aveva reso il suo corpo fisico

163



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

adatto a essere portatore dell'lo; cio avvenne nell’antica civilta indiana.
Questo consiste essenzialmente nel fatto, che I'uomo acquista la capacita di
avere, non soltanto uno strumento fisico per I'lo, ma anche un corpo eterico
per esso adatto. Nella seguente tabella, percio, alla prima epoca, all’antica
cultura Indiana, sta segnato il «corpo eterico».

! : '
I (rOPpO ﬁ_'l.f/('o /4)/(] nl)ade l &,‘yﬁ;p;/aa/@
| Corpo elersco :M’gzﬁﬂ;a‘;%a
\Corpo  senziente! 2Lpoca a: cvrlla | /G' i
/
\Anrma ren rentelifpoca o cu//ur'a
26’/0rno

\Arima rag/ana/e 4Epoca o7 v '

.3 Grorno
Lﬂnzma coscrente \SEpocads crvilta |

e gprrituale  \6Fpoca di civilta | \

pirito wlale \)Epocads (a//'urcz ‘

/wr//a vilale

Se vogliamo esaminare ora l'ulteriore evoluzione di queste epoche di cul-
tura, nei riguardi dell'uomo, non dobbiamo soltanto considerare superfi-
cialmente 'elemento animico come corpo astrale, ma dobbiamo metterci
all’'opera con maggiore esattezza, e porre a base del nostro esame quella or-
ganizzazione dell'uomo che si trova nella mia «Teosofia». Da questo vedete,
che non si deve fare soltanto la distinzione generale dei sette arti dell'uomo,
ma che la parte centrale di quest’ultimo si divide in corpo senziente, in ani-
ma senziente, anima razionale e anima cosciente - e dopo abbiamo il Se spi-
rituale, lo Spirito vitale e I'Uomo-Spirito. Si distinguono generalmente sol-
tanto sette arti; nel quarto, che si riassume con la parola «lo», occorre di-
stinguere una ulteriore articolazione, perche di fatto, nel corso dell’evolu-
zione umana, essa si e verificata. Cio che viene elaborato durante I'’epoca di
cultura paleopersiana e il vero corpo astrale o corpo senziente; esso ¢ il por-
tatore delle effettive forze attive dell’'uomo, percio il passaggio dall’epoca

164



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

indiana a quella persiana e costituito dal fatto, che gli uomini si mettono a

elaborare la materia.

Muovere le mani, e cio che con questo si riconnette, mettersi al lavoro,
ecco cio che caratterizza questa epoca di civilta. L'antico Indiano era dispo-
sto, molto piu di quanto non si creda, a non muovere le mani, ma a elevarsi,
per mezzo della contemplazione, al di sopra della materialita, nei mondi su-
periori. Occorreva immergersi profondamente in se stessi, per ricordarsi
della condizione passata. Questa Yoga indiana percio consiste, in generale,

in una speciale educazione ed elaborazione del corpo eterico.

Procediamo ora alla cultura dell’antica epoca persiana; in questa, I'lo ve-
niva immerso nell’anima senziente. La cultura degli Assiri, Babilonesi, Cal-
dei ed Egizi consisteva nell’ascesa dell’lo fino all’anima senziente. Che cosa e
I'anima senziente? E cio che nell'uomo senziente si dirige principalmente
verso l'esteriore, cio per mezzo di cui egli esplica la sua attivita con gli occhi
e con gli altri sensi e percepisce fuori nella natura lo Spirito che in essa do-
mina. Durante quell’epoca percio lo sguardo viene rivolto alle cose materiali
squadernatesi nello spazio, alle stelle e al loro cammino. Agisce allora sul-
I'anima senziente cio che sta steso esteriormente nello spazio. Nell’epoca
egizio-calde-assiro-babilonese poco esiste peranco nell'uomo di cio, che si
potrebbe chiamare cultura interiore della personalita e dell’intelletto. L'uo-
mo attuale infatti non si forma una giusta rappresentazione della sapienza
egizia di quell’epoca. Questa sapienza, veramente, non era affatto basata sul
pensiero, o sulla speculazione, come lo fu piu tardi; ma quando 'uomo vol-
geva esteriormente lo sguardo, sentiva la legge, che egli leggeva la fuori con
i sensi. Era una lettura delle leggi, non era una scienza concettuale, una
scienza di opinioni o di sentimenti. Se i nostri scienziati si fermassero a ri-
flettere - questa € una dura verita - toccherebbero con mano, spiritualmen-
te parlando, I'indicazione chiara di cio che ora ¢é stato detto. Perche se a quel
tempo gli uomini non riflettevano con le vere forze interiori dell’intelletto,
cio significa che non poteva allora esistere nemmeno una vera scienza intel-

lettuale, una scienza logica. E difatti non esisteva. La storia vi indica, che il

165



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

vero fondatore della logica e Aristotile. Se prima vi fosse stata una logica,
una scienza concettuale, questi uomini sarebbero bene stati capaci di ripro-
durla in un libro. Una logica, cio che e riflessione che avviene nell’lo stesso,
dove si collegano e si separano i concetti, in cui dunque si giudica logica-
mente e non si legge dalle cose, una logica siffatta si e affacciata soltanto
nella quarta epoca di cultura; questa quarta epoca percio viene chiamata
I’epoca dell’anima razionale. E noi stessi stiamo nell’epoca - 'umanita é en-
trata in essa a un dipresso verso la meta del Medio Evo, a cominciare dal 10°
11° e 12° secolo - noi stessi siamo nell’epoca dell’entrata dell'lo nell’anima
cosciente. Questa si e verificata con molto ritardo. L'lo & entrato nell’anima
cosciente a un dipresso verso la meta del Medio Evo. - Questo fatto pure si
potrebbe controllare storicamente e si potrebbe gittare luce su tutte le parti
piu oscure di esso, se vi fosse tempo di parlare di molte cose che entrano in
quistione. A quel tempo si inoculo nell'uomo un concetto ben determinato -
di liberta individuale, di idoneita individuale dell'lo. Se considerate il primo
periodo del Medio Evo troverete ancora ovunque che I'uomo, in un determi-
nato modo, vale per la posizione in cui si trova collocato nella societa. Si
ereditano dal padre e dai parenti posizione, classe e dignita, e merce queste
cose impersonali, che non sono coscientemente collegate coll’'lo, si agisce e
si opera nel mondo. Piu tardi soltanto, quando si estese il commercio e co-
minciarono le invenzioni, le scoperte moderne, la coscienza dell’lo comincio
ad allargarsi, e possiamo vedere ovunque nel mondo europeo manifestarsi
le riproduzioni esteriori di questa anima cosciente in modo ben determina-
to negli ordinamenti cittadini, nelle costituzioni cittadine. Dalla storia di
Amburgo, per esempio, si puo facilmente rilevare come queste cose si sieno
sviluppate storicamente. Cio che si chiama «citta libera» nel Medio Evo, €
I'impronta esteriore di questo affiorare nell'umanita dell’anima cosciente
dell’'lo. E se spingiamo lo sguardo nell’avvenire, diciamo: Ora stiamo proprio
lavorando all’elaborazione di questa coscienza della personalita nell’anima
cosciente. Tutte le esigenze dell’epoca moderna altro non sono, che I'inco-
sciente manifestazione negli uomini, delle esigenze dell’anima cosciente. Se

pero spingiamo lo sguardo ancora piu lontano, scorgiamo nello Spirito an-

166



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

che dell’altro. Luomo salira nella prossima epoca di cultura al Manas, o Se
spirituale. Quello sara un tempo, in cui gli uomini godranno in molto mag-
gior misura che non oggi, di una sapienza in comune, saranno, per cosi dire,
immersi in una sapienza comune. Si comincera allora a sentire che quello
che piu e proprio dell'uomo € al contempo cio che ha un valore piu univer-
sale. Cio che nel senso odierno si concepisce come bene individuale del-
I'uomo, non € ancora un bene individuale di un grado elevato. Oggidi all’in-
dividualita, alla personalita dell'uomo, si accompagna ancora in forte misura
il fatto, che gli uomini disputano fra di loro, hanno opinioni diverse e riten-
gono: «che se non fosse permesso avere opinioni diverse, non si potrebbe
essere uomini indipendenti!» Proprio percheé vogliono essere uomini indi-
pendenti, credono di dovere arrivare a opinioni differenti. Ma questo € un
punto di vista di second’ordine. Gli uomini arriveranno a maggior pace e
armonia, quando 'uomo singolo sara piu individualizzato. Fintanto che gli
uomini non saranno completamente adombrati dal Se spirituale, vi saranno
opinioni diverse. Queste opinioni non sono ancora sentite nella vera interio-
rita dell'uomo. Oggidi non vi sono che pochi precursori per le cose sentite
nella vera interiorita, e queste sono le verita matematiche e geometriche. Su
di queste non ci puo essere diversita di pareri. Se un milione di uomini vi
dice che 2+2 fanno 5, e interiormente vedete che fanno 4, voi sapete che e
cosli, e sapete pure che gli altri sono in errore; come se qualcuno credesse
che la somma dei tre angoli di un triangolo non sia uguale a 180 gradi. -
Questa ¢ cultura del Manas, in cui si sente sempre piu che le fonti della veri-
ta stanno nell’ormai fortificatosi elemento individuale e personale dell'uo-
mo, e in cui contemporaneamente quanto viene sentito come verita supe-
riore concorda da uomo a uomo, come le verita matematiche. Su queste gli
uomini sono oggi gia d’accordo, perche sono le verita piu superficiali. Nei
riguardi delle altre verita gli uomini si combattono - non perché sulla me-
desima cosa vi possano essere due giuste opinioni diverse, ma perche gli
uomini non sono ancora arrivati a tanto, da riconoscere e da abbattere cio
che in fatto di simpatie e antipatie personali li separa. Se per le verita sem-

plici matematiche dovesse tenersi conto anche dell’opinione personale,

167



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

molte massaie sarebbero d’accordo, per esempio, che 2+2 fanno 5 e non 4.
Per colui, che spinge lo sguardo piu profondamente nelle, cose, € punto im-
possibile di discutere sulla natura superiore delle cose: vi & solo la possibili-
ta di evolversi fino ad esse. Allora la verita, che e stata trovata in un’anima,
coincide esattamente con la verita nelle altre anime e non si discute piu. E
questa e la garanzia della vera pace, della vera fratellanza, perche v’ha una
sola verita e questa verita ha veramente a che fare col sole spirituale. Riflet-
tete come le singole piante crescano ordinatamente; ogni pianta cresce ver-
so il sole, e vi € un unico sole. Cosi, quando nel corso della sesta epoca di ci-
vilta il Se spirituale penetrera nell’'uomo, vi sara effettivamente un sole spi-
rituale, verso il quale tutti gli uomini s’inchineranno e nel quale si troveran-
no d’accordo. Questa e la grande prospettiva che ci si presenta per la sesta
epoca. E nella settima epoca lo Spirito Vitale o Buddhi penetrera in un de-

terminato modo nella nostra evoluzione.

Questo e un lontano avvenire verso il quale possiamo gittare uno sguardo,
in via di anticipazione. Ora pero ci siamo intesi chiaramente: la sesta, sara
un’epoca di cultura molto importante; perche attraverso una comune sag-
gezza portera pace e fratellanza, per il fatto, che non soltanto nei singoli
uomini eletti, ma in tutta quella parte dell'umanita che si trovera in condi-
zioni normali di evoluzione essa fara penetrare il Se superiore, a tutta prima
nella sua forma inferiore, come Se spirituale o Manas. Si effettuera una con-
giunzione fra I'lo umano, quale si & andato gradatamente evolvendo, e I'lo
superiore, I'lo unificatore. Queste le possiamo chiamare: nozze spirituali; e
cosi pure si chiamava sempre nell’esoterismo cristiano l'unione dell'lo
umano col Manas o Se spirituale. Ma le cose nel mondo sono profondamente
collegate I'una con l'altra, e 'uomo non puo, per cosi dire, stendere fuori la
mano per trarre a se questo Manas o Se spirituale; ma dovra conseguire un
grado di evoluzione molto piu alto per potersi aiutare da solo per queste
cose. Perche 'uomo, nell’epoca postatlantea, potesse unirsi con I'lo superio-
re occorreva che fosse dato un aiuto all’evoluzione dell’'umanita. Qualsiasi
cosa si debba conseguire, occorre prima prepararla. Se vogliamo che un

bambino riesca a diventare qualcosa a quindici anni, occorre porsi al lavoro

168



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

fin dal sesto o settimo anno. Un’evoluzione deve ovunque sempre preparare
i suoi impulsi. Cio che deve succedere dell’'umanita nella sesta epoca, ha
avuto bisogno di una lenta preparazione. E dal di fuori sono dovute venire la
potenza e la forza per cio che deve avvenire dell’'umanita nella sesta epoca. -
Una prima preparazione operava dal di fuori, dalla spiritualita, senza essere
ancora discesa nel mondo fisico. Di questo vediamo un segno nella grande
missione del popolo ebraico. Quando Mose, I'iniziato nei misteri egizi, rice-
vette dalla Direzione Cosmica spirituale la missione che abbiamo potuto ca-
ratterizzare con le parole: Quando dirai loro i miei comandamenti dirai il
mio nome, io sono l'«lo sono», gli venne, con queste parole, dato l'incarico:
«preparali, con I'accennare al Dio invisibile, che non ha forma. Insegna loro
che - mentre il Dio-Padre opera ancora nel sangue - per coloro, che possono
comprendere, viene preparato I'«Ilo sono», che poi dovra scendere fino al
piano fisico!» — Questa preparazione, per cosi dire, ebbe luogo entro la terza
epoca di cultura. E dal popolo ebraico vediamo scaturire la missione di tra-
smettere all'umanita quel Dio, il quale poi discende e comparisce nella car-
ne. Egli prima e stato annunziato, poi € comparso per l'occhio esteriore, nel-
la carne. In questo modo € arrivato a esprimersi nel giusto senso cio che era

stato preparato da Mose.

Consideriamo bene questo momento: I'annunzio spirituale per mezzo di
Mose e la realizzazione di questo annunzio, la comparsa del Messia annun-
ziato, nel Cristo. Da questa epoca, che abbiamo potuto indicare come un
primo periodo nella storia del cristianesimo, viene posto nell’evoluzione
dell’'umanita il vero impulso all’'unita e alla fratellanza, che dovra verificarsi
nella sesta epoca. E come se in una cosa qualunque venisse immersa una
forza, che continua ad agire piu oltre, affinche il frutto possa uscire a grado a
grado, cosi questa forza continuo ad agire fino al nostro tempo, fino al tem-
po che abbiamo dovuto descrivere come quello, in cui 'umanita, con le sue
forze intellettuali e spirituali, € discesa, completamente nella materia. Si po-
trebbe ora chiedere: perche il Cristianesimo ha dovuto venire al mondo

come immediato precursore dell’epoca piu profondamente materiale?

169



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Immaginatevi che 'umanita fosse penetrata in questa epoca profonda-
mente materiale senza il Cristianesimo, le sarebbe stato in tal caso impossi-
bile di ritrovare un impulso che la riconducesse in alto. Se non vi fosse stato
I'impulso che € stato impiantato nell'umanita per mezzo del Cristo, l'intiera
umanita avrebbe dovuto cadere in decadenza, avrebbe dovuto unirsi alla
materia per |'eternita; essa sarebbe stata, Come si dice in occultismo, «presa
dalla gravita della materia» e gittata fuori della sua evoluzione. Cosi dob-
biamo rappresentarci, che I'umanita, nella cultura postatlantea, discende di
un grado nella materia; e, prima che arrivasse all’'ultimo gradino, penetro
nell'umanita I'altro impulso, che spinge di nuovo in alto, verso la direzione
opposta. Questo fu I'impulso-Cristo; se esso avesse agito prima, I'umanita
non sarebbe arrivata all’evoluzione materiale. Se fosse venuto durante
I'epoca paleo-indiana, I'umanita sarebbe stata certo compenetrata dall’ele-
mento spirituale del cristianesimo, ma non sarebbe mai discesa tanto in
basso da poter produrre tutto cio, che oggi chiamiamo la cultura esteriore
fisica. Sembra strano; dire, che senza il cristianesimo non vi sarebbero oggi
ferrovie, piroscafi o vapori ecc. ma per colui che riconosce il nesso delle
cose, e proprio cosi. Non sarebbero mai scaturiti dall’antica epoca di civilta
indiana questi mezzi di civilta. Esiste un segreto rapporto fra il cristianesi-
mo e tutto cio che forma oggi il cosiddetto vanto dell'umanita. Il fatto, che il
cristianesimo abbia aspettato fino al momento giusto, ha reso possibile la
civilta esteriore. E il fatto di essere venuto al momento giusto ha dato la
possibilita a coloro, i quali si uniscono al Principio-Cristo, di potersi nuova-
mente sollevare dalla materia. Ma poiche il cristianesimo € stato accolto con
incomprensione, e stato molto materializzato. E stato talmente poco com-
preso, che é stato esso stesso inteso materialisticamente. E percio, in un de-
terminato modo, il cristianesimo ha assunto nel corso del tempo una forma
distorta materialistica, che abbiamo seguita fino ai nostri giorni, e che pos-
siamo designare come un secondo periodo. Invece di essere compresa, per
esempio, nel suo senso piu elevato spirituale, I'Eucaristia & stata materializ-
zata, e rappresentata come una grossolana trasformazione della sostanza. E

cosi potremmo citare esempi a centinaia, che il cristianesimo non e stato

170



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

compreso come fenomeno spirituale. Ora siamo arrivati a un dipresso al
momento, in cui termina questo secondo periodo, e in cui 'umanita neces-
sariamente deve ricollegarsi col cristianesimo spirituale, con cio che il cri-
stianesimo deve essere veramente, per attingerne il vero contenuto spiri-
tuale. E questo si verifichera per mezzo dell’approfondimento antroposofico
del cristianesimo. In quanto applichiamo I'antroposofia al cristianesimo, se-
guiamo la necessita storica del mondo di preparare il terzo periodo cristia-
no, che muove incontro alla penetrazione del Manas nella sesta epoca di cul-
tura. Questo sara, per cosi dire, il terzo capitolo. - Il primo capitolo e il tem-
po del preannunzio del cristianesimo fino alla comparsa del Cristo-Gesu e a
poco dopo. Il secondo capitolo e la piu profonda penetrazione dello spirito
umano nella materia, e la materializzazione del cristianesimo stesso; e il
terzo capitolo deve essere la comprensione spirituale del cristianesimo, per
mezzo di un approfondimento antroposofico di esso. E in corrispondenza
con l'intiera evoluzione materialistica il fatto che un documento come il
Vangelo di Giovanni non sia stato compreso fino al tempo nostro. Una cultu-
ra materialistica, quale si € andata a poco a poco formando, non poteva
comprendere completamente il Vangelo di Giovanni. La cultura spirituale,
che deve iniziarsi col movimento antroposofico, potra intendere questo do-
cumento appunto nella sua vera forma spirituale, e preparare quanto deve

condurre al passaggio alla sesta epoca di cultura.

Per colui che consegue un’iniziazione cristiana o rosicruciana - del resto
anche per colui che consegue in genere un’iniziazione qualsiasi - si verifica
un fenomeno del tutto speciale. Per lui le cose che succedono acquistano un
doppio significato; di cui uno si esplica esteriormente nel mondo fisico,
mentre per mezzo dell’altro le cose che si svolgono nel mondo fisico sono
degl’indizi di vasti e grandiosi eventi spirituali. - E cosi mi comprenderete,
se ora cerchero di descrivere un poco I'impressione che a una determinata

occasione ha avuto colui, il quale ha scritto il Vangelo di Giovanni.

Vi fu un evento speciale nel corso della vita del Cristo Gesu; e questo

evento si verifico sul piano fisico. Colui che lo descrive nel senso del Vangelo

171



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

di Giovanni lo espone pero da iniziato. L'evento rappresenta percio per lui al
contempo anche le percezioni e le esperienze che si hanno durante un atto
di iniziazione. Raffiguratevi dunque la conclusione ultima di un atto di ini-

ziazione.

Per tre epoche e mezzo, che negli antichi tempi, come gia abbiamo detto,
erano rappresentate da tre giorni e mezzo, I'iniziando rimaneva in un sonno
letargico. Ogni giorno egli sperimentava qualcosa di nuovo riguardo ai
mondi spirituali. Il primo giorno aveva delle esperienze ben determinate,
che gli si presentavano come eventi nel mondo spirituale; il secondo giorno
ne aveva delle altre, il terzo delle altre ancora. Allora all’iniziando, nella lo-
calita dove si trovava, si era palesato cio che si palesa spiritualmente sempre
alla capacita chiaroveggente: cioe, 'avvenire dell'umanita. Se conosciamo
gl'impulsi dell’avvenire possiamo inocularli nel presente e per tale mezzo

condurre il presente incontro all’avvenire.

Rappresentatevi il veggente di quell’epoca; egli sperimentava il significato
spirituale del primo dei capitoli descritti, a cominciare dal punto dove ri-
suona il grido: «dirai al tuo popolo: Io sono I'lO SONO», fino all’arrivo del
Messia. Come secondo capitolo sperimentava la discesa del Cristo nella ma-
teria. Come terzo capitolo sperimentava come 'umanita venga gradatamen-
te preparata ad accogliere lo Spirito o il Se spirituale (Manas) nella sesta
epoca. Ed egli sperimentava questo in una condizione di preveggenza astra-
le. Egli sperimentava le nozze dell’'umanita con lo spirito. Questa e una espe-
rienza importante, che 'umanita puo portare a espressione esteriore soltan-
to per il fatto, che il Cristo e penetrato nel tempo, nella storia. Prima, 'uma-
nita non e vissuta in una fratellanza che fosse frutto dello spirito dischiusosi
nell’interiorita, e in cui vi € pace fra uomo e uomo. Prima, esisteva soltanto
I'amore materialmente preparato per mezzo della consanguineita. Quest’a-
more si sviluppa a poco a poco in amore spirituale, e questo amore spiritua-
le penetra nell’interiorita. Come risultato finale del terzo capitolo dell’ini-
ziazione, diciamo dunque: 'umanita celebra le sue nozze con il Se spirituale

o Manas. Questo puo verificarsi soltanto quando il tempo € diventato matu-

172



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

ro per la piena attuazione dell'impulso del Cristo. Fintanto che questa non si
e verificata, vale il rapporto che si basa sulla parentela del sangue, e 'amore
non e spirituale. - Ovunque negli antichi documenti viene parlato di numeri,
si tratta del mistero del numero. E quando leggiamo: - «Tre giorni dopo vi fu
uno sposalizio in Cana di Galilea...» ogni iniziato sa, che questo terzo giorno
ha uno speciale significato. Che cosa significa? Lo scrittore del Vangelo di
Giovanni indica qui, che non si tratta soltanto di una vera esperienza, ma al
contempo di una grande, possente profezia. Questo sposalizio esprime le
grandi nozze dell'umanita, che si verificano al terzo giorno nell’iniziazione.
Il primo giorno si palesava cio che si svolge nel primo periodo, nel passaggio
dalla terza alla quarta epoca di civilta; il secondo giorno, cio che si svolge nel
passaggio dalla quarta alla quinta epoca di civilta; il terzo giorno, cio che
succede, quando 'umanita passera dalla quinta alla sesta epoca di civilta.
Sono questi i tre giorni dell'iniziazione. E I'lmpulso-Cristo ha dovuto aspet-
tare fino al terzo momento, prima non vi era un tempo in cui potesse agire.
Nel Vangelo di Giovanni viene indicato uno speciale rapporto di «me e te»,
di «noi due». Questo ¢, infatti, cio che vi sta scritto e non la versione assur-
da: «Che cosa ho io da fare con te, o donna?» Allorché la madre incita il Cri-
sto a compiere il segno, egli dice: «Non e per anco venuta la mia ora», per
operare in fatto di nozze, vale a dire, per radunare gli uomini. Il tempo anco-
ra e di la da venire. Ora agisce ancora e continuera ad agire cio che e fondato
sui vincoli del sangue; di qui I'accenno ai rapporti fra madre e figlio in occa-
sione di nozze. Se consideriamo questi documenti a questo modo, tutto cio
che vi & di realmente esteriore emerge da uno sfondo importante spirituale.
Noi guardiamo in una profondita abissale della vita spirituale quando pene-
triamo in cio che un iniziato, come lo scrittore del Vangelo di Giovanni, ha
donato all'umanita, in cio che poteva donarle soltanto per il fatto, che il Cri-

sto ha inoculato il suo impulso nell’evoluzione dell'umanita.

Cosi abbiamo visto che queste cose non devono essere interpretate per
mezzo di vuota allegoria o simbolismo, ma per mezzo della realta astrale,
che I'iniziato sperimenta. Non si puo trattare qui di una esposizione simbo-

lica, ma di una narrazione di cio che sperimenta l'iniziato. Se non s’interpre-

173



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

ta a questo modo, succede, e con ragione, che coloro che stanno fuori, dico-
no che la scienza dello Spirito non conduce ad altro che a delle esposizioni
allegoriche. Se a questo passo applichiamo la spiegazione della scienza dello
Spirito, quale ora I'abbiamo intesa, impariamo che attraverso tre giorni co-
smici - dalla terza alla quarta, dalla quarta alla quinta, e dalla quinta alla se-
sta epoca di cultura, - 'impulso-Cristo opera nell’'umanita. E consideriamo
questa evoluzione, nel senso del Vangelo di Giovanni in modo, che diciamo:
LTImpulso del Cristo era talmente grande, che I'umanita non ne ha oggi an-

cora compreso che una minima parte, e che soltanto in un tempo avvenire
potra comprenderlo appieno.

174



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

XI - L'iniziazione Cristiana

Se vogliamo far convergere tutte le osservazioni di questo corso verso la
comprensione piu profonda del Vangelo di Giovanni, verso le parole «Padre
e Madre di Gesu», e per questa via, verso l'essere del cristianesimo nel sen-
so, in genere, del Vangelo di Giovanni, dovremo ora raccogliere i materiali
per comprendere il concetto di madre e di padre, tanto nel suo senso spiri-
tuale, quale e inteso nel Vangelo di Giovanni, quanto pure nel suo vero sen-
so. Perche non si tratta qui di interpretazioni allegoriche o simboliche.

Ora dobbiamo comprendere anzitutto cio che significa unirsi con i mondi
superiori spirituali, rendersi pronti ad accogliere i mondi superiori. Occorre,
a tal fine, esaminare I'essenza dell’iniziazione, particolarmente dal punto di

vista del Vangelo di Giovanni. Chi e un iniziato?

In tutti i tempi dell’evoluzione postatlantea dell'umanita, era un iniziato
colui che si poteva elevare al di sopra del mondo esteriore fisico-sensibile, e
che poteva avere delle esperienze proprie, delle vicende proprie nei mondi
spirituali; che, dunque, sperimentava il mondo spirituale, come 'uomo at-
traverso i suoi sensi esteriori, occhi, orecchi, ecc. sperimenta il mondo fisi-
co-sensibile. Un iniziato siffatto € anche un testimonio dei mondi spirituali e
della loro verita. Ma oltre a questo vi e ancora qualcosa di essenziale, che
ogni iniziato si acquista durante l'iniziazione come una capacita speciale;
egli, ciog, si solleva pure al di sopra dei sentimenti e delle sensazioni, che nel
mondo fisico sono, non soltanto giustificati, bensi anche profondamente ne-
cessari, ma non possono esistere allo stesso modo nel mondo spirituale.

Non fraintendete le mie parole e non interpretatele, come se l'iniziato, in
condizione di sperimentare oltre al mondo fisico anche quello spirituale,
dovesse spogliarsi di tutti gli altri sentimenti e sensazioni umani, che hanno
valore qui nel mondo fisico, e sostituirli con altri sentimenti per i mondi su-
periori. Non ¢ affatto cosi. Egli non cambia gli uni per gli altri, bensi si acqui-

sta gli uni oltre gli altri. Se da un canto 'uomo deve spiritualizzare i suoi

175



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

sentimenti, occorre dall’altro che in lui siano tanto piu forti quei sentimenti,
che sono utili per lavorare nel mondo fisico. Sono da interpretarsi in questo
senso, quando si adoperano per l'iniziato, le parole: che egli deve, sotto un
dato riguardo, essere un uomo senza patria. Non si tratta, che egli diventi
menomamente estraneo alla sua patria e alla sua famiglia, finche vive nel
mondo fisico; quelle parole hanno tutt’al piu il senso, che adottando i sen-
timenti che corrispondono al mondo spirituale, i sentimenti del mondo fisi-
co ne diventeranno meglio e piu finemente elaborati. Senza questa premes-
sa nessuno, nel vero senso della parola, puo conseguire l'iniziazione. Essere
un «uomo senza patria» significa: che I'uomo non deve sviluppare speciali
simpatie nel mondo spirituale, simili a quelle speciali simpatie che egli ha
qui nel mondo fisico per singole speciali ragioni o rapporti speciali. - Il sin-
golo uomo nel mondo fisico appartiene a questo o a quel popolo e famiglia,
a questa o a quella comunita dello Stato - e sta bene. Non occorre che egli
perda queste relazioni, che qui gli sono necessarie. Ma se egli volesse appli-
care questi sentimenti nel mondo spirituale, porterebbe seco un pessimo
corredo in quel mondo, poiche in esso non si tratta di sviluppare una qual-
siasi simpatia per qualche cosa, bensi di lasciare che tutto agisca su di noi
obiettivamente, secondo il valore insito all’oggetto stesso. Si potrebbe anche
dire, se tutti comprendessero: l'iniziato deve essere un uomo obiettivo nel

pieno senso della parola.

Ora, per mezzo della sua evoluzione sulla nostra Terra, 'umanita & appun-
to uscita da una condizione collegata con l'antica coscienza crepuscolare
chiaroveggente in cui si trovava senza patria. Abbiamo veduto che 'umanita
discese dalle sfere spirituali nel mondo fisico. Nelle sfere spirituali origina-
rie non esistevano patriottismo o sentimenti simili. Quando gli uomini sce-
sero dalle sfere spirituali, popolarono qua e la varie parti della Terra; e in
queste varie localita i singoli gruppi umani nelle diverse regioni divennero
un calco delle regioni stesse. Non crediate che il negro sia divenuto negro
soltanto per ragioni interiori, ma e divenuto negro anche per adattamento
alla regione della Terra, che egli abitava, e dei bianchi si puo dire lo stesso. E

come le grandi differenze nei riguardi del colore e della razza, cosi pure le

176



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

piccole differenze fra le varie individualita etniche sono nate, perche I'uomo
ha preso qualcosa dal suo rapporto col proprio ambiente. Questo si ricon-
nette pero pure con la specializzazione dell’amore sulla Terra. Per il fatto,
che gli uomini sono diventati dissimili fra loro, 'amore venne a tutta prima
a esistere nelle piccole comunita. Soltanto a poco a poco, dalle piccole co-
munita gli uomini si possono evolvere a una grande comunita di amore,
quale si sviluppera appunto per mezzo dell'inoculazione del Se spirituale.
Liniziato ha dovuto cosi, in certo modo, prevedere come I’evoluzione del-
I'umanita spinga nuovamente a superare tutti gli ostacoli, a gittar ponti su
tutte le barriere, a formare la grande pace, la grande armonia e fratellanza.
Liniziato, nella sua mancanza di patria, deve a priori sempre accogliere
germi da ogni parte in ugual modo per il grande amore fraterno. Questo ve-
niva accennato simbolicamente negli antichi tempi con la descrizione delle
numerose peregrinazioni degl’iniziati, per esempio, di Pitagora. Perche ve-
nivano descritte quelle peregrinazioni? Perche con i sentimenti, che veniva-
no elaborati entro la comunita interiore, 'iniziato divenisse obiettivo di
fronte a tutto. Ora la missione del cristianesimo e di estendere all'intiera
umanita questo impulso alla fratellanza, che operava sempre come singolo
impulso nell’iniziato. Consideriamo ora questa profondissima idea del cri-
stianesimo, che il Cristo e lo Spirito della Terra, e che la Terra ¢ il corpo o la
veste del Cristo. E accettiamola letteralmente: perche abbiamo detto, che di
un documento, quale ¢ il Vangelo di Giovanni, ogni singola parola deve esse-
re pesata sulla bilancetta. Che cosa ci viene comunicato riguardo alla «ve-
ste» della Terra, quando osserviamo l'evoluzione? Ci vien detto che questa
veste della Terra, vale a dire, le parti solide della Terra, vennero anzitutto
spartite. Chi si impossesso di una parte, chi dell’altra, una cosa appartenne
ad uno, l'altra all’altro. Col possesso, con l'allargamento della personalita,
per mezzo dell’appropriazione della proprieta, € cosi che, sotto un certo ri-
guardo, € stata spartita nel corso del tempo la veste che porta il Cristo, che
porta lo Spirito della Terra. Una sola cosa non poteva essere spartita, ma
apparteneva a tutti, ed e I'involucro aereo che sta attorno alla Terra. E da

questo involucro di aria, come ci viene indicato nel mito del Paradiso, venne

177



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

inspirato nell’'uomo il soffio di vita; con cio abbiamo il primo germe dell’lo
nel corpo fisico. L'aria non puo essere ripartita. Vediamo ora se colui, che ci
da la descrizione piu profonda del cristianesimo, accenni a questo in qual-

che modo: «Si divisero tra loro le sue vesti, ma la tonaca non la divisero».

Avete qui le parole, che vi danno la spiegazione che la Terra, come un Tut-
to, col suo involucro aereo, e la veste e la tonaca del Cristo. La veste del Cri-
sto e stata ripartita in continenti e in regioni; non cosi la tonaca. L'aria non e
stata divisa, essa appartiene a tutti in comune. E il simbolo esteriore mate-

riale per I'amore che circonda la sfera terrestre e che si realizzera piu tardi.

E sotto molti altri riguardi il cristianesimo dovra condurre gli uomini,
come umanita, ad accogliere alcunche dell’antico principio dell’iniziazione.
Se vogliamo comprendere questo, dovremo caratterizzare l'iniziazione. Per
noi bastera considerare 1'essenza dei tre principali tipi di iniziazione: 'anti-
ca iniziazione della Yoga, la vera specifica iniziazione cristiana, e quella, che
veramente e assolutamente adatta all’'uomo attuale, cioe, I'iniziazione cri-
stiana rosicruciana. E ora vogliamo descrivere quale sia il principio dell’ini-
ziazione, comune a tutte le tre forme di iniziazione; cio che e, e cio che rap-

presenta.

In quale modo diventa un uomo capace di guardare nei mondi spirituali?
Orbene, per mezzo di che siete divenuti capaci di percepire il mondo fisico?
Il corpo fisico ha per questo degli organi sensori appositi. Se risalite molto
indietro nell’evoluzione dell'umanita, vedrete, che in tempi primordiali
I'uomo non aveva ancora occhi per vedere, ne orecchie per udire nel mondo
fisico, ma che tutti questi erano ancora «organi indifferenziati, generici»,
come dice Goethe. A prova di questo riflettete, come certi animali inferiori
abbiano ancora questi organi non differenziati, In certi animali inferiori vi
sono dei punti, per i quali possono distinguere soltanto la luce e I'oscurita. E
da questi organi indifferenziati si sono andati a poco a poco plasmando e
formando gli occhi e le orecchie attuali. Questa specificazione e stata im-
pressa ed elaborata nella sostanza plastica del corpo fisico. E in quanto il

vostro occhio e stato modellato, € sorto per voi il mondo fisico dei colori; in

178



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

quanto il vostro orecchio e stato modellato, € sorto il mondo fisico dei suoni.
Nessuno ha diritto di dire, che un mondo non é reale; puo dire soltanto: «io
non lo percepisco». Perche vedere il mondo fisico nel vero senso significa:
«io ho organi, per percepirlo». Si puo dire: «conosco soltanto questo o quel
mondo», ma non e permesso dire: «non do valore al mondo, che l'altro
vede». Perche colui, che parla cosi, pretende niente meno che anche gli altri
non debbano percepire che cio che percepisce lui; egli pretende autorita-
riamente che debba aver valore soltanto cio che egli vede. Se qualcuno oggi
si presenta e dice: «questa e una fantasticheria teosofica, non esiste cio che i
teosofi s'immaginano», questo dimostra soltanto, che egli e i suoi simili non
percepiscono tali mondi. Ci poniamo dal punto di vista affermativo della
cosa. Ma chi fa valere soltanto cio che egli percepisce, non soltanto esige che
si ammetta quello che egli sa, ma di autorita vuole giudicare di cio che egli
non sa. Non vi ha peggiore intolleranza di quella opposta oggidi dalla scien-
za ufficiale alla scienza dello Spirito, ed essa diventera ancora peggiore di
quel che prima non sia mai stata; si presenta sotto le piu diverse forme. Gli
uomini non sono punto coscienti di dire qualcosa, che non potrebbero affat-
to dire. In molte riunioni, costituite da buonissimi cristiani, si puo sentir
dire: «gli antroposofi discorrono di un insegnamento occulto cristiano, ma il
cristianesimo non ha bisogno di nessun insegnamento occulto; perche deve
valere soltanto cio che la mente semplice e ingenua puo percepire e com-
prenderey; il che naturalmente significa soltanto cio che egli, colui appunto
che parla, puo percepire e comprendere. Egli esige, dunque, che nessuno
percepisca o comprenda qualcosa di diverso da lui. L'infallibilita del Papa
non viene, e con ragione, ammessa in tali riunioni cristiane. Ma I'infallibilita
della propria persona viene oggi (anche dai cristiani) largamente rivendica-
ta. Lantroposofia viene combattuta dal punto di vista del Papato, mentre
ognuno erige se stesso a una specie di piccolo Papa. Se riflettiamo che il
mondo fisico sensibile esiste per noi per il fatto che i singoli organi sono sta-
ti cesellati nel corpo fisico, non sembrera neppure strano dire: la percezione
in un mondo superiore dipende dal fatto, che negli arti superiori dell’entita

umana, nel corpo eterico e nel corpo astrale, vengono costruiti siffatti orga-

179



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

ni superiori. Il corpo fisico e gia provveduto oggi a quel modo dei suoi orga-
ni, il corpo eterico e quello astrale non ne sono ancora provveduti; gli organi
devono essere in essi ancora scolpiti. Quando vi saranno scolpiti, sorgera cio

che si chiama la percezione nei mondi superiori.

Parleremo ora del modo di costruire questi organi nel corpo eterico e in
quello astrale. Abbiamo detto, che presso colui che aspira all'iniziazione e la
consegue, gli organi superiori vengono modellati. Come si verifica questo? Si
tratta di agire sul corpo astrale dell'uomo, la dove lo si puo trovare nella sua
purezza. Mentre il corpo astrale nello stato diurno di veglia sta immerso nel
corpo fisico, le forze di quest’'ultimo agiscono sul corpo astrale; esso percio
non e libero, ma segue cio che vuole il corpo fisico e non € possibile agire su
di lui. Si puo esercitare un’azione sul corpo astrale, lo si puo modellare sol-
tanto durante il sonno, quando sta fuori del corpo fisico. Il corpo astrale di
un uomo puo conseguire l'elaborazione dei suoi organi sensori superiori,
soltanto se questi si scolpiscono in esso, mentre, durante il sonno, sta fuori
del corpo fisico. Ma non ci si puo affaccendare attorno a un uomo dormien-
te; non sarebbe possibile con 'uomo odierno, se cio che gli succede deve es-
sere da lui percepito. Se lo avete in stato d’incoscienza, non puo percepire.
Sembra esservi qui una contradizione, perche il corpo astrale non e coscien-
te del suo rapporto con il corpo fisico, mentre I'uvomo dorme. Ma indiretta-
mente questa difficolta viene superata, perche durante la veglia diurna si
agisce sul corpo fisico, di guisa che le impressioni che il corpo fisico riceve
durante la veglia diurna permangono nel corpo astrale, quando questo si ri-
tira dal corpo fisico. Proprio come di solito le impressioni che il corpo astra-
le riceve dal mondo fisico circostante s'imprimono in esso, cosi occorre de-
terminare nel corpo fisico qualcosa di ben specifico, affinche s'imprima nel
corpo astrale e poi venga elaborato in modo adeguato. Questo succede
quando I'uvomo non s'immerge, come generalmente ¢ il caso, completamen-
te nella vita ordinaria, lasciandosi invadere dalle impressioni che vengono
da ogni parte, ma per mezzo di una disciplina metodica prende in mano la
propria vita interiore. Questo si chiama meditazione, concentrazione o con-

templazione. Sono esercizi prescritti nelle diverse scuole, con altrettanta se-

180



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

verita come le indagini microscopiche ecc. nei laboratori. Se un uomo fa
quegli esercizi, essi agiscono su di lui con tale intensita, che il corpo astrale,
quando scivola fuori durante il sonno, si trasforma plasticamente. Proprio
come la spugna: finche la tengo in mano si adatta alla forma della mano, ma
non appena la abbandono si forma di nuovo secondo le forze che in essa ri-
siedono; ugualmente succede al corpo astrale; quando nel sonno esce dalla
corporeita, segue le forze astrali che in esso stanno riposte. - Cosi durante la
veglia di giorno occorre eseguire quelle pratiche spirituali, per mezzo delle
quali il corpo astrale si plasma durante la notte in modo da formare gli or-
gani per la percezione superiore.

Ora si puo disporre questa meditazione in tre modi. Si puo tenere in mag-
gior conto il pensiero come materia prima, cio che si chiama elementi di
saggezza, elementi puri di pensiero. Questa e la disciplina della Yoga, che la-
vora principalmente con I’elemento del pensiero, con la contemplazione. Si
puo pero anche agire soprattutto sul sentimento, per mezzo di una speciale
elaborazione di esso; questa e la direzione specificamente cristiana. Si puo
agire anche con la combinazione del sentimento e della volonta; questo ¢ il
metodo cristiano-rosicruciano. Esaminare la Yoga ci condurrebbe troppo
lontano; non avrebbe del resto nessun rapporto col Vangelo di Giovanni. In
quanto alla iniziazione specificamente cristiana ci renderemo conto su che
cosa e basata. Dovete considerare che un uomo, nella cerchia odierna della
societa, difficilmente potrebbe effettuare questa iniziazione. Essa richiede
un temporaneo isolamento dell'uomo. Ma il metodo rosicruciano vi e ap-
punto, perché I'uomo, senza trascurare i suoi doveri, possa elevarsi col suo
lavoro nei mondi superiori. Possiamo pero renderci completamente conto

anche di cio, che vale come principio informatore dell’iniziazione cristiana.

Questo metodo d’iniziazione lavora esclusivamente col sentimento e vi
dovro citare sette stadii di sentimento, sette gradi di sentimento, attraverso
I'esperienza dei quali si esercita una influenza tale sul corpo astrale, che
questo sviluppa durante la notte i suoi organi. Rendiamoci ora conto di

come il discepolo cristiano debba vivere per poter percorrere questi stadii.

181



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Il primo gradino e quello che si chiama «la lavanda dei piedi». Viene detto
allora dal maestro al discepolo: «Guarda la pianta. Essa ha radici nel terreno,
il terreno minerale e un essere inferiore alla pianta. Se la pianta potesse
rappresentarsene l'essere, dovrebbe dire al terreno: «sono veramente un
essere superiore a te, ma se tu non ci fossi, io non potrei esistere; perché da
te, oh terreno, traggo per la maggior parte il mio nutrimento!» - E se la
pianta potesse trasmutare questo in sentimenti, dovrebbe inchinarsi davan-
ti alla pietra e dire: «m’'inchino dinanzi a te, oh pietra, essere inferiore, per-
che a te debbo la mia esistenza!» E se saliamo all’animale, questo dovrebbe
comportarsi in egual modo verso la pianta, e dire: sono bensi superiore alla
pianta, ma devo a questo regno inferiore la mia esistenza! E se in questo
modo saliamo piu in alto fino all'uomo, allora ognuno che e situato piu in
alto sulla scala sociale dovrebbe inchinarsi verso il gradino inferiore, e dire:
Vado debitore al gradino inferiore della mia esistenza! - E cosi si puo salire
fino al Cristo-Gesu. I dodici che lo circondano, sono a un grado inferiore di
lui, ma come la pianta si evolve dalla pietra, cosi il Cristo-Gesu cresce fuori
dai dodici. Egli s’inchina ai dodici e dice: - devo a voi la mia esistenza! -
Quando il maestro aveva spiegato questo al discepolo, gli diceva: «Devi de-
dicarti durante varie settimane a questo sentimento cosmico, che cio che e
superiore deve inchinarsi a cio che e inferiore; e quando lo avrai formato in
te completamente, sperimenterai un sintomo interiore e uno esteriore!»
Questi non rappresentano ancora nulla di essenziale, ma mostrano soltanto,

che il discepolo si € esercitato abbastanza.

Quando il corpo fisico aveva in tal modo sufficientemente subito I'influen-
za dell’anima, cio gli si palesava, come sintomo esteriore, in un senso, come
se dell’acqua lambisse i suoi piedi, Questo e un sentimento reale! E un altro
sentimento reale € quello della poderosa visione che gli si palesa nell’astra-
le, l1a visione della lavanda dei piedi, del chinarsi del Se superiore al Se infe-
riore. In quella, 'uvomo sperimenta nell’astrale cido che si trova descritto
come fatto storico nel Vangelo di Giovanni.

182



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Il secondo gradino consiste nel dire al discepolo: «Devi sviluppare in te
anche un altro sentimento. Devi rappresentarti come se ogni possibile dolo-
re e sofferenza del mondo ti si avvicinasse, devi sentire, come se tu fossi
esposto all'imperversare di ogni possibile ostacolo - e devi immedesimarti
nel sentimento, che occorre tenerti saldo, quand’anche tutte le miserie del
mondo ti piombassero addosso». Allora si verificano, se il discepolo si e
esercitato abbastanza, altri due sintomi: primo: un sentimento, come se egli
venisse colpito da tutte le parti; secondo: in una visione astrale gli appare
«la Flagellazione». o racconto qualcosa, che centinaia di uomini hanno spe-
rimentato e per mezzo di cui hanno conseguito la capacita di salire nei

mondi spirituali.

Al terzo gradino il discepolo deve rappresentarsi, che cio che egli ha di
piu sacro, cio che difenderebbe con tutto il suo lo, venga coperto di vituperi
e di beffe. Egli deve dirsi: «Qualsiasi cosa avvenga, devo tenermi saldo e di-
fendere cio che mi e sacro». — Quando si e familiarizzato con quell’idea sente
come delle punture nella testa e sperimenta la visione astrale della corona-
zione di spine. Occorre ripetere, che i sintomi non hanno importanza per se
stessi, ma essi si presentano come risultato degli esercizi. E viene anche
provveduto, affinche non vi possa essere quistione di suggestione e di auto-
suggestione.

Il quarto stadio & quello, in cui il discepolo diviene nel suo sentimento
estraneo al proprio corpo come si trattasse di un oggetto esteriore, per
esempio, di un pezzo di legno, e non dice piu: «lo» del proprio corpo. Questo
sentimento deve divenire talmente naturale, che egli dica: «lo porto meco in
giro il mio corpo, come porto in giro la mia veste!» Egli non collega piu il suo
Io con il proprio corpo. Si verifica qualcosa allora, che si chiama la prova del
sangue. Cio che in molti casi puo essere uno stato di malattia, in questo caso,
poiche tutto cio che € malaticcio viene eliminato, & un risultato della medi-
tazione. Ai piedi, alle mani e al costato destro si palesano le cosidette stim-
mate: e come sintomo interiore il discepolo ha la visione astrale «della cro-

cifissione».

183



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Possiamo descrivere soltanto brevemente il quinto, il sesto e il settimo
grado di sentimento. Il quinto consiste in cio che si chiama «la morte misti-
ca». Per mezzo dei sentimenti che si fanno sperimentare al discepolo a que-
sto gradino, egli sperimenta qualcosa, che gli si presenta in modo, come se a
un tratto si stendesse una tenda nera su tutto cio che e fisicamente visibile,
come se tutto sparisse. Questo momento € importante anche per qualche
cosa d’altro, che bisogna aver sperimentato, se si vuol penetrare nella ini-
ziazione cristiana nel vero senso della parola. Si sperimenta allora, che ci si
puo immergere nei sostrati del male, del dolore e della sofferenza. E tutto
cio che di malvagio vive nel fondo dell’anima umana, lo si puo assaporare, se
si discende nell’inferno. Questa e la «discesa nell’inferno». Quando questo e
stato sperimentato, la tenda nera si squarcia - e si apre la vista nel mondo

spirituale.

Il sesto grado e cio che si chiama «la sepoltura e la risurrezione». Questo €
il gradino, in cui il discepolo si sente tutt'uno con l'intiero corpo della Terra;
si sente come posto dentro e facente parte dell’intiero pianeta terrestre. La
sua vita si € allargata a vita planetaria. Il settimo sentimento non si puo de-
scrivere con parole; lo potrebbe descrivere soltanto chi fosse in condizione
di pensare senza lo strumento del cervello fisico - e per questo non esiste
nessun linguaggio, perche il nostro non ha espressioni adatte che per il pia-
no fisico. Si puo pertanto soltanto accennare a questo gradino. Esso tra-
scende tutto cio di cui 'uomo possa in genere farsi un’idea. Lo si chiama
«l’Ascensione celeste», la completa assunzione nel mondo spirituale. Qui
termina la scala dei sentimenti, in cui il discepolo deve immergersi durante
la veglia diurna in completo raccoglimento interiore. Quando il discepolo si
e dedicato a queste esperienze, esse agiscono con tale forza sul corpo astra-
le, che si formano di notte gli organi sensori interiori, si formano plastica-
mente. Nell'iniziazione rosicruciana non viene percorsa questa scala sette-
naria di sentimenti, ma I'azione di cui appunto abbiamo parlato € la mede-
sima.

184



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Vedete cosi, che si tratta nell’iniziazione di esercitare un’influenza sul
corpo astrale indirettamente, per mezzo delle esperienze diurne, e in modo,
che quando, di notte, esso e completamente libero, dia a sé stesso una nuova
figura plastica. - Quando, come essere astrale, 'uomo ha dato a sé stesso in
quel modo una figura plastica, il corpo astrale e diventato veramente un
nuovo arto essenziale dell'uomo. Esso € allora completamente compenetra-

to di Manas, o Se spirituale.

Quando ora il corpo astrale e organizzato in questo modo, importa che cio
che plasticamente € stato cosi formato in esso, venga portato anche dentro
al corpo eterico. Proprio allo stesso modo come, premendo con un sigillo
sulla ceralacca, il nome inciso sul sigillo, oltre che su di esso, rimane impres-
so anche sulla ceralacca, cosi occorre che il corpo astrale s'immerga nel cor-
po eterico e imprima cio che ormai possiede, in quest’ultimo. Linteriore
processo, I'interiore elaborazione del corpo astrale e uguale in tutti i metodi
d’iniziazione. E soltanto nel modo di dar I'impronta al corpo eterico, che si
differenziano i singoli metodi. Di questa differenza parleremo domani, e
mostreremo quale divario vi sia fra i tre metodi dell’iniziazione, che nel cor-
so dell’epoca postatlantea sono risultati essere i piu profondi impulsi di evo-
luzione - e quale sia in genere il valore dell'iniziazione per I’evoluzione del-
I'umanita. Allora ci diventeranno completamente chiare anche quelle parti

del Vangelo di Giovanni, delle quali ancora non abbiamo potuto parlare.

185



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

XII - L'essere della Vergine Sofia e dello Spirito Santo

leri siamo giunti fino a parlare di quel mutamento che, con la meditazio-
ne, la concentrazione e gli altri esercizi prescritti dai diversi metodi d’inizia-
zione, si verifica nel corpo astrale dell’'uomo. Abbiamo visto che, per virtu di
questi esercizi, il corpo astrale viene elaborato in modo da acquistarsi gli
organi, che ad esso occorrono per vedere nei mondi superiori; e abbiamo
detto, che fino a questo punto - sebbene gli esercizi si adeguino completa-
mente alle diverse rispettive epoche di civilta - il principio su cui e basata
I'iniziazione e tuttavia ovunque il medesimo. Una differenza fondamentale
comincia a determinarsi soltanto, quando si rende necessaria la presenza di
un elemento nuovo. Perche, infatti, 'uomo possa veramente penetrare con
lo sguardo nei mondi superiori, occorre che cio, che in fatto di organi si e
elaborato nella sua parte astrale, s'impronti, s'imprima nel corpo eterico,

che venga insomma spinto dentro nel corpo eterico.

L'elaborazione del corpo astrale per via di meditazione e di concentrazio-
ne, viene, con espressione antica, chiamata «catarsi», purificazione. Questa
catarsi o purificazione ha lo scopo di eliminare dal corpo astrale tutto quan-
to impedisce che esso sia organizzato armonicamente e regolarmente, cosi
da consentire che acquisti organi piu elevati, perche esso ha la disposizione
ad avere questi organi superiori, e occorre soltanto di mettere, per cosi dire,
a nudo le forze, che in esso si trovano. Dicevamo, che si possono seguire i
metodi piu diversi, per determinare questa catarsi. In questa direzione,
I'uomo puo arrivare gia molto lontano, se, per esempio, giunge a compene-
trarsi e a sperimentare tanto intimamente tutto cio che sta scritto nel mio
libro: «Filosofia della Liberta», da avere il sentimento, che quel libro abbia
avuto per lui un’azione suscitatrice, ma che egli pud veramente riprodurre
oramai da se, e in modo fedele e preciso, i pensieri che in esso sono indicati.
Se qualcuno si contiene nei riguardi di quel libro - perche in questo senso
esso e stato scritto - all'incirca come un virtuoso che suona il pianoforte ri-

spetto al compositore di cui eseguisce la composizione, in modo, ciog, da ri-

186



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

produrre in se tutta 'opera - naturalmente, in maniera adeguata - riesce
possibile, per virtu della rigida concatenazione dei pensieri di quel libro, di
portare la catarsi a un alto grado. Perche in queste cose, come in quel libro,
cio che importa e che i pensieri sieno tutti collocati in modo, da diventare
operanti. In molti altri libri dei nostri tempi, purche se ne disponga in modo
un po’ diverso I'ordinamento, € in fondo possibile modificare I'ordine degli
argomenti: non e invece cosi nella Filosofia della Liberta. Nel contenuto di
quest’opera ¢ altrettanto impossibile spostare di una cinquantina di pagine
la pagina 150, quanto lo scambiare in un cane le gambe anteriori con le po-
steriori. Quel libro, infatti, € un organismo articolato, e il lavoro di rico-
struirne il corso di pensieri agisce a un dipresso come un allenamento inte-
riore. Vi sono dunque varii metodi per determinare la catarsi. Chi, dopo aver
letto attentamente il libro, non 1’ha determinata, non deve credere che sia
errato cio ch’io dico, ma piuttosto che e stato lui, che non ha lavorato su quel
libro giustamente, o abbastanza energicamente e radicalmente.

Ora, pero, c’e un altro punto da considerare: ed ¢, che quando la catarsi si
e effettuata, quando nel corpo astrale si sono formati gli organi sensorii
astrali, tutto questo complesso deve venir impresso nel corpo eterico. Nelle
iniziazioni precristiane, questo processo si svolgeva cosi: si diceva al disce-
polo, dopo che aveva terminato gli esercizi preparatori, che spesso gli si
erano fatti fare per varii anni: «E giunto adesso il momento, in cui il corpo
astrale e tanto progredito, da avere organi di conoscenza proprii; questi ora
possono dare la loro impronta nel corpo eterico». Il discepolo veniva allora
sottoposto a un procedimento, che oggigiorno - almeno per l'epoca della
nostra civilta — non soltanto non e piu necessario, ma non potrebbe nem-
meno piu eseguirsi seriamente. Veniva tenuto in condizione letargica per tre
giorni e mezzo, durante i quali veniva curato in guisa, che non gli succedeva
solamente quanto si verifica ogni notte durante il sonno, ossia l'uscita del
corpo astrale dal corpo fisico e dall’eterico, ma gli si traeva fuori fino a un
certo grado anche il corpo eterico, e si aveva cura inoltre, che il corpo fisico
rimanesse intatto e che il discepolo stesso intanto non morisse. Cosi il corpo

eterico era liberato dalle forze del corpo fisico, che operano su di esso. Si era

187



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

reso il corpo eterico, per cosi dire, elastico e plastico, e immergendo ora in
esso cio che in fatto di organi sensorii era stato formato nel corpo astrale, gli
si faceva ricevere I'impronta dell’intiero corpo astrale. Quando poi il pazien-
te veniva dall’ierofante ricondotto allo stato normale, quando il suo corpo
astrale e I'lo tornavano a unirsi col suo corpo fisico e col suo corpo eterico
(questo era un processo, del quale s’intendeva l'ierofante), non vi era per lui
solamente la catarsi, ma anche quella che si chiama «illuminazione», «Foti-
smos». Il discepolo poteva ora nel mondo che lo circondava, non soltanto
percepire tutte le cose fisico-sensibili, ma poteva anche avvalersi di organi
di percezione spirituale, vale a dire che vedeva lo spirituale ed era in grado
di percepirlo. L'iniziazione, in sostanza, constava di quei due processi, della

purificazione o purgazione e dell'illuminazione.

Ora, nel corso dell’evoluzione dell'umanita, e subentrata per 'uvomo una
fase, per la quale a mano a mano gli e divenuto impossibile di staccar piu il
corpo eterico da quello fisico, senza determinare un vasto perturbamento di
tutte le funzioni; tutta la evoluzione postatlantea, infatti, ando a finire in un
consolidamento sempre maggiore del corpo eterico nel corpo fisico. Fu per-
cio necessario di adottare altri metodi, per i quali il corpo astrale, anche
senza la separazione del corpo eterico da quello fisico, purché sufficiente-
mente sviluppato nel corso della catarsi, nell’atto di rientrare da solo nel
corpo eterico e nel fisico, non ostante I'impedimento di quest’ultimo, giun-
gesse a imprimere i proprii organi nel corpo eterico. Quello che occorreva,
dunque, era, che nella meditazione e nella concentrazione operassero forze
piu possenti affinche si determinassero nel corpo astrale dei vigorosi impul-
si, capaci di superare la forza di resistenza del corpo fisico. Per prima venne
allora l'iniziazione veramente specificamente cristiana, la quale richiedeva
che I'uvomo si assoggettasse ai procedimenti, che sono stati ieri descritti
come i sette gradini. Quando 'uomo ha traversato queste sensazioni e que-
sti sentimenti, il suo corpo astrale ne rimane cosi lavorato, da formare pla-
sticamente i suoi organi di percezione - talvolta v'impiega degli anni, ma
puo anche arrivarvi prima, o piu tardi, - e da imprimerli poi nel corpo eteri-

co, per fare cosi dell'uomo un illuminato. Potrei descrivere perfettamente

188



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

questo genere di iniziazione, che e specificamente cristiano, se invece di te-
nere delle conferenze ancora per qualche giorno, potessi tenervene una al
giorno su tutti i dettagli per circa due settimane. Ma questo non importa.
Importava ieri di indicarvi certi particolari dell’iniziazione cristiana. Vo-
gliamo renderci edotti soltanto del principio, a cui essa s’informa. - Per il
fatto di traversare un procedimento simile, l'uomo ¢ effettivamente in con-
dizione di conseguire l'iniziazione, senza i tre giorni e mezzo di sonno letar-
gico; specialmente se il discepolo cristiano medita continuamente sui ver-
setti del Vangelo di Giovanni. Se egli fa ogni giorno agire su di sé i primi ver-
setti di quel Vangelo, dalle parole: «Nel principio era il Verbo...» fino alle al-
tre «... pieno di grazia e di verita», egli fa una meditazione di enorme impor-
tanza. Questa forza i versetti ’hanno in se. Perche questo Vangelo di Gio-
vanni, nella sua unita, non esiste affatto per essere solamente letto e com-
preso con l'intelligenza, ma al contrario deve essere vissuto e sentito inte-
riormente. Allora é esso stesso una forza, che viene in aiuto all’iniziazione e
lavora per essa; e allora si sperimentano la «lavanda dei piedi», la «flagella-
zione» e altri processi interiori, visioni astrali tutte, nel modo preciso come

vengono descritti dal capitolo XIII in poi.

Ma l'iniziazione rosicruciana, quantunque fondata su basi cristiane, opera
piuttosto con altre rappresentazioni simboliche che determinano la catarsi,
e precisamente con immaginazioni figurate. Questa e una nuova modifica-
zione, che si e dovuta introdurre, perche I'umanita, da parte sua, aveva per-
corso un altro tratto della propria evoluzione, e il metodo nell’iniziazione
deve adeguarsi ai progressi che 'umanita a mano a mano va compiendo.
Dobbiamo ora comprendere, che I'uvomo, quando conseguira questa inizia-
zione, diverra in fondo affatto diverso da quel che era prima. Mentre prima
non era in rapporto altro che con le cose del mondo fisico, dopo, invece, ac-
quista la possibilita di praticare ugualmente i processi e gli esseri del mon-
do spirituale. Questo implica, che I'uomo raggiunge la conoscenza in un sen-
so molto piu reale di quello astratto, timido, prosaico, con cui si parla ordi-
nariamente della conoscenza. Per chi consegue la conoscenza spirituale, il

processo cognitivo e anche tutt’altro; € una vera e propria realizzazione del

189



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

bel detto: «Conosci te stesso!» Ma € pericolosissima cosa, nella sfera della
conoscenza, comprendere questo detto in modo errato, come oggidi succe-
de anche troppo spesso. Molti si spiegano quel detto nel senso, che essi non
debbono piu guardare attorno nel mondo, ma soltanto curiosare nella pro-
pria interiorita o cercare in essa sola ogni spiritualita. Questa € una inter-
pretazione molto errata di quel detto, che ha invece tutt’altro significato.
L'uomo deve rendersi chiaramente conto, che una vera conoscenza superio-
re e anche un’evoluzione, che da un punto di vista, che 'uomo aveva gia rag-
giunto, conduce a un altro, che prima non aveva raggiunto ancora. Se ci si
esercita nell’autoconoscenza in modo, come se ci si covasse interiormente,
si vede soltanto cio che gia prima si aveva; non si acquista nulla di nuovo,
ma solamente una conoscenza, intesa nel senso che oggi e corrente, del
proprio io inferiore. Questa interiorita non e che una parte di quanto si ri-
chiede per la conoscenza; l'altra parte, che le occorre, deve ancora aggiun-
gersi. Senza entrambe le parti, non si conchiude nulla. Per mezzo dell’inte-
riorita, 'uomo puo arrivare a sviluppare in se gli organi, coi quali esercita le
sue facolta cognitive. Ma come I'occhio, organo sensorio esteriore, non co-
noscerebbe il sole, se guardasse introspettivamente in se stesso, invece di
guardar fuori verso il sole stesso, cosi del pari anche I'organo cognitivo inte-
riore deve guardar fuori, s’'intende verso una esteriorita spirituale, per poter
veramente conoscere. Il concetto di «conoscenza» aveva nei tempi, in cui
s’'intendevano le cose spirituali piu realisticamente, un significato assai piu
profondo, piu realistico di oggi. Leggete nella Bibbia, che cosa significa:
«Abraham conobbe sua moglie!» oppure, che questo o quel patriarca «co-
nobbe la propria moglie». Non dovete faticare molto a comprendere, che in
quei passi s’intende parlare di fecondazione, e se si considera il detto: «co-
nosci te stesso» in greco, non significa: «va a curiosare nella tua interiorita»,
bensi «feconda il tuo se con cio che fluisce a te dal mondo spirituale». Cono-
sci te stesso! significa: Feconda te stesso col contenuto del mondo spirituale!
- All’'uopo occorrono due requisiti: che I'uomo si prepari con la catarsi e I'il-
luminazione, e poi che apra la sua interiorita liberamente al mondo spiri-

tuale. In questa connessione con la conoscenza, possiamo paragonare l'inte-

190



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

riorita dell’'uomo all’elemento femminile, e I'esteriorita al maschile. L'inte-
riorita bisogna renderla atta a ricevere il Se superiore; quando a cio sia resa
atta, il Se superiore dell'uomo, dal mondo superiore, fluisce e penetra nel-
I'uomo stesso. Dove infatti e il Sé superiore dell'uomo? Sta forse la dentro,
nella persona umana? No! Durante i periodi di Saturno, del sole e della luna,
il Se superiore era riversato sull’intiero Cosmo; I'lo del Cosmo fu allora ri-
versato sull'uomo, e questo Io, 'uomo deve far lavorare su di se, deve farlo
lavorare sulla propria interiorita preparata in precedenza. Vale a dire, che
deve essere purificata e purgata, nobilitata, assoggettata alla catarsi l'inte-
riorita dell'uomo, in altre parole: il suo corpo astrale. Allora egli puo aspet-
tarsi che la spiritualita esteriore penetri in lui, a illuminarlo. E questo suc-
cede quando 'uomo ¢ tanto bene preparato, da avere sottoposto il suo cor-
po astrale alla catarsi e da avere per tal mezzo formato i suoi organi interio-
ri di conoscenza. Il corpo astrale, allora, e sotto ogni riguardo tanto progre-
dito, quando s'immerge nel corpo eterico e in quello fisico, da far seguire
I'illuminazione, il fotismo. Cio che veramente si verifica e per 'appunto che
il corpo astrale da al corpo eterico I'impronta dei propri organi, con che si
determina il fatto che 'uomo percepisce il mondo spirituale che gli sta d’at-
torno, ossia che la sua interiorita, il corpo astrale, accoglie cio che gli puo of-
frire il corpo eterico, cio che il corpo eterico gli trae da tutto il Cosmo, dall’lo

cosmico.

L'esoterismo cristiano chiamava questo corpo astrale purificato, purgato,
che nel momento di sottoporsi all'illuminazione non contiene piu nessuna
delle impressioni impure del mondo fisico, ma solamente gli organi per la
conoscenza del mondo spirituale: «la pura, casta, sapiente, vergine Sofia».
Per mezzo di tutto cio che accoglie nella catarsi, 'uomo purifica e monda il
suo corpo astrale sino a farne la Vergine Sofia. E alla Vergine Sofia muove in-
contro I'lo cosmico, I'lo dei mondi, che opera l'illuminazione, che fa si che
I'uomo abbia luce, luce spirituale attorno a se. Questo secondo elemento,
che si aggiunge alla Vergine Sofia, I'esoterismo cristiano chiamava - e lo
chiama ancor oggi - lo «Spirito Santo». Di guisa che, in senso cristiano eso-

terico, si dice cosa giustissima, quando si dice che il cristiano esoterico per

191



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

mezzo dei processi iniziatici ottiene la purificazione, la purgazione del suo
corpo astrale; che egli fa di quest’ultimo la Vergine Sofia, e che viene illumi-
nato - se volete, potete dire: adombrato - dallo «Spirito Santo», dall’'lo co-
smico dei mondi. E chi dunque ¢ illuminato, chi, in altri termini, nel senso
dell’esoterismo cristiano, ha ricevuto in se lo «Spirito Santo», parla oramai
in senso diverso da prima. Come parla egli? Parla in modo, che non esprime
il suo parere, quando discorre di Saturno, del sole, della luna, delle varie
membra dell’entita umana, dei processi dell’evoluzione cosmica. Dei suoi
giudizi non fa neppure cenno. Quando un cotal uomo parla di Saturno, e Sa-
turno stesso che parla attraverso di lui; quando parla del sole, e 'entita spi-
rituale del sole che parla attraverso di lui. Egli & uno strumento; il suo io si e
sommerso, vale a dire, che per dei momenti come quelli ora citati, e divenu-
to impersonale, ed € I'lo cosmico che si serve di lui come di uno strumento,
per parlare attraverso di lui. Nei veri insegnamenti esoterici, percio, che
provengono dall’esoterismo cristiano, non si puo parlare di punti di vista e
di opinioni. Sarebbe un errore nel piu alto senso della parola: non esistono.
Chi, nel senso dell’esoterismo cristiano, parla con retto intendimento del
mondo, dice a s medesimo: «Non interessa, che io dica alla gente, che ho
visto due cavalli, dei quali uno mi piace meno, e I'altro a parer mio deve es-
ser pigro. Cio che importa, € che io descriva agli altri quei cavalli, e dia loro
dei fatti!» E si tratta precisamente di questo: che bisogna raccontare cio che
si e osservato nel mondo spirituale, prescindendo da ogni opinione perso-
nale. In ogni sistema d’insegnamento di scienza dello Spirito, occorre rac-

contare semplicemente la successione dei fatti, senza che cio abbia nulla a
che fare con le vedute di colui che li racconta.

Abbiamo cosi cominciato col conoscere due concetti, nel loro significato
spirituale: cioe I'essere della Vergine Sofia, che ¢ il corpo astrale purificato, e
'essere dello Spirito Santo, dell'lo cosmico dei Mondi, che viene accolto dal-
la Vergine Sofia e che puo allora parlare dal corrispondente corpo astrale.
Conviene pero conseguire ancora dell’altro, conseguire un grado piu alto:
potere, ciog, aiutare il prossimo, potergli dare gl'impulsi per realizzare quei

due concetti. Gli uomini del nostro periodo di evoluzione possono accogliere

192



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

nel modo suddescritto la Vergine Sofia (il corpo astrale purificato) e lo Spiri-
to Santo (l'illuminazione). Soltanto Cristo Gesu poteva dare alla Terra, cio
che all'uomo era necessario. Egli ha inoculato nella parte spirituale della
Terra le forze, che rendono possibile il verificarsi di cio che si e descritto con
I'iniziazione cristiana. Come € cio avvenuto?

Per comprendere questo, ci conviene addurre due fatti: dobbiamo in pri-
mo luogo acquistare una cognizione di ordine puramente storico, dobbiamo
cioe conoscere il modo, completamente diverso da oggi, come si davano i

nomi al tempo, in cui furono scritti i Vangeli.

Coloro che interpretano oggigiorno i Vangeli, non comprendono nulla del
principio col quale si assegnavano i nomi al tempo dei Vangeli stessi, e non
discorrono percid come dovrebbero. E straordinariamente difficile spiegare
quale fosse a quel tempo la norma che regolava la scelta dei nomi; ma ce la
possiamo tuttavia rendere comprensibile, sia pure in via molto sommaria.
Figuratevi che vedendo un uomo che ci viene incontro, non ci fermassimo
affatto al nome, punto adatto per lui, che gli e stato assegnato col sistema
astratto che oggi; come si davano i nomi, al tempo in cui stessimo in ascolto,
per avvertire quali sieno le sue qualita precipue, il piu notevole segno del
suo carattere, e fossimo in grado d’investigare chiaroveggentemente le sfere
piu profonde del suo essere, e gli dessimo poi il nome secondo le qualita piu

importanti, che credessimo di dovergli riconoscere.

Se si seguisse una volta questo criterio per la scelta dei nomi, si farebbe a
un dipresso, in un ordine inferiore, piu elementare, quel che facevano nel-
I'imposizione dei nomi coloro che imponevano i nomi nel senso dello scrit-
tore del Vangelo di Giovanni. Volendo esser molto chiaro nello spiegare il
modo, come procedeva lo scrittore di quel Vangelo nella scelta dei nomi, do-

vrei ora dire:

Questo scrittore del Vangelo di Giovanni ha considerato quella che fu sto-
ricamente la madre esteriore di Gesu secondo le sue piu spiccate qualita e si
e domandato, dove avrebbe potuto trovare un nome, che nel modo piu per-

fetto esprimesse il suo essere. E poiche per le precedenti incarnazioni, per

193



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

le quali era passata, ella era giunta all’elevatezza spirituale, in cui ora si tro-
vava; poiche appariva nella sua personalita esteriore come un'impronta,
come una manifestazione di cio che nell’esoterismo cristiano si chiama la
Vergine Sofia, egli chiamo la Madre di Gesu «Vergine Sofia». Cosi essa ha
sempre avuto nome nei santuarii esoterici, dove il cristianesimo veniva in-
segnato esotericamente: la Vergine Sofia. Exotericamente egli non la nomina
neppure - a differenza degli altri, che scelsero per lei il nome profano di Ma-
ria. Egli non poteva prendere il nome profano. Giovanni doveva esprimere
nel nome di lei il senso della profonda evoluzione storica del mondo. E que-
sto egli ha fatto, indicando che essa non poteva chiamarsi Maria, e per di piu
ponendole accanto sua sorella Maria, moglie di Cleofa, e chiamandola sem-
plicemente la madre di Gesu. Con cio egli mostra, di non voler nominare il
nome di lei, e che esso non puo essere reso di pubblica ragione. Nei circoli
esoterici, la si chiamava sempre la «Vergine Sofia». Essa era colei, che come
persona storica rappresenta la «Vergine Sofia».

Se ora vogliamo penetrare piu oltre nell’essere del cristianesimo e del suo
Fondatore, dobbiamo porci dinanzi all’anima ancora un altro mistero. Dob-
biamo renderci chiaramente conto, che occorre distinguere fra cio che nel-
I’esoterismo cristiano si chiama «Gesu di Nazareth» e colui, che si chiama il
«Cristo-Gesuy, il Cristo nel Gesu di Nazareth. Che cosa significa questo? Si-
gnifica quanto segue. Nella personalita storica del Gesu di Nazareth, abbia-
mo anzitutto a che fare con un uomo superiormente evoluto, che ha attra-
versato molte incarnazioni e si e rincarnato dopo un periodo superiore di
evoluzione, e che percio venne attirato verso una madre cosi pura, che lo
scrittore del Vangelo di Giovanni ha potuto chiamarla la Vergine Sofia. Ab-
biamo dunque a che fare con un uomo elevatissimo, con Gesu di Nazareth, il
quale nel corso della sua evoluzione era nella precedente sua incarnazione
gia molto progredito, e penetro in questa incarnazione essendo gia a un alto
grado di spiritualita. Gli altri Evangelisti, al di fuori dello scrittore del Vange-
lo di Giovanni, non sono illuminati in cosi alta misura quanto lo scrittore di
questo Vangelo. Ad essi e piuttosto aperto il vero mondo sensibile, in cui ve-

dono aggirarsi il loro Maestro e Messia come Gesu di Nazareth. D’altra parte

194



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

rimangono per loro nascosti i rapporti spirituali piu occulti, per lo meno in
quelle altezze in cui lo scrittore del Vangelo di Giovanni spinge lo sguardo.
Essi devono percio dare speciale valore al fatto, che in Gesu di Nazareth si
esplica cio che ha sempre vissuto nel Giudaismo, che si € sempre perpetuato
nel Giudaismo attraverso tutte le generazioni come Dio dei Giudei, il padre.
E questo difatti essi lo esprimono, dicendo: «Se rintracciamo l'origine di
Gesu di Nazareth attraverso le generazioni, possiamo indicare che veramen-
te scorre in lui il sangue che e scorso attraverso le generazioni». Essi danno

percio la tavola genealogica e la danno in conformita del grado diverso di
evoluzione a cui essi stessi si trovano. Matteo tiene anzitutto a mostrare:
«Abbiamo in Gesu di Nazareth un uomo, nel quale vive il Padre Abraham: il
sangue del Padre Abraham e scorso giu fino a lui!» Egli da percio la tavola
genealogica fino ad Abraham. Egli sta a un punto di vista piu materiale di
Luca. A quest’ultimo importa di mostrare, che si puo rintracciare I'origine, la
successione, per via di sangue, ancor piu indietro, fino ad Adamo, e che
Adamo era un figlio della divinita stessa; vale a dire, che egli apparteneva al
tempo, in cui 'uomo per la prima volta passo dalla spiritualita nella corpo-
reita. Ad ambedue, Matteo e Luca, importa di mostrare, che questo provvi-
sorio Gesu di Nazareth consta soltanto di cio, che essi riconducono su fino
alla forza divina del Padre. Allo scrittore del Vangelo di Giovanni che guar-
dava nello Spirito, questo non importava; perché a lui non importavano le
parole: «lo, e il Padre Abraham siamo uno», bensi egli voleva mostrare: «In
ogni momento vi & nell'uomo un quid eterno, che era nell'uomo prima del

Padre Abraham! Era nel primo principio, era il Logos, che si chiama «lo-
sono». Prima che tutte le cose esteriori e le entita fossero, esso era, era nel

primo principio». Per coloro, dunque, che volevano descrivere piuttosto il
Gesu di Nazareth, e che potevano anche descrivere lui solo, si trattava di
mostrare, come il sangue fosse scorso fin dal principio giu per le generazio-
ni. Per loro, era importante mostrare, che in Giuseppe, padre del Gesu di
Nazareth, viveva il sangue, che era scorso giu per le generazioni.

Se potessimo parlare del tutto esotericamente, sarebbe qui naturalmente

necessario parlare dell'idea della cosiddetta «immacolata concezione», la

195



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

quale pero non puo essere discussa che nei circoli piu ristretti. Essa pero fa
parte dei piu profondi misteri, e i malintesi, che si riferiscono a questa idea,
nascono dal fatto, che gli uomini non sanno che cosa si debba intendere per
Conceptio immaculata. Gli uomini credono che significhi assenza di paterni-
ta. Non e questo. Dietro a essa si nasconde qualcosa di assai piu profondo e
piu misterioso ed & per 'appunto con il mistero che le sta dietro, che si ri-
connette cio che gli altri Evangelisti vogliono mostrare, essere cioe Giuseppe
il padre. Se essi negassero questo, non avrebbe piu alcun senso cio che essi
si sforzano di mostrare: vale a dire, che ’antico Dio vive in Gesu di Nazareth.
Particolarmente Luca vuol mostrare cio chiaramente; egli fa difatti risalire
tutta la serie di generazioni fino ad Adamo, e poi fino a Dio. Come potrebbe
egli giungere a questo risultato, se non volesse dire altro che questo: lo vi
mostro, che esiste quest’albero genealogico, ma in realta Giuseppe non ci
entrava per nulla! Sarebbe assai strano, se la gente si sforzasse di presenta-
re Giuseppe come un personaggio tanto importante — per poi tornare ad

eliminarlo da tutto il processo.

Ma ora con 'evento di Palestina abbiamo a che fare, non soltanto con la
personalita superiormente evoluta del Gesu di Nazareth, la quale aveva at-
traversato molte incarnazioni e si era cosi altamente evoluta da aver biso-
gno di una madre tanto eccezionale, bensi abbiamo ancora a che fare con un

secondo mistero.

Allorche il Gesu di Nazareth ebbe 30 anni, egli era arrivato a tanto, anche
per mezzo di cio che aveva sperimentato in quella sua attuale incarnazione,
da poter compiere un processo, che non puo essere compiuto, se non in casi
eccezionali. Sappiamo che 'uomo ¢ costituito di corpo fisico, corpo eterico,
corpo astrale e Io. Questo uomo a quattro arti e quello che vive fra noi.
Quando l'uomo si trova a una certa altezza di evoluzione, gli e possibile, a un
determinato momento, di trarre fuori il suo Io dai tre corpi e di lasciare in-
dietro questi tre corpi in condizione intatta e completamente sana. Questo
lo va allora nel mondo spirituale e i tre corpi rimangono indietro. S'incontra

questo processo qualche volta nell’evoluzione del mondo. Presso un uomo

196



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

puo avvenire che si presenti un momento specialmente elevato di rapimen-
to - il quale in date circostanze puo anche estendersi a un periodo piu lungo
- in cui I'lo vada via, vada nel mondo spirituale; i tre corpi, per essere cosi
altamente evoluti per virtu dell’lo che era in loro, sono strumenti utilizzabili
per una ancora piu elevata entita, che ne prende possesso. Al 30.mo anno di
Gesu di Nazareth, prende possesso del suo corpo fisico, corpo eterico e cor-
po astrale quell’Essere, che abbiamo chiamato il Cristo. Questo Essere-Cri-
sto non poteva incarnarsi in un comune corpo di bambino, bensi soltanto in
un corpo, gia all'uopo preparato da un Io altamente evoluto. Perche questo
Essere-Cristo non era mai stato prima incarnato in un corpo fisico. Dal
30.mo anno in poi abbiamo dunque a che fare col Cristo dentro al Gesu di

Nazareth.

Che cosa era successo allora in verita? In verita, questa corporeita del
Gesu di Nazareth, che egli aveva lasciata indietro, era cosi matura, cosi per-
fetta, che in essa pote penetrare il Logos solare, I'Essere dei sei Elohim, che
noi abbiamo descritto come I’Essere spirituale del sole. Esso pote incarnarsi
per tre anni in questa corporeita, e diventar carne. Vi penetro il Logos sola-
re, che per mezzo dell’illuminazione puo risplendere nell'uomo, il Logos
stesso, lo Spirito Santo; vi penetro I'lo dei mondi, I'lo cosmico, e da allora
per tre anni il Logos solare parla dal corpo di Gesu. Il Cristo, per questi tre
anni, parla dal corpo di Gesu. Nel Vangelo di Giovanni e anche negli altri
Vangeli, questo processo viene indicato - come la discesa della colomba,
dello Spirito Santo, sul Gesu di Nazareth. Nel cristianesimo esoterico invece
si dice che in quell’istante I'lo del Gesu di Nazareth abbandona il suo corpo e
che da allora sta in quest’ultimo il Cristo, il quale da esso parla, per insegna-
re e per operare. - Questo e il primo avvenimento che succede secondo il
Vangelo di Giovanni. Ora abbiamo il Cristo nel corpo astrale, nel corpo eteri-
co e nel corpo fisico del Gesu di Nazareth. EGLI opera nel senso, che abbia-

mo descritto, fino al Mistero del Golgotha. Che succede sul Golgotha?

Succede quanto segue. Prendiamo in considerazione quell’istante che €

veramente importante, in cui sgorga il sangue dalle ferite del Crocifisso. Pa-

197



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

ragonero ora, perche comprendiate meglio, quello che avvenne allora con

un altro fatto.

Supponete di avere qui un recipiente con dell’acqua, e di avere in essa una
soluzione di sale, in guisa che quest’acqua sia abbastanza trasparente. Per il
fatto di avere riscaldato I'acqua avete ottenuto la soluzione del sale. Raf-
freddate ora I'acqua. Il sale precipita e voi potete vedere come dal basso il
sale si vada condensando e facendo un deposito. Questo ¢ il processo, quale
appare a chi guarda soltanto con occhi fisici. Per chi pero guarda con occhi
spirituali, e qualcosa d’altro che succede! Mentre il sale si condensa in bas-
so, lo spirito del sale scorre su attraverso I'acqua e la riempie. Il sale non
puo diventare piu denso, se lo spirito suo non lo abbandona e si diffonde
nell’acqua. Chi conosce queste cose, sa che dove avviene una condensazione,
si verifica anche sempre una spiritualizzazione. Quel che si condensa dun-
que verso il basso, ha il suo corrispettivo nello spirituale in alto - precisa-
mente allo stesso modo come succede che, quando il sale scende al fondo e
vi si condensa, lo spirito del sale ne scorre fuori e si diffonde in alto. Non si
verifico dunque solamente un processo fisico, quando sgorgo il sangue, ma
lo accompagnava realmente un processo spirituale. Il quale processo spiri-
tuale consisteva in questo, che lo Spirito Santo, che era stato accolto col bat-
tesimo, si uni con la Terra, e che Cristo stesso si riverso nell’Essere della
Terra. Da quel momento la Terra rimase trasformata. Perche e questo, che
sta a base di cio che vi e stato detto nelle precedenti conferenze: se da una
lontana stella si fosse guardato sulla Terra, si sarebbe potuto vedere che con
I'evento del Golgotha tutto I'aspetto della Terra si trasformo. Il Logos solare
doveva comunicarsi alla Terra, stringere un patto con la Terra, diventare lo

Spirito della Terra.

E ora si tratta, che nel vero cristiano debba ritrovarsi 'effetto di questo
evento; vi deve essere in lui qualcosa, per mezzo di cui egli consegue a poco
a poco la disposizione a un corpo astrale purificato in senso cristiano. Dove-
va, per il cristiano, esservi qualcosa per mezzo di cui egli potesse rendere

gradatamente il suo corpo astrale simile a una Vergine Sofia, per cosi acco-

198



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

gliere in se lo Spirito Santo. Doveva esservi qualcosa, che contenesse in se la
forza di fare del corpo astrale umano una Vergine Sofia. Dove risiede questa
forza? Questa forza risiede nel fatto, che il Cristo Gesu ha trasmesso al di-
scepolo, che egli amava, dunque allo scrittore del Vangelo di Giovanni, la
missione di trascrivere in modo vero e fedele, per virtu della sua illumina-
zione, gli eventi di Palestina, affinche gli uomini li potessero fare agire su di
loro. Se gli uomini lasciano agire sufficientemente su di loro cio che sta scrit-
to nel Vangelo di Giovanni, allora il loro corpo astrale sta sulla via di diven-
tare una Vergine Sofia, e diventa percio atto a ricevere lo Spirito Santo. Esso
diventa gradatamente ricettivo, per virtu della forza degl'impulsi che ema-
nano dal Vangelo di Giovanni, a sentire il vero Spirito e a riconoscerlo piu
tardi. Questa € la missione, il compito, che il Cristo Gesu ha dato allo scritto-
re del Vangelo di Giovanni. Basta che leggiate il Vangelo. Presso la croce sta
la madre di Gesu (la Vergine Sofia, nel senso esoterico) e dalla croce il Cristo
parla al discepolo, che egli amava: «D’ora innanzi questa e la madre tua. E da
quell’ora il discepolo la prese con seco». Vale a dire: «Quella forza che era
nel mio corpo astrale e lo ha reso capace di diventare portatore dello Spirito
Santo, quella forza trasmetto a te, tu devi registrare cio che questo corpo
astrale ha potuto conseguire per mezzo della sua evoluzione!» «E il discepo-
lo la prese con seco», vale a dire, scrisse il Vangelo di Giovanni. E questo
Vangelo e quello, in cui lo scrittore ha occultato le forze per sviluppare la
Vergine Sofia. Presso la croce gli viene conferita la missione di accoglierla
come sua madre, di essere il vero, sincero interprete del Messia. Veramente
cio significa: Penetrate completamente nel senso del Vangelo di Giovanni,
riconoscetelo spiritualmente - esso ha la forza di condurvi alla catarsi cri-
stiana, esso ha la forza di darvi la Vergine Sofia, allora anche lo Spirito Santo
che ¢ legato alla Terra vi fara parte dell’'illuminazione del fotismo nel senso
cristiano! E questa esperienza che i discepoli piu intimi ebbero allora in Pa-
lestina, fu cosi forte, che da allora in poi essi ebbero per lo meno la disposi-
zione a vedere lo Spirito. I discepoli piu intimi avevano accolto in se questa
disposizione. Perche questo «vedere nello Spirito» nel senso cristiano con-

siste nel fatto, che I'uvomo ha trasformato il suo corpo astrale per mezzo del-

199



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

la forza dell’evento di Palestina, in guisa da non aver bisogno che si trovi la
esteriormente, in modo fisico-sensibile, cio che 'uomo deve vedere. Luomo
allora ha ancora qualche cosa per mezzo di cui egli guarda nello Spirito. Vi
erano dei discepoli intimi siffatti. Colei che ha unto il Cristo in Betania aveva
ricevuto dall’evento di Palestina la forza intensa per la veggenza spirituale,
ed essa e, per esempio, una di coloro, che furono i primi a intendere che cio,
che e vissuto in Gesu, esiste dopo la morte, € risuscitato. Essa aveva questa
possibilita. - Da che cosa le proveniva questa possibilita? Dal fatto, che gli
organi dei sensi interiori le si erano dischiusi. - Ci viene detto questo? Si. Ci
viene comunicato, che Maria di Magdala viene condotta alla tomba, che il
cadavere non vi e piu, e che essa vede due figure nella tomba. Si vedono
sempre queste due figure presso un cadavere dopo qualche tempo. Si vede
da una parte il corpo astrale, e dall’altra parte si vede cio che a poco a poco
si discioglie come corpo eterico e passa nell’etere cosmico. A prescindere
dal corpo fisico, vi sono la due figure spirituali, che appartengono al mondo

spirituale,
« Ritornarono adunque i discepoli a casa.

Maria, pero, stava fuori del monumento piangendo. Mentre pero ella

piangeva, s’affaccio al monumento.
E vide due angeli vestiti di bianco a sedere».

Essa vide cio, perche era divenuta chiaroveggente per virtu della forza e
della potenza dell’evento di Palestina. Ed essa vide anche di piu: vide il Ri-
sorto. Per vedere questo era necessario che essa fosse chiaroveggente? Cre-
dereste voi, quando avete visto una persona un paio di giorni prima in figu-
ra fisica, e ve la ritrovate dinanzi due giorni dopo, che non sareste capace di

riconoscerla?

«E detto questo, si volto indietro, e vide Gesu in piedi; ma non conobbe

che era Gesu.

Gesu le disse: Donna perche piangi? chi cerchi tu? Ella pensando che fosse
il giardiniere...».

200



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

E perche questo ci sia narrato con la maggior possibile esattezza, non ci
viene detto soltanto una volta, ma viene ripetuto anche nella successiva

comparsa del Risorto, allorche Gesu comparisce al lago di Genezareth.

«E fattosi giorno, Gesu si pose sul lido: i discepoli pero non conobbero che
fosse Gesu».

[ discepoli esoterici lo trovano li. Coloro che avevano accolto la piena for-
za dell’evento di Palestina, potevano orientarsi e vedere, essere egli Gesu ri-
sorto, che si poteva vedere nello Spirito. Ora che lo videro anche i discepoli e
la Maria di Magdala, vi erano tuttavia alcuni fra di loro, meno adatti a svi-
luppare la forza chiaroveggente. Fra questi era, per esempio, Tommaso. Di
Tommaso ci vien detto, che la prima volta non era presente, quando i disce-
poli videro il Signore; ed egli dice, che vuol prima porre le sue mani sulle fe-
rite di Gesu, che deve aver prima un contatto corporeo col Risorto. Che cosa
succede? Occorreva ora tentare di aiutarlo, perche egli divenisse veggente
nello Spirito. Come succede questo? Succede nel senso delle parole:

«Otto giorni dopo, di nuovo erano i discepoli in casa e Tommaso con essi.
Viene Gesu, essendo chiuse le porte, e si pose in mezzo e disse loro Pace a
voi! Quindi dice a Tommaso: Metti qua il tuo dito e osserva le mani mie, e
accosta la tua mano, e mettila nel mio costato, e non essere incredulo, ma
fedele... E tu vedrai qualcosa, se non ti affidi soltanto alla vista esteriore, ma

ti compenetri di forza interiore!»

Questa forza interiore, che deve emanare dall’evento di Palestina, si
chiama la «Fede». Questa non e una forza superficiale, ma e una forza inte-
riore chiaroveggente. - Compenetrati di forza interiore e non ti occorrera
piu ritener vero soltanto cio, che vedi esteriormente; perche beati sono co-

loro, che possono sapere di cio che non vedono esteriormente!

Cosi viene mostrato, che abbiamo a che fare con la piena realta e verita
della Risurrezione, e che questa Risurrezione puo essere conosciuta com-
pletamente soltanto da colui, che prima si provvede della forza interiore per
guardare nello Spirito. Questo vi rendera comprensibile 'ultimo capitolo del

Vangelo di Giovanni, in cui sempre piu e piu viene indicato come indubbia-

201



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

mente i discepoli piu intimi del Cristo Gesu, per il fatto che I’evento si era
compiuto dinanzi a loro, fossero arrivati alla Vergine Sofia. Ma quando per la
prima volta dovettero tener fermo, e vedere veramente un evento spirituale,
erano ancora abbagliati e avevano ancora bisogno di orientarsi. Essi non sa-
pevano, che Egli era il medesimo, che prima era con loro. Qui c’e qualcosa
che dobbiamo intendere con i concetti piu sottili; perche la mentalita gros-
solanamente materialistica direbbe: «Viene dunque meno l'idea della Risur-
rezione!» Il miracolo della risurrezione si deve prendere alla lettera e anzi

proprio come Egli ha detto: «lo sono con voi per tutti i giorni sino alla con-
sumazione dei secoli!»

Egli e la e ritornera, non pero con figura di carne - ma con una figura tale,
per cui gli uomini, che si saranno fin allora evoluti per mezzo della forza del
Vangelo di Giovanni, lo potranno vedere e veramente percepire, sicche non
saranno piu increduli, se avranno la forza spirituale di vederlo. Questa e la
missione del movimento per la scienza dello Spirito; di preparare, cioe,
quella parte dell’'umanita, che vuol essere pronta per il ritorno del Cristo
sulla Terra. Questo e il significato della scienza dello Spirito nella storia del
mondo; preparare I'umanita e tenerle aperti gli occhi, quando il Cristo com-
parira nuovamente, nel sesto periodo di cultura, operoso fra gli uomini - di
guisa che per una gran parte dell’'umanita si possa compiere cio che ci venne

accennato nelle nozze di Cana.

Cosi la concezione del mondo, che si forma dalla scienza dello Spirito, ap-
pare come un’esecuzione testamentaria del cristianesimo. Per essere con-
dotto al vero cristianesimo, 'uomo dovra in avvenire adottare quegli inse-
gnamenti, che sa dare la scienza dello Spirito. Sieno pure molti oggigiorno a
dire : Ah, la scienza dello Spirito € qualcosa che contraddice al vero cristia-
nesimo! Ma questi sono quei piccoli Papi, che vogliono sentenziare su cose
che non sanno, e che vogliono stabilire come dogma, che cid che essi non

sanno, non esiste.

Questa intolleranza in avvenire diverra sempre maggiore, e il cristianesi-

mo correra il piu grave pericolo proprio da parte di coloro, che credono oggi

202



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

di potersi chiamare buoni cristiani. E da coloro che sono cristiani soltanto di
nome, che il cristianesimo ricevera nella scienza dello Spirito i piu gravi at-
tacchi. Perche, se dovra stabilirsi una vera comprensione spirituale del cri-
stianesimo, tutte le idee dovranno trasformarsi. Ed e sopratutto il retaggio
lasciato dallo scrittore del Vangelo di Giovanni, la grande scuola della Vergi-
ne Sofia, il Vangelo di Giovanni stesso, che dovra penetrare viventemente
nelle anime e venir da esse compreso. Ma soltanto la scienza dello Spirito

puo condurre piu addentro in quel Vangelo.

In queste conferenze si doveva dare soltanto un saggio di come la scienza
dello Spirito possa condurre addentro nel Vangelo di Giovanni, perche e im-
possibile di spiegare tutto quel Vangelo. Nel Vangelo stesso di Giovanni sta
detto: «Sono molte altre cose fatte da Gesu; le quali se si scrivessero a una a
una, credo che nemmen tutta la Terra capir potrebbe i libri che sarebber da

scriverne».

E se lo stesso Vangelo di Giovanni non pote entrare in tutti i dettagli rela-
tivi all’evento di Palestina, altrettanto impossibile riuscirebbe esporre nel
piu lungo dei cicli di conferenze tutto cio che di contenuto spirituale si trova
in quel Vangelo. Contentiamoci dunque degli accenni che si possono dare
questa volta. Contentiamoci pero nel senso, che proprio per mezzo di questi
accenni, verra, nel corso dell’evoluzione dell'umanita, eseguito il vero te-
stamento del cristianesimo. E facciamo che tutto questo agisca su di noi nel
senso, che noi abbiamo la forza di restar fermi sul terreno di cio che noi ri-
conosciamo nel Vangelo di Giovanni, quando vengono altri a dire: «Voi esi-
gete che si adottino troppe concezioni e troppo complicate, prima di poter
comprendere il Vangelo; questo e fatto per i semplici e gl'ingenui, ai quali
non ci si puo presentare con molti concetti e rappresentazioni». Molti, oggi-
giorno, dicono cosi. Essi si richiamano forse a un altro detto: «Beati i poveri

di spirito, perche di questi e il Regno de’ Cieli».

Si puo far appello a un detto siffatto, solamente finche non lo si sia retta-
mente compreso. Perche effettivamente esso dice: «Beati sono i mendicanti

di Spirito, perche in se stessi raggiungeranno i Regni del Cielo». Vale a dire:

203



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

coloro che fanno per lo spirito come i mendicanti, e vogliono accogliere in se

sempre piu spirito, trovano in sé i Regni del Cielo!

Al giorno d’oggi e fin troppo diffusa I'opinione, che tutto cio che e religio-
so sia identico con cio che e primitivo e semplice. Si dice: Consentiamo che
la scienza abbia molti concetti e complicati, ma non lo permettiamo alla fede
e alla religione. Fede e religione - dicono molti «cristiani» - devono essere
semplici e ingenue! Questo essi chiedono, e molti possono poggiare sopra
una opinione di cui forse poco si parla, ma che si affaccia ora spesso in mol-
te menti, e che e stata espressa da Voltaire, il grande maestro del materiali-
smo: «Chi vuol essere un profeta deve trovare fede, perche cio che egli
espone deve essere creduto, e soltanto cio che e semplice e che sempre vie-

ne di nuovo ripetuto nella sua semplicita, trova la fede».

Cosi succede attualmente spesso per molti profeti, veri e falsi; essi si sfor-
zano di dire qualche cosa e di ripeterla continuamente; e la gente impara a
crederla, perche sempre vien ripetuta. Il rappresentante della scienza dello
Spirito non deve e non vuole essere un profeta di questo genere. Anzi non
vuole affatto essere un profeta. E per quanto gli si possa dire: «Si, non sol-
tanto tu ripeti, ma illumini le cose sempre da nuovi aspetti, e parli delle cose
sempre in modo diverso» - egli non si crede punto in colpa. Un profeta vuo-
le che gli si creda, la scienza dello Spirito perd non vuol condurre alla cre-
denza, ma alla conoscenza. Adottiamo percio il detto di Voltaire in altro sen-
so; egli dice: «A cio che e semplice si crede, e questo riguarda il profeta». La
scienza dello Spirito aggiunge: «Il molteplice pero si conosce». Cerchiamo di
arrivare sempre piu a conoscere, che la scienza dello Spirito & qualcosa di
molteplice - non e una professione di fede, bensi una via alla conoscenza, e
percio sopporta la molteplicita. Per questa ragione non temiamo di racco-
gliere molto materiale per comprendere uno dei documenti piu importanti
del cristianesimo, il Vangelo di Giovanni. Abbiamo cercato percio di riunire
il materiale piu diverso, che ci ha posti in condizione di comprendere sem-
pre meglio le profonde verita del Vangelo di Giovanni: come, ciog, la madre

corporea di Gesu fosse una manifestazione esteriore, una riproduzione della

204



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

Vergine Sofia; quale fosse il valore spirituale che il discepolo dei misteri, che
era amato da Gesu, da alla Vergine Sofia; come poi per gli altri Evangelisti,
che considerano la discendenza corporea, entri in giuoco il padre corporeo,
il quale ha il suo significato qui, dove si tratta della impronta esteriore del
concetto di Dio nel sangue; quale significato avesse poi per Giovanni lo «Spi-
rito Santo», per mezzo del quale il Cristo venne generato in Gesu durante i
tre anni - lo Spirito che ci viene simbolicamente indicato col fatto, che al

battesimo di Giovanni discese la colomba.

Se dunque comprendiamo che si deve chiamare «Spirito Santo» il Padre
del Cristo Gesu, che ha generato il Cristo nel corpo di Gesu, troveremo facil-
mente, potendo considerare la cosa sotto tutti gli aspetti, che quei discepoli
che meno erano iniziati, non potevano neppure darci degli avvenimenti di
Palestina un quadro cosi profondo, come il discepolo che il Signore amava. E
se la gente ai giorni nostri ci parla dei sinottici, dei quali soli riconoscono
I'autorita, cio dimostra soltanto, che essa non ha la volonta di elevarsi fino
alla comprensione della vera figura del Vangelo di Giovanni. Perche ogni
uomo e pari allo spirito che egli arriva a comprendere! - Cerchiamo di tra-
sformare in sentimento cio che per mezzo della scienza dello Spirito pos-
siamo conoscere del Vangelo di Giovanni e impareremo che questo Vangelo
non e soltanto uno scritto dottrinario, ma e una forza che puo operare nel-

I’anima nostra.

Se queste brevi conferenze hanno suscitato in voi il sentimento, che il
Vangelo di Giovanni non contiene soltanto cio che qui abbiamo esposto, ma
che indirettamente per via di parole contiene anche la forza che puo portare
I’anima stessa piu innanzi, allora avete rettamente compreso la vera portata
di queste conferenze. Perche con esse non ho inteso soddisfare soltanto al-
l'intelletto, alla capacita intellettuale di concepire, ma ho inteso anche dare
cio che indirettamente, attraverso la capacita intellettuale di concepire, deve
condensarsi in sensazioni e sentimenti; sensazioni e sentimenti che debbo-
no essere il frutto delle singole cose che vi ho esposte. Se comprendete que-

sto in un certo senso giustamente, comprenderete anche che cosa significhi

205



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

dire, che il movimento per la scienza dello Spirito ha la missione di elevare il
cristianesimo alla saggezza, di comprendere giustamente il cristianesimo
per il tramite della sapienza spirituale. Comprenderete che il cristianesimo
non e che all'inizio dell’opera sua, e che adempira alla sua vera missione so-
lamente quando verra compreso nel suo vero, vale a dire, nel suo spirituale
aspetto. Quanto piu queste conferenze saranno considerate in questo senso,

tanto piu verranno comprese nel senso, che a esse intendevo dare.

206



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

ELENCO DELLE OPERE DI RUDOLF STEINER
TRADOTTE IN ITALIANO

La Scienza Occulta. Ed. Laterza.
Filosofia della Liberta. Ed. Laterza. (esaurito).

La Iniziazione. Come si consegue la conoscenza dei mondi superiori. Ed.

Laterza.
Teosofia. Ed. Aliprandi (2a Ediz.).
Il Cristianesimo conte fatto mistico. Ed. Bemporad. (esaur.)
Cronaca dell’Akasha. Ed. Bontempelli. (esaurito).

Problemi spirituali. Compito della Scienza dello spirito. L'educazione del

fanciullo. Il Padre nostro. Ed. Giuseppe Carabba.
[ punti essenziali della questione sociale. Ed. Bocca.
La concezione goethiana del mondo. Ed. Gino Carabba.
Natale, Pasqua, Pentecoste. Ed. Ars Regia.
Il Goetheanum nei suoi dieci anni di vita. Ed. Codara.

Verso i Mondi Spirituali. La Direzione. Una via. La Soglia. Ed. Laterza (2a
Ediz.).

Rudolf Steiner e la Scuola. Scritti vari. Ed. A. Vallardi.

-Le opere finora tradotte in italiano si trovano anche presso la Signora
Emmelina de Renzis (Via Gregoriana 5, Roma), la quale ¢ in Italia la sola au-
torizzata a concedere la facolta di traduzione delle opere antroposofiche

steineriane.

207



Rudolf Steiner IL VANGELO DI GIOVANNI

208



