
 





RUDOLF	STEINER	

I	VANGELI	
PARTE	PRIMA	

IL	VANGELO	DI	GIOVANNI	
TRADUZIONE DI 

EMMELINA DE RENZIS 

  

LANCIANO 
R. CARABBA EDITORE  

Tip. R. Carabba. 1930  



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

DIRITTI SCADUTI, ORA E' PATRIMONIO DELL’UMANITA'  TUTTA 

 
  

- Scansione OCR: Enea Arosio - 
- Produzione file di testo e verifica: Enea Arosio e Giovanni Guglielmotto - 

- Verifica e Impaginazione: Paolo Casirati -  

 4



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

SOMMARIO	

BREVI PAROLE DEL TRADUTTORE 7..............................................................

PREFAZIONE 9...................................................................................................

I - La dottrina del Logos 18.................................................................................

II - Esoterismo cristiano 33..................................................................................

III - La missione della Terra 48............................................................................

IV - Il risveglio di Lazzaro 65...............................................................................

V - I sette gradi dell’iniziazione - I primi segni 84................................................

VI - L’«Io-sono» 102............................................................................................

VII - Il mistero del Golgotha 117..........................................................................

VIII - L’evoluzione dell’uomo in relazione col Principio-Cristo 131......................

IX - L’annunzio profetico e il sorgere del Cristianesimo 146...............................

X - L’azione dell’Impulso-Cristo nell’umanità 161................................................

XI - L’iniziazione Cristiana 175............................................................................

XII - L’essere della Vergine Sofia e dello Spirito Santo 186................................

 5



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

 6



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

BREVI	PAROLE	DEL	TRADUTTORE	

L’interpretazione	 del	 Vangelo,	 nella	 quadruplice	 espressione,	 che	 esso	 ha	
avuta	per	bocca	di	Matteo,	Marco,	Luca	e	Giovanni,	è	forse	l’opera	più	podero-
sa	e	più	originale	di	Rudolf	Steiner;	certamente	è	 lo	studio	fondamentale,	su	
cui	poggiano	la	sua	dottrina	e	il	suo	insegnamento.	

Dall’Autore	non	ebbe	mai	forma	scritta;	egli	ne	fece	oggetto	di	quattro	cicli	
di	 conferenze,	 tenute	 a	 un	 uditorio	 ristretto,	 successivamente	 ad	 Amburgo	
(1908:	 Giovanni),	 a	 Basilea	 (1909:	 Luca),	 a	 Berna	 (1910:	Matteo)	 e	 nuova-
mente	a	Basilea	(1912:	Marco),	e	il	testo	è	stato	a	volta	a	volta	notato	e	Oissato,	
mentre	l’oratore	parlava.	Ed	è	per	l’importanza	basilare	di	questo	studio,	che	
ne	è	stata	Oino	ad	ora	trattenuta	la	divulgazione,	essendoci	voluto	che	il	pub-
blico	interessato	all’insegnamento	steineriano	si	andasse,	con	la	lettura	e	con	
la	meditazione	di	altri	lavori,	preparando	e	maturando,	prima	di	prendere	co-
noscenza	di	quest’opera,	che	indubbiamente	susciterà	non	poche	discussioni.	

Siamo	orgogliosi,	e	perciò	grati	alla	Signora	vedova	Steiner	che	a	 tanto	ha	
consentito,	che	la	traduzione	italiana	di	quest’opera	di	Rudolf	Steiner,	tranne	
le	parti	relative	ai	Vangeli	secondo	Giovanni	e	Luca,	che	è	già	comparsa	in	te-
desco,	preceda	la	pubblicazione	perOino	del	testo	originale.	

Rudolf	Steiner	considera	i	quattro	Vangeli	come	un	documento	unico,	orga-
nico.	Le	contraddizioni	e	le	divergenze,	che	la	critica	profana,	informata	a	cri-
teri	puramente	razionalistici,	 crede	di	poter	rilevare	 fra	un	Vangelo	e	 l’altro,	
non	sussistono,	se	si	esaminano	i	Vangeli	alla	luce	della	Scienza	dello	Spirito.	
Ognuno	dei	quattro	Evangelisti	parla	infatti	da	una	sfera	spirituale	diversa,	e	
si	riferisce	a	un	diverso	principio	fra	quelli,	che,	insieme,	costituiscono	l’uomo.	
E	 come	 un	 oggetto,	 pur	 restando	 sempre	 lo	 stesso,	 può	mutare	 aspetto,	 se	
viene	 contemplato	 da	 differenti	 punti	 di	 vista,	 così	 la	Verità	 rimane	 sempre	
una,	 anche	 quando	 si	 esprima	 in	modo	 vario	 a	 seconda	del	 piano	 sul	 quale	
viene	presa	in	considerazione.	Quelle	dunque	che,	superOicialmente	giudicate,	
possono	parere	contraddizioni	fra	i	Vangeli,	sono	invece	scambievoli	corrobo-
razioni	della	medesima	verità.	

 7



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Per	questa,	come	del	resto	per	tutte	le	opere	dello	Steiner,	riesce	assai	difOi-
cile	trasportare	in	italiano	la	precisione	e	la	vigorìa	con	cui	l’Autore	si	esprime	
nella	lingua	sua	propria:	chi	si	è	accinto	al	non	lieve	compito	di	tradurre	que-
ste	 conferenze	 sui	 Vangeli	 si	 è	 perciò	 sforzato	 di	 contemperare	 per	 quanto	
possibile	 la	precisione	della	versione	con	 le	esigenze	del	nostro	 idioma,	e	se	
talvolta	in	questo	suo	lavoro	ha	dovuto	sacriOicare	un	poco	la	forma,	lo	ha	fatto	
per	restare	fedele,	non	tanto	alla	lettera	del	testo	originale,	quanto	allo	spirito	
che	da	quel	testo	vigorosamente	si	sprigiona.	

E.	d.	R.	

 8



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

PREFAZIONE	

Con	questo	libro	penetriamo	nella	intima	essenza	del	complesso	dell’attivi-
tà	di	Rudolf	Steiner.	Perchè	tutta	l’opera	sua	aveva	questo	unico	Oine:	di	trac-
ciare	al	mondo	le	vie	che	conducono	al	Cristo.	Nel	tempo	del	razionalismo	e	
del	materialismo,	il	Cristo,	per	noi,	era	andato	perduto;	le	Chiese	sbadigliava-
no	nella	desolazione	del	vuoto,	e	chi	non	si	adagiava	in	esse	come	un	fanciullo	
ingenuo	e	puro,	aveva	testa	e	cuore	o	vuoti,	o	pieni	di	contraddizioni.	Quanto	
usciva	 dalle	 labbra	 dei	 rappresentanti	 della	 dottrina	 cristiana	 non	 operava	
come	verità	e	convinzione;	suonava	spesso	vuoto,	gonOio	o	artiOicioso,	nel	mi-
gliore	dei	casi	volto	a	stordire	sè	stesso.	La	Chiesa	era	diventata	una	cosa	for-
male,	convenzionale,	e	di	 fronte	alla	scienza	scendeva	a	compromessi,	senza	
poterle	 opporre	 alcuna	 realtà	 operante;	 doveva	 a	 mano	 a	 mano	 rinunziare	
pretendere	dagli	uomini	la	fede,	perchè	a	chi	dubitava	non	era	in	grado	di	op-
porre	nulla	 di	 sufOicientemente	 concreto,	 che	 fosse	 capace	di	 trasformare	 la	
credenza	in	sicuro	convincimento	e	in	sapere.	PerOino	i	catecumeni	dovevano	
ritirare	 i	 loro	 quesiti	 dinnanzi	 all’incertezza	 del	 venerato	 pastore	 e	 alla	 sua	
evidente	ritrosìa	ad	affrontare	tutto	ciò	che	fosse	essenziale;	essi	si	vedevano	
come	 scolaretti	 abbandonati	 posti	 di	 fronte	 al	 Nulla	 spirituale,	 si	 sentivano	
vacillare	il	terreno	psichico	sotto	i	piedi.	La	Chiesa	cattolica	allontanava	i	pro-
testanti,	 spaventati	 dell’asservimento	 che	 essa	 fa	 della	 libertà,	 e	 del	 vuoto	
chiacchierìo	di	coloro	che	ne	compiono	le	cerimonie	e	il	cui	contegno	equiva-
leva	 spesso	 a	 irrisione	 di	 ciò	 che	 dovevano	 rappresentare.	 Eppure	 le	 forme	
comunicavano	qualcosa,	che	era	andato	perduto.	Dove	era	possibile	ritrovar-
lo?	Non	per	le	vie	della	moderna	scienza.	Questa	aveva	decretato	quali	fossero	
i	limiti	della	conoscenza	e	agiva	come	il	cranio	di	uno	scheletro,	cavo	negli	oc-
chi	e	staccato	dalla	colonna	vertebrale;	mancavano	l’azione	coesiva	della	vita,	
una	linea	formativa,	e	un’integrazione;	dal	valore	artistico	delle	singole	parti	
si	 poteva	 anche	 rimanere	 affascinati,	ma	 il	 tutto	mancava	 di	 organicità;	 era	
frammentario.	La	grande	tartaruga	mondiale	della	religione	bramana,	su	cui	
poggia	 il	 disco	 terrestre,	 esercitava	 con	 la	 sua	 forza	 immaginativa	un’azione	
più	gradevole.	Dava	la	sensazione	che	rumoreggiassero	attorno	le	ondate	ete-
riche	del	Tutto;	si	sapeva,	che	essa	è	qualcosa	di	più	di	ciò	che	parla	da	quella	

 9



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

immagine,	 –	 è	 più	 di	 una	meccanica	 automaticamente	 attiva,	 che	 di	 per	 sè	
pone	in	movimento	un	congegno	mondiale,	al	quale	a	poco	a	poco	vien	confe-
rito	qualche	signiOicato	da	uomini	altrettanto	automaticamente	creati,	ma	che	
poi	ricade	nuovamente	priva	di	senso.	

Da	 queste	 antiche	 religioni	 spirava	 qualcosa	 che	 conteneva	 sostanza.	 Se-
guendo	 la	 loro	via	si	poteva	 in	esse	scorgere	un’ascesa,	dalla	coscienza	dap-
prima	soffocata	e	 intontita,	a	 sfere	di	pensiero	sempre	più	 luminose.	Grandi	
civiltà	erano	scaturite	da	queste	religioni,	potenti	immaginazioni	stendevano	
da	esse	la	loro	azione	Oino	al	tempo	attuale;	arte	e	scienza	si	erano	in	esse	svi-
luppate	e	avevano	lasciato	insigni	monumenti.	Qui	era	un	Oilo,	che	per	necessi-
tà	spirituale	occorreva	seguire,	cui	occorreva	tener	dietro.	

Ma	 esso	 tornava	 sempre	 a	 perdersi	 nell’oscurità	 misteriosa;	 spariva	 nei	
santuari	dei	templi,	dinanzi	ai	quali	facevano	guardia	dei	custodi	ammonitori;	
e	comparivano	parole	enimmatiche;	questi,	di	cui	la	mancata	soluzione	veniva	
una	volta	espiata	con	 la	morte,	e	che	 in	ultimo	culminavano	 in	questo	unico	
monito:	«Conosci	te	stesso».	

Questa	via	occorreva	nuovamente	scoprire	e	illuminare.	Ma	come	trovarla?	

Dai	silenziosi	 santuari	dei	 templi,	di	 cui	era	chiuso	 l’ingresso,	 trapelavano	
indizi.	 Il	 signiOicato	di	questi	 indizi	si	manifestava	nello	svilupparsi	di	civiltà	
sempre	più	luminose,	che	abbracciavano	gruppi	sempre	più	larghi	di	uomini,	
Oinchè	in	ultimo	emerse	l’uomo,	come	personalità.	Non	vi	fu	più	da	una	parte	
la	Guida,	il	Maestro,	o	il	Dominatore	ispirato	da	Dio,	e	dall’altra	il	popolo	ottu-
so,	–	c’era	invece	il	singolo	uomo,	la	personalità,	che	per	speciale	sua	attitudi-
ne	era	diventata	individualità.	Questo	si	veriOicò	in	modo	più	evidente	nel	gre-
cismo,	che	aveva	avvicinato	Dio	all’uomo,	aveva	fuso	supersensibile	e	sensibi-
le	nell’arte.	

La	singola	personalità	era	diventata	matura;	i	misteri	però	si	trassero	indie-
tro,	si	celarono	più	profondamente.	Il	loro	signiOicato,	che	prima	era	stato	mi-
sterioso,	ma	più	sicuro	e	più	tetragono	a	dubbi,	si	occultò.	misteri	però	si	tras-
sero	indietro,	si	celarono	più	profondamente.	Il	loro	signiOicato,	che	prima	era	
stato	misterioso,	ma	più	sicuro	e	più	tetragono	a	dubbi,	si	occultò.	

 10



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Il	 pensiero	 umano	 cominciò	 il	 proprio	 corso.	 Sorsero	 scuole	 di	 OilosoOi;	 i	
dubbiosi,	gli	scettici	alzarono	la	voce;	con	ciò	sparì	gradatamente	la	grandezza	
di	 quel	 popolo,	 che	 aveva	 creato	 la	 personalità	 poggiata	 su	 sè	 stessa;	 esso	
perdette	il	suo	valore,	la	solida	sua	àncora,	e	attese	il	«Dio	sconosciuto».	

Il	Dio	sconosciuto	era	però	quello,	che	per	mezzo	del	suo	sacriOicio	permise	
alla	personalità	umana	di	trascendere	sè	stessa,	afOinchè,	con	un	passaggio	fe-
condo	di	conoscenza	attraverso	 il	mondo	fenomenico	sensibile,	 ritrovasse	 la	
propria	origine,	con	una	coscienza	di	veglia	pienamente	perfezionata,	in	guisa	
da	aggiungere	alle	forze	originarie	un	nuovo	elemento	conquistato,	tratto	dal-
la	più	profonda	densità	della	sostanza.	

E	questa	via	venne	preparata	in	una	profonda	segregazione	etnica	da	quel	
popolo	 che	 si	 evolveva	 parallelamente	 all’ellenismo,	 e	 che	 aveva	 da	 portare	
all’umanità	il	Dio	unico,	il	Dio	–	Io	–	in	carne	e	in	verità.	

Quando	dopo	l’asservimento	e	la	degenerazione	del	popolo	greco	che	suc-
cedettero	 alle	 spedizioni	 di	Alessandro,	 la	 lupa	 romana	 celebrò	 le	 sue	 orgie	
nel	Cesarismo,	e	 inalzò	a	Dio	 il	Cesare	preso	di	megalomania,	 costruendogli	
altari	e	costringendo	i	sudditi	ad	adorarlo,	avvenne	nella	lontana	segregazio-
ne	di	un	popolo	ciò	che	salvò	col	suo	intervento	l’umanità	dal	minaccioso	ab-
brutimento;	ciò	che	ha	redento	l’umanità:	il	sacriOicio	del	Golgotha.	Esso	spez-
zò	il	potere	della	 lupa	romana.	Roma	decadde:	popoli	nuovi	si	precipitarono	
sull’impero	 infracidito	e	una	nuova	sostanza	di	popolo	raccolse	ciò	che	con-
dusse	più	tardi	a	un’altra	conOigurazione	animica	dell’umanità.	

Ma	il	nuovo	elemento	spirituale	venne	pervaso	dal	sedimento	di	ciò,	che	si	
era	esplicato	come	sfera	del	potere	nella	romanità	e	che	ora	operò	nel	nuovo	
delicato	patrimonio	spirituale	con	la	natura	passionale	che	aveva	invaso	le	ul-
time	forme	dominanti.	

Queste	 forme	vennero	 in	parte	accolte	 con	 lo	 spirito	già	decadente	che	 le	
aveva	interpenetrate,	e	con	il	germe	di	dissoluzione,	che	vi	avrebbe	dovuto	es-
sere	superato.	

 11



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Le	fasi	di	questa	lotta	fra	i	nuovi	elementi	e	i	residui	dell’antica	spiritualità	
che	erano	stati	adottati,	formano	la	storia	del	Medio	Evo	e	dell’èra	moderna:	
esse	 possono	 rintracciarsi	 nella	 formazione	della	 Chiesa,	 nelle	 confraternite	
segrete,	negli	ordini	monastici	e	cavallereschi,	nelle	cosiddette	comunità	ere-
tiche,	nella	corrente	umanista,	nella	Riforma.	

Vennero	poi	 la	nuova	conoscenza	della	natura,	 la	 scienza	naturale,	 l’inter-
pretazione	meccanica	del	mondo,	i	limiti	della	conoscenza,	l’ignorabimus;	nel-
la	 OilosoOia,	 una	 vuota	 subbiettività,	 il	 distacco	 dal	 complesso	 cosmico:	 era	
rappresentazione	subbiettiva	del	singolo	l’intiero	ricco	mondo	dei	fenomeni;	
dottrina	 dell’anima,	 senza	 conoscenza	 dell’anima	 stessa	 e	 dello	 spirito,	 anzi	
con	la	negazione	di	entrambi,	poichè	era	dalla	materia	che	si	prendeva	il	pun-
to	di	partenza	per	la	ricerca	di	essi.	

La	materia	 trionfava	su	 tutta	 la	 linea	e	 cominciò	 il	Caos	spirituale,	 che	ha	
raggiunto	l’apice	ai	nostri	giorni	e	che	ha	trascinato	l’umanità	nel	suo	vortice,	
Oino	 a	 culminare	nella	 catastrofe	mondiale	 fra	 le	 conseguenze	della	 quale	 ci	
troviamo	 ancora	 impigliati.	 Questo	 è	 il	 punto	 della	 storia	 dell’umanità	 a	 cui	
siamo	ora	arrivati,	e	i	nostri	spiriti	illuminati	profetizzano	il	tramonto	dell’oc-
cidente.	

In	 questo	mondo	 di	 tenebre	 che	 ci	 attornia	 irradia	 una	 sorgente	 di	 luce.	
Essa	 ci	 è	 stata	 aperta	 da	 un	uomo,	 straordinariamente	 superiore	 al	 proprio	
tempo,	e	versa	la	luce	sull’evento,	che	si	è	veriOicato	nella	storia	dell’umanità	
per	 il	 bene	 di	 quest’ultima,	 allorchè	 il	 delirio	 romano	 avvinse	 il	mondo	 nei	
suoi	ceppi.	Essa	ci	arreca	ciò	che	ci	è	necessario	per	riacquistare	la	compren-
sione	del	 punto	 centrale	 degli	 eventi	 umani	 e	 terrestri,	 afOinchè	 la	 credenza	
possa	 trasformarsi	 in	sapere,	e	 la	 incredulità	 in	conoscenza.	Essa	agisce	con	
noi	 Oin	 dal	 principio	 di	 questo	 secolo	 oscuro,	 con	 quelle	 forze,	 che	 possono	
trasformare	la	nostra	oscurità	in	chiarezza	spirituale.	

A	quelli	fra	noi,	che	cercavamo	la	via	dei	misteri	andati	perduti,	essa	si	è	ri-
velata:	vi	era	un	uomo	che	sapeva	e	che	poteva	diventare	una	guida!	Ed	egli	ci	
condusse,	 con	moderazione	 dapprima,	 poi	 con	 saggezza	 e	 sagacia	 ci	 spinse	
avanti	senza	tregua,	come	conveniva	all’esigenza	dei	tempi.	Noi	non	eravamo	

 12



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

ancora	 all’altezza	 di	 ciò	 che	 ricevevano;	ma	 andavano	 raccogliendo	 e	 anno-
tando	consci	che	sarebbe	venuto	un	tempo	al	quale	avremmo	dovuto	trasmet-
tere	ciò	che	così	ci	veniva	dato,	e	che	di	questo	ci	sarebbe	grato.	È	ciò	di	cui	
un’umanità,	maturata	nel	dolore	e	nella	prova,	ha	bisogno	per	la	propria	sal-
vezza	e	ascesa.	

È	venuto	 il	 tempo,	 in	 cui	dobbiamo	soddisfare	a	questo	 compito.	Non	vo-
gliamo	perciò	tardare	più	oltre.	

Rudolf	Steiner	ha	nuovamente	spianato	le	vie	che	conducono	al	Cristo.	Egli	
mise	mano	alla	ruota	dell’evoluzione	dell’umanità,	sibilante	verso	l’abisso,	e	la	
fermò.	Egli	solo	si	oppose	alle	forze	decadenti,	con	mano	forte	sollevò	la	ruota	
e	 la	volse	nuovamente	verso	una	 lenta	ascesa.	Lenta	–	perchè	era	piccola	 la	
schiera	che	intorno	a	lui	si	raccoglieva	e	la	grandezza	di	ciò	che	egli	aveva	da	
dare	quasi	 la	 schiacciava.	 Se	 l’umanità	dei	 nostri	 giorni	 avesse	 avuto	organi	
sufOicientemente	 ricettivi,	 avremmo	 avuto	 l’irrompere	 di	 una	 nuova	 èra	 con	
vigore	d’inOinito	slancio	e	con	volo	aquilino	verso	il	sole.	Così	con	faticoso	la-
voro	 ha	 dovuto	 invece	 compiersi	 gradatamente	 ciò	 che	 può	 destare	 organi	
dormienti	 nell’umanità.	 Con	 opera	 continua	 e	 premurosa,	 a	 pietra	 a	 pietra,	
Rudolf	 Steiner	 ha	 costruito	 le	 fondamenta	 per	 la	 comprensione	 di	 fatti	 che	
vanno	divenendo	sempre	più	sottili,	di	ediOici	concettuali	sempre	più	delicati.	
Mai,	nelle	conferenze	pubbliche,	egli	evitò	di	 tornare	a	costruire	queste	 fon-
damenta,	per	potere	poi,	a	mano	a	mano,	quando	si	era	conquistato	un	pub-
blico	stabile,	partir	da	esse	per	spingersi	più	oltre	sulla	via,	che	conduce	alla	
sana	conoscenza	dello	Spirito.	Mai	egli	 si	è	permesso	di	 lanciare	qualche	af-
fermazione	che	sembrasse	mirare	a	grande	effetto,	nè	ha	cercato	d’imporsi	al-
l’anima	 di	 chicchessia.	 Ogni	 conferenza	 era	 una	 costruzione	 organica,	 che	
spingeva	le	proprie	radici	profondamente	nel	suolo,	attirava	le	forze	della	ter-
ra,	 s’immergeva	 nello	 sfavillìo	 dei	 colori	 delle	 Oluttuanti	 onde	 eteriche	 della	
spiritualità	vivente;	ma	non	 lasciava	sorgere	 le	 luminose	corolle	dei	risultati	
delle	 nuove	 idee,	 se	non	 interiormente	 legittimate	da	un	organismo	 concet-
tuale	solidamente	connesso.	Ogni	formazione	di	pensiero,	era	una	nuova	forza	
creativa,	un’opera	d’arte	vivente.	Si	rimaneva	scossi	dinanzi	alla	perfezione	di	

 13



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

questa	costruzione	mentale;	ma	di	fronte	ad	essa	si	restava	tuttavia	liberi,	me-
ravigliati	della	 grandezza	e	della	bellezza	di	 ciò,	 che	 con	 tanta	 luminosa	ne-
cessità	era	sorto	dinanzi	all’occhio	interiore.	

Alla	svolta	del	secolo	si	udiva	il	rumore	di	attività	caotiche	provenienti	dalle	
vicine	sfere	del	mondo	degli	spiriti.	Per	mettere	ordine	là	dentro,	per	addos-
sarsi	l’odiosità	perOino	di	essere	accusato	di	far	parte	di	questo	disordine,	che	
mareggiava	 confusamente,	 o	 che	 si	 manifestava	 come	 nelle	 correnti	 neo-
orientali,	 con	 inOlussi	molto	anacronistici,	occorreva	coraggio,	 inOinito	corag-
gio	–	e	necessità	fatale.	

Il	destino	però	s’imponeva	imperativo	alla	soglia	del	secolo	XX,	ed	esigeva	
la	più	energica	delle	azioni	per	il	soggiogamento	del	drago	del	materialismo,	il	
quale	 teneva	 il	 nostro	 mondo	 solidamente	 avvinghiato	 e	 già	 minacciava	 di	
stritolarlo	in	tutta	la	sua	estensione.	–	Come	si	squassò	presto	la	Terra	di	cui	
pur	si	credeva	tanto	solida	la	compagine!		La	guerra	mondiale	e	le	guerre	civili	
ne	rendono	eloquente	e	crudele	testimonianza.	

Accanto	a	tutto	ciò	stava,	con	bontà	soccorritrice,	il	portatore	dello	Spirito	
dallo	 sguardo	profondo	e	pensieroso,	 che	 sembrava	 avere	 assorbito	 tutti	 gli	
enimmi	 della	 gravità	 e	 del	 dolore	 della	 Terra	 e	 che	 rispecchiava	 con	 dolce	
calma	tutto	lo	splendore	del	mondo	spirituale	e	sapeva,	ormai,	di	dovere	illu-
minare	e	inOiammare	queste	tenebre	terrestri	con	l’oro	della	saggezza,	Oino	a	
quando	non	fosse	sorta	nell’umanità	una	coscienza	più	elevata.	

Questo	compito	è	stato	adempiuto;	il	tesoro	della	saggezza	è	qui	e	opera	in	
molti;	è	stato	tratto	giù	dal	sole	spirituale	del	Cristo	e	donato	a	noi.	Esso	com-
penetra	dei	suoi	raggi	la	nostra	Terra	e	il	mondo	del	pensiero	pesante,	concre-
to,	materialistico	di	questa.	

Una	nuova	sostanza	animica,	che	può	esercitare	azione	viviOicatrice	sui	no-
stri	organi	spirituali	attutiti,	è	stata	creata	con	delicata	alchimia	dall’introdu-
zione	di	cognizioni	e	di	percezioni	supersensibili,	tratte	giù	nel	nostro	mondo	
concettuale	 e	 rappresentativo,	 e	 dalla	 loro	 trasformazione	 in	 forme	mentali	
che	possono	energicizzare	l’attività	della	nostra	coscienza.	La	forza	per	questa	
riviviOicazione	sgorga	dal	mistero	del	Golgotha;	ma	compito	dell’uomo	è	quel-

 14



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

lo	di	crescere	incontro	a	questa	forza	e	di	aprirsi	con	comprensione	ad	essa.	
Perchè	questo	potesse	succedere,	Rudolf	Steiner	esercitò	la	sua	azione	fra	noi.	
Tutto	ciò	che	egli	ha	creato,	scritto,	pensato,	ha	servito	a	questo	unico	scopo:	a	
far	sì	che	il	nostro	mondo	concettuale	e	sentimentale	tornasse	a	viviOicarsi	in	
modo,	da	potersi	nuovamente	dischiudere,	pieno	di	forza,	all’Impulso-Cristo:	
che	il	nostro	mondo	volitivo	si	riattivasse	in	modo,	da	potersi	riconnettere	es-
senzialmente	con	quell’Impulso.	

A	noi	sta	dinanzi	un	lavoro	quasi	sterminato	di	una	vita	dedicata	a	questo	
unico	 scopo,	 che	è	un	 riassunto,	una	 sintesi	degli	 altri	 scopi:	 al	 ricongiungi-
mento	e	alla	reciproca	compenetrazione	di	quei	tre	campi,	che	una	volta	agi-
vano	 in	armonia	e	ora	 sono	staccati,	 scienza,	 arte	e	 religione;	alla	 compren-
sione	del	signiOicato	spirituale	contenuto	negli	ideali	di	libertà,	uguaglianza	e	
fratellanza;	al	risveglio	dell’Io,	nell’uomo,	Oino	alla	piena	coscienza	di	sè	mede-
simo	e	della	sua	appartenenza	al	mondo.	

Tutti	 questi	 scopi	 sono	 da	 raggiungersi	 soltanto	 per	mezzo	 del	 rinvigori-
mento	dell’uomo	con	l’Impulso-Cristo.	

Occorre	 attingere	 a	 tutta	 la	 saggezza	del	mondo	per	 comprendere	questo	
supremo	mistero.	Preparazione	ad	esso	erano	gli	altri	misteri.	Rudolf	Steiner	
ci	condusse	gradatamente	nella	loro	essenza	e	nel	loro	signiOicato;	miravamo	
tutti	a	ciò	che	era	avvenuto	sul	Golgotha.	A	passo	a	passo,	egli	ci	ha	avvicinati	
a	questa	comprensione:	cosmogonia,	 teogonia,	conoscenza	della	Terra	e	del-
l’umanità,	e	quelle	scienze	già	Oiorite	nella	vita	rappresentativa	dell’uomo	for-
nirono	il	loro	materiale	per	quest’opera	di	costruzione.	

Ma	vi	sono	critici	di	indirizzi	diversi	che	credono	soltanto	ciò	che	conviene	
al	programma	del	loro	partito.	Fra	essi	ve	ne	sono	anche	di	quelli	che	hanno	
fama,	e	che	ritengono	fermamente	che	vi	sia	parecchio	da	accogliere	dalla	ge-
nialità	di	Rudolf	Steiner,	ma	che	ci	si	debba	allontanare	da	lui,	perchè	respinge	
il	Cristo.	

Diverso	è	il	sentimento	di	coloro,	che	si	diedero	la	pena	di	studiare	l’opera	
di	Rudolf	Steiner,	prima	di	ragionarne.	Presto	riconobbero	l’aiuto	che	ne	pote-
vano	trarre.	

 15



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Un	certo	numero	di	teologi	vennero	una	volta	da	Rudolf	Steiner,	e	dissero:	
Le	nostre	chiese	si	spopolano;	I	nostri	seminari	non	ci	dànno	ciò	che	possia-
mo	offrire	come	pane	della	vita	alle	anime	affamate.	Voi	solo	siete	in	grado	di	
aiutarci.	Volete	darci	ciò	che	ci	renderà	capaci	di	aiutare	gli	altri	entro	l’ambito	
dell’esercizio	delle	nostre	funzioni?	Altrimenti	dobbiamo	rinunziare	allo	stato	
ecclesiastico.	

E	Rudolf	Steiner	diede	lori	ciò	che	chiedevano:	la	chiave	ai	Vangeli,	al	Cristo	
vivente,	la	parola	che	diventa	consacrazione.	

Egli	disse	loro:	Voi	mi	avete	chiesto	di	darvi	ciò	che	potete	porgere	a	coloro,	
i	quali	ancora	non	sono	abbastanza	forti	per	l’elaborazione	della	scienza	dello	
Spirito,	e	per	 la	comunione	spirituale.	Per	queste	vie	voi	volete	condurli	alle	
sorgenti	 di	 quel	 sapere,	 che	 rende	 l’uomo	 sveglio	 e	 libero	 e	pienamente	 co-
sciente,	in	conformità	delle	esigenze	del	tempo.	Potete	in	questo	modo	aiutare	
all’opera,	se	la	vostra	azione	non	diventa	per	voi	Oine	a	sè	stessa;	se	il	pensiero	
della	Chiesa	non	predomina	su	quello	dello	Spirito;	se	la	via	della	cura	dell’a-
nima	serve	a	fortiOicare	l’uomo	nel	suo	Io	afOinchè	libero	e	desto	si	unisca	con	i	
mondi	spirituali	e	col	cuore	del	Cristo	che	risplende	nel	Sole	e	pulsa	attraver-
so	 la	Terra.	Questo	voi	 avete	voluto	e	 avete	promesso,	 agite	 in	 conformità	 e	
serbatevi	fedeli	alla	parola	data.	

Essi	 partirono	 e	 fondarono	 la	 Comunità	 per	 il	 rinnovamento	 cristiano,	 a	
salvezza	 di	molte	 anime.	 La	 scienza	 dei	 Vangeli	 per	 la	 quale	 Rudolf	 Steiner	
aveva	fornito	la	chiave	viene	in	essa	studiata	con	fervore.	

Fin	dai	primissimi	tempi	della	sua	attività	spirituale	scientiOica,	egli	curò	di	
intessere	 continuamente,	 nelle	 sue	 considerazioni,	 ciò	 che	 ci	 ha	 condotti	 al	
tronco	della	croce	e	al	signiOicato	di	esso	come	albero	della	vita.	A	quel	tempo	
i	suoi	uditori	 lo	avevano	avvicinato	e	 lo	avevano	pregato	di	dar	 loro	un	ciclo	
continuato	di	conferenze	sul	Vangelo	di	Giovanni.	Questa	richiesta	venne	loro	
concessa.	Una	trascrizione	pur	troppo	molto	incompleta	di	queste	conferenze	
dell’anno	1908	ci	è	rimasta.	Di	essa	vi	sono	tante	richieste	e	se	ne	fanno	tante	
riproduzioni,	che	nonostante	la	imperfezione	della	trascrizione,	non	vogliamo	
più	oltre	 tardare	a	pubblicarla.	 La	 sostanza	 trionferà	 sull’imperfezione	della	

 16



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

copia	e	un	sofOio	del	mondo,	da	cui	proviene,	ancora	aleggia	su	di	essa.	L’uma-
nità	ne	ha	bisogno	e	ha	bisogno	di	questa	sostanza.	

A	questa	pubblicazione	del	Vangelo	di	Giovanni	seguirà	ben	presto	la	pub-
blicazione	delle	considerazioni	sugli	altri	Vangeli.	Quando	alla	Pentecoste	del	
1908	in	Amburgo,	dopo	un	ciclo	simile	tenuto	a	Basilea,	ci	venne	aperta	que-
sta	via	al	Vangelo	esoterico,	le	nostre	anime	vennero	pervase	come	dal	fuoco	
della	 Pentecoste,	 come	 dal	 sofOio	 di	 una	 primavera	 galilea.	 La	 Pentecoste	 di	
nuovo	ci	si	avvicina	e	accompagna	la	comparsa	di	questo	libro;	possa	essere	
ad	esso	di	buon	presagio.	

La	Pentecoste	è	la	festa	dello	Spirito	Santo,	che	spinge	la	sua	azione	entro	i	
cuori	degli	uomini.	Possa	lo	Spirito	che	domina	in	questo	libro	trovare	la	via	
alle	anime	degli	uomini,	che	hanno	sete	di	verità	e	sono	animati	da	buona	vo-
lontà.	

MARIE	STEINER.	

 17



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

I	-	La	dottrina	del	Logos	

Le	 nostre	 conferenze	 sul	 Vangelo	 di	 Giovanni	 avranno	 un	 doppio	 scopo:	
primo,	 quello	 di	 approfondire	 i	 concetti	 spirituale-scientiOici	 come	 tali,	 e	 di	
ampliarli	in	varie	direzioni;	secondo,	di	avvicinarci	spiritualmente	al	gran	do-
cumento	 del	 Vangelo	 di	 Giovanni	 stesso,	 appunto	 per	mezzo	 di	 quelle	 idee,	
che	 si	 presenteranno	 all’anima	 nostra.	 Vi	 prego	 dunque	 di	 tenere	 presente,	
che	 le	 conferenze	 tenderanno	verso	queste	due	direzioni.	–	Non	 intendiamo	
soltanto	 dare	 la	 spiegazione	 del	 Vangelo	 di	 Giovanni,	 ma,	 con	 questo	 alla	
mano,	vogliamo	penetrare	nei	 segreti	profondi	dell’esistenza	e	constatare	di	
quale	 natura	 debba	 veramente	 essere	 il	 modo	 di	 considerare	 secondo	 la	
scienza	dello	Spirito	quando	la	si	applica	a	uno	qualsiasi	dei	grandi	documenti	
storici,	che	dalle	varie	religioni	del	mondo	ci	sono	stati	trasmessi.	Si	potrebbe	
infatti	credere,	che	quando	il	rappresentante.	della	scienza	dello	Spirito	parla	
del	Vangelo	di	Giovanni,	egli	intenda,	come	anche	in	altri	casi	spesso	avviene,	
di	prendere	quel	documento	come	base,	per	trarne	delle	verità,	e	presentarle	
sull’autorità	di	quel	documento	sacro.	Ma	questo	non	potrà	mai	essere	il	com-
pito	della	concezione	spirituale-scientiOica	del	mondo;	dovrà	essere	tutt’altro.	
Se	la	scienza	dello	Spirito	vuole	adempiere	al	suo	vero	compito	verso	lo	spiri-
to	 umano	moderno,	 dovrà	dimostrare,	 che	purchè	 l’uomo	 si	 serva	delle	 sue	
forze	 e	 capacità	 interiori,	 –	 le	 forze	 le	 capacità	della	percezione	 spirituale	 –	
egli	potrà,	adoperandole,	penetrare	nei	segreti	dell’esistenza,	in	tutto	ciò	che	
si	 trova	nascosto	nei	mondi	spirituali	dietro	al	mondo	sensibile.	Che	 l’uomo,	
per	mezzo	delle	sue	facoltà	interiori,	possa	penetrare	in	tutti	quei	segreti	del-
l’esistenza	e	possa	giungere	 con	 la	propria	 conoscenza	 sino	alle	 forze	 e	 alle	
entità	creatrici	dell’universo,	è	una	verità,	che	deve	entrare	sempre	più	nella	
coscienza	 dell’umanità	moderna.	 Dobbiamo	 dunque	 dire,	 che	 la	 conoscenza	
dei	 segreti	 dell’esistenza	 può	 essere	 acquistata	 dagli	 uomini,	 indipendente-
mente	da	qualunque	tradizione	e	da	qualunque.	documento	storico.	Per	dire	
questo	chiaramente	conviene	presentare	una	buona	volta	un	caso	estremo;	si	
potrebbe	 dire:	 «Supponiamo,	 che	 per	 un	 evento	 qualsiasi,	 tutti	 i	 documenti	

 18



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

religiosi	 andassero	perduti	per	 l’uomo,	 e	 che	questi	 conservasse	 solo	quelle	
facoltà	che	oggi	possiede;	egli	potrebbe,	purchè	si	 serva	delle	 facoltà	che	ha	
conservate,	penetrare	nondimeno	nei	segreti	dell’esistenza;	potrebbe	giunge-
re	sino	alle	forze	ed	entità	creatrici	divino-spirituali	nascoste	dietro	al	mondo	
Oisico.	E	la	scienza,	dello	Spirito	deve	costruite	esclusivamente	su	queste	fonti	
di	 conoscenza	 indipendenti	 da	 qualunque	 documento.	 Dopo	 però,	 quando	
l’uomo	avrà	investigato	indipendentemente,	quando	avrà	cercato	i	segreti	di-
vino-spirituali	del	mondo	indipendentemente	da	qualunque	documento,	allo-
ra	potrà	esaminare	i	testi	religiosi;	allora	soltanto	potrà	realizzare	il	loro	vero	
valore,	poichè	sarà	da	quelli,	 in	certo	qual	modo,	 libero	e	 indipendente,	e	ri-
conoscerà	in	essi,	ciò	che	egli	stesso	già	da	solo	aveva	trovato.	E	potete	essere	
sicuri,	 che	 quando	 un	 uomo	 ha	 preso	 questo	 atteggiamento	 di	 fronte	 a	 un	
qualsiasi	testo	religioso,	questi	testi	religiosi	non	perderanno	per	lui	mai	nulla	
del	loro	valore	e	del	rispetto	e	della	venerazione	che	loro	è	dovuta.	–	

Permettete	 che	mi	 valga	 di	 un	 paragone	 per	 chiarire	 di	 che	 si	 tratta:	 po-
trebbe	dire	qualcuno,	 che	Euclide,	 l’antico	geometra,	 ci	ha	dato	per	 il	primo	
quella	geometria,	 che	ogni	scolaro	 impara	oggi	a	un	determinato	stadio	del-
l’insegnamento	scolastico.	–	Ma	è	l’insegnamento	della	geometria	proprio	as-
solutamente	 collegato	 con	 il	 libro	di	 Euclide?	Vi	 domando,	 quanti	 imparano	
oggi	la	geometria	elementare,	senza	avere	la	minima	idea	di	quel	primo	libro	
di	Euclide,	nel	quale	egli	notò	le	più	elementari	nozioni	della	geometria?	S’im-
para	la	geometria,	indipendentemente	dal	libro	di	Euclide,	perchè	essa	sorge	
da	una	facoltà	dello	spirito	umano.	Poi,	quando	la	si	è	imparata	da	noi,	e	si	ar-
riva	in	un	secondo	tempo	al	grande	libro	di	geometria	di	Euclide,	si	sa	apprez-
zarlo	nel	giusto	modo;	perchè	allora	solamente	si	ritrova	in	esso	ciò	che	ave-
vamo	già	 fatto	nostro,	e	s’impara	a	stimare	 la	 forma	 in	cui	quelle	cognizioni	
sono	 apparse	per	 la	 prima	volta.	 Così	 possiamo,	 per	mezzo	delle	 forme	 che	
dormono	ancora	nell’uomo,	trovare	oggi	le	grandi	universali	verità	del	Vange-
lo	 di	 Giovanni	 anche	 senza	 aver	 conosciuto	 quel	 Vangelo,	 allo	 stesso	modo	
come	lo	scolaro	può	imparare	la	geometria,	senza	nulla	sapere	del	primo	libro	
di	geometria	di	Euclide.	

 19



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Quando,	provvisti	della	conoscenza	dei	mondi	superiori,	 ci	avviciniamo	al	
Vangelo	di	Giovanni,	dobbiamo	dire	a	noi	stessi:	che	cosa	c’è	nella	storia	spiri-
tuale	dell’umanità?	 I	più	profondi	 segreti	dei	mondi	 spirituali	 si	 trovano	oc-
cultati	in	un	libro,	vengono	dati	all’umanità	in	un	libro,	e	siccome	già	sappia-
mo	quali	 siano	 le	verità	che	si	 riferiscono	ai	mondi	divino-spirituali,	 ricono-
sciamo	 solamente	 ora	 nel	 suo	 giusto	 senso	 la	 natura	 divina	 e	 spirituale	 del	
Vangelo	di	Giovanni.	Questo	del	 resto	è	 il	 giusto	atteggiamento	 con	 cui	 con-
viene	 avvicinarsi	 agli	 antichi	 testi	 che	 trattano	 di	 argomenti	 spirituali.	 Se	 a	
questi	documenti,	che	trattano	di	cose	spirituali,	si	avvicinano	delle	persone,	
quali	sono	i	Oilologi	(e	anche	gl’investigatori	teologici	di	una	certa	specie	sono	
oggigiorno,	nei	riguardi	del	contenuto	di	questi	libri,	dei	semplici	Oilologi)	che	
comprendono	letteralmente	benissimo	tutto	ciò	che	sta	contenuto	in	quei	do-
cumenti,	per	esempio	nel	Vangelo	di	Giovanni,	come	si	contiene	il	rappresen-
tante	 della	 scienza	 dello	 Spirito	 di	 fronte	 a	 tali	 investigatori?	 Torniamo	 a	
prendere	il	paragone	della	geometria	di	Euclide.	Chi	ne	sarà	allora	il	più	giu-
sto	 interprete?	colui	 che	sa	bene	 tradurre	alla	 lettera	ogni	parola	secondo	 il	
proprio	concetto,	ma	che	non	ha	 idea	alcuna	delle	conoscenze	geometriche?	
Se	una	persona	che	non	capisce	niente	di	geometria,	volesse	dare	un’interpre-
tazione	di	Euclide,	ne	riuscirebbe	cosa	ben	singolare!	Lasciate	però	che	lo	in-
terpreti	un	traduttore,	che	sia	pure	un	mediocre	Oilologo,	ma	che	comprenda	
la	geometria,	ed	egli	saprà	apprezzarlo	giustamente.	Questo,	di	fronte	a	molti	
altri	 investigatori,	 è	 l’atteggiamento	 del	 rappresentante	 della	 scienza	 dello	
Spirito	verso	il	Vangelo	di	Giovanni.	Spesso	oggidì	esso	viene	interpretato	nel-
lo	stesso	modo,	come	i	Oilologi	spiegherebbero	la	geometria	di	Euclide.	Ma	la	
scienza	dello	Spirito	trae	dal	proprio	seno	le	cognizioni	dei	mondi	spirituali,	
che	sono	registrate	nel	Vangelo	di	Giovanni.	Di	fronte	a	questo	Vangelo,	il	cul-
tore	 della	 scienza	 dello	 Spirito	 si	 trova	 dunque	 nella	 stessa	 situazione	 del	
geometra	 riguardo	 alla	 geometria	 di	 Euclide.	 Egli	 porta	 già	 seco	 ciò	 che	nel	
Vangelo	di	Giovanni	può	trovare.	–	Non	occorre	che	ci	si	lasci	arrestare	dall’e-
ventuale	obiezione,	che	con	questo	metodo	si	può	aggiungere	del	proprio	nel-
l’interpretazione	dei	 documenti;	 vedremo	presto,	 che	 colui	 il	 quale	 ne	 com-
prende	il	contenuto,	non	ha	bisogno	di	aggiungere	al	Vangelo	ciò	che	non	vi	è;	

 20



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

chi	comprende	 il	modo	di	procedere	della	scienza	dello	Spirito	non	si	 lascia	
arrestare	da	quell’obiezione.	E	come	gli	altri	documenti	non	perdono	di	valore	
o	 di	 considerazione,	 quando	 se	 ne	 conosce	 il	 vero	 contenuto,	 ancora	meno	
sarà	questo	il	caso	per	il	Vangelo	di	Giovanni.	A	colui	che	già	è	penetrato	nei	
segreti	del	mondo,	questo	Vangelo	appare	appunto	uno	dei	documenti	più	si-
gniOicativi	della	vita	dello	spirito	umano.	

Se	ci	addentriamo	più	minutamente	nel	contenuto	del	Vangelo	di	Giovanni,	
potremo	domandare:	«Come	si	spiega	che	questo	Vangelo,	che	appare	un	do-
cumento	così	signiOicativo	allo	studioso	spirituale,	come	si	spiega	che	questo,	
appunto,	sia	stato,	 in	confronto	degli	altri	Vangeli,	 tenuto	più	 in	disparte	dai	
teologi,	il	cui	compito	sarebbe	pur	quello	di	spiegare?»	Questa	è	una	domanda	
che	 esamineremo	 in	 via	 pregiudiziale	 prima	 di	 addentrarci	 nel	 Vangelo	 di	
Giovanni.	

Voi	tutti	sapete	quali	opinioni	e	apprezzamenti	straordinari	sono	stati	mes-
si	 avanti	 riguardo	al	Vangelo	di	Giovanni.	Nei	 tempi	 antichi	 veniva	 venerato	
come	uno	dei	documenti	più	profondi	e	più	importanti	che	l’uomo	possedesse	
circa	la	natura	e	il	signiOicato	dell’inOluenza	del	Cristo-Gesù	sulla	Terra.	E	nei	
primi	tempi	del	Cristianesimo	a	nessuno	sarebbe	venuto	in	mente	di	non	con-
siderare	questo	Vangelo	come	un	importante	ricordo	storico	degli	avvenimen-
ti	di	Palestina.	Nei	tempi	più	recenti,	tutto	ciò	si	è	andato	mutando,	e	proprio	
coloro,	 i	quali	 credono	più	sicuramente	di	poggiare	sulle	basi	di	una	ricerca	
storica,	 sono	 quelli,	 che	 più	 hanno	minato	 il	 terreno,	 sul	 quale	 era	 fondato	
l’anzidetto	apprezzamento	di	quel	Vangelo.	Da	molto	tempo,	da	secoli,	sempre	
più	 si	 è	 andata	 soffermando	 l’attenzione	 sulle	 contraddizioni	 che	 si	 trovano	
nei	 Vangeli.	 E	 i	 teologi,	 specialmente,	 dopo	molte	 esitazioni,	 sono	 riusciti	 a	
concludere	 quanto	 segue.	Hanno	 detto:	 che	 si	 trovano	molte	 contraddizioni	
nei	 Vangeli,	 e	 che	 non	 è	 possibile	 farsi	 un’idea	 chiara	 di	 come	possa	 essere	
successo,	che	da	quattro	sorgenti,	ossia	nei	quattro	Vangeli,	gli	stessi	avveni-
menti	svoltisi	in	Palestina	sieno	stati	raccontati	in	modo	diverso.	–	E	si	è	det-
to:	 «se	prendiamo	 ciò	 che	 viene	 esposto	da	Matteo,	 da	Marco,	 da	Luca	 e	da	
Giovanni,	abbiamo	tanti	dati	differenti	su	questo	e	quel	fatto,	da	dover	ritene-

 21



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

re	 impossibile	 che	 corrispondano	 tutti	 con	 i	 fatti	 storici».	 E	 questa	 divenne	
man	mano	 l’opinione	 di	 tutti	 coloro	 che	 si	 occupavano	 di	 simili	 ricerche.	 –	
Però	in	tempi	più	recenti	ancora	si	è	delineata	l’idea,	che	si	può	rilevare	una	
certa	armonia	nella	narrazione	 fra	 i	primi	 tre	Vangeli;	ma	che	quello	di	Gio-
vanni	 largamente	 si	 discosta	 da	 ciò	 che	 quelli	 raccontano,	 e	 che	 quindi,	 ri-
guardo	ai	fatti	storici,	si	deve	credere	a	quei	primi	tre	Vangeli,	essendo	quello	
di	 Giovanni	 dal	 punto	 di	 vista	 storico	meno	meritevole	 di	 Oiducia.	 Così	 si	 è	
gradatamente	giunti	a	dire:	«il	Vangelo	di	Giovanni	non	è	stato	scritto	con	lo	
stesso	scopo	degli	altri	tre.	Questi	ultimi	intendevano	soltanto	raccontare	ciò	
che	era	successo;	 l’autore	del	Vangelo	di	Giovanni	non	ha	avuto	quest’inten-
zione,	ma	una	ben	diversa».	E	per	varie	ragioni	hanno	accolto	l’ipotesi	che	il	
Vangelo	di	Giovanni	sia	stato	scritto	relativamente	tardi;	ma	torneremo	in	se-
guito	su	questo	argomento.	Una	gran	parte	di	studiosi	crede	che	il	Vangelo	di	
Giovanni	sia	stato	scritto	soltanto	nella	terza	o	quarta	decade	del	secondo	se-
colo	dell’èra	Cristiana,	 forse	anche	nella	seconda	decade;	e	conchiude:	che	 il	
Vangelo	di	Giovanni	è	stato	dunque	scritto	in	un’epoca,	in	cui	il	cristianesimo	
si	era,	in	una	determinata	forma,	già	abbastanza	diffuso,	e	aveva	forse	già	de-
gli	oppositori.	Da	varie	parti	si	erano	fatti	avanti	degli	oppositori.	Coloro	che	
sostenevano	questa	opinione	dicevano:	nello	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	
abbiamo	dinanzi	a	noi	un	uomo,	il	quale	tendeva	specialmente	a	esporre	una	
dottrina,	 una	 specie	 di	 apoteosi,	 come	 fosse	 una	 difesa	 del	 cristianesimo	 di	
fronte	alle	correnti	contrarie	che	erano	sorte.	Lo	scrittore	del	Vangelo	di	Gio-
vanni	non	avrebbe	avuto	 l’intenzione	di	descrivere	 fedelmente	 i	 fatti	 storici,	
ma	 ha	 voluto	 invece	 esprimere	 la	 propria	 posizione	 di	 fronte	 al	 suo	 Cristo.	
Così	molti	non	vedono	nel	Vangelo	di	Giovanni	altro,	che	una	specie	di	poesia	
compenetrata	di	spirito	religioso,	che	lo	scrittore,	mosso	da	una	disposizione	
d’animo	 religioso-lirica,	 avrebbe	 scritto	 riguardo	 al	 suo	 Cristo,	 per	 entusia-
smare	 gli	 altri	 e	 condurli	 allo	 stesso	 stato	 d’animo	 suo.	 Forse	 non	 si	 vorrà	
sempre	ammettere	questo	giudizio	con	parole	così	esplicite.	Studiando	tutta-
via	la	letteratura,	potreste	persuadervi	che	questa	opinione	è	molto	diffusa,	e	
che	trova	grande	eco	nell’anima	dei	nostri	contemporanei;	sì,	questa	opinione	
corrisponde	molto	alle	idee	dei	nostri	contemporanei.	

 22



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Da	qualche	secolo	nell’umanità,	che	sempre	più	è	andata	avvicinandosi	nel-
le	sue	idee	al	materialismo,	si	è	venuta	delineando	una	certa	avversione	con-
tro	qualsiasi	punto	di	vista	sul	divenire	storico	del	genere	di	quello,	che	a	noi	
si	affaccia	Oin	dalle	prime	parole	del	Vangelo	di	Giovanni.	RiOlettete	infatti	che	
quelle	prime	parole	si	prestano	a	una	sola	interpretazione,	cioè,	che	in	Gesù	di	
Nazareth,	vissuto	al	principio	della	nostra	èra,	si	era	incarnala	un’entità	della	
più	alta	spiritualità.	Lo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni,	per	sua	natura,	non	
poteva	a	meno,	principiando	a	parlare	di	Gesù,	di	cominciare	con	quello	che	
egli	chiama	il	Verbo	o	il	Logos,	e	non	poteva	dire	altrimenti	che:	«Questo	Ver-
bo	era	nel	Principio,	e	per	mezzo	del	Verbo	–	o	per	mezzo	del	Logos	–	tutto	è	
stato	 creato».	 Prendiamo	 questo	 Verbo	 nel	 suo	 completo	 signiOicato;	 allora	
dobbiamo	dire:	«Lo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	si	vede	costretto,	per	de-
Oinire	 il	 Principio	 del	mondo,	 il	 punto	 più	 alto,	 al	 quale	 lo	 spirito	 dell’uomo	
possa	elevarsi,	 a	 chiamarlo	 il	Logos,	 e	a	dire:	«Le	cose	 tutte	 sono	state	 fatte	
per	mezzo	del	Logos,	primordiale	fondamento	delle	cose!»	E	poi	egli	continua	
e	dice:	«Questo	Logos	si	è	fatto	carne	e	abitò	tra	di	noi».	E	ciò	vuol	dire	soltan-
to:	 lo	avete	visto	che	ha	abitato	 fra	di	noi	–	 lo	comprenderete	soltanto	se	 lo	
considerate	in	modo,	che	lo	stesso	Principio	è	vissuto	in	lui,	del	quale	tutte	le	
cose	che	vedete	–	piante,	animali,	uomini,	sono	fatte.	Se	non	vogliamo	inter-
pretare	artiOiciosamente	queste	parole,	conviene	dire,	che	nel	senso	di	questo	
documento,	 un	Principio	della	più	 alta	natura	ha	per	una	 volta	preso	 corpo	
nella	carne.	Paragoniamo	questo	appello	che	viene	fatto	al	cuore	umano	con	
quello	che	oggi	già	cominciano	a	dire	varii	teologi.	Lo	potrete	leggere	oggi	in	
opere	teologiche	e	udirlo	in	conferenze,	espresso	nei	più	diversi	modi.	Essi	di-
cono:	«Noi	non	facciamo	più	appello	a	un	Principio	trascendentale	qualsiasi;	
noi	preferiamo	quel	Gesù,	che	ci	viene	rappresentato	dai	tre	primi	Evangelisti,	
perchè	quello	è	«l’uomo	semplice	di	Nazareth»	che	è	simile	agli	altri	uomini	».	

Questo,	 in	 certo	modo,	 è	diventato	un	 ideale	per	molti	 teologi.	Gli	uomini	
hanno	 la	 tendenza	a	porre	 tutto	ciò	che	è	diventato	storico	possibilmente	al	
medesimo	 livello	degli	ordinari	avvenimenti	umani.	Arreca	disturbo	agli	uo-
mini	che	una	Oigura	così	elevata	sovrasti,	come	quella	del	Cristo	del	Vangelo	di	
Giovanni.	 Perciò	 di	 quest’ultimo	 parlano	 come	 dell’apoteosi	 di	 Gesù,	 «del-

 23



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

l’uomo	 semplice	 di	 Nazareth»,	 che	 a	 loro	 conviene	 in	 quanto	 possono	 dire:	
«Abbiamo	anche	Socrate	e	altri	grandi	uomini».	Egli	è	però	diverso	da	quelli,	
ma	 gli	 uomini	 lo	 misurano	 alla	 stregua	 di	 una	 comune	 e	 banale	 umanità,	
quando	 parlano	 «dell’uomo	 semplice	 di	 Nazareth».	 Questo	 parlare	 che	 si	 fa	
«dell’uomo	semplice	di	Nazareth»	che	voi	trovate	oggi	già	in	numerose	opere	
teologiche,	anche	in	scritti	di	teologia	accademica,	in	ciò	che	si	chiama	«teolo-
gia	illuminata»,	tutto	questo	è	connesso	con	la	concezione	materialista,	che	da	
secoli	si	è	andata	formando	nell’umanità;	perchè	questa	crede	che	non	vi	pos-
sa	essere	che	 il	 Oisico-sensibile,	o	per	 lo	meno,	che	soltanto	questo	abbia	un	
signiOicato.	In	quei	tempi	dell’evoluzione	umana,	in	cui	lo	sguardo	dell’umani-
tà	ancora	s’inalzava	al	soprannaturale,	 l’uomo	poteva	dire:	«Fuori,	nell’appa-
renza	esteriore,	questa	o	quella	personalità	storica	potrebbe	certamente	esse-
re	paragonata	all’«uomo	semplice	di	Nazareth»,	ma	riguardo	a	ciò	che	vi	era	
di	spirituale,	di	arcano	in	lui,	questo	Gesù	di	Nazareth	è	senza	pari».	Ma	quan-
do	andò	perduta	questa	visione	e	penetrazione	nel	soprannaturale	e	nell’invi-
sibile,	 si	 perdette	 anche	 il	 concetto	 di	misura	 per	 tutto	 ciò	 che	 superava	 la	
media	dell’umanità.	E	questo	si	palesava	particolarmente	nella	concezione	re-
ligiosa	della	vita.	Non	vi	fate	illusioni	a	questo	riguardo!	Il	materialismo	è	an-
zitutto	penetrato	nella	vita	religiosa.	Assai,	assai	meno	pericoloso	è	il	materia-
lismo	 per	 lo	 sviluppo	 intellettuale	 dell’umanità	 nei	 suoi	 rapporti	 con	 i	 fatti	
della	scienza	naturale	esteriore,	che	non	riguardo	al	modo	di	concepire	i	mi-
steri	religiosi.	

Dovremo	parlare,	a	titolo	di	esempio,	del	vero	spirituale	concetto	dell’Euca-
ristia,	della	trasmutazione	del	pane	e	del	vino	in	carne	e	in	sangue,	e	vedremo,	
che	 attraverso	 questa	 concezione	 spirituale	 l’Eucaristia	 non	 perde	 davvero	
nulla	 del	 suo	 valore	 e	 del	 suo	 signiOicato;	ma	 sarà	 appunto	 una	 concezione	
spirituale,	che	impareremo	a	conoscere.	Ed	era	anche	l’antica	concezione	cri-
stiana,	che	si	aveva	all’epoca,	 in	cui	gli	uomini	avevano	maggiore	percezione	
spirituale.	 Essa	durava	 ancora	nella	 prima	metà	del	Medio	Evo.	Molti	 allora	
sapevano	interpretare	le	parole:	«Questo	è	il	mio	corpo,	questo	è	il	mio	san-
gue!»	nel	senso,	che	impareremo	a	conoscere.	Ma	questa	concezione	spiritua-
le,	nel	corso	dei	secoli,	andò	necessariamente	perduta.	Del	che	verremo	ora	a	

 24



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

conoscere	le	cause.	Nel	Medio	Evo	vi	fu	una	corrente	assai	strana	che	penetrò	
più	profondamente	di	quello	che	non	vi	possiate	credere	nelle	nature	umane.	
Perchè	dalla	storia	odierna	poco	si	può	sapere	di	come	le	anime	si	siano	gra-
datamente	evolute	e	quali	esperienze	abbiano	attraversate.	Circa	la	metà	del	
Medio	Evo	c’era	una	profonda	corrente	che	operava	nelle	anime	cristiane	del-
l’Europa,	perchè	ufOicialmente	il	pristino	concetto	spirituale	dell’insegnamen-
to	dell’Eucaristia	era	stato	travisato	in	senso	materialista.	Gli	uomini,	di	fronte	
alle	parole:	«Questo	è	il	mio	corpo!	questo	è	il	mio	sangue!»	potevano	soltanto	
rappresentarsi	 il	 veriOicarsi	di	un	processo	materiale,	di	una	 trasformazione	
materiale	del	pane	e	del	vino	in	carne	e	in	sangue.	Ciò	che	prima	veniva	inter-
pretato	spiritualmente,	 cominciò	ad	essere	 rappresentato	 in	 senso	grossola-
namente	materiale.	Qui	il	materialismo,	molto	prima	di	aver	presa	sulla	scien-
za	naturale,	s’insinua	nella	vita	religiosa.	E	v’ha	un	altro	esempio,	non	meno	
signiOicativo.	Non	dovete	credere,	che	in	nessuna	delle	spiegazioni	medioevali	
della	Storia	della	Creazione,	che	andavano	per	 la	maggiore,	 i	 sei	giorni	della	
Creazione	siano	stati	considerati	come	giorni,	quali	oggi	li	abbiamo,	giorni	di	
24	ore.	A	quei	maestri	autorevoli	 teologi	ciò	non	sarebbe	mai	passato	per	 la	
mente;	perchè	essi	avevano	capito	ciò	che	sta	nei	documenti.	E	ancora	seppe-
ro	dare	un	senso	alle	parole	della	Bibbia.	V’ha	forse	senso,	di	fronte	al	docu-
mento	della	Creazione,	di	parlare	di	giorni	di	Creazione	di	24	ore	come	li	in-
tendiamo	oggi?	–	Che	cosa	deve	intendersi	per	un	giorno?	Un	giorno	si	chiama	
ciò	che	viene	effettuato	per	mezzo	dei	rapporti	rotatorii	della	Terra	rispetto	al	
sole.	Di	giorni,	nel	senso	attuale,	possiamo	parlare	soltanto	quando	i	rapporti	
fra	sole	e	Terra	e	i	loro	moti	vengono	rappresentati	come	sono	oggidì.	Ma	che	
Sole	 e	 Terra	 si	 trovassero	 reciprocamente	 in	 quelle	 condizioni,	 la	 Genesi	 lo	
dice	soltanto	del	quarto	periodo,	del	quarto	giorno	della	Creazione.	I	«giorni»	
dunque	possono	cominciare	soltanto	al	quarto	giorno	della	Storia	della	Crea-
zione.	 Prima	 sarebbe	 assurdo	 rappresentarsi	 dei	 giorni	 come	 sono	 oggidì.	
Poichè	 soltanto	 al	 quarto	 giorno	 subentrò	 la	 disposizione,	 per	 mezzo	 della	
quale	giorno	e	notte	divennero	possibili;	non	poteva	prima	trattarsi	di	giorno	
nel	senso	odierno.	Seguì	un’epoca,	in	cui	gli	uomini	non	sapevano	più	di	dover	
intendere	il	signiOicato	spirituale	del	giorno	e	della	notte;	in	cui	essi	potevano	

 25



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

soltanto	pensare	alla	possibilità	di	un	 tempo,	 che	ci	 si	può	rappresentare	 in	
giorni	Oisici.	Così	per	un	uomo	di	mentalità	materialista,	perOino	per	un	teolo-
go,	anche	il	giorno	della	Creazione	diventò	un	giorno,	come	quelli	di	oggi,	per-
chè	quelli	solo	conosceva.	Un	teologo	più	antico	parlava	diversamente	di	que-
ste	cose;	egli	avrebbe	detto,	prima	di	ogni	altra	cosa,	che	negli	antichi	testi	re-
ligiosi	nulla	d’inutile	è	mai	detto	nei	punti	importanti.	A	titolo	di	esempio	con-
sideriamo	 ora	 un	 passo.	 Si	 prenda	 nel	 secondo	 capitolo	 del	 primo	 libro	 di	
Mosè	il	21mo	versetto,	che	dice:	«Mandò	adunque	il	Signore	Iddio	un	profon-
do	sonno	sull’uomo,	ed	egli	si	addormentò».	Gli	antichi	espositori	davano	spe-
ciale	 importanza	 a	 questo	 passo.	 Coloro	 che	 si	 sono	 già	 un	poco	 interessati	
allo	sviluppo	delle	forze	e	facoltà	spirituali	dell’uomo,	sanno,	che	vi	sono	varie	
specie	di	stati	di	coscienza,	e	che	quello	che	attualmente	nell’uomo	ordinario	
si	 chiama	 «sonno»,	 non	 è	 veramente	 che	 uno	 stato	 di	 coscienza	 transitorio,	
che	 in	 avvenire	 –	 come	 già	 negl’Iniziati	 –	 si	 trasformerà	 in	 uno	 stato	 di	 co-
scienza,	in	cui	l’uomo,	liberato	dal	corpo,	guarderà	nel	mondo	spirituale.	Per-
ciò	 l’espositore	 diceva:	 «Dio	 fece	 cadere	 Adamo	 in	 un	 sonno	 profondo	 e	 in	
esso	poteva	percepire	ciò	che	non	gli	era	possibile	di	percepire	con	gli	organi	
sensori	Oisici».	Questo	s’intende	per	sonno	chiaroveggente,	–	e	quello	che	vien	
raccontato,	è	ciò	che	si	sperimenta	in	uno	stato	di	coscienza	superiore.	Perciò	
Adamo	cadde	«in	un	sonno».	Questa	era	una	interpretazione	antica.	E	si	dice-
va	 ancora:	 «Non	 si	 direbbe	 in	 un	 documento	 religioso:	 «Dio	 fece	 cadere	 un	
sonno	 profondo	 sull’uomo	 »,	 se	 questi	 già	 prima	 si	 fosse	 altra	 volta	 addor-
mentato.	 Queste	 cose	 ci	 dimostrano,	 che	 si	 trattava	 del	 primo	 sonno,	 e	 che	
l’uomo	era	prima	in	condizioni	di	coscienza	tali,	che	poteva	ancora	percepire	
permanentemente	le	cose	spirituali.	È	questo	che	veniva	raccontato	alla	gen-
te».	

Si	tratta	oggi	soltanto	di	mostrare,	che	una	volta	esisteva	un’interpretazione	
del	 tutto	spirituale	dei	 testi	biblici	e	che	 la	mentalità	materialista,	sopravve-
nuta	dopo,	vi	ha	aggiunto	quelle	cose,	che	oggi	vengono	combattute	nella	Bib-
bia	dalle	persone	illuminate.	È	stata	la	mentalità	materialista	a	fare	dapprima	
ciò	che	oggi	essa	stessa	combatte.	Così	vediamo	come	la	mentalità	materiali-
sta	sia	effettivamente	sorta	nell’umanità,	e	come	per	essa	sia	andata	perduta	

 26



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

la	 vera,	 genuina,	 e	 reale	 comprensione	 dei	 testi	 religiosi.	 Quando	 la	 scienza	
dello	Spirito	avrà	adempiuto	al	suo	compito	e	mostrato	agli	uomini	quali	mi-
steri	stanno	nascosti	dietro	l’esistenza	Oisica,	si	potrà	riconoscere	come	questi	
misteri	siano	esposti	nei	testi	religiosi.	Il	materialismo	esteriore	e	superOiciale	
che	gli	uomini	ritengono	così	pericoloso,	non	è	che	l’ultima	fase	di	quel	mate-
rialismo,	che	vi	ho	descritto.	Si	è	cominciato	per	interpretare	la	Bibbia	mate-
rialisticamente.	Se	nessun	uomo	avesse	mai	interpretato	materialisticamente	
la	Bibbia,	allora	anche	nella	scienza	esteriore	Haeckel	non	avrebbe	mai	inter-
pretato	materialisticamente	la	natura.	E	quello	di	cui	furono	gettate	le	basi	nel	
14°	e	15°	secolo	in	materia	religiosa,	maturò	come	frutto	nel	19°	secolo	nella	
scienza	naturale;	e	da	questo	è	risultato,	che	è	impossibile	arrivare	alla	com-
prensione	del	Vangelo	di	Giovanni	se	non	si	penetra	nelle	primordiali	sorgenti	
spirituali.	Non	apprezzare	il	valore	del	Vangelo	di	Giovanni	signiOica	solamen-
te	non	averlo	capito.	E	siccome	coloro	che	non	lo	hanno	capito	sono	afOlitti	da	
una	mentalità	materialista,	esso	è	apparso	loro	nella	luce	or	ora	descritta.	Un	
semplice	paragone	può	spiegare	in	che	cosa	il	Vangelo	di	Giovanni	si	discosti	
dagli	altri	tre	Vangeli.	

Immaginatevi	un	monte;	sul	monte	e	sui	suoi	Oianchi	stanno,	a	determinate	
altezze,	varii	uomini,	e	questi	uomini	–	supponiamo	che	siano	tre	–	ritraggono	
ciò	che	vedono	nel	basso.	Ognuno	di	essi	 farà	un	disegno	diverso	secondo	 il	
posto	in	cui	si	trova,	ma	ciascuno	dei	tre	disegni	è	vero	per	il	punto	di	vista	da	
cui	è	preso.	Colui	che	sta	sulla	vetta	del	monte,	e	disegna	ciò	che	vi	è	in	basso,	
vedrà	 e	 ritrarrà	 un	 quadro	 diverso.	 Questo	 è	 il	 rapporto	 che	 corre	 fra	 i	 tre	
Evangelisti,	 i	sinottici,	Matteo,	Marco	e	Luca	–	e	Giovanni,	il	quale	ha	rappre-
sentato	 i	 fatti	 da	un	punto	di	 vista	diverso.	E	quante	non	ne	hanno	pensate	
gl’interpreti	dotti,	per	rendere	comprensibile	questo	Vangelo	di	Giovanni!	C’è	
talvolta	veramente	da	meravigliarsi	di	tutto	ciò	che	sono	capaci	di	dire	gli	in-
vestigatori	esatti,	su	cose	che	sarebbero	tanto	facili	a	essere	riconosciute	per	
false,	 se	 i	 nostri	 non	 fossero	 tempi	di	massima	 fede	nell’autorità.	Nei	nostri	
tempi	la	fede	nella	infallibilità	della	scienza	è	giunta	al	sommo	grado!	

 27



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Così	 l’introduzione	del	Vangelo	di	Giovanni	 è	 diventata	qualcosa	di	molto	
difOicile	per	i	teologi,	tinti	di	materialismo.	La	dottrina	del	Logos	o	del	Verbo	
ha	recato	grandi	difOicoltà	alla	gente.	Essi	dicono:	«Ci	piacerebbe	che	tutto	fos-
se	semplice	e	ingenuo.	Ed	ecco	questo	Vangelo	di	Giovanni	che	viene	a	parlar-
ci	di	 cose	 OilosoOiche	così	alte,	del	Logos,	della	Vita,	della	Luce!»	 Il	 Oilologo	è	
abituato	a	ricorrere	sempre	alla	ricerca	delle	fonti.	Negli	studi	più	recenti	non	
si	fa	altro.	Leggete	le	opere	sul	Faust	di	Goethe.	Vi	troverete	ovunque	indicata	
l’origine	di	questo	o	di	quel	pensiero;	 vengono,	per	esempio,	 esumati	 tutti	 i	
libri	 scritti	 nei	 secoli,	 per	 vedere	 donde	 Goethe	 abbia	 tratto	 la	 parola	
«Wurm» 	 che	 egli	 adopera.	 E	 similmente	 si	 domanda	 donde	Giovanni	 abbia	1

preso	il	concetto	del	Logos.	Gli	altri	Evangelisti,	che	hanno	parlato	alla	mente	
umana	semplice,	non	hanno	espresso	vedute	così	personali.	Si	diceva	ancora	
che	lo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	era	stato	un	uomo	di	cultura	greca,	e	si	
ricordava	che	in	Filone	di	Alessandria	i	Greci	avevano	uno	scrittore	che	parla-
va	pure	del	Logos.	Si	pensò	quindi,	che	nei	circoli	dotti	greci,	quando	si	voleva	
parlare	di	qualcosa	di	elevato,	si	parlava	del	Logos,	e	che	da	lì	Giovanni	aveva	
attinto.	E	si	prese	questa	per	una	nuova	prova,	che	lo	scrittore	del	Vangelo	di	
Giovanni	non	si	basò	sulla	stessa	tradizione	su	cui	si	basarono	gli	scrittori	de-
gli	altri	Vangeli,	ma	–	sì	diceva	–	si	era	lasciato	inOluenzare	dalla	cultura	greca	
e	aveva	ricamato	i	fatti	conformemente	a	quella.	E	precisamente	le	prime	pa-
role	del	Vangelo	di	Giovanni:	«Nel	principio	era	il	Verbo,	e	il	Verbo	era	appres-
so	Dio	e	 il	Verbo	era	un	Dio»	dimostrano,	che	 il	 concetto	del	Logos	secondo	
Filone	 è	 penetrato	 nello	 spirito	 dello	 scrittore	 del	 Vangelo	 di	 Giovanni	 e	 ha	
esercitato	un’inOluenza	sulla	sua	esposizione!	

A	questa	gente	bisognerebbe	opporre	una	buona	volta	il	principio	del	Van-
gelo	di	Luca:	«Giacchè	molti	si	sono	sforzati	di	stendere	il	racconto	delle	cose	
avvenute	tra	noi,	come	riferiscono	a	noi	quelli,	che	sin	da	principio	sono	stati	
testimoni	oculari	e	ministri	del	«Verbo»,	è	paruto	anche	a	me,	dopo	aver	dili-
gentemente	rinvergato	dall’origine	il	tutto,	di	raccontarlo	a	te,	mio	buon	TeoOi-
lo».	

 Goethe usa il termine Wurm (verme) per indicare il drago.1

 28



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Qui	 sin	 da	 principio	 sta	 detto,	 che	 ciò	 che	 l’Evangelista	 vuol	 raccontare	 è	
stato	riferito	da	coloro,	che	ne	furono	testimoni	oculari	e	furono	«ministri	del	
Verbo».	È	strano	che	Giovanni	abbia	attinto	dalla	cultura	greca,	e	che	Luca,	il	
quale	 secondo	questo	punto	di	vista	pure	apparteneva	agli	uomini	 semplici,	
parli	 ugualmente	 del	 Logos.	 Simili	 cose	 dovrebbero	 richiamare	 l’attenzione,	
perOino	degli	uomini	più	ossequenti	all’autorità,	sul	fatto	che	non	vi	sono	ve-
ramente	delle	basi	esatte	che	conducano	a	siffatte	conclusioni,	ma	dei	precon-
cetti;	sono	le	lenti	materialiste,	che	hanno	fatto	nascere	questo	apprezzamen-
to	sul	Vangelo	di	Giovanni,	che	cioè,	egli	debba	essere	considerato	in	rapporto	
agli	altri	Vangeli	nel	modo	sopra	descritto,	il	che	possiamo	facilmente	dedurre	
dal	 fatto,	 che	 anche	nel	Vangelo	di	 Luca	 si	 fa	parola	del	 Logos.	 Ciò	 che	vien	
detto	di	coloro	che	erano	stati	testimoni	oculari	e	ministri	del	Logos,	signiOica	
che	negli	antichi	tempi	veniva	parlato	del	Logos	come	di	qualcosa	che	la	gente	
conosceva,	e	con	cui	era	familiare.	Ed	è	questo	che	ora	dobbiamo	richiamare	
sopratutto	davanti	all’anima	nostra,	afOinchè	possiamo	penetrare	più	profon-
damente	nelle	prime	frasi	paradigmatiche	del	Vangelo	di	Giovanni.	Di	che	par-
la	colui	che	adoperò	in	quei	tempi	 la	parola	«Logos»	o	 la	parola	«Verbo»	nel	
nostro	senso?	Di	che	parla?	

Non	per	mezzo	di	spiegazioni	teoretiche,	di	astratte	analisi	concettuali	arri-
verete	 a	 questa	 idea	 del	 Logos,	ma	 occorre	 che	 vi	 immedesimiate	 effettiva-
mente	 nell’intiera	 vita	 del	 sentimento	 di	 tutti	 coloro,	 i	 quali	 del	 Logos	 così	
hanno	parlato.	Anche	queste	persone	hanno	visto	le	cose	intorno	a	loro.	Non	
basta	però	che	 l’uomo	guardi	 soltanto	 le	 cose	che	gli	 stan	d’attorno,	ma	 im-
porta	 il	modo	come	ad	esse	si	 ricollegano	 i	 sentimenti	del	suo	cuore	e	della	
sua	natura,	 il	modo	come	egli	stima	superiore	o	 inferiore	or	questa	o	quella	
cosa	a	seconda	di	ciò	che	in	essa	scorge.	Le	persone	tutte	volgono	lo	sguardo	
sui	regni	della	natura	che	le	circondano,	su	minerali,	piante,	animali	e	uomini.	
Esse	chiamano	 l’uomo	 la	creatura	più	perfetta,	 il	minerale	 la	più	 imperfetta.	
Nell’ambito	dei	varii	regni	della	natura	distinguono	esseri	di	varii	gradi	di	svi-
luppo.	Secondo	le	varie	epoche	gli	uomini	hanno	sentito	queste	cose	in	modo	
affatto	diverso.	Coloro	che	parlavano	secondo	il	concetto	del	Vangelo	di	Gio-
vanni	sentivano	una	cosa	essere	sovra	ogni	altra	 importante.	Guardavano	 in	

 29



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

basso	sull’umile	regno	animale	e	scorrevano	con	lo	sguardo	su	Oino	all’uomo	–	
e	 in	questa	direzione	evolutiva	 scorgevano	qualcosa	di	ben	determinato.	Un	
cotale	seguace	della	dottrina	del	Logos	diceva	allora:	V’ha	una	cosa	che	a	noi	
più	profondamente	rappresenta	la	superiorità	degli	esseri	più	alti	su	quelli	in-
feriori:	la	facoltà	di	far	risuonare	esternamente	per	mezzo	della	parola	ciò	che	
vive	nell’interiorità,	di	partecipare	con	la	parola	ai	pensieri	del	mondo	circo-
stante.	 Un	 simile	 conoscitore	 dell’insegnamento	 del	 Logos	 avrebbe	 detto:	
«Guarda	l’essere	animale	inferiore!	è	muto,	e	non	esprime	nè	dolore	nè	piace-
re.	–	Prendete	gli	animali	inferiori,	essi	friniscono	o	producono	altri	suoni,	ma	
questo	 è	 effetto	 dello	 sfregamento	 e	 dell’attrito	 esteriore	 degli	 organi	 Oisici,	
che	 allora	 risuonano	 come	 potrebbe	 succedere	 anche	 a	 un	 crostaceo.	 Più	
guardiamo	in	alto,	più	si	sviluppa	la	facoltà	di	manifestare	nel	suono	la	vita	in-
teriore	e	di	comunicare	nel	suono	ciò	che	l’anima	sperimenta.	E	perciò,	si	di-
ceva,	 l’uomo	di	 tanto	 sovrasta	 gli	 altri	 esseri,	 non	 solo	 perchè	 è	 in	 grado	di	
esprimere	con	parole	i	suoi	dolori	e	i	suoi	piaceri,	ma	anche	perchè	è	capace	
di	contenere	in	parole	e	di	esprimere	in	pensieri,	ciò	che	trascende	il	persona-
le,	ciò	che	è	spirituale,	impersonale.	E	fra	costoro	che	professavano	la	dottrina	
del	Logos,	si	diceva:	«Vi	è	stato	un	tempo,	prima	che	l’uomo	avesse	la	sua	Oigu-
ra	attuale,	 in	cui	gli	era	possibile	di	 far	risuonare	esteriormente	 in	parole	 le	
sue	 esperienze	 più	 intime.	 Vi	 è	 stata	 prima	 un’altra	 epoca;	 è	 passato	molto	
tempo	prima	che	la	nostra	Terra	si	potesse	evolvere	Oino	al	suo	aspetto	attuale	
(vedremo	come	si	sia	svolto	il	divenire	di	questa	Terra).	Ma	se	ne	esaminiamo	
le	condizioni	primitive,	ancora	non	vi	troviamo	l’uomo	nella	sua	Oigura	attuale,	
nè	 alcun	 essere	 che	dal	 di	 dentro	possa	 far	 risuonare	 esternamente	 ciò	 che	
sente	interiormente.	Il	nostro	mondo	comincia	con	esseri	muti,	e	solo	a	grado	
a	grado	si	manifestano	e	appariscono	sul	nostro	globo	degli	esseri,	che	posso-
no	far	risuonare	esternamente	le	più	intime	esperienze,	che	sono	padroni	del-
la	Parola.	Ma	ciò	che	dall’uomo	comparisce	per	ultimo	–	dicevano	a	sè	stessi	
coloro	che	professavano	la	dottrina	del	Logos	–	è	ciò	che	per	primo	vi	era	nel	
mondo.	Noi	pensiamo,	che	nelle	primiere	condizioni	terrestri,	l’uomo	non	esi-
steva	ancora	nella	sua	 Oigura	attuale,	ma	 invece	vi	era	con	 Oigura	 imperfetta,	
muta,	e	a	poco	a	poco	si	è	evoluto	Oino	al	Logos,	o	Oino	al	grado	di	un	essere	

 30



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

dotato	di	parola.	Che	egli	sia	potuto	arrivare	a	questo	deriva	dal	fatto,	che	ciò	
che	per	ultimo	comparisce	in	lui,	il	principio	creatore,	vi	era	Oin	dall’inizio,	in	
una	Realtà	 superiore.	Ciò	 che	 si	districa	dall’anima,	 era	 il	 principio	 creatore	
divino	iniziale;	la	Parola,	che	risuona	dall’anima,	il	Logos,	era	là	Oin	nel	princi-
pio,	e	il	Logos	ha	diretto	l’evoluzione	in	modo,	che	in	ultimo	è	sorto	un	essere,	
nel	quale	egli	pure	è	potuto	comparire.	Ciò	che	per	ultimo	è	apparso	nel	tem-
po	 e	 nello	 spazio,	 esisteva	 inizialmente	 nello	 Spirito.	 Se	 volete	 prendere	 un	
paragone	per	spiegarvi	questo,	potete	dire	a	un	dipresso	così:	

«Ho	qui	davanti	 a	me	questo	 Oiore;	questa	 corolla,	 questa	 campanula,	 che	
cosa	 era	 sino	 a	 poco	 tempo	 addietro?	 –	 Era	 un	piccolo	 granello	 di	 seme;	 in	
esso	come	possibilità	era	questa	campanula	bianca.	Se	come	possibilità	non	vi	
fosse	 stata	 dentro,	 questa	 campanula	 non	 avrebbe	 potuto	 nascere.	 Da	 dove	
proviene	questo	granello	di	seme?	–	Proviene	a	sua	volta	da	altra	campanula	
consimile.	Il	Oiore	precede	il	seme,	e	come	il	Oiore	precede	il	frutto,	così	pure	il	
seme,	da	cui	è	nato	questo	Oiore,	si	è	evoluto	da	altra	pianta	consimile.	Così	il	
seguace	della	dottrina	del	Logos	considerava	l’uomo,	e	diceva	a	sè	stesso:	Ri-
torniamo	 indietro	 nell’evoluzione	 e	 troveremo	 nelle	 primitive	 condizioni	
l’uomo	ancora	muto,	senza	la	facoltà	della	Parola.	Ma	come	il	seme	proviene	
dal	 Oiore,	 così,	 Oin	 dal	 primo	principio,	 il	 seme	dell’uomo	muto	proviene	dal	
Dio	parlante,	dal	Dio	dotato	della	Parola.	E	 come	 il	mughetto	ha	generato	 il	
seme,	e	 il	 seme	di	nuovo	 il	mughetto,	 così	 la	parola	creatrice	divina	ha	pro-
creato	il	seme	dell’uomo	muto	–	e	quando	la	parola	creatrice	divina	s’insinua	
nel	seme	umano	muto,	per	schiudersi	nuovamente	in	esso,	risuona	dal	seme	
umano	l’originaria	parola	creatrice	divina.	Ritorniamo	indietro	nell’evoluzio-
ne	dell’umanità	e	incontreremo	un	essere	imperfetto,	e	l’evoluzione	ha	il	Oine,	
che	 in	ultimo,	qual	 Oiore,	apparisca	 il	Logos	o	 la	Parola,	che	rivela	 l’interiore	
dell’anima.	Apparisce	in	principio	l’uomo	muto,	quale	seme	dell’uomo	dotato	
del	Logos,	e	questo	seme	proviene	dal	Dio	dotato	del	Logos.	L’uomo	scaturisce	
dall’uomo	muto,	non	dotato	della	parola,	ma	in	ultimo	vi	è:	nel	primo	princi-
pio	il	Logos	o	la	Parola.	–	Così	colui	che	riconosce	la	dottrina	del	Logos	nel	suo	
antico	 signiOicato,	 penetra	 avanti	 sino	 alla	 divina	 parola	 creatrice,	 che	 è	 il	
principio	iniziale	dell’esistenza,	e	a	cui	accenna	nelle	sue	prime	parole	lo	scrit-

 31



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

tore	del	Vangelo	di	Giovanni:	«Nel	principio	era	il	Verbo	e	il	Verbo	era	appres-
so	Dio	e	il	Verbo	era	un	Dio».	

Oggi	–	egli	vuol	dire	–	dove	è	oggi	la	parola?	Oggi	pure	la	parola	vi	è!	e	la	Pa-
rola	è	appresso	l’uomo!	ed	è	umana	la	parola!	Così	lo	scrittore	del	Vangelo	di	
Giovanni	 ricongiunge	 l’uomo	a	Dio,	–	e	vediamo	effettivamente	risuonare,	al	
principio	di	questo	Vangelo	di	Giovanni,	un	insegnamento	facile	a	 intendersi	
da	ogni	cuore	umano.	

Oggi	desideravo	 in	questa	conferenza	preliminare	descrivervi	una	volta	 in	
termini	 più	 generali,	 e	 specialmente	 dal	 punto	 di	 vista	 dell’emozione	 e	 del	
sentimento,	come	un	seguace	della	dottrina	del	Logos	sentisse	tali	parole	del	
Vangelo	di	Giovanni.	–	E	se	ci	saremo	immedesimati	nella	disposizione	d’ani-
mo	che	vi	era	quando	queste	parole	vennero	per	la	prima	volta	udite,	avremo	
una	migliore	possibilità	di	penetrare	nel	profondo	signiOicato	che	sta	a	base	di	
questo	Vangelo	di	Giovanni.	

Vedremo	inoltre	come	quella,	che	chiamiamo	scienza	dello	Spirito,	sia	una	
verace	riproduzione	del	Vangelo	di	Giovanni	e	come	ci	ponga	in	grado	di	com-
prendere	fondamentalmente	questo	Vangelo.	

 32



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

II	-	Esoterismo	cristiano	

Le	 prime	 parole	 del	 Vangelo	 di	 Giovanni	 penetrano	 veramente	 subito	 nei	
più	profondi	misteri	del	mondo.	Queste	si	vede,	se	lasciamo	che	le	verità	della	
scienza	dello	Spirito,	 che	di	esse	costituiscono	 la	base,	 si	 affaccino	all’anima	
nostra;	e	dovremo	attingere	profondamente	alla	conoscenza	spirituale,	se	vo-
gliamo	che	queste	prime	parole	del	Vangelo	si	rivelino	a	noi	nella	loro	giusta	
luce.	Richiameremo	brevemente	alla	nostra	mente	molte	cose,	già	note	a	colo-
ro	 che	 da	molto	 tempo	 si	 sono	 occupati	 della	 concezione	 antroposoOica	 del	
mondo.	Dovremo	però	penetrare	oggi	in	alcune	verità	elementari	di	quest’ul-
tima,	con	più	ampia	visione	di	diversi	importanti	segreti	cosmici.	Basterà	che	
con	poche	parole	ci	poniamo	dinanzi	agli	occhi	 l’essere	umano,	come	questo	
essere	ci	si	presenta	nell’investigazione	spirituale	scientiOica,	anzitutto	per	 il	
tempo	che	scorre	dalla	mattina,	quando	l’uomo	si	sveglia,	Oino	alla	sera,	quan-
do	 nuovamente	 s’immerge	 nel	 sonno.	 Sappiamo	 che	 l’uomo	 è	 costituito	 di	
corpo	Oisico,	di	corpo	eterico	o	vitale,	di	corpo	astrale	e	dell’Io.	–	Questi	quat-
tro	arti	dell’entità	umana	non	si	trovano	però	veramente	fra	di	loro	in	quella	
connessione,	che	ad	essi	assegniamo	normalmente	per	lo	stato	di	veglia,	altro	
che	quando	l’uomo	è	in	questo	stato	di	veglia.	È	necessario	sopratutto	che	te-
niamo	bene	in	mente,	che	durante	lo	stato	notturno	di	sonno	l’uomo	è,	in	fon-
do,	un	essere	del	 tutto	differente,	perchè	 i	suoi	quattro	arti	si	 trovano	allora	
collegati	in	modo	affatto	diverso,	che	non	nello	stato	diurno	di	veglia.	Quando	
l’uomo	 dorme,	 il	 corpo	 Oisico	 e	 quello	 eterico	 rimangono	 nel	 letto;	 il	 corpo	
astrale	e	l’Io	sono,	in	certo	qual	modo,	liberati	dalla	connessione	con	il	corpo	
Oisico	e	con	quello	eterico,	sono	dunque,	–	se	intendiamo	questa	espressione,	
non	 in	 semplice	 senso	 spaziale,	ma	nel	 suo	 signiOicato	 spirituale	 –	 fuori	 del	
corpo	Oisico	e	di	quello	eterico.	L’uomo	è	quindi	di	notte	un	essere	veramente	
costituito	di	due	parti:	di	quella	che	rimane	giacente	nel	letto,	e	di	quella	che	
si	è	separata	dal	corpo	Oisico	e	dal	corpo	eterico.	Dobbiamo	anzitutto	renderci	
chiaramente	conto	che,	durante	la	notte	–	dal	momento	che	l’uomo	si	addor-
menta,	Oino	a	quello,	in	cui	al	mattino	nuovamente	si	desta	–	il	corpo	Oisico	e	

 33



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

quello	eterico,	che	rimangono	a	giacere	nel	letto,	se	venissero	completamente	
abbandonati	 da	 quello	 che	 di	 giorno	 li	 riempie,	 –	 da	 ciò	 che	 vive	 nel	 corpo	
astrale	e	nell’Io,	–	non	potrebbero	come	tali	affatto	esistere.	Ed	è	qui	che	do-
vremo	addentrarci	un	po’più	profondamente	nei	 segreti	del	mondo.	Quando	
abbiamo	dinanzi	a	noi	il	corpo	Oisico	dell’uomo,	dobbiamo	renderci	conto,	che	
questo	 corpo	 Oisico	 umano,	 che	 vediamo	 con	 gli	 occhi	 e	 percepiamo	 con	 le	
mani,	ha	attraversato	un	lungo	processo	di	evoluzione.	Esso	è	andato	percor-
rendo	questo	processo	di	evoluzione	durante	 il	 corso	dell’intiera	evoluzione	
del	nostro	pianeta	terrestre.	È	già	noto	a	coloro,	che	si	sono	un	poco	occupati	
di	 questo	 argomento,	 che	 la	 nostra	 Terra	 ha	 attraversato	 nel	 passato	 altre	
condizioni,	 diverse	 dalle	 presenti.	 Come	 l’uomo	passa	 da	 incarnazione	 a	 in-
carnazione,	e	percorre	ripetute	vite	terrene,	così	pure	la	nostra	Terra	ha	per-
corso	altre	condizioni,	prima	di	arrivare	allo	stato	in	cui	attualmente	si	trova.	
Ogni	 pianeta,	 come	 ogni	 uomo,	 ha	 le	 sue	 passate	 incarnazioni.	 Nel	 grande	
mondo	e	nel	piccolo	mondo	tutto	è	soggetto	alla	legge	della,	rincarnazione;	e	
la	nostra	Terra,	prima	di	divenire	questa	nostra	Terra	attuale,	ha	attraversato	
uno	stato,	che	chiamiamo	l’«antica	luna»,	perchè	l’attuale	luna	è	una	parte	di-
staccatasi	da	quell’antico	pianeta,	Quando	perciò	parliamo	dell’«antica	luna»,	
non	intendiamo	alludere	alla	luna	attuale,	ma	a	un	pianeta,	quale	è	oggi	la	no-
stra	Terra.	E	come	un	certo	intervallo	di	tempo	trascorre	per	l’uomo	tra	una	
incarnazione	e	una	nuova	nascita,	così	pure	un	periodo	di	tempo	separa	l’in-
carnazione	del	nostro	pianeta,	cui	diamo	il	nome	di	Terra	da	quella	a	cui	dia-
mo	il	nome	di	«antica	luna».	

E	così	pure	è	successo	per	lo	stato	del	nostro	pianeta,	che	indichiamo	come	
«sole».	Uno	stato	che	viene	indicato	come	«sole»	ha	preceduto	lo	stato	lunare	
del	nostro	pianeta	–	e	 lo	stato	solare	fu	a	sua	volta	preceduto	dallo	stato	sa-
turnio.	Possiamo	così	volgere	indietro	lo	sguardo	sopra	tre	precedenti	incar-
nazioni	del	nostro	pianeta.	

Il	nostro	corpo	Oisico	umano	ha	ricevutoti	il	primissimo	suo	germe	sull’anti-
co	Saturno.	Allora,	sull’antico	Saturno,	si	cominciò	a	delineare	un	primo	ger-
me	del	corpo	Oisico	umano,	–	ben	diverso	però	dal	corpo	Oisico	umano	odier-

 34



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

no.	Tranne	il	corpo	Oisico,	tutto	ciò	che	esiste	oggidì	dell’uomo,	non	esisteva	su	
questo	antico	Saturno.	Soltanto	quando	Saturno	si	trasformò	nel	Sole,	dunque	
durante	la	seconda	incarnazione	del	nostro	pianeta,	il	corpo	eterico	si	aggiun-
se	al	corpo	Oisico,	lo	compenetrò,	lo	pervase.	Quale	ne	fu	la	conseguenza?	–	La	
conseguenza	 fu,	 che	 il	 corpo	 Oisico	 umano	 subì	 una	 trasformazione,	 venne	
formato	diversamente,	raggiunse	una	nuova	forma	della	sua	esistenza.	 Il	no-
stro	 corpo	 Oisico	 si	 trova	dunque	al	 secondo	gradino	della	 sua	esistenza	du-
rante	il	periodo	dell’incarnazione	solare	della	nostra	Terra.	Con	quale	mezzo	
ha	raggiunto	questo	secondo	gradino?	–	Vi	è	potuto	arrivare	perchè,	mentre	
sopra	Saturno	esso	era	ancora	macchinalmente	automatico,	divenne	sul	sole	
un	corpo	interiormente	vivente.	Il	corpo	eterico,	introdottosi	nel	corpo	Oisico,	
ne	 operò	 la	 trasformazione.	 Sulla	 luna	 il	 corpo	 astrale	 si	 insinuò	 in	 questa	
connessione	di	corpo	 Oisico	e	di	corpo	eterico.	 Il	corpo	 Oisico	subì	allora	una	
nuova	trasformazione,	venne	formato	per	la	terza	volta	–	il	corpo	eterico	sol-
tanto	per	la	seconda	volta.	A	questi	tre	corpi,	il	Oisico,	l’astrale	e	l’eterico,	è	ve-
nuto	sulla	nostra	Terra	ad	aggiungersi	Oinalmente	l’Io,	e	questo	Io,	che	s’insi-
nuò	in	questo	triplice	insieme,	trasformò	nuovamente	il	corpo	Oisico,	di	guisa	
che	 questo	 è	 divenuto	 Oinalmente	 quell’intricato	 complesso,	 –	 che	 è	 attual-
mente.	Ciò,	dunque,	che	oggi	vedete	come	corpo	Oisico	umano,	è	un	essere	che	
ha	 	subito	molte	trasformazioni,	ed	è	diventato	così	complicato	quale	oggi	ci	
appare,	 soltanto	 per	 il	 fatto,	 di	 avere	 percorso	 quattro	 stati	 di	 evoluzione.	
Quando	parliamo	del	nostro	corpo	Oisico	attuale,	e	diciamo,	che	esso	è	costi-
tuito	dalle	medesime	sostanze	e	forze	Oisiche	e	chimiche,	come	i	minerali	fuori	
nel	Cosmo,	dobbiamo	nondimeno	allo	 stesso	 tempo	renderci	ben	conto,	 che	
fra	 questo	 corpo	 Oisico	 umano	 e	 il	minerale	 vi	 è	 una	 differenza	 importante.	
Quando	parliamo	 in	modo	del	 tutto	elementare	rileviamo	 la	differenza	 fra	 il	
corpo	Oisico	umano	e	il	corpo	Oisico	di	un	minerale	–	o	per	esempio	di	un	cri-
stallo	di	rocca	–	dicendo:	il	cristallo	di	rocca,	se	non	viene	demolito	dall’este-
riore,	conserva	la	sua	forma.	Il	corpo	Oisico	dell’uomo	non	può	conservare	la	
sua	forma	per	forza	propria;	la	può	conservare	solamente	Oino	a	tanto	che	un	
corpo	 eterico,	 un	 corpo	 astrale	 e	 un	 Io	 sono	 in	 esso.	Nel	momento	 in	 cui	 il	
corpo	eterico,	l’astrale	e	l’Io	se	ne	distaccano,	il	corpo	Oisico	comincia	a	diven-

 35



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

tare	qualcosa	di	affatto	diverso	da	quel	che	era	fra	nascita	e	morte;	esso	segue	
le	leggi	delle	sostanze	e	delle	forze	Oisiche	e	chimiche	e	si	disfa,	mentre	invece	
il	corpo	Oisico	del	minerale	si	conserva.	Qualcosa	di	analogo	si	veriOica	a	un	di-
presso	 pel	 corpo	 eterico.	 Quando	 dopo	 la	 morte	 il	 corpo	 eterico,	 il	 corpo	
astrale	e	 l’Io	si	sono	distaccati	dal	corpo	Oisico,	dopo	qualche	tempo	anche	il	
corpo	eterico	si	distacca	dall’unione	con	il	corpo	astrale	e	con	l’Io,	e	si	discio-
glie	 nell’etere	 cosmico,	 come	 il	 corpo	 Oisico	 si	 discioglie	 nel	 regno	 terrestre.	
Del	corpo	eterico	rimane	indietro	soltanto	quell’estratto,	di	cui	spesso	abbia-
mo	parlato;	esso	rimane	unito	all’uomo.	Così	possiamo	dire	che	il	corpo	Oisico	
dell’uomo,	 sotto	 un	 certo	 riguardo,	 ha	 senza	 dubbio	 il	medesimo	 valore	 del	
regno	minerale	che	ci	attornia,	dobbiamo	però	tenere	ben	presente	la	grande	
differenza	che	corre	fra	corpo	Oisico	umano	e	regno	minerale.	«Ma»,	qualcuno	
potrebbe	osservare,	«poc’anzi	è	stato	detto,	che	su	Saturno	il	nostro	corpo	Oi-
sico	non	era	ancora	impregnato	da	un	corpo	eterico,	nè	da	un	corpo	astrale	e	
neppure	dall’Io,	poichè	questi	vi	si	sono	aggiunti	soltanto	sul	Sole,	sulla	Luna	e	
sulla	Terra;	allora,	dunque,	il	corpo	Oisico	dell’uomo	aveva	–	si	potrebbe	dire	–	
il	valore	di	un	minerale».	Ma	abbiamo	detto,	che	tre	trasformazioni	di	questo	
corpo	 Oisico	si	sono	successivamente	veriOicate	dopo	quell’antica	condizione,	
in	 cui	 esso	 si	 trovava	durante	 la	 sua	 esistenza	 saturnia.	 –	Anche	 il	minerale	
odierno,	 che	 avete	 dinanzi	 a	 voi	 come	minerale	morto,	 sarebbe	 impossibile	
che	potesse	esistere	se	avesse	in	sè	il	solo	corpo	Oisico.	Cercate	di	capire	chia-
ramente,	 che	è	bensì	vero,	per	questo	nostro	mondo	 Oisico,	 ciò	 che	 si	dice	e	
che	si	deve	dire,	cioè,	che	 il	minerale	di	questo	mondo	ha	soltanto	un	corpo	
Oisico.	Qui,	nel	mondo	Oisico,	il	minerale	ha	soltanto	un	corpo	Oisico;	–	ma	que-
sto	non	è	del	tutto	esatto.	Proprio	allo	stesso	modo	come	il	corpo	Oisico,	quan-
do	ci	sta	dinanzi,	ha	in	sè	il	suo	corpo	eterico,	il	suo	corpo	astrale	e	il	suo	Io	
che	gli	appartengono,	così	pure	il	minerale	possiede,	non	solo	un	corpo	Oisico,	
ma	anche	un	corpo	eterico,	un	corpo	astrale	e	l’Io,	ma	questi	arti	superiori	del	
suo	essere	si	trovano	in	mondi	superiori.	Il	minerale	ha	un	corpo	eterico	–	che	
si	trova	soltanto	nel	cosidetto	mondo	astrale;	il	minerale	ha	un	corpo	astrale	–	
che	sta	soltanto	nel	cosiddetto	mondo	devacanico	o	celeste,	e	ha	il	suo	Io,	che	
sta	però	in	un	mondo	ancora	più	elevato,	o	spirituale.	La	differenza,	dunque,	

 36



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

fra	il	corpo	Oisico	umano	e	il	corpo	Oisico	di	un	minerale	consiste	nel	fatto,	che	
il	corpo	Oisico	umano,	qui,	in	questo	mondo	Oisico,	allo	stato	di	veglia,	ha	in	sè	
il	suo	corpo	eterico,	il	suo	corpo	astrale	e	il	suo	Io.	Il	minerale,	invece,	non	ha	
qui	in	sè	il	suo	corpo	eterico,	il	suo	corpo	astrale	e	il	suo	Io.	Già	sappiamo	che	
oltre	al	nostro	mondo	vi	sono	ancora	altri	mondi.	Il	mondo	che	percepiamo	di	
solito	con	i	nostri	sensi	viene	interpenetrato	dal	mondo	astrale	e	questo	a	sua	
volta	dal	mondo	devacanico,	il	quale	si	spartisce	in	devacanico	inferiore	e	de-
vacanico	superiore.	L’uomo	è,	quindi	un	essere	più	progredito	rispetto	al	mi-
nerale	per	il	fatto,	che	durante	la	veglia	diurna	porta	in	sè	gli	altri	tre	suoi	arti.	
Il	minerale	non	ha	in	sè	tutti	questi	arti,	ma	questo	dobbiamo	rappresentarce-
lo	nel	senso,	che	il	minerale	non	è	affatto	completo	sul	piano	Oisico.	RafOigura-
tevi	l’unghia	di	un	dito	umano:	dovrete	convenire	con	me	che	questa	unghia	di	
un	dito	umano	non	trovasi	in	nessun	posto	nella	Natura	come	un	essere	per	sè	
stante,	 ma	 perchè	 possa	 crescere,	 infatti,	 richiede	 il	 resto	 dell’organismo	
umano;	non	può	esistere	senza	di	questo.	Immaginatevi	ora	un	piccolo	essere	
che	abbia	soltanto	occhi	per	vedere	l’unghia	del	vostro	dito,	ma	non	abbia	ca-
pacità	per	 vedere	 il	 resto	del	 vostro	organismo.	 In	 tal	 caso	 il	 piccolo	 essere	
guarderebbe	attraverso	tutto	lo	spazio	circostante,	ma	vedrebbe	unicamente	
l’unghia	del	vostro	dito.	Così	i	minerali	sono	qui,	in	certo	qual	modo,	soltanto	
come	le	unghie	delle	dita,	e	voi	potrete	vedere	i	minerali	completi	soltanto	se	
salite	nei	mondi	superiori;	hanno	ivi	il	loro	corpo	eterico,	il	corpo	astrale	ecc.	
e	 qui	 hanno	 soltanto	 i	 loro	 arti	 Oisici.	 Dobbiamo	 tener	 ben	 conto	 di	 questo,	
perchè	ci	riesca	chiaro,	che	nella	Realtà	spirituale	superiore	non	può	esistere	
nessun	essere,	che	in	un	modo	qualsiasi	non	abbia	corpo	eterico,	corpo	astra-
le	e	l’Io.	Un	essere	Oisico	non	può	affatto	esistere,	se	non	appartiene	a	un	corpo	
eterico	a	un	corpo	astrale	e	a	un	Io.	

Ora	però	fra	quanto	oggi	è	stato	detto,	regna	veramente	una	certa	qual	con-
tradizione.	–	È	stato	detto,	che	di	notte,	quando	dorme,	l’uomo	è	un	essere	af-
fatto	diverso	che	di	giorno	quando	è	desto.	Di	giorno	questo	essere	umano	ci	
riesce	facile	a	capire;	sta	davanti	a	noi	come	un’entità	a	quattro	arti.	Ora	però	
avviciniamoci	all’uomo	che	dorme	e	consideriamolo	secondo	la	sua	entità	Oisi-
ca.	Abbiamo	ora	 il	 corpo	 Oisico	 e	 il	 corpo	eterico	 che	giacciono	nel	 letto	 –	 il	

 37



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

corpo	astrale	e	 l’Io	 stanno	 fuori.	Qui	 ci	 si	presenta	 la	 contradizione	di	avere	
dinanzi	a	noi	un	essere	abbandonato	dal	suo	corpo	astrale	e	dal	suo	Io.	La	pie-
tra	non	dorme;	il	suo	corpo	eterico,	il	suo	corpo	astrale	e	il	suo	Io	non	la	in-
terpenetrano,	 ma	 rimangono	 sempre	 nel	 medesimo	 collegamento	 con	 essa.	
Ma	nell’uomo	il	corpo	astrale	e	l’Io	escono	ogni	notte,	–	egli	non	s’incarica	di	
notte	del	 suo	corpo	 Oisico	e	del	 suo	corpo	eterico	e	 li	 abbandona	 in	balìa	di	
loro	stessi.	

Non	si	riOlette	sempre	abbastanza	su	questo	fatto.	Ogni	notte	si	svolge	nel-
l’uomo	 questa	modiOicazione:	 come	 vero	 uomo	 spirituale,	 egli	 prende	 com-
miato	dal	suo	corpo	Oisico	e	dal	suo	corpo	eterico,	che	abbandona	a	sè	stessi.	
Questi	però	non	possono	esistere	da	per	sè	soli,	poichè	nessun	corpo	Oisico	e	
nessun	corpo	eterico	può	esistere	da	solo,	e	persino	la	pietra	deve	essere	in-
terpenetrata	dai	suoi	arti	superiori;	ora	dunque	capirete	facilmente,	che	è	as-
solutamente	impossibile,	che	il	vostro	corpo	Oisico	e	il	vostro	corpo	eterico	re-
stino	di	notte	nel	 letto	senza	un	corpo	astrale	e	senza	un	Io.	–	Ma	allora	che	
cosa	succede	durante	la	notte?	Il	vostro	corpo	astrale	e	il	vostro	Io	non	stanno	
nel	corpo	Oisico	e	nell’eterico,	ma	in	loro	vece	rimangono	un	altro	Io	e	un	altro	
corpo	astrale!	E	qui	che	l’occultismo	ci	segnala	l’esistenza	divino-spirituale,	le	
entità	superiori	spirituali.	Mentre	il	vostro	corpo	astrale	e	il	vostro	Io	escono	
di	notte	dal	vostro	corpo	Oisico	e	dal	vostro	corpo	eterico,	il	corpo	astrale	e	l’Io	
di	entità	superiori	divino-spirituali	sono	effettivamente	attive	nel	vostro	cor-
po	Oisico	e	nel	vostro	corpo	eterico.	E	ciò	succede	per	le	seguenti	ragioni.	

Se	 contemplate	 l’intiero	 corso	 dell’evoluzione	 dell’umanità	 dallo	 stato	 sa-
turnio,	attraverso	a	quello	solare	e	quello	lunare	Oino	alla	Terra,	direte:	«Sopra	
Saturno	non	esisteva	che	il	solo	corpo	Oisico	umano,	in	questo	non	vi	era	nes-
sun	corpo	eterico	umano,	nessun	corpo	astrale	umano	e	nessun	Io	umano.	Ma	
questo	corpo	Oisico	poteva	allora	esistere	da	solo	altrettanto	poco,	quanto	po-
trebbe	 oggi	 esistere	 da	 sola	 una	pietra;	 il	 corpo	 Oisico;	 umano	poteva	 allora	
esistere,	soltanto	per	il	fatto,	che	veniva	interpenetrato	dal	 	corpo	eterico,	da	
corpo	astrale	e	dall’Io	di	entità	divino-spirituali.	Delle	entità	divino-spirituali	
vi	dimoravano	dentro	e	continuarono	pure	a	dimorarvi.	E	quando	sul	sole	un	

 38



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

corpo	eterico	entrò	in	questo	corpo	Oisico,	allora	il	piccolo	corpo	eterico	uma-
no	si	mescolò,	per	così	dire,	con	l’antico	corpo		eterico	delle	entità	divino-spi-
rituali.	E	così	già	era	su	Saturno;	anche	su	Saturno	il	corpo	Oisico	era	compe-
netrato	da	entità	divino-spirituali.	E	se	abbiamo	capito	questo	bene,	arriviamo	
ora	 a	 una	 comprensione	 più	 profonda	 dell’uomo	 odierno,	 e	 ci	 troviamo	 in	
condizione	di	poter	ricordare	e	comprendere	meglio	ciò	che	è	stato	insegnato	
Oin	da	principio	nell’esoterismo	cristiano.	Questo	esoterismo	cristiano	è	stato	
sempre	 coltivato	 a	 lato	dell’insegnamento	 cristiano	 exoterico.	Già	 spesso	ho	
fatto	notare,	 che	 il	 grande	apostolo	del	 cristianesimo,	Paolo,	 si	 servì	del	 suo	
potente	e	inOiammato	dono	di	eloquenza	per	insegnare	il	cristianesimo	ai	po-
poli,	ma	che	egli	fondò	contemporaneamente	una	scuola	esoterica,	della	quale	
era	 direttore	 Dionigi	 l’Areopagita,	 che	 viene	 menzionata	 nella	 storia	 degli	
Apostoli.	 In	 questa	 scuola	 cristiana	 esoterica	 in	 Atene,	 che	 fu	 direttamente	
fondata	da	Paolo	stesso,	veniva	 insegnata	 la	più	pura	scienza	dello	Spirito,	e	
ciò	 che	 veniva	 insegnato	 potremo	 ora	 richiamare	 dinanzi	 all’anima	 nostra,	
poichè	nelle	considerazioni	che	precedono	ne	abbiamo	raccolto	il	materiale.	

Anche	 in	 questa	 scuola	 cristiana	 esoterica	 si	 diceva:	 Se	 consideri	 l’uomo	
come	si	presenta	a	te	di	giorno	in	stato	di	veglia,	egli	è	costituito	di	corpo	Oisi-
co,	corpo	eterico,	corpo	astrale	e	Io.	–	Se	anche	le	parole	non	erano	proprio	le	
stesse	che	oggi	vengono	adoperate,	ciò	non	ha	importanza.	Poi	veniva	anche	
indicato	 il	 punto	 al	 quale	 l’uomo	 si	 trova	 attualmente	 nella	 sua	 evoluzione.	
Quest’uomo,	composto	di	quattro	arti,	non	rimane	affatto	quale	dapprima	ci	
appare.	 Se	 vogliamo	 considerare	 l’uomo	 costituito	 semplicemente	 da	 questi	
quattro	arti,	non	dobbiamo	guardare	 l’uomo	attuale,	ma	dobbiamo	ritornare	
molto	indietro	nella	evoluzione	Oino	all’epoca	lemurica.	A	quell’epoca	si	asso-
ciò	 all’uomo,	 che	 era	 costituito	 di	 corpo	 Oisico,	 di	 corpo	 eterico	 e	 di	 corpo	
astrale	anche	l’Io.	Si	poteva	allora	dire	veramente	che	l’uomo	era	costituito	di	
corpo	Oisico,	corpo	eterico,	corpo	astrale	e	dell’Io.	Ma	da	quel	tempo	l’uomo	ha	
attraversato	molte	incarnazioni.	Quale	è	il	signiOicato	di	questa	evoluzione	at-
traverso	 le	 incarnazioni?	 Il	 signiOicato	di	 questa	 evoluzione	 attraverso	 le	 in-
carnazioni	 è	 che,	 da	 incarnazione	 a	 incarnazione,	 l’Io	 lavora	 su	 di	 sè,	 e	 tra-
sforma	i	tre	arti	della	propria	entità.	L’Io	comincia	anzitutto	con	la	trasforma-

 39



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

zione	 del	 suo	 corpo	 astrale.	Nel	 comune	 uomo	 attuale	 questo	 corpo	 astrale	
non	è	mai	tale,	quale	era	prima	che	l’Io	lavorasse	ad	esso	nella	prima	incarna-
zione	terrestre.	Nella	prima	incarnazione	terrestre	l’Io,	dall’interiore,	trasfor-
mò	certe	idee,	sensazioni	e	passioni,	che	originariamente	erano	state	date	al-
l’uomo;	e	da	incarnazione	a	incarnazione,	per	mezzo	di	questo	lavoro	dell’Io,	
sempre	 più	 va	 svolgendosi	 questa	 trasformazione.	 Possiamo	 dunque	 dire:	
«L’uomo,	oggidì,	possiede	non	soltanto	questi	quattro	arti,	corpo	Oisico,	corpo	
eterico,	 corpo	astrale	 e	 l’Io,	ma	per	mezzo	del	 lavoro	dell’Io,	 egli	 ha	nel	 suo	
corpo	astrale	una	parte,	 che	è	 creatura	dell’Io	 stesso.	E	presso	ogni	uomo	 il	
corpo	 astrale	 si	 divide	 oggi	 in	 due	 parti:	 una	 parte	 trasformata	 dall’Io	 –	 e	
un’altra	parte,	non	 trasformata	dall’Io.	E	 sempre	più	proseguirà	questo	pro-
cesso.	Verrà	per	ogni	uomo	un	 tempo,	 in	 cui	 l’intiero	suo	corpo	astrale	 sarà	
creatura	del	suo	Io.	Ci	si	è	abituati,	nella	saggezza	orientale,	a	dare	il	nome	di	
Manas	a	quella	parte	del	corpo	astrale,	che	già	è	stata	trasformata	dall’Io;	 in	
tedesco	si	chiama	Geistselbst,	ossia	Sè	spirituale.	In	tal	modo	l’uomo	è	ancora	
costituito	dai	 suoi	 quattro	 arti,	ma	possiamo	ora	distinguere	 in	 esso	 cinque	
parti:	corpo	Oisico,	corpo	eterico,	corpo	astrale,	Io	–	e	come	quinta	la	parte	tra-
sformata	del	corpo	astrale,	Manas,	o	Sè	spirituale.	Di	guisa	che	possiamo	dire,	
che	in	ogni	uomo	il	corpo	astrale	è	tale,	da	contenere	in	sè	Manas	o	Sè	spiri-
tuale;	questa	è	opera	dell’Io,	un	prodotto	del	lavoro	dell’Io.	L’uomo	continuerà	
a	lavorare	su	di	sè.	La	Terra	attraverserà	altre	incarnazioni,	l’uomo	acquisterà	
gradatamente	la	facoltà,	che	già	oggi	può	essere	acquistata	dagl’iniziati,	di	po-
ter	estendere	il	suo	lavoro	anche	al	corpo	eterico.	Sì,	l’uomo	normale	già	vi	la-
vora	oggidì;	e	quel	tanto	del	suo	corpo	eterico,	che	viene	trasformato	per	ope-
ra	del	suo	Io,	noi	lo	chiameremo	Buddhi	o	Spirito	Vitale.	E	Oinalmente	l’uomo	
arriva	a	trasformare	per	opera	del	suo	Io	anche	il	corpo	Oisico,	e	quel	tanto	di	
corpo	Oisico	che	dall’Io	è	trasformato,	si	chiama	Atma	o	Uomo	Spirito.	

Lasciamo	 spaziare	 ora	 lo	 sguardo	 verso	 un	 lontano,	 lontano	 avvenire,	
quando	 la	 Terra	 avrà	 attraversato	 altre	 forme	planetarie,	 altre	 incarnazioni,	
quando	essa,	come	si	dice	in	occultismo,	sarà	passata	per	lo	Stato	di	Giove,	di	
Venere	 e	 di	 Vulcano;	 l’uomo	 si	 troverà	 allora	 a	 un	 grado	molto	 superiore,	 e	
avrà	trasformato	l’intiero	suo	corpo	astrale	in	Manas,	o	Sè	spirituale,	l’intiero	

 40



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

suo	 corpo	 eterico	 in	 Buddhi,	 o	 Spirito	 vitale,	 e	 l’intiero	 suo	 corpo	 Oisico	 in	
Atma,	o	Uomo-Spirito.	

Paragoniamo	ora	quest’uomo,	come	ci	apparirà	alla	Oine	del	corso	della	no-
stra	evoluzione	terrestre,	con	l’uomo,	quale	egli	era	al	principio	dell’evoluzio-
ne	terrestre.	Al	principio,	vi	era	di	quest’uomo	il	solo	corpo	Oisico.	Questo	era	
compenetrato	dal	corpo	eterico,	dal	corpo	astrale	e	dall’Io,	i	quali	però	appar-
tenevano	 a	 entità	 divine,	 superiori,	 che	 semplicemente	 dimoravano	 in	 essi.	
Alla	Oine	del	corso	dell’evoluzione	terrestre	l’uomo	è	compenetrato	dal	suo	Io,	
e	questo	suo	Io	risiede	esso	stesso	nel	corpo	astrale,	dopo	avere	come	Manas,	
o	Sè	spirituale,	pervaso	il	corpo	astrale;	questo	 lo	ha	poi	pervaso	del	tutto	 il	
corpo	eterico	questo	è	in	tutto	e	per	tutto	impregnato	di	Buddhi	o	di	Spirito	
vitale,	–	e	il	corpo	Oisico	è	completamente	compenetrato	di	Atma	o	di	Uomo-
Spirito,	prodotti	dell’Io.	V’ha	una	potente	differenza	fra	l’uomo	all’inizio	della	
sua	evoluzione,	 e	 l’uomo	alla	 Oine	della	 sua	evoluzione.	 Se	però	 teniamo	ap-
punto	 questa	 differenza	 ben	 presente	 nella	 nostra	mente,	 allora	 ciò	 che	 ho	
presentato	deliberatamente	come	una	contradizione,	cioè,	lo	stato	di	sonno,	ci	
diventa	 chiaro.	 Ed	 è	 proprio	 servendoci	 della	 stessa	 forma	 di	 spiegazione	
adoperata	 dall’esoterismo	 cristiano,	 che	 tutto	 ciò	 ci	 riuscirà	 comprensibile.	
Dobbiamo	spiegarci	chiaramente	quanto	segue:	quando	la	Terra	avrà	raggiun-
to	lo	scopo	della	sua,	evoluzione,	che	cosa	si	presenterà	a	noi	come	corpo	Oisi-
co?	Forse	il	corpo	Oisico	di	oggi?	Questo	no,	davvero!	ma	sarà	ciò	che	di	questo	
corpo	 Oisico	 l’Io	avrà	 fatto.	Questo	corpo	 Oisico	sarà	completamente	spiritua-
lizzato	–	 così	pure	 il	 corpo	eterico	e	 così	pure	 il	 corpo	astrale.	Però	 tanto	 il	
corpo	Oisico	–	quanto	l’eterico	e	l’astrale	–	erano	già	compenetrati	dallo	Spiri-
to,	prima	che	l’uomo	li	spiritualizzasse	col	suo	Io.	Persino	la	pietra,	come	ab-
biamo	detto,	è	oggi	spiritualizzala	dal	corpo	eterico,	dal	corpo	astrale	e	dall’Io,	
che	risiedono	in	mondi	superiori	e	appartengono	alla	pietra.	Così	comprende-
remo	che	l’esoterismo	cristiano	ha	ragione,	quando	dice:	Sì,	ciò	che	abbiamo	
oggi	dinanzi	a	noi	come	corpo	Oisico	umano,	l’uomo	ancora	non	lo	può	domi-
nare;	perchè	egli	non	è	ancora	arrivato	alla	Oine	della	sua	evoluzione,	quando	
dal	suo	 Io	stesso	potrà	 lavorare	nel	corpo	 Oisico.	Anche	ciò	che	ha	nel	corpo	
eterico,	egli	non	lo	può	dominare;	lo	potrà	dominare	soltanto,	quando	la	Terra	

 41



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

sarà	arrivata	alla	condizione	di	Venere.	L’uomo	quindi	non	può	ancora	domi-
nare	il	suo	corpo	Oisico	e	il	suo	corpo	eterico	per	mezzo	del	suo	Io;	potrà	do-
minarli	soltanto,	quando	avrà	sviluppato	Buddhi	e	Atma.	Ma	un	simile	corpo	
Oisico	e	un	simile	corpo	eterico	devono	essere	dominati	per	via	spirituale.	Ciò	
che	l’uomo	stesso	potrà	dare	in	avvenire	al	corpo	Oisico	e	al	corpo	eterico	deve	
già	essere	in	essi.	Anche	oggi	devono	già	esservi,	nel	corpo	eterico	e	nel	corpo	
Oisico,	le	parti	spirituali	che	l’Io	potrà	dar	loro	in	avvenire.	Queste,	al	principio,	
già	erano	dentro	al	corpo	Oisico,	quando	l’uomo	stava	su	Saturno;	erano	in	lui	
quando	 egli	 stava	 sul	 sole,	 e	 in	 lui	 sono	 rimaste.	 Così	 l’esoterismo	 cristiano	
dice	 con	 ragione:	 nel	 corpo	 Oisico	 umano	 già	 vi	 è	 ciò	 che	 un	 giorno	 sarà	 in	
esso,	quando	l’uomo	sarà	giunto	all’apice	della	sua	evoluzione,	ma	è	Atma	di-
vino,	è	entità	divino-spirituale:	e	nel	corpo	eterico	già	vi	è	Buddhi,	ma	è	Spiri-
to	vitale	divino;	e	il	corpo	astrale	dell’uomo,	abbiamo	detto,	si	compone	di	due	
parti,	–	della	parte	che	l’uomo	già	domina,	e	di	quella	che	ancora	non	domina.	
In	quella	parte	che	egli	ancora	non	domina,	che	cosa	vi	è?	Vi	è	pure	un	Sè	spi-
rituale	–	ma	è	un	Sè	spirituale	divino.	Soltanto	in	quella	parte	del	corpo	astra-
le	in	cui	l’Io	già	operava	Oin	dalla	prima	incarnazione,	risiede	la	vera	vita	spiri-
tuale	dell’uomo.	Così	l’uomo	si	presenta	dinanzi	a	noi.	

Guardiamolo	ora	allo	stato	di	veglia;	che	cosa	diremo?	Il	corpo	Oisico,	quale	
ci	appare,	è	soltanto	la	parte	esteriore;	interiormente	esso	è	ciò	che	si	chiama	
entità	atmica;	 interiormente	esso	è	di	entità	divino-spirituali,	superiori,	esso	
viene	interpenetrato	da	entità	divino-spirituali,	elevatissime.	Così	pure	il	cor-
po	eterico:	esteriormente	è	ciò	che	tiene	unito	il	corpo	Oisico,	interiormente	è	
Spirito	vitale	divino.	E	perOino	il	corpo	astrale	è	interpenetrato	dal	Sè	spiritua-
le	divino.	Soltanto	la	parte	trasformata	del	corpo	astrale	è	qualcosa	che	l’Io	si	
è	già	conquistata	da	tutto	questo	insieme.	

Consideriamo	ora	l’uomo	che	dorme.	Qui	subito	sparisce	ogni	contradizio-
ne.	 Ci	 avviciniamo	 all’uomo	 che	 dorme	 e	 vediamo	 che	 l’uomo,	 come	 corpo	
astrale	e	Io,	sta	di	fuori.	L’uomo	abbandona	tranquillamente	ogni	notte	il	suo	
corpo	Oisico	e	il	suo	corpo	eterico.	Se	egli	abbandonasse	il	corpo	Oisico,	senza	
che	ad	esso	fosse	provveduto	per	via	divino-spirituale,	egli	lo	ritroverebbe	di-

 42



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

strutto	la	mattina	al	suo	ritorno.	Ma	un	elemento	Oisico	divino-spirituale	e	un	
elemento	eterico	divino-spirituale	stanno	dentro	e	rimangono	dentro	al	corpo	
Oisico,	 quando	 il	 corpo	 Oisico	 e	 il	 corpo	 eterico	 giacciono	nel	 letto	 e	 il	 corpo	
astrale	e	l’Io	sono	usciti.	 Il	corpo	Oisico	e	il	corpo	eterico	sono	pervasi	da	es-
senza	divina	atmica,	e	da	essenza	divina	budhica.	

Rivolgiamo	 ora	 lo	 sguardo	 al	 principio	 della	 nostra	 evoluzione	 terrestre,	
quando	 l’Io	 nulla	 ancora	 aveva	 conquistato	 nell’uomo.	 Quando	 l’uomo	 non	
aveva	ancora	vissuto	la	sua	prima	incarnazione,	l’Io	allora	non	era	ancora	col-
legato	con	 i	 tre	arti,	 corpo	 Oisico,	 corpo	eterico	e	corpo	astrale.	Dalla	 luna	ci	
vennero	tramandati	il	corpo	Oisico,	il	corpo	eterico	e	il	corpo	astrale	e	soltanto	
sulla	Terra	vi	penetrò	dentro	 l’Io.	 In	essi	però	era	 l’Io	divino;	non	avrebbero	
potuto	esistere,	se	questo	Io	divino	non	li	avesse	completamente	compenetra-
ti;	il	corpo	astrale	era	interpenetrato	da	un	Sè	spirituale	divino,	il	corpo	eteri-
co	da	uno	spirito	vitale	divino,	e	il	corpo	Oisico	era	pervaso	da	un	elemento	di-
vino	atmico,	ossia	dall’Uomo-Spirito.	E	ora	guardiamo	ancora	più	indietro	sul-
l’evoluzione	 lunare,	 su	 quella	 solare,	 e	 su	 quella	 saturnia.	 Sopra	 Saturno	 lo	
Spirito	vitale	divino,	che	ancora	di	notte	dimora	nell’uomo	giacente	nel	letto,	
era	tale,	che	formò	il	corpo	umano	e	precisamente	il	corpo	Oisico	–	come	qual-
cosa	di	minerale;	durante	lo	stato	solare	lo	formò	come	qualcosa	di	vegetale;	
sulla	luna	lo	potè	formare	come	qualcosa,	che	sentiva	piacere	e	dolore,	ma	che	
non	poteva	 ancora	dire	 «Io»	 a	 sè	medesimo.	 Il	 corpo	ha	 attraversato	 questi	
stadii	inferiori,	–	ora	passiamo	alla	vera	incarnazione	terrestre.	

In	 questa,	 il	 corpo	 Oisico	 umano,	 attraverso	 una	 ulteriore	 trasformazione,	
doveva	ancora	maggiormente	perfezionarsi.	Quale	cosa	esso	prima	non	pote-
va	ancora	fare?	Che	cosa	gli	era	del	tutto	estranea?	Che	cosa	lo	spirito	divino	
aveva	 trattenuto	presso	di	 sè?	Che	 cosa	non	aveva	 ancora	 affatto	 afOidato	 al	
corpo	 umano?	 La	 facoltà	 che	 dalla	 sua	 interiorità	 l’anima	 si	 esprimesse	 in	
suono.	Era	muto,	questo	corpo	umano,	quando	si	trovava	allo	stadio	di	anima-
le	sulla	luna.	La	facoltà	di	far	risonare	esteriormente	la	propria	interiorità	era	
ancora	presso	Dio,	non	era	ancora	stata	afOidata	all’essere	che	doveva	abitare	
in	 quel	 corpo.	 Sebbene	 vi	 siano	 degli	 esseri	 animali,	 che	 oggi	 già	 possono	

 43



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

emettere	suoni,	si	tratta	di	qualcosa	di	diverso,	essi	si	trovano	ancora	in	con-
dizioni	affatto	differenti	–	emettono	suoni,	ma	è	la	Divinità	che	risuona	in	essi.	
L’esprimere	con	parole	gl’interiori	sentimenti	dell’anima	fu	concesso	all’uomo	
per	la	prima	volta	sulla	Terra.	Prima	gli	uomini	erano	muti.	Questa	facoltà	del-
la	parola	venne	dunque	conferita	all’essere	umano	con	la	sua	esistenza	terre-
stre.	

Consideriamo	ora	nel	suo	insieme	tutto	quello	che	abbiamo	richiamato	di-
nanzi	all’anima	nostra,	e	diremo:	L’intiera	evoluzione	è	stata	guidata	in	modo,	
che	la	facoltà	della	favella,	la	parola,	era	originariamente	presso	Dio,	e	che	Dio	
ha	creato	dapprima	le	condizioni	preliminari,	perchè	l’umano	apparato	Oisico	
ne	acquistasse	la	capacità	e	che	questa	parola,	dall’interiorità,	potesse	risuo-
nare	 esteriormente.	 Tutto	 venne	 diretto	 e	 guidato	 in	 questo	modo.	 Come	 il	
Oiore	 nel	 suo	 seme,	 così	 l’uomo	 che	 produce	 suono,	 l’uomo	 parlante,	 ossia	
l’uomo	dotato	della	parola	e	del	Logos,	era	già	come	seme	su	Saturno.	Il	suono	
però	stava	nascosto	nel	seme;	dal	seme	si	è	prima	sviluppato,	così	come	l’in-
tiera	pianta	sta	nascosta	nel	seme	e	da	esso	si	sviluppa.	–	Guardiamo	ora	in-
dietro	 e	 consideriamo	 il	 corpo	 Oisico	 umano,	 quale	 già	 era	 sopra	 Saturno,	 e	
domandiamoci:	donde	viene	questo	cono	 Oisico	urriano?	Quale	è	 la	sua	base	
primordiale?	Quale	è	la	cosa	senza	la	quale	esso	non	avrebbe	mai	potuto	at-
traversare	l’intiera	evoluzione?	

Questo	corpo	Oisico	umano	proviene	dalla	Parola	o	dal	Logos.	Perchè	già	al-
lora,	su	Saturno,	esso	era	guidato	in	modo,	da	divenire	più	tardi	un	essere	par-
lante,	un	testimonio	del	Logos.	Se	oggi	siamo	fatti	a	questo	modo,	e	che	il	cor-
po	umano	abbia	 la	sua	 forma	attuale	deriva	dal	 fatto,	 che	a	base	dell’intiero	
schema	della	nostra	creazione	era	la	«Parola».	Sulla	Parola	è	ediOicato	l’intiero	
corpo	 umano,	 e	 Oin	 dal	 principio	 è	 disposto	 in	modo,	 che	 da	 esso	 in	 ultimo	
possa	scaturire	la	Parola.	Quando	dunque	il	cristiano	esoterico	guarda	questo	
corpo	umano	Oisico,	e	chiede:	Quale	ne	è	l’archetipo	originario,	e	quale	è	la	sua	
riproduzione?	dice	allora	a	sè	stesso.	Questo	corpo	Oisico	umano	ha	il	suo	ar-
chetipo	nella	Parola	o	nel	Logos;	il	Logos,	o	la	Parola,	operava	sin	da	principio	
nel	corpo	Oisico	dell’uomo	–	e	il	Logos	opera	oggi	ancora,	quando	il	corpo	Oisi-

 44



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

co	umano	giace	nel	letto,	ed	è	abbandonato	dall’Io,	allora	il	Logos	divino	opera	
nelle	 membra	 abbandonate	 dall’uomo.	 Se	 dunque	 cerchiamo	 l’origine	 pri-
mordiale	del	corpo	Oisico,	diciamo:	Anzitutto	il	Logos,	o	la	Parola.	

E	ora	proseguiamo	oltre	nell’evoluzione.	Saturno	passò	nello	stato	solare;	al	
corpo	Oisico	umano	venne	aggiunto	il	corpo	vitale,	ma	che	cosa	doveva	veriOi-
carsi	perchè	il	progresso	potesse	svolgersi	come	appunto	si	è	svolto?	

Mentre	sopra	Saturno	il	corpo	Oisico	era	una	specie	di	macchina,	una	specie	
di	automa,	ma	in	tutto	e	per	tutto	impregnato	e	sorretto	dal	Logos,	si	aggiunse	
ad	esso	sul	sole	il	corpo	vitale,	e	in	questo	operava	lo	Spirito	vitale	divino.	So-
pra	Saturno	–	si	può	dire	–	 il	corpo	umano	è	una	espressione	del	Logos.	Sa-
turno	perisce;	questo	corpo	umano	s’incarna	nuovamente	sul	sole;	qui	al	cor-
po	Oisico	si	congiunge	il	corpo	vitale	compenetrato	dallo	Spirito	vitale.	Il	Logos	
divenne	Vita,	sul	Sole	e	contemporaneamente	sollevò	di	un	gradino	l’umanità.	
Il	Logos	divenne	Vita	sul	Sole!	E	ora	andiamo	innanzi.	–	Sulla	Luna	si	congiun-
se	all’uomo	 il	 corpo	astrale.	Che	cosa	è	 il	 corpo	astrale?	Appare	ancora	oggi	
alla	coscienza	chiaroveggente,	come	un’aura	che	circonda	l’uomo.	È	un	corpo	
di	luce,	che	però	nello	stato	della	nostra	coscienza	attuale	non	può	essere	vi-
sto.	Ma	se	viene	osservato	con	la	coscienza	chiaroveggente	è	luce,	 luce	spiri-
tuale;	 e	 la	 nostra	 luce	 Oisica	 è	 soltanto	 luce	 spirituale	 trasformata.	 Anche	 la	
luce	Oisica	solare	è	l’incarnazione	della	luce	divino-spirituale	aurica	del	mon-
do,	questa	ne	è	la	base.	V’ha	nel	mondo	odierno	una	luce	che	afOluisce	all’uo-
mo	dal	sole.	Ma	vi	è	anche	un’altra	luce,	che	si	effonde	dalla	sua	luce	interiore.	
–	 Sulla	 Luna,	 il	 corpo	 astrale	 dell’uomo	 riluceva	 ancora	per	 gli	 esseri	 che	 si	
trovavano	attorno	a	lui.	Così	sulla	Luna	il	corpo	di	luce	astrale	dell’uomo	ven-
ne	ad	aggiungersi	al	corpo	Oisico	e	al	corpo	eterico.	

E	ora	contempliamo	l’intiero	corso	dell’evoluzione.	Sopra	Saturno	abbiamo	
il	corpo	Oisico	quale  
espressione	del	Logos;	 sul	Sole	vi	 si	aggiunge	 il	 corpo	eterico,	quale	espres-
sione	 dello	 spirito	 vitale:	 il	 Logos	 divenne	 Vita.	 Sulla	 Luna	 vi	 si	 aggiunge	 il	
corpo	di	luce!	La	Vita		divenne	luce!	e	così	abbiamo	il	corso	seguito	dall’evolu-
zione	del	corpo	umano.	Quando	l’uomo	venne	sulla	Terra,	egli	era	la	creatura	

 45



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

di	entità	divino-spirituali.	Egli	esisteva	allora,	perchè	nel	suo	corpo	Oisico,	nel	
suo	corpo	eterico,	e	nel	suo	corpo	astrale	viveva	il	Logos,	che	era	Vita	e	diven-
ne	Luce.	E	ora,	che	cosa	successe	sulla	Terra?	Per	l’uomo	e	nell’uomo	venne	ad	
aggiungersi	 l’Io.	 Per	 virtù	 di	 questo	 fatto,	 però,	 l’uomo	divenne	 capace,	 non	
soltanto	di	 vivere	nella	 luce,	 nella	 vita	 –	ma	divenne	 capace	di	 contemplare	
tutto	ciò	dal	di	fuori,	di	porsi	di	fronte	al	Logos	–	alla	vita	–	alla	luce.	Per	mez-
zo	di	ciò	tutto	questo	divenne	per	lui	materiale,	conseguì	esistenza	materiale.	
–	E	se	col	nostro	pensiero	avremo	potuto	inoltrarci	a	tanto,	allora	avremo	Ois-
sato	a	un	dipresso	 il	punto,	dal	quale	 cominceremo	 la	prossima	volta	a	mo-
strare,	come	da	quell’uomo,	nato	dalla	Divinità,	sia	venuto	l’uomo	attuale,	do-
tato	dell’Io.	Poichè	vediamo,	che	prima	dell’uomo	attuale	dotato	dell’Io	esiste-
va	il	pre-uomo	divino.	–	Ciò	che	l’uomo	si	è	conquistato	per	mezzo	del	suo	Io,	
egli	lo	sottrae	ogni	notte	al	corpo	Oisico	e	al	corpo	eterico;	ciò	che	in	lui	sem-
pre	vi	era,	rimane	dentro	e	provvede	al	corpo	Oisico	e	al	copro	eterico,	quando	
l’uomo	perOidamente	 li	 abbandona,	e	non	se	ne	cura;	 là	dentro	essa	rimane,	
quella	entità	originaria	divino-spirituale.	

Tutto	ciò	che	abbiamo	cercato	di	rappresentarci,	con	espressioni	dell’esote-
rismo	 cristiano,	 come	 segreto	 profondo	 dell’esistenza,	 e	 che	 era	 ben	 noto	 a	
«coloro	che	nei	primi	tempi	erano	ministri	del	Logos»	viene	detto	chiaramen-
te	 con	 frasi	 grandiose,	 lapidarie,	 nel	 Vangelo	 di	 Giovanni.	 Occorre	 però	 che	
queste	prime	parole	siano	tradotte	in	modo	giusto,	secondo	il	loro	vero	senso.	
Tradotte	giustamente,	queste	parole	ci	presentano	lo	stato	di	fatto,	che	appun-
to	abbiamo	esposto.	Poniamo	questo	stato	di	fatto	nuovamente	dinanzi	all’a-
nimo	nostro,	per	poterne	comprendere	appieno	il	preciso	valore.	

Nel	principio	era	 il	Logos,	quale	archetipo	del	corpo	 Oisico	umano;	ed	egli	
stava	a	base	delle	cose	tutte.	Tutti	gli	animali,	le	piante	e	i	minerali	sono	sorti	
dopo;	 su	 Saturno	 non	 esisteva	 di	 tutto	 ciò	 veramente	 che	 il	 solo	 uomo.	 Sul	
Sole	vi	si	aggiunse	il	regno	animale,	sulla	Luna	il	regno	vegetale,	e	sulla	Terra	
il	regno	minerale.	Sul	Sole	il	Logos	divenne	Vita,	e	Luce	divenne	sulla	Luna,	e	
ciò	che	il	Logos	è	divenuto,	è	comparso	dinanzi	agli	uomini	quando	l’uomo	fu	
dotato	dell’Io.	Ma	l’uomo	doveva	anzitutto	imparare	a	conoscere,	che	cosa	fos-

 46



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

se	il	Logos,	e	sotto	quale	forma	esso	appaia	in	ultimo.	Dapprima	vi	era	il	Lo-
gos,	poi	divenne	vita,	e	poi	luce,	e	questa	luce	vive	nel	corpo	astrale.	E	la	luce	
risplendette	nell’interiorità	umana,	nelle	tenebre,	nell’ignoranza.	E	l’esistenza	
terrestre	ha	per	Oinalità,	che	l’uomo	trionOi	interiormente	delle	tenebre,	afOin-
chè	possa	riconoscere	la	luce	del	Logos.	

Lapidarie,	e	forse	–	come	molti	diranno	–	difOicili	a	intendere,	sono	dunque	
queste	prime	parole	del	Vangelo	di	Giovanni.	Ma	può	ciò	che	di	più	profondo	
v’ha	nel	mondo	essere	detto	con	parole	superOiciali?	Non	è	strana	l’idea,	non	è	
un	vero	sacrilegio	ritenere,	che	mentre	per	comprendere	il	meccanismo	di	un	
orologio,	occorre	penetrare	profondamente	con	 l’intelligenza	nella	natura	di	
esso,	per	comprendere	il	divino	nel	mondo	debba	invece	bastare	la	semplice	
mente	umana	più	primitiva,	più	ingenua?	È	male	che	per	l’umanità	attuale	si	
sia	veriOicato	il	 fatto,	che,	ogni	qual	volta	viene	accennato	alle	profondità	dei	
documenti	 religiosi,	 si	 dica:	 Oh,	 perchè	 tutte	 queste	 spiegazioni	 complicate,	
tutto	questo	deve	essere	facile	e	semplice!	Ma	soltanto	colui,	che	ha	la	buona	
intenzione	e	 la	buona	volontà	di	approfondire	 i	grandi	 fatti	cosmici,	penetra	
nel	profondo	signiOicato	di	parole,	come	quelle	che	si	trovano	al	principio	del	
più	profondo	dei	Vangeli,	 nel	Vangelo	di	Giovanni;	 parole	 che	 sono	una	 tra-
scrizione	della	scienza	dello	Spirito.	

E	ora	traduciamo	le	parole	del	principio.	Nel	principio	era	il	Verbo	e	il	Ver-
bo	era	appresso	Dio	e	il	Verbo	era	un	Dio	(o	era	divino).	Questo	era	nel	Princi-
pio	appresso	Dio.	Per	mezzo	di	lui	le	cose	tutte	divennero	e	senza	questo	Ver-
bo	nulla	divenne	di	 ciò	che	è	divenuto.	 In	 lui	era	 la	Vita	e	 la	Vita	divenne	 la	
Luce	 degli	 uomini.	 E	 la	 Luce	 splendette	 tra	 le	 tenebre,	 ma	 le	 tenebre	 non	
l’hanno	compresa.	

Come	le	tenebre	gradatamente	arrivino	alla	comprensione,	questo	vien	rac-
contato	nel	seguito	del	Vangelo	di	Giovanni.	

 47



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

III	-	La	missione	della	Terra	

Ieri	abbiamo	visto	quale	profondo	contenuto	stia	nascosto	nelle	prime	pa-
role	del	Vangelo	di	Giovanni	e	possiamo	riassumere	le	nostre	osservazioni	al	
riguardo,	dicendo:	abbiamo	visto	che	lo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	ac-
cenna	 al	 divenire	 del	 pre-uomo	 in	 un	passato	 primordiale,	 accenna	 a	 come,	
nel	senso	dell’esoterismo	cristiano,	tutto	venga	ricondotto	alla	Parola	o	al	Lo-
gos,	il	quale	era	creatore	già	durante	l’antica	epoca	saturnia	ed	è	poi	diventato	
vita	–	e	poi	luce	–;	vita,	mentre	la	nostra	Terra	ha	attraversato	il	suo	stato	so-
lare,	–	luce,	mentre	essa	ha	attraversato	l’antico	stato	lunare.	Ciò	dunque	che	
l’uomo	era	divenuto,	sotto	l’inOluenza	di	forze	e	di	entità	divino-spirituali	nel	
corso	dei	tre	stati	planetari,	divenne	pervaso	dall’Io	umano,	quando	la	Terra	
appunto	divenne	il	nostro	pianeta	odierno.	Di	guisa	che	si	può	dire:	come	una	
specie	 di	 seme,	 è	 venuta	 dall’Antica	 Luna	 sulla	 Terra,	 un’entità,	 costituita	 di	
corpo	Oisico	proveniente	dalla	Parola	Primordiale	divina,	di	corpo	eterico	o	vi-
tale,	 proveniente	dalla	 vita	divina,	 e	 di	 corpo	 astrale,	 proveniente	dalla	 luce	
divina.	 Nell’interiorità	 di	 questa	 entità	 venne,	 durante	 l’esistenza	 terrestre,	
accesa	la	luce	stessa	dell’Io;	questa	triplice	corporeità,	corpo	Oisico,	corpo	ete-
rico	 e	 corpo	 astrale	 diventò	 capace	 di	 enunciare	 in	 sè	 stessa	 l’«Io	 sono»,	 di	
guisa	che,	in	un	determinato	modo,	possiamo	chiamare	l’evoluzione	della	Ter-
ra	 l’evoluzione	 dell’«Io	 sono»,	 dell’autocoscienza	 dell’uomo.	 E	 questo	 «Io	
sono»,	 questa	 capacità	 di	 piena	 autocoscienza	 si	 è	 palesata	durante	 il	 corso	
dell’umanità	 terrestre	 soltanto	 lentamente	 e	 gradatamente.	 Dobbiamo	 ren-
derci	 conto,	 di	 come	 fosse	 l’evoluzione	 dell’umanità	 terrestre,	 in	 quanto	 in	
essa	lentamente	e	gradatamente	è	venuto	a	esistenza	l’Io,	la	completa	autoco-
scienza.	

Vi	fu	un	tempo	nella	nostra	evoluzione	terrestre,	a	cui	diamo	il	nome	di	an-
tica	epoca	lemurica;	è	il	tempo	più	antico,	in	cui	l’uomo	sia	comparso	nell’esi-
stenza	terrestre	con	la	forma,	con	cui	oggi	unicamente	si	riscontra.	Per	la	pri-
ma	volta	si	è	veriOicato,	nell’antica	epoca	lemurica,	ciò	che	chiamiamo	l’incar-
nazione	dell’Io,	 dell’entità	 propriamente	più	 intima	dell’uomo,	 nei	 tre	 corpi,	

 48



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

astrale,	eterico	e	Oisico.	Venne	poi	l’epoca	atlantea,	in	cui	l’uomo	ha	dimorato	
per	 la	 maggior	 parte	 sull’antico	 continente	 atlanteo,	 una	 regione,	 che	 oggi	
forma	il	fondo	dell’Oceano	Atlantico,	e	che	è	stata	sommersa	per	mezzo	della	
grande	inondazione	atlantea,	di	cui	il	ricordo	è	stato	conservato	nelle	leggen-
de	del	Diluvio	presso	quasi	tutti	i	popoli.	L’uomo	allora,	durante	l’epoca	posta-
tlantea,	s’incarnò	a	seconda	della	sua	più	intima	essenza,	in	una	serie	d’incar-
nazioni	che	si	sono	susseguite	Oino	ai	nostri	giorni.	Veramente	le	nostre	anime	
si	 erano	 incarnate	 in	 una	 entità	 triplice,	 costituita	 di	 corpo	 Oisico,	 eterico	 e	
astrale,	quali	abbiamo	imparato	a	conoscerli	per	la	prima	volta	nell’epoca	le-
murica.	Ciò	che	ha	preceduto	quell’epoca	formerà	argomento	in	seguito	di	un	
altro	esame.	–	Dobbiamo	risalire	molto	indietro	dunque,	se	vogliamo	conside-
rare	 il	corso	dell’evoluzione,	e	 l’uomo	si	evolve	soltanto	 lentamente	e	grada-
tamente	alla	sua	esistenza	odierna.	Che	cosa	chiamiamo	in	occultismo,	in	sen-
so	spirituale-scientiOico,	la	nostra	«esistenza	odierna?»	

Chiamiamo	nostra	esistenza	odierna	quello	stato	di	coscienza,	che	 	l’uomo	
ha	oggidì	dalla	mattina,	quando	si	desta,	Oino	alla	sera,	quando	si	addormenta.	
In	esso	 l’uomo	vede,	per	mezzo	dei	 suoi	 sensi	 Oisici	 esteriori,	 le	 cose	 che	gli	
stanno	d’attorno.	Dalla	sera,	quando	si	addormenta,	Oino	alla	mattina,	quando	
si	 sveglia,	 egli	non	vede	 le	 cose	 che	gli	 stanno	d’attorno.	Perchè?	–	Noi	 sap-
piamo,	che	la	causa	di	ciò	si	è,	che	per	le	attuali	condizioni	dell’evoluzione,	il	
vero	uomo	interiore,	dunque	l’Io	e	il	corpo	astrale,	sono,	durante	il	giorno,	nel	
corpo	 Oisico	e	nel	 corpo	eterico	sul	piano	 Oisico,	 cioè,	nel	mondo	 Oisico.	 Ivi	 il	
corpo	astrale	e	l’Io	possono	servirsi	degli	organi	Oisici	dei	sensi,	possono	udire	
e	 guardare	 fuori	 nel	 mondo	 e	 percepire	 le	 cose	 Oisiche.	 Dalla	 sera,	 in	 cui	
l’uomo	si	addormenta,	Oino	alla	mattina,	 in	cui	si	desta,	 l’Io	e	il	corpo	astrale	
sono	al	di	fuori	del	mondo	Oisico,	sul	piano	astrale.	Ivi	essi	sono	staccati	dagli	
occhi	Oisici	e	dagli	orecchi	Oisici;	non	possono	ivi	percepire	ciò	che	li	circonda.	
Questa	 condizione,	ossia	un	 tale	 cambiamento	nell’uomo	 fra	veglia	diurna	e	
sonno	notturno	si	è	sviluppato	soltanto	lentamente	e	gradatamente.	Non	era	
ancora	 così,	 allorchè	 l’uomo	 ha	 attraversato	 per	 la	 prima	 volta,	 nell’antico	
tempo	lemurico,	una	incarnazione	Oisica.	Allora	l’uomo	non	stava	che	per	bre-
vissimo	tempo	–	certo	non	tanto	come	oggi	–	col	suo	Io	e	il	suo	corpo	astrale	

 49



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

dentro	al	suo	corpo	Oisico.	Per	il	fatto,	però,	che	l’uomo	stava	maggior	tempo	
fuori	del	suo	corpo	Oisico	e	che	da	sveglio	non	scendeva	dentro	esso	corpo	che	
per	breve	tempo,	la	vita	era	in	generale	durante	l’epoca	lemurica	ancora	affat-
to	diversa.	Non	è	che	lentamente	e	gradatamente	che	l’uomo,	se	proprio	non	
sogna,	è	andato	perdendo	del	tutto	la	coscienza	durante	la	notte.	La	coscienza	
era	ancora	distribuita	durante	l’epoca	lemurica	fra	giorno	e	notte	in	modo	af-
fatto	diverso.	Allora	tutti	gli	uomini	avevano	ancora	un’ottusa	coscienza	chia-
roveggente.	 Quando	 di	 notte	 stavano	 al	 di	 fuori	 del	 corpo	 Oisico	 nel	mondo	
spirituale	percepivano	–	(se	pur	non	così	chiaramente	come	l’uomo	vede	at-
tualmente	di	giorno	le	cose	Oisiche)	il	mondo	spirituale.	Non	bisogna	sempli-
cemente	paragonare	questo	percepire	con	il	sogno	odierno.	Il	sogno	odierno	è	
soltanto	un	ultimo	residuo	completamente	deperito	di	questa	antica	chiaro-
veggenza.	 Certamente	 l’uomo	 percepiva	 allora	 delle	 immagini,	 come	 anche	
oggi	ne	percepisce	nel	sogno;	ma	queste	immagini	avevano	signiOicato	molto	
reale.	Rendiamoci	 chiaramente	 conto	quale	 fosse	 il	 signiOicato	di	 queste	 im-
magini.	

Negli	 antichi	 tempi	 l’uomo,	quando	durante	una	breve	parte	delle	24	ore,	
molto	 più	 breve	 di	 oggi,	 viveva	 nella	 coscienza	 diurna,	 egli	 poteva	 vedere	 i	
corpi	Oisici	esteriori	soltanto	in	modo	ottuso,	come	avvolti	nella	nebbia.	Il	fatto	
di	vedere	le	cose	Oisiche	come	si	vedono	oggidì,	non	si	è	veriOicato	che	lenta-
mente.	Di	 giorno,	 l’uomo	vedeva	allora	 i	 primi	 accenni	di	 corpi	 Oisici	 avvolti	
nella	nebbia	–	così	come	oggi,	per	le	strade,	in	una	serata	di	nebbia,	si	vedono	
i	 lampioni	 circondati	 di	 nebbia,	 come	 da	 una	 specie	 di	 aura	 di	 luce.	 Questo	
non	è	che	parvenza:	ma	così	l’uomo	ha	veduto	dapprima	apparire	i	corpi	Oisici	
attorno	a	lui;	e	quando	si	addormentava,	egli	non	sprofondava	nell’incoscien-
za,	ma	vedeva	sorgere,	durante	la	coscienza	di	sonno,	delle	immagini,	in	colori	
e	in	forme.	Attorno	all’uomo,	allora,	era	un	mondo,	in	confronto	del	quale	og-
gidì	il	più	vivace	mondo	di	sogno	non	è	che	una	debole	eco	nebulosa.	Queste	
immagini	signiOicavano	un	elemento	animico	e	spirituale	nell’ambiente	circo-
stante.	–	Se	dunque	a	quei	tempi,	al	principio	del	corso	del	suo	cammino	ter-
restre,	l’uomo	si	avvicinava,	durante	la	peregrinazione	notturna,	a	un	essere	a	
lui	nocivo,	non	lo	vedeva,	come	oggi	lo	si	vede,	–	non	vedeva	dunque	un	leone,	

 50



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

che	gli	si	avvicinava,	come	una	Oigura	di	leone,	–	ma	vedeva	sorgere	un’imma-
gine	di	colori	e	di	forme,	ciò	che	gli	palesava	istintivamente:	qui	c’è	qualcosa	
di	nocivo	per	te,	questo	ti	mangia,	e	devi	evitarlo.	Queste	immagini	ritraevano	
veramente	ciò	che	di	spirituale-animico	si	svolgeva	attorno	all’uomo.	Di	notte	
si	 vedeva	 tutto	 lo	 spirituale-animico,	 e	 molto	 lentamente	 e	 gradatamente	
l’evoluzione	 si	 effettuava	 in	 modo,	 che	 l’uomo	 si	 andava	 immergendo	 per	
sempre	maggior	 tempo	 nel	 suo	 corpo	 Oisico,	 la	 notte	 diventava	 sempre	 più	
breve	e	il	giorno	sempre	più	lungo;	e	quanto	più	l’uomo	si	familiarizzava	col	
suo	 corpo	 Oisico,	 tanto	 più	 andavano	 svanendo	 le	 immagini	 chiaroveggenti	
notturne,	 –	 tanto	 più	 sorgeva	 l’attuale	 coscienza	 diurna.	 Ma	 non	 dobbiamo	
dimenticare,	che	una	vera	reale	autocoscienza,	quale	l’uomo	deve	conseguirla		
durante	 l’esistenza	 terrestre,	 non	 si	 può	 acquistare,	 che	 immergendosi	 nel	
corpo	Oisico.	L’uomo,	prima,	non	si	sentiva	come	un	essere	indipendente,	ma	
come	un	arto	delle	entità	divino-spirituali,	dalle	quali	è	germogliato.	Come	la	
mano	si	sente	un	arto	dell’organismo,	così	 l’uomo,	quando	aveva	ancora	una	
chiaroveggenza	ottusa,	si	sentiva	come	una	parte	della	coscienza	divino-spiri-
tuale,	dell’Io	divino.	L’uomo	non	avrebbe	detto	di	sè	stesso	«Io	sono»,	ma	«Dio	
è	–	e	io	in	lui».	

Ma,	come	sempre	meglio	comprenderemo,	alla	Terra,	che	aveva	traversato	
nella	sua	evoluzione	tre	gradi	antecedenti,	come	Saturno,	Sole	e	Luna,	era	as-
segnata	una	missione	affatto	speciale.	Non	immaginatevi,	che	si	possano	con-
siderare	gli	stati	planetari	uno	accanto	all’altro,	di	guisa	che	un	pianeta	abbia	
valore	uguale	all’altro.	Di	una	semplice	ripetizione	di	ciò	che	già	è	stato,	non	
può	trattarsi	nella	creazione	divina.	Ogni	esistenza	planetaria	ha	un	ben	de-
terminato	compito.	La	nostra	Terra	ha	la	missione,	che	gli	esseri,	che	si	devo-
no	evolvere	su	di	essa,	debbano	sviluppare	Oino	al	massimo	grado	l’elemento	
dell’amore.	 L’amore	 dovrà	 permeare	 completamente	 in	 tutto	 e	 per	 tutto	 la	
Terra,	quando	essa	sarà	arrivata	alla	Oine	della	sua	evoluzione.	–	Rendiamoci	
conto	di	ciò	che	questo	signiOica:	la	Terra	è	lo	stato	planetario	per	l’evoluzione	
dell’amore.	

 51



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Noi	diciamo	nella	scienza	dello	Spirito,	che	 la	Terra	è	stata	preceduta	dal-
l’antica	Luna.	Questa	antica	Luna,	come	grado	planetario,	aveva	pure	una	mis-
sione.	Essa	non	aveva	ancora	il	compito	di	sviluppare	l’amore,	doveva	essere	il	
pianeta	o	 il	Cosmo	della	saggezza.	Prima	del	nostro	stato	terrestre,	 il	nostro	
pianeta	ha	 attraversato	 il	 grado	della	 saggezza.	Un	esame	 semplice	 e,	 si	 po-
trebbe	dire,	logico,	ve	lo	può	dimostrare.	Guardatevi	attorno	nella	natura	con	
tutte	le	sue	entità.	Non	le	guardate	col	vostro	semplice	intelletto,	ma	con	il	vo-
stro	 cuore	 e	 con	 le	 vostre	 forze	 affettive	 e	 troverete	 ovunque	 saggezza	 im-
pressa	nella	natura.	Questa	saggezza,	di	cui	qui	si	parla,	è	intesa	nel	senso,	che	
sta,	come	una	specie	di	sostanza	spirituale,	a	base	delle	cose	tutte.	Contempla-
te	qualsivoglia	cosa	nella	natura;	prendete,	per	esempio,	un	pezzo	di	femore,	e	
vedrete,	che	non	si	tratta	di	un	masso	solido,	ma	di	una	serie	di	travicelli	sotti-
li	disposti	ora	in	questa,	ora	in	quella	direzione,	ordinati	in	modo	da	formare	
una	meravigliosa	armatura;	e	chi	investiga	la	legge	secondo	la	quale	sono	di-
sposti,	trova,	che	è	stata	seguita	quella	del	minimo	impiego	di	materiale	per	il	
massimo	 sviluppo,	 afOinchè	 il	 femore	possa	 sostenere	 la	parte	 superiore	del	
corpo	umano.	L’arte	dei	nostri	ingegneri	non	è	ancora	arrivata	a	tanto,	da	po-
tere	ediOicare	un’armatura	così	ingegnosa,	come	quella	costruita	dalla	saggez-
za	 che	 domina	 ovunque.	 Solo	 più	 tardi	 l’uomo	 possederà	 tale	 saggezza.	 La	
saggezza	 divina	 pervade	 l’intiera	 natura;	 la	 saggezza	 umana	 non	 arriverà	 a	
tanto	che	a	poco	a	poco.	Nel	corso	del	 tempo	 la	saggezza	umana	conseguirà	
interiormente,	ciò	che	la	saggezza	divina	ha	occultato	nella	Terra.	Ma	nel	me-
desimo	senso,	come	la	saggezza	è	stata	preparata	sulla	Luna,	di	guisa	che	ora	
si	trova	ovunque	sulla	Terra,	viene	ora	preparato	l’amore	sulla	Terra.	Se	vi	riu-
scisse	di	guardare	indietro	chiaroveggentemente	all’antica	Luna,	potreste	ve-
dere,	che	allora	tale	saggezza	non	era	in	tutte	le	cose:	molte	di	queste	vi	sem-
brerebbero	ancora	poco	saggie,	e	soltanto	durante	il	corso	dell’intiera	evolu-
zione	 lunare	 la	 saggezza	 si	 è	 impressa	 dentro	 nelle	 cose;	 e	 quando	 la	 Luna	
ebbe	 terminato	 la	 sua	 evoluzione,	 tutto	 ne	 era	 talmente	 impregnato,	 che	
ovunque	vi	era	saggezza.	–	La	saggezza	 interiore	penetrò	con	 l’uomo,	con	 la	
comparsa	dell’Io	sulla	Terra.	Questa	saggezza	interiore	deve	essere	però	svi-
luppata	dall’uomo	soltanto	gradatamente.	Come	sulla	Luna	si	è	sviluppata	la	

 52



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

saggezza,	 di	 guisa	 che	 essa	 sta	 ora	 nelle	 cose,	 così	 si	 sviluppa	 ora	 l’amore.	
Dapprima	 è	 comparso	nell’esistenza	durante	 il	 tempo	 lemurico,	 nell’aspetto	
più	 basso,	 in	 quello	 sensuale;	 nel	 corso	 dell’esistenza	 terrestre,	 esso	 però	
sempre	più	e	più	si	spiritualizzerà,	Oinchè	in	ultimo,	quando	la	Terra	sarà	arri-
vata	alla	Oine	della	sua	evoluzione,	l’intiera	esistenza	sarà	impregnata	di	amo-
re	–	come	oggi	è	impregnata	di	saggezza	–	per	mezzo	dell’opera	degli	uomini,	
se	questi	compiranno	la	loro	missione.	–	E	la	Terra	passerà	in	uno	stato	plane-
tario	avvenire	–	questo	lo	chiamiamo	Giove;	gli	esseri	però,	che	si	aggireranno	
su	Giove	 come	gli	uomini	 sulla	Terra,	 troveranno	ugualmente	 tutti	 gli	 esseri	
olezzanti	dell’amore,	che,	come	uomini,	essi	stessi	vi	hanno	posto	dentro	du-
rante	 l’esistenza	 terrestre,	 così	 come	 oggi	 gli	 uomini	 trovano	 la	 saggezza	 in	
tutte	 le	 cose.	 Allora	 gli	 uomini	 svilupperanno	 l’amore	 della	 loro	 interiorità,	
come	ora	gli	uomini	svilupperanno	a	poco	a	poco	la	saggezza.	Il	grande	amore	
cosmico,	che	ora	inizia	la	sua	esistenza	sulla	Terra,	pervaderà	allora	le	cose.	–	
La	mentalità	materialista	non	crede	alla	saggezza	cosmica,	ma	soltanto	a	quel-
la	umana.	Se	con	mente	spregiudicata	gli	uomini	guardassero	dentro,	nel	cor-
so	dell’evoluzione,	vedrebbero	che	tutta	la	saggezza	cosmica	in	principio	era	
arrivata	al	punto,	a	cui	la	saggezza	umana	sarà	arrivata	soltanto	alla	Oine	della	
Terra.	Ai	 tempi,	 in	 cui	 i	nomi	venivano	dati	 con	maggiore	esattezza	che	non	
oggi,	la	saggezza	subbiettiva	operosa	nell’uomo	veniva	chiamata	intelligenza,	
in	contrapposto	alla	saggezza	obiettiva	cosmica.	L’uomo	non	pone	mente	af-
fatto,	che	ciò,	che	scopre	durante	il	corso	dell’evoluzione	terrestre,	è	stato	già	
acquistato	 durante	 l’esistenza	 lunare	 dalle	 entità	 divino-spirituali	 e	 da	 esse	
inoculato	nella	Terra.	Prendiamo	un	esempio.	

Viene	 inculcato	 nei	 bambini	 a	 scuola,	 per	 esempio,	 l’idea	 del	 grande	pro-
gresso	fatto	dagli	uomini,	per	mezzo	della	scoperta	della	carta.	Ora,	 le	vespe	
hanno	creato	la	carta	già	da	molti	millenni;	perchè	ciò,	che	le	vespe	si	costrui-
scono	nei	loro	nidi	consiste	precisamente	della	medesima	sostanza,	di	cui	gli	
uomini	formano	la	carta,	ed	esse	la	creano	precisamente	allo	stesso	modo	ma	
per	mezzo	del	processo	vitale.	Lo	spirito	delle	vespe,	l’anima	di	gruppo	delle	
vespe,	 che	 è	 una	parte	 della	 sostanza	divino-spirituale,	 ha	 scoperto	 la	 carta	
già	molto	tempo	prima	degli	uomini.	–	Così	l’uomo	veramente	va	sempre	se-

 53



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

guendo	a	tastoni	la	sapienza	cosmica.	Tutto	ciò	che	l’uomo	troverà	nel	corso	
dell’evoluzione	della	Terra,	 è	 in	principio	già	 contenuto	nella	natura.	Ma	ciò	
che	l’uomo	veramente	darà	alla	Terra,	è	l’amore,	che	si	svilupperà	dalla	forma	
più	sensuale	a	quella	più	spirituale.	È	questo	il	compito	dell’evoluzione	terre-
stre.	La	Terra	è	il	cosmo	dell’amore.	

Ma	domandiamo	noi	–	che	cosa	è	necessario	all’amore?	–	Che	cosa	occorre,	
perchè	un	essere	possa	amare	un	altro?	–	Occorre,	che	questo	essere	abbia	la	
sua	piena	autocoscienza,	che	sia	completamente	indipendente.	Nessun	essere	
può	amarne	un	altro,	nel	pieno	senso	della	parola,	 se	quest’amore	non	è	un	
libero	dono	che	 fa	a	quest’altro	essere.	La	mia	mano	non	ama	il	mio	organi-
smo.	Solo	un	essere,	 che	è	 indipendente,	 che	è	 svincolato	dall’essere	amato,	
può	amare	quest’ultimo.	Occorreva	per	questo	che	l’uomo	arrivasse	a	divenire	
un	essere-Io;	 l’Io	ha	dovuto	essere	inoculato	nella	triplice	corporeità	umana,	
perchè	la	Terra	possa	adempiere	alla	sua	missione	dell’amore	per	mezzo	degli	
uomini.	Così	potrete	comprendere,	che	nell’esoterismo	cristiano	venga	detto:	
come	altre	forze,	e	ultima	la	saggezza,	sono	afOluite	giù	dagli	Dei,	durante	l’esi-
stenza	lunare,	così	l’amore,	durante	l’esistenza	terrestre,	afOluisce	nella	mede-
sima;	e	il	portatore	dell’amore	può	essere	soltanto	l’Io	indipendente,	il	quale	
si	va	sviluppando	a	poco	a	poco	durante	il	corso	dell’evoluzione	terrestre.	Ma	
l’uomo	 deve	 venire	 preparato	 a	 tutto	 molto	 lentamente,	 anche	 all’attuale	
modo	della	sua	coscienza.	–	Ammettiamo	il	caso,	che	l’uomo	si	fosse	immerso	
subito,	Oin	dall’antica	epoca	lemurica,	nel	suo	corpo	Oisico,	e	avesse	già	veduto	
allora	la	completa	realtà	esteriore;	–	non	avrebbe	potuto,	in	un	«tempo»	così	
accelerato,	inoculare	in	sè	medesimo	l’amore.	Occorse	che	egli	fosse	condotto	
a	 poco	 a	 poco	 alla	 sua	missione	 terrestre.	 Quando	 ancora	 non	 aveva	 la	 sua	
piena	autocoscienza,	e	non	era	arrivato	a	tanto,	da	percepire	con	la	chiara	co-
scienza	 diurna	 gli	 oggetti	 che	 lo	 attorniavano,	 gli	 venne	 dato,	 nella	 sua	 co-
scienza	 crepuscolare,	 il	 primo	 insegnamento	 dell’amore.	 Così	 vediamo,	 che	
durante	quei	tempi	in	cui	l’uomo	aveva	ancora	un’antica	coscienza	chiaroveg-
gente	di	sogno,	in	cui	l’anima	dunque	stava	lungo	tempo	fuori	del	corpo,	ven-
ne	nell’uomo,	in	uno	stato	crepuscolare,	ma	non	completamente	autocoscien-
te,	 inoculato	 l’amore.	Rappresentiamoci	bene	dinanzi	all’anima	questo	uomo	

 54



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

dell’antico	 tempo,	 il	quale	non	era	ancora	arrivato	all’altezza	della	 completa	
autocoscienza.	

L’uomo	si	addormentava	la	sera,	ma	in	lui	non	avveniva	un	passaggio	bru-
sco	dalla	veglia	al	 sonno.	Sorgevano	delle	 immagini;	 egli	 viveva	 immagini	di	
sogno,	 che	 avevano	 però	 rapporto	 vivente	 con	 il	 mondo	 spirituale,	 –	 cioè,	
l’uomo	si	familiarizzava	durante	il	sonno	con	il	mondo	spirituale.	Ivi	lo	spirito	
divino	gl’instillava	nella	coscienza	crepuscolare	i	primi	germi	di	ogni	attività	
di	 amore.	 Ciò	 che	 deve	manifestarsi	 nel	 corso	 dell’evoluzione	 terrestre	 per	
mezzo	 dell’amore,	 afOluiva	 dapprima	 durante	 la	 notte	 dentro	 agli	 uomini.	 Il	
Dio,	 il	quale	porta	sulla	Terra	 la	vera	missione	 terrestre,	cominciò	a	manife-
starsi	di	nottetempo	all’antica	coscienza	chiaroveggente	ottusa,	prima	di	po-
tersi	 manifestare	 alla	 chiara	 coscienza	 diurna.	 –	 Poi,	 lentamente	 e	 gradata-
mente,	i	tempi,	in	cui	l’uomo	si	trova	nello	stato	chiaroveggente	ottuso,	diven-
tano	sempre	più	brevi,	 la	coscienza	diurna	sempre	più	lunga,	 le	cornici	auri-
che	intorno	agli	oggetti	sempre	più	confuse,	e	gli	oggetti	acquistano	contorni	
sempre	più	decisi.	Prima	l’uomo	vedeva	il	sole,	la	luna	con	un	possente	alone,	
tutto	sembrava	giacere	in	una	massa	nebulosa.	Lentamente	si	va	rischiarando	
l’intiera	 vista,	 e	 i	 contorni	 delle	 cose	 si	 fanno	 precisi.	 A	 questa	 condizione	
l’uomo	è	arrivato	gradatamente.	Ciò	che	egli	vede	là	esteriormente,	mentre	il	
sole	rischiara	 la	Terra,	e	gli	manifesta	attraverso	 la	 luce	visibile	 l’intiera	esi-
stenza	terrestre,	minerali,	vegetali,	animali,	lo	sente	come	manifestazione	del	
divino	 nell’esteriore.	 Che	 cosa	 è	 nel	 senso	 dell’esoterismo	 cristiano,	 ciò	 che	
diventa	visibile	nella	chiara	coscienza	diurna?	Ciò	dai	cui	è	composta	la	Terra	
nel	vasto	ambito	suo?	E	una	manifestazione	di	forze	divine,	una	manifestazio-
ne	esteriore,	materiale,	della	spiritualità	interiore!	Volgete	lo	sguardo	fuori	sul	
sole	–	o	su	ciò	che	trovate	sulla	Terra:	è	una	manifestazione	del	divino-spiri-
tuale.	 Questo	 divino-spirituale,	 nell’aspetto	 attuale	 con	 cui	 risiede	 a	 base	 di	
tutto	ciò	che	apparisce	alla	chiara	coscienza	diurna,	ossia,	il	mondo	invisibile	
dietro	a	questo	 intiero	mondo	visibile	diurno,	vien	chiamato	dall’esoterismo	
cristiano,	 il	«Logos»,	 la	«Parola».	Perchè	come	l’uomo	può	in	ultimo	pronun-
ciare	 in	sè	stesso	 la	parola,	così	 in	principio,	 tutto,	 il	regno	animale,	 il	regno	
vegetale,	il	regno	minerale,	è	nato	dal	Logos.	Tutto	è	Logos,	che	ha	preso	cor-

 55



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

po;	e	come	la	vostra	anima	domina	invisibile	nella	vostra	interiorità	e	si	crea	
esteriormente	un	corpo,	così	ogni	elemento	animico	si	crea	nel	mondo	il	cor-
po	 esteriore	 ad	 esso	 adatto,	 e	 si	manifesta	 per	mezzo	di	 un	 Oisico	 qualsiasi.	
Dove	è	allora	il	corpo	Oisico	del	Logos,	di	cui	parla	il	Vangelo	di	Giovanni,	e	che	
oggi	 vogliamo	 sempre	 più	 portare	 alla	 nostra	 coscienza?	 L’apparizione	 più	
pura	di	questo	corpo	esteriore	Oisico	del	Logos	è	dapprima	nella	luce	esteriore	
solare.	La	luce	del	sole	non	è	mera	luce	materiale.	Per	la	visione	spirituale	è	
altrettanto	veste	del	Logos,	come	il	nostro	corpo	Oisico	esteriore	è	la	veste	per	
la	nostra	anima.	Se	il	nostro	rapporto	con	un	altro	uomo	fosse	come	quello	at-
tuale	della	maggior	parte	degli	uomini	con	il	sole,	non	potremmo	imparare	a	
conoscere	 quest’altro	 uomo;	 in	 tal	 caso,	 il	 nostro	 rapporto	 con	 ogni	 altro	
uomo,	dotato	di	un’anima	senziente,	pensante	e	volente	sarebbe	tale,	che	non	
potremmo	presupporre	in	lui	niente	di	animico-spirituale,	ma	potremmo	sol-
tanto	tastare	un	corpo	Oisico	–	e	credere,	che	esso	pure	sia	di	carta	pesta.	Ma	
se	vogliamo	penetrare	nello	spirituale,	nella	luce	solare,	dobbiamo	considera-
re,	come	se	dalla	parte	corporea	di	un	uomo	imparassimo	a	conoscere	la	sua	
interiorità.	 Come	 il	 vostro	 corpo	 si	 comporta	 verso	 la	 vostra	 anima,	 così	 la	
luce	 solare	 verso	 il	 Logos.	 Nella	 luce	 solare	 v’ha	 spirito	 che	 si	 riversa	 sulla	
Terra.	Questo	 spirito,	 se	 siamo	capaci	di	 comprendere	non	 soltanto	 il	 corpo	
solare,	ma	anche	lo	Spirito	solare,	questo	spirito	è	l’amore,	che	vien	giù	sulla	
Terra.	La	luce	Oisica	solare	non	soltanto	risveglia	le	piante,	di	guisa	che	le	pian-
te	deperirebbero	se	essa	non	agisse	su	di	 loro,	–	ma	con	 la	 luce	Oisica	solare	
afOluisce	anche	sulla	Terra	il	caldo	amore	della	Divinità;	e	gli	uomini	sono	qui	
appunto,	per	accogliere	in	loro	il	caldo	amore	della	Divinità,	per	svilupparlo	e	
per	contracambiarlo.	Ma	questo	hanno	potuto	fare	soltanto	col	divenire	esse-
ri-Io	autocoscienti.	Da	allora	soltanto	hanno	potuto	contracambiare	l’amore.	

Allorchè	gli	uomini	dapprincipio	si	trattenevano	soltanto	breve	tempo	nella	
loro	 vita	 diurna,	 non	 potevano	 intendere	 nulla	 della	 luce,	 che	 accendeva	 al	
contempo	l’amore.	La	luce	risplendeva	nelle	tenebre,	ma	le	tenebre	non	pote-
vano	ancora	nulla	comprendere	della	luce;	e	se	questa	luce,	che	è	al	contempo	
l’amore	del	Logos,	fosse	stata	manifestata	all’uomo	soltanto	attraverso	le	bre-
vi	 ore	del	 giorno,	 l’uomo	non	avrebbe	 compreso	questa	 luce	dell’amore.	Ma	

 56



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

nella	ottusa	coscienza	chiaroveggente	di	sogno	di	quell’antica	epoca	 l’amore	
scorreva	 tuttavia	 dentro	 nell’uomo.	 E	 ora	 gittiamo	uno	 sguardo	 dietro	 l’esi-
stenza,	sopra	un	grande	mistero	del	mondo,	sopra	un	mistero	importante.	

Rendiamoci	ben	conto	che,	per	così	dire,	la	direzione	del	mondo	per	la	no-
stra	Terra	era	tale,	che	durante	un	certo	tempo	l’amore	afOluiva	in	modo	inco-
sciente	nell’uomo,	attraverso	una	coscienza	crepuscolare	chiaroveggente,	e	lo	
preparava	 interiormente	 ad	 accogliere	 l’amore	 nella	 piena	 chiara	 coscienza	
diurna.	–	Abbiamo	visto,	che	 la	nostra	Terra	è	diventata	gradatamente	 il	Co-
smo,	che	ha	da	compiere	la	missione	dell’amore.	La	Terra	viene	illuminata	dal	
sole	 attuale.	 Come	 l’uomo	 dimora	 sulla	 Terra	 e	 si	 appropria	 a	 poco	 a	 poco	
l’amore,	così	degli	altri	esseri,	più	elevati,	dimorano	sul	sole,	perchè	il	sole	è	
arrivato	a	un	grado	superiore	di	esistenza.	L’uomo	è	abitante	della	Terra,	e	ciò	
signiOica	 essere	 un’entità,	 che	 fa	 suo	 l’amore	 durante	 il	 tempo	 terrestre.	 Un	
abitante	 del	 sole	 al	 tempo	 nostro	 signiOica	 un	 essere,	 che	 può	 accendere	
l’amore,	che	può	 far	afOluire	 l’amore.	Gli	abitanti	della	Terra	non	potrebbero	
sviluppare	 l’amore,	 non	 potrebbero	 accoglierlo,	 se	 gli	 abitanti	 del	 sole	 non	
mandassero	 loro	 la	saggezza	matura	con	 i	 raggi	della	 luce.	 In	quanto	 la	 luce	
del	sole	Oluisce	giù	sulla	Terra,	si	sviluppa	su	questa	l’amore.	Questa	è	una	ve-
rità	 ben	 reale.	 Le	 entità,	 che	 sono	 così	 elevate	 da	 potere	 emanare	 l’amore,	
hanno	fatto	del	sole	il	loro	campo	d’azione.	–	Allorchè	la	luna	ebbe	terminato	
la	sua	evoluzione	vi	erano	sette	di	tali	entità	principali,	arrivate	a	tanto	da	po-
ter	 emanare	 l’amore.	Qui	 tocchiamo	un	mistero	profondo	 che	viene	 rivelato	
dalla	 scienza	 dello	 Spirito:	 là,	 al	 principio	 dell’evoluzione	 terrestre,	 vi	 era	
l’uomo	bambino,	che	doveva	accogliere	l’amore	e	che	era	pronto	ad	accogliere	
l’Io,	–	e	dall’altra	parte	vi	era	il	sole,	che	si	era	distaccato,	ed	era	asceso	a	un’e-
sistenza	 superiore.	 Su	 questo	 sole	 si	 potevano	 evolvere	 sette	 Spiriti	 di	 luce	
principali,	i	quali	erano	al	contempo	gli	Spiriti	donatori	dell’amore.	Sei	di	essi	
soltanto	presero	dimora	sul	sole;	e	ciò	che	ci	afOluisce	 Oisicamente	nella	 luce	
del	sole	contiene	in	sè	le	forze	spirituali	di	amore	dei	sei	Spiriti	di	luce	–	o	dei	
sei	Elohim,	quali	li	troviamo	nella	Bibbia.	Uno	di	essi	si	distaccò,	e	seguì	un’al-
tra	via	per	il	bene	dell’uomo;	non	scelse	il	sole,	ma	la	luna	per	sua	dimora;	e	
questo	Spirito	di	luce,	il	quale	rinunziò,	volontariamente,	all’esistenza	solare	e	

 57



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

si	scelse	la	luna,	altri	non	è	che	colui,	che	l’antico	Testamento	chiama	«Jahve»	
o	 «Jehova».	E	quest’uno	 che	 si	 scelse	per	dimora	 la	 luna,	 è	 quegli,	 che	dalla	
luna	 riversò	 sulla	 Terra	 la	 saggezza	matura,	 e	 in	 tal	modo	 preparò	 l’amore.	
Considerate	ora	questo	mistero,	che	sta	dietro	alle	cose.	

La	notte	appartiene	alla	luna,	ed	essa	apparteneva	anche	di	più	alla	luna	in	
quell’antico	tempo,	quando	l’uomo	ancora	non	poteva	ricevere	dal	sole	la	for-
za	 dell’amore,	 quando	 non	 poteva	 ancora	 ricevere	 dalla	 luce	 diretta	 questa	
forza	dell’amore.	Allora,	dalla	luce	lunare,	egli	riceveva,	riOlessa,	la	forza	della	
saggezza	matura.	Essa	Oluiva	a	lui	dalla	luce	lunare,	durante	la	coscienza	not-
turna.	Jahve	si	chiama	perciò	il	Reggente	della	notte,	il	quale	preparava	l’uomo	
all’amore	che	doveva	poi	sorgere	più	tardi	durante	la	piena	coscienza	di	gior-
no.	Così	guardiamo	indietro	all’antica	epoca	dell’umanità,	in	cui	si	veriOicò	spi-
ritualmente	 il	processo,	del	quale	 i	corpi	celesti	sono	soltanto	 i	simboli,	e	 in	
cui	avete	da	una	parte	il	sole,	dall’altra	la	luna.	

� 	

Durante	la	notte,	a	determinati	tempi,	la	luna	ci	manda,	riOlessa,	la	forza	so-
lare.	È	la	medesima	luce	che	ci	perviene	anche	dal	sole.	Così	negli	antichi	tem-
pi	Jahve	o	Jehova	irradiava	di	riOlesso	la	forza	della	saggezza	matura,	la	forza	
dei	sei	Elohim,	e	questa	forza	egli	faceva	scorrere	negli	uomini	durante	il	tem-
po	del	sonno	notturno,	e	li	preparava	in	modo,	che	divenissero	capaci	di	rice-

 58



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

vere	a	poco	a	poco	più	tardi,	anche	durante	la	coscienza	diurna,	la	forza	del-
l’amore.	

Il	disegno,	di	cui	sopra,	deve	accennare	in	modo	simbolico	agli	uomini	desti	
di	giorno,	 in	cui	corpo	 Oisico	e	corpo	eterico	dipendono	dal	divino,	e	 l’Io	e	 il	
corpo	astrale	 sono	 sul	piano	 Oisico	dentro	 al	 corpo	 Oisico	 e	 al	 corpo	eterico;	
qui,	dall’esteriore,	 l’intiero	sistema	dell’uomo	viene	illuminato	dal	sole.	Della	
notte	sapete	ora,	che	per	gli	uomini	dei	tempi	primordiali,	essa	era	molto	più	
lunga	molto	più	attiva.	In	essa	il	corpo	astrale	e	l’Io	sono	fuori	del	corpo	Oisico	
e	del	corpo	eterico;	l’Io	è	completamente	nel	mondo	astrale,	e	il	corpo	astrale	
viene	immerso	dall’esteriore	nel	corpo	Oisico,	di	guisa	che	però,	in	quanto	al-
l’intiera	sua	entità,	esso	è	 tuttavia	adagiato	nello	spirituale	divino.	Là	 il	 sole	
non	 può	 risplendere	 direttamente	 sul	 corpo	 astrale	 umano	 e	 accendere	 in	
questo	la	forza	dell’amore.	Agisce	la	luna,	che	riOlette	la	luce	solare,	per	mezzo	
di	Jahve	o	Jehova.	La	luna	è	il	simbolo	per	Jahve	o	Jehova	e	il	sole	non	è	altro	
che	il	simbolo	per	il	Logos,	che	è	la	somma	degli	altri	sei	Elohim.	Questo	dise-
gno,	che	potete	studiare,	e	sul	quale	potete	meditare,	non	accenna	a	tutto	ciò	
che	 simbolicamente;	 e	 se	 vi	 riOlettete	 sopra,	 troverete,	 quali	 profonde	verità	
dei	Misteri	sieno	in	esso	rappresentate,	come,	cioè,	durante	molto	tempo,	per	
mezzo	di	Jahve,	l’amore	venisse	inoculato	nell’uomo	a	sua	insaputa,	durante	la	
coscienza	notturna.	Così	 l’uomo	veniva	preparato,	perchè	a	poco	a	poco	egli	
potesse	 sentire	 anche	 il	 Logos,	 la	 forza	 del	 suo	 amore.	 Come	 era	 possibile	
questo?	Come	poteva	succedere?	Ora	arriviamo	all’altra	parte	del	mistero.	

Abbiamo	detto,	che	l’uomo	era	chiamato	sulla	Terra	all’amore	autocoscien-
te.	Egli	doveva	dunque	avere	durante	la	chiara	coscienza	diurna	una	guida,	un	
maestro,	che	gli	si	presentasse	in	modo	che	egli	lo	potesse	percepire.	Soltanto	
durante	la	notte,	nella	coscienza	crepuscolare,	poteva	all’uomo	venire	inocula-
to	 l’amore.	A	grado	a	grado	però	doveva	veriOicarsi	qualcosa	–	doveva	veriOi-
carsi	 qualcosa	 con	 piena	 realtà,	 che	 desse	 la	 possibilità	 all’uomo	 di	 vedere	
fuori,	 Oisicamente,	 l’essere	 dell’amore	 stesso.	 Come	 poteva	 ciò	 veriOicarsi?	
Questo	poteva	veriOicarsi	soltanto	per	 il	 fatto,	che	 l’essere	dell’amore	divino,	
del	 Logos,	 divenisse	 un	 essere	 sulla	 Terra	 –	 un	 essere	 di	 carne	 sulla	 Terra,	

 59



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

quale	 l’uomo	poteva	percepirlo	sulla	Terra	con	 i	suoi	sensi.	Poichè	 l’uomo	si	
evolveva	alla	percezione,	per	mezzo	dei	suoi	sensi	esteriori,	il	Dio,	il	Logos,	ha	
dovuto	diventare	egli	stesso	un	essere	sensibile.	Doveva	comparire	in	un	cor-
po	di	carne.	Questo	è	successo	per	mezzo	del	Cristo-Gesù,	e	l’avvento	storico	
del	Cristo	Gesù	altro	non	signiOica,	se	non	il	fatto,	che	le	forze	dei	sei	Elohim	o	
del	Logos	si	sono	incarnate	nel	Gesù	di	Nazareth,	al	principio	della	nostra	èra;	
che	erano	realmente	 in	 lui	nel	mondo	della	visibilità.	Di	questo	si	 tratta.	Ciò	
che	di	forza	interiore	giace	nel	sole,	la	forza	dell’amore	del	Logos,	prese	Oigura	
umana	Oisica	nel	corpo	di	Gesù	di	Nazareth.	Perchè	sulla	Terra,	per	la	coscien-
za	 sensoria	 dell’uomo,	 Dio	 ha	 dovuto	 presentarsi	 a	 quest’ultimo	 con	 Oigura	
corporea,	come	un	altro	oggetto	esteriore	qualsiasi,	come	un	altro	essere.	Che	
cosa	 è	 dunque	 questa	 entità	 che	 al	 principio	 della	 nostra	 èra	 ci	 si	 presentò	
come	Cristo	Gesù?	Essa	altro	non	è,	che	l’incarnazione	del	Logos,	degli	altri	sei	
Elohim,	ai	quali	era	andato	innanzi	come	preparatore	quell’uno,	il	Dio-Jahve;	e	
questa	unica	Oigura	di	Gesù	di	Nazareth,	in	cui	era	incarnato	il	Cristo	o	il	Lo-
gos,	reca	perciò	quello	che	prima	afOluiva	giù	sulla	Terra	soltanto	dal	Sole,	ciò	
che	è	contenuto	soltanto	dalla	luce	solare;	lo	ha	portato	nella	vita	dell’uomo,	
nella	storia	stessa	dell’umanità:	«Il	Logos	divenne	carne!»	Questo	è	ciò,	a	cui	il	
Vangelo	di	Giovanni	attribuisce	maggior	valore.	E	 lo	 scrittore	del	Vangelo	di	
Giovanni	ha	dovuto	dar	maggior	valore	appunto	a	questo	fatto.	Perchè	è	vero:	
dopo	 che	 alcuni	 dei	 discepoli	 iniziati	 del	 Cristo	 ebbero	 compreso	 di	 che	 si	
trattava,	 ne	 sorsero	degli	 altri,	 che	non	potevano	 comprendere	questo	 com-
pletamente;	essi	capivano	bensì	pienamente	che	a	base	di	ogni	materialità,	di	
tutto	ciò	che	ci	si	presenta	come	sostanza,	vi	è	un	animico-spirituale:	ma	ciò	
che	non	potevano	comprendere	si	era,	che	in	un	singolo	uomo	il	Logos	stesso,	
una	volta,	si	fosse	incarnato	in	modo	Oisico	visibile	per	il	mondo	Oisico-sensibi-
le.	Questo	essi	non	potevano	capire.	È	in	questo	che	ciò	che	si	presenta	a	noi	
nei	primi	secoli	cristiani,	come	«Gnosi»,	si	differenzia	dal	vero	cristianesimo	
esoterico.	Lo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	accenna	a	questo	con	possenti	
parole:	 «No,	 non	 dovete	 considerare	 il	 Cristo	 come	 un	 essere	 permanente-
mente	supersensibile	e	invisibile,	che	risiede	a	base	di	ogni	sostanzialità,	ben-
sì	dovete	porre	gran	valore	al	fatto,	che	la	Parola	è	divenuta	carne,	che	essa	ha	

 60



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

dimorato	fra	noi!»	Questa	è	la	sottile	differenza	fra	il	cristianesimo	esoterico	e	
la	Gnosi	originaria.	La	Gnosi	conosce	il	Cristo	come	lo	conosce	il	cristianesimo	
esoterico,	ma	soltanto	come	un’entità	spirituale,	e	vede	tutt’al	più	in	Gesù	di	
Nazareth	un	messo	umano,	più	o	meno	collegato	con	questa	entità	spirituale.	
Essa	vuole	tener	fermo	al	Cristo,	che	rimane	invisibile.	All’incontro	il	cristia-
nesimo	esoterico	è	stato	sempre	nel	senso	del	Vangelo	di	Giovanni,	che	pog-
giava	sul	terreno	solido	della	parola:	«E	il	Logos	è	divenuto	carne	e	ha	dimora-
to	fra	noi!»	Quegli,	che	era	là	nel	mondo	visibile,	è	una	vera	incarnazione	degli	
altri	sei	Elohim,	del	Logos.	

Per	mezzo	di	ciò,	dunque,	 la	missione	della	Terra,	ciò	che	doveva	divenire	
della	Terra	attraverso	l’evento	di	Palestina,	è	Oinalmente	penetrato	giustamen-
te	nella	Terra.	Prima	tutto	era	preparazione.	Come	doveva	dunque	principal-
mente	qualiOicarsi	il	Cristo	che	dimorava	nel	corpo	di	Gesù	di	Nazareth?	

Egli	doveva	principalmente	qualiOicarsi,	come	il	grande	apportatore	e	viviOi-
catore	 del	 libero	 essere	 umano	 autocosciente.	 Riassumiamo	 questa	 vivente	
dottrina	del	Cristo	con	brevi	parole	paradigmatiche.	Dovremo	dire:	la	Terra	vi	
è,	per	dare	all’uomo	la	piena	autocoscienza,	 l’«Io	sono».	Prima	tutto	non	era	
che	preparazione	per	questa	autocoscienza,	per	questo	«Io	sono»;	e	 il	Cristo	
fu	 colui,	 che	diede	 l’impulso,	perchè	gli	 uomini	 tutti	 –	ognuno	 come	singolo	
essere	–	possano	sentire	l’«Io	sono».	Ora	soltanto	è	stato	dato	il	poderoso	im-
pulso,	 che	ha	dato	 agli	 uomini	 sulla	Terra	una	 vigorosa	 spinta	 innanzi.	 Pos-
siamo	veriOicare	questo	confrontando	il	cristianesimo	con	la	dottrina	del	vec-
chio	Testamento.	In	questa	dottrina	l’uomo	non	sentiva	ancora	completamen-
te	 l’«Io	 sono»	nella	propria	personalità.	Egli	 aveva	ancora	un	 residuo	di	 ciò,	
che	 era	 rimasto	 dall’antico	 tempo	 della	 coscienza	 trasognata,	 in	 cui	 l’uomo	
non	 si	 sentiva	 come	 un	 Sè,	 ma	 come	 un	 arto	 dell’entità	 divina,	 così	 come	
l’animale	oggi	ancora	è	un	membro	dell’anima	di	gruppo.	Dall’anima	di	grup-
po	gli	uomini	sono	usciti	e	sono	progrediti	Oino	a	un’esistenza	individuale	in-
dipendente,	che	sente	 l’«Io	sono»	 in	ogni	singolo	uomo	–	e	Cristo	è	 la	 forza,	
che	 ha	 portato	 gli	 uomini	 a	 questa	 libera	 coscienza	 dell’«Io	 sono».	 Contem-
pliamo	questo	fatto	nel	suo	pieno	signiOicato	interiore.	

 61



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Il	seguace	dell’antico	Testamento	non	si	sentiva	ancora	così	segregato	nella	
sua	singola	personalità,	come	quello	del	Nuovo	Testamento.	Il	seguace	dell’An-
tico	Testamento	non	diceva	ancora	nella	sua	personalità:	«Io	sono	un	Io».	Egli	
si	sentiva	nell’intiero	antico	popolo	giudaico,	e	sentiva	l’«Io	di	gruppo	del	po-
polo».	Trasferiamoci	ora	viventemente	nella	coscienza	di	un	siffatto	seguace	
dell’Antico	 Testamento.	 Il	 vero	 cristiano	 sente	 l’«Io	 sono	 »	 e	 gradatamente	
sempre	più	imparerà	a	sentirlo;	il	seguace	dell’Antico	Testamento,	invece,	non	
sentiva	così	 l’«Io	sono».	Egli	si	sentiva	un	arto	dell’intiero	popolo	e	alzava	lo	
sguardo	all’Anima	di	gruppo,	e	se	voleva	esprimere	questo,	diceva:	«la	mia	co-
scienza	risale	Oino	al	padre	dell’intiero	popolo,	Oino	ad	Abraham;	noi	–	io	e	Pa-
dre	Abraham	–	siamo	tutt’uno.	Un	Io	comune	ci	abbraccia	tutti;	e	mi	sento	si-
curo	nella	sostanzialità	spirituale	del	mondo,	soltanto,	quando	mi	sento	ripo-
sare	nella	 sostanza	 spirituale	del	popolo!».	 Così	 il	 seguace	dell’Antico	Testa-
mento	guardava	in	su	Oino	a	Padre	Abraham	e	diceva:	«Io	e	il	Padre	Abraham	
siamo	 tutt’uno!	 Nelle	mie	 vene	 scorre	 il	medesimo	 sangue	 che	 scorre	 nelle	
vene	di	Abraham».	Ed	egli	sentiva	il	Padre	Abraham	come	la	radice,	dalla	qua-
le	spuntava	come	un	arto	ogni	singolo	Abrahamita.	Allora	venne	il	Cristo-Gesù	
e	disse	ai	suoi	iniziati	più	vicini	e	più	intimi:	«Finora	gli	uomini	hanno	giudica-
to	soltanto	secondo	la	carne,	secondo	la	parentela	del	sangue;	la	coscienza	per	
loro	 consisteva	 nel	 sentirsi	 riposare	 in	 un	 rapporto	 superiore	 invisibile.	 Voi	
però	dovete	credere	a	un	rapporto	molto	più	spirituale,	a	quello,	che	va	oltre	
la	parentela	del	sangue.	Dovete	credere	a	un	fondamento	paterno	spirituale,	
in	cui	è	radicato	l’Io,	che	è	più	spirituale	di	quel	fondamento	che	unisce	il	po-
polo	giudeo	come	Anima	di	gruppo;	dovete	credere	a	ciò	che	riposa	in	me	e	in	
ogni	uomo,	e	ciò	non	è	soltanto	tutt’uno	con	Abraham	–	ciò	è	tutt’uno	con	il	
fondamento	cosmico	divino!»	

Nel	senso	del	Vangelo	di	Giovanni	il	Cristo	Gesù	perciò	ha	affermato:	«Pri-
ma	che	Padre	Abraham	fosse	era	 l’«Io-Sono».	Non	soltanto	 Oino	al	Principio-
Padre,	che	arriva	Oino	ad	Abraham,	risale	il	mio	Io	primordiale	–	l’Io	è	tutt’uno	
con	ciò,	che	pulsa	attraverso	l’intiero	Cosmo	–	Oino	a	quello	risale	la	mia	spiri-
tualità:	«Io	e	il	Padre	siamo	tutt’uno!»	Queste	sono	le	parole	importanti	che	si	
devono	sentire;	allora	si	sentirà	 la	spinta	che	afferrò	 l’uomo,	e	che	portò	 in-

 62



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

nanzi	 l’evoluzione	 dell’umanità,	 per	 virtù	 di	 quell’impulso,	 che	 venne	 dato	
dalla	comparsa	del	Cristo-Gesù.	Il	Cristo-Gesù	fu	il	grande	viviOicatore	dell’«Io	
sono».	

E	ora	cerchiamo	di	ascoltare	un	poco,	ciò	che	dicevano	i	suoi	iniziati	più	in-
timi	–,	come	esprimevano	ciò,	che	ad	essi	si	manifestava.	Essi	dicevano:	Oinora	
non	è	esistita	nessuna	singola	corporeità	umana,	alla	quale	si	potesse	applica-
re	 questo	 nome	 dell’«Io	 sono»,	 come	 a	 colui	 che	 ha	 per	 primo	 portato	 nel	
mondo	 questo	 signiOicato	 dell’«Io	 sono»;	 e	 perciò	 chiamarono	 l’«Io	 sono»	 il	
nome	del	Cristo-Gesù.	Questo	era	il	nome,	in	cui	gl’iniziati	più	intimi	si	senti-
vano	 riuniti,	 –	nel	nome,	 che	essi	dunque	 intendevano,	nel	nome	«Io	 sono».	
Così	dovete	penetrare	nei	capitoli	più	importanti	del	Vangelo	di	Giovanni.	Se	
prendete	 dunque	 quel	 capitolo	 dove	 stanno	 le	 parole:	 «Io	 sono	 la	 luce	 del	
mondo!»	dovete	intendere	questo	letteralmente,	del	tutto	letteralmente.	L’«Io	
sono»,	 il	 quale	 allora	 per	 la	 prima	 volta	 si	 presenta	 nella	 carne,	 che	 cosa	 è	
esso?	È	lo	stesso	che	afOluisce	alla	Terra	nella	luce	del	sole	come	forza	del	Lo-
gos.	 Ovunque,	 nell’intiero	 ottavo	 capitolo,	 a	 principiare	 dal	 12.mo	 versetto,	
che	ordinariamente	è	 intitolato	«Gesù,	 la	 luce	del	mondo»,	avete	 la	parafrasi	
di	queste	profonde	verità	del	signiOicato	dell’«Io	sono».	Leggete	il	capitolo	in	
modo,	da	accentuare	ovunque	l’«Io»	o	l’«Io	sono»,	e	sapendo	che	l’«Io	sono»	
era	 il	 nome,	 nel	 quale	 gl’iniziati	 si	 sentivano	uniti.	 Allora	 lo	 comprenderete,	
allora	questo	 capitolo	 vi	 apparirà	 tale,	 da	doverlo	 leggere	 a	un	dipresso	nel	
modo	seguente:	

Allora	Gesù	parlò	ai	suoi	discepoli	e	disse:	«Ciò	che	può	dire	«Io	sono»	a	sè	
stesso	è	la	forza	della	luce	del	mondo;	e	chi	mi	segue	vedrà	alla	chiara	lucida	
coscienza	del	giorno	ciò,	che	non	vedono	coloro,	i	quali	si	aggirano	nelle	tene-
bre».	

Coloro	 però,	 che	 si	 attenevano	 all’antica	 credenza,	 che	 la	 luce	 dell’amore	
potesse	essere	 inoculata	negli	uomini	soltanto	per	via	notturna,	e	che	erano	
chiamati	Farisei,	risposero:	«Tu	ti	appelli	al	tuo	«Io	sono»,	noi	però	ci	appel-
liamo	al	Padre	Abraham.	Là	sentiamo	la	 forza,	che	ci	autorizza	a	presentarci	

 63



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

come	 esseri	 autocoscienti;	 là	 ci	 sentiamo	 forti,	 quando	 c’immergiamo	 nella	
comune	base	dell’Io,	che	conduce	su	Oino	al	padre	Abraham».	

Gesù	parlò:	«Quando	si	parla	nel	senso	dell’«Io»,	come	parlo	io,	la	testimo-
nianza	è	verace,	perchè	 io	so	che	questo	«Io»	viene	dal	Padre,	dalla	comune	
base	primordiale	del	mondo,	e	so	dove	ritorna».	

E	ora	l’importante	frase	(Cap.	8	versetto	15),	che	dovete	interpretare	lette-
ralmente	nel	modo	seguente:	

«Voi	 giudicate	 tutto	 secondo	 la	 carne.	 Io	 però	 non	 giudico	 il	 niente	 che	 è	
nella	carne.	

E	quand’anche	io	giudicassi,	il	mio	giudizio	è	verace.	Perchè	allora	l’Io	non	è	
di	per	sè	solo,	ma	l’Io	è	unito	col	Padre,	dal	quale	l’Io	trae	origine».	

Questo	è	 il	 signiOicato	di	questo	passo.	Vedete	così	ovunque	 il	 richiamo	al	
padre	comune	e	potremo	rafOigurarci	dinanzi	all’anima	il	concetto	Padre	an-
che	 con	maggior	 precisione.	 Così	 vedete	 come	 le	 parole:	 «Prima	 che	 Padre	
Abraham	fosse,	era	l’«Io	sono»,	contengano	vivente	la	quintessenza	delle	pa-
role	della	dottrina	cristiana.	

Oggi	abbiamo	approfondito	le	parole	del	Vangelo	di	Giovanni	meglio	di	quel	
che	non	avremmo	potuto,	se	 le	avessi	 interpretate	in	modo	esteriore.	Abbia-
mo	tratto	queste	parole	dalla	saggezza	dello	Spirito,	in	quanto	abbiamo	alluso	
ad	alcune	parole	importanti	del	Vangelo	di	Giovanni,	che	indicano	appunto	ciò	
che	vi	è	di	essenziale	nel	Cristianesimo.	Vedremo,	come	proprio	per	il	fatto	di	
aver	prima	 compreso	 tali	 parole	 essenziali	 e	primordiali	 del	Vangelo,	 luce	e	
chiarezza	si	spanderanno	sull’intiero	Vangelo	di	Giovanni.	

Prendete	tutto	questo	come	il	contenuto	della	dottrina,	che	è	stata	insegna-
ta	nella	scuola	esoterica	cristiana,	e	che	lo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	ha	
trascritta	nel	modo	di	cui	parleremo,	per	trasmetterla	al	mondo	avvenire	a	co-
loro,	che	vogliono	veramente	penetrarne	il	senso.	

 64



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

IV	-	Il	risveglio	di	Lazzaro	

Dalle	tre	precedenti	conferenze	si	è	potuto	sufOicientemente	rilevare,	che	è	
possibile	ritrovare	nel	Vangelo	di	Giovanni	le	verità	scientiOico-spirituali.	Ma	ci	
è	 riuscito	altrettanto	evidente,	 che	per	 trovare	queste	verità,	occorre	pesare	
sulla	bilancetta	ogni	parola	del	Vangelo	di	Giovanni.	In	questi	documenti	reli-
giosi	importa,	in	realtà,	che	il	vero	effettivo	tenore	delle	parole	venga	perfet-
tamente	compreso.	Perchè	tutto	in	questo	documento,	e	lo	vedremo	ancora	in	
diversi	altri	casi,	ha	il	signiOicato	più	profondo	che	si	possa	immaginare.	Non	è	
però	soltanto	il	tenore	delle	parole	in	questa	o	in	quella	frase	che	va	tenuto	in	
considerazione,	ma	 anche	 qualcosa	 d’altro;	 cioè,	 la	 formazione,	 la	 composi-
zione,	la	struttura	del	documento.	Per	tali	cose,	a	dire	il	vero,	l’uomo	odierno	
non	ha	più	completamente	il	giusto	sentire.	Gli	antichi	scrittori	–	se	così	ci	è	
permesso	di	chiamarli	–	hanno	messo	nelle	loro	opere	molto	maggiore	com-
posizione	architettonica,	molto	maggiore	struttura	interiore,	di	quello	che	or-
dinariamente	non	si	creda.	Per	aver	la	conferma	di	questo,	basta	ricordarsi	di	
un	poeta	relativamente	poco	lontano,	di	Dante,	e	di	come	nella	«Divina	Com-
media»	tutto	sia	architettonicamente	costruito	e	articolato	sulla	base	del	ter-
nario;	e	non	è	senza	ragione	che	ogni	parte	della	Commedia	di	Dante	si	chiude	
con	parola	«stelle».	Valga	questo	soltanto	per	mostrare,	come	gli	antichi	scrit-
tori	 abbiano	 costruito	 le	 loro	 opere	 architettonicamente;	 –	 sopratutto	 nei	
grandi	documenti	religiosi	non	si	deve	mai	perdere	di	vista	questa	composi-
zione	architettonica,	perchè,	in	certe	circostanze,	essa	può	signiOicare	moltis-
simo.	Questo	signiOicato,	però,	occorre	prima	rintracciarlo.	

A	questo	proposito	bisogna	ricordarsi,	che	alla	Oine	del	10.mo	capitolo	del	
Vangelo	di	Giovanni	vi	è	una	frase,	di	cui	dobbiamo	conservare	memoria.	Sta	
detto	nel	41.mo	versetto:	

«E	andarono	molti	da	lui,	e	dicevano:	In	quanto	a	Giovanni,	ei	non	fece	al-
cun	segno.	

E	tutto	quello	che	di	costui	disse	Giovanni,	era	la	verità».	

 65



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Questo	signiOica,	che	in	questo	versetto	del	10.mo	capitolo	troviamo	l’indi-
cazione,	che	la	testimonianza	che	vien	data	sul	Cristo	da	Giovanni,	è	vera;	con	
parole	speciali,	viene	espresso	che	questa	testimonianza	è	vera.	–	E	ora	arri-
viamo	alla	 Oine	del	Vangelo	di	Giovanni	e	vi	 troviamo	un	versetto	corrispon-
dente.	Sta	detto	nel	24.mo	versetto	del	21.mo	capitolo:	

«Questo	è	quel	discepolo	che	attesta	queste	cose	e	le	ha	scritte;	e	sappiamo	
che	è	veridica	la	sua	testimonianza».	

Così	abbiamo	alla	Oine	una	dichiarazione,	che	la	testimonianza	di	colui	che	
riferisce	è	veritiera.	Tali	corrispondenze	e	armonie,	che	or	qua	or	là	con	una	
parola	ci	dicono	qualcosa	di	speciale,	non	sono	mai	senza	ragione	negli	antichi	
scritti;	appunto	dietro	a	questa	particolare	corrispondenza	si	nasconde	qual-
cosa	d’importante,	e	se	ne	indichiamo	la	base,	le	nostre	considerazioni	si	tro-
veranno	poste	in	giusta	luce.	

A	metà	del	Vangelo	di	Giovanni	si	narra	un	fatto,	senza	la	comprensione	del	
quale	non	si	può	affatto	comprendere	quel	Vangelo.	Immediatamente	dopo	il	
passo,	in	cui	si	trovano	quelle	parole	corroboranti	la	verità	della	testimonian-
za,	vi	è	il	capitolo	sul	risveglio	di	Lazzaro.	Per	mezzo	di	questo	capitolo	sul	ri-
sveglio	di	Lazzaro	 l’intiero	Vangelo	di	Giovanni	 si	 scinde	 in	due	parti.	E	 alla	
Oine	 della	 prima	 parte	 viene	 indicato,	 che	 per	 tutto	 ciò	 che	 sta	 detto,	 e	 che	
deve	essere	confermato	nei	 riguardi	del	Cristo	Gesù,	deve	valere	 la	 testimo-
nianza	di	Giovanni	Battista;	e	proprio	alla	Oine	del	Vangelo	viene	indicato,	che	
per	tutto	ciò	che	vi	è	dopo	il	capitolo	sul	risveglio	di	Lazzaro,	deve	valere	la	te-
stimonianza	del	discepolo,	del	quale	sentiamo	spesso	dire	«che	 il	Signore	 lo	
amava».	Che	signiOica	insomma	il	«risveglio	di	Lazzaro»?	

Vi	ricordo,	che	dopo	la	narrazione	del	risveglio	di	Lazzaro,	vi	è	nel	Vangelo	
di	Giovanni	una	frase	apparentemente	enimmatica.	RafOiguratevi	un	poco	l’in-
tiera	situazione:	il	Cristo	Gesù	compie	ciò,	che	nella	parlata	ordinaria	si	chia-
ma	un	miracolo,	nel	Vangelo	stesso	un	«segno»:	il	risveglio	di	Lazzaro.	E	dopo	
vi	sono	le	seguenti	parole:	«Quest’uomo	fa	molti	segni»,	e	tutto	ciò	che	segue	
mostra	che	gli	accusatori	non	vogliono	aver	nessuna	comunanza	con	 lui	per	
via	di	questi	segni.	–	Se	leggete	queste	parole,	comunque	possano	essere	tra-

 66



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

dotte	(già	vi	ho	accennato	nel	mio	«Cristianesimo	come	fatto	mistico»),	dove-
te	chiedere:	che	cosa	sta	veramente	a	base	di	esse?	È	proprio	il	risveglio	di	un	
uomo	che	spinge	gli	oppositori	a	insorgere	contro	il	Cristo	Gesù?	Perchè	pro-
prio	 il	 risveglio	di	 Lazzaro	 eccita	 tanto	 gli	 oppositori?	Perchè	 comincia	pro-
prio	allora	 la	persecuzione?	Ogni	persona,	 che	 sa	 leggere	 con	 intendimento,	
deve	accorgersi	che	un	profondo	mistero	sta	nascosto	in	questo	capitolo.	Que-
sto	mistero	che	vi	si	occulta,	altro	non	è,	se	non	la	comunicazione	di	chi	sia	ef-
fettivamente	il	vero	autore	del	Vangelo	di	Giovanni,	di	chi	realmente	dica	tutto	
ciò	che	sta	detto	in	quel	Vangelo.	Per	comprendere	questo,	dobbiamo	gittare	
una	volta	uno	sguardo	su	ciò	che	chiamiamo	l’«Iniziazione»	negli	antichi	Mi-
steri.	Come	si	svolgeva	questa	iniziazione	negli	antichi	Misteri?	

Un	uomo,	 che	era	 iniziato,	poteva	avere	egli	 stesso	delle	esperienze,	delle	
vicende	nei	mondi	spirituali,	di	guisa	che	poteva	diventare	un	testimonio	dei	
mondi	spirituali.	Coloro	che	erano	giudicati	maturi	per	l’iniziazione,	venivano	
attirati	in	questi	Misteri.	Ovunque	–	in	Grecia,	presso	i	Caldei,	presso	gli	Egizi,	
presso	gl’Indiani,	vi	erano	di	questi	Misteri.	In	essi	gl’iniziandi	venivano	istrui-
ti	lungamente	nelle	cose,	a	un	dipresso,	che	impariamo	oggi	nella	scienza	del-
lo	Spirito;	e	quando	erano	abbastanza	istruiti,	seguiva	ciò	che	schiudeva	loro	
la	via	alla	visione	diretta.	Ma	negli	antichi	tempi	ciò	non	poteva	effettuarsi	al-
trimenti	che	mettendo	l’uomo,	nei	riguardi	delle	sue	quattro	membra,	corpo	
Oisico,	corpo	eterico,	corpo	astrale	e	l’Io,	in	uno	stato	del	tutto	speciale.	Ciò	che	
allora	 succedeva	all’iniziando	si	 era,	 che	egli	 veniva	 trasferito	dall’iniziatore,	
da	colui	che	 lo	 iniziava	e	che	se	ne	 intendeva,	per	 tre	giorni	e	mezzo	 in	uno	
stato	somigliante	a	morte.	Questo	avveniva	per	 la	seguente	ragione.	Quando	
nell’attuale	ciclo	di	evoluzione	l’uomo	si	trova	in	quello,	che	ordinariamente	si	
chiama	stato	di	sonno,	il	suo	corpo	Oisico	e	il	suo	corpo	eterico	giacciono	nel	
letto	–	l’Io	e	il	corpo	astrale	ne	vengono	sollevati	fuori.	L’uomo	non	può	allora	
percepire	alcun	evento	spirituale	attorno	a	sè,	perchè	il	suo	corpo	astrale	non	
ha	ancora	organi	spirituali	sensori	per	percepire	in	quel	mondo,	in	cui	l’uomo	
allora	si	 trova.	Soltanto	quando	 il	 suo	corpo	astrale	e	 il	 suo	 Io	rientrano	nel	
suo	corpo	 Oisico	e	nel	 suo	corpo	eterico,	 e	 si	 servono	di	nuovo	degli	occhi	e	
delle	orecchie,	l’uomo	percepisce	nuovamente	il	mondo	Oisico,	cioè,	in	genere	

 67



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

il	mondo	che	lo	circonda.	Per	mezzo	di	ciò,	che	gl’iniziandi	avevano	imparato,	
essi	diventavano	capaci	di	formare	gli	organi	sensori	spirituali	del	loro	corpo	
astrale.	Quando	erano	arrivati	a	tanto,	che	il	loro	corpo	astrale	aveva	formato	
questi	organi	sensori,	occorreva	provvedere,	a	che	tutto	ciò	che	il	corpo	astra-
le	aveva	accolto	in	sè,	s’imprimesse	nel	corpo	eterico,	come	le	parole	di	un	si-
gillo	 nella	 ceralacca.	 Questo	 è	 ciò	 che	 importava.	 Tutte	 le	 preparazioni	 per	
l’iniziazione	poggiavano	sul	fatto,	che	l’uomo	si	dedicasse	a	tali	processi	inte-
riori,	che	trasformavano	l’organizzazione	del	suo	corpo	astrale.	L’uomo,	anche	
nei	riguardi	del	suo	corpo	Oisico,	era	in	tempi	remoti	tale,	che	non	aveva	occhi	
nè	 orecchie	 come	oggidì,	ma	 aveva	 invece	 degli	 organi	 indifferenziati	 –	 così	
come	gli	animali	che	non	sono	mai	stati	esposti	alla	luce,	non	hanno	occhi.	La	
luce	forma	l’occhio,	il	suono	forma	l’orecchio.	Ciò	che	l’uomo	esercita	mercè	la	
meditazione,	la	concentrazione,	e	ciò	che	egli	sperimenta	per	tal	mezzo	inte-
riormente,	agisce	come	la	luce	sull’occhio,	il	suono	sull’orecchio;	per	tal	mez-
zo	il	corpo	astrale	viene	trasformato	e	vengono	tratti	fuori	gli	organi	di	cono-
scenza,	 per	 guardare	nel	mondo	 astrale,	 nel	mondo	 superiore.	Ora	 essi	 non	
sarebbero	 ancora	 abbastanza	 Oissati	 nel	 corpo	 eterico;	 vi	 rimangono	 Oissati	
per	il	fatto,	che	ciò	che	si	forma	anzitutto	nel	corpo	astrale,	viene	impresso	sul	
corpo	 eterico.	 Fintanto	 però	 che	 il	 corpo	 eterico	 stava	 conOiccato	 dentro	 al	
corpo	Oisico	non	era	possibile,	che	ciò	che	veniva	conseguito	per	mezzo	degli	
esercizi	si	imprimesse	pure	veramente	nel	corpo	eterico.	Occorreva	per	que-
sto	che	 il	corpo	eterico	venisse	sollevato	fuori	del	corpo	Oisico.	Quando	dun-
que	durante	i	tre	giorni	e	mezzo	di	sonno	simile	a	morte	il	corpo	eterico	veni-
va	sollevato	fuori	del	corpo	Oisico,	tutto	ciò	che	era	preparato	nel	corpo	astrale	
s’imprimeva	 nell’eterico.	 L’uomo	 sperimentava	 il	 mondo	 spirituale.	 Quando	
veniva	poi	richiamato	nel	corpo	Oisico	dal	sacerdote	iniziatore,	egli	era	un	te-
stimonio	per	scienza	propria	di	ciò	che	si	svolge	nei	mondi	spirituali.	Questa	
procedura	 è	 diventata	 inutile	 appunto	 per	 virtù	 della	 comparsa	 del	 Cristo	
Gesù.	Questo	 sonno	simile	a	morte	di	 tre	giorni	 e	mezzo	può	oramai	essere	
sostituito	 dalla	 forza	 che	 emana	 dal	 Cristo.	 Perchè	 vedremo	 subito,	 che	 nel	
Vangelo	 di	 Giovanni	 risiedono	 le	 forze	 potenti,	 per	 cui	 oggi	 il	 corpo	 astrale,	
anche	se	 il	 corpo	eterico	sta	ancora	dentro	al	 corpo	 Oisico,	ha	nondimeno	 la	

 68



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

forza	di	imprimere	in	quello,	ciò	che	in	esso	prima	è	stato	preparato.	Ma	oc-
correva	a	tal	Oine,	che	prima	vi	fosse	il	Cristo	Gesù.	Prima	gli	uomini	non	erano	
da	 tanto,	 che	 senza	 questo	 procedimento	 caratteristico	 potesse	 venire	 im-
presso	nel	corpo	eterico	ciò	che	per	mezzo	della	meditazione	e	della	concen-
trazione	era	stato	preparato	nel	corpo	astrale.	Questo	era	un	processo	che	si	è	
svolto	spesso	nei	Misteri:	un	iniziando	viene	posto	da	un	sacerdote	iniziatore	
in	un	sonno	simile	a	morte;	in	questo,	l’iniziando	viene	condotto	attraverso	ai	
mondi	superiori,	–	poi	viene	di	nuovo	richiamato	dal	sacerdote	iniziatore	nel	
suo	corpo	Oisico	–	ed	è	ormai,	per	esperienza	propria,	un	testimonio	dei	mon-
di	spirituali.	

Ciò	veniva	compiuto	sempre	nel	più	profondo	segreto,	e	il	mondo	esteriore	
non	sapeva	nulla	dei	processi	degli	antichi	Misteri.	Per	mezzo	del	Cristo	Gesù,	
al	 posto	 dell’antica	 iniziazione,	 doveva	 subentrarne	 una	 nuova,	 determinata	
da	 quelle	 forze,	 delle	 quali	 ancora	 dovremo	parlare.	 Dovevasi,	 in	 certo	 qual	
modo,	por	Oine	all’antica	forma	di	iniziazione.	Ma	occorreva	un	passaggio	dal-
l’èra	antica	alla	nuova!	per	questo	passaggio	occorreva	che	ancora	una	volta	si	
facesse	un’iniziazione	nel	modo	antico,	però	nell’esoterismo	cristiano.	Questo	
non	poteva	essere	fatto	che	dal	Cristo	Gesù,	–	e	l’iniziando	dovette	essere	co-
lui,	che	vien	chiamato	Lazzaro.	«Questa	malattia	non	è	per	morte»	–	così	sta	
scritto;	essa	è	il	sonno	simile	a	morte	di	tre	giorni	e	mezzo;	questo	è	chiara-
mente	indicato.	

Vedrete,	che	il	 fatto	viene	esposto	in	una	descrizione	molto	velata,	ma	per	
chi	è	capace	in	genere	di	decifrare	tali	modi	velati	di	rappresentare,	esso	si	ri-
vela	come	una	iniziazione.	L’individualità	di	Lazzaro	doveva	essere	iniziata	in	
modo,	che	egli	potesse	divenire	un	testimonio	dei	mondi	spirituali.	E	ci	ven-
gono	dette	parole,	 che	nel	 linguaggio	dei	Misteri	 sono	molto	 signiOicative;	 ci	
viene	detto:	«che	il	Signore	amava	Lazzaro».	Che	signiOica	amare	nel	linguag-
gio	 dei	Misteri?	 Amare,	 esprime	 il	 rapporto	 fra	 discepolo	 e	maestro.	 «Colui	
che	il	Signore	amava»	è	il	discepolo	più	intimo,	il	più	iniziato.	Il	Signore	stesso	
aveva	iniziato	Lazzaro,	e	questi	si	è	alzato	dalla	tomba	come	un	iniziato,	vale	a	
dire,	dal	posto	della	sua	iniziazione.	E	le	medesime	parole	«colui	che	il	Signore	

 69



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

amava»	ci	vengono	sempre	dette	in	seguito	di	Giovanni,	–	o,	per	dir	meglio	–	
dello	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni;	perchè	il	nome	«Giovanni»	non	viene	
menzionato;	è	appunto	colui,	che	è	il	discepolo	prediletto,	e	al	quale	deve	ri-
condursi	il	Vangelo	di	Giovanni.	È	Lazzaro	stesso	risvegliato,	e	lo	scrittore	del	
Vangelo	di	Giovanni	 intendeva	dire	con	questo:	«Ciò	che	 io	ho	da	dire,	devo	
dirlo	 per	 virtù	 dell’iniziazione,	 che	mi	 è	 stata	 impartita	 dal	 Signore	 stesso!	
Perciò	 lo	 scrittore	 del	 Vangelo	 di	 Giovanni	 distingue	 bene	 ciò	 che	 avviene	
prima	del	risveglio	di	Lazzaro,	e	ciò	che	succede	dopo	il	risveglio	di	Lazzaro.	
Prima	di	quel	risveglio	viene	citato	un	antico	iniziato,	uno	che	è	arrivato	alla	
conoscenza	dello	Spirito,	e	viene	affermato	che	la	sua	testimonianza	è	verace.	
«Di	ciò	però	che	v’ha	da	dire	sulle	cose	più	profonde,	sul	Mistero	di	Palestina	
parlo	io	stesso,	io,	il	risvegliato;	di	queste	posso	soltanto	parlare	dopo	il	risve-
glio!»	Abbiamo	perciò	nella	prima	parte	del	Vangelo	di	Giovanni	 la	 testimo-
nianza	dell’antico	Giovanni,	 –	nella	 seconda	parte	abbiamo	 la	 testimonianza	
del	nuovo	Giovanni,	che	il	Signore	stesso	ha	iniziato.	Perchè	egli	è	Lazzaro	ri-
svegliato.	Così	intendiamo	questo	capitolo	secondo	il	suo	vero	senso.	Esso	vi	
è,	perchè	Giovanni	voleva	dire:	Io	mi	riferisco	alla	testimonianza	dei	miei	sen-
si	supersensibili,	delle	mie	forze	cognitive	spirituali.	Non	è	nel	comune	mondo	
Oisico	che	ho	visto	ciò	che	racconto,	ma	nel	mondo	spirituale,	nel	quale	io	ero	
per	il	fatto	che	il	Signore	mi	ha	impartito	l’«iniziazione».	

Di	 guisa	 che	 la	 caratteristica	 del	 Cristo	 Gesù,	 quale	 si	 presenta	 a	 noi	 nei	
primi	capitoli	del	Vangelo	di	Giovanni	 Oino	alla	 Oine	del	10.mo	capitolo,	dob-
biamo	ricondurla	alla	conoscenza,	 che,	per	così	dire,	poteva	avere	anche	chi	
non	fosse	stato	ancora	iniziato	nel	senso	più	profondo	dal	Cristo	Gesù	stesso.	

Ora	diremo:	«Ma	noi	abbiamo	udito	 in	queste	conferenze	quelle	profonde	
parole	 sul	Cristo	Gesù,	 come	Logos	 incarnato,	 come	 luce	del	mondo	ecc.».	 –	
Non	vi	è	da	meravigliarsi	che	queste	profonde	parole	sul	Cristo	Gesù	vengano	
pronunciate	Oin	dai	primi	capitoli.	Perchè	negli	antichi	misteri	 il	Cristo-Gesù,	
cioè,	il	Cristo,	che	doveva	in	avvenire	comparire	nel	mondo,	non	era	un’entità	
sconosciuta.	E	tutti	i	Misteri	accennavano	a	Uno,	che	doveva	venire.	Perciò	gli	
antichi	iniziati	si	chiamano	«Profeti»,	perchè	essi	dovevano	prima	profetizza-

 70



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

re,	ciò	che	ancora	era	da	venire.	Per	questo	le	iniziazioni	appunto	avevano	lo	
scopo	di	 far	conoscere	chiaramente,	che	nell’avvenire	 il	Cristo	si	rivelerebbe	
all’umanità.	Di	guisa	che,	da	ciò	che	egli	già	allora	poteva	sapere,	 la	verità	si	
rivelava	al	Battista,	e	gli	permetteva	di	profetizzare,	che	in	Cristo	Gesù	gli	sta-
va	dinanzi	colui,	del	quale	parlavano	i	misteri.	–	Come	ora	si	riconnetta	il	tut-
to,	in	quale	rapporto	il	cosiddetto	Battista	stia	col	Cristo	Gesù,	ci	risulterà	più	
chiaro,	se	prima	troviamo	la	risposta	a	due	quesiti:	il	primo	è,	come	si	colloca	
il	 Battista	 stesso	nel	 suo	 tempo?	 l’altro,	 si	 riferisce	 alla	 spiegazione	di	 varie	
cose	al	principio	del	Vangelo	di	Giovanni.	

Come	si	colloca	il	Battista	nella	sua	epoca?	Che	cosa	è	veramente	il	Battista?	
Egli	è	uno,	 il	quale	–	come	gli	altri	che	ne	hanno	udito	qualcosa	nelle	 inizia-
zioni,	ha	ricevuto	l’annunzio,	della	venuta	del	Cristo	–	e	che	però	appare	come	
l’unico,	a	cui	–	di	fronte	al	Cristo	Gesù	–	si	rivela	il	vero	segreto,	che	colui	che	è	
comparso,	è	precisamente	il	Cristo.	Ora	coloro,	che	erano	designati	col	nome	
di	Farisei	o	con	altri	nomi,	vedevano	nel	Cristo	Gesù	qualcuno,	il	quale	si	op-
poneva	 veramente	 al	 loro	 antico	 principio	 di	 iniziazione	 –	 e	 faceva	 dunque	
una	cosa,	che	essi,	nella	loro	mentalità	conservatrice,	non	potevano	ammette-
re.	 Essi	 dicevano,	 appunto	 perchè	 erano	 conservatori:	 bisogna	 tener	 fermo	
l’antico	principio	d’iniziazione!	E	questa	contradizione,	di	parlare	sempre	del	
futuro	Cristo,	ma	di	non	trovar	mai	il	momento,	in	cui	egli	in	realtà	fosse	pre-
sente,	questo	appunto	è	ciò	che	sta	a	base	del	 loro	conservatorismo.	Perciò,	
quando	il	Cristo	Gesù	iniziò	Lazzaro,	essi	dovettero	considerare	ciò	come	una	
infrazione	alle	antiche	tradizioni	dei	Misteri.	«Quest’uomo	fa	molti	segni,	non	
possiamo	aver	comunanza	con	lui!»	Secondo	il	loro	concetto,	egli	ha	tradito	i	
misteri,	–	ha	reso	pubblico,	ciò	che	doveva	rimaner	chiuso	nelle	profondità	dei	
misteri.	E	ora	comprendiamo,	che	ciò	sembrava	loro	un	tradimento	che	pote-
va	costituire	un	addebito	da	addurre	contro	di	lui.	Da	questo	momento	s’inizia	
un	repentino	mutamento,	la	persecuzione	del	Cristo	Gesù.	

In	 quale	 qualità	 si	 palesa	 ora	 il	 Battista	 nei	 primi	 capitoli	 del	 Vangelo	 di	
Giovanni?	

 71



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Anzitutto	come	colui	che	conosce	bene	 la	verità	dei	misteri	del	Cristo	che	
deve	venire,	e	la	conosce	tanto	bene,	che	lo	scrittore	stesso	del	Vangelo	di	Gio-
vanni	può	ripetere	ciò	di	cui	anche	 il	Battista	doveva	avere	conoscenza,	e	di	
cui	si	era	convinto,	per	mezzo	di	quanto	impareremo	a	conoscere.	

Abbiamo	 visto	 quello	 che	 signiOicano	 le	 primissime	 parole	 del	 Vangelo	 di	
Giovanni.	 Vogliamo	 esaminare	 ora	 un	 poco	 che	 cosa	 vien	 detto	 del	 Battista	
stesso.	 Facciamocene	 però	 una	 traduzione,	 il	 più	 possibilmente	 giusta.	 Ab-
biamo	udito	Oinora	soltanto	le	prime	parole.	

«Nel	principio	era	il	Verbo,	e	il	Verbo	era	appresso	Dio	e	il	Verbo	era	un	Dio.	

Questo	era	nel	principio	appresso	Dio.	

Per	mezzo	di	lui	sono	divenute	le	cose	tutte:	e	senza	di	lui	nulla	è	divenuto	
di	ciò	che	è	divenuto.	In	lui	era	la	vita	e	la	vita	era	la	luce	degli	uomini:	

E	la	luce	splende	tra	le	tenebre,	e	le	tenebre	non	l’hanno	compresa.	

Vi	fu	un	uomo;	era	mandato	da	Dio,	col	suo	nome	Giovanni.	

Questi	venne	qual	testimone,	afOin	di	rendere	testimonianza	alla	luce,	onde	
per	mezzo	di	lui	tutti	credessero.	

Ei	non	era	la	luce,	ma	era	per	rendere	testimonianza	alla	luce.	

Perchè	la	vera	luce,	che	illumina	tutti	gli	uomini,	doveva	venire	nel	mondo.	

Essa	era	nel	mondo,	e	il	mondo	per	essa	è	divenuto,	ma	il	mondo	non	la	ri-
conobbe.	Venne	nei	singoli	uomini	(venne	Oino	all’uomo-Io)	ma	i	singoli	uomi-
ni	(gli	uomini-Io)	non	l’accolsero.	

Ma	quei	che	lo	ricevettero	poterono	per	lui	manifestarsi	come	Oiglioli	di	Dio.	

Quei	che	credettero	al	nome	suo,	non	per	via	di	sangue,	nè	per	volontà	della	
carne,	nè	per	volontà	d’uomo,	ma	da	Dio	son	nati.	

E	il	Verbo	si	è	fatto	carne,	e	abitò	fra	di	noi	e	abbiamo	udito	il	suo	insegna-
mento,	e	l’insegnamento	dell’Unigenito	del	Padre,	pieno	di	grazia	e	di	verità.	

 72



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Giovanni	rende	testimonianza	di	lui	e	annunzia	chiaramente:	Questi	è	colui,	
del	quale	 io	diceva:	Dopo	di	me	verrà	colui,	che	è	stato	prima	di	me.	Perchè	
egli	è	il	mio	predecessore.	

Perchè	dalla	pienezza	di	lui,	tutti	abbiamo	ricevuto	grazia	su	grazia.	

Perchè	da	Mosè	 fu	data	 la	 legge;	 la	grazia	e	 la	verità	però	è	nata	da	Gesù	
Cristo.	

Nessuno	ha	mai	veduto	Dio	con	gli	occhi.	L’unigenito	Figliolo,	che	è	nell’in-
teriorità	del	Padre	universale,	è	divenuto	la	Guida	per	questa	visione».	

Queste	sono	le	parole,	che	rendono	a	un	dipresso	il	senso	di	queste	prime	
frasi	 del	Vangelo	di	Giovanni.	Ma	 a	 queste,	 prima	di	 darne	una	 spiegazione,	
occorre	aggiungere	qualcosa.	Che	cosa	dice	di	sè	Giovanni	stesso?	–	Vi	ricor-
derete,	che	avevano	mandato	a	prendere	informazioni	su	chi	fosse	Giovanni,	il	
Battista.	Vengono	Sacerdoti	e	Leviti	a	domandargli,	chi	egli	sia.	Perchè	egli	dia	
ora	la	risposta	citata,	lo	vedremo	in	seguito.	Per	il	momento	vogliamo	soltanto	
considerare	ciò	che	egli	stesso	dice:	

«Io	 sono,	disse,	 la	 voce	di	 uno	 che	grida	nella	 solitudine».	Queste	 sono	 le	
parole	che	stanno	scritte.	«Io	sono	la	voce	di	uno	che	grida	nella	solitudine!»	
Nella	solitudine,	sta	scritto	–	letteralmente	in	Greco,	la	parola	«eremos»	signi-
Oica	«il	solitario».	Ora	comprenderete	che	è	più	giusto	dire:	Io	sono	la	voce	di	
uno	che	grida	nella	solitudine	–	che	non:	«Io	sono	la	voce	di	uno	che	predica	
nel	deserto».	E	comprenderemo	meglio	tutto	ciò	che	sta	esposto	nelle	parole	
iniziali	 del	 Vangelo	 di	 Giovanni,	 se	 teniamo	 presente	 l’auto-caratteristica	 di	
Giovanni.	Perchè	egli	chiama	sè	stesso	«la	voce	di	uno	che	grida	nella	solitudi-
ne»?	

Nel	corso	dell’evoluzione	dell’umanità	abbiamo	veduto,	che	la	vera	missio-
ne	 della	 Terra	 è	 l’amore,	 ma	 che	 essa	 non	 può	 concepirsi,	 se	 non	 quando	
l’amore	 venga	 offerto	 dall’uomo	 autocosciente	 come	 dono	 volontario,	 e	
l’uomo	si	conquisti	a	poco	a	poco	il	proprio	Io,	e	questo	Io	lentamente	e	grada-
tamente	s’immerga	nella	natura	umana.	Sappiamo,	che	gli	animali	non	hanno	
Io	singoli.	Se	il	singolo	leone	dicesse	«Io»,	non	s’intenderebbe	con	ciò	il	singo-

 73



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

lo	 animale,	ma	 l’Io	di	Gruppo	nel	mondo	astrale.	Così	degli	 intieri	 gruppi	di	
animali	della	medesima	forma	dicono	«Io»	a	quell’Io	di	Gruppo,	che	è	super-
sensibilmente	percepibile	nell’astrale.	Questo	è	il	grande	privilegio	dell’uomo	
rispetto	agli	animali:	che	egli	ha	un	Io	 individuale.	Ma	l’Io	 individuale	non	si	
sviluppa	che	a	poco	a	poco.	L’uomo	pure	ha	cominciato	con	un	Io	di	gruppo,	
con	un	Io,	che	apparteneva	a	un	intiero	gruppo	di	uomini.	

Se	 si	 risalisse	 ad	 antichi	 popoli,	 ad	 antiche	 razze,	 si	 troverebbe	 ovunque	
che,	originariamente,	gli	uomini	formavano	dei	piccoli	gruppi.	Presso	i	popoli	
germanici	 non	 occorrerebbe	 neppure	 risalire	molto	 indietro.	Negli	 scritti	 di	
Tacito	si	può	constatare,	che	nel	singolo	Germano	v’ha	più	della	intiera	stirpe	
che	non	della	sua	individualità.	Il	singolo	si	sente	più	un	membro	della	stirpe	
dei	Cheruschi	o	dei	Sigambri	che	non	una	singola	personalità;	e	perciò	anche	
il	singolo	rappresenta	il	destino	dell’intiera	stirpe;	ed	è	anche	indifferente	chi	
debba	 vendicare	 un’offesa,	 tanto	 se	 questa	 sia	 stata	 sofferta	 da	 un	 singolo	
membro,	che	dalla	intiera	stirpe.	Nel	corso	del	tempo	poi	si	veriOica,	che	delle	
singole	 persone	 escono	dalla	 appartenenza	 alla	 stirpe,	 di	 guisa	 che	 le	 stirpi	
vengono	spezzate	e	non	rimangono	più	compatte.	L’uomo,	evolvendosi,	ha	su-
perato	il	carattere	dell’anima	di	gruppo,	e	a	poco	a	poco	si	è	inalzato	al	senti-
mento	dell’Io,	della	personalità	 singola.	Possiamo	comprendere	 certe	 cose	e	
particolarmente	gli	antichi	documenti	religiosi	soltanto	se	conosciamo	questo	
segreto	delle	anime	di	gruppo,	degl’Io	di	gruppo.	Presso	i	popoli,	dove	si	era	
arrivati	a	una	certa	percezione	del	singolo	Io,	perdurava	pur	sempre	un	Io	che	
si	estendeva	non	soltanto	su	gruppi	spaziali,	simultaneamente	in	vita,	ma	an-
che	 su	gruppi	 temporali.	Oggi	 la	memoria	degli	uomini	 è	 tale,	 che	 il	 singolo	
uomo	si	ricorda	ancora	soltanto	della	propria	gioventù.	Ma	vi	era	un	tempo,	in	
cui	 esisteva	 un’altra	memoria,	 in	 cui	 l’uomo	 si	 ricordava,	 non	 soltanto	 delle	
proprie	azioni,	ma	si	ricordava	anche	delle	azioni	di	suo	padre,	di	suo	nonno,	
come	delle	proprie.	La	memoria	arrivava,	oltre	nascita	e	morte,	Oin	dove	si	po-
teva	 rintracciare	 la	 parentela	di	 sangue.	Un	 antenato,	 il	 cui	 sangue	 scorreva	
giù	per	 le	generazioni,	 trasmetteva	per	secoli	col	medesimo	sangue	anche	 la	
memoria,	e	un	nipote,	o	un	rampollo	di	una	stirpe,	diceva	«Io»	delle	azioni,	dei	
pensieri	dei	suoi	antenati,	come	di	sè	stesso.	Non	ci	si	sentiva	allora	chiusi	fra	

 74



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

nascita	e	morte,	ma	ci	si	sentiva	anelli	di	una	catena	di	generazioni,	di	cui	l’an-
tenato	era	 il	centro.	Questa	 infatti	è	 la	coesione	dell’Io,	cioè,	 il	ricordarsi	ap-
punto	delle	azioni	del	padre,	del	nonno	ecc.	Negli	antichi	tempi	questo	già	ve-
niva	espresso	esteriormente	per	mezzo	dell’imposizione	del	nome.	Il	Oiglio	si	
ricordava,	non	soltanto	delle	proprie	azioni,	ma	anche	di	quelle	del	padre,	del	
nonno	e	così	di	seguito.	La	memoria	si	estendeva	lontano	attraverso	le	gene-
razioni.	Tutto	ciò	che	 la	memoria	abbracciava	si	chiamava	nei	 tempi	antichi,	
per	esempio,	«Noè»	o	«Adamo».	Con	questi	nomi	non	si	designavano	dei	sin-
goli	uomini,	ma	le	serie	degli	«Io»,	che	conservavano	la	memoria	durante	se-
coli.	Questo	segreto	si	nasconde	pure	dietro	ai	nomi	dei	Patriarchi.	Perchè	vi-
vevano	i	Patriarchi	così	a	lungo?	Non	sarebbe	mai	venuto	in	mente	negli	anti-
chi	tempi	di	assegnare	subito	un	nome	a	un	singolo	uomo,	che	si	trovava	fra	
nascita	e	morte.	Adamo	rappresenta	una	memoria	collettiva,	appunto	perchè	
l’antica	assegnazione	dei	nomi	non	teneva	nessun	conto	della	limitazione	spa-
ziale	e	temporale.	

Così	a	poco	a	poco,	e	lentamente,	il	singolo	Io	umano	si	è	liberato	dall’anima	
di	gruppo,	dall’Io	di	gruppo;	l’uomo	gradatamente	è	arrivato	alla	coscienza	del	
suo	 Io	 singolo.	 Prima	 egli	 sentiva	 il	 suo	 Io	 nell’appartenenza	 alla	 stirpe,	 nel	
gruppo	di	uomini	con	i	quali	era	imparentato	per	via	di	sangue	nello	spazio	o	
nel	tempo;	di	qui	il	detto:	«Io	e	il	Padre	Abraham	siamo	uno!»	cioè,	siamo	un	
Io!	E	così	il	singolo	si	sentiva	racchiuso	in	un	Tutto,	perchè	il	sangue	comune	
scorreva	giù	per	 le	 vene	attraverso	 tutti	 i	membri	del	 rispettivo	popolo.	Ma	
l’evoluzione	andò	oltre.	Divenne	maturo	 il	 tempo,	 in	 cui	proprio	nel	 seno	di	
questi	popoli	gli	uomini	dovevano	sentire	il	 loro	singolo	Io.	Dare	agli	uomini	
ciò	che	ad	essi	occorreva,	per	sentirsi	sicuri	e	saldi	in	questo	singolo	Io	indivi-
duale,	questa	era	la	missione	del	Cristo.	Così	dobbiamo	pure	comprendere	le	
parole	che	possono	essere	tanto	facilmente	fraintese:	«Chi	non	rinnega	moglie	
e	Oiglio,	padre	e	madre,	fratello	e	sorella,	non	può	essere	mio	discepolo!»	Non	
dobbiamo	 intendere	 questo	 nel	 senso	 comune,	 come	un	 incitamento	 ad	 ab-
bandonare	la	famiglia;	ma	dobbiamo	intendere:	voi	dovete	sentire	che	ognuno	
di	voi	è	un	 Io	singolo,	e	che	questo	 Io	singolo	è	direttamente	 tutt’uno	con	 il	
Padre	spirituale,	il	quale	Oluttua	attraverso	al	mondo	–	ed	è	uno.	Anticamente,	

 75



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

il	seguace	dell’Antico	Testamento	diceva:	«Io	e	il	padre	Abraham	siamo	uno»;	
perchè	 l’Io	 si	 sentiva	riposare	nella	parentela	del	 sangue.	Ora	doveva	 invece	
affermarsi	 il	 nuovo	 sentimento	 di	 essere	 tutt’uno	 con	 la	 base	 spirituale	 del	
Padre.	Non	più	la	parentela	del	sangue	doveva	esser	pegno	che	l’uomo	appar-
teneva	 a	 un	 tutto,	ma	 la	 conoscenza	 del	 puro	 principio	 spirituale	 del	 Padre	
con	il	quale	tutti	sono	uno.	

Così,	con	il	Vangelo	di	Giovanni	ci	deve	venir	detto,	che	il	Cristo	è	colui	che	
dà	il	grande	impulso,	il	quale	conferisce	all’uomo	ciò	che	gli	occorre	per	sen-
tirsi	 eternamente	 nel	 suo	 singolo	 Io	 individuale.	 Il	 cambiamento	 dall’Antico	
Testamento	al	Nuovo	consiste	in	questo,	che	l’antico	ha	sempre	alcunchè	del-
l’anima	collettiva,	in	cui	un	Io	si	sente	associato	agli	altri	Io,	e	non	sente	bene	
nè	sè,	nè	gli	altri	Io,	mentre	sente	ciò	in	cui	sta	con	questi	unitamente	ripara-
to:	l’Io	di	popolo,	o	l’Io	della	stirpe.	

Come	 doveva	 ora	 sentirsi	 un	 Io,	 diventato	 tanto	maturo	 da	 non	 avvertire	
più	il	vincolo	con	le	altre	personalità	individuali	dell’anima	di	gruppo?	Come	
doveva	sentire	l’Io	isolato,	all’epoca	in	cui	si	poteva	dire:	«Non	è	più	il	tempo,	
in	cui	si	possa	sentire,	come	reale	verità	umana	della	vita,	la	coappartenenza	
con	 altre	 persone,	 con	 tutti	 gli	 Io,	 che	 rientrano	 in	 un’anima	 di	 gruppo;	ma	
deve	venire	prima	colui,	che	dà	all’anima	il	pane	spirituale	della	vita,	per	mez-
zo	di	cui	l’Io	singolo	riceve	il	suo	nutrimento?»	L’Io	singolo	doveva	sentirsi	so-
litario,	e	il	precursore	del	Cristo	doveva	dire:	«io	sono	un	Io,	che	è	uscito	dal	
guscio	e	che	si	sente	solitario.	E	appunto	perchè	ho	imparato	a	sentirmi	soli-
tario,	mi	sento	come	un	profeta,	al	quale	l’Io,	nella	solitudine,	dà	il	giusto	nu-
trimento	spirituale».	–	Perciò	l’annunciatore	doveva	indicare	sè	stesso,	come	
uno	che	grida	nella	solitudine,	vale	a	dire,	come	l’Io	già	isolato,	isolato	dall’a-
nima	di	gruppo,	 il	quale	grida	chiedendo	ciò,	di	cui	 l’Io-singolo	può	ricevere	
nutrimento.	«Io	sono	la	voce	di	uno	che	grida	nella	solitudine».	Udiamo	là	di	
nuovo	 la	profonda	verità:	«Ogni	 Io	 individuale	umano	è	alcunchè	di	comple-
tamente	poggiato	su	sè	stesso;	Io	 	sono	la	voce	dell’Io	che	si	è	disciolto,	e	che	
cerca	la	sua	base,	sulla	quale	poter	poggiare	come	Io	liberato».	Ora	compren-
derete	il	passo:	«Io	sono	la	voce	di	uno	che	grida	nella	solitudine».	

 76



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Per	 intendere	con	precisione	 le	parole	del	Vangelo	di	Giovanni,	dobbiamo	
un	poco	 familiarizzarci	col	modo	come	si	assegnavano	 in	generale	a	quell’e-
poca	 nomi	 e	 indicazioni.	 Così	 astratta	 e	 insigniOicante	 come	 oggi	 non	 era	 a	
quei	 tempi	 l’assegnazione	dei	nomi.	E	se	gli	espositori	dei	documenti	biblici	
volessero	soltanto	riOlettere	un	poco	a	quanto	mai	 in	essi	sta	detto,	 tante	 in-
terpretazioni	 superOiciali	 non	 vedrebbero	 la	 luce.	 Già	 ho	 fatto	 notare,	 che	
quando	il	Cristo	dice:	«Io	sono	la	Luce	del	mondo»	occorre	veramente	inten-
dere	che	egli	fu	il	primo	a	dare	per	l’Io-sono	espressione	e	impulso.	Perciò	là	
dove	nei	primi	capitoli	si	trova	l’Io-sono,	questo	Io-sono	deve	sempre	essere	
particolarmente	accentuato.	Tutti	i	nomi	e	le	indicazioni,	negli	antichi	tempi,	
erano,	in	certo	modo,	adoperati	in	senso	assolutamente	reale	–	e	al	contempo	
profondamente	simbolico.	In	due	direzioni	si	cade	spesso	a	questo	riguardo	in	
grave	errore.	Con	giudizio	molto	superOiciale	potrebbe	dire	qualcuno:	«sì,	se-
condo	una	tale	concezione	molte	cose	vengono	a	essere	intese	simbolicamen-
te,	ma	di	una	interpretazione	siffatta,	in	cui	tutto	deve	essere	inteso	simboli-
camente,	noi	non	ne	vogliamo	sapere,	perchè	così	voi	fate	sparire	gli	avveni-
menti	 storici	 della	Bibbia».	 E	 coloro	 che	 non	 capiscono	niente	 degli	 avveni-
menti	storici,	possono	dire:	«Qui	tutto	è	inteso	soltanto	simbolicamente».	Ma	
chi	parla	così,	non	comprende	per	l’appunto	niente	dei	Vangeli.	Non	è	la	realtà	
storica	che	viene	rinnegata	da	una	interpretazione	simbolica;	bisogna	invece	
riaffermare,	 che	 la	 spiegazione	 esoterica	 abbraccia	 entrambe:	 la	 concezione	
dei	fatti	come	storici,	e	in	quanto	appunto	sono	storici,	contiene	al	contempo	
il	signiOicato	che	ad	essi	attribuiamo.	Certamente,	chi	vede	soltanto	i	fatti	bru-
tali	esteriori,	per	esempio,	un	uomo	che	è	nato	in	una	località	qualsiasi	a	una	
data	epoca,	–	non	comprenderà,	che	questo	uomo	è	qualcosa	di	più,	che	non	
un	semplice	uomo,	con	il	rispettivo	nome,	e	di	cui	si	può	scrivere	la	biograOia.	
Chi	però	conosce	il	rapporto	spirituale,	imparerà	a	comprendere,	che	l’uomo,	
che	è	nato	in	un	determinato	luogo,	quest’uomo	vivente,	è	anche	un	simbolo	
per	il	suo	tempo,	e	che	per	mezzo	del	suo	nome	si	esprime	l’intiero	signiOicato	
che	egli	ha	per	l’evoluzione	dell’umanità.	I	Vangeli	sono	al	contempo	simbolo	
e	storia,	non	soltanto	l’uno	e	non	soltanto	l’altro;	di	questo	si	deve	tener	conto	
nella	vera	spiegazione	di	essi.	E	così,	 in	quasi	tutti	gli	eventi	e	 le	 indicazioni,	

 77



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

vedremo,	 che	Giovanni,	 o	 lo	 scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni,	 il	 quale	 vera-
mente	 vede	 con	 percezioni	 supersensibili,	 vede	 al	 contempo	 gli	 eventi	 e	 la	
manifestazione	di	profonde	verità	spirituali.	Egli	ha	davanti	agli	occhi	la	Oigura	
storica	 del	 Battista	 –	 e	 guarda	 la	 Oigura	 storica;	 –	 al	 contempo	 però,	 anche	
questa	vera	Oigura	storica	è	per	lui	simbolo	per	tutti	gli	uomini,	che	negli	anti-
chi	 tempi	già	erano	chiamati	a	 imprimere	 in	sè	 l’Io,	ma	che	si	erano	appena	
messi	su	quella	via,	e	nel	cui	Io	singolo	poteva	risplendere	la	luce	del	mondo;	
–	ma	non	per	quegli	altri	uomini,	che	non	erano	ancora	in	condizione	di	com-
prendere	nelle	loro	tenebre	la	luce	del	mondo.	

Ciò	che	è	comparso	come	Vita,	come	Luce	e	Logos	nel	Cristo	Gesù,	già	sem-
pre	risplendeva	nel	mondo;	non	lo	hanno	però	riconosciuto	coloro,	che	stava-
no	soltanto	in	via	di	diventar	maturi.	La	Luce	vi	fu	sempre.	Perchè	se	la	Luce	
non	 vi	 fosse	 stata,	 non	 sarebbe	 potuta,	 nascere	 la	 disposizione	 all’Io.	 Sulla	
luna	esistevano	dell’uomo	odierno	soltanto	il	corpo	Oisico,	il	corpo	eterico	e	il	
corpo	astrale;	nessun	Io	vi	era	dentro.	Soltanto	perchè	la	luce	si	è	trasformata	
nel	modo	come	ora	risplende	sulla	Terra,	ha	avuto	la	forza	di	accendere	i	sin-
goli	Io,	e	di	condurli	lentamente	a	maturazione.	«E	la	luce	splende	tra	le	tene-
bre,	ma	le	tenebre	non	potevano	comprenderla».	Essa	è	giunta	Oino	all’uomo	
singolo,	Oin	all’uomo-Io;	perchè	gli	uomini-Io	non	sarebbero	potuti	affatto	na-
scere,	se	la	luce	non	fosse	stata	versata	in	loro	dal	Logos.	Ma	gli	uomini-Io	non	
l’accolsero.	Soltanto	alcuni	pochi	l’accolsero,	gl’iniziati;	essi	si	inalzarono	Oino	
ai	mondi	spirituali;	portarono	sempre	il	nome	di	«Oiglioli	di	Dio»,	perchè	essi	
avevano	una	conoscenza	del	Logos,	della	Luce	e	della	Vita,	e	potevano	sempre	
darne	testimonianza.	Erano	alcuni	pochi,	che	già	sempre,	dagli	antichi	Misteri,	
sapevano	dei	mondi	spirituali.	Che	cosa	viveva	dunque	in	loro?	Viveva	in	loro	
ciò,	che	nell’uomo	è	eterno;	viveva	 in	 loro	del	 tutto	coscientemente.	Essi	già	
presentivano	 le	 grandi	parole	«Io	e	 il	Padre	 siamo	uno»,	 cioè	 Io	e	 la	 grande	
Causa	primordiale	siamo	uno!	E	ciò	che	di	più	profondo	portavano	nella	co-
scienza,	il	loro	proprio	Io,	essi	non	l’avevano	da	padre	e	madre,	–	ma	lo	aveva-
no	per	mezzo	della	loro	iniziazione	nel	mondo	spirituale.	Lo	avevano	non	dal	
sangue,	e	non	dalla	carne	e	non	dalla	volontà	di	un	padre	o	di	una	madre	–	
bensì,	«da	Dio»,	vale	a	dire,	dal	mondo	spirituale.	–	Così	avete	la	spiegazione	

 78



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

di	quelle	parole:	 che	 la	maggior	parte	degli	uomini,	 sebbene	avessero	già	 la	
disposizione	all’Uomo-Io,	non	accolsero	 la	 luce;	questa	discese	bensì	 Oino	al-
l’Io	di	gruppo,	ma	i	singoli	non	l’accolsero.	Coloro,	però,	che	l’accolsero	–	non	
erano	che	pochi	–	poterono	per	essa	farsi	Oiglioli	di	Dio;	coloro	però	che	ebbe-
ro	Oiducia	in	essa,	diventarono	tali	mercè	Dio,	per	mezzo	dell’iniziazione.	Sia-
mo	arrivati	così	a	un’idea	chiara.	Ma	perchè	tutti	gli	uomini	con	i	sensi	terreni	
potessero	riconoscere	il	Dio	che	vi	era,	egli	ha	dovuto	comparire	sulla	Terra,	
in	modo	che	lo	si	potesse	vedere	con	occhi	corporei,	vale	a	dire,	egli	dovette	
assumere	una	Oigura	di	carne,	perchè	una	Oigura	siffatta	può	essere	veduta	sol-
tanto	con	gli	occhi	corporei.	Prima	i	soli	iniziati	nei	misteri	potevano	vederlo;	
ora	però,	per	la	salute	di	tutti,	egli	aveva	assunto	Oigura	di	carne:	«Il	Verbo,	o	il	
Logos	si	era	fatto	carne».	Così	lo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	riconnette	
la	comparsa	storica	del	Cristo	Gesù	con	l’intiera	evoluzione.	«Abbiamo	udito	il	
suo	 insegnamento,	 –	 l’insegnamento	dell’unigenito	 Oiglio	del	Padre!»	Che	 in-
segnamento	è	questo?	Come	sono	generati	gli	altri	uomini?	

Negli	antichi	tempi,	 in	cui	vennero	scritti	 i	Vangeli,	venivano	chiamati	«bi-
geniti»,	 coloro	 che	 erano	 nati	 dalla	 carne.	 Si	 chiamavano	 bi-geniti	 –	 si	 può	
dire,	per	la	miscela	del	sangue	di	padre	e	di	madre.	Ciò	che	non	è	nato	da	car-
ne,	e	non	per	azione	degli	uomini,	e	che	non	è	sorto	da	miscela	di	sangue,	è	
«nato	da	Dio».	Questo	è	«uni-generato»	–	unigenito.	Coloro,	che	prima	erano	
chiamati	 Oigli	di	Dio	erano	sempre	 in	certo	modo	«uni-generati»	e	 l’insegna-
mento	del	 Oiglio	di	Dio	è	 l’insegnamento	dell’uni-generato.	 L’uomo	 Oisico	è	 il	
«bi-generato»,	l’uomo	dello	spirito	è	l’«uni-generato	».	E	la	parola	indica,	che	
l’uomo	oltre	alla	nascita	 Oisica	può	attraversare	anche	una	nascita	spirituale,	
cioè,	l’unione	con	lo	Spirito,	la	nascita	per	mezzo	di	cui	diventa	l’uni-generato,	
il	bambino,	il	Oiglio	della	Divinità.	–	E	un	tale	insegnamento	poteva	per	la	pri-
ma	volta	venire	udito	soltanto	per	opera	di	colui,	che	rappresentava	la	parola,	
divenuta	carne.	Per	mezzo	di	lui	l’insegnamento	diventò	generale,	«l’insegna-
mento	del	Oiglio	uni-generato	dal	Padre	pieno	di	dedizione	e	di	verità!»	«Dedi-
zione»	deve	essere	 la	più	giusta	 traduzione,	–	perchè	sebbene	si	abbia	vera-
mente	a	che	 fare	con	un	nascere	dalla	Divinità	–	si	 rimane	tuttavia	con	essa	
collegati	eliminando	ogni	illusione	che	deriva	soltanto	dall’essere	bi-generati,	

 79



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

e	 che	 costringe	 l’uomo	negli	 errori	 dei	 sensi.	Questo	 al	 contrario	 è	 un	 inse-
gnamento,	che	porta	la	verità	in	Cristo	Gesù,	come	egli	fu	e	dimorò	fra	gli	uo-
mini,	 come	Logos	 incarnato.	Giovanni	però	si	nominò,	questo	è	 il	 signiOicato	
letterale:	il	precursore,	il	predecessore	colui	che	precorre	per	annunziare	l’Io.	
Giovanni	indica	sè	stesso	come	colui,	il	quale	sapeva	bensì	che	questo	Io	deve	
diventare	 indipendente	nei	 singoli,	ma	che	doveva	rendere	 testimonianza	di	
Colui,	 il	quale	doveva	venire,	per	 compiere	questa	opera.	Egli	diceva	chiara-
mente:	«Colui	che	dovrà	venire	è	l’«Io	sono»,	che	è	eterno,	che	veramente	può	
dire	di	sè	stesso:	Prima	di	Abraham	era	l’«Io-sono».	Giovanni	poteva	dire:	L’Io,	
di	cui	qui	si	parla,	è	stato	prima	di	me;	sebbene	io	sia	il	suo	precursore,	esso	è	
al	contempo	il	precursore	mio,	io	rendo	testimonianza	di	ciò	che	prima	era	in	
ogni	uomo;	dopo	di	me	verrà	colui,	che	è	stato	prima	di	me!»	E	ora	vengono	
dette	parole	importanti:	«Perchè	dalla	pienezza	di	lui	noi	tutti	abbiamo	rice-
vuto	grazia	su	grazia».	Vi	sono	molti	uomini	che	si	chiamano	cristiani,	i	quali	
leggendo,	sorvolano	la	parola	«pienezza»,	e	nei	quali	questa	parola	non	susci-
ta	nessun	pensiero	speciale.	«Pleroma»	signiOica	la	«Pienezza»	in	greco.	Que-
sto	sta	anche	nel	Vangelo	di	Giovanni.	«Perchè	dal	Pleroma	noi	tutti	abbiamo	
ricevuto	grazia	su	grazia!»	lo	dicevo,	che	ogni	parola	del	Vangelo	di	Giovanni,	
se	 lo	 si	 vuole	 veramente	 comprendere,	 deve	 essere	 pesata	 sulla	 bilancetta.	
Che	cosa	è	dunque	Pleroma,	la	Pienezza?	Può	capirlo	soltanto	chi	sa,	che	negli	
antichi	misteri	si	parlava	del	Pleroma,	o	della	Pienezza,	come	di	cosa	assolu-
tamente	reale.	Perchè	allora	già	si	era	affermato	l’insegnamento,	che,	quando	
si	manifestarono	dapprima	quelle	 entità	 spirituali,	 che	 erano	 salite	 Oino	 alla	
divinità	 sull’antica	Luna,	 gli	 Elohim,	uno	di	 essi	 si	 distaccò,	 –	 e	 rimase	 sulla	
Luna,	e	da	lì	riverberò	la	forza	dell’amore,	Oinchè	gli	uomini	furono	sufOicien-
temente	maturi	 per	 la	 luce	 dei	 rimanenti	 sei	 Elohim.	 Così	 si	 distinguevano	
Jahve,	 il	Dio	singolo,	 il	riOlettore,	e	la	sestupla	pienezza	della	divinità,	 il	«Ple-
roma».	Ma	poichè	con	 l’insieme	della	coscienza	del	Logos	solare	s’intende	 il	
Cristo,	occorreva,	nominando	lui,	parlare	della	pienezza	degli	Dei.	Questa	pro-
fonda	verità	si	nasconde	dietro	queste	parole:	«Perchè	dal	Pleroma	tutti	ab-
biam	ricevuto	grazia	su	grazia».	

 80



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Ora,	per	procedere,	trasferiamoci	nell’epoca	delle	anime	di	gruppo,	quando	
il	singolo	sentiva	il	proprio	Io	come	Io	di	gruppo.	Consideriamo	ora	che	cosa	
viveva	nel	gruppo	come	ordinamento	sociale.	Gli	uomini,	in	quanto	erano	uo-
mini	visibili,	vivevano	bensì	come	singoli,	sentivano,	sì,	l’Io	di	gruppo,	ma	per	i	
sensi	erano	singoli.	Poichè	essi	non	si	sentivano	ancora	come	singoli,	non	po-
tevano	neppure	ancora	sentire	 interiormente	 l’amore	nella	sua	pienezza.	Un	
uomo	amava	l’altro	perchè	legato	da	vincoli	di	sangue.	La	consanguineità	era	
la	base	di	ogni	amore.	I	consanguinei	furono	i	primi	ad	amarsi,	e	dalla	consan-
guineità	è	nato	l’amore,	che	non	è	amore	sessuale.	Da	questo	amore	di	anima	
di	gruppo,	gli	uomini	devono	andarsi	liberando	sempre	più,	e	offrire	l’amore	
come	libero	dono	dell’Io.	Alla	Oine	dell’evoluzione	della	Terra	gli	uomini	arri-
veranno	a	un	tempo,	in	cui	l’Io	divenuto	indipendente	nell’intimo	suo	con	pie-
na	dedizione	avrà	 l’impulso	a	 fare	 il	 giusto,	 e	 il	 bene.	Per	 il	 fatto	 che	 l’Io	ha	
questo	impulso,	fa	il	giusto,	fa	il	bene.	Quando	l’amore	sarà	tanto	spiritualizza-
to,	 che	 da	 nessuno	 si	 vorrà	 altro,	 che	 seguire	 questo	 impulso	 stesso,	 allora	
sarà	compiuto	ciò	che	il	Cristo	Gesù	voleva	portare	nel	mondo.	Perchè	uno	dei	
segreti	 del	 cristianesimo	 è	 l’insegnamento:	 «Guardate	 al	 Cristo,	 riempitevi	
della	forza	della	sua	Oigura,	cercate	di	diventare	come	lui,	di	seguirlo;	e	il	vo-
stro	Io	liberato	diventerà	tale,	da	non	avere	più	bisogno	di	leggi	ma,	come	un	
essere	libero	nella	propria	interiorità,	farà	il	bene,	il	giusto.	Così	il	Cristo	è	il	
portatore	dell’impulso	della	 liberazione	dalla	Legge,	per	cui	 il	bene	non	vien	
fatto	per	virtù	della	Legge,	ma	per	impulso	dell’amore	che	vive	interiormente.	
Questo	impulso	richiederà	però	l’intiera	rimanente	epoca	terrestre	per	la	sua	
evoluzione.	Ad	esso	è	 stato	dato	 inizio	dal	Cristo	Gesù,	e	 la	 Oigura	del	Cristo	
sarà	 sempre	 la	 forza	 che	educherà	gli	uomini	 a	 svilupparlo.	Fintanto	 che	gli	
uomini	non	erano	maturi	ad	accogliere	un	Io	indipendente,	Oinchè	esistevano	
come	membra	di	un	gruppo,	essi	dovevano	venir	socialmente	regolati	da	una	
legge	esteriormente	manifestata.	E	anche	oggi	gli	uomini	non	hanno	in	tutto	
ancora	superato	 l’Io	di	gruppo!	Sotto	quanti	mai	rapporti	 l’uomo	oggi	non	è	
completamente	un	uomo	individuale,	ma	è	un	essere	di	gruppo!	L’uomo,	che	
sia	già	oggi	un	essere	libero	(lo	si	chiama	il	«senza	patria»,	a	un	determinato	
grado	del	 discepolato	 esoterico)	 è	 ancora	un	 ideale!	 Chi	 si	 pone	 volontaria-

 81



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

mente	nell’attività	del	mondo,	è	 individuale,	non	viene	 regolato	dalla	Legge.	
Nel	principio-Cristo	sta	 il	 superamento	della	Legge:	«Perchè	 la	Legge	è	data	
da	Mosè;	la		grazia	però	dal	Cristo».	In		senso	cristiano,	s’indicava	come	grazia	
la	capacità	dell’anima	di	operare	il	bene	per	virtù	della	propria	interiorità.	La		
grazia,	e	la	verità	interiormente	riconosciuta	sono	nate	nel	Cristo.	Vedete	qua-
le	presa	profonda	ha	questo	pensiero	per	l’intiera	evoluzione	dell’umanità.	

Prima	 coloro	 che	 venivano	 iniziati	 erano	 condotti	 ad	 acquistare	 organi	 di	
percezione	spirituale	superiore.	Con	gli	occhi	esteriori	nessuno	prima	ha	mai	
veduto	un	Dio.	Il	Oigliolo	uni-generato	che	riposa	nell’interiorità	del	Padre,	è	il	
Primo	che	ci	ha	condotti	a	vedere	un	Dio	nello	stesso	modo	come	gli	uomini	
sulla	Terra	vedono	il	mondo	circostante	con	i	sensi	terrestri.	Prima	il	Dio	era	
rimasto	 invisibile.	Egli	si	 rivelava	nel	supersensibile,	per	mezzo	del	sogno,	o	
per	altro	mezzo,	nei	santuari	di	 iniziazione.	Ora	 il	Dio	era	diventato	un	fatto	
storico,	sensibile,	una	Oigura	di	carne.	Questo	sta	detto	nelle	parole:	«Nessuno	
Oinora	 ha	mai	 veduto	Dio.	 Il	 Oigliolo	 uni-generato	 che	 era	 nell’interiorità	 del	
Padre	dei	Mondi,	è	divenuto	Colui	che	guida	a	questa	visione».	Egli	ha	condot-
to	gli	uomini	a	vedere	un	Dio	con	i	sensi	terrestri.	

Così	vediamo	indubbiamente	con	quale	acutezza	e	signiOicazione	si	accenni	
nel	Vangelo	di	Giovanni	all’evento	storico	in	Palestina,	e	come	vi	si	usino	paro-
le	 paradigmatiche	 chiaramente	 deOinite,	 che	 dobbiamo	 tuttavia	 pesare	 sulla	
bilancetta,	 se	 vogliamo	 adoperarle	 per	 la	 comprensione	 del	 Cristianesimo	
esoterico.	E	ora	vedremo	nelle	prossime	conferenze,	come	questo	tema	venga	
ulteriormente	 sviluppato,	 e	 come	 al	 contempo	 venga	mostrato,	 che	 il	 Cristo	
non	 è	 soltanto	 la	 guida	 di	 coloro,	 che	 dipendono	 dall’anima	 di	 gruppo,	 ma	
come	egli	penetri	in	ogni	singolo	uomo,	e	voglia	per	l’appunto	conferire	all’Io	
individuale	il	proprio	impulso.	La	consanguineità	tuttavia	rimane;	ma	vi	si	ag-
giunge	la	spiritualità	dell’amore.	E	a	questo	amore,	che	va	da	Io	libero	a	Io	li-
bero,	 egli	 dà	 l’impulso.	 A	 coloro	 che	 sono	 compresi	 nell’iniziazione	 si	 rivela	
giorno	per	giorno	una	verità	dopo	l’altra.	Una	verità	importante,	per	esempio,	
si	rivela	sempre	al	terzo	giorno.	Ed	è	quella,	in	cui	si	impara	completamente	a	
comprendere,	 che	 vi	 è	 nell’evoluzione	della	 Terra	 un	momento,	 per	 il	 quale	

 82



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

l’amore	materiale	 collegato	 al	 sangue,	 sempre	 più	 si	 spiritualizza.	 Questo	 è	
l’evento	che	deve	rendere	palese	il	trapasso	dal	puro	amore	consanguineo	al-
l’amore	spirituale.	A	questo	viene	accennato	con	parole	signiOicative	dal	Cristo	
Gesù,	quando	dice:	«Verrà	un	tempo,	che	è	il	mio	tempo,	in	cui	le	cose	più	im-
portanti	verranno	compiute	da	uomini,	che	non	sono	più	collegati	dalla	con-
sanguineità,	ma	stanno,	come	singoli,	da	per	sè.	Questo	tempo	però	ancora	ha	
da	venire».	Il	Cristo	stesso,	il	quale	dà	il	primo	impulso,	dice	in	un’occasione	
importante,	che	questo	ideale	si	avvererà	un	giorno,	ma	che	il	suo	tempo	an-
cora	non	è	venuto.	Questa	indicazione	profetica	egli	fa,	quando	la	madre	è	là	a	
incitarlo	a	fare	qualcosa	per	l’umanità,	quando	essa,	in	certo	qual	modo,	fa	va-
lere	di	aver	diritto	a	spingerlo	a	un’azione	importante	per	gli	uomini.	Egli	ri-
sponde	allora:	«Sì,	ciò	che	facciamo	oggi	ha	ancora	a	che	fare	con	i	vincoli	del	
sangue,	con	il	rapporto	di	«me	e	te»;	perchè	il	mio	tempo	ancora	non	è	venu-
to!»	Che	venga	questo	tempo,	in	cui	il	singolo	deve	stare	dà	per	sè,	è	espresso	
con	il	racconto	delle	nozze	di	Cana,	e	alla	richiesta:	«Essi	non	hanno	più	vino!»	
Gesù	risponde	in	modo	da	dire:	«Questo	è	qualcosa	che	ha	ancora	a	che	fare	
con	«me	e	te»;	non	è	per	anco	venuto	il	mio	tempo!»	Perciò	vi	sono	là	le	parole	
«fra	me	e	te»	e	«non	è	per	anco	venuto	il	mio	tempo».	Ciò	che	vi	è	nel	testo	ac-
cenna	a	questo	mistero.	Come	molti	altri	passi,	anche	questo	è	stato	tradotto	
assai	malamente;	non	vi	dovrebbero	stare	le	parole:	«Che	ho	io	a	fare	con	te,	o	
donna?»	ma	bensì:	«questo	nel	rapporto	fra	me	e	la	tua	consanguineità».	Il	te-
sto	è	così	Oine	e	sottile,	ma	è	soltanto	comprensibile	da	coloro,	che	lo	vogliono	
intendere.	 Se	 oggi	 però	 questi	 documenti	 religiosi	 vengono	 continuamente	
spiegati	da	ogni	specie	di	gente,	vien	 fatto	di	domandare:	Non	hanno	coloro	
che	si	dicono	cristiani	alcuna	capacità	di	sentimento,	quando,	dopo	avere	in-
correttamente	 tradotto,	 fanno	 dire	 al	 Cristo:	 «Che	 ho	 io	 a	 fare	 con	 te,	 o	
donna?»	

Per	molta	gente,	che	oggi	si	chiama	cristiana,	e	che	si	richiama	al	Vangelo,	si	
deve	chiedere:	«Ha	essa	il	Vangelo?»	Si	tratta	anzitutto	di	avere	il	Vangelo.	E	
per	un	documento	così	profondo,	come	è	 il	Vangelo	di	Giovanni,	si	 tratta	ve-
ramente	di	pesare	prima	ogni	parola	sulla	bilancetta,	per	conoscerla	nel	suo	
vero	valore.	

 83



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

V	-	I	sette	gradi	dell’iniziazione	-	I	primi	segni	

Nello	 studio	del	Vangelo	di	Giovanni	non	bisogna	mai	 trascurare	di	 tener	
conto	della	spiegazione	assolutamente	fondamentale,	che	ieri	abbiamo	espo-
sta:	cioè,	che	nell’autore	originario	del	Vangelo	di	Giovanni	dobbiamo	vedere	
il	discepolo	prediletto	iniziato	dal	Cristo	Gesù	stesso.	Qualcuno	potrebbe	na-
turalmente	 domandare:	 Ma,	 a	 prescindere	 dalla	 conoscenza	 occulta,	 esiste	
forse	un	segno	esteriore,	attraverso	 il	quale	 l’autore	del	Vangelo	di	Giovanni	
lascia	trasparire,	che	egli	sia	arrivato	alle	forme	superiori	del	sapere	sul	Cristo	
per	mezzo	del	risveglio,	dell’iniziazione,	che	è	descritta	nel	cosiddetto	miraco-
lo	di	 Lazzaro?	 –	 Se	 leggete	 con	 cura	 il	Vangelo	di	Giovanni,	 osserverete	una	
cosa.	 Osserverete,	 che	 in	 nessun	 punto	 di	 quel	 Vangelo,	 proprio	 in	 nessun	
punto	prima	di	quel	 capitolo,	 che	 tratta	del	 risveglio	di	Lazzaro,	 si	 fa	parola	
del	discepolo,	«che	era	amato	dal	Signore»;	questo	signiOica,	che	il	vero	autore	
del	Vangelo	di	Giovanni	vuol	dire:	Ciò	che	precede,	non	deriva	ancora	dal	sa-
pere,	che	mi	è	venuto	dall’iniziazione;	Oin	qui	non	dovete	ancora	tener	conto	di	
me.	Dopo,	soltanto,	egli	cita	il	discepolo,	«che	era	amato	dal	Signore».	Così	 il	
Vangelo	di	Giovanni	si	scinde	in	due	parti	 importanti;	 in	una	prima	parte,	 in	
cui	del	discepolo	amato	dal	Signore	non	si	fa	menzione,	perchè	ancora	non	era	
iniziato	–	e	soltanto	dopo	il	risveglio	di	Lazzaro	viene	nominato	quel	discepo-
lo.	In	nessun	punto	di	quel	documento	stesso	troverete	una	contradizione	con	
ciò	 che	 è	 stato	 esposto	nelle	 ultime	 conferenze.	Naturalmente	un	uomo	 che	
osserva	 soltanto	 superOicialmente	 il	 Vangelo,	 sorvola	 facilmente	 quel	 fatto,	
non	ci	pone	attenzione;	e	oggi,	 che	 tutto	viene	volgarizzato,	e	ogni	specie	di	
sapienza	viene	 imposta	 all’uomo,	dobbiamo	assistere	 allo	 strano	 spettacolo,	
che	sotto	quella	sapienza	v’ha	spesso	molta	merce	equivoca.	

A	 chi	non	 sembrerebbe	una	benedizione,	 se	per	mezzo	di	una	 letteratura	
così	economica,	quale	la	«Biblioteca	Universale	Réclame»,	si	potesse	diffonde-
re	la	scienza	universale	fra	il	popolo!	Ora,	fra	gli	ultimi	fascicoli,	ne	è	compar-
so	 uno	 sulla	 «Formazione	 della	 Bibbia».	 L’autore	 si	 qualiOica	 sulla	 copertina	

 84



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

come	dottore	in	teologia,	egli	è	dunque	teologo.	Egli	ritiene,	che	nel	Vangelo	di	
Giovanni,	attraverso	tutti	i	capitoli	dal	35.mo	versetto	del	primo	in	poi,	si	indi-
ca	veramente	Giovanni,	come	autore	di	quel	Vangelo.	Quando	mi	capitò	nelle	
mani	quest’opuscolo	non	credevo	ai	miei	occhi	e	dicevo	a	me	stesso:	Qui	ve-
ramente	ci	si	trova	di	fronte	a	qualcosa	di	molto	strano,	che	cozza	contro	tutte	
le	passate	opinioni	occulte	–	secondo	le	quali	il	discepolo	prediletto	non	viene	
citato	prima	del	risveglio	di	Lazzaro.	Ma	un	teologo	 lo	dovrebbe	sapere!	Per	
non	 giudicare	 troppo	di	 fretta,	 prendete	 il	 Vangelo	 di	 Giovanni	 e	 vedete	 ciò	
che	vi	 sta	 scritto:	 «Il	dì	 seguente	di	nuovo,	 trovandosi	Giovanni	 con	due	dei	
suoi	discepoli».	Viene	dunque	menzionato	Giovanni,	il	Battista,	e	vi	si	parla	di	
due	dei	 suoi	 discepoli.	 L’ipotesi	 più	 favorevole,	 che	 si	 possa	 fare	 per	 questo	
teologo,	è	che	la	sua	coscienza	sia	piena	di	un’antica	tradizione	exoterica,	se-
condo	la	quale	uno	dei	due	discepoli	sarebbe	stato	Giovanni.	Questa	tradizio-
ne	poggia	su	Matteo	4,	21.	Ma	non	è	lecito	spiegare	il	Vangelo	di	Giovanni	per	
mezzo	degli	altri	Vangeli.	Un	teologo	è	dunque	riuscito	a	 introdurre	un	libro	
direttamente	nocivo	nella	 letteratura	popolare;	e	quando	si	 sa,	 come	dilaghi	
ciò	che	proprio	in	questo	modo	arriva	al	popolo	per	mezzo	di	una	siffatta	let-
teratura	economica,	si	possono	misurare	i	danni,	che	ne	risultano.	Questa	non	
deve	essere	che	un’osservazione	incidentale,	fatta	allo	scopo	di	erigere	un	cer-
to	 riparo	dalle	diverse	obiezioni,	 che	potrebbero	 essere	 sollevate	 contro	 ciò	
che	qui	viene	detto.	

Ora	vogliamo	considerare,	come	ciò	che	precede	il	risveglio	di	Lazzaro,	sia	
bensì	 la	comunicazione	di	 fatti	 importantissimi,	ma	che	tuttavia	 l’autore	si	è	
conservati	i	fatti	più	profondi	soltanto	per	i	capitoli	che	seguono	il	risveglio	di	
Lazzaro.	Nondimeno,	egli	ha	voluto	indicare	ovunque,	che	il	contenuto	del	suo	
Vangelo	è	qualcosa,	di	cui	può	avere	conoscenza	soltanto	chi	sia	iniziato	Oino	a	
un	 determinato	 grado.	 Egli	 accenna	 perciò	 ripetutamente,	 che	 in	 ordine	 a	
quanto	viene	comunicato	nei	primi	capitoli,	si	ha	a	che	fare	con	un	genere	di	
Iniziazione,	che	arriva	Oino	a	un	dato	grado.	Vi	sono	appunto	iniziazioni	di	di-
versi	 gradi.	 Si	 distinguevano,	 per	 esempio,	 in	 una	 data	 forma	 di	 iniziazione	
orientale,	sette	gradi	di	iniziazione,	e	questi	gradi	venivano	chiamati	con	varii	
nomi	simbolici.	

 85



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Il	 primo	 grado	 era	 quello	 del	 «corvo»,	 il	 secondo	 quello	 dell’«occulto»,	 il	
terzo	 del	 «lottatore»,	 il	 quarto	 del	 «leone».	 Il	 quinto	 grado,	 presso	 i	 diversi	
popoli,	che	ancora	sentivano	una	certa	comunione	di	sangue	come	espressio-
ne	 della	 loro	 anima	 di	 gruppo,	 veniva	 indicato	 col	 nome	 del	 popolo	 stesso;	
dunque,	 per	 esempio,	 presso	 i	 Persiani,	 un	 iniziato	 del	 quinto	 grado	 veniva	
chiamato,	soltanto	in	senso	occulto,	un	«Persiano».	Se	ci	rendiamo	ben	conto	
di	 ciò	 che	 signiOicano	 questi	 nomi,	 ci	 si	 paleserà	 presto	 la	 giustiOicazione	 di	
quegli	appellativi.	

Un	iniziato	del	primo	grado	è	colui	che	forma	il	tramite	fra	la	vita	occulta	e	
quella	esteriore,	che	viene	mandato	dall’una	all’altra.	Al	primo	grado	 l’uomo	
deve	ancora	darsi	con	piena	dedizione	alla	vita	esteriore,	ma	deve	portare	ciò	
che	 egli	 apprende	 nei	 santuari	 d’iniziazione.	 –	 Del	 «corvo»	 si	 parla	 dunque	
ogniqualvolta	le	parole	devono	essere	tramite	di	comunicazioni	dall’esteriore	
all’interiore.	Ricordatevi	dei	corvi	di	Elia,	o	di	quelli	di	Wotan,	perOino	anche	
dei	corvi	della	leggenda	di	Barbarossa,	che	devono	investigare	se	sia	giunto	il	
tempo	di	uscire.	L’iniziato	del	secondo	grado	stava	già	in	pieno	nella	vita	oc-
culta.	Colui	che	si	trovava	al	terzo	grado	poteva	farsi	avanti	a	difesa	della	veri-
tà	occulta;	il	grado	di	lottatore	non	signiOica	un	uomo	che	lotta,	bensì	uno,	che	
può	difendere	le	dottrine	occulte,	ciò	che	la	vita	occulta	è	capace	di	dare.	Colui	
che	è	«leone»,	è	uno	che	realizza	in	sè	la	vita	occulta;	di	guisa	che	egli	può	di-
fendere	ciò	che	è	occulto,	non	solo	con	le	parole,	ma	anche	con	i	fatti,	cioè,	con	
una	specie	di	attività	magica.	Il	sesto	grado	è	quello	dell’«eroe	solare»,	e	il	set-
timo	è	il	grado	del	«padre».	A	noi	importa	considerare	il	quinto	grado.	

Negli	antichi	 tempi	 l’uomo	stava	particolarmente	entro	 la	sua	comunità,	e	
perciò,	quando	sentiva	il	suo	Io,	si	sentiva	piuttosto	come	parte	di	un’anima	di	
gruppo.	Chi	però	era	iniziato	del	quinto	grado,	aveva	fatto	un	certo	sacriOicio,	
aveva	cancellato	la	sua	personalità	Oino	al	punto	di	accogliere	in	essa	l’essere	
del	suo	popolo.	Come	l’altro	uomo	sentiva	la	propria	anima	nell’anima	del	suo	
popolo,	così	egli	aveva	accolto	l’anima	del	popolo	in	sè,	perchè	non	aveva	per	
lui	 importanza	tutto	ciò	che	era	personalità,	ma	bensì	 lo	spirito	generale	del	
popolo.	Un	tale	iniziato	perciò	s’indicava	col	nome	del	rispettivo	popolo.	–	Ora	

 86



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

sappiamo,	che	ci	vien	detto	nel	Vangelo	di	Giovanni,	che	fra	i	primi	discepoli	
del	 Cristo-Gesù	 vi	 è	 anche	 Natanaele.	 Egli	 viene	 condotto	 dinanzi	 al	 Cristo.	
Egli	non	è	ancora	tanto	elevato	da	essere	capace	di	penetrare	con	lo	sguardo	
nel	Cristo.	Il	Cristo	è	naturalmente	lo	Spirito	del	sapere	omnicomprensivo,	che	
non	può	essere	penetrato	da	un	Natanaele,	da	un	iniziato	del	quinto	grado.	Ma	
il	Cristo	penetra	 in	Natanaele.	Ciò	si	palesa	per	due	 fatti.	Come	 infatti	 lo	de-
nomina	Cristo?	«Ecco	un	vero	 Israelita!»	Qui	 abbiamo	 la	denominazione	 se-
condo	il	nome	del	popolo.	Come	presso	i	Persiani	un	iniziato	del	quinto	grado	
veniva	 chiamato	 un	 «Persiano»,	 così	 presso	 gli	 Israeliti	 veniva	 chiamato	
«Israelita»;	 perciò	 il	 Cristo	 chiama	 Natanaele	 un	 «Israelita».	 E	 poi	 gli	 dice:	
«Prima	che	Filippo	ti	chiamasse,	 io	ti	vidi,	quando	eri	sotto	il	 Oico».	Questa	è	
una	designazione	simbolica	di	un	iniziato,	proprio	come	il	Buddha	seduto	sot-
to	 l’albero	del	Bodhi.	L’albero	di	 Oico	è	un	simbolo	dell’iniziazione	egizio-cal-
daica.	Con	ciò	Cristo	gli	vuole	dire:	«Oh,	so	bene	che	in	un	certo	senso	tu	sei	
un	iniziato,	e	puoi	penetrare	in	alcune	determinate	cose,	perchè	ti	ho	visto!»	E	
ora	Natanaele	 lo	riconosce:	Natanaele	rispose	e	dissegli:	«Maestro,	 tu	sei	Fi-
gliolo	di	Dio,	tu	sei	un	re	in	Israele».	La	parola	«re»	signiOica	in	questa	connes-
sione:	«Tu	sei	uno	più	elevato	di	me,	altrimenti	non	potresti	dire:	«Quando	eri	
seduto	sotto	il	Oico	io	ti	vidi».	E	il	Cristo	gli	rispose	e	disse:	«Perchè	ti	ho	detto	
che	ti	ho	veduto	sotto	il	Oico,	tu	mi	credi;	vedrai	cosa	maggiore	di	questa».	Del-
le	parole	«in	verità,	in	verità»	avremo	ancora	da	parlare.	Poi	dice:	«Io	vi	dico,	
vedrete	gli	angeli	del	cielo	andare	e	venire	al	Figliolo	dell’uomo».	Cose	mag-
giori	di	quelle	già	viste,	dovranno	ancora	vedere	coloro,	che	sono	capaci	di	ri-
conoscere	il	Cristo.	E	di	nuovo,	che	cosa	sono	queste	parole	importanti?	

Per	spiegarle,	ricordiamoci,	che	cosa	veramente	sia	l’uomo.	Abbiamo	detto,	
che	l’uomo,	di	giorno,	è	diverso	che	di	notte;	di	giorno	i	quattro	arti	dell’uomo,	
corpo	Oisico,	corpo	eterico,	corpo	astrale	e	l’Io	sono	solidamente	connessi	fra	
di	loro.	Essi	operano	l’uno	sull’altro.	Possiamo	dire,	che	quando	l’uomo	veglia	
di	giorno,	la	sua	corporeità	Oisica	e	la	sua	corporeità	eterica	vengono,	in	un	de-
terminato	modo,	 interpenetrate	 e	 vigilate	dalla	 spiritualità	del	 suo	 astrale	 e	
del	 suo	 Io.	 Ma	 abbiamo	 anche	 mostrato	 come	 qualcosa	 d’altro	 debba	 pure	
esercitare	un’azione	nella	corporeità	eterica	e	 in	quella	 Oisica,	perchè	 l’uomo	

 87



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

possa	esistere	 in	generale	nella	sua	attuale	fase	di	evoluzione.	Perchè	abbia-
mo	riOlettuto,	che	l’uomo	ritira	ogni	notte	ciò	che	provvede	al	suo	corpo	Oisico	
e	al	suo	corpo	eterico,	ossia	il	corpo	astrale	e	l’Io,	e	abbandona	così	il	suo	cor-
po	 Oisico	e	quello	eterico	 l’intiera	notte	alla	 loro	propria	 sorte.	 –	Proditoria-
mente	abbandoniamo	ogni	notte	il	nostro	corpo	Oisico	e	il	nostro	corpo	eteri-
co.	Da	questo	riconoscerete,	che	la	scienza	dello	Spirito	afferma	a	buon	diritto,	
che	 delle	 potenze	 e	 forze	 divino-spirituali	 pervadono	 di	 notte	 questo	 corpo	
Oisico	e	questo	corpo	eterico,	di	guisa	che,	in	certo	qual	modo,	il	vostro	corpo	
Oisico	e	 il	vostro	corpo	eterico	sono	 inseriti	nelle	 forze	e	nelle	entità	divino-
spirituali.	 Abbiamo	 anche	 accennato	 al	 fatto,	 che	 appunto,	 quando	 il	 corpo	
astrale	e	l’Io,	negli	antichi	tempi	–	nel	tempo	che	abbiamo	chiamato	il	tempo	
di	Jahve	–	o	di	Jehova,	–	stavano	fuori	del	corpo	Oisico	e	del	corpo	eterico,	Je-
hova	 esercitava	 allora	 un’azione	 ispiratrice.	 È	 però	 la	 vera	 luce,	 la	 pienezza	
della	divinità	o	degli	Elohim,	il	Pleroma,	che	permea	sempre	anche	il	corpo	Oi-
sico	e	il	corpo	eterico	con	i	suoi	raggi;	ma	l’uomo	non	può	riconoscerlo,	per-
chè	 ancora	non	ha	 ricevuto	dal	Principio-Cristo,	 prima	 che	questo	Principio	
fosse	 comparso	 sulla	Terra,	 l’impulso	necessario.	Quei	 principii,	 che	devono	
arrivare	a	esprimersi	nel	corpo	 Oisico,	dimorano	nella	sfera	della	spiritualità	
superiore,	nel	Devachan.	Le	entità	spirituali	e	le	potenze	che	agiscono	sul	cor-
po	 Oisico,	 dimorano	 nelle	 sfere	 superiori	 celesti,	 nel	 Devachan	 superiore;	 e	
quelle	potenze,	che	agiscono	sul	corpo	eterico,	risiedono	nelle	sfere	celesti	in-
feriori.	Di	guisa	che	possiamo	dire:	In	questo	corpo	Oisico	agiscono	di	continuo	
delle	entità	dalla	regione	più	elevata	del	Devachan,	e	sul	corpo	eterico	agisco-
no	di	continuo	delle	entità	dalle	regioni	inferiori	del	Devachan.	L’uomo	le	può	
riconoscere	se	accoglie	in	sè	l’impulso	del	Cristo:	«Se	imparate	a	riconoscere	
veramente	 il	 Figliolo	dell’uomo,	 allora	 riconoscerete	 come	 le	 forze	 spirituali	
salgano	e	discendano	all’uomo	dalle	sfere	celesti.	Questo	lo	potrete	sapere	per	
mezzo	dell’impulso,	che	il	Cristo	dà	alla	Terra».	

A	ciò	che	ora	segue	si	è	già	accennato	ieri.	Si	tratta	di	quanto	è	successo	alle	
nozze	di	Cana	in	Galilea,	che	spesso	si	chiama	pure	«il	primo	dei	miracoli»	–	
meglio	sarebbe	dire	«il	primo	dei	segni»,	che	fa	il	Cristo	Gesù.	–	Per	compren-

 88



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

dere	ora	quel	che	in	esso	v’ha	di	potente,	dobbiamo	riassumere	molto	di	ciò	
che	abbiamo	udito	nelle	ultime	conferenze.	

Anzitutto	 si	 fa	parola	qui	di	nozze	–	ma	perchè	di	nozze	 in	Galilea?	Com-
prenderemo	perchè	sono	in	Galilea,	se	richiamiamo	ancora	una	volta	dinanzi	
alla	 nostra	 anima	 l’intiera	missione	 del	 Cristo.	 La	 sua	missione	 consiste	 nel	
dare	all’uomo	la	piena	forza	dell’Io,	nel	portare	indipendenza	interiore	nell’a-
nima.	 Il	 singolo	 Io	 doveva	 sentirsi	 completamente	 poggiato	 su	 sè	 stesso,	 in	
piena	indipendenza	e	isolamento,	e	per	mezzo	dell’amore	che	vien	dato	come	
libero	dono,	gli	uomini	devono	essere	condotti	a	unirsi	fra	di	loro.	Per	mezzo	
del	Principio-Cristo	deve	dunque	essere	introdotto	nella	missione	della	Terra	
un	amore,	 che	 sempre	più	 e	più	 si	 elevi	 al	 di	 sopra	del	materiale,	 e	 sempre	
maggiormente	 ascenda	 allo	 spirituale.	 L’amore	 è	 uscito	 dalla	 sua	 forma	 più	
bassa,	che	è	legata	alla	materialità.	Nei	tempi	originari	dell’umanità	si	amava	
tutto	 ciò	 che	 era	 collegato	 da	 consanguineità,	 e	 si	 teneva	moltissimo	 a	 che	
l’amore	avesse	questa	base	materiale	della	consanguineità.	Il	Cristo	era	venu-
to	per	spiritualizzare	quest’amore,	–	da	una	parte,	per	distaccare	l’amore	dai	
vincoli,	 in	 cui	 viene	 impigliato	 dalla	 consanguineità,	 e	 dall’altra,	 per	 dare	 la	
forza,	 l’impulso	verso	l’amore	spirituale.	Nella	cerchia	dei	seguaci	dell’Antico	
Testamento,	 vediamo	 ancora	 espresso	 appieno	 ciò	 che	 possiamo	 chiamare	
l’appartenenza	all’anima	di	gruppo,	come	base	all’Io	singolo	nell’Io	collettivo.	
Abbiamo	visto	che	la	sentenza:	«Io	e	il	Padre	Abraham	siamo	tutt’uno»,	ha	un	
signiOicato	 per	 i	 seguaci	 del	 Vecchio	 Testamento;	 signiOica	 sentirsi	 al	 riparo	
nella	coscienza	che	quel	sangue,	che	già	scorreva	nelle	vene	del	padre	Abra-
ham,	è	scorso	giù	Oino	a	lui,	Oino	al	seguace.	Questi	si	sentiva	ivi	al	riparo	in	un	
Tutto;	e	si	consideravano	come	gli	uni	agli	altri	appartenenti	soltanto	coloro,	
che	 erano	 provenuti	 da	 un	 siffatto	 genere	 di	 riproduzione	 umana,	 rimasto	
conservato	per	mezzo	di	questa	consanguineità.	Ai	primi	inizi	dell’evoluzione	
dell’umanità	sulla	Terra,	ci	si	sposava	soltanto	entro	cerchie	ristrettissime,	tra	
famiglie	consanguinee.	Il	matrimonio	fra	parenti	vicini	era	ciò	a	cui,	nel	prin-
cipio	 dell’evoluzione	 dell’umanità,	 ci	 si	 atteneva	 saldamente.	 Sempre	 più	 si	
andarono	allargando	le	strette	cerchie	della	consanguineità.	Ci	si	sposava	fuo-
ri	della	 tribù,	ma	non	ancora	 in	un	altro	popolo.	 Il	 popolo	dell’Antico	Testa-

 89



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

mento	teneva	fermamente	a	che	la	consanguineità	del	popolo	venisse	conser-
vata.	È	«	Giudeo	»	colui,	che	è	tale	per	sangue.	–	A	questo	principio	non	fa	ap-
pello	 il	 Cristo	Gesù;	 egli	 si	 rivolge	a	 coloro,	 che	 infrangono	questo	principio	
della	 pura	 consanguineità;	 perciò	 quello	 che	 d’importante	 ha	 da	 mostrare,	
Egli,	a	tutta	prima,	non	lo	mostra	in	Giudea,	ma	fuori,	in	Galilea.	La	Galilea	era	
la	 regione	 dove	 erano	 genti	 mescolate	 da	 ogni	 possibile	 stirpe	 e	 popolo.	 Il	
«Galileo»	signiOica	l’«Ibrido».	Dai	Galilei	va	il	Cristo	Gesù,	da	coloro	che	erano	
più	mescolati.	E	da	quello	che	sta	a	base	di	siffatta	riproduzione	ibrida	dell’u-
manità	deve	scaturire	ciò,	che	non	è	più	appunto	vincolato	alla	base	materiale	
dell’amore.	Perciò	quello	che	il	Cristo	ha	da	dire,	lo	dice	in	occasione	di	un	ma-
trimonio.	Perchè	appunto	di	un	matrimonio?	Perchè	per	mezzo	del	matrimo-
nio	può	accennarsi	alla	riproduzione	dell’umanità.	E	ciò,	che	egli	vuol	mostra-
re,	non	lo	mostra	là	dove	ci	si	sposa	soltanto	entro	cerchie	ristrette,	dove	ci	si	
sposa	soltanto	entro	i	vincoli	del	sangue,	ma	là,	dove	ci	si	sposa	indipenden-
temente	dai	vincoli	del	sangue.	Perciò	il	Cristo	parla	in	occasione	di	nozze,	e	di	
nozze	in	Galilea.	E	se	vogliamo	comprendere	ciò	che	qui	viene	mostrato,	dob-
biamo	tornare	a	gittare	uno	sguardo	sull’intiera	evoluzione	dell’umanità.	

È	stato	spesso	ripetuto,	che	per	 l’occultista	non	vi	è	niente	di	esteriore,	di	
semplicemente	materiale.	Tutto	ciò	che	è	materiale	è	per	lui	espressione	di	un	
animico-spirituale,	e	come	il	vostro	volto	è	l’espressione	di	un	animico-spiri-
tuale,	 così	 la	 luce	del	 sole	 è	 l’espressione	di	 una	 luce	 animico-spirituale	 –	 e	
tutto	ciò	che	succede	e	che	è	apparentemente	soltanto	materiale	è	al	contem-
po	 l’espressione	di	processi	spirituali	più	profondi.	L’occultismo	non	nega	 la	
materia;	 per	 esso	 perOino	 la	materia	 più	 grossolana	 è	 tuttavia	 l’espressione	
dell’animico-spirituale.	Così	ai	processi	spirituali	di	evoluzione	corrispondono	
sempre	nel	mondo	dei	fatti	materiali	paralleli.	Volgiamo	uno	sguardo	spiritua-
le	 retrospettivo	 sull’evoluzione	dell’umanità,	 al	 tempo,	 in	 cui	 essa	 si	 trovava	
ancora	sull’antico	continente	 fra	 l’Europa	e	 l’America,	 sull’antica	Atlantide,	e	
da	questa	passò	nella	successiva	epoca	postatlantea;	e	guardiamo	come	le	va-
rie	generazioni	l’abbiano	Oinalmente	condotta	Oino	a	noi.	Se	allora	consideria-
mo	l’evoluzione	della	razza,	possiamo	abbracciare	l’intiero	signiOicato	di	que-
sta	evoluzione	dell’umanità,	dalla	quarta	alla	quinta	razza,	e	vedere	come,	per	

 90



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

così	 dire,	 dall’umanità	 dell’Atlantide,	 completamente	 immersa	 nell’anima	 di	
gruppo,	 si	 sia	andato	gradatamente	evolvendo	e	 lentamente	maturando	nel-
l’epoca	postatlantea	l’Io	singolo	della	personalità	umana.	Ciò	che	il	Cristo	ha	
portato	spiritualmente,	per	mezzo	del	potente	suo	impulso	spirituale,	dovette	
pure	essere	preparato	lentamente,	per	mezzo	di	altri	impulsi.	L’azione	di	Jah-
ve	consiste	nel	porre	 l’Io	dell’anima	di	gruppo	nel	corpo	astrale	preparando	
così	 quest’ultimo	 alla	 sua	 lenta	maturazione,	 necessaria	 per	 accogliere	 l’Io-
sono	pienamente	indipendente.	Ma	questo	Io-sono	non	avrebbe	potuto	essere	
compreso	dall’uomo,	se	il	suo	corpo	Oisico	non	fosse	divenuto	pure	uno	stru-
mento	adatto	per	albergarlo.	Potete	facilmente	rappresentarvi,	che	per	quan-
to	il	corpo	astrale	possa	essere	ancora	capace	di	accogliere	un	Io	–	se	il	corpo	
Oisico	non	è	ancora	uno	strumento	adatto	per	 realmente	 intendere	 l’Io-sono	
anche	 nella	 coscienza	 di	 veglia,	 non	 è	 proprio	 possibile	 che	 questo	 Io-sono	
venga	accolto.	Anche	il	corpo	Oisico	deve	sempre	essere	strumento	adatto	per	
ciò	 che	 s’imprime	 qui	 sulla	 Terra.	 Il	 corpo	 Oisico	 dunque,	 allorchè	 il	 corpo	
astrale	si	era	maturato,	ha	dovuto	essere	preparato	per	divenire	uno	strumen-
to	 per	 l’Io-sono.	 E	 questo	 è	 successo	 pure	 nell’evoluzione	 umana.	 Possiamo	
seguire	i	processi,	attraverso	i	quali	il	corpo	Oisico	venne	preparato	a	divenire	
il	portatore	dell’uomo	auto-cosciente,	dotato	dell’Io-sono.	PerOino	nella	Bibbia	
ci	viene	accennato,	che	colui,	che	sotto	un	determinato	riguardo	diviene	padre	
della	stirpe	nell’epoca	postatlantea,	cioè	Noè,	è	 il	primo	bevitore	di	vino,	è	 il	
primo	a	sperimentare	 l’azione	dell’alcool.	–	Arriviamo	qui	a	un	capitolo,	che	
può	veramente	scandalizzare	molte	persone.	Ciò	che	si	è	presentato	come	un	
culto	speciale	nella	epoca	postatlantea,	è	 il	 culto	di	Dioniso.	Voi	 tutti	sapete,	
come	 il	 culto	 di	Dioniso	 venga	messo	 in	 rapporto	 col	 vino.	Questa	 sostanza	
strana	 viene	 portata	 all’uomo	 indubbiamente	 soltanto	 nell’epoca	 postatlan-
tea,	e	questa	sostanza	esercita	un’azione	sull’umanità.	Voi	sapete	che	ogni	so-
stanza	agisce	in	qualche	modo	sugli	uomini	e	l’alcool	ha	un’azione	ben	deter-
minata	 sull’organismo	umano.	Aveva	una	missione	nel	 corso	dell’evoluzione	
dell’umanità,	aveva	–	per	quanto	strano	possa	sembrare	–	la	missione	di	pre-
parare,	per	così	dire,	il	corpo	umano	in	modo	che	venisse	staccato	dal	rappor-
to	col	divino,	afOinchè	 l’Io-sono	personale	potesse	afOiorare.	L’alcool	produce	

 91



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

infatti	l’effetto	di	staccare	l’uomo	dalla	connessione	con	il	mondo	spirituale,	in	
cui	l’uomo	prima	si	trovava.	–	L’alcool	esercita	quest’effetto	anche	oggidì;	non	
inutilmente	 esso	 è	 allignato	 nell’umanità.	 In	 una	 umanità	 avvenire	 si	 potrà	
dire,	 nel	 pieno	 senso	 della	 parola,	 che	 l’alcool	 aveva	 la	 missione	 di	 tirare	
l’uomo	 tanto	 giù	 nella	materia,	 da	 renderlo	 egoista,	 e	 che	 lo	 ha	 condotto	 al	
punto	di	rivendicare	l’Io	per	sè	medesimo,	anzichè	porlo	al	servizio	dell’intie-
ro	popolo.	L’alcool	ha	dunque	prestato	opera	opposta	a	quella	che	l’anima	di	
gruppo	aveva	prestata	all’umanità.	Esso	ha	 tolto	all’uomo	 la	capacità	di	sen-
tirsi	nei	mondi	superiori	tutt’uno	con	un	Tutto;	di	qui	venne	il	culto	di	Dioniso	
che	coltivava	la	comunione	di	vita	in	una	specie	di	ebbrezza	esteriore;	era	uno	
schiudersi	in	un	Tutto,	senza	vedere	questo	Tutto.	L’evoluzione	nell’epoca	po-
statlantea	era	connessa	con	il	culto	di	Dioniso,	perchè	quel	culto	era	un	sim-
bolo	per	 la	 funzione	e	 la	missione	dell’alcool.	Ora,	che	 l’umanità	aspira	nuo-
vamente	a	ritrovare	la	Via,	e	che	l’Io	è	tanto	evoluto,	che	l’uomo	può	trovare	di	
nuovo	l’unione	con	le	potenze	divino-spirituali,	ora	è	venuto	il	tempo,	in	cui,	
da	principio	magari	per	impulso	incosciente,	si	determina	una	certa	reazione	
contro	l’alcool.	Questa	reazione	è	determinata	dal	fatto,	che	molti	sentono	già	
oggi,	che	quel	che	aveva	uno	speciale	signiOicato	per	una	determinata	epoca,	
non	 conserva	per	 questo	 eternamente	 la	 sua	 ragion	d’essere.	 –	Non	 che	 ciò	
che	è	stato	detto	della	missione	dell’alcool	a	un	dato	tempo	debba	intendersi	
detto	a	difesa	dell’alcool,	ma	è	 stato	detto	per	 chiarire,	 che	questa	missione	
dell’alcool	è	compiuta,	e	che	a	diverse	epoche	si		convengono	cose	diverse.	Ma	
nella	medesima	epoca,	 in	cui	 l’umanità	è	stata	dall’alcool	 tratta	più	 in	basso	
nell’egoismo,	è	sorta	anche	la	forza	più	possente,	che	può	dare	agli	uomini	il	
maggiore	impulso	per	ritrovare	nuovamente	il	collegamento	con	il	Tutto	spiri-
tuale.	Da	una	parte	l’uomo	dovette	scendere	Oino	al	gradino	più	profondo	per	
diventare	 indipendente	dall’altra	dovette	venirgli	 incontro	 la	 forza	possente,	
capace	di	dare	di	nuovo	l’impulso	per	ritrovare	la	via	del	Tutto.	Questo	il	Cri-
sto	 dovette	 signiOicare	 sulla	 sua	missione,	 nel	 primo	 segno.	 Egli	 dovette	 ac-
cennare	anzitutto,	che	l’Io	doveva	diventare	indipendente,	e	inoltre,	che	egli	si	
rivolgeva	 a	 coloro,	 che	 si	 erano	 già	 liberati	 dai	 legami	 della	 consanguineità.	
Egli	dovette	 intervenire	 in	una	festa	nuziale,	 in	cui	 i	corpi	si	 trovavano	sotto	

 92



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

l’inOluenza	dell’alcool;	perchè	a	quelle	nozze	veniva	bevuto	il	vino.	E	il	Cristo	
Gesù	mostra,	come	egli	consideri	 la	sua	missione	nei	riguardi	dei	diversi	pe-
riodi	della	Terra.	Quante	strane	interpretazioni	non	si	sono	date	del	signiOica-
to	che	ha	qui	la	trasformazione	dell’acqua	in	vino!	PerOino	dal	pulpito	si	può	
udire,	che	ciò	signiOica	soltanto,	che	all’acqua	insipida	dell’Antico	Testamento	
debba	 seguire	 il	 vino	 possente	 del	 Nuovo	 Testamento.	 Sono	 stati	 probabil-
mente	gli	amatori	del	vino,	che	hanno	sempre	amato	questo	genere	di	inter-
pretazione.	Perchè	questi	simboli	non	sono	tanto	semplici.	Bisogna	tener	fer-
mo,	che	il	Cristo	dice:	«La	mia	missione	è	tale,	che	accenna	a	un	lontanissimo	
avvenire,	 e	 agli	 uomini,	 come	 uomini	 indipendenti,	 deve	 essere	 conferito	 il	
collegamento	con	la	Divinità	–	l’amore	per	la	Divinità	come	libero	dono	dell’Io	
indipendente».	Questo	amore	deve	legare	l’uomo	con	piena	libertà	alla	Divini-
tà,	 così	 come	prima	un	 impulso	 interiore	 coercitivo	 dell’anima	di	 gruppo	 lo	
aveva	incorporato	in	questa	Divinità.	

RafOiguriamoci	ora	come	disposizione	d’animo	ciò	che	l’umanità	sperimen-
tava	a	quel	modo.	Consideriamo	anzitutto	le	idee	che	allora	si	avevano.	Si	di-
ceva:	L’uomo	era	una	volta	collegato	con	l’anima	di	gruppo	e	sentiva	il	suo	le-
game	con	la	Divinità.	Poi,	sviluppandosi,	è	disceso	in	basso.	Questo	si	conside-
rava	 come	un	 impigliarsi	 nella	materia,	 come	una	degenerazione,	 come	una	
specie	di	caduta	dal	divino,	e	si	domandava:	Da	dove	proviene	originariamen-
te	ciò	che	 l’uomo	ha	attualmente?	Da	che	cosa	è	decaduto?	Quanto	più	risa-
liamo	indietro	nell’evoluzione	della	Terra,	tanto	più	troviamo,	che	le	sostanze	
solide,	sotto	l’inOluenza	di	condizioni	più	calde,	passano	sempre	più	allo	stato	
Oluido.	 Sappiamo	 però,	 che	 allorchè	 la	 Terra	 era	 ancora	 un	 pianeta	 liquido,	
l’uomo	già	esisteva.	Ma	l’uomo	era	ancora,	a	quel	tempo,	meno	distaccato	dal-
la	Divinità	che	non	più	tardi.	A	misura	che	la	Terra	si	solidiOicava,	l’uomo	pure	
si	materializzava.	Quando	 la	Terra	era	 liquida,	 l’uomo	era	già	contenuto	nel-
l’acqua;	ma	non	poteva	aggirarsi	sulla	Terra,	prima	che	questa	avesse	formato	
del	solido.	Perciò	si	considerava	il	solidiOicarsi	dell’uomo	in	modo,	che	si	dice-
va:	dalla	Terra,	che	ancora	era	acqua,	è	nato	l’uomo;	ma	in	quella	egli	è	ancora	
completamente	 legato	 alla	Divinità;	 tutto	 ciò	 che	 lo	 ha	 portato	 dentro	 nella	
materia,	 lo	ha	contaminato.	Coloro,	che	dovevano	ricordarsi	di	questo	antico	

 93



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

rapporto	con	 il	divino,	venivano	battezzati	 con	 l’acqua.	Questo	battesimo	si-
gniOicava	simbolicamente	per	loro:	«Diventate	coscienti	del	vostro	antico	rap-
porto	con	la	Divinità	e	sappiate	che	ora	siete	contaminati,	e	discesi	alla	condi-
zione	attuale!»	Così	battezzava	anche	il	Battista,	per	avvicinare	a	questo	modo	
agli	uomini	il	collegamento	con	la	Divinità,	e	così	ogni	battesimo	veniva	inteso	
negli	antichi	i	tempi;	era	una	espressione	radicale,	ma	un’espressione	che	ci	fa	
coscienti	 di	 ciò	 che	 si	 deve	 intendere.	 Il	 Cristo	 Gesù	 doveva	 battezzare	 con	
qualcosa	d’altro.	Egli	non	doveva	volgere	gli	uomini	verso	 il	passato,	ma	per	
mezzo	dell’evoluzione	della	 spiritualità	nella	 loro	 interiorità	doveva	volgerli	
verso	l’avvenire.	Per	mezzo	dello	«Spirito	Santo»,	dello	Spirito	sacro,	la	spiri-
tualità	 dell’uomo	doveva	 ricongiungersi	 con	 la	Divinità.	 Il	 battesimo	dell’ac-
qua	era	un	battesimo	di	ricordo;	il	battesimo	però	con	lo	«Spirito	Santo»	è	un	
battesimo	profetico,	che	accenna	all’avvenire.	Quella	connessione	che	è	anda-
ta	completamente	perduta	e	che	il	battesimo	con	l’acqua	doveva	ricordare,	è	
andata	perduta	anche	in	ciò	che	veniva	espresso	nel	simbolo	del	vino,	del	vino	
del	sacriOicio.	Dioniso	è	il	Dio	frantumato,	che	è	penetrato	nelle	singole	anime,	
in	modo	che	le	singole	parti	nulla	più	sapevano	l’una	dell’altra.	E	frantumato	
in	molti	pezzi	l’uomo	viene	gettato	nella	materia	da	ciò,	che	è	stato	portato	al-
l’umanità	per	mezzo	dell’alcool	–	simbolo	di	Dioniso.	Ma	nelle	nozze	di	Cana	
viene	affermato	un	gran	principio:	il	principio	pedagogico	dell’evoluzione.	Vi	
sono	bensì		delle	verità	assolute;	ma	non	possono	senz’altro	venir	comunicate	
all’umanità	in	ogni	tempo.	Ogni	epoca	deve	avere	le	sue	particolari	pratiche,	le	
sue	particolari	 verità.	Perchè	ci	 è	permesso	oggi	di	parlare	di	 rincarnazione	
ecc.?	Perchè	ci	è	permesso	di	trovarci	assieme	in	una	riunione	come	questa	e	
di	 coltivare	 la	scienza	dello	Spirito?	Lo	possiamo	 fare,	perchè	 tutte	 le	anime	
che	stanno	oggi	in	voi,	sono	state	incarnate	in	tanti	e	tanti	corpi	e	tante	e	tante	
volte	sulla	Terra.	Parecchie	delle	anime	che	oggi	sono	in	voi,	sono	vissute	altra	
volta	 in	paesi	germanici,	dove	 i	sacerdoti	druidici	si	sono	avvicinati	a	 loro,	e	
hanno	recato	loro	la	saggezza	spirituale	sotto	forma	di	miti	e	di	saghe;	e	per-
chè	l’anima	a	quel	tempo	l’ha	accolta	in	quella	forma,	essa	è	oggi	in	condizione	
di	accoglierla	in	altra	forma,	in	forma	antroposoOica.	A	quell’epoca	sotto	forma	
di	immagine	–	oggi	in	quella	dell’antroposoOia.	Ma	a	quell’epoca	la	verità	non	

 94



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

avrebbe	potuto	essere	presentata	nella	forma	attuale.	Non	dovete	credere,	che	
l’antico	sacerdote	druidico	avrebbe	potuto	annunziare	la	verità	in	questa	for-
ma,	come	succede	oggi.	Ma	l’antroposoOia	è	quella	forma,	che	vale	per	gli	uo-
mini	attuali,	e	per	quelli	che	stanno	immediatamente	per	venire.	Nelle	future	
incarnazioni	si	annunzierà	la	verità,	e	si	opererà	per	essa,	in	tutt’altre	forme,	e	
ciò,	 che	 oggi	 si	 chiama	 «antroposoOia»,	 verrà	 raccontato	 come	 un	 ricordo,	
come	oggi	 si	narrano	 le	saghe	e	 le	 Oiabe,	L’antroposofo	non	deve	essere	così	
irragionevole	da	dire,	 che	nei	 tempi	antichi	non	vi	 furono	che	sciocchezze	e	
concezioni	infantili	e	che	«noi	soli	siamo	oggi	arrivati	a	tanto».	Così	fanno,	per	
esempio,	 coloro	che	asseriscono	di	essere	monisti.	Noi	però	 lavoriamo	nella	
scienza	dello	Spirito,	per	preparare	la	prossima	epoca.	Perchè	se	non	vi	fosse	
la	nostra	 epoca,	 la	prossima	pure	non	vi	potrebbe	essere.	Ma	neppure	deve	
essere	ad	alcuno	consentito	di	scusare	il	presente	con	l’avvenire.	Anche	con	la	
dottrina	 della	 rincarnazione	 si	 commettono	molte	 sconvenienze.	Mi	 si	 sono	
presentati	degli	uomini	a	dirmi,	che	non	occorreva	 loro	ancora	 in	questa	 in-
carnazione	di	essere	galantuomini,	perchè	avrebbero	più	tardi	il	tempo	di	es-
serlo.	Ma	se	oggi	non	ci	si	mette	all’opera,	la	conseguenza	della	nostra	trascu-
ranza	 ci	 colpirà	 appunto	 nella	 successiva	 incarnazione.	 Così	 dobbiamo	 ren-
derci	chiaramente	conto,	che	nelle	forme	della	verità	non	vi	è	qualcosa	di	as-
soluto,	ma	che	ogni	volta	viene	riconosciuto	quel	tanto,	che	corrisponde	a	una	
determinata	epoca	dell’umanità.	PerOino	l’impulso	più	alto	ha	dovuto,	per	così	
dire,	discendere	Oino	alle	abitudini	della	vita	di	quell’epoca.	Perchè	ha	dovuto	
rivestire	ciò	che	è	la	verità	più	elevata,	in	parole	e	pratiche	adeguate	alla	com-
prensione	 della	 relativa	 epoca.	 Il	 Cristo	 così	 dovette	 dire,	 per	mezzo	 di	 una	
specie	di	 sacriOicio	dionisiaco	o	divino,	 come	 l’umanità	dovesse	 elevarsi	 alla	
Divinità.	Non	bisogna	essere	zelanti	e	dire:	Perchè	il	Cristo	trasforma	l’acqua	
in	vino?	Va	tenuto	conto	dell’epoca.	Per	mezzo	di	una	specie	di	sacriOicio	dio-
nisiaco	il	Cristo	ha	dovuto	preparare	ciò	che	doveva	venire.	

Il	Cristo	va	fra	i	Galilei,	che	sono	un	miscuglio	di	ogni	sorta	di	nazioni	non	
unito	da	consanguineità,	e	compie	fra	loro	il	primo	segno	della	sua	missione;	e	
penetra	tanto	nelle	abitudini	della	loro	vita,	che	trasforma	per	essi	l’acqua	in	
vino.	Teniamo	fermo	ciò	che	 il	Cristo	vuole	allora	veramente	dire:	«Io	voglio	

 95



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

condurre	a	un’unione	spirituale	anche	quegli	uomini,	i	quali	sono	discesi	Oino	
al	 gradino	della	materialità	 che	viene	 simbolizzato	dal	bere	 il	 vino».	Ed	egli	
non	 vuole	 esservi	 soltanto	 per	 coloro,	 che	 possono	 elevarsi	 per	 mezzo	 del	
simbolo	del	battesimo	dell’acqua.	È	molto	signiOicativo	che	ci	venga	appunto	
indicato,	che	vi	erano	là	sei	idrie	per	la	puriOicazione.	Torneremo	di	nuovo	su	
questo	numero.	La	«puriOicazione»	è	 ciò,	 che	viene	effettuato	per	mezzo	del	
battesimo.	Ai	tempi	dai	quali	provengono	i	Vangeli,	quando	si	esprimeva	il	fat-
to	del	«battesimo»	si	parlava	del	«battezzare»,	come	di	una	puriOicazione.	Ve-
ramente	non	si	diceva	mai	 la	parola	«battesimo»,	ma	«battezzare»	e	ciò	che		
veniva	effettuato	dal	battesimo,	si	chiamava	la	«puriOicazione».	–	Nel	Vangelo	
di	 Giovanni	 non	 troverete	mai	 la	 parola	 corrispondente,	 cioè	 Baptizw	 altro	
che	in	forma	di	verbo.	Quando	però	la	parola	viene	impiegata	come	sostanti-
vo,	si	esprime	sempre	la	puriOicazione,	il	suo	effetto,	perchè	l’uomo	si	ricordi	
del	suo	stato	di	puriOicazione,	del	suo	rapporto	con	la	Divinità.	

Dunque,	perOino	dalle	idrie	simboliche	per	il	sacriOicio	della	puriOicazione	il	
Cristo	Gesù	trae	occasione	per	il	segno,	col	quale,	–	in	modo	conforme	all’epo-
ca	–	indica	la	sua	missione.	Così	le	nozze	di	Cana	in	Galilea	ci	esprimono	qual-
cosa	 della	 profondissima	 missione	 del	 Cristo.	 Ivi	 egli	 dovette	 dire:	 «Il	 mio	
tempo	verrà	nell’avvenire,	non	è	per	anco	venuto.	Ciò	che	qui	devo	operare,	
dipende	ancora	in	parte	da	ciò	che	deve	venir	superato	per	mezzo	della	mia	
missione».	Egli	sta	nel	presente,	e	designa	al	contempo	l’avvenire,	e	mostra	in	
tal	modo,	come	egli	non	operi	per	il	suo	tempo	in	senso	assoluto,	ma	in	senso	
culturale	pedagogico.	È	la	madre	perciò	che	lo	interpella,	e	dice:	«Ei	non	han-
no	più	vino».	Egli	dice	però:	«Ciò	che	ora	io	devo	compiere,	è	connesso	ancora	
con	gli	antichi	 tempi,	con	«me	e	 te»,	perchè	 il	mio	vero	 tempo,	 in	cui	 il	vino	
verrà	ritrasformato	in	acqua,	per	anco	non	è	venuto».	Del	resto,	quale	senso	
potrebbe	esservi	nel	dire:	«Che	ho	io	a	fare	con	te,	o	donna?»,	se	egli	eseguisce	
poi	ciò	che	la	madre	ha	detto?	Quelle	parole	hanno	senso	soltanto,	se	debbono	
mostrarci	che	l’attuale	condizione	dell’umanità	è	stata	prodotta	dalla	consan-
guineità,	e	che	verrà	dato	un	segno,	nel	senso	delle	antiche	usanze	ancora	a	
base	dell’azione	dell’alcool,	 per	 indicare	 il	 tempo,	 in	 cui	 l’Io	 indipendente	 si	
districherà	dai	vincoli	del	sangue;	per	indicare,	dunque,	che	provvisoriamente	

 96



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

si	deve	tener	ancora	conto	dell’uso	antico,	simbolizzato	nel	vino,	ma	che	verrà	
un	tempo	futuro,	che	sarà	il	«suo	tempo».	

E	capitolo	per	capitolo	il	Vangelo	di	Giovanni	ci	mostra	due	cose	 	la	prima	
delle	quali	è	che	ciò	che	viene	comunicato,	viene	comunicato	per	coloro,	che	
in	un	 certo	modo	 sono	 capaci	 di	 intendere	 le	 verità	 occulte.	Oggi	 la	 scienza	
dello	Spirito	viene	esposta	exotericamente,	ma	allora	le	verità	scientiOico-spi-
rituali	potevano	essere	comprese	soltanto	da	coloro,	che	erano,	in	certo	modo,	
veramente	iniziati	 in	un	grado	qualunque.	Chi	poteva	comprendere	qualcosa	
di	ciò	che	 il	Cristo	Gesù	aveva	da	dire	sui	 fatti	più	profondi?	Lo	poteva	com-
prendere	soltanto	chi	era	capace	di	percepire	al	di	 fuori	del	proprio	corpo	–	
chi	poteva	uscire	dal	proprio	corpo	e	divenire	cosciente	nel	mondo	spirituale.	
Se	il	Cristo	Gesù	voleva	parlare	a	uomini,	che	lo	potessero	intendere,	doveva	
rivolgersi	a	coloro	che	erano	iniziati	in	un	determinato	modo,	e	che	già	pote-
vano	vedere	spiritualmente.	Quando,	per	esempio,	parla	della	rinascita	dell’a-
nima	nel	capitolo	del	«colloquio	con	Nicodemo»,	ci	si	palesa,	che	egli	comuni-
ca	questa	verità	a	un	uomo,	che	vede	con	i	sensi	spirituali.	Basta	che	si	legga:	
«Eravi	un	uomo	della	setta	dei	Farisei,	 chiamato	Nicodemo,	de’principali	 tra	
Giudei.	Questi	andò	di	nottetempo	da	Gesù...	».	

Occorre	 proprio	 abituarci	 a	 pesare	 le	 parole	 sulla	 bilancetta.	 Ci	 viene	 ac-
cennato	che	Nicodemo	viene	«di	nottetempo»	da	Gesù	–	vale	a	dire,	che	egli	
accoglie	al	di	 fuori	del	 suo	corpo	 Oisico,	 ciò	che	 il	Cristo	ha	da	comunicargli.	
«Di	nottetempo»,	cioè:	è	quando	si	serve	dei	suoi	sensi	spirituali,	che	egli	vie-
ne	dal	Cristo	Gesù.	Come	Natanaele	e	il	Cristo	Gesù	s’intendono	come	iniziati,	
per	mezzo	del	discorso	dell’albero	del	 Oico,	così	anche	qui	viene	accennato	a	
una	capacità	di	comprensione.	E	ciò	che	ancora	ci	viene	indicato,	è,	che	il	Cri-
sto	vuole	sempre	compiere	una	missione,	che	prescinde	dai	meri	vincoli	della	
consanguineità.	Questo	ci	viene	ben	chiaramente	indicato	nel	fatto,	che	egli	va	
dalla	Samaritana	al	pozzo.	Egli	le	dà	l’insegnamento,	che	vuol	dare	a	coloro,	il	
cui	Io	si	è	sollevato	fuori	della	comunanza	della	consanguineità.	

«Giunse	pertanto	 a	 quella	 città	 della	 Samaria,	 chiamata	 Sichar,	 vicino	 alla	
tenuta	che	fu	data	da	Giacobbe	al	suo	Oigliolo	Giuseppe.	

 97



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

E	quivi	era	il	pozzo	di	Giacobbe.	Onde	Gesù,	stanco	del	viaggio,	si	pose	così	
a	sedere	sul	pozzo.	Ed	era	circa	l’ora	sesta.	

Viene	una	donna	samaritana	ad	attingere	 l’acqua.	Gesù	 le	dice:	Dammi	da	
bere.	

Imperocchè	i	suoi	discepoli	erano	andati	in	città	per	comperare	da	mangia-
re.	

Risposegli	 dunque	 la	 donna	 samaritana:	 «Come	 mai	 tu,	 essendo	 Giudeo,	
chiedi	da	bere	a	me,	che	sono	Samaritana?	(imperocchè	non	avevano	comu-
nione	i	Giudei	coi	Samaritani)».	

Con	 ciò	 viene	 indicato	 che	 è	 signiOicativo	 il	 fatto,	 che	 il	 Cristo	 vada	da	un	
popolo,	presso	il	quale	i	singoli	«Io»	si	sono	sollevati,	si	sono	sradicati,	dall’a-
nima	di	gruppo.	–	Questa	è	una	cosa	importante	che	va	notata.	Dalla	narrazio-
ne	dell’ufOiciale	del	re	risulta	inoltre,	che	il	Cristo	non	infrange	soltanto	ciò	che	
costringe	 il	popolo	a	nozze	per	vincoli	di	sangue,	ma	anche	ciò	che	secondo	
vincoli	del	sangue	si	divide	in	classi;	egli	va	da	coloro,	di	cui	l’Io	si	è,	in	certo	
qual	modo,	 sradicato:	egli	guarisce	 il	 Oiglio	dell’ufOiciale	del	 re,	 il	quale	vera-
mente,	secondo	la	concezione	dei	Giudei,	era	per	lui	straniero.	Dappertutto	ci	
viene	indicato,	che	Cristo	è	il	missionario	dell’Io	indipendente,	il	quale	si	trova	
in	ogni	individualità	umana.	Perciò	egli	può	anche	dire:	«Quando	parlo	di	me	
stesso,	 non	parlo	 affatto	dell’Io,	 che	 risiede	 in	me,	ma	quando	parlo	dell’Io-
sono,	parlo	di	una	entità,	di	qualcosa,	che	ognuno	trova	in	sè.	Il	mio	Io	è	tut-
t’uno	col	Padre;	ma	l’Io	in	generale,	che	si	trova	in	ogni	persona	è	tutt’uno	col	
Padre».	 Questo	 è	 anche	 il	 signiOicato	 più	 profondo	 dell’insegnamento	 che	 il	
Cristo	impartisce	alla	Samaritana	al	pozzo.	

Vorrei	 anzitutto	 ricordarvi	 una	 parola,	 che,	 giustamente	 intesa,	 potrà	
schiudervi	una	profonda	comprensione:	cioè	il	passo	dal	31.mo	al	34.mo	ver-
setto	del	terzo	capitolo,	che	naturalmente	va	letto	in	modo	che	si	sia	coscienti,	
che	è	Giovanni	Battista	che	dice	queste	parole:	

 98



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

«Quegli	che	vien	di	lassù,	è	sopra	tutti.	E	chi	è	della	terra,	parla	della	terra.	
Colui	che	vien	dal	Cielo,	è	sopra	tutti,	ed	egli	attesta	ciò	che	ha	veduto	e	udito	
e	nessuno	accetta	la	sua	testimonianza.	

Chi	però	accetta	la	sua	testimonianza	conferma	che	Dio	è	verace.	

Imperocchè	quegli	che	da	Dio	è	stato	mandato	parla	parole	di	Dio;	concios-
siachè	non	gli	dà	Iddio	lo	spirito	con	misura».	

Vorrei	conoscere	un	uomo	che	abbia	realmente	compreso	queste	parole	se-
condo	questa	 traduzione.	Che	cosa	è	questo	contrasto:	«Quegli	 che	da	Dio	è	
stato	mandato	 parla	 parole	 di	 Dio,	 conciossiachè	 non	 gli	 dà	 Iddio	 lo	 spirito	
con	misura!	

Che	cosa	è	il	senso	di	queste	frasi?	

In	 innumerevoli	 discorsi	 Cristo	 vuol	 dire:	 «Quando	 io	 parlo	 dell’Io,	 parlo	
dell’Io	eterno	nell’uomo,	che	è	tutt’uno	con	la	base	primordiale	spirituale	del	
mondo.	Quando	io	parlo	di	questo	Io,	parlo	di	qualche	cosa	che	dimora	nell’in-
teriorità	più	profonda	dell’anima	umana.	Se	qualcuno	mi	ascolta	(e	ora	parlo	
soltanto	dell’Io	 inferiore,	che	nulla	sente	dell’eterno),	egli	non	accetta	 la	mia	
testimonianza,	non	mi	capisce	affatto.	Perché	non	posso	parlargli	di	qualcosa,	
che	scorre	da	me	a	lui.	Egli	non	sarebbe	in	tal	caso	indipendente.	Ognuno	deve	
trovare	in	sè	stesso,	come	propria	base	eterna,	quel	Dio,	che	io	annunzio!»	Po-
chi	versetti	prima	trovate	il	seguente	passo:	

« E	Giovanni	ancora	stava	battezzando	in	Enon,	vicino	a	Salim,	perchè	quivi	
erano	molte	acque,	e	la	gente	vi	concorreva,	ed	erano	battezzati.	

« E	nacque	una	disputa	tra	i	discepoli	di	Giovanni	e	i	Giudei	intorno	alla	pu-
riOicazione»	(vale	a	dire,	sulla	forma	del	battesimo).	Quando	si	sollevava	una	
tale	quistione,	 in	quella	cerchia	si	parlava	sempre	della	connessione	con	 il	
divino	e	dell’immergersi	dell’uomo	nella	materia	e	del	legame	che,	secondo	
l’antica	 idea	di	Dio,	 si	aveva	con	 il	divino	per	mezzo	dell’anima	di	gruppo.	
Allora	 vennero	 gli	 altri	 e	 dissero	 a	 Giovanni:	 Gesù	 pure	 battezza!	 E	 allora	
Giovanni	deve	prima	spiegar	loro,	che	ciò,	che	viene	nel	mondo	per	mezzo	di	
Gesù,	è	qualcosa	di	affatto	speciale,	e	glielo	spiega	dicendo:	Gesù	non	inse-

 99



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

gna	quel	collegamento	che	viene	simbolizzato	dall’antico	battesimo,	ma	in-
segna,	come	 l’uomo	venga	da	sè	guidato	per	mezzo	del	 libero	dono	dell’Io	
divenuto	 indipendente;	 e	 ognuno	deve	 scoprire	 in	 sè	 stesso	 l’«Io-sono»,	 il	
Dio.	Soltanto	con	questo	mezzo	 l’uomo	arriva	alla	condizione	di	 trovare	 in	
sè	il	divino.	Se	queste	parole	vengono	lette	a	questo	modo,	allora	chi	ascolta	
si	accorge,	che	Egli	stesso,	che	l’«Io-sono»	è	mandato	da	Dio.	Un	tale	uomo	
mandato	da	Dio,	 inviato	ad	accendere	a	quel	modo	 il	«Dio»	nell’uomo,	an-
nunzia	anche	il	Dio	nel	giusto	senso,	e	non	più	secondo	la	consanguineità.	E	
ora	traduciamo	questo	passo	come	veramente	va	inteso.	

« Troveremo	 i	materiali	adatti,	 se	ci	 rendiamo	conto,	 come	erano	gli	 inse-
gnamenti	degli	antichi;	essi	erano	artisticamente	trascritti	in	molti	libri.	

Basta	pensare	ai	Salmi,	dove	nell’Antico	Testamento,	con	parole	ben	ordi-
nate,	è	stato	annunziato	il	divino.	Vi	si	parla	soltanto	degli	antichi	vincoli	di	
consanguineità	 come	unione	 con	un	Dio.	 Si	 poteva	 imparare	 tutto	 ciò,	ma	
non	se	ne	imparava	che	la	connessione	con	questa	antica	divinità.	Se	si	vole-
va	però	comprendere	 il	Cristo,	non	facevano	bisogno	tutte	 le	antiche	 leggi,	
tutte	le	antiche	ricercatezze.	Ciò	che	il	Cristo	insegnava,	si	poteva	compren-
dere	a	misura	che	si	comprendeva	in	sè	l’Io	spirituale.	Non	si	poteva	allora	
certo	avere	alcuna	piena	conoscenza	della	Divinità,	ma	si	poteva	compren-
dere	ciò	che	si	udiva	dalle	labbra	del	Cristo	Gesù.	Così	si	avevano	le	condi-
zioni	necessarie	per	 la	 comprensione.	Non	occorreva	allora	nessun	 salmo,	
nessun	 insegnamento	 artisticamente	 composto,	ma	 occorreva	 soltanto	 ciò	
che	v’era	di	più	semplice	e	che	era	allora	soltanto	allo	stato	di	un	balbettìo.	
Basta	balbettare	le	parole	di	Dio	per	testimoniare	di	Lui;	bastava	balbettare	
le	parole	più	semplici,	anche	singole	parole	che	non	avessero	«misura».	Chi	
soltanto	balbettava,	chi	sentiva	nel	proprio	Io	di	essere	mandato	da	Dio,	po-
teva	comprendere	ciò	 che	 il	Cristo	diceva:	Chi	 conosce	soltanto	 la	 connes-
sione	 terrena	 con	Dio,	 discorre	 con	 la	 prosodia	 dei	 salmi,	ma	 tutta	 la	 sua	
metrica	non	lo	conduce	ad	altro,	che	agli	antichi	Dei.	Colui	invece,	il	quale	si	
sente	poggiato	sui	mondi	spirituali,	 è	al	disopra	di	 tutti,	 e	può	rendere	 te-
stimonianza	di	ciò	che	egli	ha	veduto	e	udito	nei	mondi	spirituali.	Ma	la	sua	

 100



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

testimonianza	non	viene	accolta	da	coloro,	che	accettano	soltanto	testimo-
nianze	secondo	l’antica	usanza.	Se	v’è	chi	l’accetta,	questa	accettazione	stes-
sa	dimostra	che	è	persona	che	si	sente	mandata	da	Dio.	Essa	non	soltanto	
crede,	ma	comprende,	ciò	che	le	vien	detto,	e	con	la	sua	comprensione	stes-
sa	conia	le	sue	parole.	«Chi	sente	l’Io	manifesta	le	parole	di	Dio	anche	quan-
do	balbetta».	Questo	signiOica.	Perchè	lo	Spirito,	di	cui	qui	s’intende	parlare,	
non	ha	bisogno	di	esprimersi	per	mezzo	di	nessun	metro,	di	nessuna	proso-
dia;	ma	può	esprimersi	nel	più	semplice	modo,	balbettando.	Parole	siffatte	
vengono	spesso	addotte	a	giustiOicare	l’ignoranza.	Chi	però	respinge	la	sag-
gezza,	perchè,	a	parer	suo,	i	segreti	più	elevati	devono	essere	espressi	nella	
forma	 più	 semplice,	 fa	 questo	 –	 certo	 spesso	 incoscientemente	 –	 soltanto	
per	 una	 certa	 inclinazione	 a	 comodità	 psichica.	 Quando	 vien	 detto:	 Iddio	
non	dà	lo	Spirito	con	«misura»,	s’intende	appunto	dire,	che	la	«misura»	non	
aiuta	per	arrivare	allo	spirito;	dove	però	lo	spirito	veramente	è,	nasce	pure	
la	«misura».	Non	 tutti	 coloro,	 che	hanno	 la	«misura»,	hanno	 lo	 spirito;	 chi	
però	ha	lo	«Spirito»,	arriva	certo	alla	«misura».	Non	si	possono	naturalmen-
te	invertire	certe	cose:	non	è	ancora	un	segno	di	«aver	lo	spirito»	il	fatto	di	
non	aver	«misura»,	come	all’inverso	«aver	misura»	non	è	un	segno	che	vi	sia	
lo	spirito.	La	scienza	non	è	certo	un	segno	di	saggezza;	ma	l’ignoranza	pure	
non	lo	è	sicuramente.	

Così	ci	viene	dunque	indicato,	che	il	Cristo	fa	appello	all’Io	divenuto	indi-
pendente,	in	ogni	a-	lima	umana.	La	«misura»	dovete	qui	intenderla	in	modo	
analogo	al	«metro	dei	versi»,	come	linguaggio	costruito	artisticamente.	–	E	
la	 frase	precedente	 signiOica	 letteralmente:	 «Colui,	 il	 quale	 comprende	Dio	
nell’«Io-sono»,	testimonia,	perOino	nel	balbettìo,	del	linguaggio	divino	o	del	
«linguaggio	di	Dio»	e	trova	la	via	a	Dio».	

 101



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

VI	-	L’«Io-sono»	

In	queste	conferenze	si	è	già	accennato,	che	nel	colloquio	del	Cristo	Gesù	
con	Nicodemo	dobbiamo	vedere	la	conversazione	del	Cristo	con	una	perso-
na,	che	è	in	condizione	di	percepire	ciò	che	si	percepisce	al	di	fuori	del	cor-
po	Oisico,	per	mezzo	degli	organi	superiori	di	conoscenza,	sviluppati	 Oino	a	
un	determinato	grado.	Per	colui	che	comprende	queste	cose	ciò	risulta	chia-
ro	ed	evidente	nel	Vangelo,	per	il	fatto	che	vi	sta	detto:	Nicodemo	venne	dal	
Cristo	Gesù	«di	nottetempo»,	vale	a	dire,	 in	uno	stato	di	coscienza,	entro	il	
quale	l’uomo	non	si	serve	dei	suoi	organi	sensori	esteriori.	Non	c’imbarche-
remo	 nelle	 spiegazioni	 superOiciali,	 che	 dell’espressione	 «di	 nottetempo»	
sono	state	date	da	varie	parti.	Ora	sapete,	che	in	questo	colloquio	si	è	parla-
to	di	una	rinascita	dell’uomo	–	«per	mezzo	dell’acqua	e	dello	spirito».	Sono	
parole	molto	importanti	quelle	che	il	Cristo	dice	a	Nicodemo,	sulla	rinascita,	
nel	terzo	capitolo,	versetto	4:	

«Dissegli	 Nicodemo:	 Come	 può	 un	 uomo	 rinascere,	 quando	 sia	
vecchio	?»	(ecc.).	

«Gli	rispose	Gesù:	In	verità,	in	verità	io	ti	dico:	Chi	non	rinascerà	per	mez-
zo	dell’acqua	e	dello	Spirito	non	può	entrare	nel	regno	di	Dio».	

Che	queste	parole	si	debbano	pesare	sulla	bilancetta,	già	lo	abbiamo	det-
to,	e	si	deve	assolutamente	tener	fermo,	che	da	un	canto,	le	parole	di	un	do-
cumento	religioso	siffatto	devono	essere	prese	in	senso	letterale;	e	che	dal-
l’altro,	è	 importante	anzitutto	ritrovare	e	conoscere	questo	senso	letterale.	
Spesso	si	cita	la	massima:	La	lettera	uccide,	ma	lo	spirito	dà	vita!	Gli	uomini,	
che	citano	questo	detto,	lo	applicano	spesso	in	stranissimo	modo!	Essi	con-
siderano	quella	massima	come	un	pretesto	per	dar	valore	alla	loro	fantasia,	
che	essi	chiamano	lo	«spirito	della	cosa»,	e	dicono	poi,	a	chi	si	dà	la	pena	di	
conoscere	 la	 lettera	prima	di	arrivare	allo	spirito:	«Ma	che	c’importa	della	
lettera;	la	lettera	uccide,	lo	spirito	però	viviOica!»	Chi	parla	così	sta	a	un	di-
presso	al	medesimo	livello	di	un	uomo	che	dice:	«Lo	spirito	è	veramente	ciò	

 102



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

che	è	vivente,	il	corpo	è	cosa	morta;	spezziamo	dunque	il	corpo	e	lo	spirito	
diventerà	vivente!»	Chi	parla	a	questo	modo,	non	sa	che	lo	Spirito	si	forma	a	
gradi,	che	l’uomo	deve	servirsi	degli	organi	del	suo	corpo	Oisico	per	accoglie-
re	ciò	che	egli	impara	nel	mondo	Oisico,	e	portarlo	poi	su	allo	Spirito.	Prima	
dunque	 dobbiamo	 conoscere	 la	 lettera;	 poi	 potremo	 anche	 ucciderla,	 così	
come	il	corpo	umano	si	stacca	dallo	spirito	umano,	quando	questo	ha	tratto	
dal	corpo	quanto	gli	occorreva.	

Proprio	 in	 questo	 capitolo	 del	 Vangelo	 di	 Giovanni	 si	 trova	 qualcosa	 di	
straordinariamente	profondo.	Possiamo	penetrare	nel	senso	di	questo	capi-
tolo,	 soltanto	 se	 risaliamo	 il	 corso	dell’evoluzione	dell’umanità	 ancora	più	
indietro	di	quanto,	per	gli	scopi	che	ci	eravamo	preOissi	nell’esame	del	Van-
gelo	di	Giovanni,	ancora	non	si	sia	fatto.	Oggi	dobbiamo	rintracciare	l’uomo	
in	epoche	ancora	più	remote	dell’evoluzione	terrestre.	

Ma	per	evitare	che	Oin	da	principio	vi	scandalizziate	troppo	di	ciò	che	vi	è	
da	dire	su	quegli	stati	primitivi	dell’umanità,	mi	propongo	anzitutto	di	con-
durvi	indietro	all’antica	epoca	atlantea.	

Abbiamo	già	fatto	notare,	che	i	nostri	antenati	umani,	prima	di	quel	gran-
de	rivolgimento	della	nostra	Terra	che	è	ricordato	nelle	 leggende	del	Dilu-
vio,	vivevano	in	Occidente,	in	una	regione,	che	oggi	non	esiste	più,	ma	forma	
il	 fondo	 dell’Oceano	 Atlantico.	 Questo	 continente,	 che	 chiamiamo	 l’antica	
Atlantide,	albergava	i	nostri	antenati.	Se	osserviamo	gli	ultimi	tempi	di	que-
sto	periodo	atlanteo	dell’umanità,	 troviamo	che	 indubbiamente,	 in	quell’e-
poca	così	remota,	l’uomo,	per	lo	meno,	non	era	molto	dissimile	dalla	sua	Oi-
gura	odierna;	se	invece	risaliamo	ai	primi	tempi	di	questa	Atlantide	trovia-
mo	già	una	Oigura	umana	affatto	diversa	dall’odierna.	Ora	possiamo	risalire	
ancora	più	indietro.	

Prima	 dell’epoca	 atlantea,	 l’uomo	 è	 vissuto	 in	 una	 regione,	 che	 nel	 lin-
guaggio	odierno	si	 chiama	Lemuria.	Essa	pure	è	stata	distrutta	da	violenti	
cataclismi	della	nostra	Terra,	e	si	trovava	a	un	dipresso	nella	parte,	che	oggi	
giace	 fra	 l’Asia	meridionale,	 l’Africa	 e	 l’Australia.	 Se	 si	 esaminano	 le	 Oigure	
umane	dell’antica	Lemuria,	quali	appaiono	alla	visione	chiaroveggente,	sono	

 103



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

molto	diverse	da	quelle	dell’uomo	odierno,	e	non	occorre	che	io	vi	descriva	
esattamente	 queste	 Oigure	 umane	 lemuriche,	 nè	 quelle	 dei	 primi	 tempi	
atlantei.	Anche	se	avete	già	accettato	parecchie	descrizioni	della	scienza	del-
lo	Spirito,	nondimeno	la	Oigura	di	questi	antichi	uomini	 lemurici,	così	radi-
calmente	diversa	da	quella	attuale,	vi	apparirebbe	davvero	molto	 inverosi-
mile.	Ma	sotto	un	certo	riguardo	sarà	necessario	descriverla,	sia	pure	este-
riormente,	se	vogliamo	comprendere	ciò	che	è	successo	all’uomo	nel	corso	
dell’evoluzione	terrestre.	

Supponiamo	ora	–	la	cosa	in	realtà	non	è	possibile,	ma	vogliamo	supporla	
per	meglio	 comprendere	–	 che	 con	 i	 vostri	 sensi	 attuali,	 che	a	quell’epoca	
naturalmente	non	avevate,	vi	 fosse	possibile	vedere	 l’ultimo	scorcio	dell’e-
poca	 lemurica	dell’umanità,	e	 il	principio	di	quella	atlantea,	e	contemplare	
la	 superOicie	 della	Terra	nelle	 sue	diverse	parti.	 Se	 vi	 aspettate	 con	questi	
mezzi	sensori	di	trovare	l’uomo	sulla	Terra	v’ingannate.	L’uomo	a	quel	tem-
po	 non	 esisteva	 ancora	 in	 forma	 tale,	 da	 potere	 essere	 veduto	 con	 i	 sensi	
odierni.	 Vedrete	 bensì	 che	 certe	 regioni	 della	 nostra	 superOicie	 terrestre	
emergevano	già	a	un	dipresso	come	isole	dal	resto	della	Terra	ancora	liqui-
da,	o	circondata	dall’acqua	del	mare,	o	avvolta	nel	vapore.	Ma	queste	zone,	
che	emergevano	come	 isole,	non	erano	però	ancora	solide,	 come	 la	nostra	
odierna	 terraferma,	sibbene	erano	masse	di	 terra	molle,	 fra	 le	quali	gioca-
vano	forze	ignee,	di	guisa	che	quelle	zone	insulari	venivano	continuamente	
sollevate	e	risommerse	dalle	potenze	vulcaniche	di	allora.	Insomma,	si	tro-
vava	ancora	nella	Terra	un	elemento	che	era	attivo	nel	fuoco;	tutto	Oluttuava	
ancora	viventemente	e	 si	 trasformava.	Troverete,	 che	 su	 certe	 regioni,	 che	
già	esistevano	a	un	certo	grado	di	raffreddamento,	vivevano	dei	predecesso-
ri	del	nostro	mondo	animale	odierno.	Di	essi	potreste	qua	e	là	già	percepire	
qualcosa;	trovereste	delle	Oigure	grottesche,	predecessori	dei	nostri	rettili	e	
anOibi.	 Ma	 dell’uomo	 non	 potreste	 vedere	 niente,	 perchè	 a	 quell’epoca	
l’uomo	 non	 aveva	 affatto	 un	 corpo	 Oisico	 così	 denso,	 così	 solido.	 Dovreste	
cercare	 l’uomo	 in	altro	 luogo,	nelle	masse	di	acqua	e	di	vapore,	 così	 come	
oggi,	nel	mare,	vedete	certi	animali	inferiori	appena	come	una	massa	molle	
e	vischiosa.	Allo	stesso	modo	nelle	regioni	di	vapore	acqueo	trovereste	ada-

 104



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

giato	 il	 corpo	 Oisico	umano	di	quel	 tempo.	Quanto	più	 risalite	nel	passato,	
tanto	più	l’uomo	di	quell’epoca	è	sottile,	è	simile	al	suo	ambiente,	vaporoso	
e	acqueo.	Soltanto	durante	 l’epoca	atlantea,	egli	si	condensa	sempre	più,	e	
se	si	potesse	seguire	con	lo	sguardo	l’intiero	corso	del	suo	divenire,	lo	si	ve-
drebbe	densiOicarsi	 fuori	 dall’acqua	 e	 scendere	 sempre	più	 sul	 suolo	della	
Terra.	Sicchè	è	effettivamente	vero,	che	l’uomo	Oisico	ha	calcato	relativamen-
te	tardi	il	suolo	della	nostra	superOicie	terrestre.	Egli	è	disceso	dallo	spazio	
acqueo	aereo,	e	da	quello	si	è	andato	gradatamente	cristallizzando.	Ci	siamo	
procurati	così	a	un	dipresso	un’immagine	abbozzata	della	possibilità	dell’e-
sistenza	di	un	uomo,	che,	per	così	dire,	non	si	distingue	ancora	dall’ambien-
te	che	lo	circonda	ed	è	costituito	dei	medesimi	elementi	nei	quali	vive.	Se	ri-
saliamo	verso	i	primordii	nell’evoluzione	della	Terra	troviamo	questo	corpo	
umano	sempre	più	e	più	sottile.	

Arriviamo	ora	al	principio	del	nostro	pianeta	terrestre	attuale.	Sappiamo	
che	il	nostro	pianeta	terrestre	proviene	dall’antica	luna.	Abbiamo	chiamato	
l’antica	luna	il	«Cosmo	della	saggezza».	Questa	antica	luna,	a	un	determinato	
grado	della	 sua	 evoluzione,	 non	aveva	 ciò	 che	 chiamiamo	oggi	 terra,	 terra	
solida;	perchè	dobbiamo	assolutamente	renderci	conto,	che	nell’incarnazio-
ne	del	pianeta	che	ha	preceduto	la	Terra,	anche	le	condizioni	 Oisiche	erano	
tutt’altre.	Se	risaliamo	all’antico	stato	di	Saturno	non	dobbiamo	immaginar-
lo	con	un	aspetto	simile	a	quello	della	nostra	Terra	odierna,	con	roccie,	sulle	
quali	 salire,	 e	 alberi,	 sui	 quali	 arrampicarsi.	 Tutto	 ciò	 non	 esisteva.	 Se	 dai	
remoti	spazi	cosmici	vi	 foste	andati	avvicinando	all’antico	Saturno,	a	metà	
della	 sua	 evoluzione,	 non	 avreste	 veduto	 librarsi	 il	 corpo	 di	 uno	 speciale	
mondo,	ma	avreste	invece	sentito	qualcosa	di	strano;	vi	sarebbe,	cioè,	sem-
brato	 di	 penetrare	 in	 una	 regione,	 avendo	 l’impressione	 di	 entrare	 in	 un	
forno.	L’unica	realtà	di	Saturno	era	di	avere	una	condizione	di	calore	diversa	
dall’ambiente	circostante.	Non	v’era	altro	mezzo	di	percepirlo.	L’occultismo	
non	distingue,	come	la	Oisica	attuale	superOiciale,	tre	stati	della	materia,	ma	
ne	distingue	ancora	altri.	 Il	 Oisico	dice:	attualmente	vi	 sono	corpi	solidi,	 li-
quidi	 e	 gassosi.	Ma	 Saturno	 non	 aveva	 ancora	 neppure	 forma	 gassosa.	 Lo	
stato	gassoso	è	molto	più	denso	del	più	solido	stato	di	Saturno.	 In	occulti-

 105



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

smo	distinguiamo	anche	uno	stato	di	calore,	che	non	è	un	semplice	stato	di	
moto	della	materia,	ma	è	un	quarto	stato	sostanziale.	Saturno	era	costituito	
di	solo	calore;	e	se	da	Saturno	passiamo	al	sole,	sperimentiamo	subito	una	
densiOicazione	di	questo	antico	pianeta	igneo.	Il	sole	è	la	prima	incarnazione	
del	nostro	pianeta,	che	sia	gassosa.	Il	sole	è	il	primo	corpo	formato	di	gas,	o	
di	aria.	La	luna	si	densiOica	ancora	di	più		è	un	corpo	liquido,	il	quale	soltan-
to	più	tardi,	quando	il	sole	lo	abbandona,	assume	uno	stato	più	denso;	ma	il	
suo	vero	stato	medio,	quando	esso	ancora	era	unito	col	sole,	è	lo	stato	liqui-
do.	Quella,	però,	che	chiamiamo	oggi	terra	minerale,	che	è	formata	di	mine-
rali,	di	masse	rocciose,	che	è	terreno	coltivabile,	ancora	non	esisteva	sull’an-
tica	luna.	Tutto	questo	appare	soltanto	sulla	nostra	Terra,	sulla	quale	si	cri-
stallizza.	Quando	la	Terra	comincia	la	sua	evoluzione,	deve	ripetere	ancora	
una	volta	tutti	i	diversi	stati	precedenti.	Ogni	corpo	e	ogni	essere	nel	Cosmo	
ripete	sempre,	sopra	un	nuovo	grado	di	evoluzione,	le	condizioni	preceden-
ti;	di	guisa	che	la	nostra	Terra	percorre	rapidamente	lo	stato	saturnio,	quel-
lo	solare	e	quello	lunare.	Quando	essa	percorre	quello	lunare,	è	costituita	di	
una	miscela	di	acqua	e	di	vapore	acqueo	–	non	di	acqua	come	quella	odier-
na,	ma	 di	 una	 sostanzialità	 acquea,	 ossia	 Oluida;	 la	 Terra	 raggiunge	 allora	
come	stato	più	denso,	quello	Oluido.	Questo	globo	acqueo,	che	si	librava	nel-
lo	spazio	cosmico,	non	era	acqua	come	quella	di	oggi,	ma	acqua	mista	a	va-
pore	acqueo;	era	dunque	una	miscela	di	gassoso	e	di	Oluido,	e	in	essa	già	era	
l’uomo.	Non	essendosi	ancora	depositata	alcuna	sostanza	solida,	era	all’uo-
mo	possibile	di	essere	dentro	a	questo	globo	acqueo.	Di	quello	che	costitui-
sce	l’uomo	odierno	stavano	là	dentro	l’Io	e	 il	corpo	astrale.	Ma	questo	Io	e	
questo	corpo	astrale	non	si	sentivano	ancora	esseri	distaccati,	ma	si	senti-
vano	come	adagiati	nel	seno	di	entità	divino-spirituali;	non	si	sentivano	an-
cora	svincolati	dall’entità,	il	cui	corpo	era	la	Terra	acquea	e	vaporosa.	Ora	in	
questi	corpi	astrali	provvisti	dell’Io	si	formarono	dei	nuclei,	dei	sottilissimi	
tenui	germi	umani.	Questo	è	disegnato	nella	prima	Oigura.	

 106



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

� 	

Ciò	che	sta	disegnato	qua	sopra	deve	rappresentare	 i	corpi	astrali	e	 l’Io,	
invisibili	alla	vista	esteriore,	che	stanno	in	tal	modo	adagiati	nell’acquea	sfe-
ra	della	Terra;	ed	essi	traggono	fuori	dal	proprio	seno	la	prima	disposizione	
al	corpo	umano	Oisico,	il	quale	si	trova	con	il	corpo	eterico	in	una	condizione	
tenuissima,	e	si	va	organizzando.	Se	si	seguisse	questo	processo	chiaroveg-
gentemente,	si	vedrebbe	la	prima	disposizione	al	corpo	Oisico	e	a	quello	ete-
rico	come	avvolta	dal	corpo	astrale	e	dall’Io,	come	è	disegnato	nella	prima	
Oigura.	Ciò	che	rimane	a	giacere	nel	letto	quando	si	dorme,	il	corpo	Oisico	e	
quello	eterico,	si	va	formando,	nelle	sue	prime	disposizioni,	in	questa	condi-
zione	 terrestre,	 come	primo	germe	umano,	ancora	completamente	avvolto	
dal	corpo	astrale	e	dall’Io.	La	massa	acquea	di	vapore	si	densiOica;	 il	corpo	
astrale	con	l’Io	dànno	occasione	a	che	la	prima	disposizione	umana	si	orga-
nizzi	ovunque	 in	questa	 terra-acquea	originaria.	 Il	divenire	degli	animali	e	
delle	piante	non	possiamo	seguirlo	più	oltre	in	quel	processo.	Ciò	che	ora	si	
forma	è	un	densiOicarsi	dell’acqua,	e	sotto	un	certo	rapporto	arrivano	a	pale-
sarsi	aria	e	acqua;	di	guisa	che	il	vapore	e	l’acqua	non	sono	ormai	più	me-
scolati	assieme,	ma	l’acqua	e	l’aria	si	separano	l’una	dall’altra.	Ne	consegue,	
che	 il	 corpo	 umano	 –	 corpo	 Oisico	 e	 corpo	 eterico	 –	 torna	 a	 diventare	 più	
denso,	e,	per	essersi	ora	l’aria	divisa	dall’acqua,	diventa	esso	stesso	aerifor-
me,	e	accoglie	in	sè	l’elemento	igneo;	sicchè	ciò	che	prima	era	acqueo,	divie-
ne	ora	aeriforme.	La	disposizione	umana	Oisico-eterica	consiste	ora	di	aria,	
che	vien	pervasa	dal	fuoco;	il	corpo	astrale	e	l’Io	la	circondano,	e	tutto	ciò	si	

 107



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

muove	in	quel	che	è	rimasto	ancora	dell’acqua,	alternandosi	qua	e	là	fra	ac-
qua	e	aria.	

� 	

Abbiamo	dunque	oramai	un	uomo,	il	cui	corpo	Oisico	e	quello	eterico,	che	
oggigiorno,	lui	dormente,	rimangono	a	giacere	nel	letto,	esistevano	in	modo	
tale	 da	 avere	 raggiunto	 la	 densità	 dell’aria	 e	 da	 essere	 ardenti	 di	 fuoco.	A	
ogni	 cotale	 uomo	 igneo	 appartiene	 un	 corpo	 astrale	 e	 un	 Io,	 i	 quali	 sono	
però	 completamente	 adagiati	 nel	 grembo	 della	 Divinità,	 vale	 a	 dire,	 che	
neppure	essi	si	sentono	ancora	come	un	Io	a	sè.	

Dovete	riOlettere	profondamente	su	queste	cose.	Perchè	queste	condizioni	
sono	così	diverse	da	quelle	attuali	terrestri,	da	scandalizzare	la	gente	e	ap-
parirle	incomprensibili.	–	Ora	però	chiederete:	Che	cosa	è	quel	fuoco,	dise-
gnato	nell’aria?	Questo	fuoco,	che	l’uomo	allora	già	aveva,	vive	tuttora	in	noi.	
È	il	fuoco	che	pulsa	attraverso	il	nostro	sangue,	è	il	calore	del	sangue.	E	an-
che	 i	 residui	 dell’antica	 aria	 vivono	 ancora	 nel	 nostro	 organismo.	Quando	
voi	inspirate	ed	espirate	succede	che	nel	vostro	corpo,	di	per	sè	solido,	avete	
dell’aria	che	entra	ed	esce.	Supponete	di	inspirare	profondamente	dell’aria,	
essa	viene	allora	accolta	nel	vostro	sangue;	così	diviene	aria	calda.	Immagi-
natevi	ora	che	quest’aria	si	spinge,	per	tutto	il	vostro	corpo	–	essa	penetra	
ovunque.	 Immaginatevi	 ora	 che	quest’aria	 si	 spinga	per	 tutto	 il	 solido	 e	 il	
Oluido,	 e	 rappresentatevi	 soltanto	 la	 Oigura	 che	 così	 rimane:	 un	 uomo,	 che	

 108



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

appunto	ha	inspirato	dell’aria,	vale	a	dire,	che	ha	spinto	l’ossigeno	Oino	alle	
parti	più	esteriori	del	suo	corpo.	Rimane	allora	una	Oigura	molto	simile	al-
l’uomo,	ma	 costituita	di	 aria.	 L’aria	 che	pervade	 l’uomo	assume	 completa-
mente	le	forme	del	corpo.	Vi	rimane	un	corpo	come	un’ombra,	costituita	di	
aria,	pervasa	di	calore.	A	quell’epoca	non	avevate	quella	forma,	ma	eravate	
uomini	 siffatti:	 corpo	 Oisico	 e	 corpo	 eterico	 erano	 avviluppati	 dal	 corpo	
astrale,	provveduto	dell’Io.	Questo	stato	perdurò	Oin	dentro	nell’epoca	atlan-
tea.	Colui,	che	si	abbandona	all’illusione,	che	nei	primi	tempi	dell’Atlantide	
gli	uomini	avessero	già	subito	le	trasformazioni,	che	li	hanno	resi	quali	sono	
oggi,	è	in	errore.	Gli	uomini	sono	prima	discesi	dalle	sfere	aeree	nella	regio-
ne	più	densa,	materiale.	A	quell’epoca	vi	erano	tutt’al	più	degli	animali	sulla	
Terra,	che	non	avevano	potuto	ritardare	la	loro	incarnazione	nel	Oisico,	e	che	
perciò	non	poterono	progredire,	poichè	la	Terra	non	era	ancora	matura	per	
provvedere	 il	 materiale	 necessario	 per	 gli	 uomini.	 Gli	 animali	 pertanto	 si	
sono	 fermati	a	 forme	 inferiori,	perchè	non	avevano	potuto	differire	 la	 loro	
discesa.	

Poi	seguì	che	l’uomo,	in	quanto	al	suo	corpo	Oisico,	si	organizzò	con	aria	e	
calore	e	con	parti	 costitutive	 liquide;	vale	a	dire,	 in	senso	occulto,	 che	egli	
divenne	un	uomo	acqueo.	Potreste	ora	osservare,	che	già	prima	l’uomo	era	
acqueo.	Ma	l’osservazione	non	sarebbe	completamente	esatta.	Prima	la	Ter-
ra	era	una	sfera	acquea	e	dentro	vi	erano	–	soltanto	spiritualmente	–	il	cor-
po	astrale	e	l’Io;	essi	nuotavano	nell’acqua	come	entità	spirituali;	non	erano	
entità	separate.	Ora	soltanto	siamo	al	punto,	dove	sarebbe	possibile	trovare	
il	corpo	Oisico	umano	contenuto	nell’acqua,	in	forma,	per	così	dire,	di	medu-
sa.	Potreste	nuotare	in	questo	mare	primordiale	e	vi	trovereste	delle	Oigure	
trasparenti,	formatesi	per	densiOicazione	dall’acqua.	Così	da	principio	erano	
questi	 uomini:	 hanno	 avuto	 prima	 un	 corpo	 acqueo,	 e	 in	 quanto	 avevano	
questo	corpo	acqueo	il	 loro	corpo	astrale	e	il	 loro	Io	erano	ancora	comple-
tamente	adagiati	nelle	entità	divino-spirituali.	Quando	l’uomo	aveva	questo	
corpo	acqueo	la	distribuzione	dei	suoi	stati	di	coscienza	era	affatto	diversa	
di	quella	che	poi	è	divenuta.	La	distribuzione	fra	notte	incosciente	e	giorno	
cosciente	non	era	come	quella	di	oggi,	ma	a	quel	tempo,	quando	l’uomo	an-

 109



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

cora	 era	 adagiato	 nelle	 entità	 divino-spirituali,	 egli	 aveva	 di	 notte	 una	 co-
scienza	indistinta	astrale.	Quando	s’immergeva	di	giorno	nel	suo	corpo	Oisi-
co	liquido,	per	lui	era	notte;	e	quando	di	nuovo	usciva	dal	suo	corpo	Oisico,	
gli	si	schiudeva	la	luce	astrale	abbagliante.	Quando	la	mattina	s’immergeva	
nel	corpo	Oisico,	tutto	diveniva	per	lui	confuso	e	tetro	e	cominciava	una	spe-
cie	d’incoscienza.	Ma	sempre	più	si	andarono	formando	nel	corpo	Oisico	gli	
organi	Oisici	odierni,	e	con	questi	l’uomo	imparò	a	poco	a	poco	a	vedere.	La	
coscienza	 diurna	 divenne	 sempre	 più	 limpida	 e	 in	 conseguenza	 egli	 si	 di-
staccò	dal	grembo	divino.	Soltanto	verso	la	metà	dell’epoca	atlantea,	essen-
dosi	prima	densiOicate	le	cartilagini,	si	andarono	gradatamente	formando	le	
ossa	e	l’uomo	si	densiOicò	al	punto	da	divenire	carne	e	ossa.	La	Terra	al	con-
tempo	divenne	pure	esteriormente	sempre	più	solida	e	 l’uomo	discese	giù	
sul	suolo	 terrestre.	Per	questo	 fatto	sparì	sempre	più	 la	coscienza	che	egli	
aveva	dei	mondi	divino-spirituali;	 sempre	più	 egli	 divenne	un	osservatore	
del	mondo	 esteriore	 e	 si	 preparò	 a	 divenire	un	 vero	 cittadino	della	Terra.	
Nell’ultimo	terzo	dell’epoca	atlantea	la	 Oigura	umana	andò	divenendo	sem-
pre	più	simile	a	quella	odierna.	

Così	l’uomo	discende	letteralmente,	nel	vero	senso	della	parola,	da	sfere,	
che	possiamo	indicare	come	sfere	di	acqua	e	di	vapore	acqueo,	sfere	di	ac-
qua	e	di	aria	ecc.	Finchè	egli	era	nelle	sfere	di	acqua	e	di	aria,	la	sua	coscien-
za	 aveva	 capacità	 percettiva	 chiaroveggente	 astrale,	 perchè	 quando	 stava	
fuori	del	suo	corpo	Oisico,	egli	si	trovava	su	dagli	Dei,	ma	col	densiOicarsi	del	
corpo	Oisico,	egli	si	distaccò,	per	così	dire,	dalla	sostanza	divina.	Come	una	
cosa	 che	 andasse	 acquistando	 un	 guscio,	 così	 l’uomo,	 quando	 terminò	 di	
avere	 forma	 acquea	 e	 aerea,	 si	 districò	 lentamente	 dalla	 sua	 precedente	
condizione	di	dipendenza.	Finchè	egli	fu	acqueo	e	aereo,	stava	su	con	gli	Dei;	
non	potè	evolvere	il	suo	Io,	ma	non	si	era	ancora	distaccato	dalla	coscienza	
divina.	 Discendendo	 nel	 Oisico,	 gli	 si	 oscurò	 sempre	 più	 la	 sua	 coscienza	
astrale.	 Se	 vogliamo	 caratterizzare	 il	 signiOicato	di	 questa	 evoluzione,	 pos-
siamo	dire:	Anticamente,	quando	l’uomo	era	ancora	con	gli	Dei,	aveva	il	cor-
po	Oisico	e	il	corpo	eterico	di	forma	acquea	e	aerea,	e	a	poco	a	poco,	con	la	
densiOicazione	della	Terra,	egli	si	è	andato	pure	densiOicando	Oino	all’odierna	

 110



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

sua	materialità.	Questa	è	 la	discesa.	Così	come	 l’uomo	è	disceso,	 tornerà	a	
risalire.	Dopo	che	avrà	sperimentato	ciò	che	può	sperimentare	nella	materia	
solida,	egli	risalirà	nelle	regioni	dove	il	suo	corpo	Oisico	sarà	di	forma	acquea	
e	 aerea.	 L’uomo	deve	essere	 in	 sè	 cosciente,	 che	 se	 la	 sua	 coscienza	vuole	
nuovamente	riunirsi	con	gli	Dei,	la	sua	vera	esistenza	sarà	nelle	regioni	dalle	
quali	è	provenuto.	L’uomo	si	è	densiOicato	dall’acqua	e	dall’aria:	egli	dovrà	
nuovamente	 sottilizzarsi.	 Spiritualmente	 soltanto,	 egli	 può	oggi	procurarsi	
anticipatamente	 quella	 unione,	 in	 quanto	 interiormente	 si	 procura	 la	 co-
scienza	di	ciò	che	egli	sarà	più	tardi	corporalmente.	Ma	gli	uomini	ricevono	
la	 forza	per	procurarsi	 tale	coscienza	soltanto	se	oggi	si	mettono	consape-
volmente	 all’opera.	 Se	 l’uomo	 si	 acquista	 questa	 coscienza,	 raggiungerà	 il	
suo	scopo	terrestre,	la	sua	missione	terrestre.	Che	cosa	signiOica	questo?	Si-
gniOica,	che	 l’uomo	non	è	nato	dalla	carne	o	dalla	Terra,	ma	dall’aria	e	dal-
l’acqua.	Ed	egli	deve	più	 tardi	veramente	rinascere	nello	spirito	dall’aria	e	
dall’acqua.	–	Il	linguaggio	usato	ai	tempi,	in	cui	sono	stati	creati	i	Vangeli,	e	
che	è	necessario	studiare,	si	serviva	della	parola	«acqua»,	veramente	anche	
per	 l’acqua;	ma	 «pneuma»	 che	 oggi	 viene	 adoperato	 per	 «Spirito»,	 voleva	
dire	«aria»;	 la	parola	aveva	a	quei	 tempi	assolutamente	 tale	signiOicato.	La	
parola	«pneuma»	si	deve	tradurne	con	«aria»	o	«vapore»,	altrimenti	si	pro-
voca	un	malinteso.	 Si	deve	perciò	dire	questa	 frase	del	discorso	 con	Nico-
demo	nel	modo	seguente:	 «Amen,	Amen,	 io	 ti	dico:	Chi	non	 rinascerà	dal-
l’acqua	e	dall’aria	non	può	entrare	nei	regni	dei	Cieli».	

Così	 il	Cristo	accenna	allo	stato	avvenire,	 in	cui	 l’uomo	si	deve	evolvere,	
sicchè	 in	questo	dialogo	 troviamo	un	profondo	segreto	della	nostra	evolu-
zione.	Occorre	soltanto	intendere	giustamente	le	parole	e	interpretarle	per	
mezzo	di	ciò	che	l’antroposoOia	ci	può	dare.	Nella	parlata	comune	alcunchè	
di	questo	signiOicato	è	rimasto,	in	quanto	le	sostanze	molto	Oluide	si	chiama-
no	«spiriti».	Ma	originariamente	la	parola	«pneuma»	signiOicava	aria.	Vedete	
dunque,	che	è	di	somma	importanza	comprendere	le	parole	in	senso	preciso	
ed	 esatto,	 e	 pesarle	 sulla	 bilancetta.	 Allora,	 proprio	 dal	 senso	 letterale	 di	
esse,	scaturisce	il	mirabile	signiOicato	spirituale.	

 111



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Cerchiamo	ora	di	volgere	il	nostro	sguardo	spirituale,	brevemente,	verso	
un	altro	fatto	dell’evoluzione.	

Spingiamo	nuovamente	lo	sguardo	indietro	nel	lontano	passato,	quando	il	
corpo	astrale	umano	con	 l’Io	erano	 immersi	nel	grembo	del	divino	astrale	
universale.	 L’evoluzione	 –	 se	 si	 segue	 questo	 corso	 di	 essa	 –	 si	 veriOicò	 in	
modo,	 da	 lasciarsi	 descrivere	 schematicamente.	 Originariamente	 l’intiero	
nostro	elemento	astrale	era	adagiato	nell’astralità	universale;	e	per	mezzo	
dei	processi,	che	appunto	abbiamo	descritti,	si	formarono	il	Oisico	e	l’eterico	
come	dei	 gusci.	 Per	 tal	mezzo	 i	 singoli	 uomini	 si	 distaccarono,	 come	parti	
isolate,	dall’astralità	universale	–	come	se	da	una	sostanza	liquida	si	tirasse-
ro	fuori	tante	parti.	Simultaneamente	con	questa	formazione	del	corpo	Oisi-
co	si	veriOicò	anche	il	distacco	delle	singole	coscienze	umane	dalla	coscienza	
divina.	 Di	 guisa	 che	 procedendo	 innanzi	 con	 l’evoluzione	 dell’uomo,	 pos-
siamo	dire	di	vedere	che	si	vanno	formando	dei	singoli	uomini	 individuali,	
chiusi	nel	guscio	del	corpo	Oisico,	come	parti	che	si	distaccano	dall’astralità	
universale.	L’uomo	deve	naturalmente	scontare	questo	suo	acquisto	dell’in-
dipendenza	con	l’oscuramento	della	sua	coscienza	astrale,	ma	in	compenso	
egli	 guarda	 fuori	 dal	 guscio	 del	 suo	 corpo	 Oisico	 e	 vede	 il	 piano	 Oisico.	Ma	
l’antica	coscienza	chiaroveggente,	a	poco	a	poco,	va	per	 lui	perduta.	–	Così	
vediamo	nascere	 ciò	 che	è	 l’interiorità	dell’uomo,	 l’interiorità	umana	 indi-
pendente,	 individuale,	 che	è	portatrice	dell’Io.	 Se	oggi	 contemplate	 l’uomo	
dormente,	avete,	nel	corpo	Oisico	e	in	quello	eterico	che	rimangono	nel	letto,	
ciò	che	è	nato	da	questi	gusci,	che	si	sono	formati	nel	corso	del	tempo,	per	
via	di	densiOicazione.	Ciò	che	prima	si	è	distaccato	dall’astralità	universale,	
ritorna	indietro	ogni	notte,	per	rafforzarsi	nella	sostanza	divina	universale.	
Non	 si	 schiude	naturalmente	 tanto	 ad	 essa	quanto	 si	 schiudeva	prima,	 al-
trimenti	sarebbe	chiaroveggente.	Conserva	la	propria	indipendenza.	Questa	
individualità	 indipendente	 è	dunque	qualcosa,	 che	 è	nato	durante	 il	 corso	
dell’evoluzione.	 –	 A	 chi	 va	 debitrice	 della	 sua	 esistenza	 questa	 interiorità	
umana	indipendente,	individuale,	che	cerca	forza	fuori	del	corpo	Oisico	e	del	
corpo	eterico?	Ne	va	debitrice	al	corpo	 Oisico	e	al	corpo	eterico	dell’uomo,	
che	si	sono	formati	a	poco	a	poco	nel	corso	dell’evoluzione;	da	essi	è	nato	

 112



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

ciò	che	s’immerge	di	giorno	nei	sensi	Oisici,	e	guarda	fuori	nel	mondo	Oisico,	
ma	 che	di	notte	 sprofonda	 in	uno	 stato	 incosciente,	perchè	 si	 è	distaccato	
dallo	stato	in	cui	prima	si	trovava.	Il	linguaggio	occulto	usa	chiamare	ciò	che	
oggi	giace	nel	letto,	il	vero	uomo	terrestre;	quello	era	«l’uomo».	E	ciò	in	cui	
sta	conOiccato	 l’Io	di	giorno	e	di	notte,	ma	che	è	nato	dal	corpo	 Oisico	e	da	
quello	eterico,	si	chiamava	il	«bambino	dell’uomo»	o	il	«Oigliolo	dell’uomo».	
Il	Oigliolo	dell’uomo	è	l’Io	e	il	corpo	astrale,	quali	sono	nati	durante	il	corso	
dell’evoluzione	terrestre	dal	corpo	Oisico	e	dal	corpo	eterico.	Per	questo	vi	è	
l’espressione	tecnica	«Oigliolo	dell’uomo».	

Perché	il	Cristo	Gesù	è	venuto	sulla	Terra?	Che	cosa	doveva	venir	comuni-
cato	alla	Terra	per	mezzo	del	suo	impulso?	

Questo	Oigliolo	dell’uomo,	che	si	è	disciolto	dal	grembo	della	Divinità,	dal-
la	connessione	in	cui	prima	si	trovava,	ma	che	in	compenso	si	è	acquistata	la	
coscienza	 Oisica,	 deve	 ritornare	 di	 nuovo	 per	mezzo	 della	 forza	 del	 Cristo,	
che	 è	 comparso	 sulla	Terra,	 alla	 coscienza	della	 spiritualità,	 Egli	 non	deve	
poter	vedere	soltanto	con	 i	sensi	 Oisici	nell’ambiente	 Oisico	circostante,	ma,	
per	mezzo	della	forza	della	sua	propria	entità	interiore,	di		cui	ora	non	è	co-
sciente,	gli	 si	deve	 illuminare	 la	 coscienza	dell’esistenza	divina.	Per	mezzo	
della	forza	del	Cristo,	il	quale	è	venuto	sulla	Terra,	il	Oigliolo	dell’uomo	deve	
nuovamente	venir	elevato	al	divino.	Prima,	alcuni	singoli	eletti	soltanto	po-
tevano	guardare	dentro	al	mondo	divino-spirituale,	secondo	l’antica	inizia-
zione	 dei	misteri.	 Per	 tali	 uomini	 si	 aveva	 negli	 antichi	 tempi	 un	 termine	
tecnico.	 Coloro	 che	 potevano	 guardare	 nel	mondo	 divino-spirituale	 e	 ren-
derne	 testimonianza	venivano	chiamati	«serpenti».	Sono	«serpenti»	quegli	
uomini	degli	antichi	tempi,	che	venivano	iniziati	in	questo	modo	nei	misteri.	
Questi	«serpenti»	furono	i	precursori	dell’avvento	del	Cristo	Gesù.	Mosè	in-
dicò	 la	sua	missione	 inalzando	dinanzi	al	 suo	popolo	 il	 simbolo	dell’eleva-
zione	di	coloro,	che	potevano	guardare	entro	i	mondi	spirituali;	egli	inalzò	il	
serpente.	Ogni	Oigliolo	dell’uomo,	per	virtù	della	forza	del	Cristo,	doveva	di-
ventare	sulla	Terra	ciò	che	erano	quei	singoli	uomini.	È	questo	che	il	Cristo	
esprime	 nell’ulteriore	 corso	 del	 dialogo	 con	 Nicodemo,	 quando	 dice:	 «E	

 113



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

come	Mosè	inalzò	il	serpente,	così	pure	fa	d’uopo	che	sia	inalzato	il	Figliuolo	
dell’uomo».	Il	Cristo	Gesù	si	serve	sempre	delle	espressioni	tecniche	del	suo	
tempo.	Occorre	però	prima	ricercare	il	senso	letterale	delle	sue	parole;	allo-
ra	si	comprende	il	vero	signiOicato,	che	collima	con	l’insegnamento	antropo-
soOico.	Perciò	negli	antichi	tempi	poteva	affermarsi	soltanto	un	preannunzio	
di	quell’insegnamento	dell’«Io	sono».	Soltanto	sulla	base	dell’autorità	este-
riore	degli	iniziati	i	popoli	potevano	udire	alcunchè	della	forza	dell’Io-sono,	
che	 doveva	 venir	 accesa	 in	 ogni	 Oigliolo	 dell’uomo.	Ma	 anche	 a	 questo	 ri-
guardo	verremo	sufOicientemente	istruiti.	

Abbiamo	visto	ciò	che	l’Io-sono	signiOichi	nel	Vangelo	di	Giovanni;	anche	
questo	Io-sono	è	stato	portato	all’uomo	a	poco	a	poco?	E	stato	esso	annun-
ziato	a	grado	a	grado?	E	stato	veramente	indicato	e	preparato	nell’antico	Te-
stamento	ciò	che,	per	mezzo	della	discesa	dell’Io-sono	incarnato,	viene	por-
tato	all’uomo	come	impulso?	

Ricordiamoci,	che	tutto	ciò	che	succede	nel	corso	del	tempo	viene	prepa-
rato	 lentamente	 e	 gradatamente.	Quello	 che	 viene	portato	dal	Cristo	Gesù	
doveva	–	come	il	bambino	nel	grembo	materno	–	maturare	lentamente	negli	
antichi	Misteri,	 nei	 seguaci	 dell’Antico	 Testamento.	 E	 quello	 che	 venne	 ivi	
preparato	nei	seguaci	dell’antico	Testamento	nell’antico	popolo	giudaico,	si	
era	andato	maturando	a	sua	volta	presso	gli	antichi	Egizi.	E	gli	Egizi	avevano	
profondi	 iniziati,	 i	quali	 sapevano	ciò	che	doveva	venire	 sulla	Terra.	Senti-
remo	come	presso	gli	Egizi,	i	quali	erano	la	terza	sotto-razza	della	razza	po-
statlantea,	si	andò	formando	a	poco	a	poco	il	completo	impulso	dell’Io-sono;	
essi	fornirono,	come	un	grembo	materno,	la	costituzione	esteriore	per	l’Io-
sono,	ma	non	arrivarono	a	 tanto,	da	poter	 far	nascere	da	 loro	 il	Principio-
Cristo;	vedremo	come	in	ultimo	si	 liberò	da	essi	 l’antico	popolo	ebraico.	Ci	
viene	descritto	che	Mosè	viene	considerato	presso	gli	Egizi	come	 il	prean-
nunziatore	del	Dio,	il	quale	è	l’Io-sono	incarnato.	Egli	doveva	preannunziar-
lo	a	coloro	che	ne	potevano	comprendere	qualche	cosa.	Egli	doveva	annun-
ziare,	 che	 la	massima	 «Io	 e	 il	 Padre	 Abraham	 siamo	 uno»,	 doveva	 essere	
rimpiazzata	dall’altra:	 «Io	 e	 il	 Padre	 siamo	uno»	 vale	 a	 dire:	 Io	 e	 la	 Causa	

 114



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

primordiale	 spirituale	 del	 mondo	 siamo	 direttamente	 tutt’uno.	 I	 seguaci	
dell’antico	Testamento,	come	collettività,	guardavano	l’anima	di	gruppo	del	
popolo,	e	il	singolo	si	sentiva	in	questa	anima	di	gruppo	come	al	riparo	nella	
Divinità.	Ma	prima	venne	annunziato	da	Mosè,	come	da	un	iniziato	nell’anti-
co	senso,	che	il	Cristo	doveva	venire,	ossia,	che	v’ha	un	principio	divino,	che	
è	superiore	al	principio	del	sangue	che	scorre	attraverso	le	generazioni.	Di	
fatto	Iddio	opera	nel	sangue	Oin	da	Abraham,	ma	questa	non	è	che	la	manife-
stazione	esteriore	del	Padre	spirituale,	di	questo	padre	del	sangue.	

«Disse	Mosè	a	Dio:	Chi	sono	io,	per	andare	a	trovar	Faraone,	e	per	trarre	i	
Oigliuoli	d’Israele	dall’Egitto?	

Ed	ei	gli	disse:	Io	sarò	con	te;	e	il	segno	che	tu	avrai	dell’averti	io	mandato,	
sarà	questo:	Quando	avrai	tratto	il	mio	popolo	fuor	dall’Egitto,	offrirai	sacri-
Oizi	a	Dio	sopra	di	questo	monte.	

Disse	Mosè	a	Dio:	Ecco	ch’io	anderò	a	 trovare	 i	 Oigliuoli	d’Israele,	 e	dirò	
loro:	Il	Dio	de’padri	vostri	mi	ha	spedito	a	voi!	S’ei	mi	diranno:	Qual	è	il	suo	
nome?	che	dovrò	io	dir	loro?»	

Egli	deve	annunziare	profeticamente	un	Dio	più	alto,	che	sta	dentro	al	Dio	
del	Padre	Abraham,	ma,	 in	 certo	qual	modo,	 come	un	principio	 superiore.	
Quale	è	il	suo	nome?	

Disse	Dio	a	Mosè:	Io	sono	l’«Io-sono».	

Qui	viene	preannunziata	 la	profonda	verità	della	parola,	che	comparisce	
più	tardi	incarnata	nel	Cristo	Gesù.	

«E	disse:	Così	dirai	a’Oigliuoli	d’Israele:	«L’Io-sono	me	lo	ha	insegnato!»	

Così	sta	detto	letteralmente.	Vale	a	dire,	con	altre	parole,	che:	il	«Nome»,	
quel	 nome	 che	 risiede	 a	 base	 del	 nome	 del	 sangue,	 è	 l’Io-sono	 –	 ed	 esso	
comparisce	incarnato	nel	Cristo	del	Vangelo	di	Giovanni.	

«E	di	nuovo	disse	Dio	a	Mosè:	Queste	cose	dirai	ai	Oigliuoli	d’Israele:	Il	Si-
gnore	Dio	de’padri	vostri,	il	Dio	di	Abramo,	il	Dio	d’Isacco,	e	il	Dio	di	Giacob-
be	mi	ha	mandato	a	voi».	

 115



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Ciò,	dunque,	che	Oinora	avete	veduto	soltanto	esteriormente,	che	scorreva	
attraverso	il	sangue,	ciò	è,	nel	suo	signiOicato	più	profondo,	l’«Io-sono».	

Così	 si	 annunzia	 ciò	 che	 entra	 nel	 mondo	 per	 mezzo	 del	 Cristo-Gesù.	
Udiamo	il	nome	del	Logos,	lo	udiamo	gridato	a	suo	tempo	a	Mosè:	«Io	sono	
l’«Io-sono»!	Qui	il	Logos	grida	il	suo	nome.	Egli	dice	ciò	che	per	mezzo	della	
ragione,	per	mezzo	dell’intelletto,	si	può	dapprima	comprendere	di	 lui.	Ciò	
che	viene	allora	gridato	comparisce	nella	carne	come	Logos	incorporato	nel	
Cristo	Gesù.	

Ora	 esaminiamo	 il	 segno	 esteriore,	 per	mezzo	del	 quale	 il	 Logos	 scorre	
giù	sugli	Israeliti,	per	quel	tanto	che	essi	lo	possono	concepire	nel	pensiero,	
per	via	di	semplice	comprensione.	Questo	segno	esteriore	è	la	«manna»	nel	
deserto.	Manna	realmente	(e	lo	sanno	coloro,	che	conoscono	i	segreti	della	
scienza	occulta),	è	la	medesima	parola	di	«Manas»,	il	«Sè	spirituale».	Così	in	
quella	umanità,	che	si	è	acquistata	a	poco	a	poco	la	coscienza	dell’Io,	pene-
tra	il	primo	accenno	del	Sè	spirituale.	A	ciò	però,	che	vive	e	comparisce	nel	
Manas	stesso,	conviene	dare	un	altro	nome.	Esso	non	è	soltanto	ciò	che	si	
può	sapere,	ma	è	una	forza	che	si	può	accogliere.	Quando	il	Logos	si	limita	a	
gridare	 il	 suo	nome	 lo	si	deve	comprendere,	 lo	si	deve	afferrare	con	 la	ra-
gione.	Quando	il	Logos	diviene	carne	e	comparisce	nell’umanità,	egli	è	allora	
un	impulso	di	forza,	che	viene	portato	fra	gli	uomini,	e	che	non	vive	soltanto	
come	 insegnamento	 e	 come	 concezione,	 ma	 che	 è	 contenuto	 nel	 mondo	
come	un	impulso	di	forza,	al	quale	l’uomo	può	partecipare.	Allora,	però,	non	
si	 chiama	 più	 «Manna»,	 bensì	 il	 «pane	 della	 vita»;	 questa	 è	 l’espressione	
tecnica	per	Budhi,	o	Spirito	vitale.	

L’acqua	trasformata	dallo	spirito,	che	viene	offerta	in	simbolo	alla	Samari-
tana,	e	il	pane	della	vita	sono	il	primo	annunzio	della	penetrazione	del	Bud-
hi	ossia	dello	Spirito	vitale	nell’uomo.	Domani	queste	 spiegazioni	 ci	 servi-
ranno	di	punto	di	partenza.	

 116



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

VII	-	Il	mistero	del	Golgotha	

Nel	Vangelo	di	Giovanni	tutto	converge	in	ultimo	verso	il	 fatto,	che	nella	
storia	dell’umanità	si	è	veriOicato	ciò	che	chiamiamo	il	«Mistero	del	Golgo-
tha».	La	comprensione	esoterica	di	questo	mistero	signiOica	anche	decifrare	
il	profondo	signiOicato	del	Vangelo	di	Giovanni.	Se	si	considera	ciò	che	forma	
il	punto	centrale	del	Mistero	del	Golgotha	e	lo	si	vuole	interpretare	nel	sen-
so	dell’occultismo,	occorre	pensare	al	momento	della	crociOissione,	allorchè	
il	sangue	del	Redentore	scorse	fuori	dalle	ferite.	E	questo	ci	ricorda	qualco-
sa,	che	già	spesso	abbiamo	ripetuto	durante	 il	 corso	di	queste	conferenze:	
cioè,	 che	per	 i	 conoscitori	dei	mondi	 spirituali	 tutto	 ciò	 che	è	materia,	 so-
stanza	Oisica,	non	è	che	espressione	esteriore,	manifestazione	esteriore	dello	
spirituale.	E	ora	rievochiamo	dinanzi	all’anima	nostra	l’evento	Oisico,	 il	Cri-
sto	Gesù	sulla	croce,	il	sangue	sgorgante	dalle	ferite;	che	cosa	esprime	spiri-
tualmente	questa	immagine,	il	cui	contenuto	è	un	evento	Oisico,	per	colui	che	
può	comprendere	giustamente	il	Vangelo	di	Giovanni?	

Questo	processo	 Oisico,	 l’evento	del	Golgotha,	 è	 l’espressione,	 la	manife-
stazione	di	un	processo	spirituale,	che	sta	a	metà	dell’intiero	divenire	terre-
stre.	A	chi	comprende	queste	parole,	nel	senso	della	odierna	concezione	ma-
terialistica	del	mondo,	esse	non	rappresenteranno	niente	d’importante.	Per-
chè	egli	non	potrà	immaginarsi,	che	a	quell’epoca,	in	quell’unicissimo	even-
to	del	Golgotha,	sia	successo	qualcosa,	che	si	differenzia	da	un	qualsiasi	al-
tro	 evento	 Oisico	uguale,	 o	 somigliante.	Ma	v’ha	grandissima	differenza	 fra	
tutti	i	processi	terrestri,	che	hanno	preceduto	questo	evento	del	Golgotha,	e	
quelli	veriOicatisi	dopo.	

Se	vogliamo	precisare	le	particolarità	di	questo	fatto,	dobbiamo	dire:	Non	
soltanto	 il	 singolo	 uomo,	 o	 qualsiasi	 altro	 singolo	 essere,	 ha	 corpo	 Oisico,	
corpo	 eterico	 e	 corpo	 astrale,	 quali	 sono	 stati	 descritti	 sotto	molti	 aspetti	
nelle	 conferenze	 precedenti,	 ma	 anche	 un	 corpo	 cosmico	 non	 è	 soltanto	
quella	materia	Oisica,	che	appare	agli	astronomi	e	agli	altri	investigatori	Oisi-
ci;	anche	un	corpo	cosmico	ha	un	corpo	eterico	e	un	corpo	astrale.	La	nostra	

 117



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Terra	ha	 il	 suo	corpo	eterico	e	 il	 suo	corpo	astrale.	Se	 la	nostra	Terra	non	
avesse	 il	 corpo	 eterico,	 che	 le	 appartiene,	 essa	 non	 potrebbe	 albergare	 le	
piante;	 se	 la	 nostra	 Terra	 non	 avesse	 un	 corpo	 astrale,	 che	 le	 appartiene,	
non	potrebbe	albergare	gli	animali.	Se	ci	si	vuole	rappresentare	il	corpo	ete-
rico	della	Terra,	occorre	immaginarne	il	punto	centrale	nel	centro	della	Ter-
ra	stessa,	così	come	il	corpo	Oisico	della	Terra	ha	pure	ivi	il	suo	centro.	Que-
sto	 intiero	corpo	Oisico	terrestre	è	adagiato	nel	corpo	eterico	della	Terra,	e	
alla	loro	volta	ambedue	sono	adagiati	nel	corpo	astrale.	Se	qualcuno	avesse	
osservato	chiaroveggentemente	il	corpo	astrale	della	Terra	nel	corso	dell’e-
voluzione	terrestre,	attraverso	lunghi	periodi	di	tempo,	avrebbe	veduto	che,	
effettivamente,	questo	corpo	astrale	e	questo	corpo	eterico	della	Terra	non	
sono	 rimasti	 sempre	 quali	 erano,	 ma	 si	 sono	 modiOicati.	 Per	 rafOigurarci	
questo	 fatto	 esattamente,	 trasferiamoci	 per	 via	 spirituale	 al	 di	 fuori	 della	
Terra,	 sopra	 una	 qualsiasi	 altra	 stella,	 e	 immaginiamoci	 che	 da	 questa	 un	
uomo	chiaroveggente	volga	lo	sguardo	in	basso,	sulla	nostra	Terra.	Un	uomo	
siffatto	non	vedrebbe	 la	Terra	 soltanto	 librarsi	 come	un	pianeta	 Oisico,	ma	
vedrebbe	 anche	 un’aura;	 egli	 vedrebbe	 la	 Terra	 circondata	 da	 un’aura	 di	
luce,	perchè	percepirebbe	il	corpo	eterico	e	il	corpo	astrale	della	Terra.	Un	
uomo	siffatto	che	vedesse	la	Terra	lungamente	da	quella	stella	lontana,	tan-
to	tempo	da	poter	seguire	lo	svolgersi	dei	tempi	precristiani	della	Terra	e	da	
assistere	all’evento	del	Golgotha,	vedrebbe	l’aura	della	Terra,	corpo	eterico	e	
corpo	astrale,	presentare	un	dato	aspetto	di	colori	e	di	forme	prima	dell’e-
vento	del	Golgotha;	dopo	l’evento,	però,	egli	vedrebbe,	che	a	un	determinato	
momento	 l’intiera	 aura	 cambia	 colore.	Quale	 è	 questo	momento?	 È	 il	mo-
mento,	in	cui	sul	Golgotha	il	sangue	sgorga	dalle	ferite	del	Cristo	Gesù.	Tutte	
le	 condizioni	 spirituali	 della	 Terra,	 come	 tali,	 si	modiOicarono	 in	 quel	mo-
mento.	

Abbiamo	detto:	Ciò	che	noi	chiamiamo	 il	Logos,	è	 la	somma	dei	sei	Elo-
him,	i	quali	sono	uniti	con	il	sole,	e	perciò	beneOicano	la	Terra	spiritualmen-
te	 con	 i	 loro	doni,	mentre	 esteriormente	 la	 luce	 solare	 scende	 sulla	Terra.	
Così	la	luce	del	sole	ci	è	apparsa	come	il	corpo	esteriore	Oisico	per	lo	spirito	
e	l’anima	degli	Elohim	o	del	Logos.	Nel	momento	in	cui	l’evento	del	Golgotha	

 118



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

si	è	veriOicato,	la	forza,	l’impulso,	che	poteva	prima	afOluire	soltanto	dal	sole	
alla	Terra	nella	luce,	ha	cominciato	a	unirsi	con	la	Terra,	e	l’aura	della	Terra	
è	diventata	diversa.	Consideriamo	ora	l’evento	del	Golgotha,	anche	da	un	al-
tro	punto	di	vista.	Abbiamo	già	esaminato	retrospettivamente	sotto	i	più	di-
versi	aspetti	il	divenire	dell’uomo	e	il	divenire	della	Terra.	Sappiamo,	che	la	
nostra	Terra,	prima	di	divenire	Terra,	ha	attraversato	le	tre	incarnazioni	di	
Saturno,	del	sole	e	della	luna;	di	guisa	che	l’incorporazione	precedente	della	
nostra	Terra	è	stata	l’antica	luna.	Quando	un	pianeta	siffatto	ha	raggiunto	la	
mèta	della	 sua	evoluzione,	 gli	 succede	 come	all’uomo,	 che	 in	una	 incarna-
zione	abbia	raggiunto	la	mèta	della	sua	vita;	il	pianeta	passa	in	un’altra	esi-
stenza	 invisibile,	 che	 si	 chiama	 Pralaya,	 per	 poi	 tornare	 a	 prender	 corpo.	
Così	 vi	 fu	 uno	 stato	 intermedio	 fra	 la	 passata	 incorporazione	 della	 nostra	
Terra,	che	sarebbe	l’antica	luna,	e	l’attuale	incorporazione.	Da	un’esistenza,	
per	così	dire,	spirituale	e	in	sè	vivente,	ma	esteriormente	invisibile,	la	Terra	
comparve	sfolgorante	nel	suo	primo	stato,	dal	quale	poi	sono	derivati	quegli	
stati,	che	ieri	abbiamo	descritti.	Allora,	quando	la	nostra	Terra	dunque	sfol-
gorò	in	quell’antico	tempo,	essa	era	ancora	unita	con	tutto	ciò	che	appartie-
ne	al	nostro	sistema	solare.	Essa	era	ancora	talmente	grande,	da	estendersi	
Oino	ai	più	lontani	pianeti	del	nostro	sistema	solare.	Tutto	era	ancora	unito,	
e	i	singoli	pianeti	si	separarono	soltanto	più	tardi.	La	Terra	era	unita	Oino	a	
un	determinato	momento	col	nostro	sole	odierno,	e	colla	nostra	luna	attua-
le.	Vi	è	stato	dunque	un	tempo,	in	cui	sole,	luna	e	Terra	erano	un	corpo	solo,	
come	se	si	prendesse	oggidì	la	luna	attuale	e	il	sole	attuale	e	si	mescolassero	
assieme	con	la	Terra,	formando	di	tutto	un	solo	grande	corpo	cosmico.	Così	
era	una	volta	la	nostra	Terra;	così	era,	quando	il	suo	corpo	astrale	e	il	suo	Io	
ondeggiavano	 in	 una	 forma	 come	 di	 vapore	 acqueo,	 e	 anche	 prima:	 sole,	
luna	e	Terra	erano	unite.	A	quel	tempo	le	 forze,	dunque,	che	sono	oggi	nel	
sole,	 le	 forze	spirituali	e	 Oisiche,	erano	collegate	con	 la	Terra.	Poi	venne	un	
tempo,	in	cui	il	sole	si	distaccò	dalla	Terra;	non	soltanto	il	sole	Oisico	con	la	
sua	luce	Oisica,	ma	questo	sole	Oisico,	che	l’occhio	Oisico	umano	può	vedere,	si	
scisse	 dalla	 Terra	 con	 le	 sue	 entità	 animico-spirituali,	 a	 capo	 delle	 quali	
stanno	gli	Elohim,	i	veri	spiriti	di	luce,	gli	abitanti	del	sole;	e	rimase	indietro	

 119



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

ciò	che	si	otterrebbe	se	si	mescolasse	la	luna	attuale	con	la	Terra.	Perchè	per	
un	certo	periodo	la	Terra	era	distaccata	dal	sole,	ma	era	rimasta	ancora	uni-
ta	con	la	luna.	Soltanto	nell’epoca	lemurica	la	luna	si	scisse	dalla	Terra,	e	al-
lora	 si	 costituirono	 i	 rapporti	 fra	 i	 tre	 corpi,	 sole,	 luna	 e	Terra,	 quali	 sono	
oggi.	Questi	 rapporti	dovevano	nascere	a	quel	modo.	Gli	Elohim	dovevano	
anzitutto	agire	dal	di	fuori,	uno	di	essi	dovette	costituirsi	signore	della	luna	
e	riverberare	da	lì	la	poderosa	forza	degli	altri	Elohim.	Noi	viviamo	oggi	sul-
la	nostra	Terra,	come	sopra	un’isola	nello	spazio	cosmico,	che	si	sia	costitui-
ta	disarticolandosi	dal	sole	e	dalla	 luna.	Verrà	però	un	tempo,	 in	cui	 la	no-
stra	Terra	si	riunirà	di	nuovo	col	sole	e	formerà	con	esso	unico	corpo.	Allora	
gli	uomini	saranno	talmente	spiritualizzati,	che	potranno	di	nuovo	soppor-
tare	 le	 forze	 più	 intense	 del	 sole,	 le	 potranno	 accogliere	 in	 sè	 e	 potranno	
unirsi	con	esse.	Allora	gli	uomini	e	gli	Elohim	dimoreranno	nella	stessa	sfera	
d’azione.	

Quale	forza	determinerà	questo	risultato?	

Se	l’evento	del	Golgotha	non	si	fosse	veriOicato,	non	sarebbe	più	possibile	
una	nuova	 riunione	della	Terra	 col	 sole.	 Perchè	per	mezzo	dell’evento	del	
Golgotha,	per	virtù	del	quale	la	forza	degli	Elohim	nel	sole,	ossia	la	forza	del	
Logos,	si	unì	alla	Terra,	venne	dato	l’impulso,	che	spinge	l’una	verso	l’altra	le	
diverse	manifestazioni	della	forza	del	Logos	e	che	condurrà	in	ultimo	sole	e	
Terra	a	riunirsi.	A	datare	dall’evento	del	Golgotha,	la	Terra,	considerata	spi-
ritualmente,	ha	 in	sè	 la	 forza	che	 la	ricondurrà	nuovamente	al	sole.	Perciò	
diciamo:	nell’esistenza	spirituale	della	Terra	venne	accolto	ciò	che	prima	le	
afOluiva	dal	di	fuori:	la	forza	del	Logos,	–	e	questo	è	successo	per	virtù	dell’e-
vento	del	Golgotha.	Che	cosa	viveva	prima	nella	Terra?	La	forza	che	irradia	
giù	dal	sole	sulla	Terra.	Che	cosa	vive	da	allora	 in	poi	nella	Terra?	Il	Logos	
stesso,	il	quale	per	mezzo	del	Golgotha	divenne	lo	Spirito	della	Terra.	

Per	quanto	è	vero	che	nel	vostro	corpo	dimora	il	vostro	elemento	animi-
co-spirituale,	altrettanto	è	vero	che	nel	corpo	della	Terra	–	in	quel	corpo	del-
la	Terra	che	è	costituito	di	pietre,	piante	e	animali	e	sul	quale	voi	vi	aggirate	
–	dimora	l’elemento	animico-spirituale	della	Terra;	e	questo	animico-spiri-

 120



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

tuale,	questo	Spirito	della	Terra	è	il	Cristo.	Il	Cristo	è	lo	Spirito	della	Terra.	
Quando,	dunque,	 	il	Cristo	parla	ai	suoi	discepoli	più	intimi,	e	in	un’occasio-
ne	da	annoverarsi	fra	le	più	intime,	che	cosa	può	egli	dir	loro?	Quale	segreto	
può	loro	afOidare?	

Egli	può	dire:	«Supponete	che	dal	vostro	corpo	voi	guardiate	nella	vostra	
anima.	 La	 vostra	 anima	 sta	 dentro.	 Così	 è	 pure,	 quando	 guardate	 l’intiera	
sfera	 terrestre.	 Ciò	 che	 provvisoriamente	 sta	 qui	 oggi	 dinanzi	 a	 voi	 nella	
carne,	è	 il	medesimo	spirito,	 il	quale	non	sta	soltanto	provvisoriamente	 in	
questa	carne,	ma	è	pure	lo	Spirito	dell’intiera	Terra	–	e	sempre	più	lo	diven-
terà».	–	Egli	ha	potuto	accennare	alla	Terra	come	al	suo	vero	corpo.	«Quando	
vedete	 il	 seminato,	e	mangiate	 il	pane,	 che	vi	nutrisce	–	che	cosa	 in	verità	
mangiate	 in	questo	pane?	È	 il	 corpo	mio	che	mangiate!	E	quando	bevete	 i	
succhi	delle	piante,	sono	come	il	sangue	nel	vostro	corpo.	È	il	sangue	della	
Terra	–	è	il	mio	sangue!»	Questo	disse	letteralmente	il	Cristo	Gesù	ai	suoi	di-
scepoli	più	intimi,	occorre	soltanto	interpretare	le	parole	veramente	alla	let-
tera.	Allorchè	 li	 raccoglie,	 ed	 espone	 loro	 simbolicamente	 l’iniziazione	 cri-
stiana,	così	la	chiameremo,	egli	dice	delle	parole	straordinarie,	annunziando	
che	un	discepolo	 lo	 tradirà.	Egli	dice	al	18.mo	versetto	del	13.mo	capitolo	
del	Vangelo	di	Giovanni:	

«Uno	che	mangia	il	pane	con	me,	mi	calpesterà	coi	piedi».	

Queste	parole	devono	essere	intese	letteralmente.	L’uomo	mangia	il	pane	
della	Terra	–	e	si	aggira	coi	piedi	su	questa	Terra.	Se	la	Terra	è	il	corpo	dello	
Spirito	della	Terra,	vale	a	dire,	del	Cristo,	allora	l’uomo	è	colui,	che	si	aggira	
coi	piedi	sul	corpo	della	Terra,	che	calpesta	dunque	coi	piedi	il	corpo	di	ciò,	
di	cui	mangia	il	pane.	Col	farci	sapere	del	Cristo,	dello	Spirito,	della	Terra	e	
del	pane	che	viene	 tolto	dal	 corpo	della	Terra,	 ci	viene	dato,	nel	 senso	del	
Vangelo	di	Giovanni,	un	approfondimento	 inOinito	del	 concetto	dell’Eucari-
stia.	A	questo	accenna	 il	Cristo	dicendo:	«Questa	è	 la	mia	carne»!	Come	 la	
carne	 muscolare	 dell’uomo	 appartiene	 al	 corpo	 dell’anima	 umana,	 così	 il	
pane	appartiene	al	corpo	della	Terra,	vale	a	dire,	al	corpo	del	Cristo.	E	i	suc-
chi,	 che	 scorrono	 attraverso	 le	 piante,	 e	 pulsano	 attraverso	 le	 viti,	 sono	

 121



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

uguali	al	sangue,	che	pulsa	attraverso	il	corpo	umano.	Il	Cristo	può	indicare	
questo,	dicendo:	«Questo	è	il	mio	sangue»!	Soltanto	chi	non	vuol	compren-
dere,	 o	 non	 vuol	 avere	 disposizione	 a	 comprendere,	 può	 credere	 che	 con	
questa	spiegazione	veridica	l’Eucaristia	perda	alcunchè	della	santità	che	ad	
essa	è	collegata.	Chi	però	vuol	comprendere,	dirà	a	sè	stesso:	nulla	essa	per-
de,	in	tal	modo,	della	sua	santità.	Anzi,	l’intiero	pianeta	terrestre	viene	santi-
Oicato	da	questa	 interpretazione.	E	quali	 sentimenti	possenti	possono	per-
vadere	 l’anima	 nostra,	 quando	 giungiamo	 a	 scorgere	 nell’Eucaristia	 il	 più	
grande	mistero	della	Terra;	il	collegamento	dell’evento	del	Golgotha	con	l’in-
tiera	 evoluzione	 della	 Terra;	 quando	 impariamo	 a	 sentire	 nell’Eucaristia,	
che	 lo	sgorgare	del	sangue	dalle	 ferite	del	Redentore	ha	un	signiOicato	non	
soltanto	umano,	ma	cosmico,	 che	esso,	 cioè,	dà	alla	Terra	 forza	per	prose-
guire	nella	sua	evoluzione!	–	Così	colui,	il	quale	comprende	questo	signiOica-
to	più	profondo	del	Vangelo	di	Giovanni,	deve	sentire	come	egli	non	sia	lega-
to	al	corpo	Oisico	della	Terra	soltanto	per	mezzo	del	proprio	corpo	Oisico,	ma	
sia	 legato	 –	 come	 essere	 animico-spirituale	 –	 all’essere	 animico-spirituale	
della	Terra,	 che	è	 il	 Cristo	 stesso;	 come	 il	Cristo,	 quale	Spirito	della	Terra,	
pervada	il	nostro	corpo.	–	Se	sentiamo	questo,	possiamo	dire:	che	cosa	lam-
peggiò	allo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	nel	momento,	 in	cui	egli	potè	
guardare	nei	profondi	arcani	che	sono	connessi	col	Cristo	Gesù?	Egli	vide	in	
quel	 momento	 quanta	 mai	 forza,	 quanti	 impulsi	 siano	 nel	 Cristo	 Gesù,	 e	
come	questi	impulsi	debbano	tutti	operare	entro	l’umanità,	purchè	questa	li	
accolga.	

Per	comprendere	bene,	occorre	rievocare	nuovamente	 il	vero	corso	del-
l’evoluzione	dell’umanità.	L’uomo	è	costituito	di	corpo	Oisico,	corpo	eterico,	
corpo	astrale	e	dell’Io.	Come	si	svolge	la	sua	evoluzione?	Si	svolge	per	il	fat-
to,	che	l’uomo,	per	opera	del	suo	Io,	elabora,	puriOica	e	rinforza	gradatamen-
te	gli	altri	 suoi	 tre	arti.	L’Io	è	chiamato	a	puriOicare	a	poco	a	poco	 il	 corpo	
astrale,	a	purgarlo,	a	elevarlo	a	un	grado	superiore.	Quando	l’intiero	corpo	
astrale	sarà	puriOicato,	rinvigorito,	per	virtù	della	forza	del	proprio	Io,	esso	
diventerà	Sè	spirituale	o	Manas.	Quando	il	corpo	eterico	o	vitale	sarà	in	tut-
to	 e	per	 tutto	 elaborato	e	 rinvigorito	dalle	 forze	dell’Io,	 esso	 sarà	Budhi	o	

 122



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Spirito	vitale.	Quando	il	corpo	Oisico	sarà	completamente	vinto	e	dominato	
dall’Io,	esso	sarà	Atman	o	l’Uomo-Spirito.	E	allora	l’uomo	avrà	raggiunto	la	
mèta	che	gli	si	presenta	per	prima.	Ma	questo	sarà	conseguito	soltanto	in	un	
lontano	avvenire.	Quello	che	ora	è	stato	descritto,	cioè	che	l’uomo	costituito	
di	quattro	arti,	corpo	Oisico,	corpo	eterico,	corpo	astrale	e	l’Io,	elaborerà	per	
opera	del	suo	Io	gli	altri	tre	arti	e	ne	farà	il	Sè	spirituale,	lo	Spirito	Vitale	e	
l’Uomo-spirito,	 va	 inteso	 nel	 senso	 che	 l’Io,	 nell’eseguire	 questo	 lavoro,	 è	
completamente	 cosciente.	 Ma	 questo,	 per	 la	 maggior	 parte	 degli	 uomini	
odierni,	non	è	ancora	il	caso.	L’uomo	comincia	veramente	a	elaborare	oggidì	
con	piena	coscienza	soltanto	un	poco	il	suo	corpo	astrale,	per	introdurvi	 il	
Manas.	L’uomo	è	ora	a	questo	punto.	Ma	incoscientemente,	mercè	l’aiuto	di	
entità	 superiori,	 l’uomo	 già	 ha	 lavorato	 durante	 l’evoluzione	 terrestre	 sui	
suoi	tre	arti	inferiori.	In	antichi	tempi,	egli	ha	lavorato	incoscientemente	sul	
suo	 corpo	 astrale,	 e	 questo	 corpo	 è	 stato	 per	 tal	 fatto	 pervaso	 dall’anima	
senziente.	L’Io	ha	lavorato	incoscientemente	sul	corpo	eterico,	e	questo	cor-
po	eterico,	incoscientemente	trasformato,	è	ciò	che	troviamo	descritto	nella	
sistematica	esposizione	del	mio	libro	«TeosoOia»,	come	«anima	razionale»;	e	
ciò	che	l’Io	ha	elaborato	incoscientemente	nel	corpo	Oisico	è	quello	che	tro-
vate	 in	 quel	 libro	 sotto	 il	 nome	 di	 «anima	 cosciente».	 L’anima	 cosciente	 è	
dunque	nata	verso	la	Oine	dell’epoca	atlantea,	quando	il	corpo	eterico,	di	cui	
prima	una	parte	della	testa	ancora	emergeva	al	di	fuori	del	corpo	Oisico,	s’in-
trodusse	gradatamente	tutto	nel	corpo	Oisico.	Per	tal	fatto	l’uomo	imparò	a	
enunciare	 «Io».	 Così	 l’uomo	 gradatamente	 passò	 con	 i	 suoi	 arti	 nell’epoca	
postatlantea.	La	nostra	epoca	è	chiamata	a	 introdurre	 il	Manas,	o	Sè	spiri-
tuale,	a	poco	a	poco,	in	ciò	che	prima	già	era	stato	accolto	incoscientemente.	
L’uomo,	con	tutte	le	forze	che	ha	acquistate	per	il	fatto	di	possedere	oggidì	
corpo	Oisico,	corpo	eterico,	corpo	astrale,	anima	senziente,	anima	razionale	e	
anima	 cosciente,	 con	 tutte	 le	 forze	 che	 questi	 arti	 gli	 possono	 dare,	 deve	
formare	in	sè	il	Manas	–	e	inoltre,	se	pure	in	misura	minima,	anche	la	dispo-
sizione	allo	Spirito	vitale	o	Budhi.	Con	ciò	viene	assegnata	alla	nostra	epoca	
postatlantea	l’importante	missione,	che	l’uomo	sviluppi	in	sè	coscientemen-
te	questi	arti	superiori	del	suo	essere,	Manas	o	Sè	spirituale,	Budhi	o	Spirito	

 123



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

vitale	e	Atman	o	Uomo-spirito,	se	anche	quest’ultima	mèta	non	possa	essere	
raggiunta	che	in	un	lontano	avvenire.	L’uomo	deve	già	oggi	sviluppare	in	sè	
a	poco	a	poco	la	forza,	per	evolvere	i	suoi	corpi	inferiori	a	corpi	superiori.	

Ora	chiederemo:	Che	cosa	esiste	nell’uomo	per	il	fatto	che	egli	oggi	ancora	
non	ha	sviluppato	questi	arti	superiori,	e	che	cosa	esisterà	invece	in	lui	nel-
l’avvenire?	Come	si	differenzierà	l’uomo	futuro	da	quello	attuale?	

Quando	 in	 avvenire	 il	 completo	 uomo	 superiore	 sarà	 evoluto,	 l’intiero	
astrale	sarà	puriOicato	a	tal	punto,	da	essere	divenuto	al	contempo	Manas,	o	
Sè	spirituale;	il	corpo	eterico	sarà	talmente	puriOicato,	che	sarà	divenuto	al	
contempo	Budhi	o	Spirito	vitale;	e	il	corpo	Oisico	sarà	talmente	trasformato	
che,	per	quanto	è	vero	che	è	corpo	Oisico,	sarà	al	contempo	divenuto	Uomo-
Spirito	o	Atma.	Occorrerà	massima	forza	per	trionfare	del	corpo	più	basso,	
perciò	il	superamento	e	la	trasformazione	del	corpo	Oisico	segnerà	il	massi-
mo	 trionfo	 per	 l’uomo:	 quando	 gli	 uomini	 avranno	 compiuto	 quest’opera	
appieno,	 questo	 uomo	 Oisico	 sarà	 Uomo-spirito	 o	 Atman.	 Oggidì	 tutto	 ciò	
vive	nell’uomo	soltanto	come	disposizione;	ma	verrà	un	tempo	in	cui	vivrà	
completamente	nell’uomo.	E	il	volgere	lo	sguardo	alla	personalità	del	Cristo,	
agli	impulsi	del	Cristo,	il	farsi	permeare	di	forze,	il	farsi	rinvigorire	per	mez-
zo	dell’Impulso-Cristo,	coltiva	nell’uomo	ciò	per	mezzo	di	cui	può	compiere	
questa	trasformazione.	

Se	 l’uomo	non	ha	ancora	compiuto	oggi	questa	 trasformazione,	quali	ne	
sono	per	lui	le	conseguenze?	La	scienza	dello	Spirito	le	esprime	molto	sem-
plicemente.	Dal	fatto,	che	il	corpo	astrale	non	è	ancora	puriOicato,	non	è	an-
cora	 trasformato	 in	Sè	spirituale,	 risulta	 la	possibilità	dell’interesse	perso-
nale,	dell’egoismo;	per	 il	 fatto,	che	 il	corpo	eterico	non	è	ancora	compene-
trato	dalla	forza	dell’Io,	è	possibile	la	menzogna	e	l’errore;	e	per	il	fatto	che	
il	 corpo	 Oisico	non	è	ancora	compenetrato	dalla	 forza	dell’Io,	è	possibile	 la	
malattia	e	la	morte.	Non	vi	sarà	più	interesse	personale	nel	futuro	Sè	spiri-
tuale	pienamente	evoluto;	non	vi	sarà	più	malattia	o	morte,	bensì	salvezza	e	
salute,	 nell’Uomo-Spirito	 pienamente	 evoluto,	 vale	 a	 dire,	 nel	 corpo	 Oisico	
pienamente	evoluto.	Che	cosa	signiOica	dunque,	che	 l’uomo	accoglie	gli	 im-

 124



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

pulsi	del	Cristo?	Egli	impara	a	comprendere,	quale	forza	vi	è	nel	Cristo;	egli	
accoglie	in	sè	le	forze	che	lo	devono	condurre	a	dominare	perOino	il	proprio	
corpo	Oisico.	

Rappresentatevi	che	un	uomo	possa	accogliere	completamente	in	sè	l’Im-
pulso-Cristo,	che	questo	impulso	possa	completamente	trasferirsi	in	lui;	che	
il	Cristo	si	trovi	direttamente	di	fronte	a	un	uomo,	e	che	l’Impulso-Cristo	si	
trasferisca	direttamente	dentro	a	quest’uomo.	Che	cosa	signiOica	questo?	–	
Se	 l’uomo	 fosse	cieco,	potrebbe	acquistare	 la	vista	per	mezzo	della	diretta	
inOluenza	di	questo	Impulso-Cristo,	perchè	l’ultima	mèta	della	evoluzione	è	
il	superamento	delle	forze	della	malattia	e	della	morte.	Quando	l’autore	del	
Vangelo	di	Giovanni	parla	della	guarigione	del	cieco-nato,	egli	parla	nel	sen-
so	della	 profondità	 dei	misteri,	 e	mostra	 con	un	 esempio,	 che	 la	 forza	del	
Cristo	è	una	forza	sanatrice,	quando	si	presenta	nella	pienezza	della	sua	for-
za.	Dove	è,	dunque,	questa	 forza?	Nel	 corpo	del	Cristo,	nella	Terra.	Questa	
Terra	deve	però	essere	pervasa	in	verità	dall’essere	dello	Spirito-Cristo	o	del	
Logos.	Vediamo,	ora,	 se	 lo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	narra	secondo	
questa	 interpretazione.	 Come	 narra	 egli?	 Il	 cieco	 è	 là;	 Cristo	 prende	 della	
terra,	vi	sputa	sopra,	e	la	pone	sul	cieco;	egli	pone	sul	cieco	il	proprio	corpo	
pervaso	dal	proprio	spirito.	Con	questa	descrizione	lo	scrittore	del	Vangelo	
di	 Giovanni	 mostra	 un	 mistero,	 che	 egli	 conosce	 esattamente.	 E	 ora	 –	
astraendo	da	qualsiasi	preconcetto	–	parleremo	con	maggior	precisione	di	
questo	 segno,	 fra	 i	 più	 grandi	 del	 Cristo	 Gesù,	 per	 imparare	 a	 conoscere	
esattamente	la	natura	di	tale	fatto,	senza	preoccuparci	delle	critiche	dei	no-
stri	contemporanei	tanto	intelligenti,	che	giudicheranno	assurdo	e	stolto	ciò	
che	ora	verrà	detto.	Ma	conviene	pur	dire	una	volta,	che	vi	sono	dei	grandi	e	
poderosi	segreti	nel	mondo,	che	oggi	ancora	non	sono	adatti	per	l’uomo.	Gli	
uomini	 odierni,	 per	 quanto	 evoluti	 possano	 essere,	 non	 sono	 abbastanza	
forti	per	celebrare	anche	 i	grandi	misteri.	Possono	conoscerli,	possono	ve-
derli,	 se	 li	 possono	 sperimentare	 spiritualmente;	ma	 l’uomo,	 così	 profon-
damente	disceso	nella	materia,	non	è	capace	di	trapiantarli	nel	Oisico.	

 125



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Ogni	forma	di	vita	è	in	realtà	costituita	di	contrasti,	di	estremi.	Vita	e	mor-
te	sono	estremi	siffatti.	Il	sentimento	e	l’atteggiamento	dell’occultista	avver-
te	qualcosa	di	molto	peculiare,	quando,	per	esempio,	vede	un	cadavere	ac-
canto	a	un	uomo	vivente.	Quando	si	ha	davanti	a	sè	un	uomo	vivo,	desto,	si	
sa:	in	lui	vivono	anima	e	spirito.	Ma	questi	ultimi,	nell’uomo	desto,	come	co-
scienza,	 sono,	per	così	dire,	esclusi	dal	pieno	rapporto	con	 il	mondo	spiri-
tuale,	e	non	guardano	nel	mondo	spirituale.	Se	abbiamo	dinanzi	a	noi	un	ca-
davere,	sentiamo	che	lo	spirito	e	l’anima	che	hanno	appartenuto	a	quel	ca-
davere,	stanno	ora	per	passare	nei	mondi	spirituali,	e	che	ivi	si	schiude	loro	
la	coscienza,	la	luce	del	mondo	spirituale.	Così	il	cadavere	diventa	il	simbolo	
di	ciò	che	succede	nei	mondi	spirituali.	Ma	anche	nel	Oisico	vi	sono	le	ripro-
duzioni	 di	 ciò	 che	 si	 veriOica	 nello	 spirituale	 –	 però	 in	 un	 modo	 strano.	
Quando	un	uomo	discende	di	nuovo	nella	nascita,	gli	si	deve	ediOicare	una	
parte	 corporea.	È	necessario,	 per	 così	 dire,	 che	 si	 veriOichi	 un	 concorso	di	
materia	perchè	gli	venga	ediOicato	un	corpo.	E	a	un	chiaroveggente	questo	
concorrere	della	materia	si	palesa,	in	certo	qual	modo,	come	il	morire	della	
coscienza	che	sta	nel	mondo	spirituale.	Ivi	essa	muore	–	qui	rivive.	Nel	con-
correre	della	materia	per	formare	un	corpo	umano	Oisico	si	vede,	in	un	certo	
modo,	il	morire	di	una	coscienza	spirituale;	e	veramente,	nella	decomposi-
zione	e	nella	combustione	di	un	corpo	Oisico,	quando	le	parti	si	distaccano,	si	
disciolgono,	si	palesa	contemporaneamente	–	nello	spirituale	–	un	processo	
opposto:	 vi	 si	 palesa	 il	 nascere	di	una	 coscienza	 spirituale.	 La	decomposi-
zione	Oisica	è	una	nascita.	Perciò	anche	tutti	i	processi	di	dissoluzione,	di	de-
composizione,	sono	per	l’occultista	anche	qualcosa	di	ben	diverso.	Un	cimi-
tero,	dove	si	decompongono	dei	corpi	Oisici,	visto	spiritualmente	(astrazion	
fatta	dagli	uomini,	s’intende	qui	ciò	che	si	veriOica	spiritualmente	nel	cimite-
ro),	è	un	processo	meraviglioso:	è	un	continuo	accendersi	e	lampeggiare	di	
rinascite	spirituali.	–	Supponiamo,	per	un	momento,	che	un	uomo	si	dedichi	
Oisicamente	–	questo	non	viene	naturalmente	consigliato	a	nessuno,	perchè	i	
corpi	attuali	non	sopportano	questo	processo	in	nessun	caso	–	supponiamo	
dunque,	che	un	uomo,	per	mezzo	di	una	speciale	disciplina,	possa	allenare	il	
suo	 corpo	 Oisico	 a	 respirare	 per	 un	 determinato	 tempo,	 precedentemente	

 126



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

stabilito,	 dell’aria	 putrida,	 corrotta,	 con	 la	 coscienza	 di	 accogliere	 in	 sè	 il	
processo	spirituale,	che	appunto	è	stato	descritto.	Se	egli	fa	questo	in	modo	
adeguato	 allora	 indubbiamente,	 nella	 successiva	 incarnazione	 (non	 si	 può	
fare	in	una	medesima	incarnazione),	egli	s’incarnerà	con	la	forza	che	dà	im-
pulsi	viviOicatori	e	sanatori.	Respirare	l’aria	dei	morti	rientra	nella	disciplina	
atta	a	condurre	la	propria	saliva	a	poco	a	poco,	a	quella	forza,	per	cui,	mista	
alla	 terra	 comune,	 essa	può	dare	 ciò	 che	 il	 Cristo	ha	posto	 sugli	 occhi	 del	
cieco.	Questo	mistero,	per	mezzo	di	cui	si	consuma	la	morte,	la	si	mangia	e	
la	si	respira,	per	mezzo	di	cui	si	consegue	la	forza	di	risanare,	è	il	segreto,	a	
cui	accenna	 lo	 scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni,	quando	mostra	dei	 segni,	
come	quello	della	guarigione	del	cieco-nato.	E	sarebbe	molto	meglio,	che	in-
vece	di	ragionare	tanto	sul	modo	come	la	cosa	vada	intesa,	la	gente	potesse	
imparare,	 che	 esiste	 letteralmente	 ciò	 che	 è	 descritto	 nella	 guarigione	 del	
cieco,	 e	 che	 imparasse	 la	 considerazione	 dovuta	 a	 una	 personalità,	 come	
quella	dello	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni,	in	modo	da	dire:	«Egli	era	una	
personalità	 iniziata	 in	 questi	 misteri;	 dobbiamo	 cercare	 di	 acquistarci	 la	
comprensione	per	questi	misteri».	

Era	necessario	indubbiamente,	che	io	facessi	notare	che	ci	si	trova	ora	in	
un	gruppo	antroposoOico,	 in	cui	non	ci	si	cura	di	 tanti	pregiudizi,	prima	di	
narrare	un	mistero,	come	quello	della	saliva	mischiata	alla	terra	quale	mez-
zo	curativo,	e	di	affermare	che	un	tale	fatto	ha	un	signiOicato	letterale.	

Ora	cerchiamo	di	comprendere	quanto	la	piena	conoscenza	di	quel	 fatto	
ci	 ravvicini	 strettamente	 all’idea,	 di	 cui	 oggi	 ci	 siamo	 occupati,	 cioè	 che	 il	
Cristo	è	 lo	Spirito	della	Terra	e	che	 la	Terra	è	 il	 suo	corpo.	Da	un	esempio	
abbiamo	visto,	come	il	Cristo	spiritualizzi	la	Terra,	e	lo	abbiamo	visto	offrire	
una	parte	di	sè	stesso,	afOinchè	si	compiesse	ciò	che	andava	compiuto.	E	ora	
passiamo	ad	altro.	

A	quanto	oggi	si	è	esposto	si	aggiunga,	che	il	Cristo	ha	detto:	«Il	più	pro-
fondo	segreto	del	mio	essere	è	l’Io-sono,	e	la	vera	ed	eterna	potenza	dell’Io-
sono	o	dell’Io,	che	ha	la	forza	di	penetrare	negli	altri	corpi,	deve	Oluire	negli	
uomini.	Essa	è	nello	Spirito	della	Terra».	Teniamo	presente	queste	parole,	e	

 127



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

consideriamo	 seriamente,	molto	 seriamente,	 che	 il	 Cristo	 vuole,	 facendosi	
mediatore	per	ogni	uomo	del	vero	possesso	dell’Io,	vuole	 in	ogni	uomo	ri-
svegliare	 il	Dio,	accendere	 in	ogni	uomo,	a	mano	a	mano,	 il	Signore	e	 il	Re	
che	è	in	lui.	

Che	cosa	ci	si	palesa	allora?	Ci	si	palesa	niente	meno	che	il	fatto,	che	il	Cri-
sto	 è	 nel	 più	 alto	 senso	 l’espressione	 dell’idea	 del	 Karma,	 della	 legge	 del	
Karma.	Perchè	quando	comprenderà	completamente	l’idea	del	Karma,	la	si	
comprenderà	 in	questo	senso	cristiano.	Essa	signiOica,	che	nessun	uomo	si	
deve	erigere	a	giudice	della	interiorità	dell’altro.	Chi	non	ha	ancora	compre-
so	l’idea	del	Karma	in	questo	senso,	non	l’ha	intesa	in	tutta	la	sua	profondi-
tà.	 Fintanto	 che	un	uomo	giudica	dell’altro,	 egli	 impone	 all’altro	 la	 coerci-
zione	del	proprio	Io.	Quando	però	si	crede	veramente	in	senso	cristiano	al-
l’Io-sono,	non	si	giudica,	ma	si	dice:	«Io	so,	che	il	Karma	è	il	grande	pareggia-
tore.	Qualsiasi	cosa	tu	abbia	fatto,	io	non	giudico!»	Supponiamo	che	un	pec-
catore	venga	condotto	dinanzi	a	un	uomo	che	 intende	realmente	 la	parola	
del	Cristo.	Quale	sarà	l’atteggiamento	di	quest’uomo	di	fronte	al	peccatore?	
Supponiamo	che	tutti	coloro	che	si	reputano	cristiani	accusino	quest’ultimo	
di	gravi	peccati.	Il	vero	cristiano	risponderebbe:	«qualsiasi	cosa	gli	addebi-
tiate,	 che	egli	 l’abbia	o	non	 l’abbia	commessa,	occorre	rispettare	 l’Io-sono;	
lasciate	 il	 giudizio	 al	Karma,	 alla	 grande	 legge,	 che	 è	 la	 legge	dello	 Spirito	
stesso	di	Cristo;	esso	deve	essere	lasciato	al	Cristo	stesso».	Il	Karma	si	com-
pie	nel	corso	dell’evoluzione	terrestre;	possiamo	afOidare	a	questa	evoluzio-
ne	stessa	 la	punizione	che	 il	Karma	 inOliggerà	a	quell’uomo.	Ci	si	potrebbe	
rivolgere	 forse	 alla	 Terra	 e	 agli	 accusatori,	 dicendo:	 «Badate	 a	 voi	 stessi!	
spetta	alla	Terra	di	eseguire	il	castigo?	Scriviamolo	dunque	sulla	Terra,	dove	
del	resto	già	sta	iscritto	come	Karma!»	

«E	Gesù	se	n’andò	al	Monte	Oliveto.		

E	di	gran	mattino	tornò	nuovamente	al	Tempio,	e	tutto	il	popolo	andò	da	
lui	e	stando	a	sedere	insegnava.	

E	gli	Scribi	e	i	Farisei	condussero	a	lui	una	donna	côlta	in	adulterio,	e	po-
stala	 in	mezzo,	 gli	 dissero:	Maestro,	questa	donna	or	ora	è	 stata	 côlta	 che	

 128



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

commetteva	adulterio:	Or	Mosè	nella	legge	ha	comandato	a	noi	che	queste	
tali	siano	lapidate,	Tu	però	che	dici?	

E	ciò	essi	dicevano	per	tentarlo	e	per	avere	onde	accusarlo.	Ma	Gesù,	ab-
bassato	in	giù	il	volto,	scriveva	col	dito	sulla	terra.	

Continuando	però	quelli	ad	interrogarlo,	si	alzò	e	disse	loro:	Quegli	che	è	
tra	voi	senza	peccato,	scagli	il	primo	la	pietra	contro	di	lei.	

E	di	nuovo	chinatosi,	scriveva	sopra	la	terra.	Ma	coloro,	che	udito	ebbero	
questo	(convinti	dalla	loro	coscienza),	uno	dopo	l’altro	se	n’andarono,	prin-
cipiando	dai	più	vecchi;	e	rimase	solo	Gesù,	e	la	donna	che	si	stava	nel	mez-
zo.	

E	Gesù	alzatosi,	 (non	vedendo	altro	che	 la	donna)	 le	disse:	Donna,	dove	
sono	coloro	che	ti	accusavano?	Nessuno	ti	ha	condannata?»	

Egli	dice	questo,	per	scartare	ogni	giudizio	dall’esteriore	e	per	designare	
il	Karma	interiore.	

«Ed	ella:	Nessuno,	o	Signore»,	

Essa	viene	afOidata	al	suo	Karma;	perciò	l’unica	cosa	da	farsi	è	di	non	pen-
sare	più	al	castigo,	che	si	compie	nel	Karma,	ma	di	ravvedersi.	

«E	Gesù	le	disse:	Nemmen	io	ti	condannerò:	vattene	e	non	peccar	più».	

Così	 vediamo	 la	 connessione	 fra	 l’idea	 più	 profonda	 del	 Cristo,	 l’impor-
tanza	del	suo	Essere	per	la	Terra	e	l’idea	del	Karma.	«Se	avete	compreso	la	
mia	entità,	avete	anche	compreso	chi	è	Colui,	del	quale	io	esprimo	l’essere;	e	
come	 l’Io-sono	 determini	 il	 pareggio».	 Indipendenza	 e	 interiore	 raccogli-
mento,	è	questo	che	il	Cristo	ha	dato	come	impulso	agli	uomini.	

Gli	 uomini	 non	 sono	 arrivati	 ancora	 molto	 avanti	 nella	 vera	 interiore	
comprensione	del	Cristianesimo.	Ma	quando	gli	uomini	avranno	imparato	a	
comprendere	 ciò	 che	 risiede	 in	uno	 scritto	quale	 è	 il	 Vangelo	di	Giovanni,	
accoglieranno	a	poco	a	poco	gli	impulsi	che	giacciono	in	esso:	allora	si	avve-
rerà	in	un	lontano	avvenire	l’ideale	cristiano.	

 129



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Così	 vediamo	 come	 nell’epoca	 postatlantea	 Oluisca	 nella	 Terra	 il	 primo	
impulso	 per	 evolvere	 l’uomo	 superiore.	 Domani	 impareremo	 a	 conoscere	
l’evoluzione	dell’uomo	in	relazione	con	il	Principio-Cristo,	per	 l’appunto	in	
questa	epoca	postatlantea,	e	proseguiremo	mostrando	ciò	che	il	Cristo	sarà	
in	avvenire.	

 130



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

VIII	-	L’evoluzione	dell’uomo	in	relazione	col	Principio-Cristo	

Abbiamo	visto	che	ci	si	avvicina	meglio	al	profondo	signiOicato	del	Vange-
lo	di	Giovanni	quando	si	 cerca	di	penetrare	 in	esso	da	diverse	parti;	e	 ieri	
abbiamo	potuto	difatti	accennare,	da	un	determinato	aspetto,	a	uno	dei	se-
greti	più	 importanti	del	Vangelo	di	Giovanni.	Occorrerà	ora,	per	arrivare	a	
poco	a	poco	alla	completa	comprensione	del	mistero	di	cui	ieri	appunto	si	è	
parlato,	 di	 considerare	 l’avvento	 del	 Cristo	Gesù,	 per	 sè	 stesso,	 come	 tale,	
nella	 nostra	 epoca	 postatlantea.	 Abbiamo	 raccolto	 gli	 elementi	 più	 diversi	
per	seguire	l’evoluzione	dell’uomo	e	il	Principio-Cristo	in	essa.	Cercheremo	
oggi	di	comprendere,	perchè	il	Cristo	sia	comparso,	come	uomo,	e	si	sia	ag-
girato	sulla	Terra	proprio	in	quel	momento	della	nostra	evoluzione.	Dovre-
mo	riallacciarci	a	ciò	che	già	in	parte	abbiamo	udito	nelle	ultime	conferenze	
ed	esaminare	l’evoluzione	della	nostra	umanità	nell’epoca	postatlantea.	

Abbiamo	detto	ripetutamente,	che	i	nostri	avi	primordiali	hanno	dimora-
to,	in	un’epoca	remota,	sopra	una	regione	della	Terra,	oggi	sommersa	nell’O-
ceano	Atlantico.	 I	nostri	antenati	vivevano	sull’antica	Atlantide.	Avanti	 ieri	
abbiamo	accennato	all’aspetto	della	corporeità	esteriore	di	quei	nostri	an-
tenati	atlantei.	Abbiamo	veduto,	che	ciò	che	dell’uomo	viene	percepito	oggi-
dì	con	i	sensi	esteriori,	cioè,	il	corpo	Oisico,	non	è	arrivato	che	a	poco	a	poco,	
lentamente,	alla	densità	cornea	che	possiede	oggidì.	Potremmo	dire,	che	sol-
tanto	nell’ultima	parte	 dell’epoca	 atlantea	 l’uomo	 cominciava	 a	 somigliare	
un	 poco	 alla	 sua	 Oigura	 attuale.	 Ma	 anche	 verso	 l’ultimo	 terzo	 dell’epoca	
atlantea	 l’uomo	 era	 ancora	 essenzialmente	 diverso	 da	 quello	 che	 è	 oggi,	
sebbene	per	i	sensi	esteriori	non	sembrasse	molto	differente.	Potremo	me-
glio	 comprendere	 il	 progresso	 che	 l’uomo	 ha	 compiuto,	 se	 paragoniamo	
l’uomo	 odierno	 con	 un	 qualsiasi	 animale	 superiore	 vivente.	 Per	molte	 ra-
gioni	ci	deve	essere	già	riuscito	chiaro,	in	che	cosa	l’uomo	si	differenzi	oggi	
essenzialmente	 da	 qualsiasi	 animale	 odierno,	 sia	 pure	 superiore.	 Presso	
ogni	 animale	 troviamo	 che,	 sul	 piano	 Oisico	 o	 nel	mondo	 Oisico,	 l’entità	 di	
questo	animale	è	costituita	dal	corpo	Oisico,	dal	corpo	eterico	o	vitale,	e	dal	

 131



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

corpo	astrale;	che	queste	tre	parti	costitutive	rappresentano	l’essere	dell’a-
nimale	nel	mondo	Oisico.	Non	dovete	credere	che	nel	mondo	Oisico	vi	sia	sol-
tanto	 del	 Oisico.	 Sarebbe	 un	 grande	 errore	 di	 cercare	 tutto	 l’eterico	 e	 spe-
cialmente	tutto	l’astrale	nei	mondi	supersensibili.	Effettivamente,	con	i	sensi	
Oisici,	non	potete	vedere	nel	mondo	Oisico	che	ciò	che	è	Oisico.	Ma	ciò	non	di-
pende	 dal	 fatto,	 che	 nel	mondo	 Oisico	 esista	 il	 solo	 Oisico.	No,	 nell’animale	
esiste	nel	mondo	Oisico	un	corpo	eterico	e	un	corpo	astrale,	e	l’uomo	dotato	
di	chiaroveggenza	vede	questo	corpo	eterico	e	questo	corpo	astrale	dell’a-
nimale.	Soltanto	se	vuole	arrivare	al	vero	Io	dell’animale	non	può	limitarsi	al	
mondo	 Oisico,	 ma	 gli	 occorre	 salire	 nel	 mondo	 astrale.	 Ivi	 sta	 l’anima	 di	
gruppo	o	l’Io	di	gruppo	degli	animali;	e	la	differenza	fra	l’uomo	e	l’animale	
consiste	 nel	 fatto,	 che	 nell’uomo	 vi	 è	 l’Io,	 anche	 qui	 giù	 nel	mondo	 Oisico.	
Cioè,	l’uomo	è	costituito	nel	mondo	Oisico	di	corpo	Oisico,	di	corpo	eterico,	di	
corpo	astrale,	e	dell’Io,	sebbene	i	 tre	arti	superiori,	a	cominciare	dal	corpo	
eterico,	non	siano	riconoscibili	che	dalla	coscienza	chiaroveggente.	Ora	que-
sta	differenza	fra	 l’uomo	e	 l’animale	si	rileva,	 in	un	determinato	modo,	an-
che	 chiaroveggentemente.	 Supponiamo	 che	 un	 chiaroveggente	 osservi	 un	
cavallo	e	un	uomo.	Egli	troverebbe,	che	al	di	fuori	della	testa	del	cavallo,	che	
si	prolunga	Oino	al	muso,	vi	è	un’aggiunta	eterica,	ed	egli	direbbe:	al	di	sopra	
della	testa	Oisica	del	cavallo	emerge	la	testa	eterica	potentemente	organizza-
ta.	Queste	due	teste	non	coincidono	nel	cavallo.	Nell’uomo	odierno	si	vede	
chiaroveggentemente	che	la	testa	eterica	è	di	forma	e	di	grandezza	a	un	di-
presso	 corrispondente	 alla	 testa	 Oisica.	 Specialmente	 grottesco	 ci	 appare	
l’elefante;	osservato	 chiaroveggentemente,	ha	una	enorme	 testa	eterica,	di	
guisa	che	ci	appare	come	un	animale	assolutamente	grottesco.	Ma	nell’uomo	
odierno	 la	 testa	 Oisica	 e	 la	 testa	 eterica	 coincidono,	 esse	 sono	per	 forma	e	
grandezza	quasi	uguali.	Ma	non	è	stato	sempre	così	nell’uomo.	Nell’ultimo	
terzo	dell’epoca	 atlantea	 soltanto	 troviamo	questo	 stato	di	 cose.	All’antico	
atlanteo	la	testa	eterica	emergeva	potentemente	al	disopra	di	quella	Oisica;	
poi	le	due	teste	andarono	sempre	più	crescendo	l’una	nell’altra,	Oinchè	nel-
l’ultimo	terzo	dell’epoca	atlantea	arrivarono	a	coincidere	completamente.	Vi	
è	nel	cervello	un	punto	–	vicino	agli	occhi	–	che	coincide	oggidì	completa-

 132



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

mente	con	un	determinato	punto	della	testa	eterica:	questi	due	punti	erano	
separati	 negli	 antichi	 tempi.	 Il	 punto	 eterico	 stava	 al	 di	 fuori	 del	 cervello.	
Questi	due	punti	importanti	si	sono	accostati.	Quando	questi	due	punti	han-
no	 potuto	 coincidere,	 allora	 soltanto	 l’uomo	 ha	 imparato	 a	 dire	 «Io»	 a	 sè	
stesso,	e	allora	è	comparso	ciò	che	ieri	abbiamo	chiamato	l’anima	cosciente.	
Con	questo	coincidere	della	testa	eterica	con	quella	Oisica	dell’uomo,	la	testa	
di	questo	si	è	notevolmente	modiOicata.	Perchè	questa	testa	umana	aveva	un	
aspetto	essenzialmente	diverso	presso	l’antico	Atlanteo	da	quello	attuale.	Se	
vogliamo	comprendere	come	sia	stata	possibile	l’odierna	evoluzione,	occor-
re	esaminare	alquanto	le	condizioni	Oisiche	dell’antica	Atlantide.	

Se	avessimo	attraversato	l’antica	Atlantide	verso	Occidente,	non	avremmo	
sperimentato	una	distribuzione	fra	pioggia,	nebbia,	aria	e	luce	solare,	quale	
l’abbiamo	oggidì,	nelle	regioni	che	abitiamo.	Specialmente	le	contrade	nor-
diche,	a	occidente	della	Scandinavia,	erano	allora	pervase	di	nebbia.	Gli	uo-
mini	che	abitavano	dove	ora	è	l’Irlanda	–	e	anche	più	a	occidente	dell’Irlan-
da	–	non	hanno	mai	veduto	nell’antica	Atlantide	la	distribuzione	fra	pioggia	
e	luce	solare	quale	oggi	la	vediamo.	Essi	erano	sempre	immersi	nella	nebbia	
e	soltanto	col	Diluvio	atlanteo	venne	il	tempo,	in	cui	le	masse	nebbiose	si	di-
sciolsero	 dall’aria	 e	 precipitarono.	 Avremmo	 potuto	 investigare	 l’intiera	
Atlantide	 e	mai	 ci	 sarebbe	 apparso	 un	 fenomeno	 che	 oggi	 noi	 tutti	 cono-
sciamo,	un	fenomeno	meraviglioso	della	natura:	–	sarebbe	stato	impossibile	
trovare	 l’arcobaleno.	 Questo	 non	 è	 possibile	 che	 con	 una	 distribuzione	 di	
pioggia	e	 luce	solare,	quale	oggi	può	esistere	nell’atmosfera.	Nell’Atlantide,	
prima	del	Diluvio	atlanteo,	non	si	trova	l’arcobaleno.	Soltanto	gradatamente,	
dopo	il	Diluvio	atlanteo,	è	comparso	il	fenomeno	dell’arcobaleno,	vale	a	dire,	
che	 esso	 divenne	 Oisicamente	 possibile.	 Se	 ora	 dunque	 dalla	 scienza	 dello	
Spirito	vi	viene	comunicato	questo	fatto,	e	vi	ricordate,	che	nelle	varie	saghe	
e	nei	miti	il	Diluvio	atlanteo	è	stato	conservato	come	Diluvio	universale	del	
peccato,	che	Noè	uscì	fuori	e	dopo	il	Diluvio	vide	per	prima	cosa	l’arcobale-
no,	acquisterete	un’idea	di	quanto	i	documenti	religiosi	sieno	profondamen-
te,	letteralmente	veri.	È	vero,	che	soltanto	dopo	il	Diluvio	atlanteo	gli	uomi-
ni,	per	la	prima	volta,	poterono	vedere	l’arcobaleno.	–	Queste	sono	le	espe-

 133



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

rienze	che	può	avere	colui,	il	quale	sperimenta	l’occultismo,	e	dopo	soltanto	
impara	pezzo	per	pezzo	a	comprendere	come	convenga	accogliere	letteral-
mente	 i	documenti	religiosi,	come	occorra	prima	 imparare	a	comprenderli	
alla	lettera.	

Verso	 la	 Oine	dell’epoca	atlantea	 ci	 risulta,	 che	 le	 condizioni	 esteriori	 ed	
interiori	erano	per	gli	uomini	più	favorevoli	in	una	determinata	regione	del-
la	superOicie	terrestre,	che	oggi	si	trova	nelle	vicinanze	dell’Irlanda	odierna.	
Oggi	quella	regione	è	sommersa	nell’acqua.	Ivi	erano	allora	delle	condizioni	
spirituali	specialmente	propizie,	e	ivi,	nell’ambito	dei	popoli	atlantei	si	for-
mò	il	popolo	più	riccamente	dotato,	più	di	ogni	altro	predisposto	alla	libera	
autocoscienza	umana.	E	la	guida	di	questo	popolo,	che	nella	letteratura	della	
scienza	dello	Spirito	si	usa	chiamare	il	popolo	dei	«Semiti	primordiali»,	era	
un	grande	iniziato,	il	quale	–	se	è	lecito	esprimersi	alla	buona	–	si	scelse	i	più	
progrediti	 individui	 di	 quello	 speciale	 popolo,	 ed	 emigrò	 con	 essi	 verso	
Oriente,	attraverso	l’Europa	Oino	nell’Asia,	nella	regione	del	Tibet	odierno.	In	
quella	regione	emigrò	una	frazione	relativamente	piccola,	ma	spiritualmen-
te	molto	progredita	della	popolazione	atlantea.	Nell’ultima	epoca	atlantea,	a	
poco	 a	 poco	 le	 regioni	 occidentali	 dell’Atlantide	 andarono	 sparendo,	 rico-
perte	dal	mare.	L’Europa	sempre	più	andò	prendendo	il	suo	aspetto	attuale;	
in	Asia,	i	grandi	territori	della	Siberia	erano	ancora	coperti	da	vaste	distese	
di	 acqua;	ma	 le	 regioni	meridionali	dell’Asia	per	quanto	diversamente	 for-
mate,	già	esistevano.	Le	popolazioni	meno	progredite	si	unirono	in	parte	a	
questo	nucleo	di	popolo	che	emigrava	da	Occidente	a	Oriente;	quali	accom-
pagnandolo	più	 lontano,	e	quali	meno	 lontano.	Anche	 l’antica	popolazione	
europea	però	si	costituì	in	gran	parte	dalle	popolazioni	emigrate	dall’Atlan-
tide,	 le	 quali	 si	 fermarono	nella	 vecchia	Europa	 e	 la	popolarono.	A	questa	
migrazione	di	 popoli	 si	 unirono	 altre	masse	di	 genti	 già	 precedentemente	
fuoruscite,	e	che	in	parte	anche	erano	venute	in	Asia	da	altre	regioni	dell’A-
tlantide,	e	perOino	dall’antica	Lemuria.	Di	guisa	che	delle	popolazioni	diver-
samente	dotate,	e	dalle	più	varie	capacità	spirituali,	si	fermarono	in	Europa	
e	in	Asia.	La	piccola	frazione	che	fu	guidata	dalla	menzionata	grande	Indivi-
dualità	 spirituale,	 si	 fermò	 in	 Asia,	 per	 coltivare	 ivi	 la	 più	 alta	 spiritualità	

 134



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

possibile.	Da	questa	regione	di	cultura	si	diffusero	le	correnti	culturali	verso	
le	più	diverse	regioni	della	Terra	e	presso	i	più	diversi	popoli.	

La	prima	corrente	di	cultura	discese	verso	l’India,	ove,	per	l’impulso	dato-
le	 dalla	missione	 spirituale	 di	 quella	 grande	 Individualità,	 si	 formò	 quella	
che	chiamiamo	civiltà	antichissima	indiana.	Non	intendiamo	parlare	qui	di	
quella	cultura	indiana,	della	quale	ci	sono	rimasti	dei	residui	nei	meraviglio-
si	libri	dei	Veda,	e	neppure	di	ciò	che	più	tardi,	per	via	di	tradizione,	è	arri-
vato	al	mondo.	Tutto	ciò	che	di	queste	culture	esteriori	si	può	sapere	è	stato	
preceduto	da	una	cultura	più	antica	e	molto	più	bella,	la	cultura	degli	antichi	
santi	Rischis,	di	quei	grandi	Maestri,	che	in	tempi	remotissimi	dell’umanità,	
hanno	 dato	 la	 prima	 civiltà	 postatlantea.	 Trasferiamoci	 per	 un	 momento	
nell’anima	di	questa	prima	corrente	di	cultura	dell’epoca	postatlantea.	Que-
sta	prima	 cultura	dell’umanità	postatlantea	 fu	 la	prima	 cultura	veramente	
religiosa	 dell’umanità.	 Le	 precedenti	 culture	 atlantee	 non	 erano,	 nel	 vero	
senso	della	parola,	delle	culture	religiose.	La	«religione»	è	in	fondo	una	pe-
culiarità	dell’epoca	postatlantea.	Perchè?	–	Ma	come	vivevano	gli	Atlantei?	
Per	il	fatto,	che	la	testa	eterica	ancora	sporgeva	fuori	della	testa	Oisica,	essi	
non	avevano	ancora	perduto	completamente	l’antica	chiaroveggenza	crepu-
scolare.	L’uomo,	quando	di	notte	stava	fuori	del	corpo	Oisico,	vedeva	e	spa-
ziava	con	 lo	sguardo	nel	mondo	spirituale;	mentre	di	giorno,	quando	s’im-
mergeva	nel	suo	corpo	Oisico,	vedeva	cose	Oisiche	qui	nel	mondo	Oisico;	inve-
ce	di	notte,	Oino	a	un	determinato	grado,	vedeva	ancora	le	regioni	del	mondo	
spirituale.	Trasferiamoci	ora	nella	metà	o	nel	primo	terzo	dell’epoca	atlan-
tea.	Quale	era	allora	la	condizione	dell’uomo?	Egli	si	svegliava	la	mattina.	Il	
suo	corpo	astrale	penetrava	nel	suo	corpo	Oisico	e	nel	suo	corpo	eterico.	Gli	
oggetti	del	mondo	Oisico	non	avevano	ancora	dei	contorni	così	nitidi	e	decisi	
come	oggidì.	Pensate	una	città	avvolta	nella	nebbia,	 con	 i	 lampioni	di	 sera	
circonfusi	di	aure	colorate,	dai	margini	indistinti	e	con	irradiazioni	colorate	
–	questo	vi	dà	un’immagine	dell’aspetto	che	aveva	l’Atlantide	a	quell’epoca.	–	
D’altra	parte	non	vi	era	neppure,	fra	la	chiara	coscienza	di	giorno	e	la	inco-
scienza	notturna,	una	separazione	così	netta	come	vi	fu	dopo	l’epoca	atlan-
tea.	 Di	 notte	 il	 corpo	 astrale	 sgusciava	 bensì	 fuori	 dal	 corpo	 eterico	 e	 dal	

 135



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

corpo	Oisico;	ma,	 Oinchè	il	corpo	eterico	rimaneva	in	parte	ancora	unito	col	
corpo	astrale,	persistevano	sempre	dei	riOlessi	del	mondo	spirituale;	l’uomo	
poteva	sempre	avere	una	chiaroveggenza	crepuscolare,	si	familiarizzava	col	
mondo	 spirituale,	 vedeva	attorno	delle	 entità	 spirituali,	 dei	processi	 spiri-
tuali.	Di	ciò	che	leggete,	per	esempio,	come	miti	e	saghe	di	Dei	germanici,	gli	
scienziati,	seduti	a	tavolino,	vi	dicono	che	sono	tutte	poesie,	che	la	gente	del	
popolo	ha	tratte	dalla	fantasia	popolare!	Wotan	e	Thor	e	tutti	gli	Dei	sareb-
bero	personiOicazioni	di	forze	della	Natura,	e	così	via.	Esistono	delle	intiere	
teorie	mitologiche	 che	 parlano	 così	 di	 una	 fantasia	 creativa	 del	 popolo.	 A	
udire	di	questa	roba	si	potrebbe	facilmente	credere	che	uno	scienziato	sif-
fatto	sia	come	l’homunculus	del	Faust	di	Goethe,	nato	dalla	storta,	e	che	non	
abbia	mai	veduto	un	vero	uomo.	Perchè	a	chi	ha	veduto	veramente	il	popolo,	
non	riesce	più	possibile	parlare	a	quel	modo	di	creazioni	della	fantasia	po-
polare.	Queste	saghe	degli	Dei	altro	non	sono,	che	il	residuo	di	veri	processi,	
che	gli	uomini	hanno	realmente	veduto	chiaroveggentemente	negli	antichi	
tempi.	 Questo	Wotan	 è	 esistito!	Di	 notte	 l’uomo	 si	 aggirava	 fra	 gli	 Dei	 nel	
mondo	spirituale	e	in	esso	conosceva	Wotan	e	Thor,	altrettanto	bene,	quan-
to	oggi	conosce	i	suoi	simili	di	carne	ed	ossa.	Ciò	che	allora	le	nature	primi-
tive	hanno	veduto	chiaroveggentemente	e	ancora	per	lungo	tempo	in	modo	
crepuscolare	forma	il	contenuto	dei	miti	e	delle	saghe,	specialmente	di	quel-
le	 germaniche.	Quegli	 uomini,	 i	 quali	 allora	 sono	emigrati	 da	Occidente	 in	
Oriente,	 nelle	 regioni	 che	 più	 tardi	 vennero	 chiamate	 germaniche,	 erano	
uomini	che	avevano	conservato,	Oino	a	un	dato	grado,	–	chi	più,	e	chi	meno	–	
una	certa	chiaroveggenza,	di	guisa	che,	almeno	in	alcuni	tempi	speciali,	po-
tevano	 ancora	 guardare	nel	mondo	 spirituale;	 e	mentre	 il	 sommo	 Iniziato	
emigrò	con	i	suoi	discepoli	nel	Tibet	e	da	lì	inviò	una	prima	colonia	culturale	
nell’India,	erano	rimasti	 indietro	ovunque	presso	i	popoli	 in	Europa	degl’i-
niziati,	che	coltivavano	la	spiritualità	nei	misteri.	Presso	questi	popoli	si	col-
tivavano	i	misteri,	per	esempio,	i	Misteri	Druidici,	dei	quali	oggidì	l’umanità	
non	ha	notizia	 –	perchè	 ciò	 che	ne	vien	 comunicato	 è	 frutto	di	 fantasia.	È	
importante	però,	che	quando	allora	fra	i	Druidi	o	fra	gli	uomini	della	regione	
russa	occidentale	e	della	Scandinavia,	dove	vi	erano	i	misteri	Trottici,	si	par-

 136



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

lava	dei	mondi	superiori,	vi	era	sempre	un	certo	numero	di	uomini	che	sa-
pevano	 dei	mondi	 spirituali.	 Se	 si	 parlava	 di	Wotan	 o	 dell’episodio	 che	 si	
svolse	fra	Baldur	e	Hödur,	non	si	parlava	di	qualcosa	che	fosse	loro	comple-
tamente	 sconosciuto.	 Molti	 avevano	 ancora	 sperimentato	 essi	 stessi	 tali	
eventi,	 in	speciali	condizioni	di	coscienza,	e	coloro	che	non	li	avevano	spe-
rimentati,	 li	 udivano	 raccontare	 dal	 loro	 vicino	 a	 cui	 prestavano	 fede.	 E	
ovunque	in	Europa	vi	era	ancora	un	ricordo	vivo	di	ciò	che	esisteva	in	Atlan-
tide.	Che	cosa	vi	esisteva?	Qualcosa,	che	si	può	chiamare	una	convivenza	na-
turale	degli	uomini	con	il	mondo	spirituale,	con	ciò	che	oggi	si	chiama	il	Cie-
lo.	L’uomo	entrava	continuamente	nel	mondo	spirituale	e	viveva	in	esso.	In-
somma,	non	occorreva	che	da	alcuna	speciale	religione	gli	venisse	indicata	
l’esistenza	di	un	mondo	spirituale.	Che	cosa	signiOica	religione?	SigniOica	 il	
collegamento	fra	mondo	Oisico	e	mondo	spirituale.	A	quell’epoca	l’uomo	non	
aveva	bisogno	di	nessuno	speciale	collegamento	col	mondo	spirituale,	per-
chè	egli	lo	sperimentava.	Come	non	occorre	che	nessuno	vi	faccia	credere	ai	
Oiori	 dei	 campi,	 agli	 animali	 del	 bosco,	 perchè	 voi	 li	 vedete,	 così	 l’atlanteo	
credeva	agli	Dei	e	agli	spiriti	–	non	per	religione	–	ma	perchè	li	sperimenta-
va.	Con	il	progredire	dell’umanità	 l’uomo	era	arrivato	alla	chiara	coscienza	
diurna.	L’epoca	postatlantea	è	dunque	quella,	in		cui	l’uomo	arrivo	alla	chia-
ra	 coscienza	 diurna.	 E	 vi	 arrivò	 per	 il	 fatto	 ,	 di	 aver	 dovuto	 abbandonare	
l’antica	coscienza	chiaroveggente.	Questa	però	gli	 ritornerà	nell’avvenire	e	
si	aggiungerà	alla	sua	attuale	chiara	coscienza	diurna.	Presso	i	nostri	ante-
nati	in	Europa	si	veriOicava	spesso	che	nelle	saghe	e	nei	miti	venivano	dati	in	
forma	immaginosa	dei	ricordi	dei	tempi	antichi.	Ma	come	era	veramente	la	
natura	 degli	 antenati	 più	 progrediti?	 Per	 quanto	 possa	 sembrare	 strano,	 i	
più	progrediti,	che	vennero	condotti	dalla	loro	Guida	in	Oriente	Oino	al	Tibet,	
erano	 proprio	 coloro	 che	 avevano	 perduto	 l’antica	 coscienza	 trasognata	
chiaroveggente	Che	cosa	signiOica	 infatti	progredire	dalla	quarta	 razza	alla	
quinta?	SigniOica	vedere	di	giorno,	perdere	l’antica-chiaroveggenza.	Il	gran-
de	Iniziato,	la	Guida,	ha	condotto	via	coloro,	che	appartenevano	al	suo	grup-
petto,	perchè	non	dovessero	vivere	in	mezzo	agli	altri,	che	si	trovavano	an-
cora	al	grado	dell’antico	popolo	atlanteo;	e	 fra	quei	 suoi	 seguaci	potevano	

 137



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

venir	condotti	nei	mondi	superiori	soltanto	coloro	che	si	educavano	e	si	al-
lenavano	 appositamente	 per	 mezzo	 di	 una	 disciplina	 occulta.	 Dell’antica	
convivenza	 con	 i	mondi	 divino-spirituali	 che	 cosa	 era	 rimasto	 agli	 uomini	
della	prima	epoca	postatlantea?	Era	rimasta	la		nostalgìa	di	quel	mondo	spi-
rituale,	di	cui	l’entrata	si	era	chiusa	per	loro	–	la	nostalgìa	però	era	rimasta.	
Ogni	uomo	sentiva	a	un	dipresso	a	quel	modo	–	dalle	saghe	e	dalle	tradizioni	
udiva	parlare	di	quei	mondi	e	diceva	a	sè	stesso:	Vi	era	un	tempo,	in	cui	i	no-
stri	antenati	guardavano	nel	mondo	spirituale,	in	cui	vivevano	con	Spiriti	e	
Dei	e	vivevano	nella	realtà	spirituale	più	profonda.	Oh,	potessimo	penetrarci	
anche	noi!	E	da	questa	nostalgìa	si	formò	il	metodo	antico	indiano	di	inizia-
zione	che	è	scaturito	dalla	nostalgìa	di	ciò	che	era	stato	perduto,	e	che	pog-
gia	sul	fatto,	che	l’uomo	abbandona	per	un	tempo	la	chiara	coscienza	diurna	
che	 ha	 acquistata,	 per	 insinuarsi	 retrospettivamente	 con	 la	 sua	 coscienza	
nell’antico	stato.	La	yoga	è	il	metodo	dell’iniziazione	antica	indiana,	che	per	
mezzo	della	sua	tecnica,	dei	suoi	esercizi	pratici,	riuscì	a	ristabilire	per	via	
artiOiciale	ciò	che	era	andato	perduto	per	l’uomo	per	via	naturale.	–	RafOigu-
ratevi	ora	un	tale	antico	atlanteo,	di	cui	la	testa	eterica	ancora	sporgeva	mol-
to	al	di	sopra	della	testa	Oisica.	Quando	poi	usciva	il	corpo	astrale,	una	gran	
parte	della	 testa	eterica	era	ancora	 connessa	 con	 il	 corpo	astrale	 stesso,	 e	
allora	ciò	che	quest’ultimo	sperimentava	poteva	imprimersi	nel	corpo	eteri-
co	–	sicchè	a	questo	modo	 l’atlanteo	poteva	acquistar	coscienza	delle	pro-
prie	 esperienze.	 Quando	 poi	 nell’ultimo	 tratto	 dell’epoca	 atlantea	 la	 parte	
eterica	della	testa	si	ritirò	completamente	nella	testa	Oisica,	il	corpo	astrale	
usciva	ogni	notte	completamente	dal	corpo	eterico.	Bisognava	dunque	cer-
care	 nell’antica	 iniziazione	 di	 trar	 fuori	 con	 arte	 il	 corpo	 eterico,	 –	 vale	 a	
dire,	bisognava	porre	l’uomo	in	una	specie	di	stato	letargico,	in	una	specie	di	
sonno	di	morte,	che	durava	tre	giorni	e	mezzo,	durante	il	quale	il	corpo	ete-
rico	emergeva	fuori	del	corpo	Oisico	ed	era	sciolto,	–	di	guisa	che	ciò	che	il	
corpo	astrale	sperimentava,	s’imprimeva	nel	corpo	eterico.	E	quando	poi	il	
corpo	eterico	veniva	di	nuovo	condotto	nel	corpo	 Oisico,	 l’uomo	sapeva	ciò	
che	aveva	sperimentato	nel	mondo	spirituale.	

 138



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Questo	 era	 l’antico	 metodo	 di	 iniziazione,	 l’iniziazione	 della	 yoga,	 per	
mezzo	di	cui	l’uomo	si	sollevava,	per	così	dire,	fuori	del	mondo	in	cui	si	tro-
vava,	per	trasferirsi	di	nuovo	nel	mondo	spirituale.	E	la	disposizione	d’ani-
mo	della	civiltà	che	provenne	da	questa	iniziazione,	è	quella	che	sopravvive	
come	eco	nella	civiltà	indiana	successiva.	Era	la	disposizione	d’animo	in	cui	
l’uomo	diceva	a	sè	stesso:	verità,	realtà,	veracità,	esistenza,	sono	soltanto	nel	
mondo	spirituale,	in	quel	mondo	spirituale,	in	cui	penetra	l’uomo	quando	si	
sottrae	al	mondo	 Oisico	 sensibile.	Ora	 l’uomo	è	nei	 regni	del	mondo	 Oisico,	
circondato	dal	regno	minerale,	da	quello	vegetale	e	da	quello	animale;	que-
sta	però	che	circonda	l’uomo	non	è	la	verità,	non	è	che	parvenza	esteriore;	
egli	ha	perduto	la	verità	Oin	dai	tempi	primordiali	e	vive	ora	in	un	mondo	di	
parvenza,	di	illusione,	di	Maya!	E	così	il	mondo	Oisico	divenne	il	mondo	della	
Maya	 per	 l’antica	 cultura	 indiana.	 Bisogna	 comprendere	 questo	 come	 una	
conseguenza	della	disposizione	d’animo	di	quella	cultura	–	di	come	allora	si	
sentiva	–	e	non	come	una	grigia	 teoria.	Per	 l’indiano	primordiale,	che	vuol	
essere	specialmente	santo,	il	mondo	della	Maya	non	ha	valore.	Questo	mon-
do	Oisico	è	per	lui	un’illusione;	il	vero	mondo	esiste	per	lui,	quando	egli	si	ri-
tira	dal	mondo	Oisico	e	–	per	mezzo	della	yoga	può	vivere	di	nuovo	nel	mon-
do,	in	cui	gli	antenati	suoi	erano	vissuti	nell’epoca	atlantea.	

Il	signiOicato	dell’ulteriore	evoluzione	consiste	nel	fatto,	che	l’uomo	si	abi-
tui	gradatamente	ad	apprezzare	il	mondo	Oisico,	che	gli	si	schiude	nella	cul-
tura	postatlantea,	al	suo	giusto	valore,	secondo	il	suo	signiOicato.	La	seconda	
epoca	di	 cultura	 già	 sta	 di	 un	passo	 innanzi	 all’antico	 Indianesimo,	 essa	 è	
pure	una	cultura	preistorica,	che	noi	però	chiamiamo	secondo	i	popoli	che	
hanno	abitato	più	tardi	in	quelle	regioni;	la	chiamiamo	cultura	paleopersia-
na.	Non	 intendiamo	parlare	 della	 cultura	 persiana	 che	 venne	 dopo,	ma	 di	
una	cultura	preistorica.	

Il	secondo	periodo	già	si	differenzia	essenzialmente	dall’epoca	primordia-
le	 indiana	 per	 la	 disposizione	 dell’animo	 e	 per	 il	 suo	 contenuto	 effettivo.	
Sempre	più	divenne	difOicile	di	liberare	il	corpo	eterico,	ma	era	tuttavia	pos-
sibile	di	riuscirvi,	e	 in	un	determinato	modo	 lo	si	continuò	a	 fare,	 Oino	alla	

 139



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

venuta	 del	 Cristo	 Gesù.	 Questi	 uomini	 dell’antichissima	 cultura	 persiana	
avevano	però	cominciato	ad	apprezzare	la	Maya	o	l’illusione	e	a	considerar-
la	come	qualcosa	di	valore.	L’indiano	si	sentiva	felice	quando	poteva	sfuggire	
all’illusione;	per	il	persiano	essa	era	diventata	un	campo	di	lavoro.	Essa	gli	
appariva	 bensì	 sempre	 come	 qualcosa	 di	 antagonistico,	ma	 tuttavia	 come	
qualcosa	che	doveva	venir	vinto,	e	da	questo	provenne	più	tardi	la	lotta	fra	
Ormuzd	e	Arimane,	in	cui	l’uomo	si	riunisce	con	gli	Dei	buoni,	contro	le	po-
tenze	degli	Dei	cattivi,	conOiccate	nella	materia.	Da	ciò	si	andò	formando	la	
disposizione	d’animo	che	si	aveva	a	quell’epoca.	Questa	realtà	non	era	anco-
ra	 amata	 dai	 persiani,	 ma	 essi	 non	 la	 sfuggivano	 più	 come	 la	 sfuggivano	
gl’indiani,	 la	 elaboravano,	 la	 consideravano	 come	 un	 campo	 d’azione,	 sul	
quale	 si	 poteva	 lavorare,	 e	 dove	 si	 trovava	 ciò	 che	 occorreva	 superare.	 In	
questo	secondo	stadio	di	civiltà	si	era	fatto	un	passo	verso	la	conquista	del	
mondo	Oisico.	

Venne	poi	la	terza	epoca	di	civiltà	con	la	quale	ci	avviciniamo	sempre	più	
alla	storia.	La	indichiamo	nella	scienza	dello	Spirito	come	la	cultura	caldeo-
babilonese-assiro-egiziana.	Tutte	queste	culture	 furono	 fondate	per	mezzo	
di	colonie,	spedite	sotto	la	direzione	di	grandi	Guide.	La	prima	colonia	fondò	
la	cultura	degli	antichi	 indiani,	 la	 seconda	 fondò	ciò	che	abbiamo	appunto	
indicato	 come	 centro	della	 cultura	 antichissima	persiana,	 e	 una	 terza	 cor-
rente	di	cultura	si	spinse	più	lontano	verso	Occidente	e	vi	fondò	ciò	che	sta	a	
base	della	cultura	babilonese-caldeo-assiro-egiziana.	Con	questo	si	era	fatto	
un	passo	ancora	più	importante	verso	la	conquista	del	mondo	Oisico.	Al	per-
siano	quest’ultimo	appariva	ancora	come	una	massa	resistente	che	occorre-
va	elaborare,	se	in	essa	si	voleva	operare	con	quelli	che	si	ritenevano	i	buoni	
spiriti	della	vera	realtà	spirituale.	Ora	si	era	diventati	più	familiari,	più	inti-
mi,	con	 la	realtà	 Oisica.	Guardate	 l’antica	astronomia	caldea,	che	ci	 fornisce	
una	delle	prove	più	straordinarie	e	più	grandiose	dello	spirito	dell’uomo	po-
statlanteo.	In	essa	vedete	come	vengano	investigati	il	cammino	delle	stelle	e	
le	 leggi	del	cielo.	L’antico	 indiano	aveva	ancora	alzato	 lo	sguardo	al	cielo	e	
aveva	detto:	comunque	vadano	le	stelle	e	quali	che	siano	le	leggi	che	in	esse	
si	esprimono,	non	vale	la	pena	di	approfondirle.	A	un	uomo	della	terza	epo-

 140



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

ca	di	cultura	sembrava	già	molto	importante	di	penetrare	in	queste	leggi,	e	a	
quello	della	cultura	egizia	era	perOino	molto	importante	di	investigare	parti-
colarmente	le	condizioni	della	Terra	e	di	creare	la	geometria.	Venne	investi-
gata	la	Maya	e	sorse	la	scienza	esteriore.	L’uomo	studia	i	pensieri	degli	Dei	e	
sente	che	egli	deve	procurarsi	un	rapporto	 fra	 la	propria	attività	e	ciò	che	
egli	 trova	 inciso	 nella	 materia	 come	 scrittura	 degli	 Dei.	 Si	 otterrebbe	 un	
concetto	diverso	da	quello	che	gli	uomini	possono	avere	oggidì,	della	natura	
di	 uno	 Stato,	 se	 s’investigassero	 le	 prime	 condizioni	 della	 vita	 dello	 Stato	
egizio-caldeo.	Perchè	le	individualità	che	dirigevano	e	guidavano	erano	dei	
saggi,	i	quali	conoscevano	le	leggi	dei	corsi	delle	stelle	che	regolavano	i	moti	
dei	corpi	cosmici,	e	si	rendevano	conto	che,	nell’Universo,	tutto	deve	essere	
in	reciproca	corrispondenza.	Essi	avevano	studiato	 i	corsi	delle	stelle	e	sa-
pevano	che	vi	deve	essere	un	accordo	fra	ciò	che	avviene	nel	cielo	e	quello	
che	succede	sulla	Terra.	Secondo	gli	eventi	del	cielo,	essi	annotavano	ciò	che	
nel	 corso	del	 tempo	dovrebbe	 svolgersi	 sulla	Terra.	 PerOino	nel	 tempo	 ro-
mano	più	antico	(della	quarta	epoca	di	cultura)	gli	uomini	erano	ancora	co-
scienti,	 che	ciò	 che	succede	sulla	Terra	deve	corrispondere	a	quello	 che	si	
manifesta	 nel	 Cielo.	 Negli	 antichi	misteri,	 all’inizio	 di	 una	 nuova	 epoca,	 si	
sapeva	 quali	 eventi	 dovevano	 veriOicarsi	 per	 lungo	 tempo	 avvenire.	 Dalla	
sapienza	dei	misteri	si	sapeva	–	per	esempio,	all’inizio	della	storia	romana	–:	
seguirà	 un’epoca	 in	 cui	 gli	 avvenimenti	 più	 diversi	 si	 veriOicheranno	 e	 si	
svolgeranno	nelle	vicinanze	di	Albalonga!	E	per	chi	vi	sa	leggere	è	evidente,	
che	qui	viene	accennato	con	un’espressione	simbolica	profonda	al	fatto,	che	
la	saggezza	sacerdotale	tracciava,	per	così	dire,	l’indirizzo	della	cultura	del-
l’antica	Roma.	«Alba-longa»	è	 la	 lunga	veste	sacerdotale.	 In	queste	antiche	
regioni	venivano	«tracciati»	in	questo	modo	gli	eventi	futuri	della	storia.	Si	
diceva:	 sette	 epoche	 devono	 susseguirsi;	 si	 divideva	 l’avvenire	 secondo	 il	
numero	 sette,	 e	 si	 segnavano	 anticipatamente	 le	 linee	 fondamentali	 della	
storia.	E	potrei	mostrarvi	facilmente,	come	nei	sette	Re	di	Roma,	i	quali	già	
stavano	 registrati	 all’inizio	 dell’epoca	 romana	 nei	 «Libri	 Sibillini»,	 fossero	
occultate	delle	vere	profezie	storiche.	A	quei	tempi	però	gli	uomini	sapeva-
no	pure:	«dobbiamo	vivere	ciò	che	sta	scritto».	E	in	occasione	di	eventi	im-

 141



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

portanti	si	consultavano	i	libri	sacri	questa	è	la	ragione	della	venerazione	e	
della	segretezza	con	cui	venivano	tenuti	i	Libri	Sibillini.	

Così	 l’uomo	della	 terza	 epoca	 di	 cultura	 ha	 introdotto	 col	 suo	 lavoro	 lo	
spirito	nella	materia,	ha	 compenetrato	di	 spirito	 il	mondo	esteriore.	 Innu-
merevoli	prove	storiche	di	questo	fatto	si	celano	nel	corso	del	divenire	del-
l’epoca	di	questa	terza	corrente	culturale,	l’assiro-babilonese-caldeo-egizia.	
Si	comprendono	i	nostri	tempi	soltanto	se	si	sa	quali	rapporti	importanti	vi	
sono	fra	quell’epoca	e	la	nostra.	Vorrei	ora	accennare	a	un	rapporto	fra	que-
ste	due	epoche,	perchè	possiate	vedere	quanto	straordinariamente	 le	cose	
appaiano	collegate,	a	chi	può	penetrare	più	a	fondo	con	lo	sguardo,	e	sa,	che	
ciò	 che	si	 chiama	egoismo,	e	 il	principio	utilitario,	hanno	raggiunto	oggi	 il	
loro	 apice.	 Mai	 la	 cultura	 è	 stata	 così	 meramente	 egoistica,	 così	 priva	 di	
ideale,	come	lo	è	oggidì,	e	nei	prossimi	tempi	sempre	più	lo	andrà	diventan-
do.	Perchè	oggi	 lo	spirito	è	completamente	disceso	nella	cultura	materiale.	
L’umanità	ha	dovuto	 impiegare	 forza	spirituale	straordinaria	per	 le	grandi	
invenzioni	 e	 scoperte	 dei	 tempi	 moderni,	 particolarmente	 per	 quelle	 del	
19.mo	secolo.	Quanta	mai	forza	spirituale	sta	nei	telefoni,	nei	telegraOi,	nelle	
ferrovie	ecc.!	Quanta	forza	spirituale	si	è	materializzata,	cristallizzata,	nelle	
relazioni	 commerciali	 sulla	 Terra!	 Quanta	 mai	 forza	 spirituale	 è	 occorsa	
perchè	una	 somma	di	 denaro	potesse	 venir	 pagata	 a	Tokio,	 o	 in	 un	paese	
qualsiasi,	in	base	a	un	pezzo	di	carta	scritta,	un	assegno.	E	così	ci	si	chiede:	È	
volta	nel	 senso	del	progresso	spirituale	questa	 forza	 spirituale?	–	Chi	esa-
mina	bene	 la	quistione,	dice:	«Voi	costruite	 ferrovie,	ma	vi	 trasportate	sol-
tanto	ciò	che	vi	abbisogna	per	lo	stomaco;	e	se	voi	stessi	ve	ne	fate	traspor-
tare,	è	soltanto	per	farvi	condurre	verso	ciò	che	è	legato	alle	vostre	necessi-
tà».	Produce	forse	qualche	differenza	alla	scienza	dello	Spirito,	se	l’uomo	si	
macina	il	grano	con	un	paio	di	pietre	o	se	se	lo	procura	da	lontano	per	mez-
zo	del	telegrafo,	di	vapori	ecc.?	Una	forza	spirituale	straordinaria	è	stata	im-
piegata,	ma	a	scopo	assolutamente	personale.	Quale	è	il	contenuto	di	ciò	che	
gli	uomini	si	trasmettono	a	quel	modo?	Probabilmente	non	è	antroposoOia,	
cioè,	verità	spirituale!	Quando	gli	uomini	adoperano	telegraOi	o	piroscaOi,	è	
in	prima	linea	per	sapere,	quanto	cotone	far	venire	dall’America	in	Europa,	e	

 142



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

così	di	seguito,	cioè,	sempre	per	cose	che	servono	per	la	soddisfazione	di	bi-
sogni	personali;	gli	uomini	sono	discesi	 Oino	nelle	più	profonde	profondità	
dei	bisogni	personali,	della	personalità	più	materiale.	Ma	un	principio	utili-
tario	 egoistico	 di	 questo	 genere	 doveva	 pur	 venire,	 perchè	 per	 mezzo	 di	
esso	 si	 effettui	meglio	 l’ascesa	 nel	 corso	 dell’evoluzione	 dell’umanità.	 Che	
cosa	è	successo	perchè	 l’uomo	tenga	 tanto	alla	 sua	personalità?	quale	è	 la	
ragione	per	cui	egli	si	sente	così	esageratamente	una	personalità	singola?	e	
con	qual	mezzo	si	è	predisposto	l’uomo	a	sentirsi	oggi	così	forte	di	fronte	al	
mondo	spirituale	nella	sua	esistenza	fra	nascita	e	morte?	

La	 preparazione	più	 importante	 per	 raggiungere	 quel	 risultato	 avvenne	
nella	 terza	 epoca	 culturale,	 in	 cui	 si	 volle,	 nella	 «mummia»,	 conservare	 la	
forma	del	corpo	Oisico	al	di	là	della	morte;	dunque	in	un	corpo	imbalsamato,	
che	non	permetteva	 assolutamente	 alla	 forma	di	 disciogliersi.	 Così	 l’attac-
camento	alla	singola	personalità	si	è	impresso	nell’uomo	in	modo,	da	far	ri-
sorgere	il	sentimento	di	personalità	nelle	odierne	incarnazioni.	Che	questo	
sentimento	 personale	 sia	 oggi	 così	 forte	 è	 conseguenza	 del	 fatto,	 che	 si	
mummiOicavano	i	corpi	nell’epoca	egiziana.	Così	nell’evoluzione	dell’umani-
tà	ogni	cosa	è	collegata	con	 l’altra.	Gli	Egizi	 imbalsamavano	 i	corpi	dei	de-
funti,	perchè	gli	uomini	della	quinta	epoca	potessero	avere	un	 forte	 senti-
mento	di	personalità.	Vi	sono	misteri	i	profondi	nell’evoluzione	dell’umani-
tà.	

Così	vedete	come	gli	uomini	discendano	sempre	più	nella	Maya	e	compe-
netrino	 la	materia	di	 ciò	che	 l’uomo	può	acquistare.	Nella	quarta	epoca	di	
cultura,	la	greco-latina,	l’uomo	cominciò	per	collocare	il	proprio	essere	inte-
riore	nel	mondo	esteriore.	Così	vedete	a	tutta	prima	come	in	Grecia,	l’uomo	
obbiettivi	 sè	 stesso	 nella	 materia,	 nelle	 forme.	 L’uomo	 occulta	 la	 propria	
forma	nelle	Oigure	degli	Dei	greci.	Con	Eschilo,	si	vede	anche	nella	dramma-
tica	come	l’uomo	voglia	valorizzare	artisticamente	 la	propria	 individualità.	
Egli	esce	fuori	nel	piano	Oisico	e	crea	una	riproduzione	di	sè	stesso.	E	nella	
cultura	 romana	 l’uomo	crea	nelle	 istituzioni	 statali	una	riproduzione	di	 sè	
stesso.	È	puro	dilettantismo	voler	 far	 risalire	 ciò	 che	oggi	 si	 chiama	giuri-

 143



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

sprudenza	 a	 un’epoca	 anteriore	 a	 quella	 romana.	 Ciò	 che	 v’era	 prima,	 è	
qualcosa	di	affatto	diverso	dal	concetto	di	«Jus»,	del	diritto.	Perchè	il	concet-
to	dell’uomo	come	personalità	esteriore,	 il	concetto	umano	del	diritto,	pri-
ma	non	esisteva	ancora.	Nell’antica	Grecia	v’è	la	«Polis»,	la	piccola	città-Sta-
to,	e	 l’uomo	si	 sente	come	membro	di	essa.	 In	questa	coscienza	dell’epoca	
greca	l’uomo	si	orienterà	oggi	difOicilmente.	Nella	cultura	romana	si	penetra	
nel	mondo	Oisico	al	punto,	che	la	singola	personalità	umana	–	come	cittadino	
romano	–	appare	anche	giuridicamente.	Così	tutto	procede	a	gradi,	e	andan-
do	 innanzi	 vedremo	 come	 la	 personalità	 vada	 sempre	 più	 emergendo	 e	 il	
mondo	 Oisico	 conseguentemente	 venga	 sempre	 più	 conquistato;	 l’uomo	
s’immerge	sempre	più	nella	materia.	

La	nostra	cultura	è	 la	prima	dopo	 l’epoca	greco-latina,	dunque	 la	quinta	
dell’epoca	postatlantea;	poi	segue	la	sesta	e	inOine	una	settima	epoca	di	cul-
tura.	 La	 quarta	 cultura,	 la	 greco-latina,	 è	 quella	 di	mezzo	 –	 e	 nel	 corso	 di	
questa	civiltà	mediana	postatlantea	compare	il	Cristo	Gesù	sulla	Terra.	Que-
sto	evento	viene	preparato	durante	la	terza	cultura	dell’epoca	postatlantea,	
perché	tutto	nel	mondo	deve	essere	predisposto.	Entro	la	terza	epoca	venne	
preparato	il	più	grande	evento	della	Terra,	che	doveva	poi	veriOicarsi	duran-
te	 la	 quarta	 epoca	 postatlantea,	 in	 cui	 gli	 uomini	 si	 erano	 talmente	 fatti	
avanti	nella	 loro	personalità,	da	proiettarsi	al	di	 fuori	e	da	 foggiare	gli	Dei	
simili	a	sè	stessi.	Nell’epoca	greca	l’uomo	si	crea	il	mondo	degli	Dei	nell’arte,	
a	immagine	propria.	Lo	stesso	fa	poi	nell’ordinamento	dello	Stato.	L’uomo	è	
disceso	Oino	alla	comprensione	della	materia,	Oino	alle	nozze	della	Maya	con	
lo	spirito.	Era	questo	il	momento,	in	cui	l’uomo	era	arrivato	anche	alla	com-
prensione	della	personalità.	Comprenderete	che	questo	era	anche	il	tempo,	
in	cui	poteva	intendere	il	Dio	con	aspetto	personale,	in	cui	anche	lo	Spirito	
appartenente	alla	Terra	progredì	Oino	alla	personalità.	Così	vediamo	come	a	
metà	della	cultura	postatlantea	il	Dio	stesso	sia	comparso	come	uomo,	come	
singola	personalità.	Si	potrebbe	dire,	che	ciò	che	accadde	allora,	ci	compari-
sce	come	 in	 immagine	nel	 fatto,	 che	 l’uomo	crea	nelle	opere	d’arte	greche	
una	 copia	 di	 sè	 stesso.	 Non	 è	 difatti	 proprio	 così,	 quando,	 passando	 dalla	
cultura	greca	alla	romana,	vediamo	i	tipi	della	grande	romanità,	come	delle	

 144



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Oigure	divine	greche	discese	dai	loro	piedistalli	ad	aggirarsi	nella	loro	toga!	
Si	vedono	effettivamente!	

Così	l’uomo	dal	tempo,	in	cui	si	sentiva	parte	della	Divinità,	era	progredito	
Oino	 a	 sentire	 sè	 stesso	 come	 personalità.	 Allora	 potè	 comprendere	 come	
personalità	anche	la	Divinità	stessa,	la	quale	era	discesa	fra	gli	uomini	e	di-
morava	nella	carne.	

Dobbiamo	dunque	rappresentarci	nell’anima	 la	ragione,	per	cui	 il	Cristo	
Gesù	 è	 comparso	 proprio	 in	 quel	 momento	 dell’evoluzione	 dell’umanità.	
Come	 questo	 Mistero	 si	 sia	 ulteriormente	 sviluppato,	 come	 già	 risplenda	
profeticamente	nei	tempi	dell’evoluzione	precedente,	e	come	operi	profeti-
camente	su	tempi	futuri	remoti,	di	questo	parleremo	la	prossima	volta.	

 145



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

IX	-	L’annunzio	profetico	e	il	sorgere	del	Cristianesimo	

Durante	queste	nostre	conferenze	avete	veduto	quale	posizione	noi	pren-
diamo	di	fronte	al	documento,	che	si	chiama	il	«Vangelo	di	Giovanni»,	quan-
do	ci	poniamo	sul	terreno	della	scienza	dello	Spirito.	Avete	veduto,	che	non	
si	 tratta	 di	 acquistare	 da	 quel	 documento	 delle	 verità	 qualsiasi	 sui	mondi	
superiori,	 ma	 di	 mostrare	 come,	 indipendentemente	 da	 tutti	 i	 documenti	
umani	o	altri,	vi	sia	la	possibilità	di	penetrare	nel	mondo	spirituale,	proprio	
allo	 stesso	 modo	 come	 se	 oggi	 s’imparasse	 la	 matematica,	 indipendente-
mente	da	qualsiasi	documento	originario	per	mezzo	di	cui	per	la	prima	vol-
ta,	 nel	 corso	 dell’evoluzione	 dell’umanità,	 sia	 stata	 comunicata	 questa	 o	
quella	 parte	 della	matematica.	 Che	 ne	 sanno,	 per	 esempio,	 coloro	 che	 co-
minciano	a	scuola	a	imparare	la	semplice	geometria	elementare,	che	ognu-
no	 impara	 per	 virtù	 propria,	 dalla	 geometria	 stessa,	 che	 ne	 sanno	 della	
geometria	di	Euclide,	di	quel	documento	originario,	nel	quale,	per	così	dire,	
per	la	prima	volta	è	stata	comunicata	questa	geometria	elementare	all’uma-
nità!	Ma	se	gli	uomini	hanno	 imparato	 la	geometria	per	virtù	propria,	po-
tranno	tanto	meglio	apprezzare	questo	libro	nel	suo	essere	e	nel	suo	signiOi-
cato.	Ciò	deve	sempre	più	mostrarci,	che	dalla	vita	spirituale	stessa	si	pos-
sono	acquistare	quelle	verità	che	trattano	di	essa.	E	quando	si	sono	trovate,	
e	si	tornano	a	esaminare	i		documenti	storici,	si	ritrova	in	questi	ciò	che,	per	
così	dire,	già	si	conosce.	

In	tal	modo	si	arriva	a	una	valutazione	giusta,	a	un	vero	apprezzamento	
umano	di	questi	documenti.	Nel	corso	delle	conferenze	abbiamo	veduto,	che	
non	per	questo	il	Vangelo	di	Giovanni	perde	del	suo	valore;	abbiamo	anzi	vi-
sto,	che	in	colui	che	poggia	sulla	base	della	scienza	dello	Spirito,	il	rispetto	e	
la	estimazione	di	quei	documenti	non	è	affatto	da	meno	di	quella	di	chi,	a	
priori,	si	pone	sulla	base	dei	documenti	stessi.	Sì,	abbiamo	visto	che	gl’inse-
gnamenti	più	profondi	sul	cristianesimo,	che	possiamo	chiamare,	altrettan-
to	giustamente,	gli	universali	insegnamenti	della	saggezza,	ci	si	presentano	
di	nuovo	nel	Vangelo	di	Giovanni.	 E	 abbiamo	visto	 che	 soltanto	 se	 	 inten-

 146



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

diamo	 in	questo	modo	 il	profondo	senso	dell’insegnamento	cristiano,	pos-
siamo	comprendere	perchè	il	Cristo	abbia	dovuto	presentarsi	proprio	in	un	
ben	determinato	momento;	al	principio	della	nostra	èra,	nell’evoluzione	del-
l’umanità.	Abbiamo	visto	come	nel	tempo	postatlanteo	questa	umanità	si	sia	
andata	evolvendo	a	poco	a	poco.	Abbiamo	indicato	che	dopo	il	Diluvio	atlan-
teo	vi	è	stata	una	grande	epoca	di	cultura	postatlantea,	quella	antichissima	
indiana.	Abbiamo	indicato,	che	questa	cultura	antichissima	indiana	può	es-
sere	caratterizzata	come	quella,	in	cui	gli	animi	erano	dominati	dalla	nostal-
gìa	 e	 dal	 ricordo.	 Il	 ricordo	 consisteva	nel	 perdurare	 tuttavia	di	 tradizioni	
viventi,	provenienti	da	un’epoca	dell’umanità	precedente	al	Diluvio	atlanteo,	
nella	quale	l’uomo,	per	la	sua	natura	e	la	sua	entità,	aveva	ancora	una	specie	
di	chiaroveggenza	crepuscolare,	che	gli	permetteva	di	guardare	nel	mondo	
spirituale,	di	guisa	che	il	mondo	spirituale	gli	era	noto	per	via	di	esperienza	
diretta,	così	come	alla	umanità	odierna	sono	noti	i	quattro	regni	della	natu-
ra,	 il	 regno	minerale,	 quello	 vegetale,	 quello	 animale	 e	 quello	 umano.	 Ab-
biamo	visto,	 come	 in	questo	 tempo	antecedente	al	Diluvio	atlanteo	non	vi	
fosse	ancora	un	distacco	molto	profondo	fra	lo	stato	di	coscienza	della	vita	
diurna	e	quello	della	vita	notturna.	Quando	 l’uomo,	 allora,	 s’immergeva	 la	
sera	nel	sonno,	le	sue	esperienze	interiori	non	erano	per	lui	così	incoscienti	
e	oscure	come	oggi;	ma	quando	si	spegnevano	per	lui	le	immagini	della	vita	
diurna,	gli	si	schiudevano	quelle	della	vita	spirituale,	ed	egli	si	trovava	allora	
in	mezzo	alle	cose	del	mondo	spirituale;	e	quando	la	mattina	s’immergeva	di	
nuovo	 nel	 suo	 corpo	 Oisico,	 sprofondavano	 nell’oscurità	 le	 esperienze	 e	 le	
verità	 del	mondo	 divino-spirituale,	 e	 sorgevano	 attorno	 a	 lui	 le	 immagini	
della	realtà	odierna,	dei	regni	odierni	dei	minerali,	dei	vegetali,	degli	animali	
ecc.	Quel	limite	ben	determinato	fra	l’incoscienza	notturna	e	lo	stato	diurno	
di	veglia	è	sorto	soltanto	dopo	 il	Diluvio	atlanteo,	nella	nostra	epoca	post-
atlantea.	Ormai	l’uomo	era	in	un	determinato	modo	–	nei	riguardi	della	per-
cezione	diretta	–	 staccato	dalla	 realtà	 spirituale	 e	 sempre	più	esposto	alla	
realtà	puramente	 Oisica.	Era	rimasto	soltanto	 il	ricordo	dell’esistenza	di	un	
altro	regno,	di	un	regno	di	entità	spirituali	e	di	processi	spirituali,	e	a	questo	
ricordo	si	 riconnette	 la	nostalgìa	degli	animi	di	 risalire,	per	mezzo	di	 stati	

 147



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

eccezionali	 qualsiasi,	 in	 quei	 regni,	 dai	 quali	 l’uomo	 era	 disceso.	 A	 questi	
stati	eccezionali	potevano	accedere	soltanto	alcuni	pochi,	gl’iniziati,	ai	quali	
nei	santuari	dei	misteri	venivano	aperti	i	sensi	interiori,	di	guisa	che	essi	po-
tevano	 vedere	 nel	mondo	 spirituale;	 e	 potevano,	 prima	 degli	 altri	 uomini	
non	ancora	in	condizione	di	vedere	i	mondi	spirituali,	testimoniare	e	comu-
nicare	che	questi	mondi	erano	realtà.	Nella	cultura	primordiale	indiana	era	
la	Yoga	il	processo	per	mezzo	di	cui	l’uomo	si	trasponeva	nell’antica	condi-
zione	di	chiaroveggenza	crepuscolare.	Quando	poi	alcune	nature	eccezionali	
erano	 state	 iniziate,	 divenivano	 in	 tal	modo	 Guide	 dell’umanità,	 testimoni	
del	mondo	spirituale.	

	Sotto	l’impressione	di	questa	nostalgia	e	di	questo	ricordo	si	andò	preci-
puamente	formando	nella	cultura	primordiale	indiana	prevedica,	quella	di-
sposizione	 d’animo	 che	 vedeva	Maya	 o	 illusione	 nella	 realtà	 esteriore.	 Gli	
uomini	dicevano	allora:	«La	vera	realtà	non	è	veramente	che	nel	mondo	spi-
rituale,	nel	quale	possiamo	trasferirci	soltanto	per	mezzo	di	uno	stato	ecce-
zionale,	per	mezzo	della	Yoga;	questo	mondo	di	esseri	e	di	processi	spiritua-
li	 è	 reale.	 Ciò	 che	 l’uomo	 vede	 con	 i	 suoi	 occhi	 non	 è	 reale,	 è	 illusione,	 è	
Maya!»	Questo	fu	il	primo	sentimento	fondamentale	religioso	al	tempo	po-
statlanteo,	e	 la	Maya	 fu	 la	prima	 forma	di	 iniziazione	dell’epoca	postatlan-
tea.	Non	vi	era	allora	ancora	nessuna	comprensione	della	vera	missione	del-
l’epoca	postatlantea.	Perchè	non	era	missione	dell’umanità	di	considerare	la	
realtà,	che	noi	chiamiamo	materiale,	come	Maya	o	illusione,	nè	di	sfuggirla	o	
di	 rendersi	 ad	 essa	 estranea;	 l’umanità	 postatlantea	 aveva	 invece	 un’altra	
missione,	quella,	cioè,	di	conquistare	sempre	più	la	realtà	Oisica,	di	divenire	
signora	 del	 mondo	 e	 dei	 fenomeni	 Oisici.	 Ma	 è	 anche	 perfettamente	 com-
prensibile	 che	 quell’umanità,	 che	 era	 stata	 per	 prima	 trasferita	 in	 questo	
piano	 Oisico,	 ritenesse	 da	 principio	 essere	 Maya	 o	 illusione	 ciò	 che	 in	 un	
primo	tempo	a	mala	pena	afOiorava	nella	realtà	spirituale	e	che	ora	soltanto	
essa	arrivava	a	potere	percepire.	Ma	questa	disposizione	d’animo	di	fronte	
alla	realtà	non	doveva	perdurare;	questa	concezione	della	realtà	Oisica	come	
di	una	illusione	non	doveva	rimanere	il	fondamento	vitale	dell’epoca	posta-
tlantea.	E	abbiamo	veduto	come	a	pezzo	a	pezzo	 l’umanità	postatlantea	 si	

 148



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

sia	andata	conquistando	nelle	varie	epoche	di	cultura	la	sua	relazione	con	la	
realtà	 Oisica.	 –	 In	 quella	 cultura	 che	 chiamiamo	 antica	 persiana	 –	 perchè	
quella	che	la	storia	conosce	come	cultura	persiana	e	cultura	di	Zarathustra	
non	è	che	l’ultima	eco	della	civiltà	di	cui	qui	s’intende	parlare	–	in	quella	se-
conda	epoca	di	cultura	abbiamo	visto	gli	uomini	muovere	il	primo	passo	per	
superare	 il	principio	antico	 indiano,	e	conquistarsi	 la	realtà	 Oisica.	Non	av-
viene	ancora	in	nessun	luogo	una	penetrazione	amorevole	nella	realtà	Oisica,	
e	neppure	uno	studio	del	mondo	Oisico.	Ma	già	vi	è	di	più,	che	non	nell’antica	
cultura	indiana.	Anzi	ciò	che	è	rimasto	della	antichissima	cultura	indiana	nei	
tempi	 successivi	 ci	palesa	ancora	 l’eco	di	quella	disposizione	d’animo,	 che	
considerava	 la	 realtà	 Oisica	 come	 illusione.	 La	 nostra	 cultura	 attuale	 non	
avrebbe	perciò	mai	potuto	derivare	da	questa	cultura	indiana.	Nella	cultura	
indiana	la	sapienza	distoglieva	sempre	lo	sguardo	dal		mondo	Oisico	e	lo	vol-
geva	 in	alto	ai	mondi	spirituali,	 che	esistevano	come	ricordi;	e	agli	 indiani	
appariva	 inutile	 lo	 studio	 e	 l’elaborazione	della	 realtà	 Oisica.	 Perciò	 il	 vero	
principio	indiano	non	avrebbe	potuto	mai	produrre	una	scienza	utile	per	il	
nostro	mondo	terreno,	non	avrebbe	mai	potuto	produrre	quel	dominio	delle	
leggi	della	natura	che	forma	oggi	la	base	della	nostra	cultura.	Tutto	ciò	non	
avrebbe	potuto	mai	scaturire	dall’antico	Indianesimo	–	poichè	a	quale	scopo	
imparare	a	conoscere	le	forze	di	un	mondo,	che	poggia	soltanto	sull’errore!	
Se	più	tardi	questo	sentimento	si	è	modiOicato	anche	nella	civiltà	indiana,	ciò	
non	deriva	da	essa,	ma	è	conseguenza	di	inOluenze	successive	esteriori.	

La	 civiltà	 antichissima	persiana	 considera	 la	 realtà	 esteriore	 Oisica	 anzi-
tutto	come	un	campo	di	lavoro.	La	considera	bensì	ancora	come	l’espressio-
ne	di	una	divinità	nemica,	ma	sente	già	germogliare	la	speranza	di	poter	pe-
netrare	 in	questo	campo	materiale	di	 realtà	 con	 l’aiuto	della	divinità	della	
luce,	e	di	trasformarlo	in	un	campo	completamente	compenetrato		di	poten-
ze	spirituali	e	di	Dei	buoni.	Così	il	seguace	della	cultura	persiana	avverte	già	
un	poco	la	realtà	del	mondo	Oisico.	La	considera	bensì	ancora	come	la	regio-
ne	del	Dio	delle	tenebre,	ma	ha	tuttavia	la	speranza	di	poter	incorporare	in	
essa	le	forze	delle	divinità	buone.	

 149



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

L’umanità	prosegue	più	oltre	e	passa	in	un’epoca	di	cultura,	che	trovò	la	
sua	espressione	storica	nella	 cultura	babilonese-assiro-caldeo-egizia,	e	ab-
biamo	visto	come	sia	successo	che	il	cielo	stellare	non	fosse	più	Maya	per	gli	
uomini,	bensì	qualcosa	nei	cui	tratti	si	poteva	leggere	come	in	una	scrittura.	
In	 ciò,	 che	per	 gl’indiani	 era	 ancora	Maya,	 nel	 cammino	 e	 nello	 splendore	
delle	stelle,	il	seguace	della	terza	epoca	di	cultura	vedeva	la	espressione	del-
le	decisioni	e	delle	intenzioni	di	entità	divino-spirituali.	Gli	uomini	si	 fami-
liarizzarono	gradatamente	col	sentimento	che	la	realtà	esteriore	non	è	illu-
sione,	ma	che	è	una	rivelazione,	una	manifestazione	delle	entità	divino-spi-
rituali.	E	nella	civiltà	egizia	si	 comincia	ad	applicare	alla	 ripartizione	della	
Terra	stessa	ciò	che	si	legge	nella	scrittura	stellare.	Perchè	gli	Egizi	divenne-
ro	i	maestri	della	geometria?	Perchè	credevano	che	per	mezzo	del	pensiero	
che	spartisce	 la	Terra,	 si	potesse	costringere	anche	 la	materia,	 e	 che	 fosse	
possibile	trasformare	quella	materia,	che	lo	spirito	dell’uomo	può	compren-
dere.	Così	gradatamente	una	più	recente	umanità	compenetrò	questo	mon-
do	materiale,	che	dapprima	era	stato	considerato	come	Maya,	dello	spirito,	
che	andava	sempre	più	afOiorando	anche	nell’interiorità	dell’uomo.	

Abbiamo	visto,	che	veramente	soltanto	verso	gli	ultimi	tempi	postatlantei	
gli	uomini	 si	 sono	 trovati	 in	 condizione	di	poter	 sentire	 l’Io,	 o	 l’«Io	 sono».	
Fintanto,	infatti,	che	gli	uomini	vedevano	le	immagini	spirituali,	si	rendeva-
no	 anche	 conto,	 che	 essi	 stessi	 appartenevano	 al	mondo	 spirituale,	 e	 che	
erano	 un’immagine	 fra	 le	 immagini.	 Ora	 subentrò	 la	 comprensione	 dello	
spirito	nell’interiorità.	Consideriamo	ora,	riguardo	a	quanto	oggi	è	stato	ri-
petuto,	l’evoluzione	dell’interiorità	propria	dell’uomo.	

Finchè	nell’epoca	atlantea	l’uomo	ha	guardato	fuori	con	una	specie	di	co-
scienza	trasognata,	chiaroveggente,	egli	non	si	è	curato	molto	della	sua	inte-
riorità.	Il	mondo	interiore,	che	può	essere	ab-bracciato	dall’Io	o	dall’Io-sono,	
non	era	ancora	per	lui	delineato	con	nitidi	contorni;	a	misura	che	il	mondo	
spirituale	andò	sparendo,	l’uomo	divenne	cosciente	della	propria	spirituali-
tà.	 Nella	 cultura	 antica	 indiana	 rispetto	 alla	 propria	 spiritualità	 dominava	
una	 strana	 disposizione	 d’animo.	 Si	 diceva:	 «Se	 vogliamo	 penetrare	 nel	

 150



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

mondo	 spirituale	 e	 sollevarci	 al	 di	 sopra	dell’illusione,	 dobbiamo	perderci	
noi	 stessi	 nel	 mondo	 spirituale,	 dobbiamo	 possibilmente	 estinguere	 l’Io-
sono	e	discioglierci	nello	Spirito	Universale,	nel	Brahman».	–	Così,	soprattut-
to	nelle	antiche	iniziazioni,	si	trattava	di	perdere	ciò	che	era	personale.	Un	
immergersi	 impersonale	 nel	mondo	 spirituale	 era	 ciò	 che	 contrassegnava	
anzitutto	la	più	antica	forma	della	iniziazione.	–	Non	era	più	così,	per	esem-
pio,	nella	terza	epoca	di	cultura.	Perchè	Oino	alla	terza	epoca,	l’autocoscienza	
dell’uomo	si	sviluppò	sempre	più	intensamente.	Sempre	più	l’uomo	divenne	
interiormente	cosciente	del	suo	essere	come	Io.	Gli	uomini,	in	quanto	sem-
pre	 più	 andavano	 amando	 la	 materia	 circostante,	 e	 l’approfondivano	 con	
leggi	escogitate	dallo	spirito	umano	stesso,	e	non	acquistate	in	alcuno	stato	
crepuscolare	di	sogno,	divenivano	sempre	più	coscienti	del	proprio	 Io,	 Oin-
chè	questa	coscienza	della	personalità	giunse	nell’antico	Egitto	a	un	punto	
culminante.	 In	questa	coscienza	della	personalità	esisteva	anche	dell’altro,	
che	la	faceva	al	contempo	apparire	come	qualcosa	d’inferiore,	come	qualco-
sa	di	vincolato,	che	si	dischiudeva	al	mondo	esteriore,	senza	alcuna	possibi-
lità	di	conseguire	il	collegamento	con	ciò	da	cui	l’uomo	era	nato.	Dobbiamo	
rafOigurarci	due	disposizioni	d’animo	 fondamentali	della	evoluzione	dell’u-
manità,	se	vogliamo	comprendere	l’intiero	svolgimento	di	quel	processo.	

Dobbiamo	ricordarci	come	gli	uomini	dell’epoca	atlantea	e	di	quella	anti-
ca	 indiana	bramassero	di	eliminare	 la	personalità.	Gli	 atlantei	 lo	potevano	
fare,	perchè	era	per	loro	naturale	di	eliminare	ogni	notte	la	personalità	e	di	
vivere	in	un	mondo	spirituale.	Gl’indiani	pure	lo	potevano	fare,	perchè	i	loro	
principii	d’iniziazione	li	conducevano	per	mezzo	della	Yoga	nell’impersona-
le.	Ciò	che	si	voleva,	era	di	 riposare	nel	divino-universale.	Questo	riposare	
nell’universale	era	rimasto	presso	un’ultima	propaggine	dell’umanità,	nella	
coscienza	 dell’appartenenza	 comune	 attraverso	 le	 generazioni,	 nella	 co-
scienza,	che	si	era	nati	da	una	serie	di	generazioni,	che	come	uomo	singolo	
si	era	legati	per	vincoli	di	sangue	attraverso	le	generazioni	Oino	all’avo	pri-
mordiale.	Questa	era	la	disposizione	d’animo,	che	si	era	andata	formando	da	
quella	antica,	che	si	sentiva	spiritualmente	nascosta	 in	uno	spirituale-divi-
no.	Così	era	successo,	che	quegli	uomini	che	avevano	percorso	un’evoluzio-

 151



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

ne	normale	cominciarono,	nella	terza	epoca	di	cultura,	a	sentirsi	come	sin-
goli	uomini,	ma	al	contempo	si	sapevano	inseriti	 in	un	Tutto,	 in	un	divino-
spirituale;	essi,	per	via	della	consanguineità,	si	riallacciavano	all’intiera	se-
rie	degli	antenati	e	il	Dio	viveva	per	loro	in	quel	sangue	che	scorreva	attra-
verso	le	generazioni.	Abbiamo	poi	visto,	che	entro	quel	popolo,	che	era	co-
stituito	di	seguaci	dell’Antico	Testamento,	si	andò	formando	un	certo	grado	
di	perfezionamento	di	quella	disposizione	d’animo.	«Io	e	il	Padre	Abraham	
siamo	uno!»	vale	a	dire,	 il	singolo	si	sentiva	compreso	nell’intiero	insieme,	
Oin	 su	 al	 Padre	Abraham.	Questa	 era,	 a	 un	dipresso,	 anche	 la	 disposizione	
d’animo	fondamentale	di	tutte	le	stirpi	etniche	normalmente	evolute,	di	tut-
te	 le	stirpi	etniche	della	 terza	epoca	di	cultura.	Ma	soltanto	ai	seguaci	del-
l’Antico	Testamento	era	stato	profeticamente	preannunziato,	 che	vi	era’an-
cora	 qualcosa	 di	 spiritualmente	 più	 profondo	 della	 paternità	 divina,	 che	
scorre	per	mezzo	del	sangue	attraverso	le	generazioni.	E	abbiamo	accenna-
to	al	gran	momento	nell’evoluzione	dell’umanità,	in	cui	è	stato	dato	questo	
profetico	preannunzio.	Quando	Mosè	udì	il	grido:	«Dì,	quando	annunzierai	il	
mio	nome,	che	l’«Io	sono»	te	lo	ha	detto»,	allora	risuona	per	la	prima	volta	
l’annunzio	e	la	rivelazione	del	Logos,	del	Cristo.	Allora	venne	annunziato	per	
la	prima	volta	profeticamente	a	coloro,	che	potevano	intendere,	che	nel	Dio	
non	vive	soltanto	ciò	che	risiede	nella	consanguineità,	ma	che	 in	esso	vive	
puro	 spirito.	 Era	 come	una	profezia,	 questa	 che	ha	pervaso	 l’antico	Testa-
mento.	 –	 Chi	 era	 effettivamente	 –	 questa	 è	 la	 domanda,	 alla	 quale	 ormai	
dobbiamo	attenerci	–	chi	era	dunque,	che	allora,	per	la	prima	volta,	annun-
ziò	 a	Mosè	 il	 proprio	nome	per	 via	di	 profezia?	Qui	 abbiamo	di	 nuovo	un	
passo,	 dove	 i	 commentatori	 del	 Vangelo	 di	 Giovanni	 si	 mettono	 all’opera	
molto	 superOicialmente,	 e	 non	 vogliono	 riconoscere	 che	 bisogna	 sondare	
questi	 documenti	 quanto	 più	 profondamente	 è	 possibile.	 Chi	 era	 colui,	 il	
quale	annunziava	profeticamente	il	proprio	nome,	e	al	quale	si	deve	dare	il	
nome	di	«Io	sono»?	Chi	era?	

Arriveremo	a	saperlo	se	intendiamo	rettamente	e	con	serietà	e	dignità	un	
passo	del	Vangelo	di	Giovanni.	È	quel	passo	che	troviamo	al	12.mo	capitolo	
dal	37.mo	versetto	 in	poi.	 Il	Cristo	Gesù	accenna	 ivi	all’avveramento	di	un	

 152



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

detto	 del	 profeta	 Isaia,	 alla	 predizione,	 che	 i	 Giudei	 non	 avrebbero	 voluto	
credere	al	Cristo	Gesù.	Gesù	stesso	accenna	al	detto	d’Isaia.	

«Accecò	i	loro	occhi	e	indurì	loro	il	cuore,	afOinchè	con	gli	occhi	non	veg-
gano,	e	col	cuore	non	intendano	e	si	convertano	e	io	li	risani.	

Tali	cose	disse	Isaia,	allorchè	vide	la	gloria	di	lui	e	con	lui	parlò».	

Isaia	parlò	con	lui!	Con	chi	parlò	Isaia?	Si	accenna	qui	al	passo	(Isaia	6,	1)	
che	dice:	

«Nell’anno	in	cui	si	morì	il	re	Ozia,	io	vidi	il	Signore	sedente	sopra	un	tro-
no	eccelso	ed	elevato	e	le	estremità	(della	veste)	di	lui	riempievano	il	tem-
pio».	

Chi	vede	Isaia?	Sta	detto	chiaramente	nel	Vangelo	di	Giovanni:	vide	il	Cri-
sto!	–	Nello	 spirito	 lo	 si	poteva	sempre	vedere;	e	non	vi	 sembrerà	difOicile	
comprendere,	che	la	scienza	dello	Spirito	ci	indica,	che	colui	che	Mosè	vide,	
e	che	gli	annunziò	il	proprio	nome	come	l’«Io	sono»,	era	la	medesima	entità,	
che	poi	comparve	sulla	Terra	come	Cristo.	Il	vero	«Spirito	di	Dio»	dell’anti-
chità,	 altro	 non	 è	 che	 il	 Cristo,	 di	 guisa	 che	 ci	 troviamo	dinanzi	 a	 uno	 dei	
passi	dei	documenti	religiosi,	dove	riuscirà	difOicilissimo,	a	chi	non	si	metta	
giustamente	 all’opera,	 di	 veder	 chiaro.	 Perchè	 qui	 occorre	 vedere	 special-
mente	chiaro,	per	il	fatto,	che	con	le	parole	«Padre»	«Figlio»	e	«Spirito	San-
to»	 si	 sono	veriOicati	 gli	 errori	 più	 strani.	 È	 sempre	 successo	 che	 esterior-
mente,	exotericamente,	queste	parole	sieno	state	impiegate	nei	modi	più	di-
versi,	appunto	per	non	lasciarne	trapelare	subito	il	vero	senso	esoterico.	Se	
nel	senso	dell’antico	Giudaismo	si	parlava	del	«Padre»,	si	parlava	anzitutto	
di	quel	padre	che	scorreva	materialmente	attraverso	il	sangue	delle	genera-
zioni.	Se	si	parlava	così	come	Isaia	ha	parlato	qui	del	«Signore»,	di	Colui	che	
si	manifestava	spiritualmente,	si	parlava	appunto	del	Logos,	come	nel	Van-
gelo	 di	 Giovanni.	 E	 lo	 scrittore	 di	 questo	 Vangelo	 altro	 non	 vuol	 dire,	 che	
questo:	Colui	che	sempre	poteva	essere	veduto	nella	sfera	spirituale	è	dive-
nuto	carne,	e	ha	dimorato	fra	noi!	–	Se	ci	siamo	resi	conto,	che	anche	nell’an-
tico	Testamento	si	parla,	sotto	un	certo	riguardo,	del	Cristo,	comprendere-
mo	pure	in	quale	modo	l’antico	popolo	ebraico	si	trovi	collocato	nella	nostra	

 153



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

evoluzione.	Dall’Egitto	si	va	formando	il	principio	antico	ebraico,	 in	esso	si	
solleva	e	si	stacca	dallo	sfondo	del	principio	egiziano.	

Così	vediamo	come	il	corso	normale	dell’evoluzione	dell’umanità	progre-
disce	nel	modo	che	ieri	abbiamo	descritto.	La	prima	cultura	dell’epoca	po-
statlantea	 è	 l’antica	 Indiana,	 la	 seconda,	 l’antica	 Persiana,	 la	 terza,	 quella	
babilonese-assiro-caldeo-egizia,	poi	 segue	 la	quarta,	 l’epoca	greco-latina,	 e	
la	quinta	è	la	nostra	epoca	attuale	di	cultura.	Prima	che	cominciasse	la	quar-
ta	epoca,	proviene	dalla	terza	epoca,	come	un	ramo	misterioso,	quel	popolo	
ricco	di	tradizioni,	che	fornisce	il	terreno	per	il	cristianesimo.	Se	noi	riassu-
miamo	tutto	ciò	che	abbiamo	potuto	raccogliere	nelle	nostre	conferenze,	ci	
riuscirà	ancora	più	evidente,	perchè	l’avvento	del	Cristo	abbia	dovuto	veriOi-
carsi	nella	quarta	epoca	di	civiltà.	

Abbiamo	già	rilevato,	che	nella	quarta	epoca	l’uomo	era	arrivato	a	tanto,	
da	 obiettivare,	 da	 proiettare	 la	 propria	 spiritualità,	 il	 proprio	 Io,	 fuori	 nel	
mondo;	abbiamo	veduto	come	l’uomo	pervada	gradatamente	la	materia	con	
il	proprio	spirito,	con	lo	spirito	del	suo	Io.	Vediamo	le	opere	dei	plastici	gre-
ci,	 dei	 drammatici	 greci,	 in	 cui	 l’uomo	dà	 corpo	 a	 ciò	 che	 egli	 chiama	 sua	
proprietà	 psichica	 e	 se	 lo	 pone	 dinanzi	 all’anima.	 Vediamo	 più	 tardi,	 nel	
mondo	romano,	come	l’uomo	arrivi	ad	aver	coscienza	di	quello	che	egli	è,	e	
come	egli	Oissi	ciò	per	il	mondo	esteriore	nel	«Jus»,	anche	se	questo	rimane	
velato	 da	 una	 scienza	 giuridica	 sOigurata.	 Per	 il	 conoscitore	 più	 profondo	
della	giurisprudenza,	è	chiaro	che	il	vero	diritto,	che	considera	l’uomo	come	
soggetto	del	diritto,	è	sorto	per	la	prima	volta	in	questa	quarta	epoca	di	cul-
tura.	In	essa	l’uomo	era	divenuto	tanto	cosciente	della	propria	personalità,	
da	sentirsi	per	la	prima	volta	un	vero	cittadino.	In	Grecia	il	singolo	uomo	si	
sentiva	ancora	un	membro	dell’intiera	CittàStato;	era	più	importante	essere	
Ateniese	che	essere	uomo.	Ma	è	qualcosa	di	affatto	diverso,	dire:	«Io	sono	un	
Romano!»	anzichè:	«Io	sono	un	Ateniese!»	Quando	si	dice:	«Io	sono	un	Ro-
mano»	si	indica	che	come	singolo	uomo,	come	cittadino	dello	Stato,	si	ha	un	
valore,	si	ha	una	volontà.	Si	potrebbe	anche	aggiungere	che,	per	esempio,	la	
nascita	dell’idea	del	«testamento»	è	diventata	possibile	soltanto	 in	quell’e-

 154



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

poca;	perchè	 infatti	è	un’idea	romana.	Soltanto	allora	 l’uomo	aveva	reso	 la	
sua	 volontà	 così	 personale,	 così	 individualizzata,	 da	 volere	 agire	 con	 essa,	
anche	al	di	 là	della	morte.	Le	cose	che	si	hanno	da	dire	nella	scienza	dello	
Spirito	coincidono	perOino	nei	dettagli	con	i	fatti	reali.	

Così	l’uomo	era	arrivato	sempre	più	a	compenetrare	la	materia	con	il	suo	
spirito.	Ma	in	seguito	ciò	si	palesa	sempre	di	più.	La	quarta	epoca	di	cultura	
è	quella,	 in	cui	 l’uomo	 incorpora	completamente	nella	materia	ciò	che	egli	
afferra	nel	suo	spirito.	Nella	piramide	egizia	si	vede	ancora	come	spirito	e	
materia	 lottino	 fra	 di	 loro,	 come	 ciò	 che	 è	 compreso	 dallo	 spirito	 non	 si	
esprima	ancora	completamente	nella	materia.	Nel	tempio	greco	si	esprime	
tutto	il	punto	di	svolta	dell’epoca	postatlantea.	Per	colui	che	se	ne	intende,	
non	vi	è	anzi	architettura	più	signiOicativa,	più	perfetta	della	greca,	che	è	la	
più	pura	 espressione	della	 interiore	 legge	 spaziale.	 La	 colonna	è	 assoluta-
mente	concepita	come	elemento	sostenitore	e	ciò	che	vi	poggia	sopra	è	sen-
tito	in	modo	da	dover	essere	sostenuto	e	da	far	pressione.	II	pensiero	spa-
ziale	 sovrano	 emancipato	 è	 portato	 nel	 tempio	 greco	 Oino	 alle	 sue	 ultime	
conseguenze.	 Pochi	 uomini	 hanno	 più	 tardi	 sentito	 ancora	 l’idea	 spaziale	
come	a	quel	 tempo.	Vi	 sono	 stati	 indubbiamente	 ancora	degli	 uomini,	 che	
hanno	potuto	sentire	l’idea	spaziale,	ma	essi	l’hanno	sentita	pittoricamente.	
Osservate	 lo	 spazio	 nella	 cappella	 Sistina;	 ponetevi	 alla	 parete	 di	 fondo,	
dove	è	il	grande	quadro	del	Giudizio	e	guardate	in	alto;	vedrete	che	la	parete	
del	fondo	sale	obliquamente	in	alto.	Essa	sale	obliquamente,	perchè	l’artista	
ha	sentito	l’idea	spaziale,	e	non	l’ha	pensata	in	modo	astratto	come	gli	altri	
uomini.	Perciò	questa	parete	sta	così	mirabilmente	 in	quell’angolo.	Questo	
signiOica	non	sentire	più	grecamente	l’idea	spaziale.	Vi	è	un	senso	artistico	
che	 sente	 i	 volumi	 virtuali	 contenuti	 nello	 spazio.	 Sentire	 architettonica-
mente	non	signiOica	sentire	per	l’occhio,	ma	sentire	anche	dell’altro.	L’uomo	
oggi	crede	facilmente	che	la	destra	sia	come	la	sinistra,	il	sopra	come	il	sotto	
e	ciò	che	sta	davanti	come	ciò	che	sta	dietro.	Ma	l’uomo	dovrebbe	riOlettere,	
che	vi	sono	quadri,	nei	quali	si	vedono	librarsi	tre,	quattro	o	cinque	angioli.	
Questi	potrebbero	essere	dipinti	in	modo,	da	giustiOicare	il	timore,	che	da	un	
momento	 all’altro	 debbano	 precipitare;	ma	 potrebbero	 però	 anche	 essere	

 155



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

dipinti	da	qualcuno	che	abbia	sviluppato	il	vero	senso	dello	spazio,	in	modo	
da	non	dar	adito	a	quella	preoccupazione;	essi	 infatti	non	possono	cadere,	
perchè	 si	 sostengono	 reciprocamente.	 Si	hanno	allora	dinanzi	 a	 sè	pittori-
camente	i	rapporti	dinamici	dello	spazio.	Il	greco	li	aveva	dinanzi	a	sè	archi-
tettonicamente;	egli	sentiva	l’orizzontale	non	soltanto	come	linea,	ma	anche	
come	 forza	 di	 pressione,	 ed	 egli	 sentiva	 la	 colonna	 non	 soltanto	 come	 un	
palo,	ma	la	sentiva	come	forza	di	sostegno.	Questo	partecipare	al	senso	delle	
linee	 dello	 spazio	 signiOica	 «sentire	 geometricamente	 lo	 spirito	 vivente».	
Questo	è	ciò	che	Platone	intendeva	dire,	quando	si	servì	della	strana	espres-
sione	«Dio	geometrizza	continuamente».	Queste	linee	nello	spazio	esistono	
e	secondo	esse	il	greco	costruiva	il	suo	tempio.	Che	cosa	è,	infatti,	il	tempio	
greco?	Esso	è	necessariamente	una	dimora	del	Dio.	È	qualcosa	di	 comple-
tamente	diverso	dalla	chiesa	odierna.	Questa	è	un	santuario	per	predica;	nel	
tempio	 greco	 invece,	 viveva	 il	Dio	 stesso.	Gli	 uomini	 vi	 si	 possono	 trovare	
dentro	 soltanto	 incidentalmente,	 quando	vogliono	 stare	 con	Dio.	 Chi	 com-
prende	 le	 forme	del	 tempio	greco	sente	un	arcano	rapporto	con	 il	Dio	che	
dimora	nel	 tempio.	 Ivi,	nelle	colonne,	e	 in	ciò	che	vi	sta	sopra,	si	vede	non	
quel	che	 l’uomo	ha	tratto	dalla	sua	 fantasia,	ma	qualcosa,	che	 il	Dio	stesso	
avrebbe	 fatto	 a	 quel	modo,	 se	 avesse	 voluto	 crearsi	 una	 dimora.	Questo	 è	
stato	il	massimo	a	cui	sia	giunta	la	compenetrazione	spirituale	della	mate-
ria.	

Confrontate	ora	 il	 tempio	greco	con	una	chiesa	gotica.	Non	s’intende	dir	
niente	contro	l’arte	gotica,	perchè	essa,	da	un	altro	punto	di	vista,	si	trova	a	
un	grado	superiore.	Nella	chiesa	gotica	vedete,	come	ciò	che	viene	a	espri-
mersi	nelle	sue	forme	non	può	essere	affatto	nè	pensato,	nè	sentito,	senza	la	
massa	di	 fedeli	che	la	riempiono.	Nelle	forme	degli	archi	dell’arte	gotica	vi	
sta	qualcosa	–	che	per	colui,	che	lo	può	sentire	–	non	può	essere	sentito	al-
trimenti	che	nel	modo	espresso	con	le	seguenti	parole:	«Se	là	dentro	non	vi	
è	la	folla	dei	fedeli	che	congiungono	le	loro	mani	nella	stessa	forma	arcuata,	
l’insieme	non	è	completo».	La	chiesa	gotica	non	è	soltanto	la	dimora	di	Dio,	
ma	 è	 al	 contempo	 il	 luogo	 di	 riunione	 dei	 fedeli	 che	 pregano	 Dio.	 Così	
l’umanità,	in	un	certo	modo,	torna	a	superare	l’apice	della	propria	evoluzio-

 156



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

ne.	Vediamo	come	ciò	che	nel	 senso	spaziale	greco	è	sentito	mirabilmente	
nelle	linee	dello	spazio,	nelle	colonne	e	nei	travi,	venga	più	tardi	a	decadere.	
Una	colonna	che	non	sostenga	nulla	e	che	abbia	puro	scopo	decorativo,	non	
è,	per	 il	sentimento	greco,	una	colonna.	Nell’evoluzione	umana	tutto	sta	 in	
assoluta	armonia.	L’epoca	di	cultura	greca	rappresenta	 la	più	bella	compe-
netrazione	della	coscienza,	 che	 l’umanità	aveva	scoperta	 in	sè,	 con	ciò	che	
veniva	sentito	fuori	nello	spazio,	come	elemento	divino.	L’uomo	si	era	com-
pletamente	 immedesimato	con	 il	mondo	 Oisico-sensibile	 in	quella	epoca	di	
cultura.	

È	una	vera	assurdità	che	gli	scienziati	odierni	vogliano	oscurare	ciò	che	si	
sentiva	nei	 tempi	passati.	 In	senso	spirituale-scientiOico	vediamo	 la	quarta	
epoca	postatlantea	come	quella,	 in	cui	 l’uomo	sta	 in	completa	armonia	col	
mondo	circostante.	

Quel	tempo,	in	cui	l’uomo	era	come	immedesimato	con	la	realtà	esteriore,	
era	il	solo	adatto	a	comprendere,	che	il	divino	può	comparire	in	un	singolo	
uomo.	Nessuna	delle	epoche	precedenti	 sarebbe	 stata	 capace	di	 compren-
derlo,	ma	avrebbe	sentito,	che	il	divino	è	troppo	elevato	e	sublime	per	poter	
comparire	 in	una	 Oigura	 Oisica	umana;	esse	volevano	appunto	preservare	 il	
divino	 dalla	 Oigura	 Oisica.	 Al	 popolo,	 perciò,	 che	 doveva	 concepire	 l’idea	 di	
Dio	nella	sua	Oigura	spirituale,	si	dovette	dire:	«Tu	non	ti	farai	mai	scultura,	
nè	rappresentazione	alcuna...	».	Da	concezioni	di	questo	genere	si	sviluppò	
questo	 popolo,	 dal	 cui	 grembo	 sorse	 l’idea-Cristo,	 l’idea	 che	 lo	 Spirito	 do-
vesse	comparire	nella	carne.	A	questo	scopo	venne	destinato	quel	popolo,	e	
in	esso,	nella	quarta	epoca	postatlantea,	doveva	compiersi	l’Avvento	del	Cri-
sto.	

Per	 la	coscienza	cristiana	perciò	 l’intiero	divenire	dell’uomo	si	scinde	 in	
due	tempi,	in	quello	precristiano,	e	in	quello	postcristiano.	Il	Dio-uomo	po-
teva	essere	compreso	dagli	uomini	 soltanto	a	un	determinato	momento.	E	
così	vediamo	che	il	Vangelo	di	Giovanni	per	coscienza	e	per	mentalità	si	ri-
connette	a	ciò	che,	se	mi	è	permesso	esprimermi	alla	buona,	era	direttamen-
te	adeguato	al	tempo,	e	derivava	direttamente	dalla	coscienza	dell’epoca.	Ne	

 157



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

risultò	 perciò	 naturalmente,	 come	per	 interiore	 afOinità	 –	 che	 le	 immagini	
mentali,	per	mezzo	di	cui	lo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	cercò	di	com-
prendere	 il	 più	 grande	 Evento	 della	 storia	 del	mondo,	 gli	 parvero	 potersi	
meglio	esprimere	nelle	 forme	del	pensiero	greco.	E	a	poco	a	poco	 l’intiero	
sentimento	cristiano	adottò	questa	forma	di	pensiero.	Vedremo	come	con	il	
progresso	dovesse	 sorgere	qualcosa	 come	 l’arte	gotica,	poichè	 il	 cristiane-
simo	era	 indubbiamente	chiamato	a	 superare	ancora	una	volta	 la	materia.	
Ma	poteva	nascere	soltanto	 là,	dove	gli	uomini	erano	discesi	nella	materia	
Oino	a	un	punto	che	permetteva	loro	ancora	di	non	sopravalutarla,	non	vi	si	
erano	immersi	così	profondamente	come	ai	tempi	nostri,	ma	ancora	erano	
capaci	di	spiritualizzarla	e	di	penetrarla.	

Così,	 io	penso	che	dall’intiero	sviluppo	spirituale	dell’umanità	 il	 sorgere	
del	cristianesimo	si	palesi	dunque	come	un’assoluta	necessità.	Se	vogliamo	
ora	comprendere	quale	forma	il	cristianesimo	dovesse	a	poco	a	poco	assu-
mere,	quale	forma	gli	venisse	preannunziata	profeticamente	da	una	indivi-
dualità,	come	quella	dello	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni,	dovremo	occu-
parci	nella	prossima	conferenza	di	alcuni	concetti	essenziali	e	importanti.	

Si	è	mostrato	che	tutto	va	inteso	alla	lettera,	ma	che	prima	occorre	com-
prendere	veramente	la	lettera.	Non	è	senza	ragione	che	il	nome	di	Giovanni	
non	comparisce	mai,	ma	si	parla	sempre	del	discepolo	«che	il	Signore	ama-
va».	Abbiamo	visto,	quale	segreto	si	nasconda	dietro	a	questo	fatto	e	di	che	
profonda	importanza.	Ora	vogliamo	considerare	anche	un’altra	espressione,	
un’espressione,	che	ci	darà	l’immediata	possibilità	di	riallacciarci	ai	succes-
sivi	periodi	di	evoluzione	del	cristianesimo.	

Nel	Vangelo	di	Giovanni	non	si	tien	conto	generalmente	del	modo	come	si	
parla	della	«Madre	di	Gesù».	Se	si	chiede	a	un	cristiano	di	media	 levatura:	
chi	è	la	madre	di	Gesù?	egli	ci	risponderà:	la	madre	di	Gesù	è	Maria.	E	molti	
crederanno,	che	stia	scritto	nel	Vangelo	di	Giovanni,	che	la	madre	di	Gesù	si	
chiami	Maria.	Ma	non	è	detto	nel	Vangelo	di	Giovanni	che	la	madre	di	Gesù	
si	chiami	Maria.	Ovunque	in	quel	Vangelo	si	parli	di	essa,	sta	detto,	a	ragion	
veduta,	 e	 ne	 vedremo	più	 tardi	 la	 causa,	 «la	madre	 di	 Gesù».	Nel	 capitolo	

 158



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

delle	nozze	di	Cana	sta	detto:	«...	ed	era	quivi	la	madre	di	Gesù...»	e	più	tardi:	
«...	disse	la	madre	a	coloro	che	servivano...».	In	nessun	posto	vien	nominata	
«Maria».	E	dove	essa	ci	si	presenta	di	nuovo,	quando	vediamo	il	Redentore	
sulla	croce,	sta	detto	nel	Vangelo	di	Giovanni:	«Ma	vicino	alla	croce	di	Gesù	
stavano	 la	 sua	 Madre,	 e	 la	 sorella	 di	 sua	 Madre,	 Maria	 di	 Cleofa	 e	 Maria	
Maddalena».	

Sta	detto	chiaramente	chi	stava	vicino	alla	croce:	vi	era	la	madre,	la	sorel-
la	di	lei,	che	era	moglie	di	Cleofa	e	si	chiamava	Maria,	e	la	Maria	Maddalena.	
Se	ci	si	riOlette	sopra	si	dirà:	È	strano	che	le	due	sorelle	si	chiamassero	Ma-
ria!	I	oggi	ciò	non	si	usa.	E	a	quel	tempo	nemmeno	si	usava.	E	poichè	lo	scrit-
tore	del	Vangelo	di	Giovanni	chiama	la	sorella	Maria,	è	chiaro	che	la	madre	
di	Gesù	non	si	chiamava	«Maria».	Nel	testo	greco	sta	detto	chiaramente:	Ma	
vicino	alla	croce	di	Gesù	stavano	la	sua	madre,	e	la	sorella	di	sua	madre,	mo-
glie	di	Cleofa,	Maria	e	Maria	Maddalena».	Sorge	qui,	se	ci	si	pensa	seriamen-
te,	la	domanda:	«Chi	è	la	madre	di	Gesù?»	E	qui	sOioriamo	una	delle	quistioni	
più	importanti	del	Vangelo	di	Giovanni:	«Chi	è	 il	vero	padre	di	Gesù?	Chi	è	
sua	madre?»	

Chi	è	il	padre?	–	lo	si	può	veramente	domandare?	Sì,	non	soltanto	nel	sen-
so	del	Vangelo	di	Giovanni,	ma	anche	in	quello	del	Vangelo	di	Luca.	Perchè	
occorre	 una	 speciale	mancanza	 di	 riOlessione	 per	 non	 vedere,	 che	 nell’An-
nunciazione	sta	detto:	«Lo	Spirito	Santo	scenderà	sopra	di	te	e	la	virtù	del-
l’Altissimo	ti	adombrerà,	e	per	questo	quello	che	nascerà	di	te	sarà	chiamato	
Figliuolo	di	Dio».	

PerOino	nel	Vangelo	di	Luca	viene	indicato,	che	il	padre	di	Gesù	è	lo	Spirito	
Santo.	Questo	deve	intendersi	letteralmente,	e	quei	teologi	che	non	lo	rico-
noscono,	 non	 sanno	 leggere	 il	 Vangelo.	 E	 così	 dobbiamo	 porre	 la	 nostra	
grande	domanda:	Come	si	conciliano	con	tutto	ciò	che	abbiamo	udito,	le	pa-
role	«Io	e	il	Padre	siamo	uno»;	–	«Io	e	il	Padre	Abraham	siamo	uno»;	–	«Pri-
ma	che	fosse	fatto	Abraham,	vi	era	l’«Io	sono»?	Come	si	concilia	con	tutto	ciò	
il	fatto	innegabile,	che	i	Vangeli	vedono	nello	«Spirito	Santo»	il	Principio-Pa-
dre?	E	nel	senso	del	Vangelo	di	Giovanni,	che	dobbiamo	pensare	del	Princi-

 159



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

pio-Madre?	Perchè	possiate	domani	trovarvi	già	spiritualmente	ben	prepa-
rati	a	 formulare	queste	domande,	verrà	anche	 indicato,	 che	nel	Vangelo	di	
Luca	viene	data	una	specie	di	serie	genealogica	e	che	ci	vien	detto	che	Gesù	
fu	battezzato	da	Giovanni,	che	cominciò	a	insegnare	a	30	anni,	e	anche	che	
egli	era	Oiglio	di	«Maria	e	di	Giuseppe»	che	era	un	Oiglio	di	Heli,	ecc.	e	poi	se-
gue	 l’intiera	 serie	delle	 generazioni.	 Seguitela	 e	 vedrete	 che	 essa	 risale	 ad	
Adamo.	E	poi	 troverete	qualcosa	di	molto	peculiare,	vi	stanno	 le	parole	«il	
quale	fu	di	Dio».	

Proprio	come	nel	Vangelo	di	Luca	vengono	fatte	le	indicazioni	da	Oiglio	a	
padre,	 così	 vien	 fatta	quella	da	Adamo	a	Dio.	Un	passo	 simile,	 noi	 lo	dob-
biamo	prendere	molto	seriamente!	Così	abbiamo	raccolto	a	un	dipresso	 le	
domande,	che	ci	dovranno	condurre	domani	nel	centro	del	Vangelo	di	Gio-
vanni.	

 160



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

X	-	L’azione	dell’Impulso-Cristo	nell’umanità	

Ci	siamo	occupati	del	complesso	della	legge	che	regola	l’evoluzione	posta-
tlantea	della	 nostra	umanità	 e	 abbiamo	 cercato	di	 comprendere	perchè	 la	
fondazione	del	Cristianesimo	abbia	dovuto	veriOicarsi	proprio	a	uno	speciale	
momento	di	questa	evoluzione	postatlantea.	Ieri,	alla	Oine	della	conferenza,	
abbiamo	detto	che,	per	la	comprensione	d’importanti	problemi	del	Vangelo	
di	Giovanni	e	dell’intiero	Cristianesimo,	occorre	che	si	approfondisca	bene,	
in	senso	esoterico	cristiano,	questa	 legge	dell’evoluzione.	Così	soltanto	po-
tremo	 acquistare	 la	 completa	 comprensione	 del	 signiOicato	 delle	 parole:	
«Spirito	Santo»,	«Padre	e	Madre	di	Gesù».	Ricordiamoci,	prima	di	tutto,	che	
nel	 corso	 delle	 ultime	 conferenze,	 ci	 siamo	 resi	 chiaramente	 conto,	 che	
l’umanità	postatlantea,	quell’umanità,	dunque,	alla	quale	in	senso	più	stret-
to	 noi	 stessi	 apparteniamo,	 e	 che	 si	 è	 evoluta	 dopo	 il	 Diluvio	 atlanteo,	 si	
scinde	in	sette	sotto-divisioni.	Evito,	a	ragion	veduta,	 il	termine	«sotto-raz-
ze»,	 perchè	veramente	 il	 concetto	di	 «razze»	non	 coincide	 completamente	
con	ciò	di	cui	qui	s’intende	parlare.	Si	tratta	di	periodi	di	evoluzione	cultura-
le	e	ciò,	che	nella	nostra	umanità	attuale	ancora	sperimentiamo	come	legge	
delle	 razze,	 è	 veramente	 un’eco	 dell’evoluzione	 atlantea.	 Quell’evoluzione	
dell’umanità	che	ha	preceduto	il	Diluvio	atlanteo,	che	si	è	dunque	svolta	per	
la	massima	parte	su	quel	continente	che	era	situato	fra	l’Europa	e	l’America	
odierna,	cioè	l’antica	Atlantide,	viene	pure	da	noi	divisa	in	sette	periodi	suc-
cessivi.	Per	questi	sette	periodi,	però,	vale	ancora	il	termine	«evoluzione	di	
razze».	 Perchè	 questi	 sette	 consecutivi	 gradini	 dell’umanità	 sull’antica	
Atlantide	 erano	 fra	 loro	 molto	 diversi	 in	 fatto	 di	 corporeità,	 interiore	 ed	
esteriore	 –	 col	 corpo	 esteriore	 viene	 pure	 compreso	 l’interiore	 conOigura-
zione	del	cervello,	del	sangue	e	degli	altri	succhi;	–	mentre	nei	riguardi	della	
prima	umanità	 dell’epoca	 postatlantea,	 gli	 antichi	 indiani,	 non	 si	 può	 dire	
affatto	che	fosse	da	noi	tanto	diversa	da	giustiOicare	una	distinzione	in	«raz-
ze».	Occorre	 sempre	 conservare	 la	 continuità	nella	 teosoOia	 e	 perciò	 è	 ne-
cessario	di	richiamarsi	a	questo	antico	concetto	delle	razze.	Ma	si	destano	

 161



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

troppo	facilmente	delle	rappresentazioni	errate	con	la	parola	«razza»,	per-
chè	si	 tralascia	di	osservare	che	 il	motivo	su	cui	si	basa	 la	spartizione	del-
l’umanità	odierna	è	molto	più	interiore	che	non	quello	collegato	all’espres-
sione	di	 razza.	E	 a	quella	 appunto	 che	 farà	 seguito	 alla	nostra	 civiltà,	 cioè	
alla	cultura	della	settima	sotto-divisione,	 il	 termine	razza	non	potrà	essere	
applicato,	perchè	l’umanità	si	organizzerà	allora	secondo	leggi	fondamentali	
affatto	diverse.	

È	da	questo	punto	di	vista	che	dovete	considerare	la	divisione	delle	varie	
epoche	postatlantee:	1)	l’epoca	paleo-indiana;	2)	l’epoca	paleo-persiana;	3)	
quella	babilonese-assiro-caldeo-egizia;	4)	l’epoca	greco-latina;	5)	l’epoca,	in	
cui	ora	viviamo;	la	nostra	si	risolverà	in	una	sesta	e	in	una	settima	epoca	di	
evoluzione.	Ora	ci	 troviamo	nella	quinta	epoca	di	civiltà	postatlantea,	e	di-
ciamo:	il	cristianesimo	è	penetrato	nella	sua	piena	profondità	e	importanza	
nell’evoluzione	dell’umanità	nella	quarta	epoca.	Per	quel	tanto	che	l’umani-
tà	della	quinta	epoca	è	stata	capace	di	accoglierlo,	il	cristianesimo	ha	eserci-
tato	la	sua	azione,	e	preannunzieremo	profeticamente,	in	quella	misura	che	
la	 scienza	 dello	 Spirito	 ce	 lo	 permette,	 come	 esso	 continuerà	 più	 oltre	 ad	
agire.	Ieri	già	abbiamo	detto,	che	la	missione	del	Cristianesimo	è	stata	pre-
parata	nella	terza	epoca	di	civiltà.	La	civiltà	egizia	appartiene	alla	terza	epo-
ca	di	cultura,	e	dal	suo	seno	i	seguaci	dell’antico	Testamento	hanno	guidato	
l’evoluzione	della	civiltà	ebraica	in	modo,	che,	per	così	dire,	il	cristianesimo	
è	nato	dal	grembo	della	terza	epoca	di	cultura	e	comparve	poi	pienamente	
al	 mondo	 per	 la	 quarta	 epoca,	 con	 il	 Cristo-Gesù.	 Possiamo	 dunque	 dire:	
l’umanità	dell’epoca	postatlantea	ha	sperimentato	un	determinato	 inOlusso	
spirituale	nella	terza	epoca	di	civiltà;	questo	inOlusso	ha	continuato	ad	agire	
nella	 quarta	 epoca;	 allora	 si	 concentrò	 nel	 Cristo-Gesù,	 agì	 più	 oltre	 nella	
quinta	 epoca	 di	 civiltà,	 nella	 nostra,	 e	 dalla	 nostra	 passerà	 ad	 agire	 ulte-
riormente	 nella	 sesta	 epoca,	 che	 alla	 nostra	 farà	 seguito.	 E	 ora	 dobbiamo	
comprendere	precisamente,	come	questa	azione	si	sia	svolta.	

Ricordiamoci	 esattamente	 che	 nel	 corso	 dell’evoluzione	 dell’umanità	 le	
diverse	parti	 fondamentali	 dell’uomo	 sperimentano	 la	 loro	 evoluzione.	Ri-

 162



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

cordiamoci	 delle	 condizioni	 dell’ultima	 epoca	 atlantea.	 Abbiamo	 esposto,	
che	la	testa	eterica	si	è	immersa	nel	corpo	Oisico,	che	allora	l’uomo	ha	rice-
vuto	la	prima	disposizione	a	dire	«Io	sono»	a	sè	stesso.	Quando	si	veriOicò	il	
Diluvio	 atlanteo,	 il	 corpo	 Oisico	 dell’uomo	 era	 compenetrato	 dalla	 forza	
dell’«Io	sono»,	vale	a	dire,	l’uomo	era	allora	arrivato	a	tanto,	da	aver	prepa-
rato	lo	strumento	Oisico	per	la	coscienza	dell’Io	o	per	la	coscienza	del	Sè.	Per	
intenderci	completamente,	sarà	bene	di	ripetere,	che	se	si	tornasse	indietro	
a	metà	dell’epoca	atlantea,	non	vi	si	troverebbe	nessun	uomo	capace	di	svi-
luppare	un’autocoscienza	tale,	da	poter	dire	di	sè	stesso	«Io	sono	un	Io!»	o	
pure	di	enunciare	«Io	sono».	Ciò	poteva	veriOicarsi	soltanto	in	seguito	al	fat-
to,	 che	quella	parte	della	 testa	 eterica,	 della	quale	 abbiamo	parlato,	 si	 unì	
con	la	parte	Oisica	della	testa.	Da	quel	tempo,	Oino	alla	sommersione	dell’A-
tlantide	 nel	 Diluvio,	 l’uomo	 formò	 ciò	 che	 per	 prima	 cosa	 doveva	 essere	
formata,	 perchè	 egli	 potesse	 divenire	 latore	 di	 questa	 autocoscienza;	 egli	
formò	 la	 disposizione	 Oisica	del	 cervello	 e	 tutto	 il	 resto	della	 struttura	del	
corpo.	Il	corpo	Oisico	dunque,	Oino	al	Diluvio	atlanteo,	andò	diventando	ma-
turo	 per	 essere	 portatore	 dell’Io.	 Possiamo	 ora	 domandare:	 quale	 era	 la	
missione	 dell’Atlantide?	 La	 missione	 dell’epoca	 atlantea	 fu	 di	 inoculare,	
d’imprimere	 	 l’Io	nell’uomo;	e	questa	missione	va	oltre	 il	Diluvio	atlanteo,	
che	si	chiama	anche	il	Diluvio	universale,	e	passa	nella	nostra	epoca.	Ma	nel-
la	 nostra	 epoca	 di	 civiltà	 postatlantea	 deve	 aggiungersi	 anche	 dell’altro;	
deve	 penetrare	 lentamente	 nell’uomo	 il	Manas,	 o	 Sè	 spirituale.	 Col	 nostro	
tempo	postatlanteo	comincia	 l’inOlusso	del	Manas,	o	del	Sè	spirituale.	Sap-
piamo	dunque,	che	quando	nella	sesta	e	nella	settima	epoca	avremo	percor-
so	parecchie	incarnazioni,	saremo	adombrati,	Oino	a	un	determinato	grado,	
dal	Manas,	 o	 Sè	 spirituale.	Ma	 è	 occorsa	 all’uomo	una	 lunga	preparazione	
per	divenire	strumento	adatto	per	questo	Manas,	o	Sè	spirituale.	È	occorso	–	
si	tratta	di	millenni	–	che	prima	egli	divenisse,	nel	vero	senso	della	parola,	
un	 portatore	 dell’Io.	 Egli	 doveva	 rendere,	 non	 soltanto	 il	 suo	 corpo	 Oisico	
atto	a	essere	strumento	dell’Io,	ma	anche	gli	altri	arti	della	sua	entità.	

Nella	prima	epoca	di	civiltà	del	tempo	postatlanteo,	l’uomo	ha	reso	il	suo	
corpo	 eterico	 portatore	 dell’Io,	 come	 prima	 aveva	 reso	 il	 suo	 corpo	 Oisico	

 163



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

adatto	 a	 essere	 portatore	 dell’Io;	 ciò	 avvenne	 nell’antica	 civiltà	 indiana.	
Questo	consiste	essenzialmente	nel	fatto,	che	l’uomo	acquista	la	capacità	di	
avere,	non	soltanto	uno	strumento	Oisico	per	l’Io,	ma	anche	un	corpo	eterico	
per	 esso	 adatto.	Nella	 seguente	 tabella,	 perciò,	 alla	prima	epoca,	 all’antica	
cultura	Indiana,	sta	segnato	il	«corpo	eterico».	

� 	

Se	vogliamo	esaminare	ora	l’ulteriore	evoluzione	di	queste	epoche	di	cul-
tura,	 nei	 riguardi	 dell’uomo,	 non	 dobbiamo	 soltanto	 considerare	 superOi-
cialmente	 l’elemento	 animico	 come	 corpo	 astrale,	 ma	 dobbiamo	 metterci	
all’opera	con	maggiore	esattezza,	e	porre	a	base	del	nostro	esame	quella	or-
ganizzazione	dell’uomo	che	si	trova	nella	mia	«TeosoOia».	Da	questo	vedete,	
che	non	si	deve	fare	soltanto	la	distinzione	generale	dei	sette	arti	dell’uomo,	
ma	che	la	parte	centrale	di	quest’ultimo	si	divide	in	corpo	senziente,	in	ani-
ma	senziente,	anima	razionale	e	anima	cosciente	–	e	dopo	abbiamo	il	Sè	spi-
rituale,	 lo	 Spirito	vitale	 e	 l’Uomo-Spirito.	 Si	distinguono	generalmente	 sol-
tanto	sette	arti;	nel	quarto,	 che	si	 riassume	con	 la	parola	«Io»,	occorre	di-
stinguere	 una	ulteriore	 articolazione,	 perchè	di	 fatto,	 nel	 corso	dell’evolu-
zione	umana,	essa	si	è	veriOicata.	Ciò	che	viene	elaborato	durante	l’epoca	di	
cultura	paleopersiana	è	il	vero	corpo	astrale	o	corpo	senziente;	esso	è	il	por-
tatore	 delle	 effettive	 forze	 attive	 dell’uomo,	 perciò	 il	 passaggio	 dall’epoca	

 164



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

indiana	a	quella	persiana	è	costituito	dal	fatto,	che	gli	uomini	si	mettono	a	
elaborare	la	materia.	

Muovere	 le	mani,	 e	 ciò	 che	 con	 questo	 si	 riconnette,	mettersi	 al	 lavoro,	
ecco	ciò	che	caratterizza	questa	epoca	di	civiltà.	L’antico	Indiano	era	dispo-
sto,	molto	più	di	quanto	non	si	creda,	a	non	muovere	le	mani,	ma	a	elevarsi,	
per	mezzo	della	contemplazione,	al	di	sopra	della	materialità,	nei	mondi	su-
periori.	 Occorreva	 immergersi	 profondamente	 in	 sè	 stessi,	 per	 ricordarsi	
della	condizione	passata.	Questa	Yoga	 indiana	perciò	consiste,	 in	generale,	
in	una	speciale	educazione	ed	elaborazione	del	corpo	eterico.	

Procediamo	ora	alla	cultura	dell’antica	epoca	persiana;	in	questa,	l’Io	ve-
niva	 immerso	nell’anima	senziente.	La	cultura	degli	Assiri,	Babilonesi,	Cal-
dei	ed	Egizi	consisteva	nell’ascesa	dell’Io	Oino	all’anima	senziente.	Che	cosa	è	
l’anima	 senziente?	 E	 ciò	 che	 nell’uomo	 senziente	 si	 dirige	 principalmente	
verso	l’esteriore,	ciò	per	mezzo	di	cui	egli	esplica	la	sua	attività	con	gli	occhi	
e	con	gli	altri	sensi	e	percepisce	fuori	nella	natura	lo	Spirito	che	in	essa	do-
mina.	Durante	quell’epoca	perciò	lo	sguardo	viene	rivolto	alle	cose	materiali	
squadernatesi	nello	spazio,	alle	stelle	e	al	 loro	cammino.	Agisce	allora	sul-
l’anima	 senziente	 ciò	 che	 sta	 steso	 esteriormente	 nello	 spazio.	 Nell’epoca	
egizio-calde-assiro-babilonese	poco	esiste	peranco	nell’uomo	di	 ciò,	 che	 si	
potrebbe	chiamare	cultura	interiore	della	personalità	e	dell’intelletto.	L’uo-
mo	attuale	infatti	non	si	 forma	una	giusta	rappresentazione	della	sapienza	
egizia	di	quell’epoca.	Questa	sapienza,	veramente,	non	era	affatto	basata	sul	
pensiero,	o	sulla	speculazione,	come	lo	fu	più	tardi;	ma	quando	l’uomo	vol-
geva	esteriormente	Io	sguardo,	sentiva	la	legge,	che	egli	leggeva	là	fuori	con	
i	 sensi.	 Era	 una	 lettura	 delle	 leggi,	 non	 era	 una	 scienza	 concettuale,	 una	
scienza	di	opinioni	o	di	sentimenti.	Se	i	nostri	scienziati	si	fermassero	a	ri-
Olettere	–	questa	è	una	dura	verità	–	toccherebbero	con	mano,	spiritualmen-
te	parlando,	l’indicazione	chiara	di	ciò	che	ora	è	stato	detto.	Perchè	se	a	quel	
tempo	gli	uomini	non	riOlettevano	con	 le	vere	 forze	 interiori	dell’intelletto,	
ciò	signiOica	che	non	poteva	allora	esistere	nemmeno	una	vera	scienza	intel-
lettuale,	una	scienza	logica.	E	difatti	non	esisteva.	La	storia	vi	 indica,	che	il	

 165



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

vero	 fondatore	della	 logica	 è	Aristotile.	 Se	prima	vi	 fosse	 stata	una	 logica,	
una	scienza	concettuale,	questi	uomini	sarebbero	bene	stati	capaci	di	ripro-
durla	in	un	libro.	Una	logica,	ciò	che	è	riOlessione	che	avviene	nell’Io	stesso,	
dove	 si	 collegano	 e	 si	 separano	 i	 concetti,	 in	 cui	 dunque	 si	 giudica	 logica-
mente	 e	 non	 si	 legge	 dalle	 cose,	 una	 logica	 siffatta	 si	 è	 affacciata	 soltanto	
nella	 quarta	 epoca	 di	 cultura;	 questa	 quarta	 epoca	 perciò	 viene	 chiamata	
l’epoca	dell’anima	razionale.	E	noi	stessi	stiamo	nell’epoca	–	l’umanità	è	en-
trata	in	essa	a	un	dipresso	verso	la	metà	del	Medio	Evo,	a	cominciare	dal	10°	
11°	e	12°	secolo	–	noi	stessi	siamo	nell’epoca	dell’entrata	dell’Io	nell’anima	
cosciente.	Questa	si	è	veriOicata	con	molto	ritardo.	L’Io	è	entrato	nell’anima	
cosciente	a	un	dipresso	verso	la	metà	del	Medio	Evo.	–	Questo	fatto	pure	si	
potrebbe	controllare	storicamente	e	si	potrebbe	gittare	luce	su	tutte	le	parti	
più	oscure	di	esso,	se	vi	fosse	tempo	di	parlare	di	molte	cose	che	entrano	in	
quistione.	A	quel	tempo	si	inoculò	nell’uomo	un	concetto	ben	determinato	–	
di	libertà	individuale,	di	idoneità	individuale	dell’Io.	Se	considerate	il	primo	
periodo	del	Medio	Evo	troverete	ancora	ovunque	che	l’uomo,	in	un	determi-
nato	modo,	 vale	 per	 la	 posizione	 in	 cui	 si	 trova	 collocato	 nella	 società.	 Si	
ereditano	dal	padre	e	dai	parenti	posizione,	classe	e	dignità,	e	mercè	queste	
cose	impersonali,	che	non	sono	coscientemente	collegate	coll’Io,	si	agisce	e	
si	opera	nel	mondo.	Più	tardi	soltanto,	quando	si	estese	il	commercio	e	co-
minciarono	le	invenzioni,	le	scoperte	moderne,	la	coscienza	dell’Io	cominciò	
ad	allargarsi,	e	possiamo	vedere	ovunque	nel	mondo	europeo	manifestarsi	
le	riproduzioni	esteriori	di	questa	anima	cosciente	in	modo	ben	determina-
to	 negli	 ordinamenti	 cittadini,	 nelle	 costituzioni	 cittadine.	 Dalla	 storia	 di	
Amburgo,	per	esempio,	si	può	facilmente	rilevare	come	queste	cose	si	sieno	
sviluppate	 storicamente.	 Ciò	 che	 si	 chiama	 «città	 libera»	 nel	Medio	Evo,	 è	
l’impronta	 esteriore	 di	 questo	 afOiorare	 nell’umanità	 dell’anima	 cosciente	
dell’Io.	E	se	spingiamo	lo	sguardo	nell’avvenire,	diciamo:	Ora	stiamo	proprio	
lavorando	all’elaborazione	di	questa	coscienza	della	personalità	nell’anima	
cosciente.	Tutte	 le	esigenze	dell’epoca	moderna	altro	non	sono,	che	 l’inco-
sciente	manifestazione	negli	uomini,	delle	esigenze	dell’anima	cosciente.	Se	
però	spingiamo	lo	sguardo	ancora	più	 lontano,	scorgiamo	nello	Spirito	an-

 166



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

che	dell’altro.	L’uomo	salirà	nella	prossima	epoca	di	cultura	al	Manas,	o	Sè	
spirituale.	Quello	sarà	un	tempo,	 in	cui	gli	uomini	godranno	in	molto	mag-
gior	misura	che	non	oggi,	di	una	sapienza	in	comune,	saranno,	per	così	dire,	
immersi	 in	una	 sapienza	 comune.	 Si	 comincerà	allora	 a	 sentire	 che	quello	
che	più	è	proprio	dell’uomo	è	al	contempo	ciò	che	ha	un	valore	più	univer-
sale.	 Ciò	 che	 nel	 senso	 odierno	 si	 concepisce	 come	 bene	 individuale	 del-
l’uomo,	non	è	ancora	un	bene	individuale	di	un	grado	elevato.	Oggidì	all’in-
dividualità,	alla	personalità	dell’uomo,	si	accompagna	ancora	in	forte	misura	
il	fatto,	che	gli	uomini	disputano	fra	di	loro,	hanno	opinioni	diverse	e	riten-
gono:	«che	se	non	 fosse	permesso	avere	opinioni	diverse,	non	si	potrebbe	
essere	uomini	 indipendenti!»	Proprio	perchè	vogliono	essere	uomini	 indi-
pendenti,	 credono	di	dovere	arrivare	a	opinioni	differenti.	Ma	questo	è	un	
punto	 di	 vista	 di	 second’ordine.	 Gli	 uomini	 arriveranno	 a	maggior	 pace	 e	
armonia,	quando	 l’uomo	singolo	sarà	più	 individualizzato.	Fintanto	che	gli	
uomini	non	saranno	completamente	adombrati	dal	Sè	spirituale,	vi	saranno	
opinioni	diverse.	Queste	opinioni	non	sono	ancora	sentite	nella	vera	interio-
rità	dell’uomo.	Oggidì	non	vi	sono	che	pochi	precursori	per	 le	cose	sentite	
nella	vera	interiorità,	e	queste	sono	le	verità	matematiche	e	geometriche.	Su	
di	queste	non	ci	può	essere	diversità	di	pareri.	Se	un	milione	di	uomini	vi	
dice	che	2+2	fanno	5,	e	 interiormente	vedete	che	fanno	4,	voi	sapete	che	è	
così,	e	sapete	pure	che	gli	altri	sono	 in	errore;	come	se	qualcuno	credesse	
che	 la	 somma	dei	 tre	 angoli	 di	 un	 triangolo	non	 sia	 uguale	 a	 180	 gradi.	 –	
Questa	è	cultura	del	Manas,	in	cui	si	sente	sempre	più	che	le	fonti	della	veri-
tà	 stanno	nell’ormai	 fortiOicatosi	elemento	 individuale	e	personale	dell’uo-
mo,	 e	 in	 cui	 contemporaneamente	quanto	viene	 sentito	 come	verità	 supe-
riore	concorda	da	uomo	a	uomo,	come	le	verità	matematiche.	Su	queste	gli	
uomini	 sono	oggi	 già	 d’accordo,	 perchè	 sono	 le	 verità	più	 superOiciali.	Nei	
riguardi	delle	altre	verità	gli	uomini	si	combattono	–	non	perché	sulla	me-
desima	 cosa	 vi	 possano	 essere	 due	 giuste	 opinioni	 diverse,	ma	 perchè	 gli	
uomini	non	sono	ancora	arrivati	a	tanto,	da	riconoscere	e	da	abbattere	ciò	
che	in	fatto	di	simpatie	e	antipatie	personali	li	separa.	Se	per	le	verità	sem-
plici	 matematiche	 dovesse	 tenersi	 conto	 anche	 dell’opinione	 personale,	

 167



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

molte	massaie	sarebbero	d’accordo,	per	esempio,	che	2+2	fanno	5	e	non	4.	
Per	colui,	che	spinge	lo	sguardo	più	profondamente	nelle,	cose,	è	punto	im-
possibile	di	discutere	sulla	natura	superiore	delle	cose:	vi	è	solo	la	possibili-
tà	di	evolversi	Oino	ad	esse.	Allora	la	verità,	che	è	stata	trovata	in	un’anima,	
coincide	esattamente	con	la	verità	nelle	altre	anime	e	non	si	discute	più.	E	
questa	è	la	garanzia	della	vera	pace,	della	vera	fratellanza,	perchè	v’ha	una	
sola	verità	e	questa	verità	ha	veramente	a	che	fare	col	sole	spirituale.	RiOlet-
tete	come	le	singole	piante	crescano	ordinatamente;	ogni	pianta	cresce	ver-
so	il	sole,	e	vi	è	un	unico	sole.	Così,	quando	nel	corso	della	sesta	epoca	di	ci-
viltà	il	Sè	spirituale	penetrerà	nell’uomo,	vi	sarà	effettivamente	un	sole	spi-
rituale,	verso	il	quale	tutti	gli	uomini	s’inchineranno	e	nel	quale	si	troveran-
no	d’accordo.	Questa	è	la	grande	prospettiva	che	ci	si	presenta	per	la	sesta	
epoca.	E	nella	settima	epoca	lo	Spirito	Vitale	o	Buddhi	penetrerà	in	un	de-
terminato	modo	nella	nostra	evoluzione.	

Questo	è	un	lontano	avvenire	verso	il	quale	possiamo	gittare	uno	sguardo,	
in	via	di	anticipazione.	Ora	però	ci	siamo	intesi	chiaramente:	 la	sesta,	sarà	
un’epoca	di	 cultura	molto	 importante;	perchè	attraverso	una	 comune	 sag-
gezza	 porterà	 pace	 e	 fratellanza,	 per	 il	 fatto,	 che	 non	 soltanto	 nei	 singoli	
uomini	eletti,	ma	in	tutta	quella	parte	dell’umanità	che	si	troverà	in	condi-
zioni	normali	di	evoluzione	essa	farà	penetrare	il	Sè	superiore,	a	tutta	prima	
nella	sua	forma	inferiore,	come	Sè	spirituale	o	Manas.	Si	effettuerà	una	con-
giunzione	 fra	 l’Io	umano,	quale	si	è	andato	gradatamente	evolvendo,	e	 l’Io	
superiore,	 l’Io	uniOicatore.	Queste	le	possiamo	chiamare:	nozze	spirituali;	e	
così	 pure	 si	 chiamava	 sempre	 nell’esoterismo	 cristiano	 l’unione	 dell’Io	
umano	col	Manas	o	Sè	spirituale.	Ma	le	cose	nel	mondo	sono	profondamente	
collegate	l’una	con	l’altra,	e	l’uomo	non	può,	per	così	dire,	stendere	fuori	la	
mano	per	trarre	a	sè	questo	Manas	o	Sè	spirituale;	ma	dovrà	conseguire	un	
grado	 di	 evoluzione	molto	 più	 alto	 per	 potersi	 aiutare	 da	 solo	 per	 queste	
cose.	Perchè	l’uomo,	nell’epoca	postatlantea,	potesse	unirsi	con	l’Io	superio-
re	 occorreva	 che	 fosse	dato	un	 aiuto	 all’evoluzione	dell’umanità.	Qualsiasi	
cosa	 si	 debba	 conseguire,	 occorre	 prima	 prepararla.	 Se	 vogliamo	 che	 un	
bambino	riesca	a	diventare	qualcosa	a	quindici	anni,	occorre	porsi	al	lavoro	

 168



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Oin	dal	sesto	o	settimo	anno.	Un’evoluzione	deve	ovunque	sempre	preparare	
i	 suoi	 impulsi.	 Ciò	 che	 deve	 succedere	 dell’umanità	 nella	 sesta	 epoca,	 ha	
avuto	bisogno	di	una	lenta	preparazione.	E	dal	di	fuori	sono	dovute	venire	la	
potenza	e	la	forza	per	ciò	che	deve	avvenire	dell’umanità	nella	sesta	epoca.	–	
Una	prima	preparazione	operava	dal	di	fuori,	dalla	spiritualità,	senza	essere	
ancora	discesa	nel	mondo	Oisico.	Di	questo	vediamo	un	segno	nella	grande	
missione	del	popolo	ebraico.	Quando	Mosè,	l’iniziato	nei	misteri	egizi,	rice-
vette	dalla	Direzione	Cosmica	spirituale	la	missione	che	abbiamo	potuto	ca-
ratterizzare	 con	 le	 parole:	Quando	dirai	 loro	 i	miei	 comandamenti	 dirai	 il	
mio	nome,	io	sono	l’«Io	sono»,	gli	venne,	con	queste	parole,	dato	l’incarico:	
«preparali,	con	l’accennare	al	Dio	invisibile,	che	non	ha	forma.	Insegna	loro	
che	–	mentre	il	Dio-Padre	opera	ancora	nel	sangue	–	per	coloro,	che	possono	
comprendere,	 viene	 preparato	 l’«Io	 sono»,	 che	 poi	 dovrà	 scendere	 Oino	 al	
piano	Oisico!»	–	Questa	preparazione,	per	così	dire,	ebbe	luogo	entro	la	terza	
epoca	di	cultura.	E	dal	popolo	ebraico	vediamo	scaturire	la	missione	di	tra-
smettere	all’umanità	quel	Dio,	il	quale	poi	discende	e	comparisce	nella	car-
ne.	Egli	prima	è	stato	annunziato,	poi	è	comparso	per	l’occhio	esteriore,	nel-
la	carne.	In	questo	modo	è	arrivato	a	esprimersi	nel	giusto	senso	ciò	che	era	
stato	preparato	da	Mosè.	

Consideriamo	bene	questo	momento:	 l’annunzio	spirituale	per	mezzo	di	
Mosè	e	la	realizzazione	di	questo	annunzio,	la	comparsa	del	Messia	annun-
ziato,	 nel	 Cristo.	 Da	 questa	 epoca,	 che	 abbiamo	 potuto	 indicare	 come	 un	
primo	 periodo	 nella	 storia	 del	 cristianesimo,	 viene	 posto	 nell’evoluzione	
dell’umanità	il	vero	impulso	all’unità	e	alla	fratellanza,	che	dovrà	veriOicarsi	
nella	 sesta	 epoca.	 E	 come	 se	 in	 una	 cosa	 qualunque	 venisse	 immersa	una	
forza,	che	continua	ad	agire	più	oltre,	afOinchè	il	frutto	possa	uscire	a	grado	a	
grado,	così	questa	forza	continuò	ad	agire	Oino	al	nostro	tempo,	Oino	al	tem-
po	che	abbiamo	dovuto	descrivere	come	quello,	in	cui	l’umanità,	con	le	sue	
forze	intellettuali	e	spirituali,	è	discesa,	completamente	nella	materia.	Si	po-
trebbe	 ora	 chiedere:	 perchè	 il	 Cristianesimo	 ha	 dovuto	 venire	 al	 mondo	
come	immediato	precursore	dell’epoca	più	profondamente	materiale?	

 169



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Immaginatevi	 che	 l’umanità	 fosse	 penetrata	 in	 questa	 epoca	 profonda-
mente	materiale	senza	il	Cristianesimo,	le	sarebbe	stato	in	tal	caso	impossi-
bile	di	ritrovare	un	impulso	che	la	riconducesse	in	alto.	Se	non	vi	fosse	stato	
l’impulso	che	è	stato	impiantato	nell’umanità	per	mezzo	del	Cristo,	l’intiera	
umanità	 avrebbe	 dovuto	 cadere	 in	 decadenza,	 avrebbe	 dovuto	 unirsi	 alla	
materia	per	l’eternità;	essa	sarebbe	stata,	Come	si	dice	in	occultismo,	«presa	
dalla	 gravità	 della	materia»	 e	 gittata	 fuori	 della	 sua	 evoluzione.	 Così	 dob-
biamo	rappresentarci,	che	l’umanità,	nella	cultura	postatlantea,	discende	di	
un	 grado	 nella	materia;	 e,	 prima	 che	 arrivasse	 all’ultimo	 gradino,	 penetrò	
nell’umanità	l’altro	impulso,	che	spinge	di	nuovo	in	alto,	verso	la	direzione	
opposta.	 Questo	 fu	 l’impulso-Cristo;	 se	 esso	 avesse	 agito	 prima,	 l’umanità	
non	 sarebbe	 arrivata	 all’evoluzione	 materiale.	 Se	 fosse	 venuto	 durante	
l’epoca	paleo-indiana,	 l’umanità	sarebbe	stata	certo	compenetrata	dall’ele-
mento	 spirituale	 del	 cristianesimo,	 ma	 non	 sarebbe	 mai	 discesa	 tanto	 in	
basso	da	poter	produrre	tutto	ciò,	che	oggi	chiamiamo	la	cultura	esteriore	
Oisica.	Sembra	strano;	dire,	che	senza	il	cristianesimo	non	vi	sarebbero	oggi	
ferrovie,	 piroscaOi	 o	 vapori	 ecc.	 ma	 per	 colui	 che	 riconosce	 il	 nesso	 delle	
cose,	è	proprio	così.	Non	sarebbero	mai	scaturiti	dall’antica	epoca	di	civiltà	
indiana	questi	mezzi	di	civiltà.	Esiste	un	segreto	rapporto	fra	il	cristianesi-
mo	e	tutto	ciò	che	forma	oggi	il	cosiddetto	vanto	dell’umanità.	Il	fatto,	che	il	
cristianesimo	abbia	 aspettato	 Oino	 al	momento	giusto,	 ha	 reso	possibile	 la	
civiltà	 esteriore.	 E	 il	 fatto	 di	 essere	 venuto	 al	momento	 giusto	 ha	 dato	 la	
possibilità	a	coloro,	i	quali	si	uniscono	al	Principio-Cristo,	di	potersi	nuova-
mente	sollevare	dalla	materia.	Ma	poichè	il	cristianesimo	è	stato	accolto	con	
incomprensione,	 e	 stato	molto	materializzato.	 È	 stato	 talmente	poco	 com-
preso,	che	è	stato	esso	stesso	inteso	materialisticamente.	E	perciò,	in	un	de-
terminato	modo,	il	cristianesimo	ha	assunto	nel	corso	del	tempo	una	forma	
distorta	materialistica,	che	abbiamo	seguita	Oino	ai	nostri	giorni,	e	che	pos-
siamo	designare	come	un	secondo	periodo.	Invece	di	essere	compresa,	per	
esempio,	nel	suo	senso	più	elevato	spirituale,	l’Eucaristia	è	stata	materializ-
zata,	e	rappresentata	come	una	grossolana	trasformazione	della	sostanza.	E	
così	 potremmo	 citare	 esempi	 a	 centinaia,	 che	 il	 cristianesimo	 non	 è	 stato	

 170



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

compreso	 come	 fenomeno	 spirituale.	 Ora	 siamo	 arrivati	 a	 un	 dipresso	 al	
momento,	in	cui	termina	questo	secondo	periodo,	e	in	cui	l’umanità	neces-
sariamente	deve	ricollegarsi	col	cristianesimo	spirituale,	con	ciò	che	 il	cri-
stianesimo	 deve	 essere	 veramente,	 per	 attingerne	 il	 vero	 contenuto	 spiri-
tuale.	E	questo	si	veriOicherà	per	mezzo	dell’approfondimento	antroposoOico	
del	cristianesimo.	In	quanto	applichiamo	l’antroposoOia	al	cristianesimo,	se-
guiamo	la	necessità	storica	del	mondo	di	preparare	il	terzo	periodo	cristia-
no,	che	muove	incontro	alla	penetrazione	del	Manas	nella	sesta	epoca	di	cul-
tura.	Questo	sarà,	per	così	dire,	il	terzo	capitolo.	–	Il	primo	capitolo	è	il	tem-
po	del	preannunzio	del	cristianesimo	Oino	alla	comparsa	del	Cristo-Gesù	e	a	
poco	dopo.	Il	secondo	capitolo	è	la	più	profonda	penetrazione	dello	spirito	
umano	 nella	 materia,	 e	 la	 materializzazione	 del	 cristianesimo	 stesso;	 e	 il	
terzo	capitolo	deve	essere	la	comprensione	spirituale	del	cristianesimo,	per	
mezzo	 di	 un	 approfondimento	 antroposoOico	 di	 esso.	 È	 in	 corrispondenza	
con	 l’intiera	 evoluzione	 materialistica	 il	 fatto	 che	 un	 documento	 come	 il	
Vangelo	di	Giovanni	non	sia	stato	compreso	Oino	al	tempo	nostro.	Una	cultu-
ra	 materialistica,	 quale	 si	 è	 andata	 a	 poco	 a	 poco	 formando,	 non	 poteva	
comprendere	 completamente	 il	 Vangelo	 di	 Giovanni.	 La	 cultura	 spirituale,	
che	deve	iniziarsi	col	movimento	antroposoOico,	potrà	intendere	questo	do-
cumento	appunto	nella	sua	vera	forma	spirituale,	e	preparare	quanto	deve	
condurre	al	passaggio	alla	sesta	epoca	di	cultura.	

Per	colui	che	consegue	un’iniziazione	cristiana	o	rosicruciana	–	del	resto	
anche	per	colui	che	consegue	in	genere	un’iniziazione	qualsiasi	–	si	veriOica	
un	fenomeno	del	tutto	speciale.	Per	lui	le	cose	che	succedono	acquistano	un	
doppio	 signiOicato;	 di	 cui	 uno	 si	 esplica	 esteriormente	 nel	 mondo	 Oisico,	
mentre	per	mezzo	dell’altro	 le	cose	che	si	 svolgono	nel	mondo	 Oisico	sono	
degl’indizi	di	vasti	e	grandiosi	eventi	spirituali.	–	E	così	mi	comprenderete,	
se	ora	cercherò	di	descrivere	un	poco	l’impressione	che	a	una	determinata	
occasione	ha	avuto	colui,	il	quale	ha	scritto	il	Vangelo	di	Giovanni.	

Vi	 fu	 un	 evento	 speciale	 nel	 corso	 della	 vita	 del	 Cristo	 Gesù;	 e	 questo	
evento	si	veriOicò	sul	piano	Oisico.	Colui	che	lo	descrive	nel	senso	del	Vangelo	

 171



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

di	Giovanni	lo	espone	però	da	iniziato.	L’evento	rappresenta	perciò	per	lui	al	
contempo	anche	le	percezioni	e	le	esperienze	che	si	hanno	durante	un	atto	
di	 iniziazione.	RafOiguratevi	dunque	la	conclusione	ultima	di	un	atto	di	 ini-
ziazione.	

Per	tre	epoche	e	mezzo,	che	negli	antichi	tempi,	come	già	abbiamo	detto,	
erano	rappresentate	da	tre	giorni	e	mezzo,	l’iniziando	rimaneva	in	un	sonno	
letargico.	 Ogni	 giorno	 egli	 sperimentava	 qualcosa	 di	 nuovo	 riguardo	 ai	
mondi	 spirituali.	 Il	 primo	 giorno	 aveva	 delle	 esperienze	 ben	 determinate,	
che	gli	si	presentavano	come	eventi	nel	mondo	spirituale;	il	secondo	giorno	
ne	aveva	delle	altre,	il	terzo	delle	altre	ancora.	Allora	all’iniziando,	nella	lo-
calità	dove	si	trovava,	si	era	palesato	ciò	che	si	palesa	spiritualmente	sempre	
alla	 capacità	 chiaroveggente:	 cioè,	 l’avvenire	 dell’umanità.	 Se	 conosciamo	
gl’impulsi	 dell’avvenire	 possiamo	 inocularli	 nel	 presente	 e	 per	 tale	mezzo	
condurre	il	presente	incontro	all’avvenire.	

Rappresentatevi	il	veggente	di	quell’epoca;	egli	sperimentava	il	signiOicato	
spirituale	 del	 primo	 dei	 capitoli	 descritti,	 a	 cominciare	 dal	 punto	 dove	 ri-
suona	 il	 grido:	 «dirai	 al	 tuo	popolo:	 Io	 sono	 l’IO	SONO»,	 Oino	all’arrivo	del	
Messia.	Come	secondo	capitolo	sperimentava	la	discesa	del	Cristo	nella	ma-
teria.	Come	terzo	capitolo	sperimentava	come	l’umanità	venga	gradatamen-
te	 preparata	 ad	 accogliere	 lo	 Spirito	 o	 il	 Sè	 spirituale	 (Manas)	 nella	 sesta	
epoca.	Ed	egli	sperimentava	questo	in	una	condizione	di	preveggenza	astra-
le.	Egli	sperimentava	le	nozze	dell’umanità	con	lo	spirito.	Questa	è	una	espe-
rienza	importante,	che	l’umanità	può	portare	a	espressione	esteriore	soltan-
to	per	il	fatto,	che	il	Cristo	è	penetrato	nel	tempo,	nella	storia.	Prima,	l’uma-
nità	non	è	vissuta	in	una	fratellanza	che	fosse	frutto	dello	spirito	dischiusosi	
nell’interiorità,	e	in	cui	vi	è	pace	fra	uomo	e	uomo.	Prima,	esisteva	soltanto	
l’amore	materialmente	preparato	per	mezzo	della	consanguineità.	Quest’a-
more	si	sviluppa	a	poco	a	poco	in	amore	spirituale,	e	questo	amore	spiritua-
le	 penetra	 nell’interiorità.	 Come	 risultato	 Oinale	 del	 terzo	 capitolo	 dell’ini-
ziazione,	diciamo	dunque:	l’umanità	celebra	le	sue	nozze	con	il	Sè	spirituale	
o	Manas.	Questo	può	veriOicarsi	soltanto	quando	il	tempo	è	diventato	matu-

 172



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

ro	per	la	piena	attuazione	dell’impulso	del	Cristo.	Fintanto	che	questa	non	si	
è	veriOicata,	vale	il	rapporto	che	si	basa	sulla	parentela	del	sangue,	e	l’amore	
non	è	spirituale.	–	Ovunque	negli	antichi	documenti	viene	parlato	di	numeri,	
si	tratta	del	mistero	del	numero.	E	quando	leggiamo:	–	«Tre	giorni	dopo	vi	fu	
uno	sposalizio	in	Cana	di	Galilea...»	ogni	iniziato	sa,	che	questo	terzo	giorno	
ha	 uno	 speciale	 signiOicato.	 Che	 cosa	 signiOica?	 Lo	 scrittore	 del	 Vangelo	 di	
Giovanni	indica	qui,	che	non	si	tratta	soltanto	di	una	vera	esperienza,	ma	al	
contempo	di	una	grande,	possente	profezia.	Questo	 	 sposalizio	esprime	 le	
grandi	nozze	dell’umanità,	che	si	veriOicano	al	terzo	giorno	nell’iniziazione.	
Il	primo	giorno	si	palesava	ciò	che	si	svolge	nel	primo	periodo,	nel	passaggio	
dalla	terza	alla	quarta	epoca	di	civiltà;	il	secondo	giorno,	ciò	che	si	svolge	nel	
passaggio	 dalla	 quarta	 alla	 quinta	 epoca	 di	 civiltà;	 il	 terzo	 giorno,	 ciò	 che	
succede,	 quando	 l’umanità	 passerà	 dalla	 quinta	 alla	 sesta	 epoca	 di	 civiltà.	
Sono	questi	i	tre	giorni	dell’iniziazione.	E	l’Impulso-Cristo	ha	dovuto	aspet-
tare	Oino	al	terzo	momento,	prima	non	vi	era	un	tempo	in	cui	potesse	agire.	
Nel	Vangelo	di	Giovanni	viene	indicato	uno	speciale	rapporto	di	«me	e	te»,	
di	«noi	due».	Questo	è,	infatti,	ciò	che	vi	sta	scritto	e	non	la	versione	assur-
da:	«Che	cosa	ho	io	da	fare	con	te,	o	donna?»	Allorchè	la	madre	incita	il	Cri-
sto	a	compiere	 il	segno,	egli	dice:	«Non	è	per	anco	venuta	 la	mia	ora»,	per	
operare	in	fatto	di	nozze,	vale	a	dire,	per	radunare	gli	uomini.	Il	tempo	anco-
ra	è	di	là	da	venire.	Ora	agisce	ancora	e	continuerà	ad	agire	ciò	che	è	fondato	
sui	vincoli	del	sangue;	di	qui	l’accenno	ai	rapporti	fra	madre	e	Oiglio	in	occa-
sione	di	nozze.	Se	consideriamo	questi	documenti	a	questo	modo,	tutto	ciò	
che	vi	è	di	realmente	esteriore	emerge	da	uno	sfondo	importante	spirituale.	
Noi	guardiamo	in	una	profondità	abissale	della	vita	spirituale	quando	pene-
triamo	in	ciò	che	un	 iniziato,	come	 lo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni,	ha	
donato	all’umanità,	in	ciò	che	poteva	donarle	soltanto	per	il	fatto,	che	il	Cri-
sto	ha	inoculato	il	suo	impulso	nell’evoluzione	dell’umanità.	

Così	 abbiamo	visto	 che	queste	 cose	non	devono	essere	 interpretate	per	
mezzo	di	 vuota	 allegoria	o	 simbolismo,	ma	per	mezzo	della	 realtà	 astrale,	
che	l’iniziato	sperimenta.	Non	si	può	trattare	qui	di	una	esposizione	simbo-
lica,	ma	di	una	narrazione	di	ciò	che	sperimenta	l’iniziato.	Se	non	s’interpre-

 173



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

ta	a	questo	modo,	succede,	e	con	ragione,	che	coloro	che	stanno	fuori,	dico-
no	che	la	scienza	dello	Spirito	non	conduce	ad	altro	che	a	delle	esposizioni	
allegoriche.	Se	a	questo	passo	applichiamo	la	spiegazione	della	scienza	dello	
Spirito,	quale	ora	l’abbiamo	intesa,	impariamo	che	attraverso	tre	giorni	co-
smici	–	dalla	terza	alla	quarta,	dalla	quarta	alla	quinta,	e	dalla	quinta	alla	se-
sta	epoca	di	cultura,	–	 l’impulso-Cristo	opera	nell’umanità.	E	consideriamo	
questa	evoluzione,	nel	senso	del	Vangelo	di	Giovanni	in	modo,	che	diciamo:	
L’Impulso	del	Cristo	era	talmente	grande,	che	l’umanità	non	ne	ha	oggi	an-
cora	compreso	che	una	minima	parte,	e	che	soltanto	in	un	tempo	avvenire	
potrà	comprenderlo	appieno.	

 174



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

XI	-	L’iniziazione	Cristiana	

Se	vogliamo	far	convergere	tutte	le	osservazioni	di	questo	corso	verso	la	
comprensione	più	profonda	del	Vangelo	di	Giovanni,	verso	le	parole	«Padre	
e	Madre	di	Gesù»,	e	per	questa	via,	verso	l’essere	del	cristianesimo	nel	sen-
so,	 in	genere,	del	Vangelo	di	Giovanni,	dovremo	ora	 raccogliere	 i	materiali	
per	comprendere	il	concetto	di	madre	e	di	padre,	tanto	nel	suo	senso	spiri-
tuale,	quale	è	inteso	nel	Vangelo	di	Giovanni,	quanto	pure	nel	suo	vero	sen-
so.	Perchè	non	si	tratta	qui	di	interpretazioni	allegoriche	o	simboliche.	

Ora	dobbiamo	comprendere	anzitutto	ciò	che	signiOica	unirsi	con	i	mondi	
superiori	spirituali,	rendersi	pronti	ad	accogliere	i	mondi	superiori.	Occorre,	
a	tal	Oine,	esaminare	l’essenza	dell’iniziazione,	particolarmente	dal	punto	di	
vista	del	Vangelo	di	Giovanni.	Chi	è	un	iniziato?	

In	 tutti	 i	 tempi	dell’evoluzione	postatlantea	dell’umanità,	era	un	 iniziato	
colui	che	si	poteva	elevare	al	di	sopra	del	mondo	esteriore	Oisico-sensibile,	e	
che	poteva	avere	delle	esperienze	proprie,	delle	vicende	proprie	nei	mondi	
spirituali;	 che,	dunque,	 sperimentava	 il	mondo	spirituale,	 come	 l’uomo	at-
traverso	i	suoi	sensi	esteriori,	occhi,	orecchi,	ecc.	sperimenta	il	mondo	Oisi-
co-sensibile.	Un	iniziato	siffatto	è	anche	un	testimonio	dei	mondi	spirituali	e	
della	 loro	verità.	Ma	oltre	a	questo	vi	 è	ancora	qualcosa	di	 essenziale,	 che	
ogni	 iniziato	 si	 acquista	 durante	 l’iniziazione	 come	 una	 capacità	 speciale;	
egli,	cioè,	si	solleva	pure	al	di	sopra	dei	sentimenti	e	delle	sensazioni,	che	nel	
mondo	Oisico	sono,	non	soltanto	giustiOicati,	bensì	anche	profondamente	ne-
cessari,	ma	non	possono	esistere	allo	stesso	modo	nel	mondo	spirituale.	

Non	fraintendete	le	mie	parole	e	non	interpretatele,	come	se	l’iniziato,	in	
condizione	 di	 sperimentare	 oltre	 al	 mondo	 Oisico	 anche	 quello	 spirituale,	
dovesse	spogliarsi	di	tutti	gli	altri	sentimenti	e	sensazioni	umani,	che	hanno	
valore	qui	nel	mondo	Oisico,	e	sostituirli	con	altri	sentimenti	per	i	mondi	su-
periori.	Non	è	affatto	così.	Egli	non	cambia	gli	uni	per	gli	altri,	bensì	si	acqui-
sta	 gli	 uni	 oltre	 gli	 altri.	 Se	 da	 un	 canto	 l’uomo	deve	 spiritualizzare	 i	 suoi	

 175



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

sentimenti,	occorre	dall’altro	che	in	lui	siano	tanto	più	forti	quei	sentimenti,	
che	sono	utili	per	lavorare	nel	mondo	Oisico.	Sono	da	interpretarsi	in	questo	
senso,	quando	si	adoperano	per	l’iniziato,	 le	parole:	che	egli	deve,	sotto	un	
dato	 riguardo,	 essere	un	uomo	senza	patria.	Non	si	 tratta,	 che	egli	diventi	
menomamente	 estraneo	 alla	 sua	 patria	 e	 alla	 sua	 famiglia,	 Oinchè	 vive	 nel	
mondo	Oisico;	quelle	parole	hanno	tutt’al	più	 il	senso,	che	adottando	i	sen-
timenti	che	corrispondono	al	mondo	spirituale,	i	sentimenti	del	mondo	Oisi-
co	ne	diventeranno	meglio	e	più	Oinemente	elaborati.	Senza	questa	premes-
sa	nessuno,	nel	vero	senso	della	parola,	può	conseguire	l’iniziazione.	Essere	
un	«uomo	senza	patria»	signiOica:	che	 l’uomo	non	deve	sviluppare	speciali	
simpatie	nel	mondo	spirituale,	 simili	a	quelle	 speciali	 simpatie	che	egli	ha	
qui	nel	mondo	Oisico	per	singole	speciali	ragioni	o	rapporti	speciali.	–	Il	sin-
golo	uomo	nel	mondo	Oisico	appartiene	a	questo	o	a	quel	popolo	e	famiglia,	
a	questa	o	a	quella	comunità	dello	Stato	–	e	sta	bene.	Non	occorre	che	egli	
perda	queste	relazioni,	che	qui	gli	sono	necessarie.	Ma	se	egli	volesse	appli-
care	 questi	 sentimenti	 nel	mondo	 spirituale,	 porterebbe	 seco	 un	 pessimo	
corredo	in	quel	mondo,	poichè	in	esso	non	si	tratta	di	sviluppare	una	qual-
siasi	simpatia	per	qualche	cosa,	bensì	di	 lasciare	che	tutto	agisca	su	di	noi	
obiettivamente,	secondo	il	valore	insito	all’oggetto	stesso.	Si	potrebbe	anche	
dire,	se	 tutti	comprendessero:	 l’iniziato	deve	essere	un	uomo	obiettivo	nel	
pieno	senso	della	parola.	

Ora,	per	mezzo	della	sua	evoluzione	sulla	nostra	Terra,	l’umanità	è	appun-
to	 uscita	 da	 una	 condizione	 collegata	 con	 l’antica	 coscienza	 crepuscolare	
chiaroveggente	in	cui	si	trovava	senza	patria.	Abbiamo	veduto	che	l’umanità	
discese	dalle	sfere	spirituali	nel	mondo	Oisico.	Nelle	sfere	spirituali	origina-
rie	non	esistevano	patriottismo	o	sentimenti	simili.	Quando	gli	uomini	sce-
sero	dalle	 sfere	spirituali,	popolarono	qua	e	 là	varie	parti	della	Terra;	e	 in	
queste	varie	 località	 i	singoli	gruppi	umani	nelle	diverse	regioni	divennero	
un	calco	delle	 regioni	 stesse.	Non	crediate	 che	 il	negro	 sia	divenuto	negro	
soltanto	per	ragioni	 interiori,	ma	è	divenuto	negro	anche	per	adattamento	
alla	regione	della	Terra,	che	egli	abitava,	e	dei	bianchi	si	può	dire	lo	stesso.	E	
come	le	grandi	differenze	nei	riguardi	del	colore	e	della	razza,	così	pure	le	

 176



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

piccole	differenze	fra	le	varie	individualità	etniche	sono	nate,	perchè	l’uomo	
ha	preso	qualcosa	dal	suo	rapporto	col	proprio	ambiente.	Questo	si	 ricon-
nette	però	pure	 con	 la	 specializzazione	dell’amore	 sulla	Terra.	Per	 il	 fatto,	
che	gli	uomini	sono	diventati	dissimili	fra	loro,	l’amore	venne	a	tutta	prima	
a	esistere	nelle	piccole	 comunità.	 Soltanto	a	poco	a	poco,	dalle	piccole	 co-
munità	 gli	 uomini	 si	 possono	 evolvere	 a	 una	 grande	 comunità	 di	 amore,	
quale	 si	 svilupperà	 appunto	 per	mezzo	dell’inoculazione	del	 Sè	 spirituale.	
L’iniziato	 ha	 dovuto	 così,	 in	 certo	modo,	 prevedere	 come	 l’evoluzione	del-
l’umanità	spinga	nuovamente	a	superare	tutti	gli	ostacoli,	a	gittar	ponti	su	
tutte	le	barriere,	a	formare	la	grande	pace,	la	grande	armonia	e	fratellanza.	
L’iniziato,	 nella	 sua	 mancanza	 di	 patria,	 deve	 a	 priori	 sempre	 accogliere	
germi	da	ogni	parte	in	ugual	modo	per	il	grande	amore	fraterno.	Questo	ve-
niva	accennato	simbolicamente	negli	antichi	tempi	con	la	descrizione	delle	
numerose	peregrinazioni	degl’iniziati,	per	esempio,	di	Pitagora.	Perchè	ve-
nivano	descritte	quelle	peregrinazioni?	Perchè	con	i	sentimenti,	che	veniva-
no	 elaborati	 entro	 la	 comunità	 interiore,	 l’iniziato	 divenisse	 obiettivo	 di	
fronte	 a	 tutto.	 Ora	 la	missione	 del	 cristianesimo	 è	 di	 estendere	 all’intiera	
umanità	questo	impulso	alla	fratellanza,	che	operava	sempre	come	singolo	
impulso	nell’iniziato.	 Consideriamo	ora	questa	profondissima	 idea	del	 cri-
stianesimo,	che	il	Cristo	è	lo	Spirito	della	Terra,	e	che	la	Terra	è	il	corpo	o	la	
veste	del	Cristo.	E	accettiamola	letteralmente:	perchè	abbiamo	detto,	che	di	
un	documento,	quale	è	il	Vangelo	di	Giovanni,	ogni	singola	parola	deve	esse-
re	pesata	 sulla	bilancetta.	Che	 cosa	 ci	 viene	 comunicato	 riguardo	alla	 «ve-
ste»	della	Terra,	quando	osserviamo	l’evoluzione?	Ci	vien	detto	che	questa	
veste	della	Terra,	 vale	 a	dire,	 le	parti	 solide	della	Terra,	 vennero	anzitutto	
spartite.	Chi	si	impossessò	di	una	parte,	chi	dell’altra,	una	cosa	appartenne	
ad	 uno,	 l’altra	 all’altro.	 Col	 possesso,	 con	 l’allargamento	 della	 personalità,	
per	mezzo	dell’appropriazione	della	proprietà,	è	così	che,	sotto	un	certo	ri-
guardo,	è	stata	spartita	nel	corso	del	tempo	la	veste	che	porta	il	Cristo,	che	
porta	 lo	 Spirito	 della	 Terra.	 Una	 sola	 cosa	 non	 poteva	 essere	 spartita,	ma	
apparteneva	 a	 tutti,	 ed	 è	 l’involucro	 aereo	 che	 sta	 attorno	 alla	Terra.	 E	da	
questo	involucro	di	aria,	come	ci	viene	indicato	nel	mito	del	Paradiso,	venne	

 177



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

inspirato	nell’uomo	il	sofOio	di	vita;	con	ciò	abbiamo	il	primo	germe	dell’Io	
nel	corpo	Oisico.	L’aria	non	può	essere	ripartita.	Vediamo	ora	se	colui,	che	ci	
dà	 la	descrizione	più	profonda	del	cristianesimo,	accenni	a	questo	in	qual-
che	modo:	«Si	divisero	tra	loro	le	sue	vesti,	ma	la	tonaca	non	la	divisero».	

Avete	qui	le	parole,	che	vi	dànno	la	spiegazione	che	la	Terra,	come	un	Tut-
to,	col	suo	involucro	aereo,	è	la	veste	e	la	tonaca	del	Cristo.	La	veste	del	Cri-
sto	è	stata	ripartita	in	continenti	e	in	regioni;	non	così	la	tonaca.	L’aria	non	è	
stata	divisa,	essa	appartiene	a	tutti	in	comune.	È	il	simbolo	esteriore	mate-
riale	per	l’amore	che	circonda	la	sfera	terrestre	e	che	si	realizzerà	più	tardi.	

E	 sotto	 molti	 altri	 riguardi	 il	 cristianesimo	 dovrà	 condurre	 gli	 uomini,	
come	umanità,	ad	accogliere	alcunchè	dell’antico	principio	dell’iniziazione.	
Se	vogliamo	comprendere	questo,	dovremo	caratterizzare	l’iniziazione.	Per	
noi	basterà	considerare	l’essenza	dei	tre	principali	tipi	di	iniziazione:	l’anti-
ca	iniziazione	della	Yoga,	la	vera	speciOica	iniziazione	cristiana,	e	quella,	che	
veramente	 è	 assolutamente	 adatta	 all’uomo	 attuale,	 cioè,	 l’iniziazione	 cri-
stiana	rosicruciana.	E	ora	vogliamo	descrivere	quale	sia	il	principio	dell’ini-
ziazione,	comune	a	tutte	le	tre	forme	di	iniziazione;	ciò	che	è,	e	ciò	che	rap-
presenta.	

In	quale	modo	diventa	un	uomo	capace	di	guardare	nei	mondi	spirituali?	
Orbene,	per	mezzo	di	che	siete	divenuti	capaci	di	percepire	il	mondo	Oisico?	
Il	corpo	Oisico	ha	per	questo	degli	organi	sensori	appositi.	Se	risalite	molto	
indietro	 nell’evoluzione	 dell’umanità,	 vedrete,	 che	 in	 tempi	 primordiali	
l’uomo	non	aveva	ancora	occhi	per	vedere,	nè	orecchie	per	udire	nel	mondo	
Oisico,	 ma	 che	 tutti	 questi	 erano	 ancora	 «organi	 indifferenziati,	 generici»,	
come	dice	Goethe.	A	prova	di	questo	riOlettete,	come	certi	animali	 inferiori	
abbiano	ancora	questi	organi	non	differenziati,	 In	certi	animali	 inferiori	vi	
sono	dei	punti,	per	i	quali	possono	distinguere	soltanto	la	luce	e	l’oscurità.	E	
da	questi	 organi	 indifferenziati	 si	 sono	 andati	 a	 poco	 a	poco	plasmando	e	
formando	 gli	 occhi	 e	 le	 orecchie	 attuali.	 Questa	 speciOicazione	 è	 stata	 im-
pressa	 ed	 elaborata	nella	 sostanza	plastica	del	 corpo	 Oisico.	 E	 in	 quanto	 il	
vostro	occhio	è	stato	modellato,	è	sorto	per	voi	il	mondo	Oisico	dei	colori;	in	

 178



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

quanto	il	vostro	orecchio	è	stato	modellato,	è	sorto	il	mondo	Oisico	dei	suoni.	
Nessuno	ha	diritto	di	dire,	che	un	mondo	non	è	reale;	può	dire	soltanto:	«io	
non	 lo	percepisco».	Perchè	vedere	 il	mondo	Oisico	nel	vero	senso	signiOica:	
«io	ho	organi,	per	percepirlo».	Si	può	dire:	«conosco	soltanto	questo	o	quel	
mondo»,	 ma	 non	 è	 permesso	 dire:	 «non	 dò	 valore	 al	 mondo,	 che	 l’altro	
vede».	Perchè	colui,	che	parla	così,	pretende	niente	meno	che	anche	gli	altri	
non	 debbano	 percepire	 che	 ciò	 che	 percepisce	 lui;	 egli	 pretende	 autorita-
riamente	che	debba	aver	valore	soltanto	ciò	che	egli	vede.	Se	qualcuno	oggi	
si	presenta	e	dice:	«questa	è	una	fantasticheria	teosoOica,	non	esiste	ciò	che	i	
teosoOi	s’immaginano»,	questo	dimostra	soltanto,	che	egli	e	i	suoi	simili	non	
percepiscono	 tali	 mondi.	 Ci	 poniamo	 dal	 punto	 di	 vista	 affermativo	 della	
cosa.	Ma	chi	fa	valere	soltanto	ciò	che	egli	percepisce,	non	soltanto	esige	che	
si	ammetta	quello	che	egli	sa,	ma	di	autorità	vuole	giudicare	di	ciò	che	egli	
non	sa.	Non	vi	ha	peggiore	intolleranza	di	quella	opposta	oggidì	dalla	scien-
za	ufOiciale	 alla	 scienza	dello	 Spirito,	 ed	 essa	diventerà	 ancora	peggiore	di	
quel	che	prima	non	sia	mai	stata;	si	presenta	sotto	le	più	diverse	forme.	Gli	
uomini	non	sono	punto	coscienti	di	dire	qualcosa,	che	non	potrebbero	affat-
to	 dire.	 In	molte	 riunioni,	 costituite	 da	 buonissimi	 cristiani,	 si	 può	 sentir	
dire:	«gli	antroposoOi	discorrono	di	un	insegnamento	occulto	cristiano,	ma	il	
cristianesimo	non	ha	bisogno	di	nessun	insegnamento	occulto;	perchè	deve	
valere	 soltanto	 ciò	 che	 la	mente	 semplice	e	 ingenua	può	percepire	e	 com-
prendere»;	il	che	naturalmente	signiOica	soltanto	ciò	che	egli,	colui	appunto	
che	 parla,	 può	 percepire	 e	 comprendere.	 Egli	 esige,	 dunque,	 che	 nessuno	
percepisca	 o	 comprenda	 qualcosa	 di	 diverso	 da	 lui.	 L’infallibilità	 del	 Papa	
non	viene,	e	con	ragione,	ammessa	in	tali	riunioni	cristiane.	Ma	l’infallibilità	
della	propria	persona	viene	oggi	(anche	dai	cristiani)	largamente	rivendica-
ta.	 L’antroposoOia	 viene	 combattuta	 dal	 punto	 di	 vista	 del	 Papato,	mentre	
ognuno	 erige	 sè	 stesso	 a	 una	 specie	 di	 piccolo	 Papa.	 Se	 riOlettiamo	 che	 il	
mondo	Oisico	sensibile	esiste	per	noi	per	il	fatto	che	i	singoli	organi	sono	sta-
ti	cesellati	nel	corpo	Oisico,	non	sembrerà	neppure	strano	dire:	la	percezione	
in	un	mondo	superiore	dipende	dal	fatto,	che	negli	arti	superiori	dell’entità	
umana,	nel	corpo	eterico	e	nel	corpo	astrale,	vengono	costruiti	siffatti	orga-

 179



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

ni	superiori.	Il	corpo	Oisico	è	già	provveduto	oggi	a	quel	modo	dei	suoi	orga-
ni,	il	corpo	eterico	e	quello	astrale	non	ne	sono	ancora	provveduti;	gli	organi	
devono	essere	in	essi	ancora	scolpiti.	Quando	vi	saranno	scolpiti,	sorgerà	ciò	
che	si	chiama	la	percezione	nei	mondi	superiori.	

Parleremo	ora	del	modo	di	costruire	questi	organi	nel	corpo	eterico	e	in	
quello	astrale.	Abbiamo	detto,	che	presso	colui	che	aspira	all’iniziazione	e	la	
consegue,	gli	organi	superiori	vengono	modellati.	Come	si	veriOica	questo?	Si	
tratta	di	agire	sul	corpo	astrale	dell’uomo,	là	dove	lo	si	può	trovare	nella	sua	
purezza.	Mentre	il	corpo	astrale	nello	stato	diurno	di	veglia	sta	immerso	nel	
corpo	Oisico,	le	forze	di	quest’ultimo	agiscono	sul	corpo	astrale;	esso	perciò	
non	è	libero,	ma	segue	ciò	che	vuole	il	corpo	Oisico	e	non	è	possibile	agire	su	
di	lui.	Si	può	esercitare	un’azione	sul	corpo	astrale,	lo	si	può	modellare	sol-
tanto	durante	il	sonno,	quando	sta	fuori	del	corpo	Oisico.	Il	corpo	astrale	di	
un	 uomo	 può	 conseguire	 l’elaborazione	 dei	 suoi	 organi	 sensori	 superiori,	
soltanto	se	questi	si	scolpiscono	in	esso,	mentre,	durante	il	sonno,	sta	fuori	
del	corpo	Oisico.	Ma	non	ci	si	può	affaccendare	attorno	a	un	uomo	dormien-
te;	non	sarebbe	possibile	con	l’uomo	odierno,	se	ciò	che	gli	succede	deve	es-
sere	da	lui	percepito.	Se	lo	avete	in	stato	d’incoscienza,	non	può	percepire.	
Sembra	esservi	qui	una	contradizione,	perchè	il	corpo	astrale	non	è	coscien-
te	del	suo	rapporto	con	il	corpo	Oisico,	mentre	l’uomo	dorme.	Ma	indiretta-
mente	 questa	 difOicoltà	 viene	 superata,	 perchè	 durante	 la	 veglia	 diurna	 si	
agisce	sul	corpo	Oisico,	di	guisa	che	le	impressioni	che	il	corpo	Oisico	riceve	
durante	la	veglia	diurna	permangono	nel	corpo	astrale,	quando	questo	si	ri-
tira	dal	corpo	Oisico.	Proprio	come	di	solito	le	impressioni	che	il	corpo	astra-
le	riceve	dal	mondo	Oisico	circostante	s’imprimono	in	esso,	così	occorre	de-
terminare	nel	corpo	Oisico	qualcosa	di	ben	speciOico,	afOinchè	s’imprima	nel	
corpo	 astrale	 e	 poi	 venga	 elaborato	 in	 modo	 adeguato.	 Questo	 succede	
quando	l’uomo	non	s’immerge,	come	generalmente	è	il	caso,	completamen-
te	nella	vita	ordinaria,	 lasciandosi	 invadere	dalle	 impressioni	che	vengono	
da	ogni	parte,	ma	per	mezzo	di	una	disciplina	metodica	prende	in	mano	la	
propria	vita	interiore.	Questo	si	chiama	meditazione,	concentrazione	o	con-
templazione.	Sono	esercizi	prescritti	nelle	diverse	scuole,	con	altrettanta	se-

 180



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

verità	 come	 le	 indagini	 microscopiche	 ecc.	 nei	 laboratori.	 Se	 un	 uomo	 fa	
quegli	esercizi,	essi	agiscono	su	di	lui	con	tale	intensità,	che	il	corpo	astrale,	
quando	 scivola	 fuori	durante	 il	 sonno,	 si	 trasforma	plasticamente.	Proprio	
come	la	spugna:	Oinchè	la	tengo	in	mano	si	adatta	alla	forma	della	mano,	ma	
non	appena	la	abbandono	si	forma	di	nuovo	secondo	le	forze	che	in	essa	ri-
siedono;	ugualmente	succede	al	corpo	astrale;	quando	nel	sonno	esce	dalla	
corporeità,	segue	le	forze	astrali	che	in	esso	stanno	riposte.	–	Così	durante	la	
veglia	di	giorno	occorre	eseguire	quelle	pratiche	spirituali,	per	mezzo	delle	
quali	il	corpo	astrale	si	plasma	durante	la	notte	in	modo	da	formare	gli	or-
gani	per	la	percezione	superiore.	

Ora	si	può	disporre	questa	meditazione	in	tre	modi.	Si	può	tenere	in	mag-
gior	 conto	 il	 pensiero	 come	materia	 prima,	 ciò	 che	 si	 chiama	 elementi	 di	
saggezza,	elementi	puri	di	pensiero.	Questa	è	la	disciplina	della	Yoga,	che	la-
vora	principalmente	con	l’elemento	del	pensiero,	con	la	contemplazione.	Si	
può	però	anche	agire	soprattutto	sul	sentimento,	per	mezzo	di	una	speciale	
elaborazione	di	esso;	questa	è	la	direzione	speciOicamente	cristiana.	Si	può	
agire	anche	con	la	combinazione	del	sentimento	e	della	volontà;	questo	è	il	
metodo	 cristiano-rosicruciano.	 Esaminare	 la	 Yoga	 ci	 condurrebbe	 troppo	
lontano;	non	avrebbe	del	resto	nessun	rapporto	col	Vangelo	di	Giovanni.	In	
quanto	alla	 iniziazione	speciOicamente	cristiana	ci	renderemo	conto	su	che	
cosa	è	basata.	Dovete	considerare	che	un	uomo,	nella	cerchia	odierna	della	
società,	 difOicilmente	 potrebbe	 effettuare	 questa	 iniziazione.	 Essa	 richiede	
un	 temporaneo	 isolamento	 dell’uomo.	Ma	 il	metodo	 rosicruciano	 vi	 è	 ap-
punto,	perché	l’uomo,	senza	trascurare	i	suoi	doveri,	possa	elevarsi	col	suo	
lavoro	nei	mondi	 superiori.	 Possiamo	però	 renderci	 completamente	 conto	
anche	di	ciò,	che	vale	come	principio	informatore	dell’iniziazione	cristiana.	

Questo	 metodo	 d’iniziazione	 lavora	 esclusivamente	 col	 sentimento	 e	 vi	
dovrò	citare	sette	stadii	di	sentimento,	sette	gradi	di	sentimento,	attraverso	
l’esperienza	 dei	 quali	 si	 esercita	 una	 inOluenza	 tale	 sul	 corpo	 astrale,	 che	
questo	 sviluppa	 durante	 la	 notte	 i	 suoi	 organi.	 Rendiamoci	 ora	 conto	 di	
come	il	discepolo	cristiano	debba	vivere	per	poter	percorrere	questi	stadii.	

 181



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Il	primo	gradino	è	quello	che	si	chiama	«la	 lavanda	dei	piedi».	Viene	detto	
allora	dal	maestro	al	discepolo:	«Guarda	la	pianta.	Essa	ha	radici	nel	terreno,	
il	 terreno	minerale	 è	 un	 essere	 inferiore	 alla	 pianta.	 Se	 la	 pianta	 potesse	
rappresentarsene	 l’essere,	 dovrebbe	 dire	 al	 terreno:	 «sono	 veramente	 un	
essere	superiore	a	te,	ma	se	tu	non	ci	fossi,	io	non	potrei	esistere;	perché	da	
te,	 oh	 terreno,	 traggo	 per	 la	 maggior	 parte	 il	 mio	 nutrimento!»	 –	 E	 se	 la	
pianta	potesse	trasmutare	questo	in	sentimenti,	dovrebbe	inchinarsi	davan-
ti	alla	pietra	e	dire:	«m’inchino	dinanzi	a	te,	oh	pietra,	essere	inferiore,	per-
chè	a	te	debbo	la	mia	esistenza!»	E	se	saliamo	all’animale,	questo	dovrebbe	
comportarsi	in	egual	modo	verso	la	pianta,	e	dire:	sono	bensì	superiore	alla	
pianta,	ma	 devo	 a	 questo	 regno	 inferiore	 la	mia	 esistenza!	 E	 se	 in	 questo	
modo	saliamo	più	 in	alto	 Oino	all’uomo,	allora	ognuno	che	è	 situato	più	 in	
alto	sulla	scala	sociale	dovrebbe	inchinarsi	verso	il	gradino	inferiore,	e	dire:	
Vado	debitore	al	gradino	inferiore	della	mia	esistenza!	–	E	così	si	può	salire	
Oino	al	Cristo-Gesù.	I	dodici	che	lo	circondano,	sono	a	un	grado	inferiore	di	
lui,	ma	come	la	pianta	si	evolve	dalla	pietra,	così	il	Cristo-Gesù	cresce	fuori	
dai	 dodici.	 Egli	 s’inchina	 ai	 dodici	 e	 dice:	 –	 devo	 a	 voi	 la	mia	 esistenza!	 –
Quando	il	maestro	aveva	spiegato	questo	al	discepolo,	gli	diceva:	«Devi	de-
dicarti	durante	varie	settimane	a	questo	sentimento	cosmico,	che	ciò	che	è	
superiore	deve	inchinarsi	a	ciò	che	è	inferiore;	e	quando	lo	avrai	formato	in	
te	 completamente,	 sperimenterai	 un	 sintomo	 interiore	 e	 uno	 esteriore!»	
Questi	non	rappresentano	ancora	nulla	di	essenziale,	ma	mostrano	soltanto,	
che	il	discepolo	si	è	esercitato	abbastanza.	

Quando	il	corpo	Oisico	aveva	in	tal	modo	sufOicientemente	subito	l’inOluen-
za	dell’anima,	ciò	gli	si	palesava,	come	sintomo	esteriore,	in	un	senso,	come	
se	dell’acqua	lambisse	i	suoi	piedi,	Questo	è	un	sentimento	reale!	E	un	altro	
sentimento	reale	è	quello	della	poderosa	visione	che	gli	si	palesa	nell’astra-
le,	la	visione	della	lavanda	dei	piedi,	del	chinarsi	del	Sè	superiore	al	Sè	infe-
riore.	 In	 quella,	 l’uomo	 sperimenta	 nell’astrale	 ciò	 che	 si	 trova	 descritto	
come	fatto	storico	nel	Vangelo	di	Giovanni.	

 182



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Il	 secondo	gradino	 consiste	nel	dire	al	discepolo:	 «Devi	 sviluppare	 in	 te	
anche	un	altro	sentimento.	Devi	rappresentarti	come	se	ogni	possibile	dolo-
re	 e	 sofferenza	 del	mondo	 ti	 si	 avvicinasse,	 devi	 sentire,	 come	 se	 tu	 fossi	
esposto	all’imperversare	di	ogni	possibile	ostacolo	–	e	devi	immedesimarti	
nel	sentimento,	che	occorre	tenerti	saldo,	quand’anche	tutte	 le	miserie	del	
mondo	 ti	 piombassero	 addosso».	 Allora	 si	 veriOicano,	 se	 il	 discepolo	 si	 è	
esercitato	abbastanza,	altri	due	sintomi:	primo:	un	sentimento,	come	se	egli	
venisse	colpito	da	 tutte	 le	parti;	 secondo:	 in	una	visione	astrale	gli	appare	
«la	Flagellazione».	Io	racconto	qualcosa,	che	centinaia	di	uomini	hanno	spe-
rimentato	 e	 per	 mezzo	 di	 cui	 hanno	 conseguito	 la	 capacità	 di	 salire	 nei	
mondi	spirituali.	

Al	 terzo	 gradino	 il	 discepolo	deve	 rappresentarsi,	 che	 ciò	 che	 egli	 ha	di	
più	sacro,	ciò	che	difenderebbe	con	tutto	il	suo	Io,	venga	coperto	di	vituperi	
e	di	beffe.	Egli	deve	dirsi:	«Qualsiasi	cosa	avvenga,	devo	tenermi	saldo	e	di-
fendere	ciò	che	mi	è	sacro».	–	Quando	si	è	familiarizzato	con	quell’idea	sente	
come	delle	punture	nella	testa	e	sperimenta	la	visione	astrale	della	corona-
zione	di	spine.	Occorre	ripetere,	che	i	sintomi	non	hanno	importanza	per	sè	
stessi,	 ma	 essi	 si	 presentano	 come	 risultato	 degli	 esercizi.	 E	 viene	 anche	
provveduto,	afOinchè	non	vi	possa	essere	quistione	di	suggestione	e	di	auto-
suggestione.	

Il	 quarto	 stadio	 è	 quello,	 in	 cui	 il	 discepolo	 diviene	 nel	 suo	 sentimento	
estraneo	 al	 proprio	 corpo	 come	 si	 trattasse	 di	 un	 oggetto	 esteriore,	 per	
esempio,	di	un	pezzo	di	legno,	e	non	dice	più:	«Io»	del	proprio	corpo.	Questo	
sentimento	deve	divenire	talmente	naturale,	che	egli	dica:	«Io	porto	meco	in	
giro	il	mio	corpo,	come	porto	in	giro	la	mia	veste!»	Egli	non	collega	più	il	suo	
Io	con	il	proprio	corpo.	Si	veriOica	qualcosa	allora,	che	si	chiama	la	prova	del	
sangue.	Ciò	che	in	molti	casi	può	essere	uno	stato	di	malattia,	in	questo	caso,	
poichè	tutto	ciò	che	è	malaticcio	viene	eliminato,	è	un	risultato	della	medi-
tazione.	Ai	piedi,	alle	mani	e	al	costato	destro	si	palesano	le	cosidette	stim-
mate:	e	come	sintomo	interiore	il	discepolo	ha	la	visione	astrale	«della	cro-
ciOissione».	

 183



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Possiamo	 descrivere	 soltanto	 brevemente	 il	 quinto,	 il	 sesto	 e	 il	 settimo	
grado	di	sentimento.	Il	quinto	consiste	in	ciò	che	si	chiama	«la	morte	misti-
ca».	Per	mezzo	dei	sentimenti	che	si	fanno	sperimentare	al	discepolo	a	que-
sto	gradino,	egli	sperimenta	qualcosa,	che	gli	si	presenta	in	modo,	come	se	a	
un	tratto	si	stendesse	una	tenda	nera	su	tutto	ciò	che	è	Oisicamente	visibile,	
come	 se	 tutto	 sparisse.	 Questo	momento	 è	 importante	 anche	 per	 qualche	
cosa	d’altro,	 che	bisogna	aver	 sperimentato,	 se	 si	vuol	penetrare	nella	 ini-
ziazione	cristiana	nel	vero	senso	della	parola.	Si	sperimenta	allora,	che	ci	si	
può	 immergere	nei	 sostrati	del	male,	del	dolore	e	della	sofferenza.	E	 tutto	
ciò	che	di	malvagio	vive	nel	fondo	dell’anima	umana,	lo	si	può	assaporare,	se	
si	discende	nell’inferno.	Questa	è	la	«discesa	nell’inferno».	Quando	questo	è	
stato	sperimentato,	la	tenda	nera	si	squarcia	–	e	si	apre	la	vista	nel	mondo	
spirituale.	

Il	sesto	grado	è	ciò	che	si	chiama	«la	sepoltura	e	la	risurrezione».	Questo	è	
il	gradino,	in	cui	il	discepolo	si	sente	tutt’uno	con	l’intiero	corpo	della	Terra;	
si	sente	come	posto	dentro	e	facente	parte	dell’intiero	pianeta	terrestre.	La	
sua	vita	si	è	allargata	a	vita	planetaria.	Il	settimo	sentimento	non	si	può	de-
scrivere	con	parole;	lo	potrebbe	descrivere	soltanto	chi	fosse	in	condizione	
di	pensare	senza	 lo	strumento	del	cervello	 Oisico	–	e	per	questo	non	esiste	
nessun	linguaggio,	perchè	il	nostro	non	ha	espressioni	adatte	che	per	il	pia-
no	 Oisico.	 Si	 può	 pertanto	 soltanto	 accennare	 a	 questo	 gradino.	 Esso	 tra-
scende	 tutto	 ciò	 di	 cui	 l’uomo	 possa	 in	 genere	 farsi	 un’idea.	 Lo	 si	 chiama	
«l’Ascensione	 celeste»,	 la	 completa	 assunzione	 nel	 mondo	 spirituale.	 Qui	
termina	la	scala	dei	sentimenti,	in	cui	il	discepolo	deve	immergersi	durante	
la	veglia	diurna	in	completo	raccoglimento	interiore.	Quando	il	discepolo	si	
è	dedicato	a	queste	esperienze,	esse	agiscono	con	tale	forza	sul	corpo	astra-
le,	che	si	 formano	di	notte	gli	organi	sensori	 interiori,	 si	 formano	plastica-
mente.	Nell’iniziazione	rosicruciana	non	viene	percorsa	questa	scala	sette-
naria	di	sentimenti,	ma	l’azione	di	cui	appunto	abbiamo	parlato	è	la	mede-
sima.	

 184



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Vedete	 così,	 che	 si	 tratta	 nell’iniziazione	 di	 esercitare	 un’inOluenza	 sul	
corpo	astrale	indirettamente,	per	mezzo	delle	esperienze	diurne,	e	in	modo,	
che	quando,	di	notte,	esso	è	completamente	libero,	dia	a	sè	stesso	una	nuova	
Oigura	plastica.	–	Quando,	come	essere	astrale,	l’uomo	ha	dato	a	sè	stesso	in	
quel	 modo	 una	 Oigura	 plastica,	 il	 corpo	 astrale	 è	 diventato	 veramente	 un	
nuovo	arto	essenziale	dell’uomo.	Esso	è	allora	completamente	compenetra-
to	di	Manas,	o	Sè	spirituale.	

Quando	ora	il	corpo	astrale	è	organizzato	in	questo	modo,	importa	che	ciò	
che	plasticamente	è	stato	così	formato	in	esso,	venga	portato	anche	dentro	
al	 corpo	 eterico.	 Proprio	 allo	 stesso	modo	 come,	 premendo	 con	 un	 sigillo	
sulla	ceralacca,	il	nome	inciso	sul	sigillo,	oltre	che	su	di	esso,	rimane	impres-
so	anche	sulla	ceralacca,	così	occorre	che	il	corpo	astrale	s’immerga	nel	cor-
po	 eterico	 e	 imprima	 ciò	 che	 ormai	 possiede,	 in	 quest’ultimo.	 L’interiore	
processo,	l’interiore	elaborazione	del	corpo	astrale	è	uguale	in	tutti	i	metodi	
d’iniziazione.	È	soltanto	nel	modo	di	dar	l’impronta	al	corpo	eterico,	che	si	
differenziano	 i	 singoli	 metodi.	 Di	 questa	 differenza	 parleremo	 domani,	 e	
mostreremo	quale	divario	vi	sia	fra	i	tre	metodi	dell’iniziazione,	che	nel	cor-
so	dell’epoca	postatlantea	sono	risultati	essere	i	più	profondi	impulsi	di	evo-
luzione	–	e	quale	sia	in	genere	il	valore	dell’iniziazione	per	l’evoluzione	del-
l’umanità.	Allora	ci	diventeranno	completamente	chiare	anche	quelle	parti	
del	Vangelo	di	Giovanni,	delle	quali	ancora	non	abbiamo	potuto	parlare.	

 185



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

XII	-	L’essere	della	Vergine	SoNia	e	dello	Spirito	Santo	

Ieri	siamo	giunti	Oino	a	parlare	di	quel	mutamento	che,	con	la	meditazio-
ne,	la	concentrazione	e	gli	altri	esercizi	prescritti	dai	diversi	metodi	d’inizia-
zione,	si	veriOica	nel	corpo	astrale	dell’uomo.	Abbiamo	visto	che,	per	virtù	di	
questi	 esercizi,	 il	 corpo	 astrale	 viene	 elaborato	 in	modo	da	 acquistarsi	 gli	
organi,	 che	 ad	 esso	occorrono	per	 vedere	nei	mondi	 superiori;	 e	 abbiamo	
detto,	che	Oino	a	questo	punto	–	sebbene	gli	esercizi	si	adeguino	completa-
mente	alle	diverse	rispettive	epoche	di	civiltà	–	 il	principio	su	cui	è	basata	
l’iniziazione	è	 tuttavia	ovunque	 il	medesimo.	Una	differenza	 fondamentale	
comincia	a	determinarsi	soltanto,	quando	si	rende	necessaria	la	presenza	di	
un	elemento	nuovo.	Perchè,	 infatti,	 l’uomo	possa	veramente	penetrare	con	
lo	 sguardo	nei	mondi	 superiori,	occorre	che	ciò,	 che	 in	 fatto	di	organi	 si	è	
elaborato	 nella	 sua	 parte	 astrale,	 s’impronti,	 s’imprima	 nel	 corpo	 eterico,	
che	venga	insomma	spinto	dentro	nel	corpo	eterico.	

L’elaborazione	del	corpo	astrale	per	via	di	meditazione	e	di	concentrazio-
ne,	viene,	con	espressione	antica,	chiamata	«catarsi»,	puriOicazione.	Questa	
catarsi	o	puriOicazione	ha	lo	scopo	di	eliminare	dal	corpo	astrale	tutto	quan-
to	impedisce	che	esso	sia	organizzato	armonicamente	e	regolarmente,	così	
da	consentire	che	acquisti	organi	più	elevati,	perchè	esso	ha	la	disposizione	
ad	avere	questi	organi	superiori,	e	occorre	soltanto	di	mettere,	per	così	dire,	
a	nudo	 le	 forze,	 che	 in	esso	si	 trovano.	Dicevamo,	che	si	possono	seguire	 i	
metodi	 più	 diversi,	 per	 determinare	 questa	 catarsi.	 In	 questa	 direzione,	
l’uomo	può	arrivare	già	molto	lontano,	se,	per	esempio,	giunge	a	compene-
trarsi	e	a	sperimentare	tanto	 intimamente	tutto	ciò	che	sta	scritto	nel	mio	
libro:	«FilosoOia	della	Libertà»,	da	avere	 il	sentimento,	che	quel	 libro	abbia	
avuto	per	 lui	un’azione	suscitatrice,	ma	che	egli	può	veramente	riprodurre	
oramai	da	sè,	e	in	modo	fedele	e	preciso,	i	pensieri	che	in	esso	sono	indicati.	
Se	qualcuno	si	contiene	nei	riguardi	di	quel	 libro	–	perchè	in	questo	senso	
esso	è	stato	scritto	–	all’incirca	come	un	virtuoso	che	suona	il	pianoforte	ri-
spetto	al	compositore	di	cui	eseguisce	la	composizione,	in	modo,	cioè,	da	ri-

 186



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

produrre	 in	 sè	 tutta	 l’opera	 –	 naturalmente,	 in	maniera	 adeguata	 –	 riesce	
possibile,	per	virtù	della	rigida	concatenazione	dei	pensieri	di	quel	libro,	di	
portare	la	catarsi	a	un	alto	grado.	Perchè	in	queste	cose,	come	in	quel	libro,	
ciò	che	 importa	è	che	 i	pensieri	sieno	tutti	collocati	 in	modo,	da	diventare	
operanti.	In	molti	altri	libri	dei	nostri	tempi,	purchè	se	ne	disponga	in	modo	
un	po’	diverso	l’ordinamento,	è	in	fondo	possibile	modiOicare	l’ordine	degli	
argomenti:	non	è	 invece	così	nella	FilosoOia	della	Libertà.	Nel	contenuto	di	
quest’opera	è	altrettanto	impossibile	spostare	di	una	cinquantina	di	pagine	
la	pagina	150,	quanto	lo	scambiare	in	un	cane	le	gambe	anteriori	con	le	po-
steriori.	 Quel	 libro,	 infatti,	 è	 un	 organismo	 articolato,	 e	 il	 lavoro	 di	 rico-
struirne	il	corso	di	pensieri	agisce	a	un	dipresso	come	un	allenamento	inte-
riore.	Vi	sono	dunque	varii	metodi	per	determinare	la	catarsi.	Chi,	dopo	aver	
letto	attentamente	 il	 libro,	non	 l’ha	determinata,	non	deve	credere	che	sia	
errato	ciò	ch’io	dico,	ma	piuttosto	che	è	stato	lui,	che	non	ha	lavorato	su	quel	
libro	giustamente,	o	abbastanza	energicamente	e	radicalmente.	

Ora,	però,	c’è	un	altro	punto	da	considerare:	ed	è,	che	quando	la	catarsi	si	
è	 effettuata,	 quando	 nel	 corpo	 astrale	 si	 sono	 formati	 gli	 organi	 sensorii	
astrali,	tutto	questo	complesso	deve	venir	impresso	nel	corpo	eterico.	Nelle	
iniziazioni	precristiane,	questo	processo	si	svolgeva	così:	si	diceva	al	disce-
polo,	 dopo	 che	 aveva	 terminato	 gli	 esercizi	 preparatori,	 che	 spesso	 gli	 si	
erano	fatti	 fare	per	varii	anni:	«È	giunto	adesso	il	momento,	 in	cui	il	corpo	
astrale	è	tanto	progredito,	da	avere	organi	di	conoscenza	proprii;	questi	ora	
possono	dare	la	loro	impronta	nel	corpo	eterico».	Il	discepolo	veniva	allora	
sottoposto	 a	 un	 procedimento,	 che	 oggigiorno	 –	 almeno	 per	 l’epoca	 della	
nostra	 civiltà	 –	non	 soltanto	non	è	più	necessario,	ma	non	potrebbe	nem-
meno	più	eseguirsi	seriamente.	Veniva	tenuto	in	condizione	letargica	per	tre	
giorni	e	mezzo,	durante	i	quali	veniva	curato	in	guisa,	che	non	gli	succedeva	
solamente	quanto	 si	 veriOica	ogni	notte	durante	 il	 sonno,	ossia	 l’uscita	del	
corpo	astrale	dal	corpo	Oisico	e	dall’eterico,	ma	gli	si	 traeva	fuori	 Oino	a	un	
certo	grado	anche	il	corpo	eterico,	e	si	aveva	cura	inoltre,	che	il	corpo	Oisico	
rimanesse	intatto	e	che	il	discepolo	stesso	intanto	non	morisse.	Così	il	corpo	
eterico	era	liberato	dalle	forze	del	corpo	Oisico,	che	operano	su	di	esso.	Si	era	

 187



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

reso	il	corpo	eterico,	per	così	dire,	elastico	e	plastico,	e	immergendo	ora	in	
esso	ciò	che	in	fatto	di	organi	sensorii	era	stato	formato	nel	corpo	astrale,	gli	
si	faceva	ricevere	l’impronta	dell’intiero	corpo	astrale.	Quando	poi	il	pazien-
te	veniva	dall’ierofante	 ricondotto	allo	 stato	normale,	quando	 il	 suo	 corpo	
astrale	e	l’Io	tornavano	a	unirsi	col	suo	corpo	Oisico	e	col	suo	corpo	eterico	
(questo	era	un	processo,	del	quale	s’intendeva	l’ierofante),	non	vi	era	per	lui	
solamente	la	catarsi,	ma	anche	quella	che	si	chiama	«illuminazione»,	«Foti-
smos».	 Il	 discepolo	 poteva	 ora	 nel	mondo	 che	 lo	 circondava,	 non	 soltanto	
percepire	tutte	 le	cose	Oisico-sensibili,	ma	poteva	anche	avvalersi	di	organi	
di	percezione	spirituale,	vale	a	dire	che	vedeva	lo	spirituale	ed	era	in	grado	
di	percepirlo.	L’iniziazione,	in	sostanza,	constava	di	quei	due	processi,	della	
puriOicazione	o	purgazione	e	dell’illuminazione.	

Ora,	nel	corso	dell’evoluzione	dell’umanità,	è	subentrata	per	 l’uomo	una	
fase,	per	la	quale	a	mano	a	mano	gli	è	divenuto	impossibile	di	staccar	più	il	
corpo	eterico	da	quello	Oisico,	senza	determinare	un	vasto	perturbamento	di	
tutte	le	funzioni;	tutta	la	evoluzione	postatlantea,	infatti,	andò	a	Oinire	in	un	
consolidamento	sempre	maggiore	del	corpo	eterico	nel	corpo	Oisico.	Fu	per-
ciò	 necessario	 di	 adottare	 altri	metodi,	 per	 i	 quali	 il	 corpo	 astrale,	 anche	
senza	 la	 separazione	del	 corpo	eterico	da	quello	 Oisico,	purché	sufOiciente-
mente	 sviluppato	 nel	 corso	 della	 catarsi,	 nell’atto	 di	 rientrare	 da	 solo	 nel	
corpo	eterico	e	nel	Oisico,	non	ostante	l’impedimento	di	quest’ultimo,	giun-
gesse	a	imprimere	i	proprii	organi	nel	corpo	eterico.	Quello	che	occorreva,	
dunque,	era,	che	nella	meditazione	e	nella	concentrazione	operassero	forze	
più	possenti	afOinchè	si	determinassero	nel	corpo	astrale	dei	vigorosi	impul-
si,	capaci	di	superare	la	forza	di	resistenza	del	corpo	Oisico.	Per	prima	venne	
allora	 l’iniziazione	veramente	 speciOicamente	 cristiana,	 la	quale	 richiedeva	
che	 l’uomo	 si	 assoggettasse	 ai	 procedimenti,	 che	 sono	 stati	 ieri	 descritti	
come	i	sette	gradini.	Quando	l’uomo	ha	traversato	queste	sensazioni	e	que-
sti	sentimenti,	il	suo	corpo	astrale	ne	rimane	così	lavorato,	da	formare	pla-
sticamente	 i	 suoi	 organi	 di	 percezione	 –	 talvolta	 v’impiega	 degli	 anni,	ma	
può	anche	arrivarvi	prima,	o	più	tardi,	–	e	da	imprimerli	poi	nel	corpo	eteri-
co,	 per	 fare	 così	 dell’uomo	 un	 illuminato.	 Potrei	 descrivere	 perfettamente	

 188



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

questo	genere	di	iniziazione,	che	è	speciOicamente	cristiano,	se	invece	di	te-
nere	delle	conferenze	ancora	per	qualche	giorno,	potessi	 tenervene	una	al	
giorno	 su	 tutti	 i	 dettagli	 per	 circa	due	 settimane.	Ma	questo	non	 importa.	
Importava	 ieri	 di	 indicarvi	 certi	 particolari	 dell’iniziazione	 cristiana.	 Vo-
gliamo	 renderci	 edotti	 soltanto	del	principio,	 a	 cui	 essa	 s’informa.	 –	Per	 il	
fatto	di	traversare	un	procedimento	simile,	 l’uomo	è	effettivamente	in	con-
dizione	di	conseguire	l’iniziazione,	senza	i	tre	giorni	e	mezzo	di	sonno	letar-
gico;	 specialmente	 se	 il	discepolo	 cristiano	medita	 continuamente	 sui	ver-
setti	del	Vangelo	di	Giovanni.	Se	egli	fa	ogni	giorno	agire	su	di	sè	i	primi	ver-
setti	di	quel	Vangelo,	dalle	parole:	«Nel	principio	era	il	Verbo...»	Oino	alle	al-
tre	«...	pieno	di	grazia	e	di	verità»,	egli	fa	una	meditazione	di	enorme	impor-
tanza.	 Questa	 forza	 i	 versetti	 l’hanno	 in	 sè.	 Perchè	 questo	Vangelo	 di	 Gio-
vanni,	nella	sua	unità,	non	esiste	affatto	per	essere	solamente	 letto	e	com-
preso	con	 l’intelligenza,	ma	al	contrario	deve	essere	vissuto	e	sentito	 inte-
riormente.	Allora	è	esso	stesso	una	forza,	che	viene	in	aiuto	all’iniziazione	e	
lavora	per	essa;	e	allora	si	sperimentano	la	«lavanda	dei	piedi»,	la	«Olagella-
zione»	e	altri	processi	interiori,	visioni	astrali	tutte,	nel	modo	preciso	come	
vengono	descritti	dal	capitolo	XIII	in	poi.	

Ma	l’iniziazione	rosicruciana,	quantunque	fondata	su	basi	cristiane,	opera	
piuttosto	con	altre	rappresentazioni	simboliche	che	determinano	la	catarsi,	
e	precisamente	 con	 immaginazioni	 Oigurate.	Questa	è	una	nuova	modiOica-
zione,	che	si	è	dovuta	introdurre,	perchè	l’umanità,	da	parte	sua,	aveva	per-
corso	 un	 altro	 tratto	 della	 propria	 evoluzione,	 e	 il	metodo	 nell’iniziazione	
deve	 adeguarsi	 ai	 progressi	 che	 l’umanità	 a	mano	 a	mano	 va	 compiendo.	
Dobbiamo	ora	comprendere,	che	 l’uomo,	quando	conseguirà	questa	 inizia-
zione,	diverrà	in	fondo	affatto	diverso	da	quel	che	era	prima.	Mentre	prima	
non	era	in	rapporto	altro	che	con	le	cose	del	mondo	Oisico,	dopo,	invece,	ac-
quista	la	possibilità	di	praticare	ugualmente	i	processi	e	gli	esseri	del	mon-
do	spirituale.	Questo	implica,	che	l’uomo	raggiunge	la	conoscenza	in	un	sen-
so	molto	più	reale	di	quello	astratto,	timido,	prosaico,	con	cui	si	parla	ordi-
nariamente	della	 conoscenza.	Per	 chi	 consegue	 la	 conoscenza	 spirituale,	 il	
processo	cognitivo	è	anche	tutt’altro;	è	una	vera	e	propria	realizzazione	del	

 189



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

bel	detto:	 «Conosci	 te	 stesso!»	Ma	è	pericolosissima	cosa,	nella	 sfera	della	
conoscenza,	comprendere	questo	detto	in	modo	errato,	come	oggidì	succe-
de	anche	troppo	spesso.	Molti	si	spiegano	quel	detto	nel	senso,	che	essi	non	
debbono	più	guardare	attorno	nel	mondo,	ma	soltanto	curiosare	nella	pro-
pria	 interiorità	o	cercare	 in	essa	sola	ogni	 spiritualità.	Questa	è	una	 inter-
pretazione	molto	 errata	 di	 quel	 detto,	 che	 ha	 invece	 tutt’altro	 signiOicato.	
L’uomo	deve	rendersi	chiaramente	conto,	che	una	vera	conoscenza	superio-
re	è	anche	un’evoluzione,	che	da	un	punto	di	vista,	che	l’uomo	aveva	già	rag-
giunto,	 conduce	a	un	altro,	 che	prima	non	aveva	raggiunto	ancora.	Se	ci	 si	
esercita	nell’autoconoscenza	in	modo,	come	se	ci	si	covasse	 interiormente,	
si	vede	soltanto	ciò	che	già	prima	si	aveva;	non	si	acquista	nulla	di	nuovo,	
ma	 solamente	 una	 conoscenza,	 intesa	 nel	 senso	 che	 oggi	 è	 corrente,	 del	
proprio	io	inferiore.	Questa	interiorità	non	è	che	una	parte	di	quanto	si	ri-
chiede	per	 la	conoscenza;	 l’altra	parte,	che	 le	occorre,	deve	ancora	aggiun-
gersi.	Senza	entrambe	le	parti,	non	si	conchiude	nulla.	Per	mezzo	dell’inte-
riorità,	l’uomo	può	arrivare	a	sviluppare	in	sè	gli	organi,	coi	quali	esercita	le	
sue	 facoltà	cognitive.	Ma	come	 l’occhio,	organo	sensorio	esteriore,	non	co-
noscerebbe	 il	 sole,	 se	 guardasse	 introspettivamente	 in	 sè	 stesso,	 invece	di	
guardar	fuori	verso	il	sole	stesso,	così	del	pari	anche	l’organo	cognitivo	inte-
riore	deve	guardar	fuori,	s’intende	verso	una	esteriorità	spirituale,	per	poter	
veramente	 conoscere.	 Il	 concetto	 di	 «conoscenza»	 aveva	 nei	 tempi,	 in	 cui	
s’intendevano	le	cose	spirituali	più	realisticamente,	un	signiOicato	assai	più	
profondo,	 più	 realistico	 di	 oggi.	 Leggete	 nella	 Bibbia,	 che	 cosa	 signiOica:	
«Abraham	conobbe	 sua	moglie!»	 oppure,	 che	questo	o	quel	 patriarca	 «co-
nobbe	la	propria	moglie».	Non	dovete	faticare	molto	a	comprendere,	che	in	
quei	passi	s’intende	parlare	di	fecondazione,	e	se	si	considera	il	detto:	«co-
nosci	te	stesso»	in	greco,	non	signiOica:	«va	a	curiosare	nella	tua	interiorità»,	
bensì	«feconda	il	tuo	sè	con	ciò	che	Oluisce	a	te	dal	mondo	spirituale».	Cono-
sci	te	stesso!	signiOica:	Feconda	te	stesso	col	contenuto	del	mondo	spirituale!	
–	All’uopo	occorrono	due	requisiti:	che	l’uomo	si	prepari	con	la	catarsi	e	l’il-
luminazione,	 e	poi	 che	 apra	 la	 sua	 interiorità	 liberamente	 al	mondo	 spiri-
tuale.	In	questa	connessione	con	la	conoscenza,	possiamo	paragonare	l’inte-

 190



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

riorità	dell’uomo	all’elemento	 femminile,	 e	 l’esteriorità	 al	maschile.	 L’inte-
riorità	bisogna	renderla	atta	a	ricevere	il	Sè	superiore;	quando	a	ciò	sia	resa	
atta,	 il	Sè	superiore	dell’uomo,	dal	mondo	superiore,	 Oluisce	e	penetra	nel-
l’uomo	stesso.	Dove	infatti	è	 il	Sè	superiore	dell’uomo?	Sta	forse	 là	dentro,	
nella	persona	umana?	No!	Durante	i	periodi	di	Saturno,	del	sole	e	della	luna,	
il	Sè	superiore	era	riversato	sull’intiero	Cosmo;	 l’Io	del	Cosmo	fu	allora	ri-
versato	sull’uomo,	e	questo	Io,	l’uomo	deve	far	lavorare	su	di	sè,	deve	farlo	
lavorare	 sulla	propria	 interiorità	preparata	 in	precedenza.	Vale	a	dire,	 che	
deve	essere	puriOicata	e	purgata,	nobilitata,	assoggettata	alla	catarsi	 l’inte-
riorità	dell’uomo,	in	altre	parole:	il	suo	corpo	astrale.	Allora	egli	può	aspet-
tarsi	che	la	spiritualità	esteriore	penetri	 in	 lui,	a	 illuminarlo.	E	questo	suc-
cede	quando	l’uomo	è	tanto	bene	preparato,	da	avere	sottoposto	il	suo	cor-
po	astrale	alla	catarsi	e	da	avere	per	tal	mezzo	formato	i	suoi	organi	interio-
ri	di	conoscenza.	Il	corpo	astrale,	allora,	è	sotto	ogni	riguardo	tanto	progre-
dito,	 quando	 s’immerge	nel	 corpo	 eterico	 e	 in	 quello	 Oisico,	 da	 far	 seguire	
l’illuminazione,	il	fotismo.	Ciò	che	veramente	si	veriOica	è	per	l’appunto	che	
il	corpo	astrale	dà	al	corpo	eterico	l’impronta	dei	propri	organi,	con	che	si	
determina	il	fatto	che	l’uomo	percepisce	il	mondo	spirituale	che	gli	sta	d’at-
torno,	ossia	che	la	sua	interiorità,	il	corpo	astrale,	accoglie	ciò	che	gli	può	of-
frire	il	corpo	eterico,	ciò	che	il	corpo	eterico	gli	trae	da	tutto	il	Cosmo,	dall’Io	
cosmico.	

L’esoterismo	cristiano	chiamava	questo	corpo	astrale	puriOicato,	purgato,	
che	nel	momento	di	 sottoporsi	all’illuminazione	non	contiene	più	nessuna	
delle	 impressioni	 impure	del	mondo	 Oisico,	ma	solamente	gli	organi	per	 la	
conoscenza	del	mondo	 spirituale:	 «la	 pura,	 casta,	 sapiente,	 vergine	 SoOia».	
Per	mezzo	di	tutto	ciò	che	accoglie	nella	catarsi,	l’uomo	puriOica	e	monda	il	
suo	corpo	astrale	sino	a	farne	la	Vergine	SoOia.	E	alla	Vergine	SoOia	muove	in-
contro	 l’Io	 cosmico,	 l’Io	dei	mondi,	 che	opera	 l’illuminazione,	 che	 fa	 sì	 che	
l’uomo	 abbia	 luce,	 luce	 spirituale	 attorno	 a	 sè.	 Questo	 secondo	 elemento,	
che	 si	 aggiunge	 alla	 Vergine	 SoOia,	 l’esoterismo	 cristiano	 chiamava	 –	 e	 lo	
chiama	ancor	oggi	–	lo	«Spirito	Santo».	Di	guisa	che,	in	senso	cristiano	eso-
terico,	si	dice	cosa	giustissima,	quando	si	dice	che	il	cristiano	esoterico	per	

 191



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

mezzo	dei	processi	 iniziatici	ottiene	la	puriOicazione,	 la	purgazione	del	suo	
corpo	astrale;	che	egli	fa	di	quest’ultimo	la	Vergine	SoOia,	e	che	viene	illumi-
nato	–	se	volete,	potete	dire:	adombrato	–	dallo	«Spirito	Santo»,	dall’Io	co-
smico	dei	mondi.	E	chi	dunque	è	 illuminato,	chi,	 in	altri	 termini,	nel	senso	
dell’esoterismo	cristiano,	ha	ricevuto	in	sè	lo	«Spirito	Santo»,	parla	oramai	
in	senso	diverso	da	prima.	Come	parla	egli?	Parla	in	modo,	che	non	esprime	
il	 suo	 parere,	 quando	 discorre	 di	 Saturno,	 del	 sole,	 della	 luna,	 delle	 varie	
membra	 dell’entità	 umana,	 dei	 processi	 dell’evoluzione	 cosmica.	 Dei	 suoi	
giudizi	non	fa	neppure	cenno.	Quando	un	cotal	uomo	parla	di	Saturno,	è	Sa-
turno	stesso	che	parla	attraverso	di	lui;	quando	parla	del	sole,	è	l’entità	spi-
rituale	del	sole	che	parla	attraverso	di	lui.	Egli	è	uno	strumento;	il	suo	io	si	è	
sommerso,	vale	a	dire,	che	per	dei	momenti	come	quelli	ora	citati,	è	divenu-
to	impersonale,	ed	è	l’Io	cosmico	che	si	serve	di	lui	come	di	uno	strumento,	
per	 parlare	 attraverso	 di	 lui.	 Nei	 veri	 insegnamenti	 esoterici,	 perciò,	 che	
provengono	dall’esoterismo	cristiano,	non	si	può	parlare	di	punti	di	vista	e	
di	opinioni.	Sarebbe	un	errore	nel	più	alto	senso	della	parola:	non	esistono.	
Chi,	 nel	 senso	 dell’esoterismo	 cristiano,	 parla	 con	 retto	 intendimento	 del	
mondo,	dice	a	sè	medesimo:	«Non	 interessa,	 che	 io	dica	alla	gente,	 che	ho	
visto	due	cavalli,	dei	quali	uno	mi	piace	meno,	e	l’altro	a	parer	mio	deve	es-
ser	pigro.	Ciò	che	importa,	è	che	io	descriva	agli	altri	quei	cavalli,	e	dia	loro	
dei	fatti!»	E	si	tratta	precisamente	di	questo:	che	bisogna	raccontare	ciò	che	
si	è	osservato	nel	mondo	spirituale,	prescindendo	da	ogni	opinione	perso-
nale.	 In	 ogni	 sistema	d’insegnamento	di	 scienza	dello	 Spirito,	 occorre	 rac-
contare	semplicemente	 la	successione	dei	 fatti,	senza	che	ciò	abbia	nulla	a	
che	fare	con	le	vedute	di	colui	che	li	racconta.	

Abbiamo	così	cominciato	col	conoscere	due	concetti,	nel	 loro	signiOicato	
spirituale:	cioè	l’essere	della	Vergine	SoOia,	che	è	il	corpo	astrale	puriOicato,	e	
l’essere	dello	Spirito	Santo,	dell’Io	cosmico	dei	Mondi,	che	viene	accolto	dal-
la	Vergine	SoOia	e	 che	può	allora	parlare	dal	 corrispondente	corpo	astrale.	
Conviene	 però	 conseguire	 ancora	 dell’altro,	 conseguire	 un	 grado	 più	 alto:	
potere,	cioè,	aiutare	il	prossimo,	potergli	dare	gl’impulsi	per	realizzare	quei	
due	concetti.	Gli	uomini	del	nostro	periodo	di	evoluzione	possono	accogliere	

 192



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

nel	modo	suddescritto	la	Vergine	SoOia	(il	corpo	astrale	puriOicato)	e	lo	Spiri-
to	 Santo	 (l’illuminazione).	 Soltanto	 Cristo	Gesù	 poteva	 dare	 alla	 Terra,	 ciò	
che	 all’uomo	 era	 necessario.	 Egli	 ha	 inoculato	 nella	 parte	 spirituale	 della	
Terra	le	forze,	che	rendono	possibile	il	veriOicarsi	di	ciò	che	si	è	descritto	con	
l’iniziazione	cristiana.	Come	è	ciò	avvenuto?	

Per	comprendere	questo,	ci	conviene	addurre	due	fatti:	dobbiamo	in	pri-
mo	luogo	acquistare	una	cognizione	di	ordine	puramente	storico,	dobbiamo	
cioè	 conoscere	 il	modo,	 completamente	 diverso	 da	 oggi,	 come	 si	 davano	 i	
nomi	al	tempo,	in	cui	furono	scritti	i	Vangeli.	

Coloro	che	interpretano	oggigiorno	i	Vangeli,	non	comprendono	nulla	del	
principio	col	quale	si	assegnavano	i	nomi	al	tempo	dei	Vangeli	stessi,	e	non	
discorrono	perciò	come	dovrebbero.	È	straordinariamente	difOicile	spiegare	
quale	fosse	a	quel	tempo	la	norma	che	regolava	la	scelta	dei	nomi;	ma	ce	la	
possiamo	 tuttavia	 rendere	 comprensibile,	 sia	pure	 in	via	molto	 sommaria.	
Figuratevi	che	vedendo	un	uomo	che	ci	viene	 incontro,	non	ci	 fermassimo	
affatto	al	nome,	punto	adatto	per	 lui,	 che	gli	 è	 stato	assegnato	col	 sistema	
astratto	che	oggi;	come	si	davano	i	nomi,	al	tempo	in	cui	stessimo	in	ascolto,	
per	avvertire	quali	 sieno	 le	 sue	qualità	precipue,	 il	più	notevole	 segno	del	
suo	carattere,	e	fossimo	in	grado	d’investigare	chiaroveggentemente	le	sfere	
più	profonde	del	suo	essere,	e	gli	dessimo	poi	il	nome	secondo	le	qualità	più	
importanti,	che	credessimo	di	dovergli	riconoscere.	

Se	si	seguisse	una	volta	questo	criterio	per	la	scelta	dei	nomi,	si	farebbe	a	
un	dipresso,	 in	un	ordine	 inferiore,	più	elementare,	quel	che	 facevano	nel-
l’imposizione	dei	nomi	coloro	che	imponevano	i	nomi	nel	senso	dello	scrit-
tore	 del	 Vangelo	 di	 Giovanni.	 Volendo	 esser	molto	 chiaro	 nello	 spiegare	 il	
modo,	come	procedeva	lo	scrittore	di	quel	Vangelo	nella	scelta	dei	nomi,	do-
vrei	ora	dire:	

Questo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	ha	considerato	quella	che	fu	sto-
ricamente	la	madre	esteriore	di	Gesù	secondo	le	sue	più	spiccate	qualità	e	si	
è	domandato,	dove	avrebbe	potuto	trovare	un	nome,	che	nel	modo	più	per-
fetto	esprimesse	il	suo	essere.	E	poichè	per	le	precedenti	 incarnazioni,	per	

 193



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

le	quali	era	passata,	ella	era	giunta	all’elevatezza	spirituale,	in	cui	ora	si	tro-
vava;	 poichè	 appariva	 nella	 sua	 personalità	 esteriore	 come	 un’impronta,	
come	una	manifestazione	 di	 ciò	 che	 nell’esoterismo	 cristiano	 si	 chiama	 la	
Vergine	 SoOia,	 egli	 chiamò	 la	Madre	 di	 Gesù	 «Vergine	 SoOia».	 Così	 essa	 ha	
sempre	avuto	nome	nei	santuarii	esoterici,	dove	il	cristianesimo	veniva	in-
segnato	esotericamente:	la	Vergine	SoOia.	Exotericamente	egli	non	la	nomina	
neppure	–	a	differenza	degli	altri,	che	scelsero	per	lei	il	nome	profano	di	Ma-
ria.	Egli	non	poteva	prendere	 il	nome	profano.	Giovanni	doveva	esprimere	
nel	nome	di	lei	il	senso	della	profonda	evoluzione	storica	del	mondo.	E	que-
sto	egli	ha	fatto,	indicando	che	essa	non	poteva	chiamarsi	Maria,	e	per	di	più	
ponendole	accanto	sua	sorella	Maria,	moglie	di	Cleofa,	e	chiamandola	sem-
plicemente	la	madre	di	Gesù.	Con	ciò	egli	mostra,	di	non	voler	nominare	il	
nome	di	lei,	e	che	esso	non	può	essere	reso	di	pubblica	ragione.	Nei	circoli	
esoterici,	la	si	chiamava	sempre	la	«Vergine	SoOia».	Essa	era	colei,	che	come	
persona	storica	rappresenta	la	«Vergine	SoOia».	

Se	ora	vogliamo	penetrare	più	oltre	nell’essere	del	cristianesimo	e	del	suo	
Fondatore,	dobbiamo	porci	dinanzi	all’anima	ancora	un	altro	mistero.	Dob-
biamo	renderci	chiaramente	conto,	che	occorre	distinguere	fra	ciò	che	nel-
l’esoterismo	cristiano	si	chiama	«Gesù	di	Nazareth»	e	colui,	che	si	chiama	il	
«Cristo-Gesù»,	 il	Cristo	nel	Gesù	di	Nazareth.	Che	cosa	signiOica	questo?	Si-
gniOica	quanto	segue.	Nella	personalità	storica	del	Gesù	di	Nazareth,	abbia-
mo	anzitutto	a	che	 fare	con	un	uomo	superiormente	evoluto,	che	ha	attra-
versato	molte	 incarnazioni	e	 si	è	 rincarnato	dopo	un	periodo	superiore	di	
evoluzione,	 e	 che	 perciò	 venne	 attirato	 verso	 una	madre	 così	 pura,	 che	 lo	
scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	ha	potuto	chiamarla	 la	Vergine	SoOia.	Ab-
biamo	dunque	a	che	fare	con	un	uomo	elevatissimo,	con	Gesù	di	Nazareth,	il	
quale	nel	corso	della	sua	evoluzione	era	nella	precedente	sua	incarnazione	
già	molto	progredito,	e	penetrò	in	questa	incarnazione	essendo	già	a	un	alto	
grado	di	spiritualità.	Gli	altri	Evangelisti,	al	di	fuori	dello	scrittore	del	Vange-
lo	di	Giovanni,	non	sono	illuminati	in	così	alta	misura	quanto	lo	scrittore	di	
questo	Vangelo.	Ad	essi	è	piuttosto	aperto	il	vero	mondo	sensibile,	in	cui	ve-
dono	aggirarsi	il	loro	Maestro	e	Messia	come	Gesù	di	Nazareth.	D’altra	parte	

 194



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

rimangono	per	loro	nascosti	i	rapporti	spirituali	più	occulti,	per	lo	meno	in	
quelle	altezze	in	cui	 lo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	spinge	lo	sguardo.	
Essi	devono	perciò	dare	speciale	valore	al	 fatto,	che	in	Gesù	di	Nazareth	si	
esplica	ciò	che	ha	sempre	vissuto	nel	Giudaismo,	che	si	è	sempre	perpetuato	
nel	Giudaismo	attraverso	tutte	le	generazioni	come	Dio	dei	Giudei,	il	padre.	
E	 questo	 difatti	 essi	 lo	 esprimono,	 dicendo:	 «Se	 rintracciamo	 l’origine	 di	
Gesù	di	Nazareth	attraverso	le	generazioni,	possiamo	indicare	che	veramen-
te	scorre	in	lui	il	sangue	che	è	scorso	attraverso	le	generazioni».	Essi	dànno	
perciò	 la	 tavola	genealogica	e	 la	dànno	 in	 conformità	del	 grado	diverso	di	
evoluzione	 a	 cui	 essi	 stessi	 si	 trovano.	Matteo	 tiene	 anzitutto	 a	mostrare:	
«Abbiamo	in	Gesù	di	Nazareth	un	uomo,	nel	quale	vive	il	Padre	Abraham:	il	
sangue	del	Padre	Abraham	è	scorso	giù	Oino	a	 lui!»	Egli	dà	perciò	 la	tavola	
genealogica	 Oino	ad	Abraham.	Egli	 sta	a	un	punto	di	vista	più	materiale	di	
Luca.	A	quest’ultimo	importa	di	mostrare,	che	si	può	rintracciare	l’origine,	la	
successione,	 per	 via	 di	 sangue,	 ancor	 più	 indietro,	 Oino	 ad	 Adamo,	 e	 che	
Adamo	era	un	Oiglio	della	divinità	stessa;	vale	a	dire,	che	egli	apparteneva	al	
tempo,	in	cui	l’uomo	per	la	prima	volta	passò	dalla	spiritualità	nella	corpo-
reità.	Ad	ambedue,	Matteo	e	Luca,	 importa	di	mostrare,	che	questo	provvi-
sorio	Gesù	di	Nazareth	consta	soltanto	di	ciò,	che	essi	riconducono	su	Oino	
alla	forza	divina	del	Padre.	Allo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni	che	guar-
dava	nello	Spirito,	questo	non	 importava;	perché	a	 lui	non	 importavano	 le	
parole:	«Io,	e	il	Padre	Abraham	siamo	uno»,	bensì	egli	voleva	mostrare:	«In	
ogni	momento	vi	è	nell’uomo	un	quid	eterno,	che	era	nell’uomo	prima	del	
Padre	 Abraham!	 Era	 nel	 primo	 principio,	 era	 il	 Logos,	 che	 si	 chiama	 «Io-
sono».	Prima	che	tutte	le	cose	esteriori	e	le	entità	fossero,	esso	era,	era	nel	
primo	principio».	 Per	 coloro,	 dunque,	 che	 volevano	descrivere	 piuttosto	 il	
Gesù	 di	 Nazareth,	 e	 che	 potevano	 anche	 descrivere	 lui	 solo,	 si	 trattava	 di	
mostrare,	come	il	sangue	fosse	scorso	Oin	dal	principio	giù	per	le	generazio-
ni.	 Per	 loro,	 era	 importante	mostrare,	 che	 in	 Giuseppe,	 padre	 del	 Gesù	 di	
Nazareth,	viveva	il	sangue,	che	era	scorso	giù	per	le	generazioni.	

Se	potessimo	parlare	del	tutto	esotericamente,	sarebbe	qui	naturalmente	
necessario	 parlare	 dell’idea	 della	 cosiddetta	 «immacolata	 concezione»,	 la	

 195



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

quale	però	non	può	essere	discussa	che	nei	circoli	più	ristretti.	Essa	però	fa	
parte	dei	più	profondi	misteri,	e	i	malintesi,	che	si	riferiscono	a	questa	idea,	
nascono	dal	fatto,	che	gli	uomini	non	sanno	che	cosa	si	debba	intendere	per	
Conceptio	immaculata.	Gli	uomini	credono	che	signiOichi	assenza	di	paterni-
tà.	Non	è	questo.	Dietro	a	essa	si	nasconde	qualcosa	di	assai	più	profondo	e	
più	misterioso	ed	è	per	l’appunto	con	il	mistero	che	le	sta	dietro,	che	si	ri-
connette	ciò	che	gli	altri	Evangelisti	vogliono	mostrare,	essere	cioè	Giuseppe	
il	padre.	Se	essi	negassero	questo,	non	avrebbe	più	alcun	senso	ciò	che	essi	
si	sforzano	di	mostrare:	vale	a	dire,	che	l’antico	Dio	vive	in	Gesù	di	Nazareth.	
Particolarmente	Luca	vuol	mostrare	ciò	chiaramente;	egli	 fa	difatti	 risalire	
tutta	la	serie	di	generazioni	Oino	ad	Adamo,	e	poi	Oino	a	Dio.	Come	potrebbe	
egli	giungere	a	questo	risultato,	se	non	volesse	dire	altro	che	questo:	 Io	vi	
mostro,	 che	 esiste	 quest’albero	 genealogico,	ma	 in	 realtà	 Giuseppe	 non	 ci	
entrava	per	nulla!	Sarebbe	assai	strano,	se	la	gente	si	sforzasse	di	presenta-
re	 Giuseppe	 come	 un	 personaggio	 tanto	 importante	 –	 per	 poi	 tornare	 ad	
eliminarlo	da	tutto	il	processo.	

Ma	ora	con	l’evento	di	Palestina	abbiamo	a	che	fare,	non	soltanto	con	la	
personalità	superiormente	evoluta	del	Gesù	di	Nazareth,	 la	quale	aveva	at-
traversato	molte	 incarnazioni	e	si	era	così	altamente	evoluta	da	aver	biso-
gno	di	una	madre	tanto	eccezionale,	bensì	abbiamo	ancora	a	che	fare	con	un	
secondo	mistero.	

Allorchè	il	Gesù	di	Nazareth	ebbe	30	anni,	egli	era	arrivato	a	tanto,	anche	
per	mezzo	di	ciò	che	aveva	sperimentato	in	quella	sua	attuale	incarnazione,	
da	poter	compiere	un	processo,	che	non	può	essere	compiuto,	se	non	in	casi	
eccezionali.	Sappiamo	che	l’uomo	è	costituito	di	corpo	Oisico,	corpo	eterico,	
corpo	 astrale	 e	 Io.	 Questo	 uomo	 a	 quattro	 arti	 è	 quello	 che	 vive	 fra	 noi.	
Quando	l’uomo	si	trova	a	una	certa	altezza	di	evoluzione,	gli	è	possibile,	a	un	
determinato	momento,	di	trarre	fuori	il	suo	Io	dai	tre	corpi	e	di	lasciare	in-
dietro	questi	tre	corpi	 in	condizione	intatta	e	completamente	sana.	Questo	
Io	va	allora	nel	mondo	spirituale	e	i	tre	corpi	rimangono	indietro.	S’incontra	
questo	processo	qualche	volta	nell’evoluzione	del	mondo.	Presso	un	uomo	

 196



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

può	avvenire	che	si	presenti	un	momento	specialmente	elevato	di	rapimen-
to	–	il	quale	in	date	circostanze	può	anche	estendersi	a	un	periodo	più	lungo	
–	in	cui	l’Io	vada	via,	vada	nel	mondo	spirituale;	i	tre	corpi,	per	essere	così	
altamente	evoluti	per	virtù	dell’Io	che	era	in	loro,	sono	strumenti	utilizzabili	
per	una	ancora	più	elevata	entità,	che	ne	prende	possesso.	Al	30.mo	anno	di	
Gesù	di	Nazareth,	prende	possesso	del	suo	corpo	Oisico,	corpo	eterico	e	cor-
po	astrale	quell’Essere,	che	abbiamo	chiamato	 il	Cristo.	Questo	Essere-Cri-
sto	non	poteva	incarnarsi	in	un	comune	corpo	di	bambino,	bensì	soltanto	in	
un	corpo,	già	all’uopo	preparato	da	un	Io	altamente	evoluto.	Perchè	questo	
Essere-Cristo	 non	 era	 mai	 stato	 prima	 incarnato	 in	 un	 corpo	 Oisico.	 Dal	
30.mo	anno	 in	poi	abbiamo	dunque	a	che	 fare	col	Cristo	dentro	al	Gesù	di	
Nazareth.	

Che	 cosa	 era	 successo	 allora	 in	 verità?	 In	 verità,	 questa	 corporeità	 del	
Gesù	di	Nazareth,	che	egli	aveva	lasciata	indietro,	era	così	matura,	così	per-
fetta,	che	in	essa	potè	penetrare	il	Logos	solare,	l’Essere	dei	sei	Elohim,	che	
noi	abbiamo	descritto	come	l’Essere	spirituale	del	sole.	Esso	potè	incarnarsi	
per	tre	anni	in	questa	corporeità,	e	diventar	carne.	Vi	penetrò	il	Logos	sola-
re,	 che	 per	 mezzo	 dell’illuminazione	 può	 risplendere	 nell’uomo,	 il	 Logos	
stesso,	 lo	Spirito	Santo;	 vi	penetrò	 l’Io	dei	mondi,	 l’Io	 cosmico,	 e	da	allora	
per	tre	anni	il	Logos	solare	parla	dal	corpo	di	Gesù.	Il	Cristo,	per	questi	tre	
anni,	 parla	 dal	 corpo	 di	 Gesù.	 Nel	 Vangelo	 di	 Giovanni	 e	 anche	 negli	 altri	
Vangeli,	 questo	 processo	 viene	 indicato	 –	 come	 la	 discesa	 della	 colomba,	
dello	Spirito	Santo,	sul	Gesù	di	Nazareth.	Nel	cristianesimo	esoterico	invece	
si	dice	che	in	quell’istante	l’Io	del	Gesù	di	Nazareth	abbandona	il	suo	corpo	e	
che	da	allora	sta	in	quest’ultimo	il	Cristo,	il	quale	da	esso	parla,	per	insegna-
re	e	per	operare.	 –	Questo	è	 il	primo	avvenimento	che	 succede	 secondo	 il	
Vangelo	di	Giovanni.	Ora	abbiamo	il	Cristo	nel	corpo	astrale,	nel	corpo	eteri-
co	e	nel	corpo	Oisico	del	Gesù	di	Nazareth.	EGLI	opera	nel	senso,	che	abbia-
mo	descritto,	Oino	al	Mistero	del	Golgotha.	Che	succede	sul	Golgotha?	

Succede	 quanto	 segue.	 Prendiamo	 in	 considerazione	 quell’istante	 che	 è	
veramente	importante,	in	cui	sgorga	il	sangue	dalle	ferite	del	CrociOisso.	Pa-

 197



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

ragonerò	 ora,	 perchè	 comprendiate	meglio,	 quello	 che	 avvenne	 allora	 con	
un	altro	fatto.	

Supponete	di	avere	qui	un	recipiente	con	dell’acqua,	e	di	avere	in	essa	una	
soluzione	di	sale,	in	guisa	che	quest’acqua	sia	abbastanza	trasparente.	Per	il	
fatto	 di	 avere	 riscaldato	 l’acqua	 avete	 ottenuto	 la	 soluzione	 del	 sale.	 Raf-
freddate	ora	 l’acqua.	 Il	sale	precipita	e	voi	potete	vedere	come	dal	basso	il	
sale	si	vada	condensando	e	facendo	un	deposito.	Questo	è	il	processo,	quale	
appare	a	chi	guarda	soltanto	con	occhi	Oisici.	Per	chi	però	guarda	con	occhi	
spirituali,	è	qualcosa	d’altro	che	succede!	Mentre	il	sale	si	condensa	in	bas-
so,	 lo	 spirito	del	 sale	 scorre	 su	 attraverso	 l’acqua	e	 la	 riempie.	 Il	 sale	non	
può	diventare	più	denso,	 se	 lo	 spirito	 suo	non	 lo	 abbandona	 e	 si	 diffonde	
nell’acqua.	Chi	conosce	queste	cose,	sa	che	dove	avviene	una	condensazione,	
si	veriOica	anche	sempre	una	spiritualizzazione.	Quel	che	si	condensa	dun-
que	verso	 il	basso,	ha	 il	suo	corrispettivo	nello	spirituale	 in	alto	–	precisa-
mente	allo	stesso	modo	come	succede	che,	quando	il	sale	scende	al	fondo	e	
vi	si	condensa,	lo	spirito	del	sale	ne	scorre	fuori	e	si	diffonde	in	alto.	Non	si	
veriOicò	dunque	solamente	un	processo	Oisico,	quando	sgorgò	il	sangue,	ma	
lo	accompagnava	realmente	un	processo	spirituale.	Il	quale	processo	spiri-
tuale	consisteva	in	questo,	che	lo	Spirito	Santo,	che	era	stato	accolto	col	bat-
tesimo,	 si	 unì	 con	 la	 Terra,	 e	 che	 Cristo	 stesso	 si	 riversò	 nell’Essere	 della	
Terra.	Da	quel	momento	 la	Terra	rimase	 trasformata.	Perchè	è	questo,	che	
sta	a	base	di	ciò	che	vi	è	stato	detto	nelle	precedenti	conferenze:	se	da	una	
lontana	stella	si	fosse	guardato	sulla	Terra,	si	sarebbe	potuto	vedere	che	con	
l’evento	del	Golgotha	tutto	l’aspetto	della	Terra	si	trasformò.	Il	Logos	solare	
doveva	comunicarsi	alla	Terra,	stringere	un	patto	con	la	Terra,	diventare	lo	
Spirito	della	Terra.	

E	ora	si	 tratta,	 che	nel	vero	cristiano	debba	ritrovarsi	 l’effetto	di	questo	
evento;	vi	deve	essere	in	lui	qualcosa,	per	mezzo	di	cui	egli	consegue	a	poco	
a	poco	la	disposizione	a	un	corpo	astrale	puriOicato	in	senso	cristiano.	Dove-
va,	per	 il	 cristiano,	esservi	qualcosa	per	mezzo	di	 cui	egli	potesse	 rendere	
gradatamente	il	suo	corpo	astrale	simile	a	una	Vergine	SoOia,	per	così	acco-

 198



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

gliere	in	sè	lo	Spirito	Santo.	Doveva	esservi	qualcosa,	che	contenesse	in	sè	la	
forza	di	fare	del	corpo	astrale	umano	una	Vergine	SoOia.	Dove	risiede	questa	
forza?	Questa	 forza	risiede	nel	 fatto,	 che	 il	Cristo	Gesù	ha	 trasmesso	al	di-
scepolo,	 che	 egli	 amava,	 dunque	 allo	 scrittore	 del	 Vangelo	 di	 Giovanni,	 la	
missione	di	trascrivere	in	modo	vero	e	fedele,	per	virtù	della	sua	illumina-
zione,	gli	eventi	di	Palestina,	afOinchè	gli	uomini	li	potessero	fare	agire	su	di	
loro.	Se	gli	uomini	lasciano	agire	sufOicientemente	su	di	loro	ciò	che	sta	scrit-
to	nel	Vangelo	di	Giovanni,	allora	il	loro	corpo	astrale	sta	sulla	via	di	diven-
tare	una	Vergine	SoOia,	e	diventa	perciò	atto	a	ricevere	lo	Spirito	Santo.	Esso	
diventa	gradatamente	ricettivo,	per	virtù	della	 forza	degl’impulsi	che	ema-
nano	dal	Vangelo	di	Giovanni,	a	sentire	 il	vero	Spirito	e	a	 riconoscerlo	più	
tardi.	Questa	è	la	missione,	il	compito,	che	il	Cristo	Gesù	ha	dato	allo	scritto-
re	del	Vangelo	di	Giovanni.	Basta	che	leggiate	il	Vangelo.	Presso	la	croce	sta	
la	madre	di	Gesù	(la	Vergine	SoOia,	nel	senso	esoterico)	e	dalla	croce	il	Cristo	
parla	al	discepolo,	che	egli	amava:	«D’ora	innanzi	questa	è	la	madre	tua.	E	da	
quell’ora	 il	discepolo	 la	prese	con	seco».	Vale	a	dire:	«Quella	 forza	che	era	
nel	mio	corpo	astrale	e	lo	ha	reso	capace	di	diventare	portatore	dello	Spirito	
Santo,	 quella	 forza	 trasmetto	 a	 te,	 tu	 devi	 registrare	 ciò	 che	 questo	 corpo	
astrale	ha	potuto	conseguire	per	mezzo	della	sua	evoluzione!»	«E	il	discepo-
lo	 la	 prese	 con	 seco»,	 vale	 a	 dire,	 scrisse	 il	 Vangelo	 di	 Giovanni.	 E	 questo	
Vangelo	 è	quello,	 in	 cui	 lo	 scrittore	ha	occultato	 le	 forze	per	 sviluppare	 la	
Vergine	SoOia.	Presso	 la	 croce	gli	 viene	 conferita	 la	missione	di	 accoglierla	
come	sua	madre,	di	essere	il	vero,	sincero	interprete	del	Messia.	Veramente	
ciò	 signiOica:	 Penetrate	 completamente	 nel	 senso	 del	 Vangelo	 di	 Giovanni,	
riconoscetelo	spiritualmente	–	esso	ha	 la	 forza	di	condurvi	alla	catarsi	cri-
stiana,	esso	ha	la	forza	di	darvi	la	Vergine	SoOia,	allora	anche	lo	Spirito	Santo	
che	è	legato	alla	Terra	vi	farà	parte	dell’illuminazione	del	fotismo	nel	senso	
cristiano!	E	questa	esperienza	che	i	discepoli	più	intimi	ebbero	allora	in	Pa-
lestina,	fu	così	forte,	che	da	allora	in	poi	essi	ebbero	per	lo	meno	la	disposi-
zione	a	vedere	lo	Spirito.	I	discepoli	più	intimi	avevano	accolto	in	sè	questa	
disposizione.	Perchè	questo	«vedere	nello	Spirito»	nel	senso	cristiano	con-
siste	nel	fatto,	che	l’uomo	ha	trasformato	il	suo	corpo	astrale	per	mezzo	del-

 199



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

la	forza	dell’evento	di	Palestina,	in	guisa	da	non	aver	bisogno	che	si	trovi	là	
esteriormente,	in	modo	Oisico-sensibile,	ciò	che	l’uomo	deve	vedere.	L’uomo	
allora	ha	ancora	qualche	cosa	per	mezzo	di	cui	egli	guarda	nello	Spirito.	Vi	
erano	dei	discepoli	intimi	siffatti.	Colei	che	ha	unto	il	Cristo	in	Betania	aveva	
ricevuto	dall’evento	di	Palestina	la	forza	intensa	per	la	veggenza	spirituale,	
ed	essa	è,	per	esempio,	una	di	coloro,	che	furono	i	primi	a	intendere	che	ciò,	
che	è	vissuto	in	Gesù,	esiste	dopo	la	morte,	è	risuscitato.	Essa	aveva	questa	
possibilità.	–	Da	che	cosa	 le	proveniva	questa	possibilità?	Dal	 fatto,	 che	gli	
organi	dei	sensi	interiori	le	si	erano	dischiusi.	–	Ci	viene	detto	questo?	Sì.	Ci	
viene	 comunicato,	 che	Maria	 di	Magdala	 viene	 condotta	 alla	 tomba,	 che	 il	
cadavere	 non	 vi	 è	 più,	 e	 che	 essa	 vede	 due	 Oigure	 nella	 tomba.	 Si	 vedono	
sempre	queste	due	Oigure	presso	un	cadavere	dopo	qualche	tempo.	Si	vede	
da	una	parte	il	corpo	astrale,	e	dall’altra	parte	si	vede	ciò	che	a	poco	a	poco	
si	 discioglie	 come	 corpo	 eterico	 e	 passa	 nell’etere	 cosmico.	 A	 prescindere	
dal	corpo	Oisico,	vi	sono	là	due	Oigure	spirituali,	che	appartengono	al	mondo	
spirituale,	

«	Ritornarono	adunque	i	discepoli	a	casa.	

Maria,	 però,	 stava	 fuori	 del	 monumento	 piangendo.	 Mentre	 però	 ella	
piangeva,	s’affacciò	al	monumento.	

E	vide	due	angeli	vestiti	di	bianco	a	sedere».	

Essa	vide	ciò,	perchè	era	divenuta	chiaroveggente	per	virtù	della	forza	e	
della	potenza	dell’evento	di	Palestina.	Ed	essa	vide	anche	di	più:	vide	il	Ri-
sorto.	Per	vedere	questo	era	necessario	che	essa	fosse	chiaroveggente?	Cre-
dereste	voi,	quando	avete	visto	una	persona	un	paio	di	giorni	prima	in	Oigu-
ra	Oisica,	e	ve	la	ritrovate	dinanzi	due	giorni	dopo,	che	non	sareste	capace	di	
riconoscerla?	

«E	detto	questo,	 si	voltò	 indietro,	e	vide	Gesù	 in	piedi;	ma	non	conobbe	
che	era	Gesù.	

Gesù	le	disse:	Donna	perchè	piangi?	chi	cerchi	tu?	Ella	pensando	che	fosse	
il	giardiniere…».	

 200



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

E	perchè	questo	ci	sia	narrato	con	la	maggior	possibile	esattezza,	non	ci	
viene	 detto	 soltanto	 una	 volta,	 ma	 viene	 ripetuto	 anche	 nella	 successiva	
comparsa	del	Risorto,	allorchè	Gesù	comparisce	al	lago	di	Genezareth.	

«E	fattosi	giorno,	Gesù	si	pose	sul	lido:	i	discepoli	però	non	conobbero	che	
fosse	Gesù».	

I	discepoli	esoterici	lo	trovano	lì.	Coloro	che	avevano	accolto	la	piena	for-
za	dell’evento	di	Palestina,	potevano	orientarsi	e	vedere,	essere	egli	Gesù	ri-
sorto,	che	si	poteva	vedere	nello	Spirito.	Ora	che	lo	videro	anche	i	discepoli	e	
la	Maria	di	Magdala,	vi	erano	tuttavia	alcuni	 fra	di	 loro,	meno	adatti	a	svi-
luppare	 la	 forza	chiaroveggente.	Fra	questi	era,	per	esempio,	Tommaso.	Di	
Tommaso	ci	vien	detto,	che	la	prima	volta	non	era	presente,	quando	i	disce-
poli	videro	il	Signore;	ed	egli	dice,	che	vuol	prima	porre	le	sue	mani	sulle	fe-
rite	di	Gesù,	che	deve	aver	prima	un	contatto	corporeo	col	Risorto.	Che	cosa	
succede?	Occorreva	ora	 tentare	di	 aiutarlo,	 perchè	 egli	 divenisse	 veggente	
nello	Spirito.	Come	succede	questo?	Succede	nel	senso	delle	parole:	

«Otto	giorni	dopo,	di	nuovo	erano	i	discepoli	in	casa	e	Tommaso	con	essi.	
Viene	Gesù,	essendo	chiuse	le	porte,	e	si	pose	in	mezzo	e	disse	loro	Pace	a	
voi!	Quindi	dice	a	Tommaso:	Metti	qua	 il	 tuo	dito	e	osserva	 le	mani	mie,	e	
accosta	 la	 tua	mano,	e	mettila	nel	mio	costato,	e	non	essere	 incredulo,	ma	
fedele...	E	tu	vedrai	qualcosa,	se	non	ti	afOidi	soltanto	alla	vista	esteriore,	ma	
ti	compenetri	di	forza	interiore!»	

Questa	 forza	 interiore,	 che	 deve	 emanare	 dall’evento	 di	 Palestina,	 si	
chiama	la	«Fede».	Questa	non	è	una	forza	superOiciale,	ma	è	una	forza	inte-
riore	 chiaroveggente.	 –	 Compènetrati	 di	 forza	 interiore	 e	 non	 ti	 occorrerà	
più	ritener	vero	soltanto	ciò,	che	vedi	esteriormente;	perchè	beati	sono	co-
loro,	che	possono	sapere	di	ciò	che	non	vedono	esteriormente!	

Così	viene	mostrato,	che	abbiamo	a	che	 fare	con	 la	piena	realtà	e	verità	
della	Risurrezione,	 e	 che	 questa	Risurrezione	 può	 essere	 conosciuta	 com-
pletamente	soltanto	da	colui,	che	prima	si	provvede	della	forza	interiore	per	
guardare	nello	Spirito.	Questo	vi	renderà	comprensibile	l’ultimo	capitolo	del	
Vangelo	di	Giovanni,	in	cui	sempre	più	e	più	viene	indicato	come	indubbia-

 201



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

mente	 i	discepoli	più	 intimi	del	Cristo	Gesù,	per	 il	 fatto	che	 l’evento	si	era	
compiuto	dinanzi	a	loro,	fossero	arrivati	alla	Vergine	SoOia.	Ma	quando	per	la	
prima	volta	dovettero	tener	fermo,	e	vedere	veramente	un	evento	spirituale,	
erano	ancora	abbagliati	e	avevano	ancora	bisogno	di	orientarsi.	Essi	non	sa-
pevano,	che	Egli	era	 il	medesimo,	che	prima	era	con	 loro.	Qui	c’è	qualcosa	
che	dobbiamo	intendere	con	i	concetti	più	sottili;	perchè	la	mentalità	gros-
solanamente	materialistica	direbbe:	«Viene	dunque	meno	l’idea	della	Risur-
rezione!»	Il	miracolo	della	risurrezione	si	deve	prendere	alla	 lettera	e	anzi	
proprio	come	Egli	ha	detto:	«Io	sono	con	voi	per	tutti	i	giorni	sino	alla	con-
sumazione	dei	secoli!»	

Egli	è	là	e	ritornerà,	non	però	con	Oigura	di	carne	–	ma	con	una	Oigura	tale,	
per	cui	gli	uomini,	che	si	saranno	Oin	allora	evoluti	per	mezzo	della	forza	del	
Vangelo	di	Giovanni,	lo	potranno	vedere	e	veramente	percepire,	sicchè	non	
saranno	più	increduli,	se	avranno	la	forza	spirituale	di	vederlo.	Questa	è	la	
missione	 del	 movimento	 per	 la	 scienza	 dello	 Spirito;	 di	 preparare,	 cioè,	
quella	 parte	 dell’umanità,	 che	 vuol	 essere	 pronta	 per	 il	 ritorno	 del	 Cristo	
sulla	Terra.	Questo	è	il	signiOicato	della	scienza	dello	Spirito	nella	storia	del	
mondo;	preparare	l’umanità	e	tenerle	aperti	gli	occhi,	quando	il	Cristo	com-
parirà	nuovamente,	nel	sesto	periodo	di	cultura,	operoso	fra	gli	uomini	–	di	
guisa	che	per	una	gran	parte	dell’umanità	si	possa	compiere	ciò	che	ci	venne	
accennato	nelle	nozze	di	Cana.	

Così	la	concezione	del	mondo,	che	si	forma	dalla	scienza	dello	Spirito,	ap-
pare	 come	un’esecuzione	 testamentaria	 del	 cristianesimo.	 Per	 essere	 con-
dotto	al	vero	cristianesimo,	 l’uomo	dovrà	 in	avvenire	adottare	quegli	 inse-
gnamenti,	che	sa	dare	la	scienza	dello	Spirito.	Sieno	pure	molti	oggigiorno	a	
dire	:	Ah,	la	scienza	dello	Spirito	è	qualcosa	che	contraddice	al	vero	cristia-
nesimo!	Ma	questi	sono	quei	piccoli	Papi,	che	vogliono	sentenziare	su	cose	
che	non	 sanno,	 e	 che	vogliono	 stabilire	 come	dogma,	 che	 ciò	 che	essi	non	
sanno,	non	esiste.	

Questa	intolleranza	in	avvenire	diverrà	sempre	maggiore,	e	il	cristianesi-
mo	correrà	il	più	grave	pericolo	proprio	da	parte	di	coloro,	che	credono	oggi	

 202



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

di	potersi	chiamare	buoni	cristiani.	È	da	coloro	che	sono	cristiani	soltanto	di	
nome,	che	il	cristianesimo	riceverà	nella	scienza	dello	Spirito	i	più	gravi	at-
tacchi.	Perchè,	se	dovrà	stabilirsi	una	vera	comprensione	spirituale	del	cri-
stianesimo,	tutte	 le	 idee	dovranno	trasformarsi.	Ed	è	sopratutto	 il	retaggio	
lasciato	dallo	scrittore	del	Vangelo	di	Giovanni,	la	grande	scuola	della	Vergi-
ne	 SoOia,	 il	 Vangelo	 di	 Giovanni	 stesso,	 che	 dovrà	 penetrare	 viventemente	
nelle	anime	e	venir	da	esse	compreso.	Ma	soltanto	 la	 scienza	dello	Spirito	
può	condurre	più	addentro	in	quel	Vangelo.	

In	queste	conferenze	si	doveva	dare	soltanto	un	saggio	di	come	la	scienza	
dello	Spirito	possa	condurre	addentro	nel	Vangelo	di	Giovanni,	perchè	è	im-
possibile	di	spiegare	tutto	quel	Vangelo.	Nel	Vangelo	stesso	di	Giovanni	sta	
detto:	«Sono	molte	altre	cose	fatte	da	Gesù;	le	quali	se	si	scrivessero	a	una	a	
una,	credo	che	nemmen	tutta	la	Terra	capir	potrebbe	i	libri	che	sarebber	da	
scriverne».	

E	se	lo	stesso	Vangelo	di	Giovanni	non	potè	entrare	in	tutti	i	dettagli	rela-
tivi	 all’evento	 di	 Palestina,	 altrettanto	 impossibile	 riuscirebbe	 esporre	 nel	
più	lungo	dei	cicli	di	conferenze	tutto	ciò	che	di	contenuto	spirituale	si	trova	
in	 quel	 Vangelo.	 Contentiamoci	 dunque	 degli	 accenni	 che	 si	 possono	 dare	
questa	volta.	Contentiamoci	però	nel	senso,	che	proprio	per	mezzo	di	questi	
accenni,	 verrà,	 nel	 corso	 dell’evoluzione	 dell’umanità,	 eseguito	 il	 vero	 te-
stamento	del	cristianesimo.	E	facciamo	che	tutto	questo	agisca	su	di	noi	nel	
senso,	che	noi	abbiamo	la	forza	di	restar	fermi	sul	terreno	di	ciò	che	noi	ri-
conosciamo	nel	Vangelo	di	Giovanni,	quando	vengono	altri	a	dire:	«Voi	esi-
gete	che	si	adottino	troppe	concezioni	e	troppo	complicate,	prima	di	poter	
comprendere	 il	Vangelo;	questo	è	 fatto	per	 i	 semplici	 e	gl’ingenui,	 ai	quali	
non	ci	si	può	presentare	con	molti	concetti	e	rappresentazioni».	Molti,	oggi-
giorno,	dicono	così.	Essi	si	richiamano	forse	a	un	altro	detto:	«Beati	i	poveri	
di	spirito,	perchè	di	questi	è	il	Regno	de’	Cieli».	

Si	può	far	appello	a	un	detto	siffatto,	solamente	Oinchè	non	lo	si	sia	retta-
mente	compreso.	Perchè	effettivamente	esso	dice:	«Beati	sono	i	mendicanti	
di	Spirito,	perchè	in	sè	stessi	raggiungeranno	i	Regni	del	Cielo».	Vale	a	dire:	

 203



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

coloro	che	fanno	per	lo	spirito	come	i	mendicanti,	e	vogliono	accogliere	in	sè	
sempre	più	spirito,	trovano	in	sè	i	Regni	del	Cielo!	

Al	giorno	d’oggi	è	Oin	troppo	diffusa	l’opinione,	che	tutto	ciò	che	è	religio-
so	sia	identico	con	ciò	che	è	primitivo	e	semplice.	Si	dice:	Consentiamo	che	
la	scienza	abbia	molti	concetti	e	complicati,	ma	non	lo	permettiamo	alla	fede	
e	alla	religione.	Fede	e	religione	–	dicono	molti	«cristiani»	–	devono	essere	
semplici	 e	 ingenue!	Questo	 essi	 chiedono,	 e	molti	 possono	poggiare	 sopra	
una	opinione	di	cui	forse	poco	si	parla,	ma	che	si	affaccia	ora	spesso	in	mol-
te	menti,	e	che	è	stata	espressa	da	Voltaire,	il	grande	maestro	del	materiali-
smo:	 «Chi	 vuol	 essere	 un	 profeta	 deve	 trovare	 fede,	 perchè	 ciò	 che	 egli	
espone	deve	essere	creduto,	e	soltanto	ciò	che	è	semplice	e	che	sempre	vie-
ne	di	nuovo	ripetuto	nella	sua	semplicità,	trova	la	fede».	

Così	succede	attualmente	spesso	per	molti	profeti,	veri	e	falsi;	essi	si	sfor-
zano	di	dire	qualche	cosa	e	di	ripeterla	continuamente;	e	la	gente	impara	a	
crederla,	perchè	sempre	vien	ripetuta.	Il	rappresentante	della	scienza	dello	
Spirito	non	deve	e	non	vuole	essere	un	profeta	di	questo	genere.	Anzi	non	
vuole	affatto	essere	un	profeta.	E	per	quanto	gli	si	possa	dire:	«Sì,	non	sol-
tanto	tu	ripeti,	ma	illumini	le	cose	sempre	da	nuovi	aspetti,	e	parli	delle	cose	
sempre	in	modo	diverso»	–	egli	non	si	crede	punto	in	colpa.	Un	profeta	vuo-
le	che	gli	si	creda,	 la	scienza	dello	Spirito	però	non	vuol	condurre	alla	cre-
denza,	ma	alla	conoscenza.	Adottiamo	perciò	il	detto	di	Voltaire	in	altro	sen-
so;	egli	dice:	«A	ciò	che	è	semplice	si	crede,	e	questo	riguarda	il	profeta».	La	
scienza	dello	Spirito	aggiunge:	«Il	molteplice	però	si	conosce».	Cerchiamo	di	
arrivare	sempre	più	a	conoscere,	 che	 la	scienza	dello	Spirito	è	qualcosa	di	
molteplice	–	non	è	una	professione	di	fede,	bensì	una	via	alla	conoscenza,	e	
perciò	 sopporta	 la	molteplicità.	Per	questa	 ragione	non	 temiamo	di	 racco-
gliere	molto	materiale	per	comprendere	uno	dei	documenti	più	importanti	
del	cristianesimo,	il	Vangelo	di	Giovanni.	Abbiamo	cercato	perciò	di	riunire	
il	materiale	più	diverso,	che	ci	ha	posti	in	condizione	di	comprendere	sem-
pre	meglio	le	profonde	verità	del	Vangelo	di	Giovanni:	come,	cioè,	la	madre	
corporea	di	Gesù	fosse	una	manifestazione	esteriore,	una	riproduzione	della	

 204



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

Vergine	SoOia;	quale	fosse	il	valore	spirituale	che	il	discepolo	dei	misteri,	che	
era	amato	da	Gesù,	dà	alla	Vergine	SoOia;	come	poi	per	gli	altri	Evangelisti,	
che	considerano	la	discendenza	corporea,	entri	in	giuoco	il	padre	corporeo,	
il	quale	ha	il	suo	signiOicato	qui,	dove	si	tratta	della	 impronta	esteriore	del	
concetto	di	Dio	nel	sangue;	quale	signiOicato	avesse	poi	per	Giovanni	lo	«Spi-
rito	Santo»,	per	mezzo	del	quale	il	Cristo	venne	generato	in	Gesù	durante	i	
tre	 anni	 –	 lo	 Spirito	 che	 ci	 viene	 simbolicamente	 indicato	 col	 fatto,	 che	 al	
battesimo	di	Giovanni	discese	la	colomba.	

Se	dunque	comprendiamo	che	si	deve	chiamare	«Spirito	Santo»	 il	Padre	
del	Cristo	Gesù,	che	ha	generato	il	Cristo	nel	corpo	di	Gesù,	troveremo	facil-
mente,	potendo	considerare	la	cosa	sotto	tutti	gli	aspetti,	che	quei	discepoli	
che	meno	erano	 iniziati,	non	potevano	neppure	darci	degli	 avvenimenti	di	
Palestina	un	quadro	così	profondo,	come	il	discepolo	che	il	Signore	amava.	E	
se	 la	gente	ai	giorni	nostri	 ci	parla	dei	 sinottici,	dei	quali	 soli	 riconoscono	
l’autorità,	ciò	dimostra	soltanto,	che	essa	non	ha	la	volontà	di	elevarsi	Oino	
alla	 comprensione	 della	 vera	 Oigura	 del	 Vangelo	 di	 Giovanni.	 Perchè	 ogni	
uomo	è	pari	allo	spirito	che	egli	arriva	a	comprendere!	–	Cerchiamo	di	tra-
sformare	 in	 sentimento	 ciò	 che	per	mezzo	della	 scienza	dello	 Spirito	pos-
siamo	conoscere	del	Vangelo	di	Giovanni	e	impareremo	che	questo	Vangelo	
non	è	soltanto	uno	scritto	dottrinario,	ma	è	una	forza	che	può	operare	nel-
l’anima	nostra.	

Se	 queste	 brevi	 conferenze	 hanno	 suscitato	 in	 voi	 il	 sentimento,	 che	 il	
Vangelo	di	Giovanni	non	contiene	soltanto	ciò	che	qui	abbiamo	esposto,	ma	
che	indirettamente	per	via	di	parole	contiene	anche	la	forza	che	può	portare	
l’anima	stessa	più	innanzi,	allora	avete	rettamente	compreso	la	vera	portata	
di	queste	conferenze.	Perchè	con	esse	non	ho	inteso	soddisfare	soltanto	al-
l’intelletto,	alla	capacità	intellettuale	di	concepire,	ma	ho	inteso	anche	dare	
ciò	che	indirettamente,	attraverso	la	capacità	intellettuale	di	concepire,	deve	
condensarsi	in	sensazioni	e	sentimenti;	sensazioni	e	sentimenti	che	debbo-
no	essere	il	frutto	delle	singole	cose	che	vi	ho	esposte.	Se	comprendete	que-
sto	in	un	certo	senso	giustamente,	comprenderete	anche	che	cosa	signiOichi	

 205



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

dire,	che	il	movimento	per	la	scienza	dello	Spirito	ha	la	missione	di	elevare	il	
cristianesimo	 alla	 saggezza,	 di	 comprendere	 giustamente	 il	 cristianesimo	
per	il	tramite	della	sapienza	spirituale.	Comprenderete	che	il	cristianesimo	
non	è	che	all’inizio	dell’opera	sua,	e	che	adempirà	alla	sua	vera	missione	so-
lamente	quando	verrà	compreso	nel	suo	vero,	vale	a	dire,	nel	suo	spirituale	
aspetto.	Quanto	più	queste	conferenze	saranno	considerate	in	questo	senso,	
tanto	più	verranno	comprese	nel	senso,	che	a	esse	intendevo	dare.	

 206



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

ELENCO	DELLE	OPERE	DI	RUDOLF	STEINER  
TRADOTTE	IN	ITALIANO	

La	Scienza	Occulta.	Ed.	Laterza.	

FilosoOia	della	Libertà.	Ed.	Laterza.	(esaurito).	

La	Iniziazione.	Come	si	consegue	la	conoscenza	dei	mondi	superiori.	Ed.	
Laterza.	

TeosoOia.	Ed.	Aliprandi	(2a	Ediz.).	

Il	Cristianesimo	conte	fatto	mistico.	Ed.	Bemporad.	(esaur.)		

Cronaca	dell’Akasha.	Ed.	Bontempelli.	(esaurito).	

Problemi	spirituali.	Compito	della	Scienza	dello	spirito.	L’educazione	del	
fanciullo.	Il	Padre	nostro.	Ed.	Giuseppe	Carabba.	

I	punti	essenziali	della	questione	sociale.	Ed.	Bocca.		

La	concezione	goethiana	del	mondo.	Ed.	Gino	Carabba.		

Natale,	Pasqua,	Pentecoste.	Ed.	Ars	Regia.	

Il	Goetheanum	nei	suoi	dieci	anni	di	vita.	Ed.	Codara.	

Verso	i	Mondi	Spirituali.	La	Direzione.	Una	via.	La	Soglia.	Ed.	Laterza	(2a	
Ediz.).	

Rudolf	Steiner	e	la	Scuola.	Scritti	vari.	Ed.	A.	Vallardi.	

-Le	 opere	 Oinora	 tradotte	 in	 italiano	 si	 trovano	 anche	 presso	 la	 Signora	
Emmelina	de	Renzis	(Via	Gregoriana	5,	Roma),	la	quale	è	in	Italia	la	sola	au-
torizzata	 a	 concedere	 la	 facoltà	 di	 traduzione	 delle	 opere	 antroposoOiche	
steineriane.  

 207



  Rudolf Steiner                                                                      IL VANGELO DI GIOVANNI              

 208


